
Московская духовная семинария 

 

Сектор заочного обучения 

 

 

Протоиерей Стефан Жила 

 

 

 

 

РУКОВОДСТВО 

 
К ИЗУЧЕНИЮ ПОСЛАНИЙ 

СВЯТОГО АПОСТОЛА ПАВЛА 

И АПОКАЛИПСИСА 

 

 

Учебное пособие для студентов 4 класса 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Сергиев Посад 

2006 



 2 

СОДЕРЖАНИЕ 

 
ВВЕДЕНИЕ ............................................................................................................................... 9 

1. Биографические сведения об апостоле Павле ............................................................. 11 

1.1. Жизненный путь святого апостола Павла до начала его миссионерской 

деятельности ................................................................................................................... 11 

1.2. Миссионерская деятельность апостола Павла. Его первое путешествие             

       (45-46 годы по Р. Х.) (Деяния святых апостолов 13,4-14,27) ............................... 12 

1.3. Апостольский Собор (51 год) (Деяния 15,1-29) ................................................... 12 

1.4. Второе миссионерское путешествие апостола Павла (52-54 гг.)                      

       (Деяния 15, 36-18, 22) .............................................................................................. 13 

1.5. Третье миссионерское путешествие святого апостола Павла (54-58 гг.)           

       (Деяния 18, 23-23, 35) .............................................................................................. 13 

1.6. Первые римские узы святого апостола Павла (61-63 гг.) (Деяния 27, 1-28,16)...

 .......................................................................................................................................... 14 

1.7. Четвертое миссионерское путешествие святого апостола Павла (64-66 гг.) ..... 14 

2. Послания святого апостола Павла, их подлинность, количество, внутренние            

     и внешние особенности и порядок их расположения и изучения ............................ 15 

Вопросы для повторения Введения .................................................................................. 17 

ПОСЛАНИЕ К РИМЛЯНАМ ................................................................................................ 18 

1. Общие сведения о Римской Церкви ............................................................................. 18 

2. Время и место написания Послания ............................................................................. 18 

3. Повод и цель написания Послания ............................................................................... 19 

Главная тема и краткое содержание Послания к Римлянам .......................................... 19 

Догматическая часть (1,18–3,20) ....................................................................................... 20 

1. Греховность всего человечества (1,18–3,20) ............................................................ 20 

2. Учение об оправдании верой (3,21-4,25) .................................................................. 20 

3. Действия или плоды оправдания (5,1-8,39) ............................................................. 20 

4. Неверие иудеев, его причины и последствия (главы 9-11) ..................................... 20 

Нравоучительная часть (12,1-15, 13) ................................................................................ 21 

Анализ содержания Послания ....................................................................................... 22 

I. Вступление (1,1–17) ........................................................................................................ 22 

II. Догматическая часть Послания (1,18–11,36) .............................................................. 23 

1. Греховность всего человечества (1, 18 – 3, 20) .................................................... 23 

4. Неверие иудеев. Причины и значение этого неверия (9-11 главы) ............. 36 

III. Нравоучительная часть ................................................................................................ 42 

1. Общие правила христианской жизни (12 глава) ...................................................... 42 

2. О воздаянии должного властям и о любви к ближним (13 глава) .......................... 45 

3. О снисхождении к немощным в вере (14 глава) ...................................................... 47 

4. О служении ближним (15,1-13) ................................................................................. 48 

IV. Заключение (15,14–16,24) ............................................................................................ 48 

Вопросы для повторения Послания к Римлянам ............................................................. 50 

ПЕРВОЕ ПОСЛАНИЕ К КОРИНФЯНАМ       54                                                                 

54 

1. Основание Коринфской Церкви .................................................................................... 54 

2. Повод к написанию Послания ....................................................................................... 54 

3. Место и время написания Послания ............................................................................. 55 

4. Главная тема и общее содержание Послания .............................................................. 55 

1) Пресечение разделений среди коринфских христиан (1-4 главы) ......................... 55 

2) Обличение коринфян за общение с неверными (5-6 главы) ................................... 55 

3) Наставления верующим (7-11 главы) ....................................................................... 55 

4) О духовных дарованиях (12-14 главы) ..................................................................... 56 



 3 

5) О воскресении мертвых (15 глава) ........................................................................... 56 

6) Заключение (16 глава) ................................................................................................ 56 

Анализ содержания Первого послания к Коринфянам ................................................... 57 

I. Пресечение разделений среди коринфских христиан (1 Коринфянам 1,1-4,21) ...... 57 

1. Причина разделения в Коринфской Церкви (1,1-17) ..................................... 57 

2. Проповедь креста Христова (1,18-31) ............................................................... 58 

3. Оценка апостолом Павлом своей проповеди (2,1-13) .................................... 59 

4. Душевный, духовный и плотской человек (2,14-3,4) .................................... 60 

5. Христос – основание Церкви (3,5-23) ............................................................... 61 

6. Указание, как судить о самих апостолах (4 глава) ......................................... 63 

II. Обличение нравственных недостатков коринфских христиан (5-6 глава) .............. 64 

1. Обличение коринфян за общение с кровосмесником (5 глава) ................... 64 

2. Запрещение судиться у неверных (6,1 –11) ..................................................... 65 

3. Обличение чревоугодия и блуда (6,12–20) ...................................................... 65 

III. Наставление верующим (7-11 главы) ......................................................................... 66 

1. О браке и безбрачии (7 глава) ............................................................................... 66 

2. О вкушении идоложертвенного (8 глава) ............................................................ 68 

3. Права и обязанности апостола (9 глава.) .............................................................. 69 

4. Об удалении от идольских жертв (10 гл.ава) ....................................................... 70 

5. О поведении в Церкви мужчин и женщин (11,1–16) .......................................... 71 

6. Обличение беспорядков на «Трапезах Господних» (11,17–4) ........................... 72 

IV. О благодатных дарах Святого Духа (12-14 главы) ................................................... 73 

1. Богатство харизматических даров древней Церкви (12 глава) .......................... 73 

2. Дар любви (13 глава) .............................................................................................. 75 

3. Дар пророчества и дар языков (14 глава) ............................................................. 77 

V. Учение о воскресении мертвых (15 глава) .................................................................. 77 

1. Несомненность факта воскресения Христа (15,1-11) ............................................. 77 

2. Вера в воскресение мертвых (15,12–34) .................................................................. 78 

3. Образ воскресения (15,35-58) ................................................................................... 80 

VI. Заключение (16 глава) .................................................................................................. 81 

Вопросы для повторения Первого послания к Коринфянам .......................................... 82 

ВТОРОЕ ПОСЛАНИЕ К КОРИНФЯНАМ  85 .................................................................... 85 

1. Повод к написанию послания ........................................................................................ 85 

2. Цель написания послания .............................................................................................. 86 

3. Время и место написания послания .............................................................................. 86 

4. Разделение послания ...................................................................................................... 86 

I. Предварительные объяснения апостола (1,1-2, 11) ..................................................... 86 

1. Утешения в скорбях (1,1-11) ...................................................................................... 86 

2. Причина перемены плана путешествия (1,12-24) .................................................. 87 

3. Прощение покаявшегося кровосмесника (2,1-11) ................................................... 87 

II. Теоретическая часть послания: высота христианского Откровения (2,12-7,16) ..... 88 

1. Свойства и действия Откровения (2,12-4,6)............................................................ 88 

а) Действенность Откровения (2,12-3, 6) ................................................................. 88 

б) Превосходство Новозаветного служения перед ветхозаветным (3, 7-4,6) ....... 89 

2. Сила Божия в немощи человеческой совершается (4,7-5-10) ............................... 91 

а) Сила веры – в испытаниях (4,7-15) ...................................................................... 91 

б) Упование веры (4,16-5, 10) .................................................................................... 91 

3. Обязанность христианина по отношению к апостольскому благовестию                

    (5,11-7,1) ..................................................................................................................... 93 

а) «Кто во Христе, тот новая тварь» (5,11-6, 2) ....................................................... 93 

б) Преодоление испытания силой Христовой (6,3-7,1) .......................................... 94 

в) Свидетельство апостола о своей любви к Коринфянам (7,2-16) ....................... 95 



 4 

III. Практическая часть послания ...................................................................................... 95 

О сборе милостыни для Иерусалимской Церкви (8-9 главы)..................................... 95 

IV. Защитительная часть: защита апостолом Павлом своего апостольского служения    

      (10-12 главы) ................................................................................................................. 97 

1. Опровержение клеветы лжеучителей (10–12 главы) ............................................... 97 

2. Бескорыстие проповеди Евангелия (11,1-15) ........................................................... 98 

3. Труды и страдания ради Христа (11,16-32) .............................................................. 99 

4. О восхищении апостола «до третьего неба» (12,1-21) ............................................ 99 

V. Заключение (13 глава) ................................................................................................. 101 

Вопросы для повторения Второго послания к Коринфянам ........................................ 102 

ПОСЛАНИЕ К ГАЛАТАМ.................................................................................................. 104 

1. Основание Галатийской Церкви ......................... Ошибка! Закладка не определена. 

2. Повод к написанию послания .............................. Ошибка! Закладка не определена. 

3. Время и место написания послания .................... Ошибка! Закладка не определена. 

4.Разделение и краткое содержание послания ....... Ошибка! Закладка не определена. 

1) Защитительная часть (1,2–2,21) ...................... Ошибка! Закладка не определена. 

2) Вероучительная часть (3,1–5,12). ................... Ошибка! Закладка не определена. 

3) Нравоучительная часть (5,13–6,10) ................ Ошибка! Закладка не определена. 

Анализ Послания к Галатам .................................... Ошибка! Закладка не определена. 

I. Приветствие и предисловие (1,1–10) ................... Ошибка! Закладка не определена. 

II. Защитительная часть послания: доказательство апостола Павла своего 

апостольского авторитета (1,2–2,21) ...................... Ошибка! Закладка не определена. 

1. Божественный авторитет благовестия апостола Павла (1,2-4) Ошибка! Закладка 

не определена. 
2. Одобрение благовестия апостола Павла «столпами апостолов» (2,1-10) Ошибка! 

Закладка не определена. 
3. Обличение святого апостола Петра (2,2-21) .. Ошибка! Закладка не определена. 

III. Догматическая часть (3,1–5,12) ......................... Ошибка! Закладка не определена. 

1. Оправдание верой, а не делами закона (3,1–29) .................. Ошибка! Закладка не 

определена. 
а) Необязательность закона Моисеева в деле спасения (3,1-14) ............... Ошибка! 

Закладка не определена. 
б) Закон – детоводитель ко Христу (3,15-29) Ошибка! Закладка не определена. 

2. Рабство закона и свобода Евангелия (4,1-5,13) .................... Ошибка! Закладка не 

определена. 
а) Человек под законом и под благодатью (4,1-7) ............... Ошибка! Закладка не 

определена. 
б) Укорение галатов за непостоянство (4,8–20) .................. Ошибка! Закладка не 

определена. 
в) Прообразы сынов рабства и сынов свободы (4,21-31) ... Ошибка! Закладка не 

определена. 
г) Свобода во Христе (5,1-12) .......................... Ошибка! Закладка не определена. 

IV. Нравоучительная часть: увещание к христианской жизни на началах свободы                   

      от закона (5,13-6,10) ........................................... Ошибка! Закладка не определена. 

1. Общее начало христианской жизни (5,13-26) Ошибка! Закладка не определена. 

2. Правило поведения духовно совершенных по отношению к немощным (6,1–10)

 ................................................................................ Ошибка! Закладка не определена. 
V. Заключение ........................................................... Ошибка! Закладка не определена. 

Вопросы для повторения Послания к Галатам ...... Ошибка! Закладка не определена. 

ПОСЛАНИЕ К ЕФЕСЯНАМ............................................................................................... 120 

1. Основание Ефесской Церкви ....................................................................................... 120 

2. Повод, место и время написания послания ................................................................ 120 



 5 

3. Разделение и краткое содержание послания .............................................................. 121 

Догматическая часть послания........................................................................................ 122 

1. Раскрытие общего плана домостроительства спасения (1,3-23) .......................... 122 

2. Спасение язычников через Церковь (2,1-22) .......................................................... 124 

3. Откровение тайны Церкви (3,1–23) ........................................................................ 126 

Нравоучительная часть послания (4,1–6,18) .................................................................. 127 

1. Общий строй жизни христианина (4,1-32) ............................................................. 127 

а) Единство веры....................................................................................................... 127 

б) Облечение в нового человека.............................................................................. 128 

2. Побуждения к духовной жизни (5,1-21) ................................................................. 129 

3. Семейные и гражданские обязанности христиан (5,22–6,9) ................................ 130 

а) Тайна христианского брака (5,22 -23) ................................................................ 130 

б) Взаимные обязанности детей и родителей (6,1-4) ............................................ 131 

в) Взаимные обязанности рабов и господ (6,5-9) .................................................. 132 

4. Духовное христианское всеоружие (6,10-18) ......................................................... 132 

Вопросы для повторения Послания к Ефесянам ........................................................... 134 

ПОСЛАНИЕ К КОЛОССЯНАМ ......................................................................................... 135 

1. Основание церкви в Колоссах ..................................................................................... 135 

2. Повод к написанию и цель послания .......................................................................... 135 

3. Время и место написания послания ............................................................................ 135 

4. Разделение и краткое содержание послания .............................................................. 136 

I. Анализ Послания к Колоссянам .................................................................................. 137 

Вступление (1,1-8) ........................................................................................................ 137 

II. Догматическая часть (1,9–2,23) .................................................................................. 137 

1. Изображение Божественного величия Иисуса Христа (1,12–23) ........................ 137 

а) Иисус Христос – Сын Божий и Бог (1,13-15) .................................................... 138 

б) Иисус Христос – творец мира видимого и невидимого (1,16) ........................ 138 

в) Иисус Христос – Промыслитель мира (1,17)..................................................... 139 

г) Иисус Христос – глава Церкви (1,18-19) ............................................................ 139 

д) Примирение с Богом во Христе (1,20-23) .......................................................... 139 

2. Служение апостола Павла Церкви (1,24-29) .......................................................... 139 

3. Предостережение колоссян от лжеучителей (2,1–23) ........................................... 140 

а) Необходимость истинного Богопознания для отсечения лжеучений (2,1–8) 140 

б) Во Христе – полнота Божества телесно (2,9-15) ............................................... 141 

в) Предостережение от лжеучителей (2,16-23) ...................................................... 142 

III. Нравоучительная часть (3,1–7) .................................................................................. 143 

1. Увещания к святости жизни (3,1–17) ...................................................................... 143 

2. Наставления относительно семейной жизни (3,18-21) ......................................... 144 

3. Наставления рабам и господам (3,22-4,1) .............................................................. 144 

4. Увещание к молитве и бодрствование (4,2-6) ........................................................ 145 

IV. Заключение (4,7-18) ................................................................................................... 145 

Вопросы для повторения Послания к Колоссянам ....................................................... 146 

ПОСЛАНИЕ К ФИЛИППИЙЦАМ ..................................................................................... 147 

1. Основание Церкви в Филиппах ................................................................................... 147 

2. Повод к написанию послания ...................................................................................... 147 

3. Время и место написания послания ............................................................................ 148 

4. Отличительные черты послания ................................................................................. 148 

Разделение и содержание послания ................................................................................ 148 

1. Значение уз апостол Павла (1,1-26) ........................................................................ 148 

2. Увещания к единодушию и смирению (1,27-2,30) ................................................ 149 

3. Предостережение от лжеучителей (3,1–21) ........................................................... 151 

Заключение (глава 4) ........................................................................................................ 152 



 6 

Вопросы для повторения Послания к Филиппийцам ................................................... 153 

ПЕРВОЕ ПОСЛАНИЕ К ФЕССАЛОНИКИЙЦАМ .......................................................... 154 

1. Основание Церкви в Фессалониках ............................................................................ 154 

2. Повод, цель, время и место написания послания ...................................................... 154 

3. Содержание и разделение послания ........................................................................... 155 

Историческая часть (главы 1-3) ...................................................................................... 155 

1. Благодарность за веру и стойкость Фессалоникийцев (1,1-10) ............................ 155 

2. Воспоминание апостолом своей проповеди среди солунян и ее плоды (2,1-20) 156 

3. Желание святого апостола Павла видеть солунян (3,1-13) ................................... 156 

Нравоучительная часть (4,1-5,24) ................................................................................... 157 

1. Призыв к святости и братолюбию (4,1-12) ............................................................ 157 

2. О воскресении мертвых и втором пришествии Господнем (4,13-5,28) ............... 157 

Вопросы для повторения Первого послания к Фессалоникийцам .............................. 160 

ВТОРОЕ ПОСЛАНИЕ К ФЕССАЛОНИКИЙЦАМ .......................................................... 161 

Повод к написанию послания .......................................................................................... 161 

Содержание послания ...................................................................................................... 161 

1. Похвала терпения солунян (глава 1) ....................................................................... 161 

2. Признаки второго пришествия Господня (глава 2, 1-14) ...................................... 162 

3. Различные увещания (2, 15 – 3, 15)......................................................................... 163 

Вопросы для повторения Второго послания к Фессалоникийцам .............................. 165 

ПЕРВОЕ ПОСЛАНИЕ К ТИМОФЕЮ ............................................................................... 166 

1. Сведения о святом апостоле Тимофее ........................................................................ 166 

2. Повод и цель написания послания .............................................................................. 167 

Разделение и содержание послания ................................................................................ 167 

1. Наставления Тимофею как блюстителю веры (1 глава) ........................................ 167 

2. Наставления Тимофею как предстоятелю Церкви (2,1-3, 13) .............................. 168 

а) Относительно церковной молитвы (2,1-8) ......................................................... 168 

б) О поведении и участии женщин в церковных собраниях (2,9-15) .................. 169 

3. О Церковной иерархии (3,1-13) ............................................................................... 170 

4. Общие наставления пастырям (3,14-4,16) .............................................................. 171 

а) Что составляет высшую вероучителъную истину (3,14-16) ............................ 171 

б) О лжеучителях «последнего времени» (4,1-10) ................................................ 172 

в) Пастырь как пример для верных; природа пастырства (4,2-16) ...................... 173 

5. Наставления Тимофею относительно церковного управления (глава 5) ............ 173 

а) Отношения к старцам, старицам и вдовам (5,1-16) .......................................... 173 

б) Оказание чести пресвитерам; суд над ними (5,17-25) ...................................... 174 

6. Наставления Тимофею относительно гражданских обязанностей и другие (гл. 6)

 ........................................................................................................................................ 175 

а) Наставления рабам и господам (6,1-2; 17-19) .................................................... 175 

б) О лжеучителях и о корнях лжеучений (6,3-16) ................................................. 175 

в) Обличение богатых (6,17-21) .............................................................................. 175 

Вопросы для повторения Первого послания к Тимофею ............................................. 177 

ВТОРОЕ ПОСЛАНИЕ К ТИМОФЕЮ ............................................................................... 179 

1. Повод и цель написания послания .............................................................................. 179 

2. Время и место написания послания ............................................................................ 179 

Разделение и анализ содержания послания ................................................................... 179 

1. Увещания возгревать дар епископского служения (1,6-18) ..................................... 179 

2. Увещание к твердому стоянию в вере (2,1-26) .......................................................... 180 

3. О последних тяжких временах (3,1-4, 5) .................................................................... 181 

а) Испорченность нравов последнего времени (3,1-9) .......................................... 181 

б) Призыв к стойкости в гонениях за веру (3,10-17) ............................................. 182 

в) Призыв к непрестанной проповеди (4,1-5) ........................................................ 183 



 7 

4. Заключение (4,6-22) ...................................................................................................... 183 

Вопросы для повторения Второго послания к Тимофею ............................................. 184 

ПОСЛАНИЕ К ТИТУ ........................................................................................................... 185 

1. Сведения о святом Тите ............................................................................................... 185 

2. Сведения о Церкви Критской ...................................................................................... 185 

3. Повод и цель написания послания .............................................................................. 185 

Разделение и содержание послания ................................................................................ 186 

1. Завещание Титу утвердить Церковь на Крите (1 глава) ........................................ 186 

2. Наставления к должному происхождению пастырского служения (2, 1 -3, 14) . 187 

а) Чему пастырь должен учить в зависимости от возраста и состояния 

слушателей (2, 1-10) ................................................................................................. 187 

б) О явлении благодати Божией в мир (2, 11-3, 7) ................................................ 187 

в) Об отношении к лжеучителям (3, 8-14) ............................................................. 188 

Вопросы для повторения Послания к Титу.................................................................... 189 

ПОСЛАНИЕ К ФИЛИМОНУ ............................................................................................. 190 

1. Сведения о Филимоне и обстоятельства написания послания ................................ 190 

2. Содержание послания (1 глава)................................................................................... 190 

Вопросы для повторения Послания к Филимону .......................................................... 192 

ПОСЛАНИЕ К ЕВРЕЯМ ..................................................................................................... 193 

1. Писатель послания ....................................................................................................... 193 

2. Место, время написания и адресат послания ............................................................. 193 

3. Повод к написанию и цель послания .......................................................................... 194 

4. Разделение и содержание послания ............................................................................ 194 

Догматическая часть (1, 1-10, 8) ..................................................................................... 196 

1. Превосходство Иисуса Христа перед пророками,ангелами и Моисеем (1,1-4,13)

 ........................................................................................................................................ 196 

а) Превосходство Христа перед пророками (1, 1-3) .............................................. 196 

б) Превосходство Иисуса Христа перед ангелами (1, 4-2; 18) ............................. 196 

в) Превосходство Иисуса Христа перед Моисеем (3, 1-4, 13) ............................. 197 

2. Превосходство первосвященнического служения Христа перед служением   

    левитским (4, 14-6, 20) ............................................................................................. 198 

а) Характерные черты первосвященства Иисуса Христа (4, 14-5, 10) ................ 198 

б) Укорение евреев в косности и непонимании ими христианских истин              

    (5, 11-6, 20) ............................................................................................................ 199 

3. Первосвященник по чину Мелхиседека (7, 1-8, 6) ................................................ 200 

а) Первосвященство Мелхиседека (7, 1-10) ........................................................... 200 

б) Первосвященство Иисуса Христа (7, 11-8, 6) .................................................... 201 

4. Сравнение двух Заветов (8, 7-10, 18) ...................................................................... 201 

а) Пророчество Иеремии о лучшем завете (8, 7-13) .............................................. 201 

б) Прообразовательное значение ветхозаветной скинии и ее жертв (9, 1-10) .... 202 

в) Новозаветная скиния и совершенная жертва Иисуса Христа (9, 11-28) ......... 203 

г) Превосходство совершенной жертвы Иисуса Христа (10, 1-18) ..................... 204 

Нравоучительная часть (10, 19-13, 19) ........................................................................... 204 

1. Увещания к принятию веры (10, 19-39) .................................................................. 204 

2. Определение и значение веры (11, 1 – 3, 6) ............................................................ 206 

3. Примеры веры (11, 4 – 40) ....................................................................................... 206 

а) Примеры веры древних, до потопа (11, 4-7) ...................................................... 206 

б) Примеры веры Авраама и Сарры (11, 8-19)....................................................... 207 

в) Примеры веры Исаака, Иакова и Иосифа (11, 20 – 22) .................................... 208 

г) Пример веры Моисея (11, 23-29) ........................................................................ 208 

д) Примеры веры после Моисея (11, 30-40) ........................................................... 209 

4. Увещание к терпению и твердости в вере (12, 1-13, 17) ....................................... 210 



 8 

а) Увещание к подражанию вере свидетелей (12, 1-4) ......................................... 210 

б) Значение наказаний (12, 5-11) ............................................................................. 210 

в) Увещание к святости (12, 12-17) ......................................................................... 211 

г) Предостережения от отступничества (12, 18-29) .............................................. 211 

д) Призыв к добродетельной жизни (13, 1-7) ........................................................ 212 

е) Наставления взыскующим будущего града (13, 8-16) ...................................... 212 

ж) Увещания к повиновению своим наставникам (13, 17-21) ............................. 213 

Послесловие (13, 22-25) ................................................................................................... 213 

Вопросы для повторения Послания к Евреям ............................................................... 214 

ОТКРОВЕНИЕ СВЯТОГО ИОАННА БОГОСЛОВА ....................................................... 217 

1. Сведения о книге Откровение и ее писателе ............................................................. 217 

2. Время и место написания Откровения ....................................................................... 217 

3. Цель написания Откровения ....................................................................................... 217 

4. Замечания о толковании Откровения ......................................................................... 218 

I. Краткое содержание откровения ................................................................................. 219 

Обращение к семи малоазийским Церквам (1-3 главы) ........................................... 219 

II. Изображение грядущих бедствий мира (главы 4-18) ............................................... 219 

1. Видение Господа Вседержителя в виде Агнца (гл. 4-5) ........................................ 219 

2. Вскрытие Агнцем семи печатей (6, 1-8, 1) (первая седмица видений) ............... 220 

3. Семь труб ангельских (8, 2-11, 19) (вторая седмица видений) ............................. 220 

4. Семь знамений (12, 1-15, 4) (третья седмица видений) ........................................ 221 

а) Первое знамение: жена, облечённая в солнце, и дракон (12 глава) ................ 221 

б) Второе знамение: образ зверя, выходящего из моря (13, 1-10) ....................... 222 

в) Третье знамение: зверь, выходящий из земли (13, 11-18) ................................ 222 

г) Четвертое знамение: Агнец на горе Сиона (14, 1-5) ......................................... 222 

д) Пятое знамение: Три ангела, возвещающие миру приближение великих 

событий (14, 6-13) ..................................................................................................... 222 

е) Шестое знамение: Сын Человеческий с серпом (14, 14-20) ............................. 222 

ж) Седьмое знамение: семь ангелов с чашами гнева (15 глава) .......................... 223 

5. Семь чаш гнева Божия (четвертая седмица видений) (16 глава) ......................... 223 

6. Суд над Вавилоном (17-18 главы) ........................................................................... 223 

III. Наступление Царства Христова (19 – 22 главы) ..................................................... 224 

1. Победа Агнца над антихристом и его лжепророком (19 глава) ............................ 224 

2. Тысячелетнее Царство Христово (20, 1-8) ............................................................. 224 

3. Воскресение мертвых и всеобщий суд (20, 9-15) .................................................. 225 

4. Новое небо и новая земля (21, 1-8) ......................................................................... 225 

5. Новый Иерусалим и блаженство праведников (21, 9-22, 21) ............................... 225 

Вопросы для повторения Апокалипсиса ........................................................................ 227 

Экзаменационная программа по Священнному Писанию Нового Завета для учащихся    

4 класса сектора заочного обучения Московской духовной семинарии ........................ 228 

БИБЛИОГРАФИЯ ................................................................................................................ 231 

 



 9 

 

 

ВВЕДЕНИЕ 

 

Евангелие Господа нашего Иисуса Христа дошло до нас через 

святых апостолов, распространявших «глаголы вечной жизни» пo всему 

миру. При этом бесспорно, что на поприще проповеди Евангелия Хри-

стова более других потрудился святой апостол Павел (1 Коринфянам 

15,10), покоривший кресту Христову многие народы языческого мира. 

За это он навечно вошел в историю христианства как «апостол наро-

дов», так же как апостол Иоанн вошел с именем «апостол любви», а 

апостол Петр – «апостол исповедания – камень веры».  

И действительно, нужен был «избранный сосуд» Божией благода-

ти, чтобы истину о Христе донести в отдаленнейшие уголки тогдашней 

Римской империи. Апостол Павел ревностно выступил на защиту Церк-

ви от порабощения ее иудейской законности, против превращения ее в 

секту иудейской религии или реформированную синагогу. Он провоз-

гласил победу веры и благодати над законом и фарисейством, а христи-

анство – религией свободы, религией обновления. Так же и для пони-

мания дела Христова искупления совершенно необходимо глубокое по-

знание благочестия святого апостола Павла. «Мир не увидит другого 

Павла», – сказал о нем святой Иоанн Златоуст, подчеркнув этими сло-

вами гениальность этой личности. Апостольское служение святого 

Павла было воистину «жертвой живой, святой, благоугодной Богу» 

(Римлянам 12,1), безраздельным служением Ему.  

Четырнадцать посланий святого апостола Павла занимают в ново-

заветной письменности почетнейшее место, ибо в них со всей глубиной 

изложены важнейшие истины христианства: о личности Иисуса Христа 

и Его миссии, о законе и благодати, Церкви, вопросы эсхатологии и др. 

При этом, апостол Павел со всей ясностью подчеркивает, что его благо-

вестие есть именно Христово откровение, а не его, Павлово (Галатам 

1,11-12); оно есть истинное слово Божие (1 Фессалоникийцам 2,13; 

4,15), поэтому по праву именует его Церковь «вторым Евангелием».1 

Но пламень христианского воодушевления святого апостола Пав-

ла не был возожжен непосредственно от Христа во время Его земной 

жизни. Aпостол Павел не был ни спутником, ни слушателем Господа. 

Более того, он яростно терзал Церковь Божию, пока не возродился бла-

годатью Божией в личном явлении ему гонимого им Христа. Поэтому у 

апостола Павла так сильно звучит мотив оправдания верой независимо 

                                                 
1 «Среди писаний Павла нет ни одного, которое обычно называлось бы Евангелием, но 

то, что он проповедывал и говорил – это есть Евангелие, п. ч. он писал то же Еванге-

лие... Все, что утверждает пришествие Христа, указывает второе Его явление и по-

буждает души принять слово Божие, стоящее при вратах, толкущее и побуждающее 

войти – все это Евангелие» (Ориген).  



 10 

от дел закона, благоговение перед непостижимостью судеб Божиих о 

призвании каждого человека и целых народов.  

Благовестие апостола Павла не было ни систематическим бого-

словием, ни хронологическим изложением христианских событий. В 

его благовестии нашло отражение только то, что необходимо было для 

конкретных нужд тогдашних христиан. Его послания адресованы к 

пастве, осведомленной об историческом бытии Христа, поэтому он 

больше касается вопросов практического усвоения христианства. Зада-

чи универсальной проповеди христианства диктовали и круг затрагива-

емых им вопросов, и форму их выражения.  

Программа 4-го класса семинарии ставит задачу усвоить как 

условия и обстоятельства написания посланий апостола Павла, так и их 

фактическое содержание, затрагиваемые апостолом вопросы вероуче-

ния и нравоучения. Это так называемый экзегетический анализ посла-

ний, который крайне необходим для церковно-практического служения 

пастырей. В программу входит также и ознакомление с Откровением 

святого апостола Иоанна Богослова.  

Нужно отметить, что послания апостола Павла нелегко поддаются 

толкованию. В них заключена такая глубина богословской мысли, их 

отличает такое своеобразие языка, формы изложения, что перед истол-

кованием отдельных мест останавливались даже такие знаменитые эк-

зегеты, как святой Иоанн Златоуст, блаженный Иероним, блаженный 

Августин. При изучении посланий апостола Павла первоисточником 

должны быть, кроме самих посланий, также Деяния апостолов. Суще-

ствует целый ряд руководств, дающих их подробное экзегетическое 

толкование. Лучшими являются толкования преосвященного епископа 

Феофана (Говорова). Семинарскими курсами являются «Руководство к 

изъяснительному чтению книг Нового Завета» А. Иванова; «Послания 

апостольские и Апокалипсис» протоиерея Михаила Хераскова; «Обо-

зрение посланий святого апостола Павла» Н. Розанова; «Жизнь и труды 

святого апостола Павла» Рудинского и др.  



 11 

1. Биографические сведения об апостоле Павле 
 

1.1. Жизненный путь святого апостола Павла 

до начала его миссионерской деятельности 

 

Апостол Павел происходил из малоазийокого города Тарса Кили-

кийского (Деяния святых апостолов 21,39) и носил еврейское имя Савл, 

или же Саул. Точно неизвестно, когда усвоил он себе другое имя – Па-

вел (от лат. paulus – малый) – возможно, при рождении, как римский 

гражданин, но не употреблял его до времени. Из Деяний (13,9) из-

вестно, что после обращения в христианство проконсула о. Крита Сер-

гия Павла далее везде употребляется имя Павел.  

Дата рождения апостола точно неизвестна. В Послании к Фили-

мону (9) апостол Павел называет себя «старцем». Так как Послание 

написано около 63 года, «старческим» можно назвать возраст около 60 

лет, то можно заключить, что родился апостол не позднее 3-5 гг. по Р.Х. 

По происхождению он был из колена Вениамина, а по воспитанию – 

фарисей (Фил. 3, 4-5).  

Город Тарс славился греческой Академией, образованностью сво-

их жителей. Савл также хорошо был знаком с греческой культурой, си-

стематическое образование он, как иудей, получил в местной синагоге. 

Дальнейшее образование продолжал в раввинской школе в Иерусалиме 

– он учился у ног знаменитого Гамалиила (Деяния 22,3). Здесь апостол 

освоил также профессию плетения палаток, что потом давало ему мате-

риальную свободу и избавляло его от нареканий в корыстолюбии.  

Савл, естественно, владел своим родным арамейским языком, но 

официальным языком в Иудее того времени был греческий, на котором 

Савл изучал и Ветхий Завет по переводу 70-ти толковников, следова-

тельно, владел и греческим языком. За особую ревность Савла к нацио-

нальным отеческим преданиями своей религии евреи возлагали на него 

большие надежды на возрождение былой славы своей религии, а Гама-

лиил хотел видеть в нем своего преемника. Савл отличался не только 

патриотизмом, но и особой религиозной нетерпимостью, с которой он 

преследовал христиан. Впоследствии он называл себя за это «извергом» 

(1 Коринфянам 15, 8). Он испрашивал поручительные письма от перво-

священника и разыскивал христиан даже вне Палестины, в Сирии; он 

одобрял также убиение архидиакона Стефана (Деяния 7,58; 8,1). 

Но Господь провидел в Савле будущего ревнителя истинной веры. 

Он не отверг его за жестокие преследования, но открылся ему в чудес-

ном явлении (Деяния, 9 глава). На пути в Дамаск Савлу явился Сам 

Христос, что коренным образом изменило всю его жизнь и мировоззре-

ние. По принятии крещения Савл становится ревностным проповедни-

ком гонимого им прежде учения. Это произошло около 34 года.  

Проповедь Савла в Дамаске вызвала злобу у иудеев, и ему было 

опасно оставаться там. Поэтому он удалился в Аравию на три года (34-



 12 

37 гг., Галатам 1,17), где в уединении и постигал возвышенные истины 

христианства.  

Возвратившись в Дамаск, Савл ревностно проповедует христиан-

ство, что снова вызвало преследование со стороны иудеев, и он вынуж-

ден был спастись бегством – его спустили в корзине по городской стене 

(Деяния, 9,23-25). Савл вместе с апостолом Варнавой отправляется в 

Иерусалим, чтобы увидеться с апостолом Петром и aпостолом Иаковом 

(Галатам 1,18-19). Пробыв здесь около 15-ти дней, он возвратился в 

родной Тарс (Деяния, 9,30; 11,22-26; Галатам 1,21), где и оставался с 37 

по 44 год, когда апостол Варнава вновь призвал его в Антиохию для де-

ла проповеди. Здесь, в Антиохии, ученики апостолов впервые стали 

называться христианами (Деяния, 11,26). 

 

1.2. Миссионерская деятельность апостола Павла.                                

Его первое путешествие (45-46 годы) (Дения, 13, 4-14, 27) 

 

Когда ученики апостолов в Антиохии были вместе на молитве, 

Дух Святой повелел отделить Савла и Варнаву на дело проповеди. По-

сле поста и молитвы апостолы возложили на них руки и отправили их 

для благовестия. Путешествие проходило через Кипр (родина Варнавы) 

от Саламина до Пафа. Здесь, в Пафе, Савл поразил слепотою Елиму – 

волхва за противление проповеди. Видя это чудо, к вере обратился сам 

проконсул острова Сергий Павел. С этого времени имя Савл в книге 

Деяний уже не встречается, – он именуется Павлом. Дальнейший путь 

проходил через Пергию, Антиохию Писидийскую, Иконию и Листру. В 

Листре апостол Павел исцелил хромого; пораженные чудом местные 

жители приняли апостолов за богов, сошедших с неба, и хотели прине-

сти им в жертву животных. Апостолам стоило немалых трудов убедить 

их не делать этого. Из Дервии обратно тем же путем апостолы возвра-

тились в Антиохию, продолжая дело проповеди и устройство первохри-

стианских церквей.  

 

1.3. Апостольский Собор 51 года (Деяния, 15, 1-29) 

 

Апостолы открыли свободный вход в Церковь Христову всем, 

уверовавшим во Христа, независимо от национальной или религиозной 

принадлежности. Это вызвало противодействие со стороны христиан из 

иудеев, желавших сохранить и в христианстве обрезание и прочие 

предписания Закона Моисеева. Для решения спора авторитетом глав-

ных апостолов антиохийская Церковь направила апостола Павла и Вар-

наву в Иерусалим. Как известно, собор постановил «не затруднять об-

ращающихся к Богу из язычников, а написать, чтобы они воздержива-

лись от оскверненного идолами, от блуда, удавленины и крови, и чтобы 

не делали другим того, чего не хотят себе» (Деяния 15, 19-20). Собор, 



 13 

таким образом, освободил вступающих в Церковь от необходимости 

придерживаться ветхозаветных обрядов.  

 

1.4. Второе миссионерское путешествие апостола Павла (52-54 гг.) 

(Деяния, 15, 36-18, 22) 

 

Вскоре после собора апостол Павел и Варнава предприняли и вто-

рое путешествие. По причине разногласия относительно участия Марка 

Варнава и Павел разошлись: Варнава, взяв Марка, пошел на Кипр, а 

Павел вместе с Силой пошел через Киликию. В Листре апостол Павел 

взял с собою Тимофея, ставшего впоследствии его любимым учеником 

и сотрудником (Деяния 16,1-5). Через Фригию и Галатию они дошли в 

Троаду, где к ним присоединился апостол Лука (Деяния 16,9), почему с 

этого момента повествование ведется от первого лица множественного 

числа.  

Из Троады, призванные Духом Святым в видении некоего мужа 

Македонянина, апостолы переправились в Македонию и остановились 

в Филиппах. За исцеление одной служанки, одержимой духом прорица-

ния, апостолы были заключены в темницу, а по чудесном освобождении 

отправились в Фессалонику. Оставив Силу и Тимофея в Берии, апостол 

Павел прибыл в Афины. Известна его знаменитая речь в Ареопаге (Де-

яния 17,22-31). Полтора года апостол Павел жил в Коринфе у Акилы и 

Прискиллы.  

Из Коринфа около 53 г. апостол написал свои первые два посла-

ния к Фессалоникийцам. Оставив Коринф и посетив по пути Ефес, апо-

стол Павел через Иерусалим возвратился в Антиохию.  

 

1.5. Третье миссионерское путешествие святого апостола Павла         

(54-58 годы) (Деяния, 18, 23-23, 35) 

 

Из Антиохии апостол Павел совместно с Тимофеем отправляется 

в новое путешествие – еще далее в среду языческих народов. Посетив 

Фригию и Галатию, он прибыл в Ефес, занимаясь в продолжение трех 

лет делом проповеди в училище некоего Тиранна. ИЗ Ефеса были напи-

саны около 57 года. Первое послание к Коринфянам и Послание к Гала-

там. В результате падения у ефесян интереса к изготовляемым идолам, 

некий ремесленник Димитрий среброковач возбудил восстание народа 

против апостол Павла, что понудило его удалиться в Македонию. 

Встретив в Филиппах Тита, принесшего известия о жизни Коринфской 

Церкви и о радушном приеме Первого к ней послания, апостол Павел 

пишет Второе послание к Коринфянам (57 или начало 58 года). Вскоре 

и сам апостол Павел прибыл в Коринф, где пробыл 3 месяца, написав 

Послание к Римлянам (начало 58 года). На обратном пути через Маке-

донию, собрав милостыню для бедной Иерусалимской Церкви, Апостол 

направился в Иерусалим. Здесь, будучи обвинен в осквернении храма, 



 14 

он был заключен в темницу и отправлен в Кесарию к проконсулу Фе-

ликсу, который томил его, ожидая взятки, около двух лет (58-60 гг.). 

Феликса сменил Порций Фест, который готов был освободить апостола 

Павла, не найдя в нем достаточной вины, но Апостол, как римский 

гражданин, потребовал суда кесарева, в чем и был удовлетворен (24,1-

25,25).  

 

1.6. Первые римские узы святого апостола Павла (61-63 годы)        

(Деяния, 27, 1-28, 16) 

 

В сентябре 60 года апостол Павел был отправлен под стражей в 

Рим. На море у о. Милет (Мальты) произошло кораблекрушение, так 

что бывшие на корабле едва спаслись от гибели. Только весной 61 года 

апостол Павел достиг Рима. Здесь он был радушно принят христианами 

и, пользуясь большим снисхождением властей, свободно проповедовал 

христианство. В это время Филлипийская Церковь, и ранее отличавша-

яся делами милосердия, прислала к апостолу Епафродита с денежным 

пособием. В благодарность Павел пишет Послание к Филиппийцам 

(около 63 года). В это время он пишет еще три христологических по-

слания: к Ефесянам, к Колосянам и к Евреям (около 64 года) и частное 

письмо к Филимону. 

 

1.7. Четвертое миссионерское путешествие святого апостола Павла 

(64-66 годы) 

 

Согласно Преданию, после успешной защиты своего дела перед 

Сенатом апостол Павел был освобожден и предпринял новое путеше-

ствие на Восток, посетив ранее основанные им церкви. На о. Крите он 

рукоположил Тита во епископа Критского. Путешествуя далее по Ма-

лой Азии, Апостол написал письмо к Титу (около 64-65 гг.). Затем он 

рукоположил Тимофея во епископа Ефесского. Снова посетил Македо-

нию, откуда написал Первое послание к Тимофею (65 г.). В Коринфе он 

встретил апостола Петра, с которым дошел до Рима в 66 г. Здесь апо-

стол Петр остался для дела благовестия, а апостол Павел осуществил 

путешествие в Испанию, что подтверждает святой Климент Римский. 

По возвращении из Испании он был взят повторно в Риме в узы, из ко-

торых около 67 года написал Второе послание к Тимофею в Ефес. В 67 

году, во время гонения христиан при Нероне апостол Павел был усечен 

мечом. 

 



 15 

2. Послания святого апостола Павла, их подлинность, 

количество, внутренние и внешние особенности                   

и порядок их расположения и изучения 
 

С глубокой древности за подлинные принимаются 13 посланий 

(кроме Послания к Евреям). Мураториев фрагмент (около 170 г.) упо-

минает все 14. Еретик Маркион (около 150 г.) исключает Пастырские 

послания, но тем самым он свидетельствует об их существовании. У 

мужей апостольских, в частности, у Климента Римского, а также у Тер-

туллиана имеются выдержки из всех 14 посланий святого апостола 

Павла.  

Апостол Павел пользовался услугами переписчиков. В Послании 

к Римлянам (16,22) таким был некий Тертый; Послание к Филимону 

(ст.10) и к Галатам (6,11) написаны собственноручно. Иногда апостол 

Павел вел собственноручную переписку (1 Кор. 16,21; Кол.4,18), – это 

или приветствие, или благословение. 

Язык посланий апостола Павла был греческим, но с явной окрас-

кой гебраизмами. Грамматика у него подчинена движению живой мыс-

ли и сердца, со всеми их оттенками и изгибами. 

Порядок посланий сложился в Церковном каноне постепенно. По-

слания к Церквам помещаются всегда первыми. Только Послание к Ев-

реям помещали в разных местах, но наиболее часто в конце всех, по-

скольку оно было признано каноническим позднее других. Современ-

ный порядок посланий в каноне Нового Завета сообразуется с важно-

стью обсуждаемых в них вопросов и постепенностью их раскрытия. 

Поэтому вначале помещается послание с изложением вопроса об 

оправдании (Послание к Римлянам), затем идут послания об усвоении 

его в жизни верующих (1-е и 2-е Коринфянам). Обоснование оправда-

ния против всяких возражений и сомнений изложено в Послании Гала-

там. Это так называемая группа сотериологических посланий.  

Затем идет группа христологических посланий, раскрывающих 

учение о Лице совершителя спасения – Иисуса Христа: Ефессянам, Ко-

лоссянам, Филлипийцам, Евреям. Сюда же относится и Послание к Фи-

лимону. 

Третья группа посланий – нравственно-эсхатологического со-

держания (1-е и 2-е Фессалоникийцам), – о последних судьбах мира.  

Четвертая группа – пастырские послания (1-е и 2-е Тимофею и 

Титу) с изложением правил устройств и руководства христианскими 

общинами для достижения спасения.  

С точки зрения хронологической все 14 посланий можно разде-

лить на 4 группы:  

1) Послания из второго путешествия: 1-е и 2-е Фессалоникийцам, 

(около 53 г.); 



 16 

2) Послания третьего путешествия: 1-е и 2-е Коринфянам, Гала-

там, Римлянам (около 57-58 гг.) – с изложением вопросов об условиях и 

средствах оправдания. 

3) Далее идут послания из первых Римских уз: Ефессянам, Фил-

липийцам, Колоссянам, Филимону, Евреям (около 63-64 гг.) – догмати-

ко-христологические, о лице Искупителя Иисуса Христа как Боже-

ственной Ипостаси. 

4) Группа пастырских посланий (1-е и 2-е Тимофею и Титу), 

написанных в конце жизни апостола Павла, после освобождения его из 

первых римских уз (64-67 гг.), и выражающих заботу о каноническом 

устройстве Церкви. Как предсмертный завет великого апостола звучит 

Второе послание к Тимофею, написанное им во время вторых римских 

уз, в ожидании близкой своей кончины (67 г.). 

В основном каждое послание по содержанию состоит из 4-х ча-

стей: 

1) вступление; 

2) вероучительная часть; 

3) нравоучительная часть;  

4) заключение.  



 17 

Вопросы для повторения Введения 
 

1. Каковы характерные черты благовестия апостола Павла.  

2. Биографические сведения о святом апостоле Павле до начала его мисси-

онерской деятельности.  

3. События первого миссионерского путешествия апостола Павла.  

4. Участие апостола Павла на Апостольском соборе.  

5. Второе миссионерское путешествие апостола Павла и послания, напи-

санные им в это время.  

6. Главные события и места пребывания апостола Павла во время третьего 

миссионерского путешествия. Послания, написанные из Ефеса и Ко-

ринфа.  

7. Причина ареста апостола Павла в Иерусалиме. Кесарийские узы Апо-

стола. Почему апостол Павел потребовал суда у Кесаря? 

8. Содержание апостола Павла в римских узах. Послания, написанные им 

из римских уз. 

9. Что известно о четвертом миссионерском путешествии апостола Павла и 

кончине апостола Павла? 

10. На какие группы по содержанию и по времени написания можно под-

разделить все послания апостола Павла? 



 18 

 

 

ПОСЛАНИЕ К РИМЛЯНАМ 

 

1. Общие сведения о Римской Церкви  
 

Римская Церковь была основана одной из первых. Ее основателя-

ми были прозелиты, приходившие из Рима в Иерусалим по служебным 

делам, а также христиане из иудеев, прибывшие в столицу мира. В кни-

ге Деяний (2,10) говорится, что среди присутствующих в день Пятиде-

сятницы некоторые были из Рима. Палестина уже в 63 году до Р.Х. ста-

ла провинцией Рима, в результате чего многие иудеи были вывезены в 

Рим, что потом послужило также благоприятной почвой для распостра-

нения христианства. 

Судя по тому, что апостол Павел «не любил созидать на чужом 

основании» (Римлянам 15,20) и что он так стремился в Рим для благо-

вестия (Римлянам 1,13), можно заключить, что Римская Церковь была 

основана с участием учеников самого апостола Павла. В главе 16 апо-

стол Павел упоминает целый ряд своих сотрудников, которые могли 

быть и первыми миссионерами в Риме. Это особенно относиться к 

Акиле и Прискилле, которых «благодарят все церкви языческие» (Рим-

лянам 16,3-4), т. е. и римская включительно.  

Община в Риме была смешанная: она состояла из иудеев и языч-

ников. Язычников, конечно, было большинство, поэтому апостол Павел 

часто называет себя «апостолом язычников» (Римлянам 11,13). Среди 

имен, упоминаемых в 16-й главе, такие, как Иродион, Мариам – явно 

иудейские; другие 14 имен – греческие; имена: Юния, Юлия, Урбан – 

латинские.  

 

2. Время и место написания Послания  
 

Написано Послание в конце 3-го путешествия, т.е. около 58 года. 

Местом написания был г. Коринф, о чем можно судить по представи-

тельнице Послания Фиве, диакониссе церкви Кенхреи, пригорода Ко-

ринфа (Римлянам 16,1). 

Послание написано на греческом языке, который был весьма рас-

пространен в столице римской империи. Вплоть до III века он считался 

классическим языком, и владение им считалось признаком высокой 

культуры для римской знати. 

 



 19 

3. Повод и цель написания Послания 
 

Апостол Павел проявлял особую заботу о преуспеянии Церкви 

Христовой в столице мира, положение дел в которой он хорошо знал 

через многочисленных своих сотрудников. Известия эти были в общем 

благоприятны, и апостол намеревался прийти к христианам Рима «с 

полным благословением благовествования Христова» (15,29). Однако 

разногласия между иудеями и язычниками, из которых состояла община 

в Риме, не были принципиально устранены, что приводило иногда к 

взаимному недоверию или даже вражде и разделениям. Поэтому апо-

стол Павел использует единственно возможный способ их взаимного 

примирения – раскрывает им принципиально новые средства оправда-

ния перед Богом и новые начала христианской жизни в Церкви. Не за-

кон (у иудеев) и обряд (у язычников), а вера во Христа через таинства 

оправдывают грешника перед Богом; не узконациональное братство (у 

иудеев) и не лицемерие и корысть (у язычников), а «любовь от чистого 

сердца» ко всем без исключения людям лежит в основании христиан-

ской нравственности и жизни в Церкви.  

Апостол Павел намеревался также раскрыть свое благовестие, а 

тем самым и себя самого, ввиду своего предстоящего путешествия в 

Рим, а также ввиду своих планов перенести свою миссионерскую дея-

тельность на Запад европейского континента (в Испанию, 15,24,28). 

 

Главная тема и краткое содержание Послания к Римлянам 
 

Основная тема послания – это оправдание и спасение грешника 

через веру во Иисуса Христа, и выражена она уже в первой главе (16-

17), но особенно в третьей (21-24 и след.). Тема раскрывается через 

противопоставление понятий Закона и Благодати, греха и спасения, 

плоти и духа, креста и воскресения. Это главное сотериологическое 

Послание, представляющее стройную теодицею (оправдание Богоуста-

новленного порядка) и как бы малый катехизис христианства. 

Все послание можно разделить на 2 главные части: 

догматическая (1,18–2,36); 

нравоучительная (12,1-15,13). 



 20 

Догматическая часть (1,18–3,20) 
 

1. Греховность всего человечества (1,18–3,20) 

Сообразно с главной мыслью Послания о необходимости призна-

ния нового средства оправдания – верой, независимо от закона, Апо-

стол показывает, что все человечество, как иудеи, так и язычники, оди-

наково виноваты перед Богом и подлежат праведному суду. Язычники, 

не имея закона, грешили вне закона, вне закона и гибнут, а иудеи, не 

исполнив закона, по закону осудятся.  

 

2. Учение об оправдании верой (3,21-4,25) 

Единственно, чем может оправдаться человек перед Богом, – это 

вера в Иисуса Христа, независимо ни от прошлых грехов, ни от религи-

озной или национальной принадлежности. Возможность такого оправ-

дания обусловлена тем, что виновность человечества перед Богом ис-

треблена смертью Сына Божия. Верой мы усвояем крестный подвиг 

Христа. Пример Авраама показывает, что он оправдался верой в буду-

щее обетование, – тем более ныне человек оправдывается верой в 

свершившееся обетование в лице Иисуса Христа.  

 

3. Действия или плоды оправдания (5,1-8,39) 

Глава 5. Оправданный верой во Христа примиряется с Богом, по-

лучает вновь доступ к источнику благодати Духа Святого.  

Глава 6. Оправданный в таинстве крещения умирает для греха, 

чтобы жить для Бога в правде и святости. 

Глава 7. Оправданный освобождается от подвластности ветхоза-

ветному закону. Закон свят и духовен, но вследствив греха, живущего во 

плоти, не был выполним, чем еще больше обвинял человека. 

Глава 8. Оправданный во Христе получает полную свободу от за-

кона плотского для жизни по закону духовному, жизни в Духе Святом, 

Который усыновляет человека Богу, делает его сонаследником Христу. 

Через искупление человека, как главы тварного мира, и вся неразумная 

природа получает искупление и прославление. Наша уверенность в спа-

сении основана на любви Божией, избравшей для спасения всякого че-

ловека по предвечному ведению Божию. 

 

4. Неверие иудеев, его причины и последствия (9-11 главы) 

Истинный Израиль – это потомки Авраама не по плоти, а по духу, 

т.е. все верующие независимо от национальности. Язычники получили 

по вере то, чего иудеи не достигли делами закона. Плотской Израиль 

отвергнут, впрочем, так, что избрание Божие Израиля народом Своим 

не нарушилось, поэтому истинный, духовный Израиль спасется. 

 



 21 

Нравоучительная часть (12,1-15,13) 
 

Глава 12. Нравоучение апостола Павла основывается на его веро-

учении: искупленные и оправданные Христом должны жить по вере. 

Верующие во Христа составляют Церковь Божию, которое есть одно 

духовное тело во Христе, а сами верующие – члены этого тела. Поэтому 

верующие призваны к взаимному служению, взаимной любви и едино-

мыслию.  

Глава 13. Апостол Павел призывает оказывать должное повинове-

ние властям, так как всякая власть установлена для блага и согласна с 

божественным замыслом.  

Глава 14. Основная заповедь христианская – заповедь любви, – в 

ней исполнение всего закона. Любовь должна руководить всеми по-

ступками христианина, ибо и мы все приняты в любовь Божию.  

Глава 15. Любовь должна побуждать служить ближним, заботить-

ся о слабых, терпеливо сносить немощи немощных, угождая при этом 

не себе, а друг другу, как и Христос не Себе угождал, а другим.  

 

 



 22 

АНАЛИЗ СОДЕРЖАНИЯ ПОСЛАНИЯ 

 

1. Вступление (1,1–17) 
 

Святой апостол Павел, обращаясь к незнакомым ему лично чита-

телям столичного, превозносящегося ученостью и культурой Рима, 

называет себя «рабом Иисуса Христа, призванным апостолом» (1,1). 

Правители и ученые любят ставить у своего имени великие титулы и 

научные звания, а этот великий Боговидец и сотаинник Божией благо-

дати называет себя «рабом Иисуса Христа» – Христа которого мир от-

верг и над которым глумился, но Которому святой Павел стал верным 

слугой и послушным рабом. В явление Спасителя Савлу произошло это 

порабощение, которым Павел величается как знаком величайшей мило-

сти к нему. Этот призыв сделал его «званным к благовестию Божию» 

апостолом языков. 

Апостол Павел сразу же определяет универсальность христиан-

ства: Сын Божий послал апостолов «покорять вере все народы», в том 

числе и римлян, «возлюбленных Богом, призванных святых» (1,7). 

«Святыми» апостол Павел называет христиан в том же теократи-

ческом смысле, в каком в Ветхом Завете народ Израильский назывался 

«возлюбленным», «святым», «избранным», т.е. отделенным от осталь-

ного, языческого мира. Так и христиане по своему призванию к свято-

сти и жизни с Богом, чрез освящение в крещении называются «святы-

ми». Нельзя понимать это слово в буквальном смысле – святость дости-

гается христианским подвигом и всегда стоит так задача жизни христи-

ан. Так апостол Павел называет коринфян «призванными святыми» (1 

Коринфянам 1,2), хотя некоторые из них далеко не были даже в рамках 

обычной человеческой нравственности (например, бывший среди них 

кровосмесник).  

Апостол Павел преподает во всех своих посланиях «благодать и 

мир» (1,7). Имеется в виду мир с Богом, который достигается примире-

нием с Ним через прощение грехов благодатью по вере во Христа.  

Чтобы никто не подумал, что он, апостол Павел, не приходил до 

сих пор в Рим потому, что стыдиться благовествовать о Распятом, он 

отметает такие мысли, а вместе с тем излагает и саму тему Послания: 

«Я не стыжусь благовествования Христова, потому что оно есть сила 

Божия ко спасению всякому верующему» (1,16). Для не познавших 

Христа было «стыдно» и безумно говорить о Распятом Христе, как о 

Боге и Искупителе, но святой Павел подчеркивает, что это благовестие 

Христа именно и есть «сила Божия ко спасению всякого верующего». 

Значит, Евангелие есть не просто повествование о Христе и Его спасе-

нии, но само средство спасения, потому что оно привлекает сердца 

людей к вере, а вера спасает.  



 23 

Выражение «спасение… во-первых Иудею» (1,16) нужно пони-

мать не в смысле «преимущественно Иудею», а в том смысле, что к 

иудеям первым Спаситель послал пророков, а затем и апостолов с при-

зывом к спасению. В Евангелии «открывается правда Божия» (1, 17), к 

которой стремился всякий иудей, в том числе и Савл. Ее пытались до-

стичь в Ветхом Завете точным исполнением закона Божия, почему и 

называется она «правдой законной» (Фил. 3,6), или «собственной прав-

дой» (Римлянам 10,3), так как ее надо было достигать исключительно 

своими силами. Евангелие же возвещает о пришествии «правды Божи-

ей» (1,16), которая уже не есть дело нашего прилежания к делам закона, 

– она есть дело милости и благости Божией при нашем соучастии в 

крестном подвиге Иисуса Христа. Она уже ниспослана Богом и дается 

даром, как оправдывающая благодать Божия, но только верным и через 

веру (1,17). 

 

2. Догматическая часть послания (1,18–11,36) 
 

2.1. Греховность всего человечества (1,18–3,20) 

 

Раскрывая высказанную кратко в стихах 16-17 мысль об оправда-

нии верой во Христа, апостол Павел изображает далее причину, вызы-

вающую необходимость явления в мир этой оправдывающей благодати 

от веры. Этой причиной была всеобщая греховность дохристианского 

мира. Вначале апостол указывает на греховность языческого мира (1,18-

32), а затем на греховность народа Израильского (2-я глава), чтобы тем 

самым с очевидностью показать недостаточность в деле спасения чело-

века как естественного откровения и естественной нравственности, так 

и обрядового Моисеева закона.  

 

а) Греховность язычников (1,18,–32) 

Прежде чем говорить о виновности язычников перед Богом, апо-

стол Павел доказывает, что они могли иметь и имели определенное по-

нятие о Нем на основании естественного откровения, данного всему 

роду человеческому. Оно заключается в том, что каждый человек может 

на основании собственных познавательных способностей путем наблю-

дения и рационалистического изучения причинности, целесообразности 

мира, его разумности и красоты заключать о существовании верховной 

Причины, верховного Разума, личностного и благого по отношению к 

человеку, т.е. Бога. Из этого естественного откровения язычники и 

должны были знать о Боге как Премудрости, Всемогущей Силе и вер-

ховном благе. Поэтому они не должны были ниспасть до такого неразу-

мия, чтобы начать почитать за Бога животных (птиц, четвероногих, 

пресмыкающихся). Почему же все-таки произошло такое падение языч-

ников? Апостол отвечает: «…они, познав Бога, не прославили Его как 



 24 

Бога, и не возблагодарили, но осуетились в умствованиях своих, и 

омрачилось несмысленное их сердце; называя себя мудрыми, обезуме-

ли» (1,21-23). Язычники не сделали никаких нравственных выводов из 

естественного богопознания, но занялись пустым умствованием о при-

роде богов, создали множество нелепых мифов и культов. Они должны 

были воздать должное Богу в той мере, в какой они познали Его, и им 

дано было бы большее откровение. Но так как они в своих сердцах вме-

сто Бога поставили идола из своих похотей и страстей, то и Бог «пре-

дал» их ходить «путями своими». Бог «предал их», т. е. попустил им, 

предоставил изведать все пределы их собственной свободы, без которой 

невозможно раскрыть все возможности человека как образа Божия. Из-

брав противоестественный образ жизни вне Божьего закона, язычники 

полностью извратили нормы человеческой морали и закона Божия. Но в 

этом беззаконии они получили и должное возмездие: языческое обще-

ство до того развратилось, что скоро стало нежизнеспособным.  

 

б) Греховность иудеев (2,1-29) 

Если оказались виновными в своей греховности перед Богом 

язычники, имевшие лишь естественное откровение, то тем более ви-

новными оказываются иудеи, которые имели всю полноту ветхозаветно-

го откровения о Боге. Апостол Павел показывает, что хотя иудеи и хва-

лятся законом и Писанием, превозносятся этим перед язычниками, 

осуждают всех, но сами тоже подлежат смертному осуждению от Бога, 

потому что сами делают то же, хотя и не сознают своей греховности и 

виновности перед Ним. И если они до сих пор остаются не наказаны, то 

подлежат в день суда еще большему осуждению, чем язычники. Иудеи 

присвоили себе принадлежащее одному Богу право судить другие наро-

ды, и в этом их великий грех.  

Апостол Павел поэтому говорит о всеобщности суда и наказания: 

«Те, которые, не имея закона, согрешили, вне закона и погибнут; а те, 

которые под законом согрешили, по закону осудятся, потому что не 

слушатели закона праведны перед Богом, но исполнители закона оправ-

даны будут» (12,12-13). Язычники осудятся по закону, данному от рож-

дения: способности познавать добро и зло, т. е. по закону совести, а 

иудеи осудятся как-бы по двойному закону: закону внутреннему, от 

природы, и по закону писанному, данному от Бога через Моисея.  

Естественный нравственный закон, или закон совести, с которым 

человек рождается в мир, – всеобщий судья рода человеческого (2,14-

15). Сверх этого закона иудеи имели закон Моисеев – это их преимуще-

ство (2,10,17-20), ибо он путеводил к истине, но лишь при исполнении 

его. А без исполнения закона он лишь больше осудит иудеев (2,9). Ис-

тинный тот иудей, кто исполняет закон, притом исполняет не по букве, 

а по духу, т. е. делает закон из долга своей внутренней потребностью 

(2,23–29). 



 25 

в) Сравнение иудеев с язычниками (3,1-20) 

Обличив гордость и превозношение иудеев перед язычниками, 

апостол Павел не скрывает действительного преимущества иудеев: им 

вверено слово Божие, и они раньше других получили благовествование: 

(Римлянам 3,1-2). И неверность иудеев не упраздняет верности Божиих 

обетований – народ иудейский остается народом великим и избранни-

ком Божиим, ибо у них и «усыновление, и заветы, и законоположение, и 

служение, и обетования» (Римлянам 9,4). Этот народ должен был быть 

руководителем в религиозной жизни для всего человечества. С этой 

точки зрения и обрезание, как условие вступление в иудейство, тоже 

имело значение и давало преимущество. А то, что они, иудеи, теперь 

отвергнуты, не означает, что Бог не верен в Своих обетованиях, – это 

произошло по причине неверности самих иудеев, – через непризнание 

явившегося Мессии. Преимущества иудеев возвышают только славу 

Божию, но не выражают их нравственного достоинства.  

В стихах 3,5-8 апостол опровергает такой, приписываемый ему, 

софизм: если неправда людей открыла большую правду Божию, то за-

чем Бог наказывает за неправду? Если неверность иудеев вызвала при-

ход в мир Мессии и обилие благодати, то зачем их осуждать? Апостол 

без доказательства прямо определяет, что на таких хитроумных софи-

стов уже готов праведный суд Божий. Только лукавый ум мог так извра-

тить слова апостола, что получается, будто Бог или несправедлив, или 

жесток. Но нравственное чувство человека восстает против таких сил-

логизмов и изворотов ума, чем и показывает их ложность, хотя фор-

мально-логически они могут быть и верны.  

В стихах 9-19 третьей главы апостол вновь возвращается к вопро-

су о преимуществах иудеев и говорит, что в нравственном отношении 

они не имеют никакого преимущества перед язычниками, поэтому не 

имеют права гордиться перед ними. Иудеи не исполнили закона, поэто-

му не имеют никакого права на оправдание перед Богом. Таким обра-

зом, «весь мир становится виновен перед Богом» (3,19), – «как Иудеи, 

так и Еллины, все под грехом» (3,9).  

2.2. Учение об оправдании верой (3,21–3,31) 

В предыдущем разделе (1,18–3,20) было выяснено догматическое 

положение о всеобщей греховности рода человеческого и о недостаточ-

ности бывших у него средств к оправданию (у иудеев – закона Моисее-

ва, у язычников – закона естественного, закона совести). Это приводит 

к признанию необходимости нового средство оправдания, а именно: 

благодати Божией через веру в Иисуса Христа.  

«Но ныне независимо от закона, явилась правда Божия, о которой 

свидетельствуют закон и пророки, правда Божия через веру в Иисуса 

Христа во всех и на всех верующих, ибо нет различия; потому что все 

согрешили и лишены славы Божией, получая оправдание даром, по бла-

годати Его, искуплением во Христе Иисусе» (3, 21 – 24).  



 26 

В этих стихах выражена сущность всего благовестия святого апо-

стола Павла об оправдании; оно же составляет главную тему Послания 

к Римлянам.  

Таким образом, всякого грешника оправдывает1 «правда Божия», 

которая явилась независимо от закона и его дел, хотя о ней свидетель-

ствовали «закон и пророки», т. е. Ветхий Завет. В чем же состоит эта 

«правда Божия?» В том, что всякий грешник оправдывается Богом, что 

грехи наши искуплены2 в жертве Иисуса Христа и мы прощены. Это – 

объективное условие нашего оправдания. С нашей же стороны, т.е. 

субъективным условием оправдания является вера во Христа: «правда 

Божия через веру в Иисуса Христа» (3,22). Оправданный, таким обра-

зом, становиться в новое отношение примирения к Богу, возвращается в 

то состояние, которое он утратил в грехопадении. 

Как грязь очищается водою с погруженного в нее предмета, так 

грех очищается в таинстве крещения верой в омывающую баню Крови 

Христовой. Верующий верой соединяется со Христом, принимает в се-

бя очищающую силу Христовой Жертвы и тем самым становится 

оправданным, освященным и святым. Верой мы принимаем «правду 

Божию», т.е. Его праведность, святость, – принимаем «даром», по бла-

годати, искуплением в Иисусе Христе» (3,24). Следовательно, благодать 

Божия является первой и главной причиной нашего спасения. Стих 

3,26: «…да явится Он праведным и оправдывающим…» показывает, что 

через дарование оправдания в жертве Сына Божия, Бог оказался одно-

временно «праведным», т.е. правосудным (жертва за грех принесена) и 

«оправдывающим», т.е. любящим (мы оправдались Его жертвой, Его 

«правдой»). 

Но возникает вопрос: если оправдывает только вера, то не отме-

няется ли вообще закон, который тоже дан был от Бога? Этот вопрос 

ставит сам апостол Павел (3,31) и отвечает: «Никак; но закон утвержда-

ем» верою. Как же утверждаем? Так, что вера отменяет только внеш-

ность закона, его мертвую букву, а внутреннюю, духовную его сторону, 

т. е. то, к чему он был призван – исправлять грешника, – утверждает. 

Так прорастающее зерно, с одной стороны, упраздняет свое тело, но с 

другой – утверждает его, ибо освобождает скрытую в нем силу, способ-

ную плодоносить. Закон стремился сделать человека праведным, но не 

                                                 
1 «Оправдание» (, justificatio) – праведность, правда, законное основание. От 

глагола дикэо – признавать справедливым; судить, наказывать. Значит «оправдание» 

– это найденная судом праведность. 
2 Термин «искупление» надо понимать не в смысле выкупа, торга между Богом Отцом 

и Сыном Божиим, или, по другому мнению, между Богом и сатаной, а в смысле из-

бавления от греха и его последствий. Искупление (, redemptio) – есть 

избавление, освобождение, выкуп.  – отвязывать от чего-то освобождать от 

чего-либо. Искупление включает момент жертвы, как очищение за грехи. Результатом 

искупления есть примирение с Богом. Усвоение искупления есть оправдание или 

спасение человека.  



 27 

мог. Это сделала вера и тем самым исполнила желание закона. Вера 

привлекает благодать для исполнения закона, и благодатью от веры, при 

делах веры, человек спасается.  

Слова апостола Павла, в которых он подчеркивает приоритет веры 

перед законом в деле оправдания грешника, давали иногда повод к раз-

личным неверным толкованиям (2 Петр. 3,16). «Ибо мы признаем, что 

человек оправдывается верою, независимо от дел закона» (3,28). Иногда 

считают это место противоречащим учению апостола Иакова о вере: 

«Что пользы, братия моя, если кто говорит, что он имеет веру, а дел не 

имеет? Может ли эта вера спасти его»? (Иак. 2,14), и далее: «вера, если 

не имеет дел, мертва сама по себе» (2,18). 

Противоречия здесь никакого нет. Апостол Павел говорит о «де-

лах закона», которые действительно, без веры не дают спасения, не 

усвояют благодати, – все это дает вера во Христа. По апостолу Павлу, 

человек веры – это личность, пребывающая в совершенно новом состо-

янии, ибо он во Христа крестился и во Христа облекся, он «новая 

тварь». Жизнь верующего – это жизнь, одушевленная Духом Божиим, 

жизнь уже не по своей, а по Божией воле. У такого верующего дела вы-

текают из его веры. Поэтому оправдание дается не по причине дел, ко-

торые следуют за верой, а по причине веры, которая делам предшеству-

ет. Вера вменяется человеку в великий нравственный и жизненно-

практический подвиг, способный оправдать его пред Богом.  

Веру, о которой говорит апостол Иаков, «веру без дел», следует 

понимать как убеждение, как суждение ума. Такая религиозная, но умо-

зрительная вера сама по себе не может спасти человека. Вера спасает 

тогда, когда она ведет человека к отречению от греха, т. е. к покаянию и 

сочетанию со Христом, не нравственно только, но онтологически! Та-

кая вера, которая «действует любовью» (Галатам 5, 6), является оправ-

дывающей, а вера без дел любви мертва. Таким образом, нужно не про-

тивопоставлять изречения о вере апостола Павла и апостола Иакова, а 

понять их в единстве, как разные состояния, уровни или качества веры. 

Пример веры Авраама (глава 4) 

4-я глава дает иллюстрацию праведности на примере Авраама, ко-

торым иудеи особенно гордились, считая себя его потомками. Авраам 

более других исполнял дела закона, но оправдался он не ими (не обре-

занием), а верой в обетование Божие, которое получил до обрезания (4, 

3). Он жил по вере, и его дела вытекали из его веры, почему и были 

угодны Богу.  

Стихи 4-8 говорят об оправдании «верующего» верой и «делаю-

щего» делами. «Делающий» – это тот, кто хотя и верует, но опору спа-

сения полагает не в помиловании от Бога, а в своей праведности, в сво-

их делах. Это оправдание «по долгу», т. е. насколько исполнил дела за-

кона, настолько и оправдался. А так как всего закона исполнить невоз-

можно, то упование спасения нельзя связывать с делами, – но только с 



 28 

верой. «Верующий» – это тот, кто хотя все должное делает, но считает 

себя «рабом неключимым». Он оправдание основывает не на этих своих 

делах, а на вере в Бога, веруя, что Бог не попустит ему погибнуть, но 

спасет его. Апостол называет такого оправданного верующего «нече-

стивым», потому что, хотя он и делает все, что в его силах, но остается 

все равно грешным. Но ради его веры Бог принимает его, как блудного 

сына, прощает ему его нечестие. Вера есть высшее и драгоценнейшее, 

что может явить человек – грешник в свое оправдание. При покаянии, 

стремлении к праведности его недостатки и грехи покрываются пра-

ведностью Божией, усвояемой верой. И уже не мерою дел дает Бог 

оправдание, а безмерно, сколько человек может вместить. И как веру-

ющий уповал не на дела, хотя и богат ими, а на милость Божию, то и 

дает Бог ему по вере, а не по делам. Истинная вера немыслима без дел, 

ибо она, как акт духа, определяет дело, а дела без веры могут быть и 

механическими, тще-славными, своекорыстными. Поэтому апостол Па-

вел и говорит, что вера не уничтожает и не обесценивает дела закона, 

но их утверждает (3,31). 

Так как оправдание вменилось Аврааму до обрезания, по вере, 

значит, оно не зависит от обрезания и распространяется не только на 

плотских потомков Авраама, но на всех верующих и в необрезании, т. е. 

на язычников, принявших веру. Поэтому Авраам является отцом всех 

верующих, независимо от национальности (4,12-18).  

«Закон производит гнев» (4,15) в том смысле, что грех неведения 

закон делает грехом явным и произвольным. Закон лишь обличает грех, 

но не может помочь плотскому человеку его преодолеть, чем еще боль-

ше навлекает на него гнев Божий.  

Пример Авраама показывает силу веры вообще (4,18-21): верую-

щий, уповая не на свои силы, но на силу Божию, преодолевает фор-

мальную логику и доказательства своего разума и наперекор всему до-

веряется Богу – Бог и вменяет ему в праведность это мужество и ис-

полняет Свои обетования.  

2.3. Действия, или плоды оправдания (5-8 главы) 

Выше апостол Павел показал, что оправдания человека перед Бо-

гом совершается только верой в Иисуса Христа. Теперь апостол излага-

ет плоды оправдания, т. е. какие сокровища приносит оправдание.  

 

а) Примирение человека с Богом (5, 1-11) 

Первый плод, приносимый оправданием, есть примирение чело-

века с Богом, уничтожение бывшей вражды между ними. Оправдание, 

истребившее грех, уничтожило преграду, отделявшую человека от Бога, 

и тем самым открыло для человека вновь доступ к источнику благодати. 

«Итак, оправдавшись верою, мы имеем мир с Богом через Господа 

нашего Иисуса Христа, через Которого получили доступ к той благода-

ти, в которой стоим (5,1-2). Иметь «мир с Богом» – это значит не воз-



 29 

вращаться больше ко греху, потому что это значило бы снова враждо-

вать с Богом. 

Оправданные получили доступ к благодати, «в которой стоят» 

(5,2), т.е. благодати богопознания, благодати таинств.1 Но особый пред-

мет упования и похвалы оправданных – это блага будущего века: «Хва-

лимся надеждой славы Божией, и не сим только, но хвалимся и скорбя-

ми» (5,2-3), которые тоже ведут к славе Божией в будущей жизни. Апо-

стол подчеркивает, что скорби и в настоящее время похвальны, ибо от 

них происходит терпение и опытность, которые, в свою очередь, приво-

дят к надежде будущих благ (5,3-4). Надежда же наша основана на 

жертвенной любви Бога к нам: «Бог Свою любовь доказывает тем, что 

Христос умер за нас, когда мы были еще грешниками» (5,8); умер «в 

определенное время» (исторически известное), умер «за нечестивых» 

(т. е. за всех нас, см. 5,6). Таким образом, нет теперь никакого извине-

ния не заботящемуся о своем спасении, ибо через веру мы примирились 

с Богом и Христос воскрес для оправдания нашего.  

 

б) Возрождение человечества во Христе (5,12-21) 

Апостол Павел рассматривает все человечество до Христа как 

единое целое, в котором отразились свойства его родоначальника Ада-

ма. Согрешил первый человек этого длинного ряда потомков, поэтому и 

потомки несут на себе как прародительский грех, так и наказание за не-

го – смерть (5,12). «Как одним человеком грех вошел в мир и грехом 

смерть, так и смерть перешла во всех человеков, потому что в нем все 

согрешили» (5,12). Все соучаствовали в грехе Адама, как вид соучаст-

вует в роде. 

«Грех не вменяется, когда нет закона» (5,13), – здесь речь идет о 

таком грехе, за которой по определению Божию следовала смерть. Тако-

го греха до дарования закона не было, однако «смерть царствовала от 

Адама до Моисея и над несогрешившими подобно преступлению Ада-

ма» (5,14). «Смерть царствовала», – потому что Адам вызвал к бытию 

закон смерти. Потомки Адама рождались под смертным осуждением, 

потому что его грех был грехом всей человеческой природы.1 

Но Христом, Новым Адамом, начинается новый род человечества. 

Сочетание с Ним происходит в принятие Его благодати в таинстве кре-

щения и особенно в принятие Его обоженного человечества в таинстве 

                                                 
1 Свт. Феофан Затворник.Толкование посланий ап.Павла.–М.:Правило веры,2004.С.124. 
1 Существует несколько теорий, объясняющих вменение Адамова греха его потомкам. 

По Оригену, Адам, как в зародыше, в семени содержал все человечество, все были в 

нем одном. Современная генетическая теория подтверждает правильность такого воз-

зрения. Со стороны юридической возможность передачи греха от Адама потомкам 

объясняется тем, что Адам был представителем человечества, в лице которого Бог за-

ключил свой первый Завет со всем человечеством. Таким образом, надо признать он-

тологическую реальность влияния первородного греха как на физическую, так и на 

нравственную природу человека. 



 30 

причащения. Верующие принимают во Христе источник жизни и бес-

смертия, т.е. божественную благодать, которая, в противоположность 

греху, «переизбыточествует для многих» (5,15). Если у греха, вызванно-

го Адамом, было достаточно зловредности, чтобы навлечь смерть на 

всех его потомков, то у благодати Христовой тем более должно быть 

силы оправдать христиан, ибо она низведена Самим Богом. Во Христе 

даруется «избыток» или «обилие благодати» (5,17), достаточной не 

только, чтобы истребить грех, уврачевать болезнь, но гораздо больше, – 

чтобы восстановить падшее, освятить, усыновить Богу, возвратить 

прежнюю красоту, честь и славу образа Божия. «Ибо как непослушани-

ем одного человека сделались многие грешники, так и послушанием 

одного сделаются праведными многие». (5,19).  

Когда же пришел закон Моисеев, «тогда умножились преступле-

ния» (5,20), впрочем, не по причине закона, а по причине склонной ко 

греху плоти нашей. Злые пожелания ожили, будучи обличены законом. 

Закон, как лекарство, выгнал наружу скрытую болезнь с тем, чтобы по-

том ее уничтожить. Умножение греха ускорило явление обилия благода-

ти Божией, которая оказалась способной возвести человечество к жизни 

вечной (5,20-21). 

 

в) Свобода от рабства греху (6 глава)1  

Величайший плод оправдания верой во Христа есть мертвость 

христианина греху. Наша смерть для греха совершается в крещении, ко-

гда, погружаясь в воду крещения, мы погружаемся в смерть Христову, в 

очистительную силу Его Крови, а восставая из воды, совоскресаем с 

Ним. Как, погружая грязную ткань в хлорную воду, мы вынимаем ее 

чистой, так, погружаясь в смерть Христову в крещении, восстаем, очи-

стившись от греха действием благодати Духа Святого. «Неужели не 

знаете, – спрашивает Апостол, – что все мы, крестившиеся в Иисуса 

Христа, в смерть его крестились? Мы умерли для греха: как же нам 

жить в нем?» (6,2-3). Верующий христианин живет в обновленной пло-

ти, поэтому обязан и жить новой жизнью во Христе. Крестившись в 

«смерть Христову», он похоронил свое греховное тело и совоскрес 

Христу в теле духовном. Но осуществление этого совоскресения проис-

ходит в течение всей жизни христианина, в процессе духовной брани с 

грехом. Крещение в смерть Христову (6,3) есть сораспятие и соумира-

ние Христу, т. е. не только нравственное, юридически-формальное при-

нятие Его искупительного подвига, но реальное со-страдание со Хри-

стом на Кресте. «Сораспятие» наше Христу совершается на нашем 

жизненном кресте, который мы несем, следуя за Христом.2 В крещении 
                                                 
1 Рим. 6, 3-11 читается при совершении таинства крещения и на литургии в Великую 

Субботу.  
2 Жизненный крест христианина, по еп. Игнатию Брянчанинову, бывает разных видов:  

а) это вся совокупность скорбей, поношений, которыми мир осыпает последователя 

Христова (1 Петр. 2,19,21); 



 31 

распинается «ветхий наш человек», т.е. наша склонность ко греху, лука-

вое расположение духа; упраздняется «тело греховное» (6,6), наступает 

«смерть греху» и «освобождение от греха» (6,7). А чтобы уверить нас в 

возможности такой свободы от греха, апостол указывает на Христа, Ко-

торый «воскреснув из мертвых, уже не умирает» (6,9). В крещении мы 

восприняли и эту силу жизни Христа – силу благодати воскресения, с 

которой и должны побеждать грех.  

Чтобы освободиться от греха, апостол дает такие советы христиа-

нам: надо почитать себя «мертвыми для греха, живыми же для Бога» 

(6,11); не допускать царствовать греху и греховными помышления в 

нас, как раньше они царствовали (6,12); не предавать членов своих в 

орудие греху (6, 13); наоборот, христианин должен подчинить всего се-

бя Богу, все члены предоставить в «орудия праведности» (6, 13), т.е. на 

творение добрых дел.  

Христианин, освободившись от рабства греху и став под благода-

тью, добровольно предоставляет себя в «послушание праведности» 

(6,16), становится «рабом праведности» (6,18). Но рабство праведности 

есть истинная свобода, потому что принимается любовью; к тому же 

это «рабство» уже несет не позор и смерть, но «святость и жизнь веч-

ную» (6,22).  

 

г) Свобода от ветхозаветного закона (7 глава) 

Во Христе человек освобождается как от власти греха, так и от 

власти закона. Мысль о свободе от власти закона Моисеева Апостол ил-

люстрирует сравнением с замужней женщиной, которая связана зако-

ном долга перед мужем, пока он жив. Если муж умер, она освобождает-

ся от обязанностей по отношению к нему и принимает на себя обязан-

ности перед новым мужем. Так и христианин, оправдавшись верой во 

Христа, становится свободным как от греха, так и от закона, которым 

грех обличается, и водится велением благодати. Все это и достигается 

при условии покаяния: смерти первому мужу – закону и обручении но-

вому мужу – Христу в крещении (7,2-4).  

Но чтобы никто не подумал, что апостол Павел, провозглашая 

свободу от закона, разрушает Божие установление, домостроительства 

спасения, апостол специально останавливается на роли ветхозаветного 

закона. Он говорит о той положительной роли закона, которую он имел, 

а именно: законом познается грех, степень виновности перед Богом. «Я 

не иначе узнал грех, как посредством закона» (7,7). Закон, как зеркало, 

отражает наши грехи, открывает Божие требование и дан для нашей 

пользы. Но закон, обнаруживая живущий в плоти нашей грех, не дает 
                                                                                                                                                         

б) невидимый внутренний крест при вступлении христианина на путь духовной жизни, 

это борьба с собственными страстями, духами злобы (Еф. 6,12); 

в) это промыслительные скорби и бедствия в очищение наших грехов (тип благоразум-

ного разбойника); 

г) это добровольные и усердные подвиги для обуздания плоти (1 Коринфянам 9,27).  



 32 

силы его победить. Зло происходит от греха, делающего закон своей 

почвой. Грех берет повод от закона (7,8), так как закон обнаруживает 

греховные пожелания. На законе испытывается наша свобода, которая, 

будучи несовершенной через приражение греху, старается отклониться 

от требований закона. 

Закон дан был «для жизни» (7,10), «закон свят и заповедь свята» 

(7,12), «закон духовен» (7,14). Но так как человек «плотян», не только 

склонен ко греху, но «продан греху» (7,14), то, при наличии закона, грех 

еще больше усилился, «ожил» (7,9). Закон, являясь по существу благо-

деянием, фактически послужил к большему осуждению. Но вина этому 

не закон, а человек, вернее, живущий в нем грех, делающий человека 

«плотским». Плотяность – это не только явная греховность или грехов-

ная чувственность, но в более широком смысле сюда относятся и все 

безблагодатные влечения души. Человек «продан греху» (7,14) в том 

смысле, что он, будучи свободным, настолько послушно выполняет гре-

ховные пожелания души и тела, будто он продан в рабство этим поже-

ланиям. Даже ненавидя эти пожелания и гнушаясь ими, человек по сво-

ей немощи не может противостоять им, подчиняясь их влечению, как 

бы отуманен ими и исполняет их (7,15). Однако в любом грехе человек 

остается ответственен, ибо сознает, что грех есть зло, недолжное и за-

прещенное.  

Ответственность человека перед Богом, по апостолу Павлу, объ-

ясняется тем, что дух его всегда слышит голос Божий (2,15). Это закон 

его сердца, закон совести, через который Бог обращается к нам. Закон 

совести есть семя божественной жизни в нас, которое апостол называет 

«внутренним законом», «законом ума» (7,23); он-то и «находит удо-

вольствие в законе Божием» (7,22). Но во плоти,1 т.е. в душевно-

телесном организме, живет пожелание греха, которое и склоняет не-

стойкую к добру волю и пленяет ее. И хотя в самом действии греха ис-

чезает его сладость и прелесть, но всякий раз, когда он подступает к че-

ловеку, он прельщает и порабощает ум или дух наш. Видя такое жалкое 

положение падшего человека, Апостол восклицает: «Бедный я человек! 

Кто избавит меня от сего тела смерти?» (7,24). Это вопль не только апо-

стола языков, но и всего человечества, которое в лице лучших своих 

представителей, великих святых и подвижников духа осознавала бед-

ственное свое положение, возлагая надежду избавления только на 

Иисуса Христа (7,25).  

                                                 
1 Следует различать понятия «плоть» (по-греч. – , и «тело» ().  – плоть, 

душевно-телесный состав человека. Это одушевленное тело, живущее особой от Бога 

жизнью.  – тело людей и животных; тело мертвое, труп: сома близко к эйдос 

(форма), т.е. это некий организующий принцип бытия, или жизни организма, раскры-

вающий Божественный замысел, идею его.  



 33 

 

д) Свобода во Христе и новая жизнь в Духе Святом (8 глава) 

Эта глава подводит итог предыдущим рассуждениям о плодах 

оправдания. Оправдавшись верою, христианин примирился с Богом, в 

крещении получил доступ к благодати Божией, умер для греха и ветхо-

заветного закона и теперь должен жить «не по плоти, но по духу» (8,1-

2). Закон жизни «по плоти» апостол называет жизнью по «закону греха 

и смерти» (8,2), потому что дела плоти были только грех, а грех вел к 

смерти.  

Так как в Ветхом Завете закон был «ослаблен плотью, был бесси-

лен» оправдать, то благость Божия избрала новый путь оправ-дания – 

через пришествие Сына Божия «в подобии плоти греховной».2 В Самом 

Себе Христос вознес эту общечеловеческую, но безгрешную Свою 

плоть «в жертву за грех и осудил грех во плоти» (8,3). «И что всего уди-

вительнее – говорит святитель Иоанн Златоуст, – не пораженная плоть, 

но поразивший ее грех подвергается осуждению и погибели». Оправда-

ние, к которому звал закон, осуществилось, таким образом, во Христе 

Иисусе, но по благодати усвояется всем верующим во Христа, «живу-

щим не по плоти, но по Духу» (8,4).  

Апостол Павел рисует два рода жизни: по плоти и по духу (8,5-

17). Плоть, вследствие первородного греха, подвержена закону греха и 

смерти, а дух, вследствие оправдания во Христе, имеет в себе сверх-

природную жизнь по благодати и тем самым – зачаток жизни вечной 

(8,11). Живущие «по плоти» - это те, которые покоряются низшим, ду-

шевно – телесным влечениям, противоречащим высшим велениям духа 

и закона Божия. Поэтому такая жизнь есть «вражда против Бога» (8,7), 

непокорность Его требованиям. Живущие же «по духу» имеют в себе 

Духа Божия, Которого получили в благодати крещения. От этого все 

естество проникается Духом Божиим, перерождается, и человек начи-

нает жить «по Духу».  

«Если кто Духа Христова1 не имеет, то тот и не Его» (8,9), тот не 

Христов, не христианин. Дух Святой как печать Христова отмечает 

христианина. В таинстве Миропомазания и запечатлевается христианин 

благодатью Духа, делающей его чадом Христовым и членом Церкви. 

                                                 
2 На основании этого текста еретики (докеты, а позднее манихеи) отрицали истинность 

воплощения Христа. Но, по замечанию Тертуллиана, здесь «подобие» относиться ко 

«греху», а не к сущности тела. Христос казался только имеющим греховные немощи; 

нарушал закон Моисеев, общался с грешниками, ел неумытыми руками; но не казался 

Он имеющим реальную плоть, ибо испытывал голод, и боль, и страдания, и самую 

смерть.  
1 Католические богословы видят в этом выражении доказательство исхождения Духа 

Святого и от Сына Божия. Но здесь речь идет не о предвечном бытии Духа, а о Его 

временном даровании христианам; выражение «Дух Христов» означает, что Дух да-

ется ради заслуг Христовых. Некоторые богословы даже понимают эти слова не в 

смысле ипостасного бытия Духа, а в смысле характера жизни по Христу.  



 34 

Откуда же можно узнать, имеем ли мы Духа Божия? Апостол отвечает: 

«если Христос в вас, то тело мертво для греха, но дух жив для правед-

ности» (8,10). Если грех теряет силу над нами и мы живем «для правед-

ности» (8,10), если Духом «умерщвляем дела плотские» (8, 13), значит, 

мы Христовы и Дух Божий живет в нас (8,9). Этот дух оживит и наши 

смертные тела (8,11), подобно тому, как Он воскресил из мертвых 

Иисуса Христа. 

Получив залог Духа Божия в крещении, христианин должен руко-

водствоваться, водиться этим Духом, чтобы получить Богосыновство: 

«Ибо все, водимые Духом Божиим, суть сыны Божии» (8,14). Так и в 

естественной жизни сын утверждается в правах отцовского наследства 

только по достижению зрелого возраста и при условии, что безупреч-

ной жизнью и исполнением воли отца окажется достойным этих прав.2 

О действительности такого усыновления, свидетельствует соб-

ственное сознание верующего, который не может иначе относиться к 

Богу, как к Отцу, почему мы и взываем к Богу: «Авва, Отче!» (8,15), т.е. 

«Отче наш». Только в Новом Завете благодать Божия дает дерзновение 

обращаться и приступать к Богу, как к Отцу.  

Далее апостол указывает и на объективное свидетельство нашего 

усыновления Богу, – это свидетельство Самого Духа, которое мы слы-

шим в своем сердце: «Сей Самый Дух свидетельствует духу нашему, 

что мы – дети Божии» (8,16). В славянском тексте употреблено более 

точное выражение «спослушествует», т. е. сосвидетельствует Дух Бо-

жий духу нашему. Значит, если наш дух свидетельствует, что Бог есть 

наш Отец, то и Дух Божий свидетельствует, что «мы – дети Божии».  

Следствием такого нашего сыновства Богу является и наследство 

наше Ему: «А если дети, то и наследники, наследники Божии, сона-

следники же Христу» (8,17). Как блудный сын, раскаявшийся и возвра-

тившийся к отцу, вновь принят как сын и получает право на наследство, 

так и мы. Притом апостол уточняет, что мы не неполные наследники, 

какими могут быть даже и незаконные дети или рабы, но «сонаследни-

ки Христу», т.е. получаем полноту славы, какую имеет Сам Сын Божий. 

Это возможно, ибо мы привиты ко Христу в крещении, как ветвь к ви-

                                                 
2 Когда мать учит ребенка писать, то буквы тогда только хороши будут, когда ребенок 

не пытается помогать матери или писать сам. Если же он начинает помогать, то вме-

сто букв получаются каракули.  

2. Если у хирурга перчатки тонкие, мягкие, тогда его рука может чудо совершить –

сложнейшую операцию. Если же надеть грубую, толстую перчатку, то ничего нельзя 

сделать. От гибкости, податливости зависит свобода движения.  

3. На корабле должны быть паруса из тонкого полотна, чтобы они воспринимали дви-

жение ветра. Если заменить их, например, шерстью, парусный корабль не будет дви-

гаться.  

Во всех этих примерах изображается условие водительства Духа – наша покорность 

Ему.  



 35 

ноградной лозе, и если мы с ним пребудем в жизни, то с Ним будем и 

по смерти. 

Но верующие, видя себя в страдании и уничижении, могли сомне-

ваться, что они наследники Божии. Апостол утешал их и говорит, что 

мы не просто страждем, но состраждем со Христом и за Христа, и это 

есть путь к сопрославлению с Ним: «если только с Ним страдаем, что-

бы с Ним и прославиться» (8,17). Воодушевляя христиан, апостол удо-

стоверяет, что все страдания, каковы бы они не были, ничто в сравне-

нии с той славой, которая откроется в нас в будущем, когда мы спро-

славимся со Христом (8,18). Нынешний мир не может вместить славы 

Божией, и чтобы она открылась в полноте, сам мир должен обновиться, 

очиститься и преобразиться. Страдание и есть путь к очищению для бу-

дущего прославления.  

Слава усыновления чад Божиих столь велика, что ее с надеждой 

ожидает вся природа: «Ибо тварь с надеждою ожидает откровения сы-

нов Божиих» (8,19). Лишенная разумного сознания, в глубокой тоске и 

бессловесном томлении ожидает она снятия с нее проклятия, навлечен-

ного грехопадением человека, и возвращения в бессмертную славу Бо-

гозданного мира. Когда же будет восстановлена человеческая природа 

через воскресение, тогда и созданное для него получит славу и бес-

смертие; Апостол отмечает, что и сам человек трагически переживает 

извращение образа Божия в себе самом: «имея начаток Духа, и мы в се-

бе стенаем, ожидая усыновления, искупления тела нашего. Ибо мы спа-

сены в надежде» (8,23-24). И мы тоскуем о будущем спасении, потому 

что сейчас еще не всем владеем, что принадлежит спасенным. Если же 

мы в Боге живем и в Боге умираем, то получим совершенное спасение с 

Ним. 

Начаток Духа, который в нас, «подкрепляет нас в немощах 

наших… ходатайствует за нас воздыханиями неизреченными» (8,26). 

Когда мы молимся Богу, то должны всецело полагаться только на Бога; 

тогда Сам Дух Святой, Который в нас, ходатайствует за нас перед Богом 

(8,26). Мы сознаем эту молитву в себе, но она не от нас, а от Духа. 

Наши молитвы, содержащиеся в Молитвослове, тем и ценны, что они 

как раз и есть молитвы Духа, духоносные и духодвижные. Молитвы 

Духа названы «неизреченными» в том смысле, что сердце чувствует 

Дух глубже и полнее, чем может то выразить наш бедный язык. Не сто-

ит, однако, этим смущаться, – «Испытующий же сердца знает, какая 

мысль у Духа» (8,27), – Бог, присутствующий в сердце и слышащий мо-

литву Духа, не нуждается в ясности слов.  

Далее апостол излагает другое основание нашего упования буду-

щей славы, – это предвечное определение о спасении и жертвенной 

любви Бога к человеку (8,28-39). Предвечный совет, или замысел Божий 

о мире, предузнавший пути, как всего человечества, так и каждого че-

ловека, предопределил и дело спасения. «Ибо кого он предузнал, тем и 

предопределил быть подобным образу Сына Своего…А кого Он пред-



 36 

определил, тех и призвал; а кого призвал, тех и оправдал; а кого оправ-

дал, тех и прославил» (8,29-30).1 Спасение или погибель души 

предузнаны Богом и в согласии с этим предузнанием определены от ве-

ка, но осуществляются с участием нашей свободы. Сущность пред-

определения хорошо передает притча Спасителя о званных на пир (Мф. 

22,2-14), а также избрание Богом в наследие Себе Исаака (Быт. 23-34). 

Никто из верующих не должен сомневаться в том, что он призван 

ко спасению, потому что Сам Бог доказал это тем, что «Сына Своего не 

пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует и всего?» 

(8,32). Кто осознает и прочувствует величие любви Божией к человеку, 

то не может не возгореться ответной любовью к Богу, которую никакие 

силы земли и неба поколебать не могут: «ни скорбь, или теснота, или 

гонение, или нагота, или опасность, или меч…не могут отлучить нас от 

любви Божией (8,35-39). 

 

2.4. Неверие иудеев. Причины и значение этого неверия                            

        (9-11 главы) 

 

В предыдущих главах апостол Павел показал, что оправдание 

возможно только через веру во Христа (1,17-3, 31), показал и благо-

творные плоды оправдания от веры (5–8 главы). Однако перед лицом 

апостола оставались неуверовшие иудеи, хвалившиеся обетованиями 

Божиими об их избрании. Надо было ответить на вопросы:2  

Не нарушилось ли Божие обетование от того, что есть и неверу-

ющие иудеи (9 глава); 

В чем причина неверия и отвержения некоторых иудеев (10 глава); 

Дать удостоверения в благости Божией к верным Ему (11 глава). 

Эти вопросы заставляют апостола бросить еще раз глубокий 

взгляд на зависимость оправдания от предопределения Божия и от веры 

человека; на совершенное изменение свойств избранного народа, по-

служившее причиной его отвержения; на мировое значение этого от-

вержения; и, наконец, пророчески изобразить будущую судьбу Израиля.  

                                                 
1 Предузнать – по-славянски «предуведети», т.е. узнать наперед, заранее, как бы прови-

деть, от греческого  – раньше узнавать. Предопределить – по-славянски 

«предуставити», по-гречески  – заранее назначить. 
2 Вопросы могут быть поставлены и в таком порядке: 

а) для чего Бог избрал иудеев «Своим народом», если они в большинстве не оправдали 

избрание? 

б) для чего нужно было все ветхозаветное домостроительство: закон, пророки, прооб-

разы, служение, если эти средства не оправдали иудеев? 

в) исполнились ли и как исполнились Божии обетования иудеям? 

г) чем закончились заботы Божии о спасении избранного народа? 

д) как могло случиться, что избранный народ отвергнут, а язычники заняли его место? 



 37 

 

а) Верность Божия в исполнении Им Своих обетований (9 глава) 

Прежде чем обличать иудеев в их неверии, апостол Павел свиде-

тельствует о своей искренней любви к ним, своим братьям по плоти, – 

любви, доходящей до того, что он готов пожертвовать собственным 

спасением ради спасения Израиля: «Я желал бы сам быть отлученным 

от Христа за братьев моих, родных мне по плоти» (9,3). Святитель 

Иоанн Златоуст говорит, что слова эти походят на загадку. Действи-

тельно, мог ли апостол Павел сказать, что его братья дороже ему, чем 

Христос? Выше, в главе 8,35-39, апостол клялся в том, что никакая сила 

в мире тварном не может отлучить его от Христа, а здесь что? Но соот-

ветственно величию желания велика и жертва. Подобную жертву готов 

был нести пророк Моисей, когда умолял Бога вычеркнуть его из книги 

жизни, если Он не помилует иудеев за их грехи (Исх. 32,31-32). Израи-

лю даны великие обетования, и «от них Христос по плоти» (9,4-5), по-

этому слава Израиля есть одновременно и прославление Бога; о ней-то 

и ревнует апостол, подражая в этом боговидцу Моисею. 

Но значительная часть иудеев не приняла Христа, и данные им 

обетования не послужили им на пользу. Нарушилось ли этим само обе-

тование об избрании Израиля? Нет, не нарушилось. Обетования Божии 

сбылись на тех, которые приняли верой Христа; они-то и есть истин-

ный Израиль, истинное семя Авраамово, им и дано обетование. «Ибо не 

все Израильтяне, которые от Израиля; и не все дети Авраама, которые 

от семени его… то есть не плотские дети суть дети Божии; но дети обе-

тования признаются за семя» (9,6-8).  

До пришествия в мир Христа не видно было, кто, собственно, 

принадлежит к семени Авраама. Но с пришествием Христа принадлеж-

ность эта ярко обнаружилась: уверовшие в Него вступили в наследие 

обетования, а неуверовавшие изверглись из него. Следовательно, чада 

обетования – это те, которые рождаются действием Божиим, Духом Бо-

жиим, а не те, чье сыновство есть следствие каких-либо прав, заслуг 

или преимуществ Израиля. Рождение Исаака, сына обетования, произ-

вела не утроба Саррина, но «слово обетования» (9,9). Так и христиане 

рождаются в купели крещения Духом Божиим, т. е. по обетованию. 

Пример избрания Иакова и отвержение Исава из наследников обетова-

ния еще разительнее показывает независимость обетования от плотско-

го рождения, – оно совершается Богом, и даже прежде самого рождения 

(9,10-13). 

Нельзя, однако, видеть у апостола Павла учение о безусловном 

предопределении, как это делают кальвинисты. Определение об избра-

нии к оправданию, помилованию отдельного человека или целого наро-

да совершается согласно с правдой Божией и Его благостию и соверша-

ется по предведению Божию. «Кого миловать, помилую; кого жалеть, 

пожалею» (9,15), т. е., кто достоин помилования, того и милует; кто до-

стоин щедрот, того ущедрит. Но так как Бог наперед знает путь жизни 



 38 

человека или народа, то и решение о них Он выносит наперед, прежде 

самих дел, хотя и в согласии с ними. Само же помилование зависит не 

от заслуг человека, но единственно от милующего Бога: 

«Итак, помилование зависит не от желающего, не от подвизающе-

гося, но от Бога милующего… Кого хочет, милует; а кого хочет, ожесто-

чает» (9,16-18).  

Эту мысль апостол иллюстрирует рядом примеров.  

Исаак намеревался благословить Исава, но Бог определил избрать 

(по предведению) Иакова. Сбылось, конечно, определение Божие, а не 

человеческое. Бог предвидел действие Ревекки, которая хитростью пре-

восходит благословение Исаака. Иаков был достойнее Исава, и Бог при-

судил благословение по справедливости ему, а не Исаву. Также и избра-

ние Израиля, хотя и согласно с его достоинством, но не зависит от него, 

а есть дело Божией милости. Все виноваты перед Богом и достойны 

смерти, однако Бог кого-то милует, а кого-то нет. Евреев, а не язычни-

ков Бог помиловал, избрав их Своим народом, хотя и они недостойны 

этого избрания.1 Дерзостно было бы требовать у Бога отчета о Его дей-

ствиях, почему Он на одних народах являет Свой гнев и правосудие, а 

на других – милосердие. Промышление Божие превышает наше разуме-

ние, и апостол Павел спешит остановить неразумное любопытство: «А 

ты кто, человек, что споришь с Богом?» (9,20). Человек по отношению к 

Богу уподобляется апостолом глине, из которой горшечник делает раз-

личные сосуды (9,21). Как ни безответна глина в руках горшечника, но 

и здесь нет абсолютного предопределения, ибо не от произвола гор-

шечника, а от качества сосуда зависит то, что один сосуд оказывается в 

почетном, а другой в низком употреблении. Этим примером апостол 

научает благоразумной покорности воле Божией и Его распоряжениям. 

Сами же распоряжения согласны как с Божией правдой и премудро-

стью, так и с достоинством людей.2 Бог с «великим долготерпением 

щадил сосуды гнева» – непокорных иудеев и, наоборот, «явил богатство 

славы Своей над сосудами милосердия» (9,23), т. е. над обратившимися 

ко Христу иудеями и язычниками. Все эти выражения о предопределе-

нии можно выразить так: Бог милует, кого следует миловать, и ожесто-

чает того, кто сам ожесточается.  

В таком же смысле приводит апостол и пророчества Осии о при-

звании ко спасению язычников (9,25-26): язычники, не будучи народом 

                                                 
1 Этими примерами апостол утверждает мысль, что у человека не может быть таких и 

стольких заслуг, в силу которых Бог «должен» был бы помиловать его. Если же Он и 

милует кого-то, то отнюдь не по заслугам, а по милости.  
2 Святитель Иоанн Златоуст по этому поводу говорит, что это сказано с целью убедить 

слушателя покориться воле Божией и не требовать от Него отчета, почему Бог одина-

ково достойных смерти не всех наказывает, но некоторых награждает. Он действует 

не без намерения и не как попало, хотя мы и не постигаем тайн премудрости Его дей-

ствий. Нельзя сомневаться, что в помиловании одних не была нарушена правда и в 

отвержении других не было недостатка в милости.  



 39 

Божиим, не возлюбленные по обетованию, стали Божиим народом, воз-

любленным после того, как по свободному произволению приняли бла-

говестие Христа, а иудеи, отвергнув Его, «оязычились», утратили свое 

избрание.  

Из многочисленного Израиля спасется только «остаток», только 

уверовавшие во Христа: «Хотя бы сыны Израилевы были числом, как 

песок морской, только остаток спасется» (9,21 по Ис. 10, 22) 

Таким образом, Израиль, искавший спасения от «закона правед-

ности», т.е. на путях внешнего выполнения закона, не обрел спасения; 

язычники же, не искавшие, обрели его, уверовав во Христа. Христос 

стал камнем преткновения для одних (иудеев) и спасением для других 

(язычников). Его и нужно было принять верой, о чем пророчествовал 

Исаия: «полагаю в Сионе камень преткновения и камень соблазна, но 

всякий, верующий в Него, не постыдиться» (9,33, по Ис. 8,14; 28,16). 

 

б) Вина Израиля (10 глава) 

В 10-й главе апостол подробно разбирает, в чем была вина Израи-

ля, приведшая его к отпадению от обетования спасения. Он признает, 

что иудеи имели ревность, но не по разуму (10, 2), т. е. имели достаточ-

но религиозного рвения, но не понимали, что нужно искать оправдания 

от Бога, а не уповать на собственную праведность. Они не поняли, что 

предсказанный пророками Мессия явится единственным путем спасе-

ния – через Его смерть на кресте, где будет удовлетворена правда и ис-

полнен закон.  

«Ибо, не разумея праведности Божией и усиливаясь поставить 

собственную праведность, они не покорились праведности Божией. По-

тому что конец закона – Христос» (10,3-4). 

«Конец закона – Христос», потому что закон вел к необходимости 

признания Христа. Кто искал праведности от закона, мог бы получить 

ее, если бы исполнил весь закон. Но никто не мог этого сделать, потому 

что силу исполнить закон дает Христос в благодати Своей верующим в 

Него. Приняв Христа верой, человек делается оправданным во всей 

широте и глубине закона. Святитель Иоанн Златоуст по этому поводу 

говорит: «Итак, не бойся, что, приступив к вере, ты оставил закон. Ты 

тогда преступаешь закон, когда для закона не веруешь во Христа. Когда 

же веруешь в Него, тогда исполняешь и закон».1 

Апостол перефразирует Втор. 30,12, говорит о неизвинительности 

непринятия от веры: не нужно ни на небо восходить за заповедью – она 

уже оттуда принесена Христом; не нужно и Христа низводить – Он уже 

пришел (10,6-8). Нет нужды и в бездну нисходить, чтобы Христа из 

мертвых возвести, – Он уже, подобно Ионе, в третий день восстал отту-

да. Имея эти удостоверения, надо принять Христа, а с Ним и весь Но-

вый Завет. Однако для спасения недостаточно одного сознания своего 

                                                 
1 Еп. Феофан. Указ. соч. С. 282. 



 40 

оправдания верой во Христа. Спасение есть усвоение искупительного 

подвига Христа; Его жертвенной любви. Но любовь может удовлетво-

риться любовью, поэтому апостол Павел и говорит о необходимости 

для спасения деятельной, живой веры, в которой выражается любовь к 

Богу: «Ибо если устами твоими будешь исповедовать Иисуса Господом 

и сердцем твоим веровать, что Бог воскресил Его из мертвых, то спа-

сешься, потому что сердцем веруют к праведности, а устами исповеду-

ют ко спасению» (Римлянам 10,9-10). 

Вера и исполнение веры неразделимы и одинаково необходимы 

для спасения. Вера сердечная, внутренняя дает оправдание, но если она 

настоящая, она не может не проявиться в жизни, не исповедоваться 

устами и делами. Жизнь по вере требует самоотвержения, она связана с 

лишениями и, если требуется, то с мученичеством, а спасение во Хри-

сте и есть сораспятие Христу, т.е. всегда мученичество. Исповедание 

веры усвояет плоды искупления самому исповеднику и служит делу 

проповеди для других людей.1 

Чтобы совсем отнять у иудеев возможность оправдываться в сво-

ем неверии неслышанием проповеди, Апостол снова свидетельством из 

Писания доказывает их безответность. Есть и проповедники веры, о ко-

торых сказано: «как прекрасны ноги благовествующих мир, благовест-

вующих благое» (Ис.52,7);2 есть и их проповедь: «по всей земле прошел 

голос их, и до пределов вселенной слова их» (Пс.18,5); и понимали они 

сущность этой проповеди, раз ее смогли понять «несмысленные» языч-

ники (Вт.32,21), раз нашли Христа «неискавшие» и не «вопрошавшие» 

(Ис.65,1).  

 

в) Будущее обращение Израиля (11 глава) 

Из сказанного выше в 10-й главе иудеи могли заключить, что апо-

стол допускает полное отвержение Израиля или что Бог «ошибся» в из-

брании его Своим народом. Желая утешить братьев, родственных ему 

по плоти, апостол Павел предлагает ряд утешительных мыслей о благо-

сти домостроительства Божия. Он говорит, что если и не все приняли 

обетование веры, то и не все отвергнуты и Бог не ошибся в избрании 

Израиля «Своим народом». «Не отверг народа Своего, который Он 

наперед знал» (11,2). Предвидел Бог, что будут верные Его слову, дал 

им обетование и избрал их «народом Божиим». 

Для наглядного примера апостол указал на самого себя: если его, 

Павла, израильтянина, из колена Вениаминова, всем известного ранее 

как гонителя Церкви, Бог не отверг, но призвал к вере, то и из прочих 

потомков Авраама Бог спасет достойных того. Несмотря на видимое 

отвержение большинства, Бог спасет остаток верных. Как во времена 

                                                 
1 Не случайно Церковь таких мучеников за Христа именует «исповедниками».  
2 Эти слова относились к вестникам освобождения евреев из вавилонского плена и бы-

ли прообразом радостной вести спасения Христова.  



 41 

пророка Илии не все «преклонили колена пред Ваалом» (11,4), «так и в 

нынешнее время, по избранию благодати, сохранился остаток» (11,5). 

«Избрание благодатью» совершается через благовестие и дар благодати, 

т.е. с учетом свободы воли человека и при содействии благодати. Благо-

дать избирает тех, которые способны принять ее, они и есть избранни-

ки, «остаток» спасаемых.  

Израиль в целом, как народ, «чего искал не получил; избранные 

же получили, а прочие ожесточились» (11,7). Этим последним Бог, по 

словам пророка Исаии, «дал дух усыпления» (11,8), т. е. попустил им 

быть в усыплении. Их и ожидает участь врагов, преследовавших Дави-

да (11,9); точнее же это – участь иудеев, распявших Христа.  

Однако отпадение Израиля не было случайным, но входило в план 

Божественного промышления о спасении всего мира: «Неужели они 

преткнулись, чтобы совсем пасть? Никак. Но от их падения спасение 

язычникам, чтобы возбудить в них ревность» (11,11). 

Чрез падение Израиля Евангелие стало доступно язычникам. Вера 

язычников должна была вызвать в Израиле желание и самому принять 

сокровище своего откровения. Евреи «преткнулись не затем, чтобы 

пасть, но чтобы чрез преткновение восстать и исправиться» (Экуме-

ний).1 

Желая вызвать ревность к принятию веры, апостол Павел указы-

вает на промыслительное действие Бога, Который даже оскудение и 

преткновение иудеев сделал «богатством миру», – тем более благ будет, 

если они обратятся (11,12). Апостол ищет великих плодов веры, кото-

рые он связывает с обращением Израиля: «Ибо если отвержение их –

примирение мира, то что будет принятие, как не жизнь из мертвых»? 

(11,15). 

Если все иудеи захотят обратится ко Христу, то останется только 

открыться Царству Христову и воскресению мертвых. Апостол так рев-

нует об обращении Израиля еще и потому, что он есть «начаток», «ко-

рень», из которого произрастает спасение миру. Этот корень свят, не-

смотря на то, что некоторые ветви и обломились.1 

Израиль изображается как благородное масличное дерево, к кото-

рому Бог, взамен отломившихся ветвей, прививает побеги дикой масли-

ны, т. е. уверовавших язычников (11,17-24).2 Это дает право апостолу 

приоткрыть завесу будущего, тайну судьбы Израиля и промыслительное 

значение его отпадения: «ожесточение произошло в Израиле отчасти, 

                                                 
1 Еп. Феофан. Указ. соч. С. 308.  
1 Этот «начаток» – Авраам, отец верующих, и все, ходившие верою по стопам его, а 

также первые ученики Христовы и уверовавшие иудеи. Иначе апостол называет его 

«остаток Израиля», детьми обетования. 
2 Садоводы поступают иначе: к дикому стеблю прививают хорошую ветвь, и она, пита-

ясь его соками, приносит хорошие плоды. Но действие благодати прямо противопо-

ложна действию земных сил, и способов человеческих. Мы, дикая маслина, спасаемся 

только прививаясь ко Христу, а не наоборот. 



 42 

до времени, пока войдет полное число язычников» (11,25). «Отчасти» 

можно понимать двояко: или «не навсегда», или же «не все». И то и 

другое понимание истинно. О том, что «не все» ожесточились, апостол 

Павел сказал выше, приведя пример сохранения остатка верных при 

Илии и себя самого. А о том, что «не навсегда», апостол уточняет здесь: 

«до времени, пока войдет полное число язычников» (11,25), т. е. пока не 

обратятся к вере все, предузнанные Богом. Тогда придет великий про-

рок Илия и возвестит им учение веры (Мф.17,11). И тогда «весь Изра-

иль» спасется, как написано: «придет от Сиона Избавитель, и отвратит 

нечестие от Иакова» (11,26). Как понимать выражение «весь Израиль?». 

Епископ Феофан (Говоров) говорит, что здесь надо понимать его в ду-

ховном смысле, т.е. это большинство верующих вообще, будут ли они 

из евреев или из язычников, так как только верующие есть в подлинном 

смысле Израиль (см. 9,6-9).1 

Иудеи, поскольку противятся благовестию, стали «враги, ради 

нас» (11,28), т. е. язычников, чтобы они пришли к вере и спаслись. Но и 

иудеев не отвергает Бог совсем, а ждет их обращения, называет их 

«возлюбленными Божиими ради отцов», т.е. ради избрания их народом 

Божиим. Итак, «всех заключил Бог в непослушание, чтобы всех поми-

ловать» (11,32). Непостижимость Божественного Промысла о спасении 

всего мира вызывает у апостола восторг и славословие: «О бездна бо-

гатства и премудрости и ведения Божия! Как непостижимы судьбы Его 

и неисследимы пути Его… Ибо все из Него, Им и к Нему. Ему слава во 

веки. Аминь» (11,33,36). 
 

3. Нравоучительная часть 
 

3.1. Общие правила христианской жизни (12 глава) 
 

В основу христианской жизни апостол Павел поставляет любовь, 

причем вначале любовь к Богу, а затем – любовь к человеку (Вт. 6, 4-5). 

Но любовь истинна тогда, когда любящий готов пожертвовать всем, да-

же жизнью, ради любимого им. Поэтому и по отношению к Богу жизнь 

верующего должна стать жертвой, безраздельным служением Ему: 

«Итак, умоляю вас, братия, милосердием Божиим, представьте тела ва-

ши в жертву живую, святую, благоугодную Богу, для разумного служе-

ния вашего, и не сообразуйтесь с веком сим, но преобразуйтесь обнов-

лением ума вашего, чтобы познавать вам, что есть воля Божия, благая, 

угодная и совершенная» (12,1-2).  

Жизнь наша должна быть «жертвой живой» Богу, подобно тому, 

как в Ветхом Завете отдавали в жертву животное. Само тело,1 весь наш 

                                                 
1 Израиль в подлинном смысле слова, как народ Божий, включает в себя верных как из 

Израильтян по плоти, так и из язычников. Этот духовный Израиль, конечно, спасется, 

но в него войдет только некоторый «спасенный остаток» от Израиля плотского. 
1 Понятие тела («сома») у апостола Павла имеет двоякое значение: 



 43 

душевно-телесный организм должен стать и этой жертвой, и жертвен-

ником, на котором она приносится. Для вручения себя Богу надо начи-

нать с тела, т. к. грех опирается именно на тело (самоугодие, плотоуго-

дие, страсти), которое и нужно принести в жертву, а не приносить все в 

жертву телу, как делают язычники: христианин обязан «распять плоть 

свою со страстьми и похотьми» (Галатам 5,12), чтобы через смерть гре-

ху войти в жизнь вечную.  

Жертва Богу должна быть «святая», т.е. следует совершать служе-

ние наше в подобающем расположении духа, отсекая от себя все, что 

нечисто, не свято. 

Жертва должна быть «благоугодная Богу», т.е. совершаться в духе 

веры, любви к Богу и бескорыстного служения Богу. Такая жертва бы-

вает тогда, когда христианин идет путем Христовым, живет духовной 

жизнью.  

Апостол призывает «не сообразоваться с веком сим, но преобра-

жаться обновлением ума» (12,2). «Век сей» – это мир вне Христа, жи-

вущий грехолюбиво и страстно, по похотям плоти, а не по Христу. «Со-

образоваться с веком сим» – это, значит, стремиться быть «современ-

ным», жить «как все». Но христианин уже здесь, на земле, живет 

надвременной жизнью, не «как все», а как «святые Божии человеки». 

Надо стяжать благодать Божию для «обновления ума», чтобы чистым 

умом и чистым сердцем познавать «волю Божию, благую, угодную и 

совершенную» (12,2).  

В стихах 3-8 апостол развивает мысль о взаимном нашем служе-

нии в Церкви, как едином теле, в котором мы друг для друга члены. 

Надо думать о себе не иначе, как о служебных членах единого тела цер-

ковного, не выходя за пределы и не уничижая духовного дарования, нам 

порученного. В основании такого сознания лежит смирение: «Не ду-

майте о себе более, нежели должно думать: но думайте скромно, по ме-

ре веры, какую каждому Бог уделил» (12,3). 

Здесь мерой веры апостол определяет меру благодатных дарова-

ний, потому что вера есть не только причина, но и мера дарований.  

Из любви к Богу вытекает и любовь к ближним. Апостол призы-

вает к истинному братолюбию, непритворному, т. е. не показному, не 

лицемерному, а кроткому и смиренному (12,9-10). В делах любви нельзя 

быть теплохладным, ленивым: «в усердии не ослабевайте, духом пла-

менейте, Господу служите» (12,11). Христианину надлежит «утешаться 

надеждою» будущих благ; неизбежные на этом пути скорби встречать 

«терпеливо»; духовную силу черпать в «молитве постоянной» (12,12). 

                                                                                                                                                         

а) «телесная форма», некий организующий принцип, в смысле Аристотелевской «фор-

мы» (), которая в то же время есть и  (возможность), осуществляюща-

яся через собственную энергию; 

б) тело в смысле «материя тела», которая в земной жизни есть  – плоть; а в буду-

щей жизни –  (слава, свет).  



 44 

Особенно апостол заповедует «братолюбие ко святым» т. е. странству-

ющим христианам – проповедникам Евангелия (12,13). 

Христианская любовь бескорыстна и безгранична, поэтому апо-

стол Павел призывает распространить ее даже на врагов: «Благослов-

ляйте гонителей ваших; благословляйте, а не проклинайте... никому не 

воздавайте злом за зло, но пекитесь о добром пред всеми человеками» 

(12,14,17).  

Такое отношение христианина к творящему зло исходит из глу-

бокого религиозного понимания природы зла как болезни человека, ис-

точник которой – в искусителе ко злу, Диаволе. Воздаянием зла за зло 

наносилась бы рана не виновнику зла – лукавому, а человеку. Но он и 

так в беде в искушении, во власти зла. Поэтому истинное ему лечение – 

это добро с нашей стороны: оно должно вызвать активность добра в его 

собственной душе, которое пресечет творимое им зло и тем нанесет 

удар искусителю.1 

«Если возможно с вашей стороны, будьте в мире со всеми людь-

ми» (12,18), т.е. надо делать все возможное, чтобы быть в мире со все-

ми. Это, конечно, не значит, что можно поступаться своими принципа-

ми; надо стоять за истину, защищать обидимого, но и защищая, надо 

враждовать не против человека, а против злых его поступков. 

Апостол не велит верующим вообще обращаться в суды для удо-

влетворения мести за обиду: «Не мстите за себя, возлюбленные, но дай-

те место гневу Божию» (12,19, см.: 1 Коринфянам, 6 глава). Бог Сам 

воздаст за неправедную обиду, но воздаст по правде и в нужное время. 

Человек же, по причине гнева, судит пристрастно, не удержит меры 

мщения и за то сам будет подвержен суду Божию. Вместо мщения луч-

ше благотворить обидчику в его нужде, забывая его обиды: если он го-

лоден, накормить его; если жаждет, напоить, и т. д.: «ибо, делая сие, ты 

соберешь ему на голову горящие уголья» (11, 20). Что это за «горящие 

уголья?» – Добрые дела и миротворение обидчику тушат и побеждают 

зло и вражду, погашают неприязнь. Если же обидчик не исправится, то 

добро, сделанное ему, увеличит его наказание и будет «горячими уголь-

ями» гнева Божия. 

Апостол Павел призывает не подчиняться злу, но побеждать его, 

однако не любым оружием, а только добром и любовью: «Не будь по-

бежден злом, но побеждай зло добром» (12,21). Зло питается злом, и 

если мы выходим из сферы зла и творим добро, мы тем самым побеж-

даем его. 

                                                 
1 Святитель Иоанн Златоуст говорит: «Гонители суть приставники для раздачи нам 

наград…за то, что ты гоним; а сам приобретешь за то, что благословляешь гонителя. 

Посему и Христос сказал: «Радуйтесь, егда рекут всяк зол глагол на вы лжуще Мене 

ради» (Мф. 5, 11). Приобретешь и другую немаловажную выгоду: ты приведешь в 

изумление противников и вразумишь их своими делами, что ты готовишься к другой 

жизни. Когда гонитель увидит, что ты не оскорбляешься обидами, но еще благослов-

ляешь обидчика, перестает тебя беспокоить» (еп. Феофан. Указ. соч. С.346).  



 45 

 

3.2. О воздаянии должного властям и о любви к ближним (глава 13) 

 

В учении о властях апостол Павел исходит из признания за ними 

божественного авторитета: «Нет власти не от Бога» (13,1). Под словом 

«власть» апостол Павел понимает божественное установление, при-

званное организовать общество. Так, Бог поставил Адама хранителем 

рая, затем дал мужу господство над женой, потом власть родителей над 

детьми; так и у евреев Моисей – глава народа; народ возглавляют судьи, 

пророки, цари и т. д. Отсюда следует; что всякая власть – от Бога и мы 

не имеем права не признавать Божие установление. Христианин – 

гражданин неба, и он небесного взыскует уже теперь, на земле, но это 

не освобождает его от гражданства страны, где он живет. Только тогда, 

когда власть понуждает христианина поступать против закона Божьего, 

возможен конфликт, который должен разрешаться в пользу Бога (Дея-

ния, 5,29). 

Епископ Феофан говорит, что и начальники бывают и хорошие и 

нехорошие по Божьему усмотрению: добрых поставляет Бог за добро, а 

худых попускает в наказание за грехи людские.1 Ваша обязанность по 

отношению к властям – подчинение; в обязанности правительства по 

отношению к подчиненным входит, среди прочего, охранять их от 

внешних врагов, от преступников. Евангельский принцип по отноше-

нию к властям: «Отдавайте кесарю кесарево, а Божие Богу» (Мф.22,21), 

у апостола выражено аналогично: «отдавайте всякому должное: кому 

подать, подать; кому оброк, оброк; кому страх, страх; кому честь, 

честь» (13,7). Под страхом апостол разумеет высшую степень почтения, 

а не страх от худой совести. Человек не тем унижается, что оказывает 

другому почтение, а тем, что не оказывает его. 

Выше, в стихах 13,1-7, апостол указал принцип отношения к вла-

стям, которые в его эпоху, конечно, состояли только из язычников, это 

долг воздавать всякому по его чину. А как быть по отношению к со-

гражданам? Апостол указывает на более универсальный принцип – 

принцип любви. Если мы долг можем уплатить и считать себя недолж-

ным, то по отношению к братьям должны считать себя всегда должни-

ками в любви: «Не оставайтесь должниками никому иначе, кроме вза-

имной любви; ибо любящий другого исполнил закон» (13,8). 

Действительно, если бы в обществе воцарилась любовь, то отпала 

бы нужда и в законах, и в их охранителях. Более того, любовь есть 

начало и конец всех добродетелей.  

Другим побудительным мотивом христианской нравственности 

является осознание приближения великого дня Господнего – Его второ-

го пришествия: «наступил уже час пробудиться нам от сна... Ночь про-

шла, а день приблизился» (13,11-12). Нынешнее время, когда прошла 

                                                 
1 Еп. Феофан. Указ. соч. С. 352.  



 46 

ночь ветхозаветной законности, есть рассвет славного невечернего дня 

вечной жизни. «Так, отвергнем дела тьмы и облечемся в оружие света» 

(13,12). «Дела тьмы – это дела греховные», они свойственны времени 

ночи, неведения, подзаконности. Для крещеных же, оправданных, 

освященных наступил день благодати, им сияет Солнце правды – Хри-

стос, они облекаются в светлую и нетленную одежду добродетелей и 

молитвы. Сам Христос есть вожделеннейшее наше облачение, и апо-

стол Павел призывает: «Облекитесь в Господа нашего Иисуса Христа и 

попечения о плоти не превращайте в похоть» (13, 14).1 

Облечение во Христа есть онтологическое единение с Ним через 

стяжание благодати Духа Святого. Такое освящение и обожение челове-

ка возможно только в процессе духовной брани с похотями его грехов-

ной природы. Апостол призывал к тому, чего сам уже достиг опытно: 

«и уже не я живу, но живет во мне Христос» (Галатам 2,20).  

 

                                                 
1 Похоть (, libido) – пожелание, страсть недозволенного, сладострастие, рас-

путство. Похотник – «недозволенного желающий» (по объяснению о. П. Алексеева). 

Забота о плоти не должна преступать пределов разумного и дозволенного, т.е. не 

должна превращаться в похоть.  



 47 

3.3. О снисхождении к немощным в вере (глава 14) 

 

Указанный выше закон любви апостол Павел теперь распростра-

няет на «немощных в вере» братьев. «Немощные в вере» – те, у кого ве-

ра и совесть немоществует, смущается всякий раз, как они видят хри-

стиан, поступающих в духе христианской свободы. Новообращенные 

христиане из иудеев возвращались к руководству законом: соблюдали 

день субботнего покоя, гнушались определенной пищей, будто бы 

оскверняющей их. Они употребляли одни овощи и возмущались, что 

христиане из язычников едят всякую пищу без разбора. А христиане из 

язычников осуждали иудействущих за то, что они поступают не в духе 

христианской свободы. Не касаясь по существу самого вопроса о роде 

пищи или о субботнем дне, Апостол запрещает одним укорять, а другим 

осуждать. Следует поступать в духе любви: «Немощного в вере прини-

майте без споров о мнениях» (14,1). 

Апостол заповедует не осуждать слабого в вере (14,3) не потому, 

что его дело не стоит осуждения, а потому, что он «чужой раб», т. е. не 

твой, а Божий – Бог силен и восстановить его в свое время (14,4). Ибо 

хотя он и немощен, но не потерял веру и поступает так из ревности по 

Богу.  

Вопрос о пище, о субботнем дне является вопросом второ-

степенным, не догматическим, и апостол Павел позволяет всякому ре-

шать его самостоятельно, лишь бы было все во славу Божию (14,5-8).1 

Сама жизнь наша принадлежит Господу, поэтому и все поведение наше 

должно прославлять Его: «живем ли, для Господа живем; умираем ли, 

для Господа умираем» (14,8). Если все мы Господни, все рабы Его, то, 

что еще укорять друг друга? Надо заботиться только о том, как угодить 

Господу, ибо «все мы предстанем на суд Христов» (14,10).  

Наоборот, верующий должен заботиться о том, чтобы не подать 

повода к соблазну немощного брата (14,13), но своим примером дать 

ему возможность исправиться. Таков закон любви.  

Что же касается принципиального вопроса о чистой и нечистой 

пище, то апостол Павел дает авторитетный ответ: он имеет от Самого 

Господа удостоверение, что «Нет ничего в себе самом нечистого; только 

почитающему что-либо нечистым, тому нечисто» (14,14). И пока он 

убежден в нечистоте чего бы то ни было, оно и будет нечистым для не-

го, и он верно поступает, что не принимает этого. Христианское брато-

любие побуждает сильных верою избегать тех яств, которые могут сму-

тить совесть немощных и даже ввести их в соблазн и тем погубить не-

мощного брата, воспрепятствовать приобретению им единственно важ-
                                                 
1 Истолковывая слова апостола «Всякий поступай по удостоверению своего ума» (14,5), 

блаженный Феодорит пишет: «Апостол сказывал не вообще обо всем; ибо о боже-

ственных догматах не повелевает так рассуждать, но предает анафеме учащих против-

ному истине: «кто благовествует вам не то, что вы приняли, да будет анафема» (Гала-

там 1, 9) (еп. Феофан. Указ. соч. С. 379). 



 48 

ного: Царствия Божия (14,17-18). Для умиротворения совести немощ-

ных в вере Апостол предписывает «лучше не есть мяса, не пить вина и 

не делать ничего такого, от чего брат твой претыкается, или соблазня-

ется, или изнемогает» (14,21). 

В жизни нужно руководствоваться верой, т. е. уверенностью, что 

делаемое тобой правильно. Если же совесть тебя обличает – не делай, 

иначе и совесть страдает, не спокойна, и пред Богом, грех, ибо «все, что 

не по вере, грех» (14,23). 

 

3.4. О служении ближним (15,1-13) 

 

Апостол Павел в своем нравоучении исходит из всеобщего закона 

христианской любви, которая по существу своему есть служение дру-

гому, принесение себя в жертву для другого. «Мы, сильные, должны 

сносить немощи бессильных и не себе угождать. Каждый из нас должен 

угождать ближнему, во благо, к назиданию» (15,1-2).1 О немощных в 

вере уже было сказано выше (см. 14,1). Сильные же – это те, которые в 

деле спасения руководствуются только внутренним принципом веры и 

любви к Богy. Но сильные стали сильными не сами собою, а по благода-

ти. По принципу взаимной любви и из благодарности Богу мы должны 

носить немощи немощных, но не ради человекоугодия, а «во благо, к 

назиданию».  

Обязанность служить слабым основывается также и на обя-

занности подражать Христу, «Ибо и Христос не Себе угождал» (15,3). 

Он снизошел к немощам нашим, на Себя понес грехи и грехи за них, 

хотя это стоило ему жизни, – таким же беспредельным, до самопожерт-

вования, должно быть и наше служение ближним. Универсальность 

служения Христа, оправдавшего иудеев, по обетованию, и язычников, 

по милости (15,7-12), «налагает и на всех христиан общую обязанность 

служить ближним во благо, к назиданию» (15,2). Но для взаимного 

служения необходимо, чтобы Господь исполнил его силой Духа Свято-

го. Апостол Павел молится, чтобы верующие «силой Духа Святого обо-

гатили надеждою», чтобы Бог исполнил их «всякой радости и мира в 

вере» (15,13).  

 

4. Заключение (15,14–16,24) 
 

В заключение апостол Павел объясняет, почему он осмелился по-

учать столичных христиан в Риме, «полных благости, исполненных 

всякого познания», которые и сами могут наставлять друг друга (15,14). 

Основанием этого является призвание апостола, данная от Бога благо-

                                                 
1 По существу, это тот же принцип самоотвержения, на который указал Спаситель же-

лающим следовать за Ним: «если кто хочет следовать за Мной, отвергнись себя, и 

возьми крест свой, и следуй за Мною» (Мф. 16,24). 



 49 

дать «быть служителем Иисуса Христа у язычников и совершать свя-

щеннодействие «благовествования Божия» (15,16).1 Замечательно опре-

деление апостолом своего служения: он – служитель, литургисающий в 

благовествовании, а жертва закалаемая – это сами верующие, принима-

ющие Слово Божие покоряющиеся ему. Жертвенный нож здесь – Еван-

гелие и слово проповеди. Жизнь по Евангелию, т.е. духовная жизнь ве-

рующих, есть та жертва, которая, «будучи освящена Духом святым» в 

таинствах, становится «благоприятна Богу» (15,16). 

Апостол объясняет, почему он до сих пор не посетил Рим: он был 

занят распространением благовествования от Иерусалима до Иллирика 

(север Греции), т.е. в местах, где еще не было известно слово Христово, 

«дабы не созидать на чужом основании» (15,20). И вот, когда вся 

огромная область Малой Азии, Греции и Македонии была уже охвачена 

проповедью, когда не стало «места в сих странах», апостол намеревает-

ся идти в далекую Испанию и по пути посетить столицу мира Рим 

(15,24). Он просит у братьев святых молитв для успешного служения и 

особенно ввиду предпринимаемого путешествия в Иерусалим, «чтобы 

послужить святым» (15,25), т.е. бедствующим братьям в Иерусалиме 

тем подаянием, которое он собрал для них в Македонии и Ахаии (юг 

Греции). 

Апостол Павел представляет подательницу Послания Фиву, диа-

конису Кенхрейскую; передает приветствие поименно 26 своим сотруд-

никам, их родным и другим братьям по вере. 

Еще раз предостерегает апостол от лжеучителей, сеющих раско-

лы, соблазны и ереси. Они действуют хитро, вкрадчиво, «ласкатель-

ством и красноречием обольщают сердца простодушных» (16,18), по-

этому надо быть осмотрительными, удаляться надо от них. Апостол 

выражает веру, что в борьбе с еретиками Господь на стороне правых в 

вере, стоящих на почве евангельской веры и предания, и что Бог «со-

крушит сатану под ногами вашими вскоре» (16,20). Это пророчество 

апостола относится к последним временам. В конце он преподает бла-

гословение от Господа Иисуса Христа.  

Переписывал Послание Тертий, который и от себя и своих братьев 

передал приветствие Римской Церкви.  

                                                 
1 «Служитель» (по греч. ) означает то же, что и священник, совершающий 

литургию.  



 50 

Вопросы для повторения Послания к Римлянам 
I 

1. Что известно об основании Римской Церкви? 

2. Где и когда написано Послание к Римлянам? 

3. Что послужило поводом и какую цель преследовал апостол Павел 

    при написании послания? 

4. Указать главную тему послания и подразделения его по содержанию.  

 

II. 1. Дать характеристику вступления (1,1-15).  

     2. Какой смысл имеют выражения: «раб Иисуса Христа», «призванный   

         апостол», «призванные святые», «благодать и мир».  

     3. Почему апостол Павел говорит, что он не стыдится «благовествования 

Христова» (1,16). 

     4. Какими стихами предварительно выражена главная тема послания? 

 

III. 1. Каков у апостола Павла план доказательства необходимости нового   

           средства оправдания через веру? 

       2. Как учит апостол Павел о естественном откровении Бога в мире   

          (1,19-20). 

       3. В чем состояла вина язычников? (1,21-25).  

       4. Каково было отношение Бога к уклонившимся в идолопоклонство   

           язычникам? (1,24-28). 

       5. Дать характеристику нравственного состояния языческого мира  

           (1,26-32).  

 

IV. 1. В чем обвиняет иудеев апостол Павел (2,1-23).  

      2. Что означает ненаказанность иудеев за грехи и к чему она ведет?  

          (2,3-8).  

      3. Выражение о всеобщности суда Божия (2,12-13). 

      4. Как говорит апостол Павел о внутреннем нравственном законе  

          (Законе совести)? (2,14-15).  

      5. Привести примеры обличения самомнения иудеев? (2,16-24).  

      6. Какое значение имеет обрезание? (2,25-29). 

      7. Признает ли апостол Павел за иудеями какие-либо преимущества?  

          (3,1-9).  

      8. Какой ответ дает апостол Павел на софистический вопрос? (3,5-9). 

      9. Как учит апостол Павел о греховности всех людей (3,9-19) 

 

V. 1. Какие главные стихи учения апостола Павла об оправдании? (3,21-24). 

     2. Указать главные термины стихов (3, 21-24) и дать им толкование.  

     3. Какой смысл имеют выражения: «правда законная», «собственная  

         правда» и «правда Божия»? 

     4. Какое объективное и субъективное условие оправдания? (3,22). 

     5. Что значит выражение: «Закон утверждаем верою»? (3,31). 

     6. В каком отношении друг к другу находятся выражения о вере  



 51 

         апостола Павла (3,28) и апостола Иакова (2,14,18). 

 

VI. 1. Какую веру ставит в пример апостол Павел? (4 глава) 

      2. Чем оправдался Авраам? (4,9) 

      3. Что значит слова: «делающий» и «верующий»? (4,4-8) 

      4. Почему Авраам называется «Отцом всех верующих»? (4,12-18) 

      5. В чем выразилась вера Авраама? (4,19-22) 

      6. С какой целью привел апостол веру Авраама? (4,23-25) 

 

VII. 1. На какие главные плоды оправдания указывает апостол Павел? (5-8) 

        2. Какой первый плод оправдания? (5,1-11) 

        3. Кто доставил примирение и что оно принесло? (5,1-2).  

        4. Что нужно, чтобы сохранять «мир с Богом»? 

        5. Чем еще хвалится апостол? (5,2-3) 

        6. Почему похвальны скорби для христиан? (5,3-5) 

        7. Чем удостоверяет апостол Павел христианскую надежду? (5,5-10) 

        8. Почему все человечество подвержено закону смерти? (5,12-14) 

        9. В каком отношении к Адаму стоит Иисус Христос? (5,12-21) 

 

VIII. 1. Какой плод оправдания приведен в 6 главе? 

         2. Что значит «креститься в смерть Христову»? (6,2) 

         3. Что значит «распятие ветхого человека» ? (6,6) 

         4. Какие советы дает апостол Павел для того, чтобы «освободиться 

             от греха»? (6,11-13) 

         5. С кем сравнивает апостол Павел подзаконного человека? (7,1-4) 

         6. Какой результат жизни под законом и вне закона? (7,5-6) 

         7. В чем апостол Павел признает полезность закона? (7,7) 

         8. Что произошло с провозглашением закона? (7, 8-11) 

         9. Какими положительными терминами характеризует апостол  

             Павел закон? (7,12-14) 

         10. В чем заключалась бессилие закона? (7,14-17) 

         11. Как описывает апостол Павел внутреннюю борьбу добра и зла 

               в человеке? (7,15-24) 

         12. Какой выход из бедственного положения указывает апостол  

               Павел? (7,25) 

 

IX. 1. Как освобождается человек от «закона греха и смерти»? (8,1-2) 

       2. Почему произошла отмена закона плотского? (8,3-4) 

       3. В чем преимущество жизни «по духу» (8,5-9) 

       4. Какие внешние признаки того, что мы имеем «Духа Божия»? (8,10) 

       5. Какое обетование дано тем, в ком живет Дух Христа? (8,11-13)  

       6. Какое субъективное и объективное свидетельство того, что мы «дети 

Божии» (8,14-16) 

       7. Чем воодушевляет апостол Павел христиан в их скорбях? (8,17-18) 

       8. В каком отношении к человеку находится бессловесная тварь? (8,19) 



 52 

       9. Что значит: а) «и мы в себе стенаем» (8,23) 

                               б) «мы спасены в надежде» (8,24) 

      10. Как Дух святый помогает нам молиться? (8,26-27) 

      11. Как учит апостол Павел о предопределении ко спасению? (8,28-30) 

      12. Как изображает апостол Павел силу любви верующего к Богу?  

            (8,35-39).  

 

X. 1. Почему апостол Павел обращает внимание на неуверовавших иудеев? 

(9 глава) 

     2. Как изобразил апостол силу своей любви к братьям по плоти? (9, 2-3)     

         Как объяснить это в свете стихов 8, 35-39? 

     3. Какое свидетельство истинности своей любви привел апостол Павел? 

(9,1) 

     4. Как говорит святитель Иоанн Златоуст об этой любви апостола? 

     5. Кто есть истинный Израиль и истинные дети Авраама? (9,6-8) 

     6. Указать примеры истинных детей Божиих (9,9-13) 

     7. От кого зависит избрание Божие ко спасению? (9,15-18) 

     8. О чем говорит пример глины в руках горшечника? (9,21) 

     9. На ком, в конечном счете, сбылось обетование Божие о спасении? 

(9,33).  

 

XI. 1. В чем была вина Израиля? (10,3-4) 

      2. Как понимать выражение: «Конец закона – Христос» 

          (слова святителя Иоанна Златоуста об этом) (10,4) 

      3. Что значат стихи 10,6-8? 

      4. Как говорит апостол о необходимости веры для спасения? (10,9-10) 

      5. Чем подтверждает апостол мысль о неизвинительности неверия 

иудеев? (10,14-21) 

      6. Какими примерами подтверждает апостол Павел наличие верного 

Богу «остатка» Израиля? (11,1-5) 

      7. Как отразилось отпадение Израиля в домостроительстве спасения 

язычников и самого Израиля? (11,11-25) 

      8. Какой плод был бы от полноты обращения Израиля? (11,15) 

      9. О чем говорит образ масличного древа и привитых ветвей? (11,17-24) 

      10. Навсегда ли отпал Израиль и какова его конечная судьба? (11,25-26) 

      11. Привести дословно славословие апостола (11,33-36) 

 

XII. 1. Какими словами призывает апостол Павел к жертвенной любви к 

Богу? (12,1-2) 

        2. Какой должна быть жертва Богу? (12,1) 

        3. Что значит: «не сообразуйтесь с веком сим»? (12,2) 

        4. Как должны относиться христиане к себе и к ближним? (12,4-13) 

        5. Какая фраза апостола призывает к взаимному миру? (12,18) 

        6. Как рекомендует апостол относиться к недругам нашим? (12,17-20) 

        7. Какой общий принцип отношения ко злу? (12,21) 



 53 

        8. Как апостол Павел понимает власть и ее происхождение? (13,1-7) 

        9. Как рекомендует апостол относиться ко власти? (13,5-7) 

       10. В чем заключается совершенное исполнение закона? (13,8) 

       11. Чем убеждает апостол к добродетельной жизни? (13,11-14) 

 

XIII. 1. Кто такие «немощные в вере» и как надо к ним относиться?  

             (14,1-6) 

          2. Почему должно быть снисходительное отношение к немощным? 

              (14,6-12) 

          3. Как предостерегает апостол от соблазна немощных в вере? 

              (14,13-26) 

          4. Кто такие «сильные» в вере и какова их обязанность по отношению  

              к «бессильным» и «ближним»? (15,1-2) 

          5. На чем основаны обязанности служения ближним и какова их 

цель? (15,3-6) 

          6. В ком состоит общая надежда иудеев и язычников? (15,7-13) 

          7. Как характеризует апостол свое служение слова? (15,14-15) 

          8. Как аргументирует апостол свое намерение посетить Рим? 

              (15,17-29) 

          9. Кем было доставлено Послание в Рим? (16,1-2) 

          10. Сколькими лицами передаются приветствия от апостола Павла? 

                (16,3-4) 

          11. Какие последние предостережения дает апостол Павел? 

               (16,17-20) 



 54 

 

 

ПЕРВОЕ ПОСЛАНИЕ К КОРИНФЯНАМ 

1. Основание Коринфской Церкви 
 

Церковь в Коринфе основана святым апостолом Павлом в период 

его второго благовестнического путешествия, когда он пребывал в этом 

городе около полутора лет, с осени 52 года до весны 54 года (см. Дея-

ния,18,1-18). Апостол остановился у Акилы и Прискиллы, занимаясь 

плетением палаток и проповедуя по субботам в местной синагоге. Но 

так как иудеи противились его проповеди, то апостол перенес место 

своей проповеди в языческую среду, в дом некоего Иуста, ставший пер-

вым молитвенным домом христиан в Коринфе.  

Первоначальная община состояла преимущественно из язычни-

ков, но были среди них и иудеи-прозелиты. Уверовал даже сам началь-

ник синагоги Крисп и многие из коринфян (Деяния,18,8). Но неуверо-

вавшие иудеи не оставляли в покое апостола Павла. Однажды они 

огромной толпой напали на него и привели его пред судилище. Хотя 

апостол не был обвинен не в чем, он счел нужным оставить Коринф и 

вместе с Акилой и Прискиллой переселиться в Эфес (Деяния,18,19). 

Дело его проповеди продолжал в Коринфе Аполлос, александрийский 

ученый иудей, обращенный Акилой и Прискиллой ко Христу (Дея-

ния,18,24-28). 

 

2. Повод к написанию послания 
 

В Коринфской Церкви после ухода оттуда апостола Павла про-

изошло разделение: одни считали себя учениками Аполлоса, другие – 

Павла, иные – Петра, иные – Христа. Некоторые отрицали воскресение 

мертвых, обращались в языческие суды, равнодушно терпели в своей 

среде людей, попиравших нравственные нормы жизни. Были недоуме-

ния относительно брачной жизни, а также нарушения благочиния на ве-

черях Господних. Эти нестроения побудили некоторых христиан из Ко-

ринфа обратиться к апостолу Павлу с письмом, в котором они просили 

у него совета и наставления. В ответ на все эти недоумения и вопросы 

апостол Павел пишет свое первое послание к коринфянам с целью 

устранить вкравшиеся пороки и разделения и преподать правила цер-

ковного благочиния.  

 



 55 

3. Место и время написания послания 
 

Переписка апостола Павла с коринфянами датируется временем 

третьего миссионерского путешествия (54-58 гг.) Известное нам «Пер-

вое послание» написано из Ефеса весной 57 года; ему предшествовало 

не дошедшее до нас Послание (см. 1 Коринфянам 5,9). 

 

4. Главная тема и общее содержание послания 
 

4.1. Пресечение разделений среди коринфских христиан (1-4 главы) 

 

Стремясь прекратить внутрицерковные разделения и споры (1,11-

12), апостол Павел сосредотачивает внимание, прежде всего на раскры-

тии учения о Церкви. Апостол изображает ее в образе нивы, на которой 

Бог возрашает семена веры, посеянные проповедниками. Другой образ 

Церкви – это храм, или дом Божий, основанием которого является Хри-

стос (3,9-17); она есть мистическое тело Христово (6,15-20). Верующие 

не должны замыкаться в своей индивидуалистической обособленности 

– они должны осознать себя частью огромного церковного организма, в 

который они входят, как кирпичики в строении, как члены живого орга-

низма Богочеловека Христа. Осознание этой истины должно устранить 

и частную причину разделения коринфских христиан – увлечение их 

внешней мирской мудростью, отдание предпочтения отдельным учите-

лям. Как не разделился Христос, так и христиане не должны разделять-

ся на партии, но пребывать в союзе мира и любви между собою. Истин-

ная мудрость заключается в проповеди креста Христова (1,18-31), в 

проповеди Христа, «притом распятого» (2,2). 

 

4.2 Обличение коринфян за общение с неверными (5-6 главы) 

 

Сознание своей принадлежности к Церкви должно удерживать 

христиан от нарушения нравственных норм жизни и побуждать их 

строго следить за моральным здоровьем каждого члена. Поэтому апо-

стол Павел рекомендует удалить нарушителя этих норм – кровосмесни-

ка от церковного общения, чтобы он не послужил плохой закваской для 

всей общины (5-я глава). Апостол обличает также коринфян за их тяж-

бы и обращение к языческим судам (6-я глава).  

 

4.3. Наставления верующим (7-11 главы) 

 

Апостол Павел даёт целый ряд наставлений относительно семей-

ной жизни, поведения христиан на трапезах Господних и другого. В 

частности, в 7-й главе апостол излагает учение о достоин достоинстве 

брачной и безбрачной жизни. Не порицая и не запрещая брака, апостол 



 56 

отдает предпочтение безбрачию, если оно избирается ради Господа (7-я 

глава).  

Далее в 8-11 главах апостол говорит об отношении христиан к 

идоложертвенной и вообще запрещенной церковным законом пище. Его 

учение сводится к тому, что хотя идол в мире есть «ничто» и принимать 

не запрещено любую пищу; лишь бы человек благодарил на неё Бога, 

но надо руководствоваться не этим знанием, а любовью: не вводить в 

соблазн того, чья вера слабая и кто почитает предосудительным и гре-

ховным есть идоложертвенное. Апостол также дает наставления отно-

сительно поведения верующих в церковном собрании, особенно при со-

вершении Причащения (глава 11). 

 

4.4. О духовных дарованиях (12-14 главы) 

 

Особое внимание апостол уделяет изложению учения о многооб-

разных харизматических дарованиях в Церкви (12-я глава), одинаково 

необходимых для благодатной ее жизни, для совершения спасения её 

членов. Высочайшим даром Святого Духа является любовь – главная 

сила, соединяющая членов Церкви в единое Тело Христово (13-я глава). 

В 14-й главе преподаётся назидание о взаимном служении верующих.  

 

4.5. О воскресении мертвых (15-я глава) 

 

Эсхатологической темой послания является учение апостола Пав-

ла о воскресении мертвых и последующих судьбах мира и Церкви. Ис-

тину воскресения мертвых апостол доказывает многими примерами, 

как из Евангелия, так и из природы и из исторического и личного цер-

ковного опыта.  

 

4.6. Заключение (16-я глава) 

 

В заключение апостол обещает посетить Коринф, преподает ряд 

наставлений и увещаний и обычное апостольское благословение.  

 



 57 

 

АНАЛИЗ СОДЕРЖАНИЯ                                            

ПЕРВОГО ПОСЛАНИЯ К КОРИНФЯНАМ 
 

1. Пресечение разделений среди коринфских христиан        

(1 Коринфянам 1,1-4,21) 
 

1.1. Причина разделения в Коринфской Церкви (1,1-17) 

 

Прежде чем обличать коринфян за возникшие разделения и другие 

их недостатки, апостол Павел свидетельствует о живом и благодатном 

состоянии коринфской Церкви в целом, потому что основанием её явля-

ется Христос. В Нем Коринфяне и «обогатились всем, всяким словом и 

всяким познанием», так что они «не имеют недостатка ни в каком даро-

вании» (1,5-6), почему и членов Церкви он называет «освященными во 

Христе Иисусе, призванными святыми» (1,2).1 Но они должны памято-

вать, что находятся еще только на пути к цели и им еще далеко до той 

полноты святости, которая необходима, чтобы «быть неповинными в 

день Господа нашего Иисуса Христа» (1,8), т.е. во второе Его прише-

ствие и день Суда Божия.  

Главным духовным недугом коринфских христиан было то, что 

некоторые из них считали себя последователями различных учителей и 

проповедников: Павла, Аполлоса, Петра и других. По примеру язычни-

ков, избиравших себе учителей и философов, и христиане начали отда-

вать предпочтение отдельным проповедникам, увлекаться внешней их 

мудростью, ученостью и красноречием.  

Апостол умоляет прекратить эти разделения и быть в «единстве 

духа и мысли» (1,10), т.е. быть едиными в вопросах веры и в духе люб-

ви. Это единство достигается верой во Христа, как единого Искупителя, 

в. Которого все мы крещаемся (1,13). Поведение же коринфян настолько 

нелепо, как сама мысль, будто «разделился Христос» или что проповед-

ники за них распялись (1,13). 

Причину разделения коринфских христиан апостол Павел видит в 

том, что они придают слишком большое значение человеческой мудро-

сти в вопросах веры и богопознания. Указывая на себя, он говорит, что 

Христос послал его благовествовать «не в премудрости слова, чтобы не 

упразднить креста Христова» (1,17).2 Проповедь «креста Христова», т.е. 

                                                 
1 Все христиане «освящены во Христе» в крещении и призваны святости жизни. Кто 

живет, сохраняя обеты крещения, тот свят. Но и призвание, и сама вера пришли свы-

ше: «благодатию спасены, и сие не от вас, Божий дар» (Еф. 8,2).  
2 «Крест» () дословно означает орудие казни Христа, каким по римскому обы-

чаю был кол, или Т-образный крест. Но в христианском словоупотреблении «крест» 

означает, жизненные испытания и скорби, постигающие христианина. В таком смыс-

ле употреблял это слово Спаситель (Мф.10,38; 16,24). У апостола Павла «Крест Хри-



 58 

искупительной смерти Христа, должна быть облечена в простые слова, 

она не нуждается в доводах разума и красноречия, ибо в самой себе 

несет благодатную силу истины, обращающую сердца людей.  

Почему же «премудрость слова» может «упразднить крест Хри-

стов»? Потому что, если облечь проповедь о кресте Христовом в высо-

комудрые термины вычурного красноречия и философии, то затеряется 

самое главное в ней: не видно будет жертвенной любви Божией, кото-

рая, собственно, и обращает к вере в Бога. Простое слово о кресте, как 

иконописное изображение распятия, ощутимее являет благодатную си-

лу любви Божией. Если же у человека сердце невосприимчиво к этой 

истине, духовно мертво, красноречие на него не подействует, но еще 

больше даст повод к возражениям, а для простых, неученых людей со-

всем затеряется смысл истины, и таким образом будет упразднен крест 

Христов (1,17). 

 

1.2. Проповедь креста Христова1 (1,18-31) 

 

Главной темой всего благовестия апостола Павла был Крест Хри-

стов, т.е. Его искупительные страдания и воскресение. Эта проповедь 

находит различный отклик в сердцах людей. Апостол Павел говорит, 

что по отношению к проповеди Креста люди разделяются на две груп-

пы: «погибающих» и «спасаемых»; «Ибо слово о Кресте для погибаю-

щих юродство есть, а для нас, спасаемых, – сила Божия» (1,18). Для 

«погибающих», т.е. не принимающих благовестия, слово о Кресте ка-

жется «юродством», т.е. безумием, потому что оно не согласуется с их 

человеческой мудростью, которую они признают для себя высшим ав-

торитетом. Для тех же, кто принимает это слово в простоте сердца и 

доверии к Богу, т. е. для «спасаемых», оно есть не только премудрость, 

но и «сила Божия». Это слово обладает силой, действует благодатно, 

оно способно преображать сердца, умудрять духовной мудростью и 

оправдывать перед Богом. Сама история подтверждает истинность ска-

занного в этом стихе: многие мудрецы смеялись над крестом Христо-

вым как средством спасения, а принявшие его и до сих пор спасаются 

им. Так Бог «обратил мудрость мира сего в безумие» (1,20). 

Но возникает вопрос: почему Бог избрал средством спасения не-

сообразное с мудростью «века сего», с мудростью мирской? Апостол 

отвечает на этот вопрос так: «Ибо когда мир своею мудростью не по-

                                                                                                                                                         

стов» означает апогей Христовых страданий на кресте (1 Коринфянам 1,17-18) и само 

орудие казни, как символ искупительного страдания (Галатам 5,11; 6,12,14: Еф.2,16; 

Фил.3,18; Кол.1,20; 2,14; Евр.13,2). «Упразднять» – (по-греч.  значит «опусто-

шать», «опоражнивать», «превращать в ничто», «уничтожать». Поэтому смысл при-

веденной фразы (1,17) можно передать так: не в премудрости слова, чтобы не ума-

лить, не опустошить, не лишить смысла креста Христова. 
1 Стихи 18-24 первой главы читаются как апостольское зачало праздник Воздвижения 

Креста Господня.  



 59 

знал Бога в премудрости Божией, то благоугодно было Богу юродством 

проповеди спасти верующих» (1, 21), Значит, было, время, когда Бог 

спасал посредством человеческой мудрости, чрез естественное откро-

вение (Римлянам 1,19-20) и естественный нравственный закон (Римля-

нам 2,14-15). Но по причине греха разум и сердце человека сказались 

бессильными познать Бога. Поэтому Бог теперь предлагает средство, 

прямо противоположное этой осуетившейся мудрости, – проповедь 

креста Христа. Это средство нужно принять только верой, потому что 

для естественного разума оно кажется «юродством».  

Мудрствуя по-человечески, ни иудеи, ни эллины не оказались 

способными принять спасение через Крест Христов: «Иудеи требуют 

чудес, и Еллины ищут мудрости; а мы проповедуем Христа распятого, 

для Иудеев соблазн, а для Еллинов безумие, для самих же призванных, 

Иудеев и Еллинов, Христа, Божию славу и Божию премудрость» (1,22-

24). 

Но разве мало сотворил знамений Христос пред глазами Иудеев? 

Однако они «соблазняются» крестом Христовым, потому что, по при-

чине окаменения сердца, не могут вместить проповеди о Мессии распя-

том, как Совершителе спасения и спасающей силе. Эллинам же каза-

лось «безумием», чтобы через смерть, да ещё такую позорную, можно 

было совершить спасение. Между тем, Бог избрал именно такие сред-

ства, каких не избрал бы человек, чтобы тем лучше показать, что спасе-

ние вполне зависит от Бога и совершается Им Самим. Так и первыми 

проповедниками избрал Бог людей неученых и незнатных, чтобы дело 

спасения приписывалось не человекам, но единому Богу, Который 

умудряет немудрых и неимущих обогащает (1,25-31). 

 

1.3. Оценка апостолом Павлом своей проповеди (2,1-13) 

 

Доказав выше, что «благоугодно было Богу юродством проповеди 

спасти верующих» (1,21), апостол Павел теперь показывает, что его 

проповедь была именно таковой: не в красноречии и мудрости челове-

ческой, а в простоте истины креста Христова. «Ибо я рассудил быть у 

вас не знающим ничего, кроме Иисуса Христа, притом распятого» (2,2). 

Именно крестная смерть Христа и ее значение должны быть главной 

темой проповеди всякого пастыря, по примеру апостола Павла. Конеч-

но, это не значит, что апостол Павел вообще ни о чем больше не гово-

рил, кроме как о кресте Христовом, но искупительная смерть Христова 

была стержнем всех его бесед. 

Сила же проповеди апостола была не в красноречии или силе ло-

гики, но в «явлении духа и силы»: «И слово мое и проповедь моя не в 

убедительных словах человеческой мудрости, но в явлении духа и силы, 

чтобы вера наша утвердилась не на мудрости человеческой, но на силе 

Божией» (2,4-5). 



 60 

«Явление духа и силы», т.е. явление благодати Божией в пропове-

ди апостола, располагало сердца к вере и сопровождалось чудесными 

явлениями силы Духа – исцелениями и чудесами.  

Духовно совершенным, т.е. тем, кто верой принимал непостижи-

мую тайну креста Христова, апостол открывал все сокровища христи-

анской мудрости: «Мудрость же мы проповедуем среди совершенных» 

(2,6). Все Послания апостола наполнены этой мудростью, и раскрытию 

ее нет конца. Божественная мудрость названа апостолом «тайной со-

кровенной» (2,7), т.е. она неисповедима для природного человеческого 

сознания, как неисповедимо и то блаженство, которое нас ожидает в 

Царствии Христовом. Однако благодатным действием Духа Святого нам 

дается некоторое предвкушение этого Царства вечной славы: «не видел 

того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что 

приготовил Бог любящим Его. А нам Бог открыл это Духом Своим; ибо 

Дух все проницает, и глубины Божии» (2, 9-10). 

Если тайны человеческого сердца никто не знает, кроме самого 

духа человеческого, то тем более «Божьего никто не знает, кроме Духа 

Божия» (2,11). Сего-то Духа, ведающего тайны Божии, по благости Бо-

жией и мы приняли в таинстве миропомазания и сделались сродными 

Ему, нас Он соделал храмами Себе и научил сокровенным тайнам (2,12-

13).  

 

1.4. Душевный, духовный и плотской человек (2,14-3,4) 

 

В зависимости от того, что человек поставляет для себя авторите-

том: мудрость Божию, евангельскую, или свою собственную, апостол 

Павел различает человека духовного и человека душевного. 

«Душевный человек не принимает того, что от Духа Божия, пото-

му что он почитает это безумием; и не может разуметь, потому что о 

сем надобно судить духовно. Но духовный судит о всем» (2,14-15).  

У епископа Феофана находим следующее понимание человека 

душевного: душевный человек () – «тот, кто познать все хочет 

своим умом и то только признает истинным, что ему кажется таковым, 

кто жизнь свою и все начинания устрояет собственными своими спосо-

бами... кто целью жизни поставляет покой и счастье земные и все об-

ращает в средство к тому, кто так привык к осязаемому и чувствуемому, 

что невидимое и духовное не считает и существующим».1  

Человек духовный () – это тот, кто воспринял преоб-

ражающую благодать Божию, кто водится уже Духом Божиим, в ком 

Дух Божий обитает, как в Своем храме. Этот-то Дух Божий научает че-

ловека духовному ведению Божьих тайн, внутренне открывает сокро-

вища мудрости, неведомые для душевных. Духовные «имеют ум Хри-

                                                 
1 См.: Свт. Феофан Затворник. Толкование посланий апостола Павла. – М.: Правило ве-

ры, 2004. С. 114. 



 61 

стов» (2,16), им воспринимают Евангелие, и по мере обогащения им 

усовершаются в богопознании.  

Далее апостол Павел называет еще одну разновидность людей – 

плотские (, 3,1-4). Это те, которые способны воспринимать 

духовное, стремятся к Богу, но еще «младенцы во Христе». В них еще 

временами доминирует закон плотской жизни, преобладает плотской и 

душевный образ мыслей и действий. Это уверовавшие и крестившиеся, 

и даже, может быть, получившие благодать священства, но в которых 

плевелы плотского и душевного поведения засоряют чистоту духовного 

строя.1 

Итак, разделения, распри, разногласия между коринфскими хри-

стианами объясняются их плотским образом жизни. Если бы они были 

духовные, они в проповеднике искали бы зерна духовной мудрости, не 

увлекались бы внешней красотой проповеди и не разделялись бы. Пло-

тяностъ же их происходит от порабощенности духа страстям (3,3). 

 

1.5. Христос – основание Церкви (3, 5-23) 

 

Чтобы яснее показать коринфским христианам бессмысленность 

их разделения, апостол Павел указывает на второстепенную роль про-

поведников в деле спасения: «Они только служители, через которых вы 

уверовали, и при том поскольку каждому дал Бог» (3,5). 

Один проповедник сеет семена веры, другой поливает, но возра-

шает Бог (3,6). Следовательно, без Бога проповедник ничто, он лишь 

получит награду за свой труд на ниве Божией (3,8). «Нива» есть образ 

Церкви Божией, в которой трудятся проповедники. Она же называется и 

«строением», т.е. зданием, которое возводится Богом совместно с веру-

ющими. «Мы соработники у Бога, а вы Божия нива, Божие строение» 

(3,9). Избранные Богом проповедники являются «соработниками у Бо-

га» ( ), т.е. трудятся с помощью Божией, «по данной им 

благодати» (3,10) в деле созидания этого здания Церкви. 

Основание здания Церкви уже положено, оно единственно проч-

ное, – это есть Сам Христос: «Ибо никто не может положить иного ос-

нования, кроме положенного, которое есть Иисус Христос» (3,11). 

Потому что нет другого имени под небесами, которым бы надле-

жало нам спастись. Здание это еще не законченное, оно в процессе со-

зидания. Все верующие, как пастыри, так и народ, совершая свое спа-

сение, созидают богочеловеческое здание Церкви.  

                                                 
1 Там же. С. 122-124. Нужно отметить, что в святоотеческой литературе чаще под плот-

ским человеком понимается то, что в данном случае под душевным, а душевный же 

понимается как ступень к духовному. Так и сам апостол Павел под плотской мудро-

стью понимает такую, как и у душевного человека, т.е. неспособную принять пропо-

веди креста Христова (1 Коринфянам 2,6). 



 62 

Однако каждый, строя свой духовный дом в пределах своей эмпи-

рической свободы, на свою ответственность, должен знать, что дело его 

обнаружится и испытается огнем суда Божия: «огонь испытает дело 

каждого» (3,13). Устоит только то, что построено из прочных материа-

лов на прочном основании. В отношении спасения это означает, что 

надо пребывать в ограде Церкви, основанной на Христе. Устоит, т. е. 

окажется подлинно ценным в очах суда Божия только то, что строилось 

на основе веры, надежды и любви – особенно любви (13-я глава). Образ 

огня – не аллегория, но находится в тесной связи с судом Божиим, по-

чему так часто встречается в Священном Писании (2-е Фессалоникий-

цам 1,7-8; Отк. 2,18; Пс.49,3 и др.). 

Впрочем, и в огне суда Божия есть надежда спастись. Апостол 

Павел говорит, что хотя дело человека и «сгорит», однако «сам спасет-

ся, но так, как бы из огня» (3,15). Обычное толкование этого места сво-

дится к тому, что сам человек, раз он строил на Христе, может спа-

стись, подобно тому, как спасаются из объятого пламенем дома: иной 

немного опалит себе только волосы, иной обгорит так, что едва жив 

останется. Священник Павел Флоренский толкует эти слова более 

углубленно (см. «Столп и утверждение истины», письмо Геенна»): он 

различает в человеческой личности Богозданный, ноуменальный эле-

мент, или образ Божий, который спасется, и эмпирический, созданный в 

процессе жизни самим человеком, элемент, который может оказаться 

подлежащим отсечению и уничтожению. Насколько эмпирическое в че-

ловеке будет обожено во Христе, реализовано в Богоподобие, настолько 

оно и устоит на суде Божием. Все, что не в Боге созидалось человеком, 

– это плевелы среди пшеницы, это соблазняющие члены в теле, которые 

должны быть отсечены еще при жизни самим человеком, чтобы они не 

отравили весь состав человека, и он не лишился через них жизни веч-

ной.  

Чтобы еще больше вразумить тех проповедников, которые 

своемудрием открывают верующих от Христа, апостол указывает, что 

они тем самым разрушают храм Божий в душах верующих, за что 

навлекут на себя праведный суд Божий: «Разве не знаете, что вы храм 

Божий и Дух Божий живет в вас? Если кто разорит храм Божий, того 

покарает Бог, ибо храм Божий свят, а этот храм – вы» (3,16-17). 

Кто хочет быть истинно мудрым, тот, по-апостолу, должен искать 

не мирской несовершенной мудрости, но мудрости Божией, вечной и 

совершенной, хотя по мирским оценкам, «в веке сем», он будет счи-

таться «безумным». В действительности «безумием» является именно 

«мудрость мира сего», так как она удаляет человека от Бога и лишает 

его вечного спасения (3, 18-19). 

В заключение третьей главы (21-23) апостол еще раз обращается к 

зачинщикам разделений, призывая их не превозноситься учителями и 

не увлекаться ими, потому что все, что в мире, служители Христовы, 

сам мир и все, что в нем происходит – принадлежит нам; мы же – Хри-



 63 

стовы и по творению, и по искуплению, поэтому и по любви должны 

принадлежать Ему. 

 

1.6. Указание, как судить о самих апостолах (4 глава) 

 

Об апостолах коринфяне судили на основании тех же критериев, 

что и об основателях философских течений, увлекаясь их внешними 

достоинствами. Но Павел указывает, что достоинство апостола может 

определяться только по признаку его верности Господу, поручившему 

ему дело благовестия, как «служителю Христову и строителю тайн Бо-

жиих» (4,1). Но об этом никто, кроме Самого Бога, судить не может, по-

этому и коринфяне не должны были выносить своих оценок: «Для меня 

очень мало значит, как судите о мне вы или как судят другие люди; я и 

сам не сужу о себе... судия же мне Господь... Который и осветит скры-

тое во мраке и обнаружит сердечные намерения» (4,3-5).  

Апостол с горечью упрекает коринфян за то, что они в своем са-

модовольстве возомнили себя духовно богатыми, достигшими обещан-

ного Царства (4,7-8). Но пусть они посмотрят на апостолов, «последних 

посланников»,1 – в каком они состоянии? Они скитаются и гонимы, 

презираемы и всеми осмеяны, они живут, как приговоренные к смерти, 

а между тем им обещана лучшая участь в Царстве Небесном (4,9-13). У 

них верующие и должны учиться смирению, прощению обид и терпе-

нию: «подражайте мне, как я Христу» (4,16). Если апостол смог подра-

жать Христу, то тем более верующие смогут подражать апостолу. Ныне 

он посылает к ним Тимофея напомнить им о путях своих во Христе, со-

общая, что и сам скоро придет испытать их дела и начальствование 

(4,17-21).  

                                                 
1 «Последними посланниками» у римлян назывались лица, выступавшие вслед за гла-

диаторами на борьбу с дикими зверями. Это были преступники, осужденные на 

смерть. Во время гонений таковыми были христиане, которых за веру осуждали на 

растерзание зверями.  



 64 

2. Обличение нравственных недостатков                                 

коринфских христиан (5-6 главы) 
 

2.1. Обличение коринфян за общение с кровосмесником (5 глава) 
 

В главе 5 апостол обличает коринфских христиан за то, что в их 

обществе находится кровосмесник, а они остаются к этому равнодуш-

ны. Какой-то брат взял себе в жены, очевидно, мачеху после смерти от-

ца, о чём надобно бы плакать, если бы они были духовно чутки. Но так 

как они были плотские, то они ещё гордились этим (5,2). Апостол Па-

вел производит духовный суд над кровосмесником: «сделавшего такое 

дело... предать сатане во измождение плоти, чтобы дух был спасен в 

день Господа нашего Иисуса Христа» (5, 3-5).1  

Епископ Феофан изъясняет это место, говорит: «Это не в смысле, 

– чтобы отлучить от Церкви, вне которой область сатаны, а в том, что-

бы злой дух овладел телом и измождил его. Плотский грех в плоти 

наказывается. Изможденная плоть ослабит узы греха и даст простор ду-

ху покаяться. Это врачевство, а не казнь».2 

Этот кровосмесник, как плохая закваска, может испортить все те-

сто. Поэтому обязанность всей Церкви – блюсти свою чистоту, враче-

вать подобные члены. Под «старой закваской» надо понимать не только 

грех кровосмесника, но вообще грех и нечистоту, которые заражают те-

ло Церкви.  

Стихи 5,9-13 выражают требование апостола не общаться ни с ка-

ким грешником, предающимся разврату и пороку и называющим себя 

христианином, чтобы не заразиться от него грехом. Такое требование 

апостола Павла говорит о необыкновенной высоте нравов древней 

Церкви. Тогда казалось немыслимым носить имя христианина и про-

должать грешить. И действительно, явные грешники извергались от 

верных, стояли вне храма и плакали, ждали срока, когда вновь войдут в 

общество святых. А что же теперь? «Умножение грешников сделало ис-

полнение этого требования невозможным» (Еп. Феофан).3 

                                                 
1 Здесь «предание сатане» подобно страданию праведного Иова, только там оно было 

попущено Богом для славы Божией и венца Праведнику, а здесь – для врачевания 

греха. Апостол имел власть повелевать сатане измождать только тело, а душу не тро-

гать, почему кровосмесник и покаялся вскоре.  

«Предание сатане» грешника лишает его благодатного ограждения от тлетворных сил 

зла, которые и овладевают им в той или иной степени. Этот пример показывает так-

же, что церковная иерархия, получив от Бога право «вязать и решать», будучи «стро-

ителем таин Божиих» (1 Коринфянам 4,1) имеет право распоряжаться благодатью 

Божией «во имя Господа... силою Господа нашего Иисуса Христа» (1 Коринфянам 

5,4). 
2 Еп. Феофан. Указ. соч. С. 200. 
3 Там же. С. 211.  



 65 

2.2. Запрещение судиться у неверных (6,1–11) 

 

Та же высота нравов христиан, их святое имя и святость жизни 

запрещают им обращаться в суды к неверным. И действительно, не 

странно ли для примирения с другом христианином избирать посредни-

ком врага, неверного? Язычника избирать судьей христианина? Стихи 

6, 2-3 говорят о причине этого запрещения: «Разве вы не знаете, что 

святые будут судить мир?... Мы будем судить ангелов, не тем ли более 

дела житейские?» 

«Святые», т.е. верующие христиане, осудят язычников, мир греш-

ников и неверных ангелов, поэтому им не подобает и в настоящем веке 

обращаться в суды к неверным. Все толковники понимают суд не в под-

линном смысле слова, потому что он принадлежит одному Богу, но в 

смысле осуждения свидетельством своим, как и в словах Господа: 

«ниневитяне восстанут на суд с родом сим и ссудят его, . . Царица 

южная восстанет на суд с родом сим и осудит его»: (Мф. 12,41-42). 

Апостол обличает вообще суды и тяжбы между христианами (6,7-

8), потому что они говорят о нехристианском подходе к жизни. Судящи-

еся виновны оба: и обидевший, – потому что не должен обижать, и 

обиженный, – потому что полезнее для души стерпеть, чем судиться 

(6,7). Мы часто забываем о небесном нашем отечестве, о будущем суде 

и воздаянии и во что бы то ни стало, стараемся отомстить за обиду. Но 

тогда и нам воздастся за причиненные нами обиды, а миловать будет не 

за что.  

Апостол перечисляет целый ряд смертных грехов,1 свойственных 

язычникам (6,9-10), но от которых коринфяне избавились, уверовав во 

Христа и вступив в лоно Церкви. В таинстве крещения они «омылись» 

от греховной скверны; «освятились» приобщением благодати Духа Свя-

того в миропомазании и через веру и жизнь по вере «оправдались» пе-

ред Богом (6,11). Такой «оправданный» человек живет уже по прин-

ципу христианской свободы: «Все мне позволительно, но не все полез-

но; все мне позволительно, но ничто не должно обладать мною»(6,12). 

 

2.3. Обличение чревоугодия и блуда (6,12–20) 
 

Преподав назидание о воздержании, апостол Павел теперь учит 

целомудрию, т.е. непорочности и чистоте не только души, как образа 

Божия, но и тела, как живого храма живущего в нем Духа Святого и 

имеющего обетование будущего воскресения и жизни вечной. Поэтому 

Апостол сурово обличает грех блуда (6,13-18), который был особенно 

распространен в языческом Коринфе. Кроме низости, животной приро-
                                                 
1 «Блудник» – преданный греховной страсти плотской похоти; 

«прелюбодей» – нарушающий супружескую верность, «чужого ложа осквернитель» 

(по словарю П. Алексеева);  в Новом Завете – рукоблудие; 

«мужеложник» – гомосексуалист, совершающий содомский грех. 



 66 

ды этого греха, апостол выставляет высшие побуждения к удалению от 

него: призвание христианина к общению с Богом, осознание себя чле-

ном благодатного тела Христова, т.е. Церкви: «разве не знаете, что тела 

ваши суть члены Христовы?» (6,15).1 

Сочетание наше со Христом коренится не только в духе нашем, но 

и в теле, так как личность человека – это единство духовно-телесного 

организма. Поэтому Церковь освящает благодатью таинств, как наши 

души, так и тела (крещение, причащение, елеопомазание). Блуд же 

оскверняет и то и другое одновременно, потому что объединяет челове-

ка в новое греховное тело с блудницей и через то отторгает его от еди-

нения с Господом, лишает всякой благодатной помощи.  

Кроме того, что тела наши суть члены Христовы, они еще суть и 

храмы Духа Святого: «Не знает ли, что тела ваши суть храмы живущего 

в вас Святого Духа» (6,19; см. 3,16). 

Наш дух становится причастным Духу Божьему, освящающему и 

тело наше, в котором Он обитает, как в Своем храме. Христианин уже 

не властен над своим духом и своим телом, ибо они принадлежат Богу, 

как Творцу и как Спасителю: «вы не свои. Ибо вы куплены дорогою це-

ною» (6,19-20); куплены бесценной Кровью Сына Божия, Ему и долж-

ны принадлежать. Христианин в этом смысле называется «рабом Божи-

им», Ему он служит и Его прославляет всем своим существом: «Посему 

прославляйте Бога и в телах ваших и в душах ваших, которые суть Бо-

жии» (6, 20). 

 

3. Наставление верующим (7-11 главы) 
 

О браке и безбрачии (глава 7) 

Учение апостола Павла о браке и безбрачии излагается в ответ на 

присланное от коринфян письмо (7,1). В решении вопросов брака, без-

брачия, девства апостол исходит из принципа христианской свободы: 

«Все мне позволительно, но не все полезно: (6,12), то есть, христианин, 

будучи свободен в выборе своего жизненного пути, избирает тот путь, 

который наиболее удобен для достижения цели христианской жизни. 

Апостол признает за наилучшее – целомудрие, девство ради Господа: 

«за лучшее признаю, что хорошо человеку оставаться так» (7,26). Также 

и разведенной или вдове лучше оставаться одной (7,40).  

                                                 
1 Еп. Феофан приводит следующие аналогии, помогающие уяснить тайну этого благо-

датного союза христианина со Христом: 

а) нравственное тяготение: как дети тянутся к родителям, так «есть у христиан сердеч-

ное тяготение ко Христу Господу и сознание того, что они суть Его»; 

б) онтологическое тяготение: как планеты сочетаются с солнцем и солнце с планетами 

вещественными, физическими силами, так и верующие сочетаются со Христом по-

средством световой, всепроникающей стихии, с коей однородны прославленное тело 

Господа и жизненные силы нашего тела, облекающие душу (Еп. Феофан. Указ. соч. 

С. 238).  



 67 

Апостол Павел не считает греховным или недостойным христиан-

ской морали брак и семейные узы, но он скорбит о многопопечительно-

сти семейных людей и хотел бы всех видеть в таком состоянии, как и он 

сам, то есть безбрачным: «если и женишься, не согрешишь; и если де-

вица выйдет замуж, не согрешит. Но таковые будут иметь скорби по 

плоти, а мне вас жаль» (7,28). 

Однако каждый человек имеет свою меру благодатного стимула к 

духовной жизни, поэтому безбрачие не всем под силу, не все могут вме-

стить его. Общей нормой поэтому остается брак (7,2).1 

Святитель Иоанн Златоуст говорит по этому поводу: «если ты 

ищешь блага самого высшего, то лучше совершенно не сочетаться с 

женщиною; если же ищешь состояния безопасного и сообразного с тво-

ею немощию, то вступай в брак».2 

Христианское отношение к интимной жизни супругов выражено в 

стихах 7,3-6. Основная мысль здесь сводится к тому, что брак должен 

служить средством ко взаимному духовному совершенствованию су-

пругов. Супруги преданы друг другу и не господствуют, но жертвенно 

служат друг другу. И хотя общим внешним правилом является брак, од-

нако, внутренним законом жизни должно быть воздержание. Воздержа-

ние является нормой и для брака. Только по слабости естества допуска-

ется нарушать воздержание: «...чтобы не искушал вас сатана невоздер-

жанием вашим» (7,5).3 Но воздержание девства выше воздержания бра-

ка, как более соответствующее духовной жизни (7,40). 

Апостол Павел говорит о нерасторжимости христианского брака, 

а также и брака смешанного (7,10-16). Христианский брак нерасторжим 

уже потому, что этот союз также благодатный и глубок, как союз Хри-

ста и Церкви (Еф.5,32). Нерасторжимость брака есть и заповедь Божия: 

«что Бог сочетал, того человек да не разлучает» (Мф.19,6). Брак сме-

шанный не должен расторгаться в силу того, что неверный супруг 

освящается молитвой верного, а также и в силу освящения детей от 

них. Таким образом, христианство не разрушает браки, даже смешан-

ные, не дает повода к смятению и ссорам, но старается возвысить, 

освятить их и достичь боголюбивого семейного мира. 

Но чтобы никто не мог возразить апостолу Павлу, что, несмотря 

на скорби по плоти, брак все-таки выше безбрачия, потому что достав-

ляет известные удобства жизни, апостол напоминает о скоротечности 

жизни и самого мира: «время уже коротко», «ибо проходит образ мира 

                                                 
1 Епископ Феофан толкует это место так: «Брак для немощных установлен, всякий сла-

бый мужчина пусть женится, а всякая слабая женщина пусть выходит замуж... чтобы 

не впадать в блуд от невоздержания» (Еп. Феофан. Указ. соч. С. 248).  
2 Там же. С. 243. 
3 Вступать в полное воздержание супругам можно только по обоюдному согласию; но 

временно воздерживаться нужно обязательно во время постов и для совершенствова-

ния в молитве: « при воздержании молитва бывает совершеннее» (Еп. Феофан. Указ. 

соч. С. 252).  



 68 

сего» (7,29,31). Если не «день Господень», то собственная кончина при-

ближает наступление иного «образа мира», в котором уже не женятся, 

не приобретают, не наслаждаются ничем земным. Поэтому все времен-

ное и земное нужно оценивать с точки зрения вечности и неба, которое 

несравненно ценнее всего, что предлагает этот мир. 

 

О вкушении идоложертвенного (глава 8) 
 

Свобода от ветхозаветного закона и знание, которое получили 

христиане, иногда употреблялись ими во вред. Так, коринфяне, зная, 

что оскверняет человека не то, что входит в уста, но что исходит из уст 

(Мф.15,17-18), и, зная, «что идол в мире ничто» (8,4), ели идоложерт-

венное мясо.1 Но кто не имел такого знания и такой свободы, те соблаз-

нялись, то есть думали, что и христиане считают нужным употреблять 

идоложертвенное. Поэтому апостол советует руководство-ваться не 

знанием, которое «надмевает», а любовью, которая «назидает» (8,1), ко-

торая не допустит поступать так формально, равнодушно к немощным 

и немощам других. Цель жизни надо полагать не в знании, которое ни-

когда недостижимо, но в любви к Богу, которая ведет к истинному зна-

нию и вечной жизни: «Кто думает, что он знает что-нибудь, тот ничего 

не знает, как должно знать. Но кто любит Бога, тому дано знание от Не-

го» (8,2-3). 

Пребывающий в любви – в Боге пребывает, поэтому от Него и по-

лучает полноту знания, необходимую для благочестия и жизни. Говоря 

по существу об отношении к пище, Апостол пишет: 

«Пища не приближает нас к Богу: ибо едим ли мы, ничего не при-

обретаем; не едим ли, ничего не теряем» (8,8). 

Действительно, к Богу приближают только покаяние и доброде-

тель. Но к числу грехов относятся и невоздержание, и плотоугодие; по-

этому самоограничение, пост есть добродетель и, как таковая, прибли-

жает нас к Богу.  

Но чтобы никто не подумал, будто апостол учит воздержанию 

только словом, а не делом и примером, он дает такое обещание: «не бу-

ду есть мяса вовек, чтобы не соблазнить брата моего» (8,13; Римлянам 

14,21). Это должно и нас побуждать в каждом конкретном случае, когда 

соблазняется чем-либо наш брат, тем более вверенный нам для спасе-

ния, поступить подобно апостолу Павлу; не по знанию, а по любви. 

Надо пожертвовать собственным удобством или благом, чтобы не стать 

причиной «гибели немощного брата, за которого умер Христос» (8,11), 

и тем самым самому «не согрешить против Христа» (8,12). К этому нас 

зовет великий апостол; «подражайте мне, как я Христу» (4,15; 2,1). 
                                                 
1 Мясо, оставшееся от многочисленных языческих жертвоприношений, частично шло 

для всенародных угощений при храмах, частично продавалось по дешевой цене на 

рынках. Поэтому вопрос о дозволенности вкушать такую пищу был важным для хри-

стиан.  



 69 

Права и обязанности апостола (глава 9) 
 

Ради успеха дела проповеди и в пример жизни в христианской 

свободе апостол Павел указывает на необходимость самоотречения, от-

каза даже от дозволенного проповеднику и в пример этого поставляет 

самого себя. Выше он сказал, что отказывается навсегда от мяса (8,13), 

а теперь упоминает и другие подвиги. Как и прочие апостолы, он мог 

бы иметь спутницей «сестру-жену» (9,5),1 мог бы не работать своими 

руками (9,4-15), но от всех этих привилегий апостол отказывается, что-

бы не давать повода думать, будто он проповедует из корыстолюбивых 

побуждений. Следовательно, если он воздерживается даже от дозволен-

ного, то тем более коринфяне должны воздерживаться от недозволенно-

го, идоложертвенного. Вот эта добровольная жертва ради Бога есть ис-

тинная похвала апостола. 

Основную обязанность пастыря – обязанность благовествовать – 

апостол выражает так: «Ибо если я благовествую, то нечем мне хва-

литься, потому что это необходимая обязанность моя, и горе мне, если я 

не благовествую» (9,16).  

Для пастыря – благовестие не личное дело, избираемое по жела-

нию, добровольно, но есть исполнение вверенного ему служения, ис-

полнение воли Божией. Поэтому, если пастырь благовествует, в этом 

ему нет награды, ибо это есть долг. Если же пастырь пренебрегает этим 

служением, не благовествует, то «горе ему», ибо он тем самым проти-

вится Богу. 

Ради благовествования Евангелия апостол Павел не только отка-

зался от всех вознаграждений за свой труд, но, «будучи свободен от 

всех», он «всем поработил себя» (9,19). Не придавая нравственного 

значения иудейским обычаям, апостол, чтобы не оттолкнуть иудеев, 

придерживался их обычаев 9,20). Так, он обрезал Тимофея в Ликаонии, 

ходил в синагоги по субботам, в Иерусалиме исполнил обет очищения 

(Деяния, 21,18-26). По этому же принципу поступал он и с язычника-

ми,2 и с немощными в вере в уверенности, что все это угодно Богу, есть 

исполнение заповеди о любви к ближним ради спасения их (9,20-23).  

В своих усилиях ради достижения спасения верующие уподобля-

ются участникам соревнования, которые напрягают все силы, хотя 

увенчиваются лишь победители (9,24). «Все подвижники воздержива-

                                                 
1 Выражение «иметь спутницей сестру-жену» означает не супругу и не сестру по род-

ству, но благочестивую женщину, какие ходили как за Господом, так и за апостола-

ами, доставляли необходимые потребности жизни, чтобы они, будучи свободны, от 

попечений об этом, прилежали одной проповеди (Экумений, цит. по еп. Феофану. 

Указ. соч. С. 318).  
2 Среди язычников апостол «бывал по внешней жизни, как они: ни пищи их не чуждал-

ся, ни других обычаев их не дичился, был, как все. Но сюда не могут входить обычаи, 

означавшие исповедание их веры, каковы, например, жертвы идолам и тому подоб-

ное» (Еп. Феофан. Указ. соч. С. 338).  



 70 

ются от всего» (9,25), что мешает достижению венца тленного, – тем 

более мы должны воздерживаться от всего, что мешает духовному ро-

сту и получению венца нетленного. Этому правилу следовал, прежде 

всего, сам Апостол: «Усмиряю и порабощаю тело мое, – говорит он, – 

дабы, проповедуя другим, самому не остаться недостойным» (9, 27). 

 

Об удалении от идольских жертв (глава 10) 

 

В 10-й главе апостол Павел, продолжая тему 8-й главы, приводит 

ряд соображений и предостерегающих примеров с целью отвратить 

христиан от участия в идольских жертвоприношениях. Вначале он ука-

зывает на ряд ветхозаветных событий, связанных с исходом евреев из 

египетского плена, – событий, бывших прообразами христианских та-

инств (10,1-4): столп облачный, указывающий путь евреям днем, и 

столп огненный, светивший им ночью (Исх.13,21), означал и благодать 

Духа Святого; море, через которое прошли евреи, – купель крещения; 

«крещение в Моисея» означает крещение в Того, Кого он прообразовал, 

т.е. Господа Иисуса Христа;1 жезл Моисея – крест,2 перешедший море 

Израиль прообразует крещаемых, а преследующие египтяне – образ де-

монов; «духовная пища», т.е. манна, которой питались евреи в пустыне, 

есть образ Тела Христова, а «духовное питие», т.е. вода из камня, низ-

веденная Моисеем, есть образ Крови Христовой. Поэтому, если тогда 

Господь строго наказывал за уклонение в идолопоклонство (10,7) и 

блуд (10,8), за непокорность и ропот на Господа (10,9-10), то тем более 

подлежат наказанию за эти грехи христиане (10,6,11). 

Но отказ от старых привычек или восстание против обычаев сво-

ей эпохи часто связано с риском подвергнуть себя различным поноше-

ниям, испытаниям и страданиям. Апостол Павел, утешая братию, гово-

рит, что Бог всегда придет на помощь такому борцу за правду Божию: 

«Вас постигло искушение не иное, как человеческое; и верен Бог, Кото-

рый не попустит вам быть искушаемым сверх сил, но при искушении 

даст и облегчение, так чтобы вы могли перенести» (10,13). 

Когда человек сам себя ввергает в искушение, то нередко оно пре-

вышает его силы и подавляет своей тяжестью, ибо тогда человек оказы-

вается один на один с искусителем. Но если Сам Бог искушение попус-

кает, то Он или скоро избавит от него, или даст силы его перенести. 

Чтобы еще яснее показать греховность участия в пиршествах, 

Апостол напоминает коринфянам об истинной жертве Тела и Крови 

Христовой. Приобщение Тела и Крови Христовой (10,16) в евхаристии 

ведет к мистическому единству всех со Христом и друг с другом, тогда 

как участники идольских жертв входят в общение с диаволом, поэтому 

                                                 
1 В раннехристианской, катакомбной живописи Моисей всегда был аллегорией Христа.  
2 На жезл Моисея, как на символ креста, указал Сам Христос (Ин.3,14).  



 71 

апостол Павел и говорит, что «язычники, принося жертвы, приносят бе-

сам, а не Богу» (10,20).1  

Но как же было обходиться с пищей в тогдашних условиях, когда 

многое приходилось покупать на рынке, где иногда продавались и 

остатки от посвященного идолам? Апостол отвечает: Все вкушайте, не 

рассуждая и не исследуя, пока вам не объявят, что «это идоложертвен-

ное – тогда не ешьте ради того, кто объявил. Апостол указывает на 

необходимость разумного пользования принципом христианской свобо-

ды: «Все мне позволительно, но не все полезно; все мне позволительно, 

но не все назидает» (10, 23). 

Этот принцип освобождает сознание христианина от страха перед 

идолами – бездушными истуканами. Однако христианин должен посту-

пать не только по свободе, но и по любви. Поэтому христианская сво-

бода ограничивается «полезностью» и «назиданием» другого (10,23). 

Держаться принципа свободы не «полезно» тогда, когда, вкушая идоло-

жертвенное, становишься участником бесовских жертв, что гибельно 

для души. Не «назидает» же свобода тогда, когда, поступая по ней, со-

блазняешь брата или даешь повод к унижению христианской веры. Бо-

лее универсальным является другой, указанный апостолом, принцип: 

«Итак, едите ли, пьете ли, или иное что делаете, все делайте в славу 

Божию» (10,31). 

 

О поведении в Церкви мужчин и женщин (11,1–16) 

 

Принцип христианской свободы, которым неразумно руководство-

вались коринфские христиане, приводил ко многим неустройствами и 

нарушениям благочиния на христианских собраниях. В решении таких 

практических вопросов апостол Павел обращает внимание на необхо-

димость руководствоваться Преданием Церкви. Вначале он похваляет 

коринфян за верное хранение Предания: «Хвалю вас, братие, что вы все 

мое помните и держите предания, как я передал вам» (11,2).  

Однако не все держались заветов апостола Павла и не все следо-

вали Преданию. Поэтому апостол указывает на ряд вопросов внешнего 

поведения в Церкви некоторых коринфских христиан, в которых они 

подражали язычникам: отращивали длинные волосы (мужчины), а 

женщины ходили с непокрытой головой в знак свободы нравов.2 Такое 

подражание моде было совсем неполезно христианской общине, так как 

                                                 
1 «Идол все же остается ничем; но бес не ничто, а богопротивное существо. Он научил 

этим жертвам, он и принимает их, ему и угождают принимающие их и вкушающие от 

них. Трапеза от жертв идольских есть настоящая бесовская трапеза, несмотря на то, 

что идол ничто и мясо жертвенное остается тем же, чем было» (Еп. Феофан. Указ. 

соч. С. 371).  
2 В языческом Коринфе времен апостола Павла такие женщины, ведущие свободный, 

независимый в нравственном отношении образ жизни, назывались «гетерами», от 

греч. слова () – подруга, любовница. 



 72 

соблазняло многих. Апостол дает твердое основание для решения это-

го, казалось бы, маловажного вопроса, исходя из общего принципа 

иерархической подчиненности в Церкви: «Всякому мужу глава Хри-

стос, жене глава – муж, а Христу глава – Бог» (11,3). Христос, как глава 

тела Церкви, есть глава не только мужа, но и жены, но жены через му-

жа. Как в физическом теле одни органы связаны с главой более непо-

средственно, другие менее, так и в теле Церкви: священство прямо от-

носится ко Христу, другие имеют нужду в священстве. Так и в союзе 

семейном: муж прямее относится ко Христу, чем жена; последняя отно-

сится к Нему некоторым образом через мужа. Следовательно, и внешне 

должны быть знаки отличия: одному власти, другой – подчиненности 

(по порядку творения и как виновнице грехопадения). 

В обычай хорошего нрава вошло жене покрывать голову в знак 

власти над ней мужа, и «для Ангелов» (11,10),1 а мужу быть непокры-

тым, в знак того, что он есть «образ и слава Божия» (11,7). Если же эти 

нормы нарушаются, то оба погрешают против благочиния и преступают 

заповедь Божию.  

Впрочем, иерархичность отношений между мужем и женой не 

противоречит равенству их в человеческих правах и достоинстве перед 

Богом. Во Христе Иисусе «нет ни мужеского пола, ни женского» (Гала-

там 3,28) самого по себе, и «ни муж без жены, ни жена без мужа, в Гос-

поде» (11,11). Следовательно, сочетавшись «в Господе», т. е. в таинстве 

брака, оба супруга и должны вместе приближаться к Богу.  

Апостол сравнивает покров головы жены с волосами: как волосы 

у жены есть слава ее, данная от Бога, так она должна приложить и от 

своего произволения для славы Божией, – держаться хорошего обычая 

покрывать голову (10,13-16).  

 

Обличение беспорядков на «Трапезах Господних» (11,17–4) 

 

Обличив коринфских христиан за вкушение идоложертвенного и 

некоторые беспорядки внешнего поведения мужчин и женщин, апостол 

переходит теперь к искоренению более важного беспорядка в христиан-

ском церковном собрании, а именно: поведению на «вечерях Господ-

них», так называемых «вечерях любви» – агапах, (от  – любовь, 

братская трапеза), которые совершались после евхаристии. Это были не 

простые трапезы, но «Господни», как бы продолжение Тайной вечери, 

                                                 
1 Апостол Павел имеет ввиду общее раввинское толкование. Быт. 2, согласно которому, 

падение ангелов объясняется преступной любовью их к земным женщинам. Поэтому 

иудеи (и магометане) не позволяют своим женам появляться в публичных местах с 

непокрытой головой из опасения, чтобы злые духи не нанесли им вреда. Другое мне-

ние таково, что неприлично одетые женщины могли соблазнять «ангелов» – предсто-

ятелей церквей или просто юношей и заставлять добрых Ангелов со скорбью уда-

ляться от участия в общецерковных молитвах. (См. Фаррар. Жизнь и труды святого 

апостола Павла. – СПб.,1887, Прилож. IV. С.824; Еп.Феофан. Указ.соч. С.401) 



 73 

подобно тому, как еврейская пасхальная трапеза продолжалась и после 

вкушения пасхального Агнца. Все принесенное на эти «вечери любви» 

принадлежало уже не принесшему, а было «Господним», поэтому хри-

стиане не должны были спешить есть каждый свое приношение, так что 

один упивался, а другой оставался голодным. Такое неблагочестивое 

поведение на этих трапезах означало пренебрежение к дому Господню, 

а также к бедным. Непосредственно установление евхаристии апостол 

Павел излагает в следующих словах: «Ибо я от Самого Господа принял 

то, что и вам передал, что Господь Иисус в ту ночь, в которую предан, 

был, взял хлеб, возблагодарив, преломил и сказал: – приимите, ядите, 

сие есть Тело Мое, за вас ломимое; сие1 творите в Мое воспоминание. 

Также и чашу после вечери и сказал: сия чаша есть Новый Завет в Моей 

Крови; сие творите, когда только будете пить, в Мое воспоминание» 

(11, 23-25).  

Слова таинства апостол привел для того, чтобы показать, что бес-

порядки на трапезе Господней есть пренебрежение самим таинством и 

грех против Тела и Крови Господней: «кто будет есть хлеб сей или пить 

чашу Господню недостойно, виновен будет против Тела и Крови Гос-

подней» (11,27). 

Для достойного принятия Причастия необходима глубокая испо-

ведь: «Да испытывает же себя человек» (11,28), да «судит сам себя» 

(11,31), а потом «пусть ест от хлеба сего и пьет из чаши сей» (11,28). 

«Как тогда пронзавшие Господа пронзили не для того, чтобы пить, но 

чтобы пролить Кровь Его, так поступает и тот, кто приобщается недо-

стойно» (святитель Иоанн Златоуст). «Ибо кто ест и пьет недостойно, 

тот ест и пьет осуждение себе, не рассуждая о Теле Господнем» (11,29). 

То, что дано «во оставление грехов», может стать умножением их, если 

не будет человек «рассуждать о Теле Господнем», т.е. не будет прини-

мать во внимание величие Дара Христова. «Осуждение» от Бога за грех 

небрежения таинством ведет к частым болезням, и даже смерти (11,30). 

Однако лучше быть наказанным от Господа, «чтобы не быть осужден-

ными с миром» (11,32), потому что временные наказания и страдания 

освобождают от грехов и вечных мук и наказания вместе с миром. 

 

4. О благодатных дарах Святого Духа (12-14-я главы) 
 

4.1. Богатство харизматических даров древней Церкви (12-я глава) 

 

В первенствующей Церкви с особой силой и обилием проявлялись 

дары Святого Духа, так называемые «харизмы» ( – благодать), что 

служило к утверждению истины христианства. Дары эти различны: дар 

                                                 
1 «Сие», т е. подлинно то же самое, что было Господом совершено в ту ночь, а именно: 

преподание под вином хлеба и подлинного Тела и Крови Господней. «Возблагода-

рив» –  от  – благодарение, Евхаристия. 



 74 

мудрости, знания, дар веры, исцелений, чудотворений, пророчества, дар 

различения духов, – Апостол называет 9 даров (12,8-10). Но эти даро-

вания имели не все и не в равной мере, что вело к зависти или скорби 

одних и превозношению других. Чтобы прекратить эти беспорядки, 

апостол и изъясняет в 12-14 главах значение благодатных даров для 

Церкви и объясняет, как правильно ими пользоваться. 

Между этими дарами был особый дар Духа («роды языков» -  

) – дар говорить языками, так называемая «глоссалалия» 

(12,10) ( – язык, речь и  – лепетать, болтать, говорить не-

понятно).1 Человек начинал говорить на ранее неизвестном ему языке и 

сам он не всегда мог изъяснить сказанное. Поэтому иным давался дар 

«истолкования языков»(12,10),   т.е. перевода его на 

свой, родной язык. Особенностью этого дара было также то, что им 

владели и язычники. Апостол дает указание, как узнать, Духом ли Бо-

жиим говорит человек или в нем говорит бес: «никто, говорящий Духом 

Святым, не произносит анафемы на Иисуса, и никто не может назвать 

Иисуса Господом, как только Духом Святым» (12,3).2 

«Назвать» Иисуса Господом могли даже бесы (Мк.1,24). Люди мо-

гут также лицемерно или неосознанно называть Господа, но исповедо-

вать Его сердцем, признавать Его своим Богом, подчиняя Ему свою во-

лю, могут только вдохновляемые Святым Духом. 

Апостол Павел указывает, что все дары исходят от Одного и Того 

же Духа Святого (12,4-6),3 поэтому все равночестны и равнополезны и 

никто среди обладающих ими не должны превозноситься или огорчать-

ся. Он уподобляет всех христиан с их различными дарованиями, т.е. 

Церковь, членам единого Тела Христа (12,12); как едино Тело Христо-

во, хотя состоит из многих членов, так и Церковь едина, хотя состоит из 

множества верующих, своих живых членов. «Ибо все мы одним Духом 

крестились в одно тело» (12,13). И не только крестились, т.е. духовно 

родились одним Духом, но и «все напоены одним Духом» в таинстве 

миропомазания (12, 13), составляя из многих индивидов единое духов-

ное и таинственное, многоипостасное тело Церкви с единым главою 

                                                 
1 Обычно дар языков у коринфян отожествляют с тем даром, который впервые про-

явился в день Пятидесятницы (Деяния, 2, 4-11). Но далеко не все толковники придер-

живаются такого мнения. Древние отмечают неясность, трудность истолкования это-

го таинственного явления, а новые считают эти два явления совершенно различными 

по природе и внешнему выражению. См. у М. Фивейского, Духовные дарования в 

первоначальной христианской Церкви. – М., 1907.  
2 По толкованию святителя Иоанна Златоуста, этой цели служил также дар «различения 

духов», т.е. «знания того, кто духовен (Духом Святым исполнен), и кто не духовный 

(от себя только говорит), кто пророк, а кто обманщик» (Еп. Феофан. Указ. соч. С.447). 
3 Одни и те же дары Святого Духа апостол назвал и дарованиями, и служениями, и дей-

ствиями. «Дарованиями», – потому что даруются от щедрот Божиих; «служениями», 

– т. к. назначаются на служение другим; «действиями», т.к. они приемлют действен-

ность от Божественного естества» (Еп. Феофан, цит. соч., С. 441).  



 75 

Христом. «И вы – тело Христово, а порознь члены» (12, 27).1 Тот же 

Дух Святый поставляет и иерархию в Церкви: «И иных Бог поставил в 

Церкви, во-первых, апостолами, во-вторых, пророками, в-третьих, учи-

телями» (12,28). 

Богопоставляемость пастырей Церкви достигается, строгой пре-

емственностью церковной иерархии от Христа через апостолов. «Апо-

столы» это не только двенадцать, но и семьдесят, и их преемники, в 

числе которых был и сам апостол Павел, а потом поставляемые ими 

епископы. «Пророки» – это было особое, характерное для древней 

Церкви, служение. Оно выражалось в произношении Духом Божиим 

молитв, назидательных проповедений со знанием тайн Святого Писа-

ния, тайн будущего и тайн человеческого сердца. «Учители» учили о 

тайнах слова Божия. Все они тоже получили харизмы от Бога (12,28). 

 

4.2. Дар любви (13-я глава) 

Чтобы ещё больше примирить христиан, апостол Павел после то-

го, как указал на равную полезность всех духовных дарований в Церк-

ви, указывает на существование особого дара Духа, превосходнейшего 

над всеми, – дара любви.2 Имеющий дар любви, не имея никакого иного 

харизматического дара, оказывается выше и совершеннее всех, потому 

что любовь есть «совокупность совершенств» (Кол. 3,14). У кого же ее 

нет, тому нет пользы ни от какого дара, он ниже всех. Апостол назвал 

любовь «путем превосходнейшим» (12,31) потому что это наиудобней-

ший, открытый для всех путь к совершенству.  

Апостол показывает вначале превосходство любви над дарами 

языков, пророчества, знания, над верой и милосердием, причем берет 

их в экстремальном значении: 

«Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви 

не имею, то я – медь звенящая или кимвал звучащий. Если имею дар 

пророчества, и знаю все тайны, и имею всякое познание и всю веру, так 

что могу и горы переставлять, а не имею любви, то я ничто. А если я 

раздам все имение мое и отдам тело мое на сожжение, а любви не 

имею, нет мне в том никакой пользы» (13,1-3). 

Говорить «языками человеческими» означает владеть языками 

всех народов мира. Не довольствуясь этим, апостол прибавил: «и ан-

гельскими», т.е. неким мысленным языком, на котором ангелы песно-

словят Бога; но без любви и этот дар – пустой звук.  

                                                 
1 На этом учении апостола Павла о Церкви как едином, освященном Святым Духом те-

ле Христа составлен 9-й член Символа веры и установлен догмат о единстве, святости 

и соборности вселенской Церкви. 
2 В этом возвышенном гимне любви речь идет об особом виде ее, терминологически 

неотличимом в русском языке от обычной, проявляющейся в семейной, обществен-

ной жизни и даже в животном мире, которая по-гречески выражается словом . 

Речь же у апостола Павла здесь  – любви возвышенной, и жертвенной, кото-

рая нисходит от Бога, Который и Сам есть Любовь (1 Ин. 4,16) –    . 



 76 

Дар пророчества, как ведения сокровеннейших тайн Божиих, дар 

веры, могущей переставлять горы, – эти дары, обнаруживающиеся 

внешним образом, еще не удостоверяют о высоте духовной жизни и мо-

гут быть преподаны Богом с особой целью, а потому сами по себе, без 

любви они ничто. Также и величайшие подвиги: раздаяние всего иму-

щества, предание всего себя в жертву Богу вплоть до сожжения без 

любви не имеют никакой цены перед Богом. Потому что Бог смотрит не 

только на дело человека, но и на сердце его и по нему оценивает дела 

его, цена же дел – вся в любви. Златоуст добавляет, что «если мы поло-

жим душу свою даже за Бога, и не просто положим, но будем сожжены, 

то и тогда не будет нам никакой пользы, если мы не любим ближнего».  

Далее апостол изображает самые проявления любви: «Любовь 

долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозно-

сится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, 

не мыслит зла, не радуется неправде, а сорадуется истине, все покрыва-

ет, всему верит, всего надеется, все переносит» (13,4-7). 

Начинает он с самого драгоценного ее проявления: «любовь дол-

готерпит». Долготерпение – это несокрушимое оружие христианина, 

которым он преодолевает все превратности жизни. Это неподвижный 

камень и якорь спасения среди испытаний житейского моря. «Любовь... 

милосердствует», т.е. от других терпит всяческие неприятности, сама 

же никому не причиняет скорби, наоборот, и чужие скорби считает сво-

ими, сочувствует им и старается всячески облегчать их. «Любовь... не 

завидует», потому что это противно ее природе, ее существу. Любовь 

всегда ищет блага другому, а не себе. «Любовь... не превозносится, не 

гордится», – как мать, ухаживая за детьми, сколько бы ни трудилась, 

никогда не превозносится своими трудами, но исполняет их, как долг, 

так поступает и любящий. «Не ищет своего», потому что любовь в том 

и состоит, чтобы творить благо другому. «Сорадуется истине», потому 

что сама есть от Истины, от Бога. «Всему верит», т. е. что бы ни сказал 

любимый, она ко всему относится с доверием, потому что сама чиста от 

неправды и не видит ее в другом. «Все переносит»: все труды доброде-

лания с любовью можно исполнить и все трудное можно преодолеть.  

Превосходство любви так же открывается в том, что она постоян-

на и вечна: «Любовь никогда не перестает, хотя и пророчества прекра-

тятся, и языки умолкнут, и знание упразднится» (13,8). 

Ибо все наши добродетели, – как способности младенца (13,11): с 

возрастом одни совершенствуются, а другие исчезают. Знание, которым 

мы гордимся – это знание «отчасти», видение «как бы через тусклое 

стекло, гадательно» (12,12), но в будущем мы увидим «лицом к лицу»; в 

будущей жизни вера и надежда прекратятся, так как вера перейдет в со-

зерцание, а надежда – в обладание, только любовь останется любовью и 

никогда не прекратится.  



 77 

4.3. Дар пророчества и дар языков (14-я глава) 

В 12-й и 13-й главах апостол Павел показал общее значение глав-

ных благодатных даров, среди которых самый желанный и спаситель-

ный – дар Любви. Но коринфяне высоко ценили внешнюю мудрость и 

превозносили дар языков. Поэтому в 14-й главе апостол определяет 

сравнительное значение дара пророчества и дара языков. Первый стих: 

«достигайте любви: ревнуйте о дарах духовных, особенно же о том, 

чтобы пророчествовать» является основным, руководящим принципом: 

надо достигать любви, и она подскажет, что данной церкви необходи-

мее: пророчествовать или говорить на непонятном языке. Ясно, что дар 

языков, как чисто внешний дар, менее важен, чем дар пророчества, по-

тому что он, хотя и был хвалой и славословием Бога, но не назидал 

Церкви (14,2-12) «А потому, говорящий на незнакомом языке, молись о 

даре истолкования» (14,13). 

Апостол Павел больше всех имел дар языков, но не пользовался 

без нужды, а всегда изъяснял сказанное пророчествами. Но у тех наро-

дов, где он проходил, он пользовался этим даром для дела проповеди 

(14,18-19). Молиться надо на понятном языке, чтобы вся Церковь могла 

участвовать в молитве: «в Церкви хочу лучше пять слов сказать умом 

моим, чтобы и других наставить, нежели тьму слов на незнакомом язы-

ке» (14,19). 

Значит, несколько слов, сказанные с глубоким пониманием ска-

занного, ценнее тьмы слов без участия ума и сердца.  

Апостол предостерегает верующих, восхищавшихся даром язы-

ков, чтобы они не уподоблялись детям, которые удивляются и изумля-

ются при виде вещей малых по значению, но блестящих на вид, и не 

замечают вещей действительно ценных. «Братия; не будьте дети умом, 

на злое будьте младенцы, а по уму совершеннолетни» (14,20). 

Поэтому он советует в Церкви пользоваться даром языка лишь в 

исключительных случаях, если есть возможность изъяснить его, так как 

общая и главная цель – это назидание (14,26). При этом если во время 

проповеди одного будет откровение и кому-нибудь другому, то первый 

пусть выскажется, а потом молчит (14,30-31). Заключается глава призы-

вом апостола ревновать о даре пророческом, но не запрещать и тем, кто 

имеет дар языков. Только все должно быть «благопристойно и чинно» 

(14,40), «потому что Бог не есть Бог неустройства, но мира» (14,33). 

 

5. Учение о воскресении мертвых (15-я глава) 
 

5.1. Несомненность факта воскресения Христа (15, 1-11) 

 

В Коринфе были сомневающиеся в истине воскресения мертвых.  

Если среди иудеев не все признавали это учение истинным (сад-

дукеи), то язычники вообще не верили в бессмертие своих душ, хотя 



 78 

философы – идеалисты и учили о душе как о бессмертном начале.1 По-

этому апостол Павел приводит ряд аргументов, особенно факт воскре-

сения Иисуса Христа, указывает на связь воскресения с другими исти-

нами христианства, что должно было расположить коринфян принять 

веру в воскресение мертвых. Сама христианская вера, все Евангелие 

основано на проповеди учения о том, что Христос умер за грехи наши, 

согласно предсказаниям пророков, и воскрес в третий день, явившись 

многим свидетелям, в том числе и самому апостолу Павлу (15,1-8).  

Апостол Павел говорит, что Христос умер так, как об этом возве-

щало Писание (15,3): у пророка Исаии сказано: «Он изъявлен был за 

грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание мира нашего было 

на Нем, и ранами Его мы исцелились» (53,5). Он воскрес «по Писа-

нию»: «Ибо Ты не оставишь души Моей в аде и не дашь святому Твое-

му увидеть тление» (Пс.15,10). 

Особое внимание апостол останавливает на недавних событиях 

явления Христа по воскресении очевидцам, многие из которых еще бы-

ли живы. Апостол указывает пять явлений Христа: Петру (Лк.24,34), 

потом 12-ти апостолам,2 потом более 500 братиям, затем апостолу Иа-

кову и, наконец, всем апостолам (от семидесяти). А чтобы кто не поду-

мал, что апостол говорит только с чужих слов, он напоминает о явлении 

Христа себе самому, причем называет себя «извергом», буквально вы-

кидышем (от греческого  – выкидыш, недоносок), т.е. до-

стойным быть изверженным из Церкви за бесчеловечное преследование 

ее до своего обращения (15,5-8). То обстоятельство, что тот, кто ранее 

гнал Церковь, а теперь проповедует, проповедует веру, основанием ко-

торой является воскресение Христово, является поразительным удосто-

верением истинности этого учения. Воскресение Христово должно 

быть признано непреложным фактом.  

 

5.2. Вера в воскресение мертвых (15,12–34) 

 

Доказав истину воскресения Христа многими примерами, апостол 

призывает признать истину всеобщего воскресения (15,12). Не верить в 

воскресение мертвых, значит, не верить и в воскресение Христово 

(15,13), значит и христианства, как религии воскресения – нет. А если 

признать, что Христос воскрес, но мертвые не воскреснут, то спраши-

вается, зачем и воскресал Христос? Если нет воскресения мертвых, то и 

Христос не воскрес, а значит вера христианская тщетна, напрасна: «Ес-

                                                 
1 Языческому культу присущ элемент древних верований в бессмертие душ и воскресе-

ние мертвых, но язычники сознательно противились принять благовестие о воскресе-

нии (Деяния, 17,18,32). 
2 В Евангелии говорятся о явлении «одиннадцати» (Мк.16,14; 20,24), потому что до 

Вознесения вместо отпадшего Иуды не был никто избран. Ни о явлении 500 братиям, 

ни о явлении апостола Иакову в Евангелии не указано.  



 79 

ли Христос не воскрес, то и проповедь наша тщетна, и тщетна и вера 

наша» (15,14). 

Кроме того, если не признать воскресения Христа, то все дело 

проповеди апостолов оказывается лживым, рушится учение о восста-

новлении падшей в грех человеческой природы, учение о победе Хри-

ста над смертью, т.е. рушится все здание новозаветного Христова уче-

ния (15,12-19). Тогда и «крестятся для мертвых (15,29), т.е. крещение не 

возрождает в жизнь вечную.1 

«Но Христос воскресл из мертвых, первенец из умерших» (15,20), 

– чему апостол показал ранее стольких свидетелей. Да Он и должен был 

воскреснуть, чтобы Своим воскресением положить начало всеобщему 

воскресению, потому что «как смерть вошла в мир через человека, так 

через человека Христа воскресение мертвых. Как в Адаме все умирает, 

так во Христе все оживут (15,21-22).2 Через Адама все впали в смерть, а 

через родоначальника новой жизни все получили способность восстать 

из смерти в жизнь. Сила воскресения Христа так велика, что из Него 

исходит жизнь для всех, как и грех Адама был так велик, что все его 

потомки подверглись его наказанию – смерти.  

«Каждый в своем порядке (воскреснет): первенец Христос, потом 

Христовы, в пришествие Его» (15,23). Христос действительно есть 

Первенец из умерших, воскресший силой Божества. Потом должны 

воскреснуть «Христовы», – не в том смысле, что те, кто не были Хри-

стовы, не воскреснут, а в том, что Христовы воскреснут для вечной 

блаженной жизни с Ним. По учению Спасителя и апостолов, все вос-

креснут в пришествие Христа, как верующие, так и неверующие, но не 

все вкусят блаженной жизни. Но те, которые в земной жизни чаяли 

Христа, вознаграждаются и в воскресении встретить Его первыми. Все 

оживут для суда, а по суде приимут участь, какую кто заслужит («каж-

дый в своем порядке»), а потом – конец (15,24). Воскресением и по-

следним судом Божиим полагается конец благодатному царству Христа, 

в котором члены Церкви имели все благодатные средства ко спасению. 

Наступит «невечернее», т.е. нескончаемое Царство славы для оправдан-

ных и спасенных, а противники веры будут преданы осуждению. Окон-

чательно разрушится также власть виновника зла греха – сатаны. И са-

ма смерть упразднится, потому что не будет уже виновника ее, диавола: 

«Последний же враг истребится – смерть» (15,26). Когда все это совер-

шится, тогда «будет Бог все во всем» (15,28).  

 

                                                 
1 Маркиониты, еретики II века, буквально понимали слова апостола Павла и крестили 

некрещенных мертвецов, а на вопросы к ним отвечал кто-либо живой. 
2 Если тело наше есть член Христов, а Христос воскрес, то и тело, без сомнения, после-

дует за своей главою (Златоуст).  



 80 

5 3. Образ воскресения (15,35-58) 

«Но скажет кто-нибудь: как воскреснут мертвые? И в каком теле 

воскреснут?» (15,35). Таков вопрос часто задается неверующими, же-

лающими озадачить верующих, полагая, что на него нечего ответить. 

Но апостол этот вопрос делает доказательством воскресения: «Безрас-

судный? То, что ты сеешь, не оживет, если не умрет» (15, 36). По отно-

шению к исходному зерну колос есть то же зерно, но более богатое и 

благолепное. Так и воскресшее тело явится в новом качестве: «сеется 

тело душевное, восстанет тело духовное» (15,44). Как при посеве зерна 

плод соответствует исходному, родоначальному зерну, так и у людей: 

происшедшие от первого Адама имеют тело душевное, а будущую 

жизнь и духовное тело они получат от нового Адама, Христа. Жизне-

творящей силой прорастания и воскресения является Бог, все премудро 

устроивший и сохраняющий всякое Свое творение.  

«Говорю вам тайну: не все мы умрем, но все изменимся; Вдруг, во 

мгновение ока, при последней трубе; ибо вострубит и мертвые вос-

креснут первые, а мы изменимся» (15,51-52).  

Здесь апостол дает образ будущего воскресения мертвых и преоб-

ражения живых. Но «плоть и кровь Царства Божия не наследуют» 

(15,50). Речь идет здесь о тех, которые хотя л приняли крещение, и об-

новились духом, но не стали вполне духовны, не освободились от 

свойств и немощей плотской природы. Для того чтобы ожить духом и 

войти в царство славы, надо умереть «плотию и кровию». Естественная 

смерть промыслительно способствует этой цели – изменить плотских 

людей так, чтобы они могли войти в Царство Божие.  

Те же, которые будут жить во время самого пришествия Христова, 

изменятся мгновенно, как только раздастся труба Архангела.1 Тогда 

тленное тело преобразится в нетленное и бессмертное. «Когда же тлен-

ное сие облечется в нетление и смертное сие облечется в бессмертное, 

тогда сбудется слово написанное: «поглощена смерть победою» (15,54 

см. Ис. 25,8), т.е. тогда будет одержана победа над самой смертью. 

Смерть представляется под образом ядовитого змия, который жалом 

своим  грехом убивает людей (15,56). Вместе с тем уничтожится и 

средство обнаружения и пресечения греха – закон, потому что тогда 

«приведется правда вечная» (Дан. 9,24). Эту мысль о прекращении за-

кона апостол, может быть, высказал в связи с тем, что иудеи говорили о 

вечности закона. 

Победа над грехом, диаволом и смертью совершится в конце вре-

мен, но она уже началась с пришествием Спасителя и совершается в 

нашей духовной борьбе с грехом, по мере преуспеяния в святости жиз-

ни. 

                                                 
1 Труба архангела есть символ, видимый знак действия силы Божиеи. В Ветхом Завете 

гласом трубы объявляли начало великих событий: праздников, торжеств, начало вой-

ны и др.  



 81 

6. Заключение (16-я глава) 
 

В заключение послания апостол Павел дает свои последние рас-

поряжения относительно сбора милостыни «для святых», т.е. верующих 

в Иерусалиме. Апостол находился в Ефесе, откуда и писал это послание 

(16,8), и надеялся там пробыть до Пятидесятницы, намереваясь затем 

прийти в Коринф через Македонию (15,5). Как известно, по причине 

возмущения Димитрия среброковача, в Ефесе апостол Павел пробыл 

несколько меньше, и к Пятидесятнице он уже прибыл в Иерусалим (Де-

яния, 20,16). Апостол просит также принять Тимофея, который еще 

раньше был отправлен к коринфянам (1 Коринфянам 4,17) для утвер-

ждения их в вере и для сбора пожертвований (16,10-11).  

Апостол также увещает быть в «повиновении» (16,16) у своих 

наставников (в «повиновении», а не «в почтительности», как в русском 

переводе, потому что греч.  значит повинующийся, по-

слушный, покорный). В конце апостол передает собственноручное при-

ветствие от своих сотрудников с грозным предостережением отлучения 

от Церкви всякого, «кто не любит Господа Иисуса Христа» (16, 22)1 и 

свое благословение.  

                                                 
1 «Маран-афа» с еврейского значит «Господь пришел» и может быть употреблено как 

удостоверение истинности вышесказанного: как верно то, что Господь пришел, так 

верно и то, что не любящий Господа отлучен, не христианин. 



 82 

Вопросы для повторения Первого послания к Коринфянам 
 

I 

1. Что известно о времени и обстоятельствах основания Коринфской   

    Церкви? 

2. Что послужило поводом написания Послания к Коринфянам? 

3. Какая цель Послания? Место и время написания.  

4. Указать главные темы Послания.  

 

II 

1. Как говорит апостол Павел о полноте духовности коринфских христиан?   

    (1,5-8) 

2. В чём состояла причина разделения в Коринфской Церкви? 

3. Чем прежде всего вразумляет и пристыжает апостол коринфян? (1,13-17) 

4. Какую первую причину разделения усматривает апостол? (1,17) 

5. Почему «премудрость слова» может «упразднить крест Христов?» 

6. Что ищут иудеи и еллины в религиозной проповеди и что проповедует 

апостол Павел? (1,22-24) 

7. Какой читается Апостол на Воздвижение Креста? 

8. Что избрал Бог для спасения мира и почему? (1,27-29; 1,21) 

 

III 
1. Какова главная тема проповеди апостола Павла? (2,2) 

2. В чём состояла сила проповеди апостола? (2,4-5) 

3. Какая цель простоты проповеди апостола? (2,5) 

4. Как называется высшая христианская мудрость и почему? Кому она про-

поведуется? (2,6-7) 

5. Каких предметов касается эта мудрость? (2,9-11) 

6. Как разделяются люди по отношению к высшей евангельской мудрости и 

дать им характеристику(3,2,14-3) 

 

IV 

1. Какая роль проповедника в Церкви? (3,5; 4,1) 

2. Какие образы Церкви приводит апостол Павел? (3,9) 

3. На каком основании строят проповедники здание Церкви (3,10-11) 

4. Когда попытается дело «соработника Божия?» (3,12-14) 

5. Что значит: «сам спасется, но как бы из огня?» (3,15) 

6. Как говорит апостол Павел о святости христианина? (3,16-17) 

7. Как апостол Павел относится к оценкам внешним миром своей пропове-

ди? (4,3-5) 

8. Как апостол порицает коринфян за их гордость? (4,8-14) 

9. Какое положение в мире истинных служителей? (4,9-13) 

10. Что значит «последние посланники?» (4,9) 



 83 

V 

1. Какой суд вынес апостол кровосмеснику? (5,1-5) 

2. Как выражена юридическая сторона права апостола? (5,3-4) 

3. Какое еще требование высказано в 5-й главе? (5,9-13) 

4. За что порицает апостол коринфян в 6-й главе? 

5. Чем аргументирует апостол свое постановление? (6,2-3) 

6. Что значит «судить мир, ангелов?» 

7. Что еще обличает апостол в 6-й главе? (6,18) 

8. В чем сила греха блуда? (6,19-20) 

9. Какой принцип лежит в основании решения вопроса о браке? (6,12) 

10. Какой путь жизни принимается апостолом за наилучший? (7,26; 7,40) 

11. Считает ли апостол брак греховным? (7,28) 

12. В чём преимущество безбрачия? (7,18) 

13. Как решается Апостолом вопрос о разводе? (7,10-16) 

14. К чему направлены слова апостола Павла о скоротечности земной жиз-

ни? (7,29-31) 

 

VI 

1. Какой основной принцип в решении вопроса об идоложертвенном? (8,1) 

2. Как оценивается Апостолом человеческое знание? (8,2-3) 

3. Какой пример дает сам апостол Павел в отношении пищи? (8,13) 

4. Указать другие примеры самоотречения апостола Павла и какова его 

цель? (9,4-15) 

5. Какова главная обязаностъ пастыря? (9,16-18) 

6. Как вел себя апостол Павел с разными людьми (9,19-20) 

7. Кого в пример для подражания привел апостол Павел? (9,25) 

8. Какие и с какой целью приведены ветхозаветные события в 10-й главе? 

(10,1-12) 

9. Как и почему говорит апостол Павел об искушении? (10,13) 

10. К чему ведет участие христианина в языческих пиршествах? (10,14-22)  

11. Чем ограничивается христианская свобода? (10,23) 

12. Каким принципом надо руководствоваться во всех наших поступках? 

(10,31) 

13. Как и почему говорит апостол Павел о предании? (11,1) 

14. О каких моментах внешнего поведения женщин говорит апостол? (11,4-

16) 

15. Какие беспорядки порицает апостол на трапезах Господних? (11,17-22) 

16. Привести установительные слова Евхаристии (2,23-26) 

17. Как нужно приступать к причащению? (11,27-31) 

 

VII 

1. Какие харизматические дары были у Коринфян? (12,8-10). Почему о них 

говорит апостол? 

2. Какой признак истинного дарования? (12,3) 

3. Каков источник всех даров? (12,4-6) 



 84 

4. Чему уподобляет апостол Коринфскую Церковь? (12,13-27) 

5. Как говорит апостол о богоустановленности служений? (12,28) 

6. С какими дарованиями сравнивает апостол дар любви? (13,1-4) 

7. В чём выражается любовь? (13,4-7) 

8. В чем еще видно превосходство любви? (13,8-13) 

9. Как характеризует апостол дар пророчества и дар языков? (14,2-17) 

10. Как пользовался апостол Павел даром языков? (14,18-19) 

11. Чему уподобляет апостол тех, кто увлекается внешней стороной дара? 

(14,20) 

12. Для кого суть знамение дар языков, а для кого – дар пророчества и по-

чему? (14,22-26) 

13. Как призывает апостол к порядку и благочинию? (14,27-33) 

 

VIII 

1. В чем состояло Евангелие апостола Павла? (15,1-8) и почему о нем гово-

рит апостол? 

2. Какие места Писания говорят о смерти и воскресении Иисуса Христа? 

(15,3-4) 

3. Какие свидетельства воскресения Христа привел апостол? (15,5-8) 

4. Что следует из допущения, что Христос не воскрес? (15,12-19) 

5. Почему Христу необходимо было воскреснуть? (15,21-22) 

6. Каков порядок воскресения мертвых? (15,23-28) 

7. Чем заканчивается бытие мира? (15,24-28)  

8. Как учит апостол Павел о теле воскресения? (15,35-44) 

9. Каким примером иллюстрирует апостол воскресение? (15,36-38) 

10. Как произойдет воскресение? (15,51-56) 

 



 85 

 

 

ВТОРОЕ ПОСЛАНИЕ К КОРИНФЯНАМ 

 

1. Повод к написанию послания 
 

В Первом послании к коринфянам (16,1-7) апостол Павел сообща-

ет, что намеревается прийти в Коринф «через Македонию» для сбора 

милостыни в пользу палестинских христиан. С этой целью к ним был 

послан ранее Тимофей (1-е Коринфянам 4,17; 16,10). Сам же Апостол 

намеревался пребыть в Ефес до Пятидесятницы (1-е Коринфянам 16,8). 

Но дела у апостола Павла пошли не так, как он предполагал. Воз-

мущение Димитрия среброковача заставило апостола оставить Ефес 

раньше срока, чем нарушились все его планы, о которых он сообщал в 

Первом послании к Коринфянам. Милостыня еще не могла быть собра-

на к его приезду; не было известно, какое впечатление произвел резкий 

тон Послания. Для решения этих вопросов апостол Павел и направил 

Тита в Коринф (2-е Коринфянам 8,16-23). 

Апостол Павел надеялся встретить Тита на его обратном пути из 

Коринфа в Троаде, почему и «не имел покоя духу своему», не найдя его 

здесь (2,13); однако в Македонии, вероятно в Филиппах, апостол Павел 

встретил Тита с утешительными известиями о радушном приеме его в 

Коринфе и о сильном действии Первого послания апостола (7,5-7; 

2,14).1 Общество сильно возревновало исправить все недостатки; него-

довало на кровосмесника, возбудилось усердием в делах благотво-

рительности. Однако меньшинство, возбуждаемое иудействующими 

христианами, роптало на апостола, возводило низкую клевету на него с 

целью подорвать его авторитет и доверие к нему других. Не имея прин-

ципиального повода в чем-либо обвинить апостола, эти люди усилива-

лись придатъ важное значение тому факту, что он несколько раз изме-

нял план своего посещения коринфян (2-е Коринфянам 1,16–18), а через 

это набросить тень непостоянства на его характер и возбудить сомнение 

в верности самого учения апостола Павла. Бескорыстие же, скромность 

и простоту его поведения они хотели перетолковать как доказательство 

его слабости (2-е Коринфянам 10,10). Некоторые не спешили также 

раскаиваться в нечистоте, блудодеянии и других пороках (2-е Коринфя-

нам 12,20-1). Эти обстоятельства и побудили апостола Павла отправить 

новое Послание в Коринф. 

                                                 
1 В Македонии апостол Павел встретился и с другим своим сотрудником – Тимофеем, 

который только еще намеревался отправиться в Коринф. Поэтому в надписании По-

слания апостол упоминает Тимофея. 



 86 

2. Цель написания послания 
 

Итак, целью написания послания было желание апостола Павла 

защитить от несправедливых подозрений свой образ действий и утвер-

дить законность своего апостольства и само существо своего благове-

стия (1–7-е главы); оживить рвение общины к добровольным пожертво-

ваниям для нуждающихся братьев в других общинах (8–9-е главы); дать 

отпор незаслуженным нареканиям иудействующих противников (10–13-

е главы). 

 

3. Время и место написания послания 
 

Послание написано в Македонии, возможно в Филиппах. Время 

написания – вскоре после Первого послания, т.е. осенью 57 года. По-

слание отправлено с Титом. 

 

4. Разделение послания 
 

Послание можно разделить на четыре части. В первой части (1-

2,11) содержатся предварительные замечания и объяснения причин пе-

ремены плана путешествия. Затем, во второй, теоретической части 

(2,12–7,16) апостол Павел, радуясь успеху своего Первого послания, го-

ворит о действенности Слова Божия, излагает преимущества Нового 

Завета и его служителей перед ветхозаветным служением с присоеди-

нением увещаний к терпению в страданиях за веру и к чистоте жизни. 

В третьей, практической, части (8–9-е главы) содержатся наставления о 

сборе милостыни. В четвертой, защитительной, части (10-13-е главы) 

апостол Павел защищает свое апостольское достоинство против лже-

учителей. 

 

1. Предварительные объяснения апостола (1,1-2,11) 
 

1.1. Утешения в скорбях (1,1-11) 

 

Послание начинается обычным приветствием и преподанием бла-

годати и мира от Господа. Апостол Павел благодарит Бога за все те 

скорби, которые ему приходится переносись, потому что по мере скорби 

ради Бога, умножаются Богом и утешения духовные (1,5). Апостолы, 

сами перенося скорби и утешаясь от Бога, своим мужеством и благода-

тью своих молитв были источником утешения для других (1,6-7). Скор-

би, несмотря на свою горечь, несут с собой и духовные утешения от Бо-

га. Кроме того, они удостоверяют истину благовестия и бескорыстия 

проповедника. Апостол Павел не скрывает, что от этих скорбей «не 

надеялся остаться в живых» (1,8), но Бог избавил его «от столь близкой 



 87 

смерти, избавляет, и на Которого надеемся, что и еще избавит» (1,10–

11).1 Но для этого необходимо содействие молитв всей Церкви (1,11). 

 

1.2. Причина перемены плана путешествия (1,12-24) 

 

Апостол Павел, желая защитить искренность своего образа дей-

ствий, приводит в свидетели свою совесть, повелевающую ему посту-

пать прямодушно, по благодати Божией, а не по лукавым расчётам, ко-

торые он называет «плотскою мудростью» (1,12). Апостол объясняет 

изменение плана своего путешествия: вместо того, чтобы идти из Ефеса 

в Коринф по пути в Македонию и обратно (2-е Коринфянам 1,16), о 

чем, вероятно, он сообщал коринфянам до написания Первого посла-

ния, он идет через Македонию (1-е Кор.16,5). Из этого не должно до-

пускать мысли о непостоянстве апостола, будто у него то «да», то «нет» 

и что он действует «по плоти» (1, 17). Его благовестие о Христе всегда 

и везде одно и то же, как неизменен Сам Христос, в Котором всегда 

«да» и «аминь», т.е. неизменная истина. Причиной же перемены плана, 

задержки прихода в Коринф и избрание более длинного пути к ним бы-

ло желание апостола дать время Коринфянам исправиться, самим нака-

зать кровоместника, чтобы не огорчать их строгими мерами апостоль-

ской власти: «щадя вас, я доселе не приходил в Коринф» (1,23). 

 

1.3. Прощение покаявшегося кровосмесника (2,1-11)2 

 

Апостол свидетельствует коринфянам свою уверенность в том, 

что они «верой тверды» (1,25), потому и рассудил дать им возможность 

искоренить зло самим без строгих мер со стороны апостола. Видя же, 

что и коринфяне скорбели о грехе кровосмесника, они, послушав апо-

стола Павла, отлучили его от церковного общения. Апостол теперь про-

сит «лучше уже простить его и утешить, дабы он не был поглощен 

«чрезмерною печалью» (2,7), просит «оказать ему любовь» (2,8) и при-

нять его вновь в церковное общение.  

Апостол предостерегает коринфян от чрезмерной суровости, что-

бы сатана не восторжествовал, доведя христианина до отчаяния, и че-

рез это не отторг его от веры и Церкви: «чтобы не сделал нам ущерба 

сатана, ибо нам не безызвестны его умыслы» (2,11). Сатана пользуется 

как излишней снисходительностью, так и чрезмерной строгостью к со-

грешившим.  

                                                 
1 О какой постигшей апостола Павла опасности идет речь, точно неизвестно.  
2 В современной богословской науке существует мнение, что здесь (2 Кор.2,5) речь 

идет не о кровосмеснике, а о ком-то ином, кто огорчил апостола Павла во время его 

посещения Коринфа (1 Кор.16,5). См.: еп. Кассиан (Безобразов). Христос и первое 

христианское поколение. – М.: ПСТБИ; Русский путь, 2003. С. 206; Новый Завет. – 

Брюссель. С. 464.  



 88 

2. Теоретическая часть послания: 

высота христианского Откровения (2,12-7,16) 
 

2.1. Свойства и действия Откровения (2,12-4,6) 

 

а) Действенность Откровения (2,12-3,6) 

Получив известия от Тита о благоприятных результатах Первого 

послания к Коринфянам (12,12-13), апостол Павел приходит в восторг и 

в воодушевлении восклицает о торжестве благовестия Христова: «бла-

годарение Богу, Который всегда даст нам торжествовать во Христе и 

благоухание познания о Себе распространяет нами во всяком месте. 

Ибо мы – Христово благоухание Богу в спасаемых и в погибающих» 

(2,14-15). 

Апостол сравнивает распространение познания о Христе с благо-

вонием мира, которым в ветхозаветное время помазывали священные 

сосуды, распространявшие аромат по всей скинии (Исх.30,26–30). Так и 

Христос, помазанный Духом Святым, распространяет познание о Себе 

по всей Вселенной. И хотя миро благовонное, но, оказывается, не все 

его воспринимают, – для одних оно «запах живительный на жизнь», а 

для других – «запах смертоносный на смерть» (2,16).1 Благоуханием 

Христовым были также сами апостолы, потому что все их ведение, их 

сила слова и знамения были «от Бога, пред Богом, во Христе» (2,17). 

Слово Божие не нуждается также ни в каких рекомендательных 

письмах, ибо само обладает силой Духа Божия для обращения сердец 

слушающих. Лучшим письмом для апостола была сама Церковь в Ко-

ринфе, основанная им через «служение слова» (3,1-3). 

Такой благоприятный прием послания, его действенность апостол 

Павел приписывает не себе, не своим способностям, но единому Богу, 

действующему через него: «Такую уверенность мы имеем в Боге через 

Христа, не потому, чтобы сами способны были помыслить что от себя, 

как бы от себя, но способность наша от Бога» (3,4-5). 

Как возбуждение истинных и добрых помыслов исходит от Бога, 

так и сами мысли – от Бога; поэтому и проповедуемое слово уже не 

есть слово человеческое, но слово Божие. Бог сделал апостолов способ-

ными к такому служению: «Он (т.е. Бог) дал нам способность быть 

служителями Нового Завета, не буквы, но Духа, потому что буква уби-

вает, а Дух животворит» (3,6). 

                                                 
1 Это выражение заимствовано из обычаев римского триумфа, пленников вели перед 

колесницей победителей, а на улицах воскурялся фимиам. У Капитолийского храма 

пленников отводили в мрачные подвалы, где их предавали смерти. Таким образом, 

приятные благовония для победителей были символом славы, а для несчастных жертв 

– запахом смерти. Так и спасительная весть проповедников Христа для ожес-

точенного пороками языческого мира была приговором гнева и осуждения от Бога.  



 89 

Здесь апостол указывает на само существо новозаветного служе-

ния, которое заключается в возвещении не только буквы Евангелия, но 

его духа, иначе оно не было бы выше ветхозаветного откровения. Еван-

гельское слово только приготовляет к принятию Духа, но само дело 

Евангелия совершает Дух Божий. Служители (апостолы) не только воз-

вещали о Духе, но возлагая руки, совершая таинство, подавали Его. В 

ближайшем значении под «буквой» можно понимать ветхозаветный за-

кон, который лишь «убивал», потому что, обличая грех, возвещая о 

наказании, не давал силы избавиться от греха.  

Но сказанное относится и к христианству, которое тоже заключе-

но все в слова.  

«Можно знать на память и понимать весь Новый Завет и не иметь 

Духа... можно строго исполнять все чины церковные и не иметь Духа 

оживляющего, или не иметь жизни духовной... И тут буква убивает. 

Буква, форма одну цену имеет; и когда нет при них Духа, они ничто... 

Без веры и таинств Он не приходит, но и они могут быть исправляемы 

лишь по форме, без проявления внутренней силы», т.е. Духа.1 

 

б) Превосходство новозаветного служения перед ветхозаветным           

     (3,7-4,6) 

Особое величие Нового Завета видно при сравнении его служите-

лей со служителями Ветхого Завета в лице Боговидца Моисея: 

«Если служение смертоносным буквам... было так славно, что сы-

ны Израилевы не могли смотреть на лицо Моисеево по причине славы 

лица его преходящей, то не гораздо ли более должно быть славно слу-

жение Духа?» (3,7-8). 

Слава Моисея, как ни поразительна, ярка, видима, однако была 

«преходящая», т.е. его лицо сияло по временам, когда он сходил с Си-

найской горы после получения скрижалей Завета (Исх.34,28–35). Слава 

же служителей Нового Завета, хотя невидимая, но духовная, непрехо-

дящая и животворящая. Как служение жизни выше служения смерти 

(«служение смертоносным буквам» (3,7), так и слава сего служения 

выше ветхозаветной славы, хотя и сокрыта за внешним уничижением 

служителей. Слава закона даже и не есть слава, если сравнить её со 

славой Евангелия (3,10). Блаженный Феодорит говорит: «Свет от све-

тильника, хотя ночью и кажется весьма сильным, однако же среди по-

лудня делается неприметным и не почитается даже светом».2 

Служители Нового Завета действуют с большим дерзновением, 

чем Моисей, «который полагал покрывало на лице свое, чтобы сыны 

Израилевы не взирали на конец преходящего» (3,1З). Моисей вынужден 

был покрывать лице свое, потому что сыны Израилевы не могли смот-

                                                 
1 Свт. Феофан Затворник. Толкование посланий ап. Павла. – М.: Правило веры, 2004. – 

С. 46. 
2 Там же. С. 51. 



 90 

реть на невещественный свет его лица, и это символически указывало 

на будущее прекращение славы самого закона. Кроме того, этот благо-

датный свет был нестерпим для плотских глаз евреев. «Покрывало» 

здесь означает обряд, жертвы, вообще всю внешность Ветхого Завета, 

которая сокрывала, как зерно, славу Христа. Напротив, новозаветные 

проповедники не имеют нужды в покрывале, т.е. им не надо говорить 

прикровенно, символически, в прообразах. Они «действуют с великим 

дерзновением» (3,12), возвещая истину. Но для иудеев «то же покрыва-

ло неверия до ныне остается неснятым при чтении Ветхого Завета; по-

тому что оно снимается Христом» (3,14). Покрывало умственной слепо-

ты остается неснятым у них до тех юр, пока они не уверуют во Христа. 

«Покрывало лежит на сердце их» (3,15), – говорит апостол, потому что 

по причине ожесточения сердца не могут уверовать во Христа.1 

«Господь есть Дух; а где Дух Господень, там свобода» (3,17). 

Апостол этим стихом хочет указать путь к освобождению и снятию по-

крывала с глаз иудеев: уверовав во Христа, приняв благодать Духа, 

можно освободиться от оков закона.2 В Новом Завете с действием Того 

же Духа связано и наше возрастающее преображение: «мы все откры-

тым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в 

тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа» (3,18). 

Что значат эти слова, говорит святитель Иоанн Златоуст: 

«Это яснее было для верующих времен апостольских, когда дей-

ствовали дарования чудес; впрочем, кто имеет очи веры, тому и ныне 

нетрудно уразуметь сие. Как скоро мы крещаемся, то душа наша, очи-

щенная Духом, делается светлее солнца... и в себя принимает луч от 

славы Духа, и от себя отражает луч той же славы».3 

Проповедь апостолов действует неотразимо на неиспорченные 

сердца. Не принимают ее лишь «неверующие», «погибающие»; она за-

крыта» для тех, «у которых бог века сего ослепил умы, что бы для них 

не воссиял свет благовествования о славе Христа» (4,4). «Бог века се-

го», или «князь мира сего», – так назван диавол, имеющий огромную 

власть над людьми. Он пользуется «пристрастием людей к плотской 

жизни, к самоугождению и этим помрачает их ум и ослепляет их духов-

ное зрение, препятствуя увидеть безмерную славу и благость Христа и 

                                                 
1 «Сердце, сжатое неверием, и ум держало в оцепенении, и не давало ему расширить 

кругозора своего умного; когда же отходило неверие, кругозор ума расширялся и все 

представлялось ясным. Подобное нечто и всеми испытывается при чтении Боже-

ственного Писания, хотя не от неверия, а от неподготовленности жизнью к созерца-

нию большего, нежели что представляет буква Писания» (Еп. Феофан. Там же. С. 55). 
2 Нечто подобное происходит и с христианином, принявшим Духа Божия: он делается 

истинно свободным не только от всех земных пристрастий и привязанностей, но и от 

всякого устава, правила и закона. Ранее немощный, приняв Духа, становится «яко лев 

мощный, начинает ходить новыми путями жизни, разломав все формы жизни, какие 

держали его прежде, как в цепях» Еп. Феофан. Там же. С. 56). 
3 Еп. Феофан. Там же. С. 58. 



 91 

уверовать в Него. Апостол сравнивает просвещение сердца светом 

Евангелия с первым днем творения, когда впервые воссиял свет из не-

бытия и тьмы: «Бог, повелевший из тьмы воссиять свету, озарил наши 

сердца, дабы просветить нас познанием славы Божией в лице Иисуса 

Христа» (4,6).  

 

2.2. Сила Божия в немощи человеческой совершается (4,7-5-10) 

 

а) Сила веры – в испытаниях (4,7-15) 

Показав величие новозаветного служения, апостол Павел не скры-

вает и того неславного и даже уничиженного внешнего положения апо-

столов, которым соблазнялись некоторые из новообращенных. Апостол 

показывает высокую цель уничижения: «...чтобы преизбыточная сила 

была приписываема Богу, а не нам» (4,7). То, что апостолы отовсюду 

притесняемы, в отчаянных обстоятельствах, гонимы, низлагаемы (4,8–

9), окружены множеством смертных опасностей, из которых они, одна-

ко выходят живыми и невредимыми, не отчаивающимися даже в самых 

отчаянных обстоятельствах, заставляет всякого признать очевидность 

действия силы Божией.1 «Всегда носим в теле мертвость Господа Иису-

са, чтобы и жизнь Иисусова открылась в теле нашем» (4,10). «Мерт-

вость Господа» – это могут быть как внутренние скорби – умерщвление 

греху, т.е. духовная брань, так и внешние: повседневные скорби, беды, 

страдания за дело Его. А то, что несмотря на все трудности, мы остаем-

ся живы, есть торжество жизни Иисусовой в нас. Причастия жизни 

Христовой нельзя достичь иным путем, кроме спострадания Ему. По-

ложив начало этому в крещении, затем через несение своего жизненно-

го креста, прививаемся живоносному древу страданий и смерти Его. 

Путь Креста – единственный путь к вечной славе со Христом.  

 

б) Упование веры (4, 16-5, 10) 

Христианство полагает цель человеческой жизни не в земной, 

кратковременной, а в жизни будущего века, вечной и блажной. Поэтому 

все злострадания христиане встречают в полной уверенности их пре-

одоления в будущем воскресении и с сознанием их полезности в насто-

ящем: «мы не унываем», что от бесчисленных уничижений, гонений 

разрушается и тлеет внешний наш человек», т.е. плоть с ее потребно-

стями, ибо взамен этого «внутренний» человек, т. е. дух наш, со дня на 

день обновляется» (4,16). Страдания, таким образом, производят двоя-

кое действие: уничижение и «тление» внешнего человека и «обновле-

ние» внутреннего. Скорби жизни за Христа поставляют страждущего в 

тесное благодатное общение с Ним, ибо это и есть соумирание, а значит 

                                                 
1 Апостол как бы так говорит: «Ибо не так была бы видима сила Божия, если бы мы ни-

когда не страдали, нежели теперь, когда мы страдаем и остаемся непобедимыми» 

(святитель Иоанн Златоуст. Цит. соч. С. 69).  



 92 

и совоскресение с Ним, через обновление внутреннего человека. По-

этому «мы и смотрим не на видимое (которое, хотя большей частью 

прискорбно, но временно), но на невидимое (которое сияет вечной сла-

вой Божества): ибо видимое временно, а невидимое вечно» (4,18). Апо-

стол неоднократно призывает христиан «радоваться», «не унывать», не-

смотря на скорби, потому что это «кратковременное наше страдание 

производит в безмерном преизбытке вечную славу» (4,17). 

Проповедники благовестия Христова не только равнодушны к 

временным страданиям, но к тому же сильно желают вообще оставить 

«земной свой дом», эту ветхую «хижину», которая все равно разруша-

ется, чтобы переселиться «в дом нерукотворный, вечный», который 

имеем от Бога на небесах (5,1). Это «небесное жилище», есть будущее 

тело, нетленное и светоносное, в которое облекутся верующие в буду-

щей жизни. Мы и созданы для вечной жизни, и воссозданы Христом, и 

получили дары Духа Святого, как печать на право входа в вечность. От 

того-то и тоскует здесь душа христианина и воздыхает по нему и веч-

ности. «Оттого мы и воздыхаем, желая облечься в небесное наше жи-

лище» (5,2). Но апостол предостерегает от того, чтобы нам, явившись в 

то вожделенное отечество, «и одетыми не оказаться нагими» (5,3),1 т.е. 

без добрых дел, недостойными стать его наследниками. 

Апостол не предпочитает жизни смерть, хотя она и ведет к боль-

шему познанию Христа. Забота его – «облечение в небесное», что 

начинается уже здесь на земле, в процессе духовной жизни: «Не хотим 

совлечься, но облечься, чтобы смертное поглошено было жизнью. На 

сие самое и создал нас Бог, и дал нам залог Духа» (5,4-5). 

Но пока мы в теле, мы удалены от Господа, духовное видим не 

непосредственно, как видели его первые люди до грехопадения, но опо-

средствованно, – очами веры: «ходим верою, а не видением» (5,7). И 

если земному телу предлежит все равно распадение и смерть, то мы 

ревнуем о вечности уже сейчас: «желаем лучше выйти из тела и водво-

риться у Господа» (5,8). История мучеников подтверждает это ревнова-

ние о встрече с Богом. Но так как независимо от времени жизни и смер-

ти нас ожидает суд Христов (5,10), то главное, о чем мы всегда должны 

заботиться, – это благоутождение Богу: «ревностно стараемся, водворя-

ясь ли, выходя ли, быть Ему угодными» (5,9). 

                                                 
1 «Хотя всякий человек облечется в одежду нетления, однако же не все станут причаст-

никами Божеской славы; этих он и называет «нагими» (Блаженный Феодорит // Фео-

фан Затворник. Там же. С. 77). «Облачение», «одеяние» здесь есть образ получения 

нового духовного тела после смерти. Итак, тело – не только жилище души, но и её 

одеяние. 



 93 

2.3. Обязанность христианина по отношению к апостольскому 

благовестию (5,11-7,1) 

 

а) «Кто во Христе, тот новая тварь» (5, 11-6, 2) 

Для лучшего успеха проповеди, а также с тем, чтобы заградить 

уста клеветников, апостол Павел показывает чистоту своей совести и 

верность свою перед Богом (5,11). Во всех свои поступках он движим 

любовью ко Христу: и свои откровения и восхищения, и свою скром-

ность и уничижение он приписывает Богу и переносит все ради Бога 

(5,11-13). Апостол этим побуждает и других в ответной любви ко Хри-

сту и к новой жизни в Боге. Любовь ко Христу появляется у нас тогда, 

когда мы рассуждаем о безмерной любви Его, умершего за всех. Его 

смерть совмещала смерть всех, значит в Нем мы «все умерли» (5,14). 

Умерли в том смысле, что и живя еще здесь на земле, «уже не для себя 

живем, но для Умершего за нас и воскресшего» (5,15), т.е. для Бога. Это 

отвержение себя, взятие креста своего и следование за Христом, по пу-

ти исполнения заповедей Его и есть духовная жизнь, в процессе кото-

рой, рождается новый человек. Поэтому апостол говорит, что «отныне 

никого не знаем по плоти» (5,16), т.е. понимаем человека не как плоть и 

кровь, по «анкетным данным», о рождении, жизни и смерти, а как лич-

ность, возрожденную Христом, ибо «кто во Христе, тот новая тварь; 

древнее прошло, теперь все новое» (5,17). По-новому мы видим и Хри-

ста: прежнее Его уничижение «по плоти», с чем соблазнялись и иудеи, 

и язычники, перестает быть уничижением в нашем сознании, и мы вос-

принимаем Его в вечной славе (5,16). 

«Тварь», т.е. вся земная природа, древне пораженная грехом, стала 

«новой», потому что в жертвенной любви Христовой получила обнов-

ление и примирена с Богом: «Бог во Христе примирил с Собою мир, не 

вменяя людям преступления их, и дал нам слово примирения» (5,19). 

Во Христе, по благодати, Бог и оправдал нас: «ибо не знавшего греха 

Он сделал для нас жертвой за грех, чтобы мы в Нем сделались правед-

ными пред Богом». 

Для этого Господь учредил Церковь, снабдив ее всем необходи-

мым: избрал апостолов и дал им «служение примирения» (5,18), т.е. та-

инства, и «слово примирения» (5,19), т.е. учение. 

Апостол побуждает коринфян не пренебрегать этой благодатью 

примирения, чтобы она «не тщетно была принята ими» (6,1), но при-

несла обильные плоды. Поэтому надо ценить настоящее время, как ве-

личайший дар Божий для спасения: «Вот, теперь время благоприятное, 

вот, теперь день спасения» (6,2). Сейчас «время благоприятное», время 

помилования, когда не отчёт о жизни испрашивается и не суд произно-

сится, а покаяние ожидается. Но так не будет продолжаться вечно – 

время в любой момент может стать «неблагоприятным», временем не 

спасения, а суда.  



 94 

б) Преодоление испытания силой Христовой (6,3-7,1) 

Коринфяне могли недоумевать, каким образом может быть «бла-

гоприятным» для спасения настоящее время, полное скорбей и уничи-

жений. Но апостол Павел на примере своего служения показывает, что 

никакие гонения и страдания не препятствуют возрас-танию дела Бо-

жия на земле, если служители его покажут свою верность пред Богом: 

«во всем являем себя как служители Божии – в терпении великом, в 

скорбях, в бедах, в теснотах, в ранах, в темницах» (6,4). 

Кроме этих невольных, обусловленных историческими условиями 

прискорбностей служителя Божия, апостол Павел указывает на вольные 

его скорби и труды: «в трудах, в бдениях, в постах, в чистоте, в благора-

зумии, в великодушии, в благости, в Духе Святом, в нелицемерной 

любви, в слове истины, в силе Божией» (6,5-7). Но во всех этих испы-

таниях у апостола хватает мужества не уронить чести своего служения 

и не сложить свое оружие правды. Правое дело Божие, дело проповеди 

не требует иного оружия, кроме правды. С этим оружием и выступили 

апостолы: «в слове истины, в силе Божией, с оружием правды в правой 

и левой руке» (7,6). 

Апостолы, стяжав любовь Христову, пребывали в Духе Святом и 

силе Божией, почему они и оставались всегда победителями: их почи-

тали даже умершими от побоев, но они оставались живы; их наказыва-

ли, но они не умирали, сами были нищи, но всех обогащали, так что, 

ничего не имея, они всем обладали (6,10) – обладали любовью и исти-

ной и ими всех обогащали. 

Апостол Павел предостерегает верующих от общения в грехах с 

неверущими: они не должны добровольно «преклоняться под чужое яр-

мо с неверными» (6,14).1 

Апостол Павел сравнивает верующих и неверующих с самых раз-

ных точек зрения и не находит ничего общего между ними (6,14–16): 

1) с точки зрения нравственной: «Какое общение праведности с 

беззаконием?» 

2) со стороны духовной: «Что общего у света с тьмой?» 

3) со стороны их начальства: «Какое согласие между Христом и 

Велиаром?» (Велиар – сатана, богоборец).  

4) по характеру жизни: «Какое соучастие верного с неверным?» 

5) по характеру религии и последней цели её: «Какая совмести-

мость храма Божия с идолами?» Верующие – это и есть храм Духа Бо-

жия, общаться с неверным – это все равно, что поставить идола в храме 

Бога живого...  

                                                 
1 Обычное сравнение язычника с рабом, служащим своему греху, здесь заменено обра-

зом вола, на которого возложено тяжелое ярмо. Но вол начал носить ярмо не добро-

вольно, а быв приучен к тому. Христианин же освобожден Христом от ярма греха и 

не должен добровольно делаться подъяремным.  



 95 

Эти примеры означают не то, что верующие не должны вообще 

общаться с неверующими, но то, что они должны остерегаться общения 

с ними во грехах. Верующие – народ Божий, отделенный – от неверных; 

они дети Божии, «храм Бога живого» (6,16), поэтому должны совер-

шенно «очистить себя от всякой скверны плоти и духа», чтобы успешно 

совершать святыню, т.е. подвиг святой жизни в страхе Божием» (7,1). 

 

в) Свидетельство апостола о своей любви к Коринфянам (7,2-16) 

После вдохновенной речи апостола Павла о высоком достоинстве 

Новозаветного Откровения, вызванной встречей с Титом (2,14), теперь 

он вновь возвращается к практическим вопросам своего отношения к 

Коринфянам, старается доказать свое благорасположение к ним. Апо-

стол воспоминает свое беспокойство, когда не встретил Тита по прихо-

де в Македонию (7,5), и свою радость, вызванную добрыми известиями 

о благом воздействии Первого послания (7,6-11). Как говорит Златоуст, 

апостол похваляет и укоряет всех коринфян вместе, представляя каж-

дому избрать свое. Таким образом и укоризны делались сносными, и 

похвалы возбуждали к большей ревности.  

Апостол Павел не жалеет, что опечалил их посланием, наоборот, 

радуется, ибо они «опечалились ради Бога» (7,9), т.е. по Боге, обрати-

лись к покаянию. Многие печалятся мирской печалью, но эта печаль не 

приносит никакой пользы, а «печаль ради Бога производит неизменное 

покаяние ко спасению» (7,10).1  

 

3. Практическая часть послания 
 

3.1. О сборе милостыни для Иерусалимской Церкви (8-9-е главы) 

 

После наставления коринфян в вере апостол Павел теперь распо-

лагает их сердца к «участию в служении святым» (8,4), т. е. к участию в 

сборе милостыни для бедной Иерусалимской Церкви. Апостол вооду-

шевляет их примером необыкновенной ревности в этом деле македон-

ских братий. Хотя сами они были в «глубокой нищете» и испытаниях, 

но щедрость и радушие их по благодати Божией умножили их прино-

шение. Они сами «молили» принять их дар, никем не принуждаемые, – 

такова должна быть истинная христианская милостыня (8,1-4). 

Тимофей начал собирать милостыню среди коринфян, как видно 

из Первого послания (1 Коринфянам 16,10). Затем апостол послал к ним 

Тита как с целью узнать о действии Первого послания, так и с тем, что-

                                                 
1 «Скорбящий о потере богатства не вознаграждает тем убытка; скорбящий об умершем 

не воскрешает тем его; скорбящий по причне болезни не только не избавляется от бо-

лезни, но еще усиливает ее. Только скорбящий о грехах приобретает пользу от скор-

би, ибо истощает и истребляет грехи» (Святитель Иоанн Златоуст, цит. по еп. Ника-

нору, Толковый Апостол, изд. 3-е, Спб., 1904, ч. II, стр. 301).  



 96 

бы продолжить дело сбора вспомоществования (8,6). Коринфяне изоби-

ловали всем: «верой и словом, и познанием, и всяким усердием, и лю-

бовью» (8,7); теперь апостол, как мудрый учитель, дает им возможность 

усовершенствоваться в делах милосердия, завершить теоретическое по-

знание христианства самим делом.1 

Побуждая к милостыни, апостол, кроме живого примера македо-

нян, указывает и на Самого Господа Иисуса Христа, Который «будучи 

богат, обнищал ради вас, дабы вы обогатились Его нищетою» (8,9). Он 

истощил Себя Самого даже до смерти крестной, и мы должны истощать 

– если не самих себя, то сокровища свои. Этим мы докажем любовь 

свою к Господу, так как Он благоволит принимать милостыню нашу как 

бы поданную Ему Самому. Определяя количество подаяния, апостол 

советует давать по мере возможности, чтобы была равномерность (8,12-

13). Этим апостол определил закон правды, а не закон любви, который 

не имеет границ (Деяния, 4, 34-37). 

Для столь деликатного дела, как сбор милостыни, апостол послал 

Тита и еще двух братьев, которым дает безупречную характеристику – 

они «посланники церквей, слава Христова» (8,23). Вероятно, среди этих 

двух братий был кто-нибудь от иерусалимских христиан, чтобы не воз-

никло никаких подозрений относительно собранной милостыни и ради 

надежности ее доставки. Посольство Тита и братьев было организовано 

также для того, чтобы похвала апостолом коринфян перед македонцами 

не оказалась тщетною, когда вместе с ним кто-либо из македонцев при-

дет в Коринф. Апостол прибегал к обоюдной похвале коринфян перед 

македонцами, а македонцев перед коринфянами, как и подобает учите-

лю народов. 

Апостол увещевает подавать милостыню щедро и радушно, так 

как по мере щедрости бывает и благословение Божие; «ибо доброхотно 

дающего любит Бог» (9,7). Апостол сравнивает подаяние милостыни с 

сеянием семени: как посеешь, так и пожнешь: «кто сеет скупо, тот ску-

по и пожнет; а кто сеет щедро, тот щедро и пожнет» (9,6). Сеятель 

«расточает» семена с надеждой, что Господь возрастит их обильнее; так 

же и милостыня приносит для подающего плод сторицею, и прежде 

всего плод духовный: когда уже окончится время и возможность подая-

ния, тогда плоды подаяния пребудут вечно и будут ходатайствовать за 

нас перед Богом. Благотворительностью возбуждается жизнь христиан-

ского мира, возрастает слава Церкви, возвеличивается христианское 

исповедание» (9,11-15). 

                                                 
1 Еп. Феофан говорит, что одна теоретическая вера, познания богословские есть как бы 

свет лампы в рабочей комнате. Новое дело не в лампе, а в работе, которая ведется при 

свете (См. Толкование 2-го послания к Коринфянам, стр. 130).  



 97 

4. Защитительная часть: защита апостолом Павлом своего 

апостольского служения (10-12-е главы) 
 

4.1. Опровержение клеветы лжеучителей (10–12-е главы) 

 

Некоторые из иудействующих христиан Коринфа старались подо-

рвать авторитет апостольства Павла, для чего возводили на него клеве-

ту, будто он не принципиален: строг в посланиях и примирителен в 

личном общении. Апостол говорит, что он одинаково и строг, и кроток 

как заочно, так и при личной встрече, и советует не испытывать его 

строгости, которую он думает употребить против некоторых клеветни-

ков (10,2). Апостол кроток, тих и скромен, когда он говорит братьям, 

верующим, но он строг и властен по отношению к нечестивым. 

Апостол указывает на духовность своего оружия для защиты себя 

и дела проповеди: «Ибо хотя мы во плоти, но не по плоти воинствуем; 

оружия воинствования нашего не плотские, но сильны Богом на разру-

шение твердынь» (10,3–4). 

Из лукавых помышлений, превозношения, эгоизма, непослуша-

ния, клеветы, гордыни диавол воздвигает свои «твердыни», т.е. крепо-

сти, но все они разрушаются духовным оружием. Плотское оружие: бо-

гатство, слава, власть, мирская мудрость – слабы и бессильны по срав-

нению с духовным оружием христианским: смиренной проповедью, 

благодатью таинств, силой молитвы, потому что во всем этом действует 

не сам человек, но Бог: оружие наше «сильно Богом» (10,4). Власть же, 

какую имеет апостол от Бога, он употребляет не на разорение, а на со-

зидание Церкви; поэтому он кроток или строг, исходя из пользы веру-

ющих (10,8-11). 

Вера коринфян является лучшим доказательством апостольства 

святого Павла. Но это не его, Павла, похвала и дело не его одного, но 

Божие, потому что Бог каждому дал удел и дарование для созидания 

Церкви (10,13). Между тем, клеветники апостола не могут похвалиться 

делами своими, потому что пришли на готовое, посеянное не ими, а 

апостолом Павлом: «Они измеряют себя самими собою» (10,12). Мы же 

хвалимся, говорит апостол, не чужими трудами, а своими, и не без ме-

ры, но по мере дара от Бога, и одновременно усилиями верующих, по-

тому что дело роста Церкви – дело общее: как проповедника – сеятеля, 

так почвы – слушающих, и прежде всего Бога, возращающего посеян-

ное. Поэтому достоин похвалы только тот, «кого хвалит Господь» (10, 

18).  



 98 

4.2. Бескорыстие проповеди Евангелия (11,1-15) 

 

Приведя выше в доказательство своего апостольского достоинства 

похвалу, которую апостол Павел имеет в Боге, теперь он просит корин-

фян «быть снисходительными к его неразумию» (11,1), выставляя на 

вид достоинства своего служения. Но причин похвалы – ревность о са-

мих коринфянах. А где есть ревность, там есть любовь. Это не та гре-

ховная ревность, которая ищет подчинить других себе – апостол ревну-

ет «ревностью Божию» (11,2), тою, какою Бог ревнует о них. Апостол 

ревнует коринфской Церкви, которую обручил, как невесту, Христу, 

«чтобы она, Церковь, была «чистою девою» (11,2), а не растлилась 

вкрадчивыми лжеучителями, прелестью мира, сластью похотения, по-

добно Еве, в простоте, подпавшей растлению от диавола: однако ее 

простота не сняла с нее вины (11,3). Для доказательства истинности 

своего познания Христа апостол говорит, что у него «нет недостатка 

против высших апостолов» (11,5), т.е. Петра, Иоанна, Иакова. Павел го-

тов признать себя невеждой «в слове, но не в познании» (11,6), в том, 

что клеветники употребляли греческое красноречие для обольщения 

простодушных слушателей, чего не делал апостол, но в познании они – 

пустые, и их красноречие подобно звону пустого медного сосуда. У 

Павла же познание совершенное, оно воспринято от Самого Господа.  

Апостол, дабы не подавать повода к клевете, жил на свои сред-

ства, работая своими руками, и часто, как считали клеветники, «унижал 

себя» своей нищетой, бедностью. Но все это он делал, чтобы духовно 

возвысить братьев, показать им пример презрения мирских благ перед 

духовными, показать бескорыстие своего служения (11,8-10). По любви 

к коринфянам апостол Павел предоставил бы им принять участие в его 

издержках, но он отказал им в этом. Так поступил он не потому, что не 

желал принять от них вспоможение, но чтобы не дать повода превозно-

ситься лжеучителям, которые лицемерно учили бескорыстно (11,11–13). 

Лжеучителя – служители сатаны, и подобно тому, как сатана, мас-

кируясь для уловления в свои сети, выдает свое участие за гуманное, 

свои дела – за бескорыстные, а себя выставляет святым и чистым, так и 

служители его выдают себя за бескорыстных учителей и апостолов. «И 

не удивительно, – замечает апостол, – потому что сам сатана принимает 

вид Ангела света, а потому не великое дело, если и служители его при-

нимают вид служителей правды» (11,14-15).  

Очень важно уметь распознать таких служителей сатаны и не 

увлечься призраком истины, добра, призраком счастья, потому что эта 

призрачность ведет душу к погибели. Апостол предупреждает, что тор-

жество служителей лжи преждевременно: «конец их будет по делам их» 

(11,15). 



 99 

4.3. Труды и страдания ради Христа (11, 16-32)1 

 

При всем своем отвращении к самопохвале, столь свойственной 

клеветникам, которыми неразумно увлекались коринфяне, апостол Па-

вел вынужден противопоставлять их пустому кичению свое истинное 

свидетельство – то, что ему пришлось перенести за Христа. Но по-

скольку коринфяне увлекались внешними данными, «по плоти», то апо-

столу пришлось отметить и эту сторону: как и «высшие апостолы» он 

тоже Израильтянин, имеет все обетования Авраамовых потомков, но 

сверх того он – служитель Христов (11,16-23). Истинность его апо-

стольства доказывают его необычайные подвиги и страдания: он без-

мерно был в ранах, многократно в темницах2 и при смерти; иудеи пять 

раз били его по 39 ударов;3 три раза били его палками, однажды в Ли-

стре побивали камнями; три раза терпел он кораблекрушение, бесчис-

ленно подвергался всяким другим опасностям, как от своих единопле-

менников, так и от язычников, от разбойников и от лжебратий. Кроме 

того, часто терпел жажду и голод, наготу и стужу. Вряд ли кто из 

смертных вынес больше страданий, чем вынес святой апостол Павел за 

возлюбившего его и возлюбленного им Христа. Никакой лжеучитель не 

поднимет таких трудов. Ко всему тому апостол имел попечение «о всех 

церквах», у него «ежедневно стечение народа» (11,28). Он разделял 

нужду и скорбь каждого, он изнемогал со всяким, кто изнемогал. «Как 

бы заключал в себе целую вселенскую Церковь, соболезновал апостол 

Павел о каждом члене ее», – говорит Иоанн Златоуст. Вот это и есть ис-

тинный признак апостольства святого Павла. 

 

4.4. О восхищении апостола «до третьего неба» (12,1-21) 

 

После напоминания о стольких тяготах по плоти ради Христа, те-

перь апостол Павел припоминает и о том необыкновенном откровении, 

которое получил он от Бога – восхищении «до третьего неба». Апостол 

уточняя, что оно произошло «14 лет тому назад», как бы хочет сказать, 

что не похвалился бы этим и теперь, если бы не нужда – защита авто-

ритета апостольства, а значит самого предмета проповеди.  

«В теле ли – не знаю, вне ли тела – не знаю: Бог знает» – говорит 

апостол о своем состоянии в момент видения. Не знаем и мы, в теле 

или вне тела, т.е. одной душой был апостол восхищен в рай, – и что ви-

дел в раю, то известно одному апостолу.4 Выражение «до третьего 

                                                 
1 2-е Коринфянам 11, 22-12, 9 читается в праздник святых апостолов Петра и Павла.  
2 По свидетельству Климента Римского (Коринфянам 1,5), апостол Павел был заточен в 

темницу семь раз.  
3 Закон (Вт.25,3) повелевает наказывать не более 40 ударами; один удар отменили по-

том старцы, чтобы, обсчитавшись, не дать больше сорока и тем не оказаться наруши-

телем закона и не быть повинным в смерти наказуемого.  
4 Откровения бывают: 



 100 

неба» блаженный Феофилакт объясняет так: Писание называет воздух 

небом, когда говорит: птицы небесные, – это одно небо; твердь, сотво-

ренную Словом Божиим, тоже называет «небом» – вот второе небо. 

Знает оно и третье небо, сотворенное «вначале», до творения земли. 

Это «третье небо» – мир духовный, который и был доступен святому 

Павлу в видении.  

Апостол не хочет хвалиться чрезвычайным откровением как сво-

им, а приписывает его как бы другому, ибо оно от Бога. Ему же принад-

лежат одни только немощи, которыми он и хвалится (12,5). «Немощи» 

для апостола были «жало в плоть, ангел сатаны», удручавший его, что-

бы он не превозносился (12,7). По мнению наших толковников, здесь 

нужно понимать не определенную болезнь, не отдельного человека, а 

совокупность внешних бедствий, воздвигаемых на апостола врагами 

Евангелия,1 о чем ясно говорит стих 10: «Посему я благодушествую в 

немощах, в обидах, в нуждах, в гонениях, в притеснениях за Христа». 

Апостол говорил, что трижды молил Господа, чтобы Он удалил 

это «жало в плоть», т.е. облегчил его скорбный путь, избавил от иску-

шений (12,8). Но ответ Господа был таков: «Дольно тебе благодати Мо-

ей, ибо сила Моя в немощи совершается» (12,9), т.е. довольно той бла-

годати, что ты воскрешаешь мертвых, исцеляешь слепых, очищаешь 

прокаженных; большего не домогайся. Не надо печалиться о прискорб-

ности пути благочестия, ибо это угодно Богу для явления Его силы и 

для оправдания призвания христианина.2 

«Когда я немощен, тогда силен» (12,10), ибо тогда наипаче дей-

ствует благодать Божия. Действительно, когда апостол Павел был ввер-

жен в темницу, тогда сотворил чудеса; когда терпел кораблекрушение, 

тогда особенно прославился; когда взошел на судилище, тогда победил 

самого судью. Поистине, по мере умножения страданий, умножается и 

благодать Христова (1,5). 

Итак, признаки апостольства святой Павел показывает во «всяком 

терпении, знамениях, чудесах и силах» (12,12), т.е. во всем том, что 

присуще было и всем прочим апостолам. Он не отягощал коринфян, по-

                                                                                                                                                         

а) умно, когда в ум влагается ведение; 

б) внешне, когда Бог или Ангел сообщают нужное; 

в) посредством видения, в образах, как Иезекиилю, как в Апокалипсисе; 

г) без образов, когда дух человека восхищается в созерцание, как в данном случае. 
1 Этого мнения придерживались блаженный Феодорит, еп. Феофан. Но другие (Злато-

уст) под «жалом в плоти» понимают какую-то телесную болезнь: головную боль, бо-

лезнь ушей, желудка, ревматизм; особенно глаз, почему галаты готовы были вырвать 

глаза свои и отдать их страдальцу (Галатам 4,15; см. еп. Феофан. Указ. соч. стр. 188). 
2 Слабость, «немощь», о которой говорит апостол Павел, это не обычная наша слабость, 

неспособность или бессилие. Это та слабость и то бессилие, которые не позволяют 

нам явить высшую цель нашего призвания, достигнуть высшего совершенства, быть 

истинными детьми Божиими, светом Божиим, гласом Божиим. Когда же мы делаем 

ради Бога все, что в наших силах, тогда и совершается «сила Божия» в наших немо-

щах, т.е. в нашей ограниченности.  



 101 

тому что пришел не брать, а давать, как отец собирает имение для своих 

детей (12,14). Апостол не только не берет ничего с братьев, но истощает 

душу свою за них, чем и доказывает свою безмерную любовь к ним и 

истинность своего апостольства (12,15). 

 

5. Заключение (13-я глава) 
 

В заключение апостол Павел напоминает коринфянам о своем 

намерении прийти к ним в третий раз, чтобы испытать силу их: «когда 

опять приду, не пощажу» (13,2). Эти прибытия и послания к ним с пре-

дупреждением о наказании и есть свидетели против них (13,1). И вме-

сто того, чтобы испытывать апостола – Христос ли в нем, апостол сове-

тует им самих себя испытывать: в вере ли вы» (13,5). И если в вере, то и 

Христос в них живет, – тем более живет в апостоле Павле. Действи-

тельно, неверующие подозревают в неверии даже святых, как и некото-

рые из коринфян подозревали апостола Павла. 

Заключает Послание апостол призывом к благодушию в скорбях, к 

взаимному согласию, единомыслию, к непрестанному совершенст-

вованию, преподает приветствие и апостольское благословение.  



 102 

Вопросы для повторения Второго послания к Коринфянам 
 

I 

1. При каких обстоятельствах было написано 2-е Послание к Коринфянам? 

2. Где и когда написано послание? Какова его цель? 

3. На какие части подразделяется послание? 

 

II 

1. Как говорит апостол Павел о скорбях и утешениях от Господа? (1,4-11) 

2. Чем объясняется перемена плана и путешествия? (1,12-2, 4) 

3. Как распорядился апостол относительно кровосмесника и почему? 

    (2,5-13) 

4. Какими словами выразил апостол Павел восторг о 

    действенности новозаветного Откровения? (2,14-16) 

5. От Кого зависит способность проповедников? (3,4-6) 

6. Как доказывается превосходство новозаветного служения? (3,3-11) 

7. Как изображено достоинство ветхозаветного служения? (3,7-8) 

8. Что означает покрывало на лице Моисея и Кем оно снимается? (3,13-17) 

9. Для кого закрыто благовествование о Христе? (4,4) 

 

III 

1. Как говорит апостол Павел о внешнем уничижении христиан? 

    Каков смысл этого уничижения? (4,7-10) 

2. В чем состоит упование христианской веры? (4,17-5,1) 

3. О чем воздыхает апостол? (5,2-9) 

4. Каким образом побуждает апостол к любви к Богу? (5,13-15) 

5. Что говорит апостол о примирении? (5,16-21) 

6. Как называет апостол настоящее время и почему? (6,2) 

7. О каких видах скорбей говорит апостол? (6,4-7) 

8. Каков результат скорбей христиан? (6,7-10) 

9. В каких отношениях сравнивает апостол верующего и неверующего? 

    (6, 14-7,1) 

 

IV 

1. О чем воспоминает апостол в 7-й главе? 

2. К чему ведет печаль мирская и печаль по Богу? (7,8-11) 

3. Каким примером побуждает апостол Павел коринфян к делам милосер-

дия? (8,1-9) 

4. Как определяется количество милостыни? (8,12-13) 

5. Какова причина посольства Тита и двух братии? (8,16-9,5) 

6. С чем сравнивает апостол даяние милостыни? (9,6) 

7. В чем состоит духовное значение милостыни? (9,12-14) 

 



 103 

V 

1. Против кого направлены стихи 10-й главы: (10,1-3,7-11)? 

2. Как апостол Павел говорит о своем духовном оружии? (10,4-6) 

3. На что ссылается апостол в подтверждение своего апостольства? 

    (10,14-16) 

4. О чем ревновал апостол Павел? (11,2) 

5. В каком образе апостол представляет Церковь? (11,2-3) 

6. В чем еще обвиняли клеветники апостола Павла 

    и что они проповедывали? (11,4-6) 

7. Как могли лжеучителя использовать бескорыстие апостола 

    против него самого? (11,7-11) 

8. Почему же так бескорыстно поступал апостол? (11,12-15) 

9. Как говорит апостол о лукавстве сатаны и его служителей? (11,14-15) 

 

VI 

1. Какими достоинствами «по плоти» хвалится апостол Павел и почему? 

    (11,22) 

2. На что ссылается апостол Павел в доказательство истинности служения  

    Христу? (11,23) 

3. Какие злоключения перенес апостол Павел за дело благовестия Христо-

ва? (11,24-32) 

4. Чем еще подтверждает апостол Павел свое апостольство? (12,1-2) 

5. Зачем апостол Павел указывает дату происшедшего откровения и почему 

говорит о себе от третьего лица? (12,2-6) 

6. Что значит восхищение до «третьего неба».  

7. Чем смирял Господь апостола Павла? (12,7) 

8. Что означает это «жало в плоть?» (12,7-10) 

9. Каков был ответ Господа на молитву апостола Павла об избавлении от 

скорбей? (12,9) 

10. В чем еще могли обвинять апостола клеветники? (12,16) 

11. В чем состояла предусмотрительность апостола Павла? (12,17-18) 

12. Как апостол Павел доказывает, что с ним действительно Христос? 

      (13,3-9) 

13. Каким благопожеланием заканчивается Послание? (13,11-13) 



 104 

ПОСЛАНИЕ К ГАЛАТАМ 

 

1. Основание Галатийской Церкви 
 

Галатия, или Галло-Греция, была областью Малой Азии, заселен-

ной в III веке до н.э. галлами. Эту область впервые посетил апостол Па-

вел во время второго миссионерского путешествия, в 52-54 гг. (Деяния, 

16,6). Книга Деяний ничего не сообщает о характере первоначальной 

проповеди апостола в этой области. Известно повторное посещение Га-

латии Павлом в его третье путешествие (54-58 гг.), когда, задержанный 

болезнью, он оставался там несколько дольше, и галаты услышали по-

дробное благовестие о Христе. Галаты радушно приняли апостола, «как 

ангела Божия» (4,14), во всем следовали его наставлениям, отказались 

от идолослужения (4,8; 5,7), терпеливо переносили испытания в вере 

(3,4). Таким образом, первоначальное устройство Галатийской Церкви 

полностью принадлежит святому апостолу Павлу.  

 

2. Повод к написанию послания 
 

Вскоре после вторичного посещения Галатии апостол Павел по-

спешел в Ефес, где прожил три года. Здесь он узнал, что среди галатий-

цев сеют свои плевелы лжеучители, которые хитростью и обманом со-

вращают их в «иное благовествование» (1,6). Они учили о необходимо-

сти для спасения соблюдать обрезание и прочие обряды ветхозаветной 

религии. Павлово же учение о свободе от закона и спасении благодатью 

они пытались объяснить его желанием приобрести себе симпатии среди 

язычников, для которых иудейские обряды были камнем преткновения. 

Иудействующие оспаривали и авторитет апостольства Павла, и подлин-

ность его благовестия. Они пытались аргументировать тем, что он яко-

бы никогда не видел Иисуса Христа, и, таким образом, не имел суще-

ственного качества апостола. Еще не известно, говорили они, по каким 

мотивам Павел сделался из гонителя христианином. А теперь он разо-

ряет отеческие обряды, отрицает Моисеево богодухновенное законода-

тельство. Даже Христос никогда так не говорил. Напротив, Он говорил, 

что ни одна черта буквы закона не должна пройти, пока не исполнится 

все. Даже сам апостол Павел некогда обрезал Тимофея, а теперь вдруг 

совсем отвергает обрезание. Не удивительно, что многие из галатов 

поддались лжеучению, совратились с истинного пути. Обеспокоенный 

и огорченный всем этим, апостол и пишет галатам свое послание. Это, 

по выражению Тертуллиана, «Главное послание против иудейства».  



 105 

3. Время и место написания послания 
Послание написано из Ефеса во время третьего миссионерского 

путешествия, в начале трехлетнего там пребывания апостола Павла, т.е. 

около 56 года.  

 

4. Разделение и краткое содержание послания 
Кроме предисловия (1,1-10) и заключения (6,2-18), послание раз-

деляется на три главных части: 

1. Защитительную (1,12-2, 21). 

2. Вероучительную (3,1-5, 12). 

3. Нравоучительную (5,13-6, 10). 

В предисловии (1,1-10), после обычного приветствия, апостол Па-

вел выражает удивление, что галаты так быстро забыли его наставления 

и поддались «иному благовествованию» (1,6). Апостол объявляет ана-

фему всякому, даже ангелу, кто посмеет благовествовать по-иному о 

Христе и о пути спасения, чем это возвещено им, Павлом.  

 

1) Защитительная часть (1,2-2,21) 

Здесь апостол разъясняет и доказывает галатам свое апостольское 

достоинство, которое им воспринято не от человеков, но от Самого 

Иисуса Христа. Это апостол подтверждает историей своего обращения, 

результатами своих апостольских трудов и своей ревности, одобренной 

«столпами апостолов» – Петром, Иаковом и Иоанном (2,9). 

 

2) Вероучительная часть (3, 1-5, 12) 

Апостол раскрывает основную мысль послания – об оправдании 

человека и об отношении Ветхого Завета к Новому. Человек оправдыва-

ется теперь только верой, а не делами закона. Закон же был лишь дето-

водителем ко Христу и имел значение только для иудеев. Поэтому с 

пришествием в мир большего откровения, закон Моисеев утратил свое 

значение и силу. Во Христе объявлена новая воля Божия, и служение 

Богу теперь подобает совершать в обновлении Духом Божиим, а не в 

следовании мертвящей букве закона. Благодать и вера в любви замени-

ли теперь ветхозаветный закон: «Ибо во Христе Иисусе не имеет силы 

ни обрезание, ни необрезание, но вера, действующая любовью» (5,6). 

 

3) Нравоучительная часть (5,13-6,10) 

Здесь апостол раскрывает начала христианской жизни при усло-

вии свободы от ветхозаветного закона. Свобода от закона должна слу-

жить для христиан побуждением быть свободными и от греха, а не быть 

поводом ко греху.  

В заключение (6,2-18), апостол, повторив основную мысль посла-

ния о том, что спасение достигается не исполнением закона, а только 

силой креста Христова, преподает свое благословение.  



 106 

АНАЛИЗ СОДЕЖАНИЯ ПОСЛАНИЯ К ГАЛАТАМ 

 

1. Приветствие и предисловие (1,1-10) 
 

Уже в самом начале послания святой Павел называет себя «апо-

столом» с целью подчеркнуть свое право на это звание, ибо он «избран 

не человеками и не через человека, но Иисусом Христом» (1,1). Его 

апостольство не присвоено самовольно, и не воспринято от других, 

пусть даже самих апостолов, но принято от Самого Господа.1 Апостол 

Павел выражает свое крайнее удивление тем, что галаты так быстро за-

были его наставления, призвание благодати Божией и «так скоро пере-

шли к иному благовествованию» (1,6). Но как истина одна, так и благо-

вестие Христово одно, поэтому иное учение о Христе может быть толь-

ко извращением истины. 

Апостол объявляет анафему (проклятие) всякому, даже ангелу и 

себе самому, кто посмеет учить о Христе и о пути спасения по-иному, 

чем это было возвещено им, апостолом Павлом ранее (1,8). Смелость 

апостола здесь необычайна, но она справедлива и основательна, ибо он 

воспринял благовестие не от людей, не от ангелов, но от самого Иисуса 

Христа. 

 

2. Защитительная часть послания: доказательство Павлом 

своего апостольского авторитета (1,2-2,21) 
 

2.1. Божественный авторитет благовестия апостола Павла (1,2-24) 

 

Для доказательства истины своего учения о свободе от Моисеева 

закона и о необязательности обрезания, об оправдании только верой в 

Иисуса Христа апостол Павел указывает на его богооткровенный ис-

точник: «Возвещаю вам, братия, что Евангелие, которое я благовество-

вал, не есть человеческое. Ибо и я принял его и научился не от челове-

ка, но через Откровение Иисуса Христа» (1,2-12). 

Поэтому, хотя апостол Павел и не был непосредственным учени-

ком Христа при Его земной жизни, но Самим же Христом был постав-

лен на один уровень со всеми остальными апостолами и имеет равный с 

ними авторитет.  

Сама история обращения Савла в христианство должна показать 

галатам божественный авторитет его апостольства. До своего обраще-

ния он «жестоко гнал Церковь Божию и опустошал ее» (1,13), преуспе-

вал в иудействе более своих сверстников, «будучи неумеренным ревни-

                                                 
1 Это не противоречит рассказу апостола Луки о том, что предстоятели Церкви в Ан-

тиохи совершили рукоположение над Савлом и Варнавой и отправили их на пропо-

ведь (Деяния, 13,2-3), т.к. Сам Дух Святый повелел им это сделать. 



 107 

телем отеческих преданий» (1,14). В этом состоянии только Божествен-

ная сила могла так изменить внутренний мир Павла, что из гонителя он 

добровольно стал гонимым, из фарисея – апостолом. За «ревность по 

Боге» (Филимону, 10,1) в иудействе, а еще больше в предвидении бу-

дущей его ревности в христианстве Бог избрал его «еще от утробы ма-

тери» (1,15), чтобы открыть в нем Сына Своего для благовестия языч-

никам (1,16). 

Апостол Павел указывает, что он даже физически не имел воз-

можности научиться у других апостолов: сразу после обращения он 

ушел в Аравию, где пробыл неотлучно три года (1,16-19). Вероятно, в 

Аравийской пустыне он был посвящен Духом Святым во все тайны 

христианского учения. Через три года (от обращения) апостол Павел 

ходил в Иерусалим «видеться с Петром».1 Апостол Павел специально 

уточняет, что у апостола Петра он пробыл около 15 дней (1,18), тем са-

мым, показывая, что за это короткое время не мог ни изучить христиан-

ское учение, ни заимствовать его от других апостолов. И за все после-

дующие 14 лет после первого посещения Иерусалима апостол Павел ни 

разу не был больше во святом Граде, но пошел в страны Сирии и Кили-

кии уже с проповедью нового христианского учения (1,21-2,1).  

 

 

2.2. Одобрение благовестия апостола Павла «столпами апостолов»     

(2,1-10) 

 

В подтверждение истинности своего благовестия апостол Павел 

отмечает его полное согласие с учением всех остальных апостолов. При 

свидании со «столпами апостолов» последние не нашли в его благове-

стии ничего отличного от своего учения. Свидание это состоялось, как 

уточняет апостол Павел, через 14 лет в Иерусалиме – очевидно, на так 

называемом «Апостольском Соборе» (2,1). 14 лет отсчитывается со 

времени первого свидания с апостолом Петром (1,18), которое, в свою 

очередь, было через три года после обращения. Таким образом, если 

обращение апостола Павла произошло в 34 году, то апостольский Собор 

был в 34+14+3 = 51 году.2 

                                                 
1 Тогда же апостол Павел встретился и с апостолом Иаковом, «братом Господним» 

(1,19), принадлежавшим к числу 70-ти апостолов, автором Соборного Послания. Иа-

кову же было явление воскресшего Господа (1 Коринфянам 15,7); он почитался 

«столпом» Церкви, наравне с апостолами Петром и Иоанном (Галатам 2,9). Он же 

был епископом Иерусалимской Церкви и председательствовал на Апостольском Со-

боре (Деяния, 15,13). 
2 Католические богословы считают, что указанные 14 лет нужно отсчитать со времени 

обращения апостола Павла, – тогда Апостольский Собор будет в 48-49 году; однако, 

контекст Послания (особенно 2, 1 – «потом через 14 лет опять ходил я в Иерусалим») 

говорит, что считать следует после первой встречи с апостолом Петром.  



 108 

Когда же апостол Павел изложил «столпам апостолов» свое уче-

ние о свободе от Моисеева закона и о спасении благодатью по вере в 

Иисуса Христа, то «знаменитые» не возложили на него ничего более, но 

подали ему «руку общения» (2, 6-9), т.е. согласились с его, Павловым 

благовестием, что и подтвердили решениями Апостольского Собора в 

Иерусалиме (2,2). 

Во время Апостольского Собора «вкравшаяся лжебратия» прихо-

дила тайно подсмотреть за свободою деятельности апостола Павла, ре-

шится ли Он и здесь, в Иерусалиме, так смело отступать от Моисеева 

закона (2,4-5). Но апостол Павел остался принципиальным до конца, 

несмотря на то, что даже «знаменитые» сообразуясь с местом и време-

нем, иногда дозволяли и в христианстве иудеям держаться своих обы-

чаев. Апостол Павел бескомпромиссно защищал истину благовестия 

Христа, зная, что всякая уступка иудейским обычаям ведет к ослабле-

нию веры, умалению заслуги Иисуса Христа и что в споре о роли 

иудейских обычаев, обрядности и закона решается судьба Евангелия и 

Церкви. 

 

2.3. Обличение святого апостола Петра (2,2-21) 

 

Благовестие апостола Петра не основывалось ни на чьем автори-

тете, кроме одного – Самого Иисуса Христа. Это видно из того, что ко-

гда апостол Петр в Антиохии захотел сделать уступку иудействующим; 

стал чуждаться общения с христианами из язычников, с которыми 

раньше, до прибытия христиан из иудеев, вместе ел и общался, то апо-

стол Павел смело обличал его «лицемерии» (2,2-13).1 Из этого обличи-

тельного места становится ясно: 

1) что апостол Павел имел полное равноправие со всеми осталь-

ными апостолами; 

2) что апостол Петр не имел никакого особого преимущества или 

главенства над другими, как бы то хотели видеть католические богосло-

вы, считающие, апостола Петра «князем апостолов».2  

В противовес тому, что апостол Петр перед христианами из иуде-

ев скрывал свою свободу по отношению к закону Моисееву, апостол 

Павел ясно заявляет о бесполезности последнего: «Человек оправдыва-

                                                 
1 Святитель Иоанн Златоуст толкует это место так, что апостол Петр не «лицемерно», а 

притворно сторонился язычников, когда пришли иудействующие, в надежде, что апо-

стол Павел потом исправит их. В таком случае и апостол Павел намеренно, для види-

мости только обличал апостола Петра. Но другие толковники (Августин, епископ Фе-

офан) придерживаются дословного понимания и признают за апостолом Петром дей-

ствительную уступчивость (См. А.Иванов. Руководство к изъяснительному чтению 

книг Нового Завета. СПб.,1893, 285). 
2 В Вульгате вместо имени Петра в Послании к Галатам 2,2 стоит имя «Кифа» в согла-

сии с некоторыми кодексами; этим самым проводится различие между апостолом 

Петром и неким иным благовестником Кифой (Там же, 284).  



 109 

ется не делами закона, а только верою Иисуса Христа… ибо делами за-

кона не оправдывается никакая плоть» (2,16). 

Если мы, оправдавшись верою, все-таки признаем необходимость 

закона, значит, ищем иного оправдания, кроме Христа, значит, мы ока-

зываемся под законом, т.е. грешниками, или, что то же, – «Христос есть 

служитель греха» (2,17). Возвращаясь вновь к закону, от которого ранее 

отказались, галаты тем самым показывают, что они виноваты в разоре-

нии закона. Но так как и закон указывает на необходимость признания 

Христа, то они делаются вдвойне преступниками (2,18). 

Поэтому, не желая разрушать созданное Христом спасение, апо-

стол, по требованию самого закона, умирает для закона, чтобы жить 

только верой и только для Христа: «Законом я умер для закона, чтобы 

жить для Бога. Я сораспялся Христу, и уже не я живу, но живет во мне 

Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верой в Сына Божия, воз-

любившего меня и предавшего Себя за меня» (2,19-20). 

Смерть для закона произошла оттого, что апостол Павел уверовал 

во Христа, сораспялся Ему и умер с Ним в крещении (Римлянам 6,6); 

но в крещении же он и ожил силою Духа для жизни во Христе.  

 

3. Догматическая часть (3, 1-5, 12) 
 

3.1. Оправдание верой, а не делами закона (3,1-29) 

 

а) Необязательность закона Моисеева в деле спасения (3,1-14) 

Доказав галатам авторитет своего апостольства и свое равнопра-

вие со всеми прочими апостолами, Павел излагает теперь главный 

предмет послания: необязательность закона Моисеева в деле спасения. 

Доказывает это апостол как из опыта жизни самих галатов, так и на 

примере оправдания Авраама.  

1. Апостол указывает галатам на то, что они получили Святого 

Духа без участия закона, единственно «через наставление в вере» (3,2).1 

Апостол возмущен священным гневом, что галаты «начав духом, теперь 

оканчивают плотью» (3,3), т. е. от благодати возвращаются к закону, что 

и подтверждает их «несмысленность» (3,1), не разумность их поведе-

ния. 

Апостол напоминает также галатам, что они уже много потерпели 

за Христа, и не без пользы (3,4). Изменяя же вере, они делают эти тру-

                                                 
1 Приобщение благодати Святого Духа невозможно помимо Богоучрежденного таин-

ства крещения, которое, безусловно, предполагается при «наставлении в вере» (3,2). 

Без истинного крещения, при одном «наставлении в вере», человек остается безбла-

годатным, значит не имеет главного признака христианина. По этому поводу епископ 

Феофан замечает: «Возможно составиться целому обществу таких ведцев Евангелия, 

и имя даже себе присвоить евангеликов, но быть безблагодатными и, следовательно, 

христианами только по имени» (епископ Феофан. Указ соч. С. 208).  



 110 

ды и лишения бесполезными и еще больше усугублявшими виновность 

измены и вместе тяготу страданий. 

2. Другим доказательством «несмысленности галатов» является 

то, что они, отступив от веры, думали, что подражают отцу своему Ав-

рааму, в то время как Авраам верой, а не делами закона, еще до обреза-

ния получил оправдание. «Авраам поверил Богу, и это вменилось ему в 

праведность» (Бытие 15,6). По обетованию Божию, эта праведность 

вменяется и всем потомкам Авраама, но потомкам не по плоти, а по ве-

ре: «Познайте же, что верующие суть сыны Авраама» (3,7). Этим благо-

словенным семенем Аврамовым соделаются все народы земли, которые 

будут ходить по стопам праотца Авраама, т.е. ходить верой: «В тебе 

благословятся все народы» (Бытие 12,3), – говорит Господь Аврааму, – 

а вместе с благословением они унаследуют и обетование праотца.  

3. Отвращаясь от веры к закону, галаты отвращались тем самым и 

от спасения. Это следует из того, что исполнить весь закон невозможно, 

а значит невозможно избегнуть и осуждения: «проклят всякий, кто не 

исполняет постоянно всего, что написано в книге закона» (Второзако-

ние 27,26). Ветхозаветные праведники достигли святости отнюдь не за-

коном, а верой в Того Искупителя, Которого предсказывал закон: «пра-

ведный верою жив будет» (Книга пророка Аввакума 2,4).1 

Апостол Павел указывает, что только Христос «искупил нас от 

клятвы закона – т.е. проклятия за неисполнение закона Божия, – Сам 

сделавшись за нас клятвою», т.е. жертвою (3,13). Христос Сам был сво-

боден от клятвы, ибо Он был безгрешен, но, добровольно приняв на 

Себя наши грехи, принял в незаслуженную клятву – крестную смерть. 

Этим Он освободил нас, подлежавших заслуженной клятве. Цель же 

искупления заключается в том, чтобы открыть людям возможность Бо-

гообращения через принятие «обещанного Духа верою» (3,14). «Крест 

разрушил клятву, а вера ввела оправдание, оправдание же низвело бла-

годать Духа» (святитель Иоанн Златоуст).2 

 

б) Закон – детоводитель ко Христу (3,15-29) 

Апостол Павел показывает, что бесполезность закона в настоящее 

время кроется не в его «неправильности», – ибо он от Бога; не в его не-

исполнимости, – ибо вина неисполнения закона лежит на самом чело-

веке, – а в его временном назначении. Известно, что обетование Авра-

аму было о Христе и дано оно было за 430 лет до закона, независимо от 

закона, следовательно, оно действенно и после отмены закона3 (3,17). 

Обетование более универсально, чем закон. Действие же закона вре-

менно: он дан после получения обетования и до времени его исполне-

                                                 
1 Слово «верою» относится к слову «праведный», а не к словам «жив будет».  
2 Епископ Феофан, Толкование Послания святого апостола Павла к Галатам, стр. 249.  
3 430 лет от прихода Авраама в Ханаанскую землю до времени дарования закона Мои-

сею.  



 111 

ния: «он дан после по причине преступлений, до времени пришествия 

семени, к которому относится обетование» (3,19). 

Появление закона, таким образом, вызвано умножением греховно-

сти и связано с задачей сохранить обетование. Закон должен был не 

только обнаруживать грех, но и показать человеку его бессилие освобо-

диться своими силами, возбуждая тем самым жажду искать оправдание 

от Бога.  

Подчиненное положение закона по отношению к обетованию по-

казано Апостолом и в том, что обетование дано было Аврааму Самим 

Богом, закон же «преподан через Ангелов, рукою посредника» (3,19), 

т.е. Моисея. Бог явился на Синае, показав, что закон исходит от Него, 

но подробности закона передавались Моисею через Ангелов Божиих 

(3,19-20, см. Деяния, 7,25).  

Кроме того, закон не давал человеку духовных сил к его исполне-

нию, а через неисполнение «всех заключил под грехом» (3,22). Между 

тем, от принятия обетования происходило оправдание, притом через 

простое движение сердца, через веру в «семя обетования», т.е. во Хри-

ста. Закон налагал узду повиновения внешнего, держал «под стражею… 

до того времени, как надлежало открыться вере» (3,23).  

«Итак, закон был для нас детоводителем1 ко Христу, дабы нам 

оправдаться верою. По пришествии же веры мы уже не под руковод-

ством детоводителя» (3,24-25). 

Закон имел, следовательно, значение воспитательное, а потому 

временное: как педагог освобождается от выросшего ребенка, так и за-

кон «изнемог» и отменен с приходом веры в явившегося Спасителя. Ве-

рой во Христа восстанавливается не только первоначальное Богосынов-

ство, но и первоначальное Богообщение и обожение: «Ибо все мы сыны 

Божии по вере во Христа Иисуса. Все вы, во Христа крестившиеся, во 

Христа облеклись»2 (3,26-27). 

В таинстве крещения верующий онтологически, т.е. по существу, 

а не образно, не метафорически освящается Божественной благодатью, 

становясь новым творением по образу Творца, как дикая виноградная 

ветвь прививается плодородной лозе – Христу. Этому единению с Хри-

стом не препятствуют ни национальные различия, ни семейное или об-

щественное положение: «Нет уже иудея, ни язычника; нет раба, ни сво-

бодного; нет мужеского пола, ни женского; ибо все вы одно во Христе 

Иисусе» (3, 28).  

Блаженный Иероним по поводу этих слов говорит: 

«Когда кто облечется во Христа и огнем Духа Святого объят ста-

нет, не различишь – золото кто есть или серебро… огонь проникает всю 

                                                 
1 «Детоводитель» – по-гречески , по-славянски «пестун».  
2 «Облечься»  значит одеться, носить одежду, образ; переносно – пронизаться, вопло-

титься (см.: Евангелие от Луки 24,29; Послание к Римлянам 13,12, 1-е Коринфянам 

15,49 54; Послании к Ефесянам 4,24. 



 112 

массу, все становится одним огненным светом, и всякое различие рода и 

состояния исчезает».1 

Таким новым организмом, где все члены совершенно равны, явля-

ется Церковь Божия, в которой иерархичность есть не выражение нера-

венства, но функция служения, организованность и чин.  

 

3.2. Рабство закона и свобода Евангелия (4, 1-5, 13) 

 

а) Человек под законом и под благодатью (4, 1-7) 

Сравнив подзаконных с детьми, а закон – с детоводителем, теперь 

апостол сравнивает их с рабами: «наследник, доколе в детстве, ничем 

не отличается от раба, хотя и господин всего» (4,1), потому что нахо-

дится под надзором, как и раб. Духовное детство народа Божия во вре-

мя подзаконное подчиняло его «вещественным началам мира» (4,3), что 

неизбежно приводило к незрелым религиозным понятиям. Но это время 

подзаконности, детоводительства с пришествием Сына Божия уже ми-

новало: «Когда пришла полнота времен, Бог послал Сына своего Еди-

нородного, который родился от жены, подчинился закону, чтобы иску-

пить подзаконных, дабы нам получить усыновление» (4, 4-5). 

Родившись «от жены» ( – из женщины) в подзаконное 

время, Он и сам стал подзаконным, сообщив тем самым человеческой 

природе и свое Божество. Поэтому уверовавшие в Него уже не рабы, но 

Сыны Божии по благодати и полноправные наследники своего отца по 

обетованию: «Посему ты уже не раб, но сын; а если сын, то и наслед-

ник Божий через Иисуса Христа»2 (4,7). 

Наше благодатное богосыновство удостоверяется свидетельством 

Святого Духа, Которого мы получили в крещении: «Бог послал в сердца 

ваши Духа сына Своего, вопиющего: Авва, Отче!» (4,6), т.е. «Отче 

наш». Выражение апостола, что Сын Божий «родился от жены» (4,4) 

имеет тот же смысл, что и у апостола Матфея (1,20) и у апостола Луки 

(2,5), где слово «жена» () означает женщину вообще, а не супругу.  

 

б) Укорение галатов за непостоянство (4,8-20) 

Указав галатам на высокое сыновнее достоинство верующих во 

Христа, апостол укоряет их за то, что они вновь возвращаются к закону 

иудейскому уже после того, как от низкого язычества были возведены к 

столь высокому познанию Христа (4,8-10). «Наблюдаете дни» – т.е. 

субботы; «месяцы» – т.е. новомесячие; «времена» – т.е. многодневные 

праздники: Пасху, Куши; «годы» – т.е. субботний, седьмой и юбилей-

ный. Соблюдение всего этого и есть по апостолу, «возвращение к не-

мощным и бедным вещественным началам» (4,9-10). 

                                                 
1 Цит. По епископу Никанору, Толковый Апостол, изд. 3-е. – СПб., 1904. Ч. 2. С. 375.  
2 Стихи 4,4-7 наиболее ярко выражают истину о Воплощении Сына Божия, почему и 

читаются как Апостольское зачало на Рождество Христово.  



 113 

Стараясь воздействовать на галатов, апостол вспоминает, как они 

были добры и послушны его благовестию; приняв его «как Ангела Бо-

жия», даже более, как самого Христа, были готовы на любое самопо-

жертвование ради него и не презрели его искушения во плоти, и не воз-

гнушались им (4,14).1 Здесь проявляется подкупающая искренность 

апостола, который хвалится немощами своими, сообразуясь не со своей 

славой, а с духовной пользой для уверовавших. Апостол боится, чтобы 

его труд благовестия не пропал напрасно, так как среди галатов 

нашлись ревнители нечистые, желающие отлучить верующих от ревно-

сти по Богу, «чтобы ревновали по них» (4,17). Такова природа вообще 

всех ревнителей – еретиков, которые отрывают людей от правой веры 

под видом ревности, но в действительности преследуют эгоистические 

цели.  

 

в) Прообразы сынов рабства и сынов свободы (4, 21-31) 

Преимущество веры перед законом апостол изъясняет на примере 

Исмаила и Исаака. Рожденный от рабы Агари Исмаил рожден по плоти 

в рабство, – это образ Завета Ветхого, полученного на Синае, подзакон-

ные которого суть нынешний Израиль, о чем говорит само имя «Агарь» 

(4,23-25).2 Исаак же, рожденный от свободной жены Сары, которой од-

ной принадлежала любовь Авраама, прообразовал Новый Завет и выш-

ний Иерусалим, Новый Завет и вышний Иерусалим, который свободен, 

– он «матерь всем нам» (4,26). «Вышний Иерусалим» – это Церковь 

Христова (Послание к Евреям 12,22). Апостол употребил здесь именно 

этот образ, потому что галаты желали быть семенем Авраама (4;21). Но 

у Авраама по плоти было не одинаковое семя: одно – в рабство плоти, 

другое – в свободу детей Божиих. Верующие и суть «дети обетования» 

(4;28). 

Апостол приводит также свидетельство пророка Исайи о том, что 

чада Церкви рождаются не плотски, а духовно, силой свыше, как Сара 

родила по обетованию. «Возвеселись, неплодная, нерождающая; вос-

кликни и возгласи, не мучившаяся родами; потому что у оставленной 

гораздо более детей, нежели у имеющей мужа» (Ис.54,1).  

Сара здесь прообразует Церковь Божию, которая, не мучившись 

родами, «не имущая мужа», имеет более детей, чем «имущая мужа» 

                                                 
1 Под «искушением» апостола «во плоти» западные толковники склонны понимать ка-

кую-либо его болезнь, то, что он называет «жало в плоть, ангел сатаны» (2-е Корин-

фянам 12,7). Но большинство наших экзегетов под искушением «во плоти» понимают 

его телесные страдания и гонения за благовестие Христа в Галатии (См. Епископ Фе-

офан. Указ. соч. С. 321). 
2 «Агарь» – по-арабски значит «камень»; этим именем у арабов называется гора Синай, 

на которой Моисей получил закон. А так как потомки Агари по происхождению фак-

тически были в рабстве у соседних народов, то по аналогии в таком же рабском со-

стоянии находятся «подзаконные», получившие закон на Синае, т.е. «нынешний 

Иерусалим», плотский Израиль. 



 114 

Агарь, т.е. синагога иудейская (4;27). Апостол говорит, что как тогда 

плотски рожденный от Авраама Исмаил преследовал необычайно рож-

денного Исаака (Бытие 21,9), так и теперь плотские потомки Авраама, 

иудеи, преследуют духовно рожденных от Христа, т.е. Церковь. Но Ис-

маил впоследствии был изгнан из дома Авраама, – такая судьба пости-

гает и плотского Израиля.  

 

г) Свобода во Христе (5,1-12) 

Изложив галатам учение о свободе от закона Моисеева, апостол 

говорит о свободе жизни во Христе. Все подзаконное время апостол 

называет рабством, а новозаветное время – свободой. «Стойте в свобо-

де, которую даровал вам Христос, и не подвергайтесь опять игу раб-

ства» (5,1). Эта свобода заключается, прежде всего в свободе от грехов, 

а также и от закона, данного ради грехов. Поэтому если христиане хотят 

воспользоваться дарованной им свободой, то не должны обрезываться, 

во-первых, потому что с обрезанием связан весь закон; во-вторых, по-

тому что обрезывающимся «не будет … никакой пользы от Христа» 

(5,2). Обревающийся как бы боится закона, значит, не верит силе благо-

дати, а не веруя, и не получает ее. Мы же, хрис-тиане, «духом ожидаем 

и надеемся праведности от веры» (5,5). Вера же, любовью споспеше-

ствуемая, дает то, чего не смог дать закон, а именно – оправдание и 

спасение: «Ибо во Христе Иисусе не имеет си-лы ни обрезание, ни не-

обрезание, но вера, действующая любовью» (5,6).  

В деле оправдания человека действует вера, но не сама по себе, 

как умственное принятие, но «действующая любовью», т.е. выражаю-

щаяся в делах любви, иначе – добродетельная вера. Как видим, апостол 

Павел учит так же, как и апостол Иаков, что вера без дел мертва (По-

слание Иакова 2,17). Если бы апостол проповедовал при вере и обреза-

ние, тогда он не был бы гоним и тогда «соблазн креста прекратился бы» 

(5,2).1 Как замечает Златоуст, иудеев соблазняла не столько проповедь о 

Распятом, сколько требование не следовать отеческим законам и обыча-

ям.2 

                                                 
1 Условное согласие апостола Павла, что он проповедует обрезание, объясняется тем, 

что иудействующие указывали на факт обрезания Тимофея (Деяния 16, 3). Не отрицая 

этого, апостол показывает, что это еще не значит, что он проповедует обрезание. Если 

бы это было так, то он не был бы гоним «за крест Христов» (6,12). Гонение со сторо-

ны иудеев показывает, что они видят в апостоле Павле противника обрезания.  
2 А. Иванов, Цит. Соч., стр. 305. 



 115 

4. Нравоучительная часть: увещание к христианской 

жизни на началах свободы от закона (5,13-6,10) 
 

4.1. Общее начало христианской жизни (5,13-26) 

 

Условием христианской нравственности апостол Павел провоз-

глашает свободу, – свободу от греха и закона Моисеева, а главным 

принципом ее является христианская любовь: «К свободе призваны вы, 

братия, только бы свобода ваша не была поводом к угождению плоти: 

но любовью служите друг другу. Ибо весь закон в одном слове заклю-

чается: люби ближнего твоего, как самого себя» (5,13-14). 

Христианство провозгласило свободу, но мы не обязаны употре-

бить ее не к угождению плоти, а к получению более высокого состоя-

ния, чем то, которое мы имели под законом. Апостол указал легкий, до-

ступный всем способ достичь этого: любить друг друга. Любовь обла-

дает внутренней живительной силой, почему она, хотя и связана всегда 

с самопожертвованием, легка и приятна и ведет к совершенству. Там 

же, где, вместо любви, блюдется закон, там появляется несогласие, за-

висть, распри, лишь внешне сдерживаемые законом, но не искореняе-

мые им (5,15). 

Почему же апостол указал только на любовь к ближнему, а не к 

Богу? Епископ Феофан, ссылаясь на блаженного Августина, объясняет 

это так: любовь к ближним видима и осязаема; она всегда предполагает 

и любовь к Богу. Наоборот, любовь к Богу неосязаема и невидима, и, 

дабы никто ошибочно не предположил, что уже имеет ее, апостол пер-

вым условием поставил любовь к ближним.1 

Освободившись от закона, верующие приняли Духа Святого, Ко-

торый в сердцах их пишет Свои духовные законы. По ним и должны 

жить верующие, преодолевая плотские похоти: «Поступайте по духу, и 

вы не будете исполнять вожделений плоти, ибо плоть делает противно-

го духу, а дух – противного плоти: они друг другу противятся»(5,16-17). 

«Плотию» назвал здесь апостол наклонность воли к греховным и 

страстным чувствам, которые, исходя из души, проявляются в нашей 

чувственной телесной природе. Среди «дел плоти» апостол упоминает 

только самые грубые, но типичные среди языческого мира, всего 18 ви-

дов греховных дел (5,19-21). Приверженные хоть одному из грехов 

«Царствия Божия не наследуют» (5,21). Под «плодами духа» апостол 

понимает добродетели, возращенные обитающей в душе благодатью 

Святого Духа: «Плод же духа: любовь, радость, мир, долготерпение, 

благость, милосердие, вера, кротость, воздержание» (5,22-23).  

Апостол замечает, что между этими двумя началами: законом пло-

ти и законом духа всегда идет непримиримая борьба: это борьба света и 

тьмы, борьба добра со злом (5,17). Этой борьбы незаметно там, где дух 

                                                 
1 Епископ Феофан. Указ. соч. С. 387.  



 116 

раболепствует плоти, как у сластолюбивых и невоздержанных грешни-

ков, хотя у них временами пробуждается мучительное сознание своего 

нравственного падения. Но как только человек решается жить духовно, 

желает возвратить своему богоподобному духу его права, – тотчас 

начинается борьба и противоборство со стороны плоти. Этой борьбы не 

избегает никто, и вестись она должна до полной победы духа над пло-

тью: «Те, которые Христовы, распяли плоть со страстями и похотьми» 

(5, 24).1  

Только с течением времени, при содействии благодати Божией, 

борьба все слабеет и слабеет, даруя подвижнику минуты высшего бла-

женства единения с Богом.  

 

4.2. Правило поведения духовно совершенных по отношению к 

немощным (6, 1-10) 

 

Изложив начала духовной жизни христиан и показав, как тяжела 

духовная борьба, в которой человек может временами падать и восста-

вать, апостол теперь обращается к «духовным», т. е. предстоятелем об-

щин, и заповедует им не тщеславиться собой, своим совершенством, 

ибо оно есть плод благодати Святого Духа, а впадших в прегрешение 

исправлять в духе кротости, снисхождения, долготерния и любви. «Бра-

тия! Если и впадет человек в какое согрешение, вы духовные, исправ-

ляйте такового в духе кротости… Носите бремена друг друга, и таким 

образом исполните закон Христов» (6, 1-2).  

Закон Христов, таким образом, есть закон любви; любовь же есть 

служение, ношение «бремени друг друга». Апостол предостерегает от 

самообольщения, самохвальства, зная сколь изменчиво и непрочно 

наше духовное состояние, как легко мы теряем его, не укрепляемые 

благодатью: поэтому «каждый да испытывает свое дело, и тогда будет 

иметь похвалу только в себе, а не в другом» (6,4). И усовершившийся в 

чем-либо должен сравнивать себя не с немощным братом, а с совер-

шенной нормой христианства: «Будьте совершенны, как Отец ваш 

небесный совершен» (Евангелие от Матфея 5,48). Рассматривая себя 

так, мы убедимся, что нечем нам гордиться.  

Апостол призывает верующих оказывать пресвитерам всякую 

честь и помощь в их нуждах, давая тем самым повод к обнаружению 

дел любви и милосердия: «Наставляемый словом, делись всяким доб-

ром с наставляющим» (6,6). Суетно и неразумно христианину полагать-

ся на жизнь плотскую, – ведь все, что отдано плоти, посеяно в плоть, 

оканчивается тлением и исчезает. Только «сеющий в дух от духа пожнет 

жизнь вечную» (6,8). 

                                                 
1 «Распятие плоти» понимается в смысле отвержения себя, взятия креста своего и сле-

дования за Господом (Мк. 8,34). 



 117 

Апостол Павел призывает пребывать в добре независимо от 

награды и не унывать, если эта награда приходит не скоро. Награда бы-

вает не в начале рабочего дня, а в конце его: «в свое время пожнем» 

(6,9), – говорит апостол. Нельзя также откладывать делание добра на 

будущее, ибо в любой момент может случиться так, что даже и при же-

лании делать добро уже будет поздно, ибо время неумолимо идет к кон-

цу. «Итак, доколе есть время, будем делать добро всем, а наипаче своим 

по вере» (6,10). 

 

5. Заключение 
 

В заключение (6,11-18) апостол хочет расположить всех к приня-

тию вышеизложенных наставлений, оградить от влияния лжеучителей, 

которые все делают ради корысти, лишь бы «не быть гонимым за крест 

Христов» (6,12). Лжеучители, совращавшие галатов, отвергали крест 

как таковой, чем упраздняли для себя весь крестный подвиг Спасителя, 

уповая на обрезание. Этим они маскировались под иудеев и тем самым 

избавляли себя от гонений».1  

В противоположность им апостол говорит, что он верит в силу 

креста и им одним хвалится: «Я не желаю хвалиться, разве только кре-

стом Господа нашего Иисуса Христа, которым для меня мир распят и я 

для мира» (6,14). 

Каким же крестом желает хвалиться апостол Павел? Тем, которым 

для него мир распят, и он для мира (6,14). Начало такому распятию ми-

ру, т.е. всему земному, временному и греховному: чести, славе, богат-

ству, утехам и т. д. полагается в крещении; затем оно совершается на 

протяжении всей земной жизни христианина.  

Самому же обрезанию, как устраняющему крест Христов, апостол 

выносит суровый приговор: «во Христе Иисусе ничего не значит ни об-

резание, ни необрезание, а новая тварь» (6,15), т.е. новая жизнь во Хри-

сте. Во Христе человек как бы пересоздается заново, ибо обновляется, 

освящается, восстанавливается первозданная чистота его как образа 

Божия. Все это достигается при жизни по заповедям Христовым и ше-

ствовании путем Христовым, что апостол и подтверждает своей жиз-

нью: «Я ношу язвы Господа Иисуса на теле моем» (6,17),2 т. е. раны от 

побоев, трудов и изнурений за дело Христово. В конце Послания, кото-

рое написано собственноручно (6,11), апостол преподает апостольское 

благословение.  

                                                 
1 Действительно, по сообщению блаженного Иеронима, при Юлии Цезаре, Октавиане 

Августе и Тиверии действовал закон, дозволявший иудеям жить по своим обычаям. 

Поэтому, кто был обрезан, тот, хотя и веровал во Христа, почитался язычниками за 

правоверного иудея и не подвергался преследованиям.  
2 В древности рабы получали особые клейма, как знак подвластности своему господи-

ну. По аналогии с этим апостол Павел указывает на свои язвы за Христа, как клеймо, 

подтверждающее верность Христу.  



 118 

Вопросы для повторения Послания к Галатам 
I 

1. Что известно об основании Церкви в Галатии? 

2. Что составляет повод и цель написания послания? 

3. Какие главные разделы послания? 

4. Чем характерно вступление послания? (1,1-5) 

5. За что укоряет апостол Павел галатов? (1,6-7) 

6. Какой суд произносит апостол над лжеучителями? (1,8-9) 

 

II 

1. Какой источник благовестия апостола Павла? (1,11-12) 

2. Какие биографические сведения привел апостол Павел и зачем? (1,13-24) 

3. Что говорит апостол Павел о встрече с апостолом Петром? (1,18-19) 

4. Как встретили апостола Павла «столпы апостолов»? (2,2) 

5. Как вел себя апостол Павел на апостольском Соборе? (2,4) 

6. Как отозвался апостол Павел о непринципиальном поведении апостола  

    Петра? (2,1-21) 

7. Почему при вере во Христа невозможно надеяться на оправдание 

    от Закона? (2,1 -20) 

 

III 

1. Каким образом показывает апостол необязательность закона Моисеева 

    в деле спасения? (3,1-14) 

2. Кто суть истинные сыны Авраама? (3,7) 

3. Кто освободил нас от клятвы закона? (3,8-13) 

4. В чем состояло несовершенство закона? (3,15-18) 

5. Зачем дан был закон и на какой срок? (3,19) 

6. Через кого преподан закон, а через кого обетование? (3,19-20) 

7. Чему уподобляется закон? (3,24) 

8. Какие обетования дает вера? (3,26-27) 

9. Имеют ли значение национальные, социальные и другие различия людей  

    в их отношении ко Христу? (3,28) 

 

IV 

1. С чем и почему сравнивает апостол Павел подзаконных? (4,1-3) 

2. Когда мы освобождаемся от рабства закону? (4,4-5) 

3. Апостол на Рождество Христово (4,4-7) 

4. Какое мы имеем свидетельство нашего сыновства Богу? (4,6) 

5. За что укоряет апостол Галатов? (4,9-10) 

6. Как возбуждает апостол Галатов к прежней вере? (4,14-15) 

7. Какое прообразовательное значение было в рождении сынов Авраама?  

    (4,22-25) 

8. Какое пророчество Исаии о свободных чадах Церкви и синагоге 

    дал апостол? (4,27-29) 

 



 119 

V 

1. Как называет апостол Павел время подзаконное и время новозаветное? 

    (5,1) 

2. Почему при вере нельзя обрезываться? (5,2-5) 

3. На какую веру указывает апостол? (5,6) 

4. Что является главным принципом христианской жизни? (5,13-14) 

5. Как апостол Павел изображает духовную брань в человеке? (5,16-22) 

6. Где незаметна, где возникает и до каких пределов надо вести духовную 

     борьбу? (5,24) 

7. Как должны относиться духовные к согрешившим? (6,1-2) 

8. Как можно исполнить закон? (6,2) 

9. Как предостерегает апостол Павел от самообольщения? (6,4-6,6) 

10. Почему неразумно полагаться на плотскую жизнь? (6,8) 

11. Почему надо спешить делать добро? (6,9-10) 

12. Чем хвалиться апостол? (6,12-14) 

13. Что означают слова апостола: «язвы Господа Иисуса Христа на теле  

      моем?» (6,17) 



 120 

 

 

ПОСЛАНИЕ К ЕФЕСЯНАМ 

 

1. Основание Ефесской Церкви 
 

Город Ефес во времена апостола Павла был главным городом Ма-

лоазийской провинции, портом, центром торговли, науки и искусства. В 

городе был знаменитый храм богини Артемиды. Кроме греков, здесь 

жили и евреи, имевшие свою синагогу. Первоначальная церковная об-

щина была основана апостолом Павлом (Деяния 18,18–21). Около 54 

года апостол, возвращаясь из второго путешествия, достиг Ефеса, где 

проповедовал в местной синагоге. Не имея возможности остановиться 

надолго, он, лишь огласив ефесских иудеев евангельской истиной, от-

плыл в Иерусалим, оставив продолжать начатое Акиле и Прискилле. 

Вместе с ними трудился и ученый иудей Аполлос (Деяния 18,24-26).  

Вторично апостол Павел сюда возвратился во время третьего пу-

тешествия и пробыл здесь более двух лет (Деяния, 19 глава). Здесь он 

нашел около двенадцати мужей, крестившихся в Иоанново крещение, 

но даже не слышавших о даре Духа Святого. Павел крестил их во имя 

Господа Иисуса, и через возложение рук на них снизошел Дух Святый, 

так что они получили дар пророчества и говорения языками. Много чу-

дес было совершено в Ефесе апостолом: на больных возлагали платки и 

пояс святого Павла – и они исцелялись: злые духи выходили из них. 

Проповедь об Истинном Боге имела такое сильное действие, что чаро-

деи добровольно сожгли среди городской площади свои книги на сумму 

50 тысяч драхм. Но враг воздвиг гонение на апостола: Димитрий среб-

роковач возмутил город против апостола, и святой Павел удалился из 

Ефеса в Македонию. Апостол Павел еще раз беседовал с ефесскими 

пресвитерами, но не в Ефесе, а в Милите, куда он заехал лишь для 

прощания, возвращаясь в Иерусалим (Деяния 20,16–38). 

Из Ефеса апостол Павел написал два послания – Галатам и Пер-

вое послание к Коринфянам. Здесь же впоследствии был епископом 

святой Тимофей, а также святой апостол и евангелист Иоанн Богослов, 

написавший свое Евангелие и послания.  

 

2. Повод, место и время написания послания 
 

Ближайшим поводом к написанию Послания было желание апо-

стола поделиться с Ефесской паствой своими глубокими созерцаниями 

о тайне Христовой, раскрыть тайну спасения иудеев и язычников через 

Церковь, а также преподать целый ряд нравоучительных наставлений.  

Послание написано из Рима под конец пребывания апостола в 

узах, т.е. около 63 года, и доставлено Тихиком (6,21). Это не вторые, а 



 121 

первые узы; мы видим, что апостол свободно проповедует Евангелие, 

просит молитв для этого дела (6,19-20). Этого он не мог написать во 

вторые римские узы, когда он знал, что «время его отшествия настало» 

(2 Тим. 4,6). 

 

3. Разделение и краткое содержание послания 
 

Несмотря на краткость (6 глав), Послание к Ефессянам очень бо-

гато содержанием как в догматической, так и в нравоучительной части. 

Святитель Афанасий назвал его «катехизисом христианского учения». 

Послание условно разделяется на две части: 

1) догматическая (1-3 главы); 

2) нравоучительная (4-6 главы).  

Главная догматическая тема послания – единство Церкви, а через 

нее и всего тварного мира, под единым главою – Христом.  

Христос – духовный центр всего сотворенного. Он же и глава 

Церкви, а Церковь – Тело Его. Экклесиология строится на духовных 

образах Церкви: 

1) Как храма Божьего с краеугольным камнем Христом (2,19–22); 

2) Как Тела Христова (1,10,22-23; 3,6; 4,4–7,2–16); 

3) Как Невесты Агнца Христа (5,23-32). 

Церковь представляется как новое творение, созданное во Христе, 

как полнота и совершенство мирового бытия. Все Послание проникнуто 

идеей единства. Как един Христос, так едина и Церковь – Тело Христо-

во; через единство Церкви объединяется все человечество и вся тварь 

(2,11–22; 1,10). 

В нравоучительной части (4-6 глава) апостол, уча единству в вере 

и в жизни, призывает к духовному совершенству. Верующие должны 

осознать богатство благости Божией, уготованной им через Христа; по-

чувствовать, что они не чужие, а свои Богу (2,11,19), почему и жить 

должны согласно своему призванию, сохраняя «единство духа в союзе 

мира» (4,1-3). В семейных отношениях нужно руководствоваться вза-

имной любовью, подобно тому, как Христос возлюбил Церковь, предав 

Себя за нее в жертву Богу (5,22–23). Во всех же отношениях христиа-

нин должен выступать, как воин Христов, облекшись во все духовное 

оружие (6,11-18).  



 122 

1. Догматическая часть послания 
 

1.1. Раскрытие общего плана домостроительства спасения (1,3-23) 

После обычного приветствия Ефесской Церкви (1,1-2) апостол 

Павел выражает благодарение Богу Отцу, пославшему в мир Сына свое-

го спасти верующих, которых Он избрал и предопределил ко спасению 

прежде создания мира: «Он избрал нас в Нем (во Христе) прежде со-

здания мира, чтобы мы были святы и непорочны перед Ним в любви» 

(1,4). Бог «избрал нас в Нем», т.е. всех христиан всех времен и из всех 

народов через общение со Христом в Таинствах.  

Ближайшая цель избрания нас состоит в том, «чтобы мы были 

святы и непорочны пред Ним в любви» (1,4). Святость и непорочность 

выступают также и как средство к высшей цели – усыновлению (1,5). 

Апостол уточняет, что святым и непорочным надо быть «пред Ним», 

т.е. пред Богом, в очах Божиих, а не во мнении людей, ибо может быть 

святость показная, внешняя.  

Высшей целью нашего избрания Богом является усыновление: 

Бог предопределил «усыновить нас себе» (1,5), сделал нас и наследни-

ками вместе с сыном Божиим. Побуждением к этому было единственно 

«благоволение воли» Его, «в похвалу славы благодати Своей» (1,6). 

Усыновление, как и избрание к святости, произошло в предвечном акте 

воли Божией, независимо от желания человека, хотя и в согласии с ним, 

по вере Сына Божия. «Никто не придет ко Христу, если Отец не при-

влечет. Но и Отец влечет подающего Ему руку. Ибо сотворить нас Бог 

мог без нас, а спасти нас без нас не может».1 

Апостол показывает, какой ценой достигается нам такое обилие 

«духовных благословений», а именно: «Искупление Кровию Его» (1,7). 

Как раньше выкупали пленных за известную плату, так Христос иску-

пил нас из плена князя мира сего за грех прародительский ценою Своей 

Крови. Уплачена эта цена вечной правде Божией.2 Следствие искупле-

ния – «прощение грехов» по благодати через веру во Искупителя. Во 

Христе Бог «открыл нам тайну Своей воли» (1,9), которая состоит в 

том, чтобы соединить прежде разъединенных грехом всех существ: 

«дабы все небесное и земное соединить под главою Христом» (1,10). 

Тайна этой миссии объединения охватывает «всю полноту времен» 

(1,10), т.е. от начала устроения спасения в прошлом до его завершения 

в будущем веке, когда вновь будет восстановлена первоначальная гар-

мония всего космоса. Вся тварь должна через восстановление первона-

чального совершенства вновь получить доступ к полноте благодати и 

                                                 
1 Феофан Затворник. Указ соч. С. 62. 
2 Эта юридическая терминология используется лишь как доступная нашему пониманию 

аналогия для выражения непостижимой любви Божией к роду человеческому 

(Ин.3,16). Поэтому вернее по-славянски: «О Нем же имамы избавление Кровию Его» 

(1,7).  



 123 

славы Божией, но в настоящее время, когда грех еще не истреблен 

окончательно, возглавление всего тварного осуществилось только в ли-

це Иисуса Христа. Апостол же созерцает уже все соединенным во Хри-

сте. Это созерцание и составляет главный предмет Послания.  

Касаясь конкретно судьбы иудеев и язычников, апостол Павел по-

казывает, что как те, так и другие призваны ко спасению по предведе-

нию и предопределению воли Божией (1,11-14). Но если иудеи «сдела-

лись наследниками» по праву наследства, получили спасение по обето-

ванию (1,11-12), то язычники только теперь, «услышав слово истины… 

и уверовав» во Христа, получили «запечатление обетованным Святым 

Духом» в крещении и миропомазании, данных им, как «залог наследия» 

вечного (1,14). 

Для познания духовных истин необходимо просвещение от Духа 

Божия (1 Коринфянам 2,14-16). Поэтому апостол и воссылает свою мо-

литву, чтобы Бог даровал ефесянам «Духа премудрости и откровения к 

познанию Его, и просветил очи сердца» их к полному разумению того. 

«В чем состоит надежда призвания Его какое богатство славного насле-

дия Его для святых и как безмерно величие могущества Его в нас, ве-

рующих» (1,17–19).  

В этих стихах (1,15-19, а также 3,19–21), которые читаются как 

апостольское зачало на молебне на начало учебного года, Церковь вы-

ражает мысль, что высшая цель всякого учения – познание Бога и свое-

го спасения в Нем.  

Апостол Павел изображает величие Божественной икономии (до-

мостроительства спасения) через возвеличание Христа (по человече-

ству), как совершителя спасения (1,20-23). Бог воскресил Его из мерт-

вых и посадил одесную Себя на небесах, превыше всех чинов ангель-

ских: «начальства и власти, и силы, и господства, и всякого имени, 

именуемого не только в сем веке, но и в будущем» (1,20-21). Поэтому 

мы и именуем Христа Царем и Господом неба и земли, ангелов и чело-

веков, и не только во времени, в условиях нынешнего порядка мира, но 

и в вечности, когда все будет приведено к Богу и «Бог будет все во 

всем» (1 Коринфянам 15,28). Он же, как Спаситель всего тварного, по 

праву является «главою Церкви, которая есть Тело Его», всецело про-

никнутое Его живым присутствием: «полнота Наполняющего все во 

всем» (1,22–23).1 Апостол дал здесь образ Церкви как таинственного 

Тела Христова, как единого духовного организма, возглавляемого еди-

ным главою – Христом.  

                                                 
1 Быть главою чего-то значит возглавлять, начальствовать. Но Христос, как Господь 

всего тварного мира, иначе возглавляет его: Он одновременно пребывает всецело и 

нераздельно в каждой части своего творения. Поэтому апостол и прибавил: «Христос 

есть полнота Наполняющего все во всем» (1,23). «В Церкви и христианах все Христо-

во. Она полна Христом; Он ее наполняет всю, во всем составе и во всех членах»; и 

освящая все и всех, и просвещая, и исполняя дарами благодати к доброделанию (епи-

скоп Феофан. Указ соч. С. 125).  



 124 

1.2. Спасение язычников через Церковь (2,1-22) 

 

Величие Христа как главы Церкви раскрывается и в деле спасения 

язычников и принятия их в Тело Христово – Церковь, наравне с иудея-

ми. Язычники были ранее «мертвы по преступлениям и грехам» (2,1), 

были подчинены «воле князя» бесовского (2,2), пребывающего, по уче-

нию иудеев, в воздушных пространствах, т.е. вплотную с людьми, что-

бы совращать их ко греху. Также и иудеи водились похотями плоти и 

помыслов, «были чадами гнева» (2,3). И вот из этого, казалось, безвы-

ходного состояния, вывел нас Бог, по одной Своей неизреченной мило-

сти, «оживотворил со Христом», «воскресил с Ним и посадил на Небе-

сах во Христе Иисусе» (2,5–6). В лице Христа как Богочеловека Бог 

уже возвел нас на небеса, но вступаем мы туда по мере проявления в 

нас новой благодатной жизни.1 

Как именно совершается само спасение, апостол показывает в 8-м 

и 9-м стихах второй главы: «Благодатью вы спасены через веру, и сие не 

от вас, Божий дар; не от дел, чтобы никто не хвалился». Спасение со-

вершается Богом, по благодати, но и не без нашего участия: «через ве-

ру»: но и вера не вполне наше достояние, а дар Божий. В каком же 

смысле вера есть дар Божий? В том, что даже то, во что мы уверовали – 

Бог непостижимый, – Им же самим явлено в откровении; и само воз-

буждение к вере, ее рост, усовершенствование происходит хотя и с 

нашим произволением, но силой Божией благодати. 

Святитель Иоанн Златоуст, поясняя вышеприведенный стих, гово-

рит: «Вера недостаточна для спасения; но чтобы не спасать нас без нас, 

Бог требует от нас веры… Вера спасает, но не сама, а через Бога; Бог 

хочет – и вера спасает».2 

Апостол Павел говорит о вере, а не делах веры, как нашем уча-

стии в деле спасения, «чтобы никто не хвалился» делами своими (2,9) и 

не почитал спасение делом собственных усилий. Но апостол говорит и 

о том, что одной веры без дел недостаточно: «мы Его творение, созданы 

во Христе Иисусе на добрые дела, которые Бог предназначил нам ис-

полнять» (2,10). Добродетели – это то, что соответствует природе уве-

ровавших, они как бы предопределены верующим, но и их исполнять 

помогает Бог. Поэтому все спасение от Бога, по благодати, при нашей 

вере, выражающей в добрых делах.3 

                                                 
1 «Что в Нем совершилось, то ради всех совершилось, и совершается делом во всех, кои 

последуют Ему верою. В первом Адаме мы все согрешили и умерли: грех и смерть 

Адама только развивались во времени… Таким же образом во втором Адаме мы вос-

крешены и посажены на небе. В верующих потом только приложение находит сов-

мещенное во Христе» (Еп. Феофан. Указ соч. С. 148).  
2 Еп. Феофан. Указ соч. С. 155. 
3 Здесь уместно вспомнить притчу Спасителя о рабе, который, исполнив все ему пору-

ченное, не благодеяния должен за это ожидать, будто сделал что – то великое, а дол-



 125 

Но иудеев, считавших себя народом Божиим, имеющим обетова-

ние спасения, крайне смущало вхождение язычников в Церковь без 

предварительного обращения в иудейство через обрезание. Поэтому 

апостол специально раскрывает ефесянам тайну их призвания и едине-

ния всех в единой Церкви Божией. До уверования язычники были «без 

Христа, отчуждены от общества Израильского, чужды Заветов обетова-

ния, не имели надежды и были безбожники в мире» (2,12). Но, кре-

стившись, они сделались наследниками ранее неведомого им обетова-

ния: «а теперь во Христе Иисусе вы, бывшие далеко, стали близки Кро-

вию Христовой» (12,13). Кровь Христова смыла преграду между двумя 

частями человечества: народом Божиим и всеми остальными. Христос 

образовал Церковь из иудеев и язычников посредством Своего Креста, 

которым и «разрушил стоявшую посреди преграду» (2,14). Здесь апо-

стол имеет в виду бывшую стену в Иерусалимском храме, разделявшую 

двор язычников от двора израильтян. Такой же стеной разделения мира 

был закон Моисеев, который упразднен исполнением его в Жертве Хри-

стовой. Упраздняя вражду примиряющей жертвой, и, отменяя «закон 

заповедей», Христос вводит «учение», т.е. новый закон жизни в духе 

веры и любви и с поклонением Богу духом и истиною.1 Этот дух жизни 

во Христе, проникая в ранее разделенные части, созидает единое новое 

человечество – вселенскую Церковь. 

В этом церковном и одновременно Христовом теле язычники ста-

ли такими же близкими Богу, как и народ избранный: «уже не чужие и 

не пришельцы, но сограждане святым и свои Богу» (2,19). Верующие 

получают новое гражданство, как бы записываются вместе со святыми 

мужами Авраамом, Моисеем, Илией и другими в вечный, на небесах 

пребывающий город Иерусалим, «ему же художник и содетель есть 

Бог» (Евр.11,10). Кроме того что язычники стали «сограждане Святым», 

они еще и «свои Богу», как дети Того же Небесного Отца.  

Близость между верующими и Богом раскрывается сравнением их 

с живыми камнями, из которых строится здание Церкви (2,20-22). Здесь 

апостол дает образ церкви – Небесного града, храма веры. Это здание 

«утверждено на основании апостолов и пророков», видевших издали 

(пророки), а потом вблизи (апостолы) истину Христа. Но более глубо-

ким основанием, является «краеугольный камень» – Христос Господь. 

Таким образом, Христос есть глава Церкви (1,22), Он же ее основание 

(2,20). Само здание растет за счет все новых живых камней – верую-

щих, и целых народов, пока не придет все к совершенству. В этом зда-

нии Церкви члены разные, но «слагаются стройно» (2,21), т.е. все в ней 

гармонично и организовано.  
                                                                                                                                                         

жен лишь сказать: я раб, ничего не стоящий, сделал лишь то, что должен был сделать 

(Лк.17,7–10). 
1 Греческое слово  означает: мнение, решение, постановление и в Священном 

Писании не употребляется в смысле позднейшем – христианского «догмата» веры. 

Поэтому в русском переводе взято слово «учение».  



 126 

1.3. Откровение тайны Церкви (3,1–23) 

 

Апостол открывает ефесским христианам из язычников великую 

тайну спасения их через Церковь – тайну, которая не была открыта ра-

нее, в прежние времена, а только теперь возвещается через апостолов и 

пророков: «чтобы язычникам быть сонаследниками… и сопричастника-

ми обетования Его во Христе Иисусе» (3,6). Иудеи были причастниками 

и наследниками обетования спасения, а язычники теперь стали со-

причастниками и сонаследниками того же обетования через благовест-

вования апостолов (3,6), среди которых святой Павел называет и себя 

как «наименьшего из всех святых» (3,8). На дело благовестия Господь 

Сам избрал святого Павла, послав его возвещать язычникам «неиссле-

димое богатство Христово» (3,8). 

Сокровенность тайны всемирного спасения была такова, что ее не 

знали даже ангелы, – только через осуществление его в Церкви они по-

лучили ведение этой тайны (3,9-10; 1 Петр. 1,12). Земной Церкви, воин-

ствующей и часто страждущей, проливающей кровь многих мучеников, 

вверена Богом большая тайна, чем ангелам и прочим небесным силам. 

К тайне нового восстановленного союза человеческих рас, наций и 

народов с Богом, т.е. в Церковь, вводятся теперь и ангелы, созерцающие 

эту тайну. В Церкви, как в Богочеловеческом организме, земном и 

небесном одновременно, достигается сама цель создания мира: един-

ство, мир и соучастие в благости Божией. 

Для познания этой тайны любви Божией апостол Павел вновь 

воссылает молитву (3,14–21), чтобы Бог дал ефесянам силу «крепко 

утвердиться Духом Его во внутреннем человеке» (3,16), т.е. утвердиться 

духом в вере и в любви к Богу, «вселиться Христу в сердца их», дабы 

они могли «постигнуть со всеми святыми… превосходящую разумение 

любовь Христову» (3,19). Действительно, любовь Отца Небесного, не 

пожелевшая Единородного Своего Сына для искупления согрешившего 

человечества, превосходит всякое человеческое разумение. Но утвер-

дившемуся внутренним человеком, т.е. духом, во Христе становится 

доступна «широта и долгота, и глубина и высота» (3,18) этой жертвен-

ной любви Божией.1 

                                                 
1 Четыре «стороны измерения «любви прообразуют четыре стороны креста Христова. 

Крест поэтому – символ жертвенной любви христовой, как бы графически выражаю-

щий стих Еф. 3,18 (Григорий Нисский). По Экумению, долгота есть познание пред-

определения спасения; широта – что благодеяние простирается на всех; глубина – что 

неисследимая сила его снизошла даже до ада для освобождения пленников; высота – 

что сшедший – Он же есть и восшедший на Небеса (См еп. Феофан. Указ соч. С. 243). 



 127 

2. Нравоучительная часть послания (4,1–6,18) 
 

2.1. Общий строй жизни христианина (4,1-32) 

 

а) Единство веры 

Нравоучительная часть Послания находится в соответствии с ве-

роучительной. В вероучительной части апостол изложил учение о един-

стве Церкви и возглавлении всего во Христе, а здесь, в нравоучении, он 

поучает верующих быть в единении духа и жизни, в соответствии с 

христианским званием. Христианское звание побуждает поступать «со 

всяким смиренномудрием и кротостью и долготерпением, снисходя 

друг другу, стараясь сохранять единство духа в союзе мира» (4,2-3). 

Среди добродетелей апостол поставил на первом месте смиренномуд-

рие, потому что им искореняется гордость, эгоизм, разделяющие обще-

ство. Затем указана кротость как первый плод смирения. На третьем 

месте указано долготерпение как самый надежный якорь среди испыта-

ний. Венчает все любовь. Где любовь, там и все остальные добродете-

ли. 

Наивысшее основание христианской жизни, по апостолу, есть 

осознание всеобщего единства в Боге через единство в Церкви. В Церк-

ви как Теле Христовом верующие относятся друг к другу, как члены в 

теле, имеют единодушие и единомыслие, ибо все тело церковное живо-

творится одним Духом Святым. Единство Церкви вытекает из единства 

Христа, как главы Церкви. Поэтому есть только одна истинная Церковь, 

одно вероучение, одно крещение, как и один Бог: «Одно тело и один 

Дух… один Господь, одна вера, одно крещение, один Бог и Отец всех, 

Который над всеми, и через всех, и во всех нас» (4,4-6).1 

Церковь не мыслима без иерархии, поставленной Христом: 

«Он поставил одних апостолами, других пророками, иных еванге-

листами, иных пастырями и учителями, к совершению святых, на дело 

служения, для созидания тела Христова» (4,11-12). 

Здесь мы видим: 

1) иерархический принцип управления; Христос не уравнял всех, 

но даровал различные дары к различному служению; 

2) богоучрежденность пастырства («Он поставил»). Через возло-

жение рук это богоучрежденное пастырство продолжается в истинной 

Церкви от первых апостолов до сего дня.  

Указанные апостолом Павлом иерархические степени: апостоль-

ство и евангеличество неповторимы, определены условием рождения 

                                                 
1 «Одно тело и один Дух» (4,4) –     . Исходя из того, что един-

ство Церкви обязано животворящему Духу Божиему, в русском переводе слово «Дух» 

надо писать с заглавной, а не с прописной буквы. Западные толковники имеют в виду 

не Святой Дух, а простой дух жизни, единодушие, но апостол Павел употреблял для 

этого слово  (см. В. Троицкий, Учение о Церкви. Серг. Посад, 1912, С.27). 



 128 

Церкви. Для дальнейшей жизни Церкви они не являются необходимы-

ми, так как апостолы и евангелисты вложили в Церковь все, что необ-

ходимо ко спасению: проповедь жизни и дела Христа, учреждение пас-

тырства, установление Таинств. «Пастырями и учителями» теперь яв-

ляются клирики Церкви: диаконы, пресвитеры и епископы. 

Апостол указал здесь (4,11-12) и три основных обязанности пас-

тырства: 

а) к «совершению святых», т.е. к руководству и совершенствова-

нию верующих; 

б) «на дело служения», т. е. к совершению различных благодатных 

служений, освящения верующих таинствами; 

в) «для созидания тела Христова», т. е. прилагать к Церкви новых 

членов через таинства. 

В соответствии с этими обязанностями апостол указал и три цели, 

к которым пастырь должен вести пасомых (4,13): 

а) достигать «единства веры»; 

б) достигать «познания Сына Божия», т. е. совершенствоваться в 

Богопознании; 

в) совершенствоваться духовно: прийти «в мужа совершенна, в 

меру полного возраста Христова».  

Апостол предостерегает, чтобы «мы не были младенцами» во 

Христе, легко «колеблющимися и увлекающимися всяким ветром уче-

ния» (4,14), т. е. всякими заблуждениями и ловкой игрой понятия. Под 

«ветром учения», по словам епископа Феофана, в наше время можно 

понимать учения всех верующих, «кои находятся вне истинной веры и 

Церкви, не исключая и христиан инославных».  

 

б) Облечение в нового человека 

Излагая положительные правила христианской жизни, апостол 

Павел прежде всего советует не поступать «по суетности ума своего», 

который привел язычников к помрачению разума, отчуждению от жизни 

Божией, невежеству и ожесточению сердца, доходящему иногда до пол-

ного бесчувствия и распутства (4,17-19). Верующие же познали Христа 

и в нем познали совершенную истину, «так как истина во Иисусе» 

(4,21). Но это истина не отвлеченного характера, это не теория, а жизнь 

во Христе, способная преобразить человека. Познание истины во Хри-

сте в том и состоит, чтобы «отложить прежний образ жизни ветхого че-

ловека, истлевающего в обольстительских похотях, обновиться духом 

ума… и облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности 

и святости истины» (4,22-24). 

Облечься в «нового человека» значит облечься во Иисуса Христа, 

ибо Он есть истинно новый человек. Начало этому «облачению» пола-

гается в крещении, но только тот, кто подражает жизни Христа, кто 

творит Его заповеди «в праведности и истине», тот действительно об-

лекается в нового человека, о котороми сказал апостол Павел про себя: 



 129 

«уже не я живу, но живет во мне Христос» (1 Коринфянам 2,1). Апостол 

излагает также частные нормы христианской жизни (4,25-32). Прежде 

всего он заповедует отвергнуть ложь, говорить истину ближнему свое-

му (4,25). Далее он увещевает не гневаться на ближнего. Апостол как 

бы признает естественность гнева, но не дозволяет предаваться ему: 

«гневаясь, не согрешайте: солнце да не зайдет во гневе вашем» (4,26), т. 

е. скоро прощайте обиды и освобождайте свои души от гнева для мо-

литвы. Апостол внушает не красть, но честно трудиться (4,28); не гово-

рить гнилых, праздных, злых слов: «Никакое гнилое слово да не исхо-

дит из уст ваших, а только доброе для назидания в вере, дабы оно до-

ставляло благодать слушающим» (4,29). 

Апостол призывает не оскорблять «Святого Духа Божия, Которым 

вы запечатлены в день искупления» (4,30), т.е. в крещении. Всякое 

оскорбление ближнего есть оскорбление и Святого Духа, живущего в 

крещенном, как храме Своем. Наоборот, надо быть друг к другу добры-

ми, сострадательными, прощая обиды, «как и Бог во Христе простил» 

нас (4,32).  

 

2.2. Побуждения к духовной жизни (5,1-21) 

 

Первым и главным побуждением к духовной жизни для христиа-

нина является: 

а) подражание Богу и любви христовой, Который «предал Себя за 

нас в приношение и жертву Богу» (5,2). Значит, и мы должны прощать 

друг другу, как и Бог простил нас и дал нам право быть «чадами воз-

любленными» (5,1); 

б) другой стимул к нравственной жизни – напоминание о том, что 

никакой грешник « не имеет наследия в Царстве Христа и Бога» (5,5); 

в) осознание нашего возрождения во Христе: «Вы были некогда 

тьма, а теперь – свет в Господе» (5,8). Для христиан тьма неведения и 

блуждания в поисках истины заменилась светом познания Христа, по-

этому они и должны поступать, «как чада света» (5,8). Плоды духовной 

жизни состоят «во всякой благости, праведности и истине» (5,9). Дела 

тьмы и греха не должно скрывать, но следует выводить их на свет, что-

бы обличалась их порочность, что и совершается через покаяние и ис-

поведь (5,10-13). Грех живится тьмой, т.е. отсуствием света благодати. 

И если пребывающих в нечестии озарить светом, то и они могут уви-

деть свою тьму и возревновать к свету. К ним обращается Апостол с 

призывом: «встань, спящий, и воскресни из мертвых, и осветит тебя 

Христос» (5,14). (Это свободное изложение слов пророка Исаии, 60,1).1 

                                                 
1 Очень точное и назидательное выражение апостола о грешнике: он не только спящий, 

но и мертвый. Бывает грешник так опускается, падает, что своими силами никогда не 

сможет восстать, – только Сам Бог Своею благодатью может поднять его, пробудить 

от сна, фактически, воскресить от духовной смерти.  



 130 

Необходимость благоразумно пользоваться настоящим дорогим 

временем (5,15-21), которое неумолимо течет. «Дни лукавы» (5,16), – 

говорит апостол, т.е. диавол ежедневно старается хитро уловлять нас во 

зло, поэтому употреблять время надо благоразумно: для познания воли 

Божией (5,17). Апостол призывает христиан возвысится даже над са-

мим временем: если дни употребить на добро, во славу Божию, значит, 

эти дни и само время похищены будут у лукавого, князя мира сего, и 

станут началом блаженной вечности. 

Апостол предостерегает христиан от пристрастия к вину, дающе-

му ложную эйфорию, но исполняться подлинной радостью в Духе свя-

том» (5,18), назидая себя молитвами и духовными песнопениями. Так 

проводили время первые христиане.1 

 

2.3. Семейные и гражданские обязанности христиан (5,22–6 9) 

 

а) Тайна христианского брака (5,22-23) 

В Первом послании к Коринфянам (7-я глава) апостол Павел из-

ложил свое учение о семейной жизни и о девстве. Там он отдает пред-

почтение девству, если оно избирается ради Господа. Здесь же он изла-

гает учение о высоте христианского брака (5,22–23). 

Апостол указывает на Божественное установление брака; «Посе-

му оставит человек отца своего и мать и прилепится к жене своей, и бу-

дут двое одна плоть» (Быт.2,24). Глубина единства обоих супругов про-

стирается до того, что они утрачивают ограниченные индивидуальные 

качества и становятся каждый обладателем обоюдной полноты, – они 

вдвоем составляют одно тело.  

Брак также есть таинство, тайна, прообразом которой служит тай-

на союза Христа к Церкви: «Тайна сия велика; Я говорю по отношению 

ко Христу и к Церкви» (5,32). Ведь каждый член брачного союза до 

брака уже является членом тела Христова, т.е. Церкви. Конечно, и су-

пруги, как одно новое существо, «едина плоть», прилепляются Христу. 

Брак как таинство заключается в том, что благодать Христова, которая 

соединила человека со Христом в крещении, теперь соединяет, благо-

словляет и освящает супругов во образ союза Христа и Церкви. 

Имея в виду это высокое значение христианского брака, апостол 

определяет обязанности супругов. Для реальной практической жизни 

супругов апостол заповедует женам послушание, а мужьям – любовь 

(5,22-28). Это и понятно: ведь если супружество есть образ союза Хри-

ста и Церкви, то и отношение жены к мужу должно быть подобно от-

ношению Церкви ко Христу. Церковь находится в послушании Богу, а 

Бог доказал Свою любовь к Церкви тем, что отдал Сына Своего Едино-

                                                 
1 В широком смысле под «опьянением вином» можно понимать всякое пристрастие к 

земному, временному, обманчивому благу. 



 131 

родного, Который «предал себя за Нее, чтобы освятить ее, очистив ба-

нею водною, посредством слова» (5,25-26), т. е. крещением.  

Тайна новой жизни в Церкви определяет и отношения супругов 

друг ко другу: апостол заповедал жене любить мужа, как члена единого 

брачного союза, и бояться как главы своего. Муж же получил обязан-

ность не только любить жену свою, но и устроять ее жизнь (5,29). 

Здесь возникают недоуменные вопросы: 

а) а мужья не должны ли повиноваться женам?  

– Да, должны, потому что апостол всем заповедал повиноваться 

друг другу в страхе Божием (5,21). Там, где есть страх Божий, там во-

дворяется обоюдное согласие, мир, любовь и взаимное послушание. Но 

так как жены склонны тяготиться главенством мужей над ними, то им и 

напоминается повиновение. А мужья склонны злоупотреблять властью 

над женами, поэтому апостол напоминает им о любви.  

б) Как понимать «жена да убоится» мужа? 

– Как уважение к мужу, соединенное с опасением, как бы не 

оскорбить его и тем не уменьшить обоюдной любви. Блаженный Иеро-

ним в Вульгате перевел «да чтит» жена мужа.1 Ведь жена должна ви-

деть в своем муже не просто сожителя, но Богом поставленного главу, 

возносясь умом до осознания главенства над собой Христа. Недоумение 

возникает от забвения о том, что семья есть прежде всего церковная 

единица.  

 

б) Взаимные обязанности детей и родителей (6,1-4) 

Апостол указывает на обязанности детей слушаться родителей, 

так как это долг справедливости и одна из первых заповедей Божиих. 

«Дети, повинуйтесь своим родителям в Господе, ибо сего требует спра-

ведливость» (6,1) и «это первая заповедь с обетованием» благополучия 

и долголетия (6,2, см. Исх.20,12). Характер послушания детей опреде-

ляется словами «в Господе», т.е. если воля родителей будет не согласна 

с волей Божией, то дети могут и должны не послушать их, чтобы не 

преступать большей заповеди. Святитель Иоанн Златоуст говорит: 

«Они, родители, после Бога – главные виновники жизни нашей, поэто-

му они первые имеют право на наше почитание, а потом и все прочие 

люди». 

Обязанность родителей – терпеливо воспитывать детей: «И вы, 

отцы, не раздражайте детей ваших, но воспитывайте их в учении и 

наставлении Господнем» (6, 4). 

Главный предмет воспитания детей родителями – учение христи-

анской веры в жизни, а также нравственное воспитание с учетом пси-

хики детей. 

                                                 
1 В греческом оригинале употреблено  от  – устрашать, пугать. 



 132 

в) Взаимные обязанности рабов и господ (6,5-9) 

Апостол повелевает рабам повиноваться «господам своим по пло-

ти со страхом и трепетом, в простоте сердца… как Христу» (6,5). Хри-

стианство ставило задачу освободить людей не от господ по плоти – не 

от внешнего рабства, а от господ над душой, – от рабства внутреннего. 

Внешнее устройство жизни не входило в прямую задачу христианства, 

но оно даже службу раба делало средством возрастания и освобождения 

внутреннего, делало добродетелью. От этого теряется ее унизительный 

характер, она исполняется не ради человекоугодия или страха, а добро-

вольно; значит и раб – уже раб только по названию, по существу же он 

раб Христов, а не господина по плоти. Христианский призыв к смире-

нию и послушанию Богу есть вернейший путь к обретению внутренней 

свободы духа. К тому же, Господь каждому воздаст «по мере добра, ко-

торое он сделал» (6,8).  

С другой стороны, господам апостол заповедует поступать с ра-

бами «так же, умеряя строгость», зная, что над всеми есть нелицемер-

ный Судия – Господь (6,9). Каким хочешь над собой иметь Владыку Бо-

га, таким и сам будь по отношению к подчиненным, потому что для Бо-

га нет разницы между рабом и господином, Он сотворил всех одинако-

выми. 

 

2.4. Духовное христианское всеоружие (6,10-18) 

 

Научив верующих преодолению страстей: гнева, похоти и других, 

апостол Павел указывает теперь на главного врага нашего спасения – 

Диавола и множество его слуг – бесов, с которыми и должен вести 

непрестанную духовную брань истинный воин Христов. Но для этого 

нужно укрепиться Господом и могуществом силы Его, облечься во все-

оружие Божие (6,10-11), т.е. стяжать благодать Божию. Основная брань 

христианина происходит в его собственной душе с силами ада: «Наша 

брань не против крови и плоти, но против начальства, против властей, 

против мироправителей тьмы века сего, против духов злобы поднебес-

ных» (6,12).  

Здесь апостол указал и градацию духов тьмы: у них существует 

иерархия по типу добрых ангелов, только в обратную сторону – по сте-

пени удаления от Бога и ожесточения во зле.  

«Итак, станьте, препоясав чресла ваши истиною и облекшись в 

броню праведности, и обув ноги в готовность благовествовать мир; а 

паче всего возьмите щит веры… и шлем спасения возьмите и меч ду-

ховный, который есть слово Божие» (6,14-17).1 

                                                 
1 Два года кесарийских уз, конвоирование в Рим и два года заточения в Риме дали апо-

столу повод со всей точностью изобразить христианина в духовном всеоружии по ти-

пу вооружения римского солдата.  



 133 

Как пояс дает свободу движению, так истина освобождает дух; 

как броня защищает от тяжелых ударов меча, так оправданный пред Бо-

гом неуязвим для нападений диавола. Воин носил особого рода обувь; 

так умиротворение души и примирение ее с Богом облегчает шествие 

христианина в мире. Главное оружие христианина, которое рекомендует 

взять апостол, это вера: «паче всего возьмите щит веры, которым воз-

можете угасить все раскаленные стрелы лукавого:1 и шлем спасения 

возьмите, и меч духовный, который есть слово Божие» (6,16-17). 

В качестве же особенного, всегда действующего источника силы 

апостол рекомендует непрестанную молитву, как за себя, так и за «всех 

святых», т.е. друг за друга (6,18). Этот стих содержит учение Павла о 

молитве. Как указывает епископ Феофан, здесь можно отметить пять 

свойств молитвы: 

1) разнообразие («всякою молитвою и прошением»); 

2) неотступность («во всякое время»); 

3) духовность («духом», т.е. молитва совершается умом и серд-

цем); 

4) со всяким терпением («со всяким постоянством и молением») 

5) общность (молитва «о всех святых», о Церкви).  

В заключение (6,19–24) апостол просит молиться о нем, зная, что 

самая сильная молитва – церковная, которая может освободить его от уз 

и вновь дать ему возможность проповедовать, что вскоре и исполни-

лось. Апостол извещает о посольстве к ефесянам Тихика с данным По-

сланием (6,22), преподает благопожелания мира и любви с верою и свое 

апостольское благословение.  

                                                 
1 Искушения лукавого уподобляются стрелам, обмотанным паклей, которые римские 

солдаты поджигали перед заправлением в лук.  



 134 

Вопросы для повторения Послания к Ефесянам 
 

I 

1. Когда и кем основана Церковь в Ефесе? 

2. Как подразделяется послание и какова его главная тема? 

3. Как говорит апостол Павел о предопределении ко спасению? (1,4) 

4. Какая цель избрания? (1,5-6) 

5. Какую тайну воли Своей открыл нам Бог? (1,9–14) 

6. Какую молитву воссылает апостол Павел? (1,15-19) 

7. В чем выразилось величие Иисуса Христа? (1,20-23) 

 

II 

1. Как раскрылось величие Христа в спасении иудеев и язычников? (2,1-7) 

2. Как совершается спасение? (2,8–9) 

3. Какая роль «добрых дел» в деле спасения? (2,10) 

4. Что собой представляли язычники до уверования? (2,11-12) 

5. Что приобрели язычники во Христе? (2,13-14) 

6. В каком образе изображается Церковь? (2,19–22) 

7. Какую тайну возвещает апостол Павел о язычниках? (3,6–9) 

8. В чем особенно выразилась сокровенность тайны о язычниках? (3,10) 

9. Какую молитву воссылает апостол? (3,14–21) 

III 

1. Какую лестницу добродетелей указывает апостол Павел? (4,2-3) 

2. Как говорит Апостол о единстве Церкви? (4,4–6) 

3. На чем основан догмат о богоучрежденности церковной иерархии? 

(4,11–12) 

4. Какие три основные обязанности пастыря? (4,12) 

5. Какие три основные цели пастыря? (4,13) 

6. От чего предостерегается апостол Павел? (4,14-20) 

7. В чем состоит истина Христова? (4,21–24) 

8. Какие еще нормы поведения дает апостол? (4,25-32) 

9. Почему нельзя оскорблять ближнего? (4,30) 

IV 

1. Какие три главные побуждения к нравственной жизни дает апостол Па-

вел? (5,1-8) 

2. С кем сравнивает апостол Павел грешника? (5,14) 

3. Как и почему называет апостол настоящие дни? (5,16) 

4. Как рекомендует апостол проводить христианское веселье? (5,18-20) 

5. Какие наставления женам и мужьям дает апостол Павел? (5,22–32) 

6. В каком прообразе представляет апостол брак? (5,32) 

7. Какие обязанности родителей к детям и детей к родителям? (6,1–4) 

8. Какие взаимные обязанности рабов и господ? (6,5–9) 

9. Против кого ведут брань христиане? (6,12) 

10. С каким оружием выступают христиане на брань? (6, 14 -17) 

11. В чем источник силы христиан и какие свойства молитвы? (6, 18) 



 135 

 

ПОСЛАНИЕ К КОЛОССЯНАМ1 
 

1. Основание церкви в Колоссах 
 

В книге Деяний не упоминается о городе Колоссы: там говорится 

только, что апостол Павел проходил через Фригию, важным городом ко-

торой были Колоссы. Впервые через Фригию Апостол проходил во 

время второго миссионерского путешествия (Деяния, 18,16,6). Вторич-

но он был здесь в третье путешествие (Деяния, 18,23) по пути в Фесса-

лоники. Апостол, конечно, из Ефеса сносился с колоссянами, насаждая 

веру в их городе. Можно считать поэтому, что основанием Церкви в Ко-

лоссах был апостол Павел, но не лично, а через верных сотрудников 

своих: Епафраса (Кол.1,7) и Филимона, у которого была своя домашняя 

Церковь (Флм.1,2).  

 

2. Повод к написанию и цель послания 
 

Во время римских уз апостола Павла в Рим пришел епископ Епа-

фрас и принес известия о состоянии церквей Фригийских. Он сооб-щил 

много утешительного о вере и любви колосских христиан (1,1-8), но 

вместе с тем сообщил о появлении среди них лжеучителей – гностиков, 

старавшихся обольстить не утвердившихся еще христиан из язычников 

своей философией, красноречием и мистикой. Как строгие трансцен-

денталисты, гностики отрицали учение о Боговоплощении, полагали, 

что меду Богом и человеком существует целый ряд промежуточных ду-

хов, одним из которых они и считали Христа. Материю и земную жизнь 

гностики считали злом, поэтому требовали жестокого аскетизма. Их 

учение было некоей смесью иудейства и восточных суеверий и, конеч-

но, могло пагубно подействовать на христиан. Целью послания было 

оградить Колосскую Церковь от этого лжеучения, поэтому апостол раз-

вивает в нем мысли, прямо противоположные воззрениям лжеучителей.  

 

3. Время и место написания послания 
 

Из послания видно, что написано оно из уз (Кол.4,3,18), каковыми 

нужно признать первые римские. Апостол Павел просит молитв о себе, 

чтобы «возвещать тайну Христову», за которую он находится в узах 

(4,3). Следовательно, послание написано в 63 году из Рима. Доставлено 

                                                 
1 Следующим после Послания к Ефесянам изучается не Послание к Филиппийцам, что 

соответствовало бы порядку их в каноне новозаветных книг, а Послание к Колосся-

нам, так как оно родственно с Посланием к Ефесянам по тематике, а адресаты обоих 

посланий близки географически.  



 136 

Послание Тихиком и Онисимом, рабом Филимона, которому Онисим 

прнес особое письмо от апостола Павла (4,7–9). 

 

4. Разделение и краткое содержание послания 
 

Послание имеет предисловие (1,1-8); догматическую (1,9–2,23); 

нравоучительную часть (3,1–4,6) и заключение (4,7-18). 

В богословском отношении это наиболее христологическое по-

слание. В связи с опасностью гностических идей в нем наиболее выра-

зительно изложено само существенное учение о Христе, какого мы не 

встречаем ни в какой книге Нового Завета. Христос – возлюбленный 

Сын Божий (1,13), предвечно рожденный (1,15). Он есть образ Бога не-

видимого (1,15), в Нем обитает вся полнота Божества телесно (2,9), Он 

Творец и Промыслитель мира (1,16–17) и Искупитель человечества 

(1,20; 2,14–15). 

Другой важной темой Послания является тема Церкви. Как и в 

Послании к Ефесянам, Церковь мыслится не как местная, но как Все-

ленская, глава которой – Христос, а она – тело Христово (1,18,22,24; 

2,18–19). Верующие суть члены Христовы, каковыми они стали через 

крещение (2,11-13). Поэтому они имеют во Христе полноту освящении 

и надежду на спасение. 

Апостол предостерегает от пристрастия к иудейским обычаям от-

носительно пищи, праздников и т. д. – так как это лишь тень настояще-

го, суть которого – во Христе; предостерегает от самовольного смирен-

номудрия лжеучителей, от неразумного изнурения тела (2,23). 

В нравоучительной части (3,1-4,6) апостол указывает на высоту 

христианской жизни: она должна быть отрешенной от всего земного – 

мы должны о горнем мыслить, а не о земном, ибо жизнь наша в Боге 

сокрыта (3,1-3). Следовательно, мы должны умерщвлять земные, т.е. 

греховные привычки наши (блуд, нечистоту), совлечься ветхого челове-

ка и облечься в нового, образовав новое общество на началах любви 

(3,5-15). 

Апостол излагает ряд частных правил относительно семейных и 

социальных отношений: жены должны повиноваться мужьям, дети 

слушать родителей, отцы не раздражать детей; рабы должны во всем 

повиноваться своим господам; господа обязаны оказывать рабам долж-

ное по справедливости (3,18-25). Призывает благоразумно относиться к 

внешним, слово содержать, «приправленное солью», т.е. благодатное 

(4,1-6). 



 137 

АНАЛИЗ ПОСЛАНИЯ К КОЛОССЯНАМ 
 

1. Вступление (1, 1- 8) 

 

Апостол Павел приветствует Колосскую Церковь от себя, называя 

себя «Апостолом Иисуса Христа», и от лица Тимофея, который нахо-

дился вместе с ним в Риме (1,1). Это он делает не ради возвеличения 

себя, но имея в виду низложить самозваных лжеучителей, пустословов 

– философов из иудеев и язычников, учащих « по преданию человече-

скому, а не по Христу» (2,8). 

Самих же колосских христиан он называет «святыми и верными 

братьями во Христе Иисусе» (1,2), так как только во Христе и через 

Христа люди могут освятиться и стать настоящими братьями, роднее, 

чем бывает братство по плоти. Среди плодов благовестия у колоссян 

апостол указывает на возрастание веры во Христа и любви ко всем свя-

тым (1,4), т.е. деятельной веры. Апостол определяет основные черты 

христианского благовестия: оно распространяется во всем мире, воз-

растает и плодоносит, наполняя сердца и умы верных благодатию и ис-

тиной (1,6). 

 

2. Догматическая часть (1,9–2,23) 
 

Желая изложить колоссянам истинное учение о Христе, в проти-

воположность суемудрию гностиков, апостол Павел воссылает в начале 

молитву об их усовершении «познанием воли Его, во всякой премудро-

сти и разумении духовном» (1,9). Но богопознание не есть только тео-

рия, это, прежде всего жизнь христианская, поэтому здесь же апостол и 

присовокупляет назидание, чтобы колоссяне преуспевали в благоуго-

ждении, поступая достойно Бога, пребывали в плодоношении добрых 

дел и оттого возрастали в познании Бога (1,10). 

 

2.1. Изображение Божественного величия Иисуса Христа (1,12–23) 

 

Ввиду появления среди колоссян лжеучения гностических сект, 

апостол Павел всесторонне раскрывает учение о Христе, как предвеч-

ном, совечном Отцу и воплотившемся в конце времен Сыне Божием, в 

Котором освящается, обновляется и примиряется все сотворенное. Хри-

стос – единый Владыка мира, единый Посредник между Богом и людь-

ми, единый Спаситель мира, Глава Церкви и источник жизни. Только в 

Нем «мы имеем искупление Кровию Его и прощение грехов» (1,14). 



 138 

а) Иисус Христос – Сын Божий и Бог (1,13-15) 

Говоря о призвании Богом язычников от власти тьмы к «участию в 

наследии святых во свете» (1,12) апостол называет это «наследие» Цар-

ством Сына Божия (1,13), т.е. Царством Христовым. Как Сын Божий, 

Христос в то же время есть и Бог истинный: «Он есть образ Бога неви-

димого» (1,15).1 Это значит, что Христос, как Сын Божий, единосущен 

Богу Отцу; в то же время Он есть видимый «образ Бога невидимого». В 

отношении предметов неодушевленных образ необязательно может 

быть одной природы с первообразом, но и в отношении существ оду-

шевленных, тем более в приложении к совершенной личности Сына 

Божия, «образ» означает единодушие Богу Отцу по рождению от Него. 

Христос как «образ Божий», отличен лишь по явлению вовне, по лич-

ным свойствам, но тождественен с Личностью Отца и Духа Святого по 

сущности.  

«Назван Он образом Бога невидимого для того, чтобы дать уразу-

меть, что Он есть Бог, Который в Нем мысленно видится» (еп. Феофан) 

На вопрос апостола Филиппа: «покажи нам Отца», Господь отве-

чает: «видевший Меня видел Отца» (Ин.14,9). Это не значит, что Бог 

невидимый во Христе стал видимым. Божество и во Христе оставалось 

прикровенным, но в Нем Оно во всей полноте стало соприсущно чело-

вечеству: «в Нем обитает вся полнота Божества телесно (2,9), оставаясь 

невидимой. 

 

б) Иисус Христос – Творец мира видимого и невидимого (1,16) 

Все тварное бытие – мир физический и мир духовный – от Христа 

получило бытие: «Им создано все, что на небесах и на земле, видимое и 

невидимое: престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли, все 

Им и для Него создано» (1,16). 

Таким образом, Христос не только выше всех чинов ангельских, 

но они сами от Него и для Него получили бытие, ради полноты славы 

Его. «Престолы, господства, начала, власти» – это четыре чина небес-

ных духов, названия которых приспособлены к земным понятиям и 

служения которых образно отражены в этих названиях. Исчисление чи-

нов ангельских по апостолу такое же, как и позднее подробно было 

раскрыто у святого Дионисия Ареопагита: 

1) престолы, херувимы, серафимы; 

2) власти, господства, силы; 

3) архангелы, ангелы и начала.  

Сам же Иисус Христос – «рожденный прежде всякой твари» 

(1,15), но не в том смысле, что Он рожден первый из тварей по време-

ни, а в том, что Он рожден вне порядка рождения тварного, значит, и 

                                                 
1 «Наследие святых» есть, прежде всего, обетование Израилю быть наследником 

Царствия Божия; но это также и все верующие христиане, истинно «святые» и 

наследники ранее уготованного «наследия».  



 139 

Сам не тварной природы, значит, Он рожден от Бога. Поэтому Он еди-

нодушен с Отцом, от Которого Его отличает только личное свойство – 

вечная рождаемость.  

 

в) Иисус Христос – Промыслитель мира (1,17) 

«И Он есть прежде всего, и все Им стоит» (1,17). Этим указано 

высочайшее свойство Христа  Спасителя – промышление о сотворен-

ном Им мире, т.е. мир не сам собою стоит, не в себе самом имеет начало 

самодвижения, и не представлен сам себе, но «Им стоит», «ибо все из 

Него, Им и к Нему» (Римлянам 2,36). 

 

г) Иисус Христос – Глава Церкви (1,18-19) 

Далее апостол Павел говорит о Богочеловеческом достоинстве 

Христа, о том, что Он и как человек имеет во всем главенство и первен-

ство. Прежде всего «Он есть глава тела Церкви» (1,18). Как глава Он 

первым в Церкви все совершает: «Он начаток, первенец из мертвых» 

(1,18), т.е. первенец из воскресших, победивший смерть; Он первый 

плод в Церкви, ради Которой он прнес себя в жертву. Хотя и до Христа 

в Библии описываются воскресения мертвых, но воскресшие умирали 

снова, а Христос стал победителем смерти навсегда, ставши источни-

ком и нашего воскресения.  

 

д) Примирение с Богом во Христе (1,20-23) 

Во Христе как искупители мира (1,14) достигнуто примирение с 

богом всего тварного мира, и земного и небесного. «Кровию креста 

Его… в теле Плоти Его, смертью Его» (1,20,22). Примирение соверши-

лось не в призрачном теле Иисуса Христа, как учили колосские теосо-

фы (докеты), а в реальной человеческой Его плоти («в теле Плоти 

Его»).  

Примирение земного и небесного» (1,20) надо понимать, как при-

мирение земного с небесным, так как после грехопадения человека ан-

гелы негодовали на людей за оскорбление Бога. Примирение человека с 

Богом одновременно примиряло его и с ангелами, которые теперь отно-

сятся к нам, как старшие братья, покровители и хранители.  

 

2.2. Служение апостола Павла Церкви (1,24-29) 

 

Изложив учение о Совершителе спасения Иисусе Христе, апостол 

Павел далее показывает, к чему обязывает это колоссян и его самого, 

как апостола Христова. Главнейшая обязанность христианина – это 

подражание Христу в Его страданиях, чтобы стать соучастником и Его 

прославления. Сам апостол с радостью «восполняет недостаток в плоти 

своей скорбей Христовых за тело Его, Которое есть Церковь» (1,24). По 

изъяснению преосвященного Феофана. 



 140 

«Скорби Христовы есть те скорби, которые Христос терпит, толь-

ко теперь уже в лице своих верующих… Усвоение дела искупления тре-

бует страдания, которое Христос и терпит в теле Церкви по таинствен-

ному, но тем не менее живому союзу с ней, как Глава».1 

Ревнующий о деле Божием на земле неизбежно будет страдать, 

потому что он должен принять на себя борьбу со злом как внутри соб-

ственной души, так и во внешнем мире. Христос оставил образ страда-

ния, которому должны подражать те, кто подвизается за Него (1 

Петр.2,21). Как служитель Христов, апостол берет на себя меру страда-

ний Церкви, но чувствует себя еще не достигшим полноты страданий 

Христовых и выражает радость, что нашел их за дело проповеди Хри-

ста колоссянам. Это те «язвы Господа Иисуса», которые он носил на те-

ле своем (Галатам 6,17) за благовестие Христа. Об этом же кресте стра-

даний говорили Господь, когда призывалСвоих последователей отверг-

нуться себе и следовать за Ним (Мф.16,24). 

Содержание проповеди о спасении во Христе и все обетования 

Христовы есть тайна, сокрытая от веков и родов, ныне же открытая 

святым его (1,26), т. е. всем верующим. «Тайна», потому что содержа-

ние не было открыто не только язычникам, но также иудеям и даже ан-

гелам (Еф.3,10) и по одной милости явлено теперь язычникам. Для бла-

говестия этой тайны, чтобы через познание ее «представить всякого че-

ловека совершенным во Христе» (1,28), апостол и трудится и подвиза-

ется, делая дело Божие, – но не своей силой или мудростью, а силой 

Божией, действующей в нем могущественно (1,29). 

 

2.3. Предостережение колоссян от лжеучителей (2,1–23) 

 

а) Необходимость истинного Богопознания для отсечения лжеучений 

(2,1–8) 

Чтобы оградить колоссян от влияния ложного учения, апостол 

Павел призывает к «познанию тайны Бога и Отца и Христа» (2,2). 

Тайна Бога и Христа непостижима до конца не только для людей, 

но даже для ангелов, которые желают проникнуть в нее (1 Петр.1,12). 

Поэтому апостол Павел указывает на любовь, которая открывается всем 

верующим через Духа Святого «и глубины Божией», т.е. тайны Богове-

дения (1 Кор. 8,3). Во Христе «сокрыты все сокровища премудрости и 

ведения» (2,3). Он есть сама Премудрость и неисчерпаемая сокровищ-

ница всякого благодатного познания. Познание Христа есть познание 

нашего спасения в Нем, познания не теоретического только, но и прак-

тического, т.н. познания жизнью во Христе. Для этого апостол призыва-

ет колоссян быть твердыми в вере, чтобы никто не прельстил их 

«вкрадчивыми словами» (2,4), как это делают всегда соблазнители: 

«Смотрите, братия, чтобы никто не увлек вас философией и пустым 

                                                 
1 Цит. по еп. Никанору, Толковый Апостол, ч. 2. стр. 519. 



 141 

обольщением, по преданию человеческому, по стихиям мира, а не по 

Христу» (2,8). 

От чего предостерегает здесь апостол? От философских воззре-

ний, противных вере Христа, потому что все такие учения о мире, о че-

ловеке и т.д. основаны на «человеческом предании», т.е. на мнении 

большинства, но далеки от истины, «по стихиям мира», – т.е. филосо-

фия апеллирует к естественным законам природы. В этом ее относи-

тельная сила, но это одновременно ее и ограничение. Не обращаясь ко 

Христу, она не поднимается выше познавательных способностей чело-

века, не может дать ответа на его духовные запросы: зачем человек жи-

вет на свете, что будет с его душой после смерти и т.д. Только филосо-

фия «по Христу», в согласии с Откровением, способна дать ответ на 

главные запросы человеческого духа. 

 

б) Во Христе – полнота Божества телесно (2,9-15) 

В противоположность ложной философии и пустоте лжеучений о 

Христе апостол Павел дает краткое, но наиболее емкое выражение тай-

ны Христа: «в Нем обитает вся полнота Божества телесно» (2,9), т.е. во 

Христе живет Само Божество, и притом не какой – либо частью, а всей 

полнотой сущности, и притом «телесно», т.е. воплощено, – не слитно и 

нераздельно с человеческой природой Христа. «И Слово стало плотию, 

и обитало с нами, полное благодати и истины» (Ин.1,14). Воплощение 

не ограничило Божества: «Ибо Он и воплотился весь, со Отцем есть 

весь, будучи телесно описуем и божеством неописан» (Блаженный Фе-

одорит).  

Это кенозис Бога, но он необходим для нашего обожения.  

«В Нем (т.е. в Христе) естество наше соединено с Богом, а через 

это и мы в Нем соделались причастниками Божественного естества» 

(Блаженый Феофилакт).1 

Именно во Христе, в общении с Ним, а не в каком – либо посред-

нике, как учили гностики, возможна духовная жизнь христианина: «вы 

имеете полноту в Нем» (2,10),2 полноту благодати искупления; в Нем 

«обрезаны обрезанием нерукотворным, совлечением греховного тела 

плоти» (2,11), т.е. совлечением греха, который как иногородный нарост, 

на нашей плоти растит свое тело, паразитирует в нас. Это достигается 

Крещением, в котором мы спогреблись Христу и с Ним совоскресли, 

потому что Бог воскресил Того, в Кого мы крестились (2,12). 

Далее в стихе 2,14–15 апостол называет виновность нашу перед 

Богом «рукописанием», уподобляя ее долговой расписке, которую Гос-

подь Иисус Христос изъял от нас и «пригвоздил ко кресту» и долг за 
                                                 
1 Цит. по еп. Никанору, Толковый Апостол, стр. 525.  
2 Не без основания, отмечают толкователи, Апостол употребил терминологию самих 

гностиков, чтобы тем самым опровергнуть их. Именем  – полнота, у них 

называется один из эонов, в котором по их учению обитало божество, но временно и 

частично. Напротив, во Христе Божество вселилось вечно и всею полнотою.  



 142 

нас заплатил Своими крестными страданиями. Образ взят из древней 

практики писать долговую расписку на восковой дощечке, с которой 

легко можно было изглаждать написанное рукой («рукописание»). Для 

иудеев таким «рукописанием» был закон Моисеев, который они подпи-

сывали своею кровию в обрезании, но так как они не могли его испол-

нить, то это было их «рукописание грехов». Для всех же нас наша гре-

ховная жизнь есть тоже «рукописание грехов». Это рукописание грехов 

наших Господь и истребил учением (2,14), т.е. всей совокупностью 

христианского вероучения, которое мы усвояем верой и жизнью по ве-

ре. 

 

в) Предостережение от лжеучителей (2,16-23) 

Первое предостережение относится к иудействующим: «Никто да 

не осуждает вас за пищу, или питие, или за какой – нибудь праздник, 

или новомесячие, или субботу» (2,16). Смысл этого внушения в том, 

что Апостол призывает не соглашаться придерживаться какого бы то ни 

было иудейского обычая, закона или праздника, потому что все, что бы-

ло в них истинного, исполнилось и обрело смысл в христианстве.  

Второе предостережение относится к гностикам: «Никто да не 

обольщает вас самовольным смиренномудрием и служением ангелов» 

(2,18). Гностики старались различными изнурениями и истязаниями те-

ла достичь духовных откровений, видения духов, ангелов, которых счи-

тали посредниками в деле спасения, и не держались единого Спасителя 

– Христа (2,19). Действительно, во Фригии почитание Ангелов зашло 

столь далеко, что Лаодикийский собор в собор в 365 году. (Лаодикия – 

область, близская к Колоссам) специально осудил его, так как Ангелы 

там прославлялись выше самого Христа. 

Третье предостережение: не держаться бессмысленных постанов-

лений: «не прикасайся, не вкушай, не дотрагивайся» (2,21). Колосские 

лжеучители придавали большое значение самой природе некоторых ве-

ществ и потому запрещали даже прикасаться к ним, считая эти веще-

ства порождением злого начала или обиталищем злых духов.  

Все эти измышления, согласно апостолу, «имеют только вид муд-

рости в самовольном служении, смиренномудрии и изнурении тела, в 

некотором небрежении о насыщении плоти» (2,23), потому что пресле-

дуют цель корыстную – привлечь к себе лицемерным и внешним сми-

ренномудрием и аскетизмом, основанном не на истинном смирении, но 

на гордости и тщеславии. У лжеучителей и служение «самовольное», 

приятное им, а не Богу, основанное на их представлении, а не на духе 

Откровения. Такова, собственно, природа поведения и современных 

лжеучителей – сектантов. Поэтому неразумно восхищаться их наруж-

ным, лицемерным благочестием и изощренным высокоумием. 



 143 

3. Нравоучительная часть (3,1–17) 
 

3.1. Увещания к святости жизни (3,1–17) 

 

Преподав наставления в христианской вере, апостол преподает 

также и нравственные наставления и увещания к святости жизни как 

общие для всех, так и частичные. Апостол начертывает общее понятие 

о христианской жизни: христиане через крещение «воскресли со Хри-

стом», следовательно, и жизнь свою им следует направить к достиже-

нию того горнего жилища, где «Христос сидит одесную Бога» (3,1). «О 

горнем помышляйте, а не о земном» (3,2). 

Христианин, умерши греху, имеет тайное, сверхчувственное, бла-

годатное сокровище на небе со Христом в вечной, нетленной славе бу-

дущего века, которая откроется вместе с явлением Христа во Славе 

(3,3–4). Но чтобы стать обладателем этого сокровища, надо совлечься 

«ветхого человека», т.е. отложить все греховные движения: блуд, нечи-

стоту, страсть, похоть и любостяжание, которое апостол назвал «идоло-

служением» (3,5) служение идолу Маммоне. Это грехи плоти. 

Затем апостол призывает отложить «гнев, ярость, злобу, злоречие, 

сквернословие» (3,8), т.е. такие грехи, которые коренятся в душевной 

природе человека. Пока они не будут искорены, невозможно облечься в 

нового человека, «который обновляется по образу Создавшего его» 

(3,10), т.е. по образу Божию. Все, что разделяет людей, должно быть 

уничтожено, ибо в благодатном Царстве Христовом, т. е. в Церкви, «нет 

ни Еллина, ни Иудея, ни обрезания, ни необрезания, варвара, Скифа, 

раба свободного, но все и во всем Христос» (3,11). Здесь названы те 

национальные, религиозные и социальные категории людей, на которое 

делилось общество тогдашней римской империи. Между ними отрица-

лась всякая солидарность, высшие противополагались низшим, у низ-

ших отнимались элементарные человеческие права. Только во Христе 

достигается подлинное человеческое братство. Не отрицает апостол 

Павел также индивидуальные особенности людей или наций, ибо как в 

живом теле каждый орган исполняет свою функцию благодаря своей 

индивидуальности, так и во Вселенском Церковном обществе все нации 

раскрывают свою неповторимость и красоту.  

Апостол преподает также положительные заповеди, которые 

необходимо усвоить христианину, чтобы облечься в нового человека. 

Для этого надо облечься в добродетели, подобно облачению в светлые 

одежды крещаемого: «облекитесь, как избранные Божии, святые и воз-

любленные, в милосердие, благость, смиренномудрие, кротость, долго-

терпение, снисходя друг другу и прощая взаимно... как Христос про-

стил вас, так и вы» (3,12-13). 

Высший мотив к приобретению добродетелей, украшению себя 

ими – это подражание Христу по любви к Нему, потому что Он первый 

возлюбил нас» (3,13). 



 144 

«Более же всего облекитесь в любовь, которая есть совокупность 

совершенства» (3,14).  

Любовь есть первая и главная заповедь в христианстве и верней-

ший путь к высшему духовному совершенству, к Богоуподоблению 

(Мф.5,48). Не случайно она названа апостолом после всех добродете-

лей, так как совершенная любовь есть дар Божий, который в полноте 

дается как венец, или награда за добродетельную жизнь. Это самая кра-

сивая одежда души, которая надевается поверх всех, по которой и узна-

ет мир о Христе (Ин.13,35). Необходимое условие совершенствования 

есть вселение «мира Божия» (3,15) в сердцах верующих, ибо без него 

невозможна ни молитва, ни иная какая добродетель. 

Апостол указал также и средства возрастания в христианской 

жизни: изучение Слова Божия, взаимная молитва, песнопение, настав-

ление друг другу и совершение добрых дел во славу (3,16–17).  

 

3.2. Наставления относительно семейной жизни (3,18-21) 

 

Семейные и социальные отношения между людьми, по апостолу 

Павлу определяются осознанием возрожденности и обновления во Хри-

сте. Семья, как малая Церковь, есть образ отношения Христа и Церкви: 

муж – образ Христа, а жена – образ Церкви (см. Еф. 5, 23 – 24). Как 

Церковь – тело Христово и слава Его – повинуется Ему, как Главе 

(Кол.1,24) и своему Спасителю, так и жена – слава мужа (1 Кор.2,7) – 

обязана повиноваться мужу, как образу Христа и своему главе 

(Еф.5,23). Исходя из этого, апостол Павел и внушает женам повино-

ваться своим мужьям «в Господе», потому что это соответствует закону 

Божию, т.е. повиновение мужу не должно ограничивать служения жены 

Господу (Деяния, 4,19). Мужей апостол увещает любить своих жен и 

быть к ним снисходительными, а не суровыми. Любимая мужем жена 

будет и повиноваться мужу, не из страха, а тоже из любви; муж же, в 

свою очередь, будет кроток с ней. Святитель Иоанн Златоуст говорит об 

этом так: «муж, ты имеешь нужную власть по природе; имей же и союз 

по любви. Любить есть дело мужей, а уступать – дело жен».1 

Апостол увещевает детей быть послушными родителям, так как 

это есть исполнение Заповеди Божией и потому «благоугодно Богу» 

(3,20). Родители должны не раздражать детей (3,21), быть по отноше-

нию к ним спокойными, терпеливыми и справедливыми, чтобы они со-

хранили преданность и любовь к родителям навсегда.  

 

3.3. Наставления рабам и господам (3,22-4,1) 

 

Апостол повелевает рабам служить своим господам, «не как чело-

векоугодники, но в простоте сердца, боясь Бога» (3,22). Хотя раб по 

                                                 
1 Еп. Никанор. Толковый Апостол. Ч. 3. С. 538. 



 145 

плоти зависит от господина, но по духу жизни он – Божий, которому 

уготовано великое наследие на небесах, ради которого стоит переносить 

временные страдания. Если раб верно служит господину, то ему упла-

тит за все Господь и его рабство будет ему уже путем в жизнь вечную. 

Раб, исполняющий свою повинность подневольно, и остается рабом, а 

раб, исполняющий все «как для Господа» (3,23), с свободным произво-

лением, – уже не раб, ибо внутренне он свободен. 

Апостол призывает и господ поступать с рабами справедливо, 

взаимно ценя их труд (4,1), памятуя, что господа не останутся не нака-

занными за несправедливое или бесчеловечное отношение к слугам и 

нерадение о меньших братьях своих. Все одинаково дадут ответ Богу 

той мерой, какой мерили сами.  

 

3.4. Увещание к молитве и бодрствование (4,2-6) 

 

Апостол призывает быть постоянными в молитве, «бодрствуя в 

ней с благодарением» (4,2), т.е. постоянно за все благодарить Бога. 

Апостол просит также молиться о нем самом и о его сотрудниках, что-

бы Господь помог им проповедовать и утверждать Евангелие, с успехом 

и славой «возвещать тайну Христову» (4,3). Для нас очень поучителен 

этот призыв апостола Павла: если он имел нужду в молитве братий, то 

сколь больше нуждаемся в общей друг за друга молитве мы, и как не 

должны надеяться только на свои слабые молитвы.  

Апостол научает колоссян обходиться с неверующими благора-

зумно, сообразуясь со временем (4,5), т.е. говорить с учетом состояния 

слушателей и так, чтобы это было достойно звания христианина, нази-

дательно; «Слово ваше да будет всегда с благодатию, приправлено со-

лью» (4,6). Так и Спаситель заповедал нам: «будьте мудры, как змии, и 

кротки, как голуби» (Мф.10,16), т. е. не подавайте никогда повода уло-

вить вас или обвинить в слове; «соль» – это благоразумие, мудрость.  

 

4. Заключение (4, 7-18) 
 

В заключение апостол говорит колоссянам, что остальные вопросы 

они смогут разрешить при личной встрече, когда явятся к ним Тихик и 

Онисим, с которыми он и посылает свое послание. Апостол Павел передает 

приветствия от своих сотрудников, среди которых находился Марк, пле-

мянник Варнавы, и Лука, впоследствии евангелисты, а также Епафрас, ко-

торый прибыл к апостолу и принес известия о Церквах фригийских. Апо-

стол дает также распоряжение прочитать Послание в Лаодикийской Церк-

ви взаимно обменяться посланиями (4,16).1 Приветствие приписано самим 

апостолом Павлом.  

                                                 
1 Под Посланием «из Лаодикии» надо понимать какое-нибудь из посланий, написанных 

апостолом Павлом в Фригию. Это могло быть или Послание к Ефесянам (см. 



 146 

Вопросы для повторения Послания к Колоссянам 
 

I 

1. Что послужило поводом к написанию Послания к Колоссянам 

    и в чем его цель? 

2. Указать время, место написания, главную тему и разделение 

    по содержанию.  

3. Что говорится во вступительной части? (1,1-8) 

4. Какую молитву и почему возносит апостол Павел? (1,9-10) 

5. Как изображает апостол величие Иисуса Христа как Сына Божия, 

    Творца мира, Промыслителя, Главы Церкви? (1,12-23) 

6. Как объяснить стих 1,24? 

7. Какую тайну возвещает апостол? (1,26–29) 

 

II 

1. Что надо знать, прежде чем защищать истину? (2,1-3) 

2. В чем состояла философия и лесть колосских лжеучителей? (2,8) 

3. Как учит истинная философия о Христе? (2,9) 

4. Что приобретает христианин во Христе? (2,10–15) 

5. В каком образе изображает апостол грех и нашу виновность? (2,11-15) 

6. Против каких заблуждений предостерегает апостол? (2,16-23) 

 

III 

1. Как увещает к святости жизни апостол Павел? (3,1-7) 

2. Какие дела ветхого человека должен отложить христианин? (3,8-9) 

3. В чем состоит облечение в нового человека? (3,10-14) 

4. Какие средства возрастания в христианской жизни? (3,15-17) 

5. Какие наставления дает апостол относительно семейной жизни?(3,18-21) 

6. Какие наставления даются рабам и господам? (3, 22-4, 1) 

7. Какая должна быть наша молитва? (4,2-3) 

8. Каким должно быть наше «слово»? (4,5-6) 

9. Какие распоряжения относительно послания передал апостол? (4,7-18) 

 

                                                                                                                                                         

А.Иванов, Руководство, стр. 370), или к Филимону, жителю Колоссы (см. Н. Розанов. 

Обозрение Послания святых апостолов. – М., 1886. Ч. 2. С. 58).  



 147 

 
 

ПОСЛАНИЕ К ФИЛИППИЙЦАМ 

 

1. Основание Церкви в Филиппах 
 

Филиппы – древний город в Македонии, носящий имя отца зна-

менитого Александра Македонского. Церковь в Филиппах основана 

святым апостолом Павлом во время второго миссионерского путеше-

ствия (52–54 гг., Деяния, 16,9–40). Апостол Павел, сопровожда-емый 

Лукой, Силой и Тимофеем, прибыл сюда из Троады по приглашению 

некоего мужа Македонянина, явившегося ему в видении (Деяния, 16,9). 

В Филиппах, в местном молитвенном доме, принадле-жавшем иудеям, 

апостол начал свою первую проповедь на Европейском континенте. Но-

вое учение успешно вселялось в сердца людей, но исцеление одной 

бесноватой служанки, доставлявшей прорицаниями доход своим госпо-

дам, вызвало их вражду и негодование толпы. Апостолы были заключе-

ны в темницу, но Господь чудесно освободил их, а темница сделалась 

местом успешной проповеди. Устрашенный землетрясением, темнич-

ный страж уверовал и крестился со всем домом своим (Деяния, 16,33), а 

апостолы были отпущены на свободу.  

Во время третьего путешествия апостол Павел, вынужденный 

спасаться бегством из Ефеса, дважды проходил Македонию по пути в 

Коринф и обратно, останавливаясь также в Филиппах (Деяния, 20,1-6). 

К Филиппийцам у апостола были самые нежные чувства. «Мои возлюб-

ленные и вожделенные, радость и венец» (Фил.4,1), – называет их апо-

стол. Филиппийцы постоянно заботились о благосостоянии апостола, 

доставляя ему вспоможение в Фессалонику (Флп.4,16), Коринф (2 

Кор.2,8) и даже в Рим, когда он находился в узах (Флп.4,18).  

 

2. Повод к написанию послания 
 

Узнав о тяжелых обстоятельствах апостола Павла во время первых 

римских уз, филиппийцы собрали денежное вспоможение, послав его к 

апостолу через Епафродита, его сотрудника. Но кроме радости, Епа-

фродит принес и некоторые огорчения. В частности, филиппийцы бес-

покоились насчет судьбы апостола Павла, даже впали в малодушие, со-

мнение и тяжелые раздумья относительно самой гонимой веры Христо-

вой. Апостол узнал также о тщеславии и любопрении отдельных членов 

Церкви, о смутах от иудействующих лжеучителей, о плотском образе 

жизни. Всё это возбудило ревность апостола и расположило его напи-

сать послание, которое он и отправил с тем же Епафродитом.  



 148 

3. Время и место написания послания 
 

Послание написано из уз (1,13). Из того, что при апостоле Павле 

был Тимофей, ясно, что эти узы первые, а не вторые, когда Тимофея не 

было; следовательно, Послание написано около 63 или в начале 64 года 

из Рима. 

 

4. Отличительные черты послания 
 

Послание к Филиппийцам во многом автобиографично. Апостол 

Пaвел раскрывает свою душу перед Церковью в Филиппах, преподает 

ряд увещаний, похвал, благодатных воспоминаний, а также высказыва-

ет ряд сокровенных мыслей о Христе. 

Богословское содержание Послания составляет возвышенная хри-

стология  учение о Христе как центре духовных устремлений христи-

анина. Верующие должны воплощать в себе образ Христа, Который 

Сам воплотил в Своем подвиге волю Отца. В этой связи апостол Павел 

излагает учение о кенозисе (Самоуничижении) Христа.  

Апостол предостерегает филиппийцев об опасности распростра-

нения ересей, учит почитать всe тщетой ради познания Христа (3,2–16), 

удаляться врагов креста Христова (3,17–19), напоминает о неминуемо-

сти второго славного пришествия Господа и воскресения (3,20-21). 

 

Разделение и содержание послания 
 

1. Значение уз апостола Павла (1,1-26) 

 

После приветствия и преподания благословения (1,1–3) апостол 

Павел выражает искреннее и сердечное благодарение Богу за успех бла-

говествования среди филиппийцев и молится об их непрестанном усо-

вершенствовании «даже до дня Иисуса Христа» (1,6). Он молится о 

том, чтобы любовь филиппийцев «еще более возрастала в познании и 

всяком чувстве» (1,9). Истинное познание выражается не в теории, а в 

духовной жизни, поэтому апостол и молится, чтобы филиппийцы «были 

чисты и непреткновенны в день Христов, исполнены плодов праведно-

сти» (1,10-11). Апостол Павел был обеспокоен тем, что филиппийцы 

неправильно мыслили о скорбях его, о его заключении в узы, впадали в 

малодушие и уныние. Апостол извещает, что его узы послужили к еще 

большему успеху благовествования: теперь Евангелие сделалось из-

вестно всей претории (1,12-13),1 верующие воодушевились, «ободри-

лись узами» апостола, начав «безбоязненно проповедовать слово Бо-

                                                 
1 Претория – дворец главных городских начальников и судей. С ними, а также их отря-

дом телохранителей апостол Павел в Риме имел тесные контакты. 



 149 

жие» (1,14). Апостол замечает, что некоторые проповедуют «не чисто, 

думая увеличить тяжесть уз» его (1,16). Это, скорее всего, были иудей-

ствующие, которые, зная нерасположение римлян к иудейству (римляне 

в то время христианство почти не отличали от иудейства), проповедо-

вали Христа с тем, чтобы вызвать еще большую ненависть к апостолу 

Павлу. Но апостол и такой проповеди радуется, так как она, хотя и усу-

губляет тяжесть его уз, в то же время распространяет весть о Христе 

(1,18–19). 

Что касается своей будущей судьбы, то апостол воодушевлен 

только одним желанием: прославлением Христа и уверен, что «ныне 

как и всегда, возвеличится Христос... жизнью ли то или смертью. Ибо 

для меня жизнь – Христос, и смерть – приобретение» (1,20-21), т.е. если 

жить – то со Христом и для Христа, а если умертвят то и мученичество 

послужит прославлению Христа. Апостол даже затрудняется, что из-

брать: жизнь или смерть. Его влечет и то и другое: «Имею желание раз-

решиться и быть со Христом, это несравненно лучше. А оставаться во 

плоти нужнее для вас» (1,23–24), для дела проповеди. 

Оба желания имеют один мотив – любовь ко Христу, иначе они 

были бы безнравственны (1 Коринфянам 13,3). Но любовь ко Христу 

выражается в любви к ближним, поэтому апостол предпочитает жизнь 

со всеми ее тяготами и скорбями. Поэтому он даже хвалится крестом 

Господа, которым он распялся для мира (Галатам 6,17) и с радостью но-

сил язвы Господа на теле своем (Галатам 6,17). 

Апостол Павел выражает твердую уверенность, что будет осво-

божден от уз и встретится со своими друзьями в Филиппах (1,25; 2,24). 

Действительно, искренняя молитва с верой исполнилась: апостол был 

освобожден и посетил Филиппы (около 65 года). 

 

2. Увещания к единодушию и смирению (1,27-2,30) 

 

Вместо беспокойства о судьбе апостола Павла, филиппийцам сле-

дует «жить достойно благовествования Христова» (1, 27). Апостол Па-

вел призывает всякого христианина: 

1) быть ревностным борцом за веру евангельскую, не страшась ни 

в чем противников (1,27–28) потому что нам «дано ради Христа не 

только веровать в Него, но и страдать за Него», (1,29); 

2) иметь смиренномудрие и любовь между собою и искать не сво-

ей славы, но пользы другого (2,1–4), по примеру Господа Иисуса Хри-

ста (2,5). 

Чтобы преподать верующим пример величайшего смирения и 

расположить их к подражанию ему, апостол указывает на кенозис Хри-

ста в воплощении и крестных страданиях. 

«Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным 

Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба... смирил Себя, быв 

послушным даже до смерти, и смерти крестной» (2,6–8). 



 150 

Апостол утверждает здесь ту мысль, что Христос, как «образ Бо-

жий» (    не считал «хищением» называться Богом, как 

обвиняли его в этом иудеи, не восхитился к Божеству, подобно языче-

ским мистикам, в экстазе,1 но был истинный Бог по существу ( – 

образ, указывает на внутреннее и полное тождество с Первообразом). 

Уничижение () относится не к божественной, неизменной, но к 

человеческой природе и к богочеловеческой Личности Христа, Который 

в воплощении не явился во славе, но «принял образ раба» ( 

), т.е. самого униженного человека. Вершина смирения и послу-

шания воле Небесного Отца и кенозиса проявилась в крестных страда-

ниях и смерти Христа.  

За исполнение воли Божией, за безмерное послушание Богу и 

«Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени» (2,9), т.e. Его 

человечество введено в славу Божества (по воскресении). Христос как 

человек принял то, что как Бог имел всегда.2 Прославленному человече-

ству Христа дарованы Богом такие силы и слава, которые поставили 

Его выше всякой твари, так что Ему поклоняется всякое колено небес-

ных, земных и преисподних (2,10), т.е. бесплотных духов, людей и душ 

умерших. 

Из этой богословской части послания филиппийцы должны были 

сделать вывод, что если Иисус Христос, будучи Богом, смирил Себя до 

того, что стал во всем подобным им, кроме греха, и был распят и умер 

на кресте за их грехи, то и в них должна быть такая же безграничная 

готовность ко всякому уничижению за Христа.  

Апостол призывает филиппийцев «со страхом и трепетом» совер-

шать свое спасение (2,12), страхом не за свою жизнь, но боясь оскор-

бить совершителя спасения – Бога. Такой страх Божий рождает в душе 

христианина смирение. Дело спасения – дело Божие, ибо Он «произво-

дит в вас и хотение и действие по Своему благоволению» (2,1З). Здесь 

не отрицается участие и свобода человека, наоборот, они предполага-

ются, ибо Бог производит в нас только «хотение», т.е. возбуждает доб-

рые мысли, предлагает, зовет ко спасению, и если мы отзываемся, то 

производит и само «действие», т.е. дает силу исполниться нашим доб-

родетелям.  

Апостол Павел свидетельствует, что по высоте нравственной жиз-

ни христиане «среди строптивого и развращенного рода сияют, как све-

тила в мире» (2,15), - а это лучшая похвала для апостола (2,16). За них 

он готов с радостью стать «жертвой за жертву» (2,17), т.е. мученически 
                                                 
1 Глубокий анализ приведенных стихов (2,6–8) дает свящ. Павел Флоренский в работе 

«Не восхищением непщева».  
2 Этой великой тайне воплощения, кенозиса и прославления человеческой природы во 

Христе послужила Пресвятая Дева Мария Своим смирением, разделив уничижение и 

славу Своего Сына. По этой причине это место (2,5-11) берется для апостольского 

чтения в Богородичные праздники (икон, Рождества, Успения и Покрова Богороди-

цы).  



 151 

увенчать свою жизнь. Поэтому и филиппийцы должны с такой же радо-

стью относиться к своим скорбям, сорадуясь апостолу (2,18). 

 

3. Предостережение от лжеучителей (3,1–21) 

 

Апостол обращает внимание филиппийцев на опасность, угрожа-

ющую им от лжеучителей, требующих обрезания от христиан. Он назы-

вает их «псами», способными осквернить все святое и растерзать ис-

тинных служителей Бога, «злыми делателями»(3,2), препятствующими 

распространению Евангелия, держась дел закона (См. Ис.66,3; Мф.7,6). 

Насколько бесполезно надеяться на дела закона в деле спасения, на 

плотское обрезание, апостол показывает на себе. Будучи чистокровным 

евреем, из колена Вениаминова, в 8-й день обрезанным, по учению – 

фарисеем, по ревности – гонителем Церкви Божией (3,4–6), – все это он 

ставит ни во что, когда речь идет о спасении. Ради Христа он отказыва-

ется от всех преимуществ иудейства и закона, потому что пришло 

большее оправдание от веры во Христа и с ним – большие преимуще-

ства.  

«Но что для меня было преимуществом, то ради Христа я почел 

тщетою. Да и все почитаю тщетою ради превосходства познания Иису-

са Христа, Господа моего: для Него я от всего отказался и все почитаю 

за сор, чтобы приобрести Христа» (3,7-8).1 

Далее апостол указывает, что же приобретает верующий во Хри-

ста: 

1) оправдание перед Богом через веру в Него (3,9); 

2) Богопознание (3,10); 

3) соучастие в воскресении Христа через соучастие в Его страда-

ниях и смерти (3,10-11). Страдания, как со-страдание Христу, неизбеж-

ны для тех, кто хочет войти в славу Христову. Страданиями могут быть 

как внешние скорби, так и внутренняя борьба со страстьми и похотьми. 

Апостол не считает себя достигшим спасения, хотя и много страдает, 

но, «забывая заднее»; т.е. свои успехи, подвиги, он простирается впе-

ред, стремится «к цели, к почести высшего звания Божия во Христе 

Иисусе» (3,13-14). 

Апостол предостерегает от иудействующих лжеучителей, которые 

и из христианства хотели сделать удобное и легкое для себя учение, 

оправдывающее их плотоугодную жизнь. Но они «поступают как враги 

креста Христова» (3,18), потому что избегают тесного и скорбного пути 

крестоношения. «Их бог – чрево, и слава их – в сраме; они мыслят о 

                                                 
1 Тщета () – наказание, убыток, вред, прежние преимущества в иудействе дей-

ствительно вредят принять Христа, ибо ничего, кроме гордости и высокомерия, не 

дают. От них апостол Павел и отказывается, считая их «уметами» (по-славянски), по-

гречески , т. е., навозом, калом, смрадным отбросом (в русском переводе – 

сором). 



 152 

земном» (3,19) и их ожидает погибель. Апостол говорит здесь о христи-

анах, предавшихся сытой, плотоугодной и беспечной жизни. Путь кре-

ста есть путь страданий ради Христа, сораспятия и соумирания с Ним. 

Именно такой жизнью верующий и утверждает свою веру в будущую 

жизнь, в то, что «наше жительство – на небесах, откуда мы ожидаем и 

Спасителя, Господа нашего Иисуса Христа, Который уничиженное тело 

наше преобразит так, что оно будет сообразно славному Телу Его» 

(3,20–21). 

 

Заключение (глава 4) 
 

Апостол увещает филиппийцев твердо держаться благочестивого 

строя жизни, всегда радоваться в Господе (4,4), осознавая, что «Господь 

близко» (4,5). Пребывающий в Боге всегда радуется, хотя и ему прихо-

дится переносить скорби и терпеть много испытаний, как говорит о 

святых апостолах евангелист Лука: «Они же пошли из синедриона, ра-

дуясь, что за имя Господа Иисуса удостоились принять бесчестие» (Де-

яния, 5,41). Пребывающий в Боге должен держаться того, «что только 

истинно, что честно, что справедливо, что любезно, что достославно, 

что только добродетель и похвала» (4,8–9). В таком состоянии благоду-

шия, кротости с молитвой нисходит в душу «мир Божий, который пре-

выше всякого ума» (4,7). Такое состояние переживал народ израиль-

ский, когда приветствовал Христа, шедшего в Неделю Ваий в Иеруса-

лим. Стихи (4,4–9) установлены для чтения Апостола в этот праздник. 

Апостол Павел благодарит филиппийцев за их заботу и любовь, за 

дела милосердия по отношению к нему, поощряя их к этому, впрочем, 

не для своей выгоды, а ради их духовной пользы (4,10–19). В конце пе-

редает приветствия «от всех святых» т.е. от своих сотрудников, и благо-

словение от Господа. 



 153 

Вопросы для повторения Послания к Филиппийцам 
 

I 

1. Что известно об основании Церкви в Филиппах? (Деяния, 16,9-40) 

2. Указать повод, время, место написания Послания и его отличительный 

     характер.  

3. За что благодарит апостол Павел филиппийцев? (1,3–11) 

4. Почему апостол Павел говорит о своих узах и чему они послужили? 

  (1,12–13) 

5. Как говорит апостол Павел о цели своей жизни? (1,20–21) 

6. Чему апостол Павел отдает предпочтение: жизни или смерти? (1,23–24) 

 

II 

1. О чем, вместо беспокойства о судьбе апостола Павла, 

    должны беспокоиться филиппийцы? (1,27–2;5).  

2. Какой пример смирения дает апостол? (2,5-8) 

3. В чем заключается учение апостола Павла о кенозисе Христа? (2,6-8) 

4. Чем сменился кенозис Христа? (2,9–11) 

5. Какой вывод делается из догматической части? (2,12–17) 

 

III 

1. Какого характера были лжеучения среди филиппийцев? (3,2–3) 

2. Почему апостол Павел ставит в пример себя? (3,4–6) 

3. Как расценивает апостол свои преимущества как еврея? (3,7-8) 

4. Что приобретает верующий во Христе? (3,9–11) 

5. Каков конец «врагов Креста?» (3,18–19) 

6. На что надеется истинный христианин? (3,20–21) 

7. Какое апостольское зачало читается в Неделю Ваий и почему? (4,4–9) 

 

 



 154 

 

ПЕРВОЕ ПОСЛАНИЕ К ФЕССАЛОНИКИЙЦАМ 

1. Основание Церкви в Фессалониках 
 

Город Фессалоники (по славянски – Солунь) – главный город Ма-

кедонии, основан во времена Александра Македонского, в III в. до Р.Х. 

Во времена апостола Павла это был богатый торговый город, населен-

ный, кроме греков, евреями и римлянами. Апостол Павел прибыл в 

Фессалоники около 53 года, во время второго миссионерского путеше-

ствия (Деяния 17,19). Здесь он в течение трех суббот проповедовал в 

синагоге о пострадавшем и воскресшем Мессии. Многие приняли бла-

гословение, но не уверовавшие иудеи воздвигли гонение на апостола, и 

он вынужден был удалиться в Коринф. За это короткое время и было 

положено первоначальное основание Фессалоникийской церкви.  

 

2. Повод, цель, время и место написания послания 
 

Находясь в Коринфе, апостол Павел не переставал интересоваться 

судьбой новооснованной христианской общины в Фессалониках. Желая 

узнать о духовном состоянии фессалоникийцев, апостол послал к ним 

Тимофея (1 Фессалоникийцам 2,3). Возвратившись, Тимофей и Сила 

(Деяния, 18,5) принесли много утешительного о вере и жизни (1 Фес. 

3,9), однако, не скрыли и недостатков как нравственного характера 

(блуд, идолопоклонство, корыстолюбие, (1 Фес. 4,3-6), так и вероучи-

тельного: некоторые, усвоив ложное мнение о весьма скором прише-

ствии Христа, надеялись войти в Его Царство еще при своей жизни, 

предавались праздности, не желали заниматься никаким полезным тру-

дом. А так как люди умирали, не дождавшись пришествия Господня, то 

некоторые христиане печалились об их участи, считая их отвергнутыми 

Богом (1 Фес. 4,13-17).1 

С тем, чтобы дополнить, чего недоставало вере солунян (1 Фес. 

3,10), подкрепить их в скорбях, исправить их нравственные недостатки, 

а также рассеять заблуждения относительно второго пришествия Гос-

пода Иисуса Христа и судьбы умерших, и было написано послание.  

Написано послание в 53 году, из Коринфа. Это хронологически 

первое из сохранившихся посланий апостола Павла и одна из первых 

книг Нового Завета. 

                                                 
1 По словам святителя Иоанна Златоуста, апостол Павел говорит о воскресении умер-

ших «не потому что они не верили в воскресение, но потому, что, несмотря на это, 

оплакивали умерших», т.е. предавались неумерной скорби (епископ Никанор. Толко-

вый Апостол, ч. 3, 35).  



 155 

3. Содержание и разделение послания 
 

По своему содержанию Послание делится на две части: истори-

ческую (главы 1-3) и нравоучительную (главы 4-5). В первой части 

апостол вспоминает обстоятельства своей проповеди в Фессалониках и 

благодарит Бога за то, что солуняне держат Евангелие в чистоте, хвалит 

их за веру и утешает в страданиях. Во второй части апостол призывает 

к чистой и святой жизни, к братолюбию; опровергает ложное представ-

ление солунян о судьбе умерших; раскрывает им тайну воскресения 

мертвых и тайну второго пришествия Иисуса Христа. По причине неиз-

вестности этого дня Господня апостол призывает к непрестанному 

бодрствованию и трезвению, а также дает различные наставления к 

благочестивой жизни.  

 

1. Историческая часть (главы 1-3) 
 

1.1. Благодарность за веру и стойкость Фессалоникийцев (1,1-10) 

 

Начинается послание обычным приветствием от имени Павла, 

Силуана и Тимофея. Апостол Павел благодарит Бога за великое чудо 

Его милости – основание церквей, в частности, в Фессалониках, и мо-

лится непрестанно об их усовершенствовании. Он благодарит Бога за 

веру, любовь и упование солунян, радуясь, что проповедь его была не 

напрасна (1,1-5). Эти три главные христианские добродетели составля-

ют основу духовной жизни. У солунян была деятельная вера, почему 

она и названа «делом веры»; любовь есть подвиг, поэтому названа «тру-

дом любви», а надежду апостол назвал терпением «упования на Госпо-

да нашего Иисуса Христа» (1,3). 

Апостол благодарит Бога за чистое, дивное призвание солунян ко 

Христу, почему и его благовестие у них подтверждалось многими чуде-

сами: «не в словах только, но и в силе и во Святом Духе» (1,5).  

Апостол Павел свидетельствует о вере солунян и следовании их за 

Христом, несмотря на многие скорби, которые они принимали в «радо-

сти Святого Духа» (1,6), подражая в этом святому Павлу и Самому 

Христу, а через это и сами они стали образцом для других: «вы стали 

образцом для верующих в Македонии и Ахаии» (1,7). Без слов, без са-

мовосхваления, но самой своей жизнью, твердостью в вере солуняне 

стали образцом для подражания и возбудителями веры для народов.  

 



 156 

1.2. Воспоминание апостолом своей проповеди среди солунян 

       и ее плоды (2, 1-20) 

 

Похвалив солунян за их веру, апостол напоминает о своей пропо-

веди среди них. После гонений в Филиппах (Деяния, 16,12-40) пропо-

ведь и в Фессалонике была не легка, но с «великим подвигом» (2,2). 

Перенесением скорбей за благовестие апостол подтверждает, что он 

учит о Христе без «нечистых побуждений, лукавства» (2,3), без «слов 

ласкательства» и «видов корысти» (2,5), так как старается угождать «не 

человекам, но Богу, испытующему сердца» (2,4). 

Апостол напоминает солунянам, что он и его сотрудники вели се-

бя не кичливо, а тихо, скромно и любвеобильно, «подобно как корми-

лица нежно обходится с детьми своими» (2,7), потому что он действо-

вал не ради славы или честолюбия, а ради славы Божией, по любви к 

ним. По этой причине апостол работал «ночью и днем, чтобы не отяго-

тить» братьев (2,9), не быть на их содержании. 

Апостол говорит, что он, как отец с детьми своими, употреблял 

различные средства воздействия на солунян: убеждал, просил, умолял 

поступать достойно Бога, призвавшего их в Свое царство и славу (2,12). 

И труды апостола остались не напрасными. Поэтому он благодарит Бо-

га за то, что солуняне приняли слово благовестия о Христе – приняли 

«не как слово человеческое, но как слово Божие, каково оно и есть по 

истине» (2,13). 

Солуняне, принявшие благовестие, много претерпели за него, став 

подражателями в этом братьям в Иудее, которые особенно были гонимы 

за веру своими же единоплеменниками (2,14-15). Апостол этим сравне-

нием воодушевляет солунян: если там, где жил и действовал Христос, 

где сошел Дух Святой на апостолов, образцовые Церкви тоже терпят 

страшные гонения, как и Церковь Фессалоникийская, значит, страдания 

и гонения за веру неизбежны. Ведь убили враги истинной веры Самого 

Господа Иисуса и Его пророков, поэтому естественно, что они и «нам 

препятствуют говорить язычникам, чтобы спаслись» (2,16). Апостол 

высказал предсказание о иудеях: «приближается на них гнев до конца» 

(2,16), что и последовало вскоре: разрушение Иерусалима и рассеяние 

евреев по всему миру произошло в 70 г. по Р.Х. 

 

1.3. Желание святого апостола Павла видеть солунян (3, 1-13) 

 

Горячо желая видеть солунян и встречая этому постоянные пре-

грады, апостол Павел посылает Тимофея с целью «утвердить» их и 

«утешить в вере» (3,2), предостеречь от уныния и колебания среди 

стольких скорбей и гонений. Апостол Павел выражает свой взгляд на 

страдания как неизбежное для христианина явление. Это не какая-то 

случайность, не что-то временное – они составляют сущность кресто-

ношения: «так нам суждено» (3,3). Этого никогда не скрывал апостол, 



 157 

но предупреждал новообращающихся, «что будем страдать» (3,4). Од-

нако это не поколебало их веры: святой Тимофей принес радостные ве-

сти о вере и стойкости солунян, что и составляет цель жизни самого 

апостола: «Ибо теперь мы живы, когда вы стоите в Господе» (3,8). 

 

2. Нравоучительная часть (4,1-5,24) 
 

2.1. Призыв к святости и братолюбию (4,1-12) 

 

Апостол Павел призывает преуспевать в угождении Богу и дела-

нии заповедей, смысл и цель которых «освещение» верующих (4,3). 

Непременным же требованием святости являются целомудрие, т.е. те-

лесная и душевная чистота: «Ибо воля Божия есть освящение ваше, 

чтобы вы воздерживались от блуда; чтобы каждый из вас умел содер-

жать свой сосуд в святости и чести, а не в страсти похотения, как и 

язычники, не знающие Бога» (4,4-5). 

Здесь, как и в Послании к Римлянам (1,21–31), утверждается 

мысль, что целомудрие есть необходимое условие святой жизни, и что 

нравственное разложение личности есть результат неверия. «Блуд», по 

апостолу Павлу, понимается в широком смысле: как всякое блуждание 

ума – похоть плотская и душевная. Под «сосудом», который следует со-

блюдать «в святости и чести» (4,4) скорее надо понимать не жену (1 

Петр. 3,7), а свое тело, которое апостол Павел иначе называет «глиня-

ным сосудом» (Римлянам 9,21; 2-е Коринфянам 4,7; 2 Тим. 2,20), «те-

лом смерти» (Римлянам 8,11; 7,24) по причине наклонности его ко гре-

ху. 

Апостол хвалит солунян за преуспевание в братолюбии и умоляет 

их терпеливо трудиться «своими руками», чтобы «внешние» не упрека-

ли их в тунеядстве (4,11-12). Христиане должны честно трудиться, что-

бы содержать себя и давать нуждающимся исполнения заповедь любви 

(Деяния 20,3-5). 

 

2. О воскресении мертвых и втором пришествии Господнем (4,13-5,28) 

 

Не желая оставить солунян в неведении относительно эсхатологи-

ческих событий, о которых распространялись неправильные представ-

ления, апостол дает положительное освещение этого вопроса (4,13-18).1 

Прежде всего, он предостерегает от скорби в вопросе о судьбе умер-

ших. Факт смерти и воскресения Христа есть залог будущего всеобщего 

воскресения. Дожившие до того дня Господня не будут иметь никакого 

преимущества перед ранее умершими верующими, они «не предупредят 

                                                 
1 Это зачало (1 Сол. 4,13-17) читается при погребении мертвых. Учение о пришествии 

Господнем (парусии) апостол излагает как «слово Господне» (4,15), т.е., как получен-

ное по-особому откровению, а не заимствованное откуда-то. 



 158 

умерших» (4,15) входом в открывшееся Царство. Наоборот, когда 

вострубит Архангел в трубе Божьей, тогда «мертвые во Христе вос-

креснут прежде» (4,16), затем «мы, оставшиеся в живых, вместе с ними 

восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе» (4,17). 

Апостол и себя включает в ряд с живущими в парусии, но не в букваль-

ном смысле: речь идет о тех христианах, которые будут жить в день яв-

ления Господа.  

«Труба Архангела» означает здесь образ действия Силы Божией, 

которая вызовет из могил умерших. Как когда-то мир был вызван Твор-

цом к бытию, так он будет вызван к обновлению.1 «Облака» и «воздух» 

тоже есть образы Божественных действий, зрительно вторгающихся в 

область тварного мира. Вспомним для примера, что апостолы были пе-

ренесены к месту погребения Божией Матери тоже на «облаках». Это 

же облако некогда скрыло от взоров апостолов и возносившегося от них 

Господа. В парусии же оно восхитит святых к Господу навеки.  

В изображении самого воскресения замечается некоторая после-

довательность. «Мертвые во Христе воскреснут первые» (4,16), потому 

что они являются с ангелами и 12-ю апостолами на суд вместе с Госпо-

дом. Затем последует преображение живых и восхищение их к Богу. 

Наконец, воскреснут и нечестивые на суд (см. также 1 Кор.15,23). Хи-

лиасты на основании книги Откровения (20,5) утверждают, что вначале 

воскреснут верующие во Христа, и будут царствовать с Ним тысячу 

лет; потом воскреснут все остальные. Но, по апостолу, воскресение от-

носится к последнему, второму пришествию Христа. По мнению же хи-

лиастов, следует допустить не только два воскресения, но и два прише-

ствия Христовых, что явно неверно.  

Относительно времени наступления этого дня (парусии) апостол 

утверждает только его: 

1) неожиданность, внезапность; 

2) неотвратимость.  

1) Неожиданность: «День Господень так придет, как тать ночью» 

(5,2), т.е. тайну этого дня Бог положил в своей власти и никто не знает 

времени пришествия его (Мф.24,36). Поэтому надлежит постоянно 

бодрствовать, всегда быть готовым предстать на суд. «Последний день 

сокрыт, дабы лучше соблюдать все остальные дни» (Блаженный Авгу-

стин). Кто будет проводить жизнь беспечно, думая, что день тот придет 

не скоро, тот уже не успеет покаяться, когда он наступит. Во время пол-

ной духовной беспечности, прекращения всякой духовной брани, «когда 

будут говорить «мир и безопасность», тогда внезапно постигнет их па-

губа» (5,3, см. притчу о безумном богаче, Лк.12,16–20). Но кто «хорошо 

                                                 
1 Возвещение начала парусии трубой ангела подчеркивает наступление торжественно-

страшного часа. Так у евреев все важные события жизни сопровождались трубными 

звуками.  



 159 

подготовится к своей кончине, тот от всеобщей не потерпит никакого 

вреда» (святитель Иоанн Златоуст).1 

2) Неотвратимость дня Господня сравнивается с беременностью 

женщины, которая, хотя и знает, что ей неминуемо придется родить, но 

не знает срока, и если будет в беспечности, то роды могут случиться в 

неподходящей обстановке» (5,3).2 

Апостол призывает верующих, как сынов света и дня, бодрство-

вать и трезвиться, облекшись в духовное оружие: «броню веры и любви 

и шлем надежды спасения», а не спать или упиваться вином (5,7-8), т.е. 

не проводить время в беспечности. 

Особо призывает апостол «уважать трудящихся у вас предстояте-

лей ваших в Господе и вразумляющих вас и почитать их преимуще-

ственно с любовью за дело их» (5,12-13), т.е. оказывать повиновение 

священнослужителям. Необходимость этого увещания объясняется тем, 

что в первом веке богатство харизматических даров и ожидание пару-

сии давало некоторым повод отрицать иерархию. Предстоятелей апо-

стол Павел научает разборчиво относиться к пастве: бесчинных вразум-

лять, малодушных утешать, слабых поддерживать, ко всем относиться с 

терпением и любовью (5,14). 

Апостол предлагает целый ряд трогательных, исполненных пас-

тырской любовью, увещаний: о непрестанной радости о Духе Святом, о 

молитве и благодарении Богу, а также призывает не угашать духовных 

дарований (5,16-22) омрачением духовно-душевно-телесного организма 

(5,23). 

В заключении апостол настоятельно повелевает прочитать это по-

слание «всем святым братьям» (5,27), передает приветствие и благосло-

вение.  

                                                 
1 Феофан (Говоров), епископ. Указ. соч. С. 367. 
2 Муки чаяния родов есть также образ христианского чаяния парусии. Для истинно 

христианского сознания продолжительность ожидания не имеет значения. Это дело 

не исследования, а веры и совести, которые приобщают христианина уже теперь к 

Царству славы. Оно – день, но заря его уже занялась в душе христианина, и его дело – 

раскрывать душу для встречи этого дня.  



 160 

Вопросы для повторения                                                      

Первого послания к Фессалоникийцам 
 

I 

1. Когда, кем и как было положено основание Церкви в Фессалониках? 

(Деяния, 17,1-9) 

2. Указать повод, цель, место и время написания послания.  

3. О чем благодарит апостол Павел в первой главе? 

4. О каких моментах своей проповеди в Фессалониках всспоминает  

    апостол Павел? (2,3-6) 

5. С чем сравнивает апостол свою деятельность в Фессалониках? (2,7-12) 

6. Как они приняли устное слово апостола? (2,13)  

7. Кому уподобились фессалоникийцы в своих скорбях? (2,14-15) 

8. Кого и с какой целью послал апостол в Фессалоники? (3,2-13) 

9. Что говорил апостол Павел о скорбях? (3,3) 

 

II 

1. В чем состоит воля Божия о человеке? (4,3-5) 

2. Какие наставления даются против блуда и корыстолюбия? (4,1-12) 

3. Как рассуждает апостол Павел о судьбе умерших? (4,13-18) 

4. На чем основана должна быть наша вера в воскресение мертвых? (4,14) 

5. Как изображается явление Господа и восхищения всех к нему? (4,16-17) 

6. Что можно сказать о времени парусии? (5,1-3) 

7. Как мы должны быть готовы к встрече Господа? (5,4-11) 

8. Какие наставления даются пресвитерам? (5,12-13) 



 161 

 

 

ВТОРОЕ ПОСЛАНИЕ К ФЕССАЛОНИКИЙЦАМ 

 

Повод к написанию послания 
 

Поводом к написанию Второго послания к Фессалоникийцам по-

служило то, что они неправильно поняли некоторые места из Первого 

послания к ним, а также и то, что появилось подложное, под именем 

Павла, послание (2,2; 3,17). 

Число праздных людей, ожидавших скорого второго пришествия 

Иисуса Христа, умножалось, и это вызвало беспокойство апостола. Не-

которые среди солунских христиан, пользуясь щедрой благотворитель-

ностью христиан, предпочитали жить за чужой счет вместо того, чтобы 

самим трудиться. Во Втором послании апостол Павел раскрыл призна-

ки второго Пришествия Христова и дал нужные советы относительно 

поведения и жизни, направленные, преимущественно против тунеяд-

ства, так как Второе послание к Фессалоникийцам, как и первое, явля-

ется эсхатологическим по главной теме. Оно отличается простотой, за-

душевностью и является откликом горячо любящего, попечительного 

сердца апостола на конкретные вопросы жизни его пасомых. 

Второе послание написано в том же году, что и первое, в 53 году; 

в Коринфе, вскоре после написания Первого. 

 

Содержание послания 
 

1. Похвала терпения солунян (глава 1) 
 

Апостол благодарит солунян за их веру и терпение в перенесении 

гонений. Эти гонения доказывают, что будет праведный суд Божий для 

наказания гонителей и для награды страдающих за имя Христово (1,5-

7). Апостол относит этот суд к будущему славному явлению Господа. 

Однако неизвестность этого дня, с одной стороны, и его неминуемость 

– с другой, при неправильном расположении духа порождают у челове-

ка томление и тревогу. В Первом послании к Фессалоникийцам апостол 

как раз и показал, что человек должен заботиться не о том, что ведомо 

только одному Богу (время парусии), а о том, чтобы бодрствовать и 

трезвиться и всегда быть готовым встретить страшный час суда Божия. 

Но так как фессалоникийцы уже были введены в различные заблужде-

ния, то апостол специально раскрывает ряд признаков приближения 

этого дня.  



 162 

2. Признаки Второго пришествия Господня (2,1-14) 

 

Апостол увещает не слушать тех, кто пытается доказать, что при-

шествие Иисуса Христа уже наступает. Он просит солунян не смущать-

ся никакими уверениями, мнениями или ложными посланиями, будто от 

имени апостола Павла написанными, относительно дня Господня (2,2). 

Есть предположение, что лжеучители распространяли ложные, паниче-

ские слухи, чтобы вызвать равнодушие христиан к земным благам и са-

мим воспользоваться ими, а если не так, то, по крайней мере, истомить 

христиан ожиданием и тем подорвать вообще веру в пришествие Хри-

стово.1 

Несмотря на таинственность и сокрытость дня Господня, апостол 

указывает некоторые признаки его приближения: 

а) великое отступление от веры (2,3). Так и Господь говорил об 

охлаждении любви многих (Мф.24,12) и оскудении веры на земле 

(Лк.18,8). «Отступление» понимается здесь не как некая слабость, а как 

полное попрание, пренебрежение и презрение к вере, как полное остав-

ление ее ( - отпадение от когo-то, мятеж, измена.  

б) отступление от веры создаст условия для явления антихриста,2 

человека греха, сына погибели, противящегося и превозносящегося 

«выше всего, называемого Богом или святынею, так что в храме Божи-

ем сядет он, как Бог, выдавая себя за Бога» (2,4). Он будет противник 

Христу, провозгласит беззаконие правдой, а себя самого – Богом. Его 

пришествие будет «по действию сатаны» (2,9), – по силе и злому харак-

теру его деятельности (2,9–10). 

«Кто же будет он? Ужели сатана?- спрашивает святитель Иоанн 

Златоуст, и отвечает: – Нет, человек некий, который восприимет всю его 

силу... Не сатаною будет антихрист, а человек, сатаною обладаемый».3  

На основании того, что Дан назван в Библии змием (Быт.49,17), 

заключают, что антихрист будет из колена Данова.4 

Хотя «тайна беззакония» антихриста «уже в действии», однако 

время антихриста еще не наступило окончательно, он не откроется, 

«пока не будет взят от среды удерживающей теперь» (2,7).5 Это таин-

ственное «удерживающее» начало, по мнению блаженный Феодорита, 

                                                 
1 А. Иванов, Цит. соч., стр. 392. 
2 Это имя не встречается у апостола Павла. Так называет его святой евангелист Иоанн 

(1 Ин. 2,18,22; 4,3 и др.). Он называется так не только потому, что будет всячески 

противиться Христу, но и потому, что будет полной противоположностью Христа по 

своим свойствам и действиям (см. 2,4). 
3 Еп. Никанор. Толковый Апостол, ч. 3, стр. 63. 
4 Богословский. Человек беззакония. История толкования 2 Сол. 2, 1-12, «Прав. Собе-

седник», 1885, ч. 2, стр. 261-297.  
5 «Откроется» –  , значит, его бытие мыслится и раньше (см. 1 

Ин.2,18; 2 Ин.7), но обнаружится во всей силе он только при подходящих условиях, 

каковыми будут «беззакония», «безверие и изъятие» «удерживающего» начала (2,7).  



 163 

есть «Божие определение», действие благодати Святого Духа, укрепля-

ющее веру и не дающее разгула злу. Иные видят в «удерживающем» 

государственный строй, который тоже пресекает зло и анархию.  

Когда уже никто не пожелает обращаться к Богу, тогда Господь 

отнимет удерживающую руку, зло разовьется – «и тогда откроется без-

законник» (2,8) антихрист. Он будет совершать ложные чудеса, чтобы 

прельстить «всякою силою и знамениями и чудесами ложными» (2,9) 

тех, которые пренебрегали своим спасением. Но «ради избранных со-

кратятся дни» (Мф.24,22).  

Поэтому действие антихриста будет непродолжительным, – «Гос-

подь Иисус убьет его духом уст Своих и истребит явлением пришествия 

Своего» (2,8). Его сатанинское обольщение будет опасно для «возлю-

бивших неправду», «не верующих истине» (2,12). «И за сие пошлет им 

Бог действие заблуждения, так что они будут верить лжи».1 (2,11). В та-

ком же смысле Божественного предведения сказал апостол и об «избра-

нии ко спасению солунян, которое совершено «от начала, через освя-

щение Духа и веру истине» (2,13), т.е. в согласии с произволением са-

мого человека. Значит, христианам необходимо быть неуклонными в 

добре, в вере и истине, «для достижения славы Господа нашего Иисуса 

Христа» (2,14), а не тревожиться относительно времени пришествия 

Его.  

 

3. Различные увещания (2,15–3,15) 

 

Апостол увещает солунян стойко пребывать в вере и держаться 

преподанного им учения: «Итак, братия, стойте и держите предания, 

которым вы научены или словом, или посланием нашим» (2,15). 

Этот стих указывает на необходимость признания как Священного 

Писания, так и Священного Предания. Уже во время апостола Павла 

были среди христиан люди, которые не признавали устных наставлений 

учеников Христовых. Апостол советует не общаться с такими:   

«...удаляться от всякого брата, поступающего безчинно, а не по преда-

нию, которое приняли от нас» (3,6).  

Апостол просит также солунян всегда молиться за него для успеха 

его благовествования, чтобы ему «избавиться от лукавых людей», т.е. 

тех, у которых лукавая, неискренняя вера. 

На примере своего собственного бескорыстного служения и со-

держания себя своим трудом, апостол и к другим предъявляет требова-

ние: «если кто не хочет трудиться, тот и не ешь» (3,10). Это остается 

универсальным принципом отношения к труду и по сей день. Труд с 

точки зрения христианства – необходимое условие нормального духов-

но-телесного развития человека. Праздность, тунеядство всегда вредны 

                                                 
1 «Пошлет» надо понимать как «попустит» этой действие (См. также Рим. 1,21-24).  

   Так выражается апостол, чтобы ярче выразить всеведение Божие. 



 164 

и преступны – именно поэтому апостол так сурово осуждает их. Не же-

лающих трудиться надо «увещевать и убеждать... чтобы они, работая в 

безмолвии, ели свой хлеб» (3,12), т.е. трудились для собственного про-

питания. Не следующего этим наставлениям апостол советует иметь на 

замечании и не общаться с ним, «чтобы устыдить его» (3,14). Чтобы та-

кое отчуждение ослушника не удалило от веры, апостол прибавил: «Но 

не считайте его за врага, а вразумляйте; как брата» (3,15). 

Послание заканчивается обычным апостольским благословением, 

написанным собственноручно, причем апостол указывает на него, как 

на признак подлинности: «пишу я так: благодать Господа нашего Иису-

са Христа со всеми вами». Аминь (3,18). 



 165 

Вопросы для повторения                                                    

Второго послания к Фессалоникийцам  
I 

1. Что послужило поводом к написанию Второго послания 

     к Фессалоникийцам? 

2. Что доказывают страдания верующих? (1,4-10) 

3. Каким образом извращалось истинное учение апостола Павла 

    о парусии? (2,1-3) 

4. Какие два главных признака «парусии»? (2,3) 

5. В чем будет проявляться деятельность антихриста? (2,3-9) 

6. Что мешает открыться антихристу в полной его силе? (2,7-8) 

7. Кого прельстит антихрист? (2,11-12) 

8.Почему необходимо хранить предание и как оно передается?(2,13–15;3,6) 

9. Какой христианский принцип отношения к труду? (3,8-16) 

10. Какой признак подлинности посланий апостола Павла? (3,17-18) 



 166 

 
 

 

ПЕРВОЕ ПОСЛАНИЕ К ТИМОФЕЮ 

 

1. Сведения о святом апостоле Тимофее 
 

Тимофей, ближайший ученик и сотрудник апостола Павла, пер-

вый епископ Ефесский, был родом из г. Листры в Малой Азии. Отец его 

был эллин, мать – благочестивая иудеянка, по имени Евникия, которая, 

вместе с бабушкой Лоидой, воспитала Тимофея в иудейской вере (Дея-

ния 16,1-3; 2 Тим.1,5). Вероятно, в первое миссионерское путешествие 

эта семья была обращена в христианство (Деяния 14,6-21). Во второе 

путешествие апостол Павел, по совету тамошних христиан, пожелал 

взять Тимофея для совместных апостольских трудов. Но ради сниска-

ния доверия иудеев и тем самым для успеха проповеди среди них апо-

стол Павел совершил над ним обрезание (Деяния 16,3). С тех пор Ти-

мофей сделался неотлучным спутником апостола Павла, разделяя с ним 

не только труды и славу апостольства, но и узы, заточения и многочис-

ленныe страдания.  

Тимофей сопровождал апостола Павла вместе с Лукой в Македо-

нии и Ахаии. Из Афин апостол Павел посылал Тимофея в Фессалонику 

и ожидал его в Коринфе. Результатом принесенных Тимофеем известий 

было написание Первого послания к Фессалоникийцам (Деяния 18,5; 1 

Фес.3,6). Тимофей был вместе с апостолом Павлом в его третье путе-

шествие, откуда был послан в Македонию для сбора милостыни (Дея-

ния 19,22; 1 Кор. 16,10). Оставался он вместе с Павлом и в Коринфе, 

откуда написано Послание к Римлянам (16,21). Затем мы встречаем Ти-

мофея при апостоле Павле во время первого заточения в Риме, вслед-

ствие чего его имя стоит в написании посланий к Филлипийцам (1,1), 

Колоссянам (1,1) и Филимону (1,1). Вероятно, Тимофей в это время то-

же находился в узах (Евр.13,23). 

 По освобождении из римских уз в 64 году апостол Павел осуще-

ствил свое давнее желание: посетить ранее основанные им Церкви. 

Около 65 года он посетил Ефес, где, согласно преданию, рукоположил 

Тимофея во епископа Ефесского. Во время повторного заточения в Ри-

ме, предчувствуя свою скорую кончину, Павел умолял Тимофея прийти 

к нему на последнее свидание (2 Тим. 4,8-9). Вероятно, Тимофей и удо-

стоился быть свидетелем мученической кончины своего учителя. Из 

Церковного Предания известно, что и сам Тимофей запечатлел свое 15-

летнее епископское служение мученической кончиной в Ефесе.  



 167 

2. Повод и цель написания послания 
 

Отойдя в Македонию, апостол Павел оставил в Ефесе молодого 

епископа Тимофея, надеясь скоро вернуться туда (3,14; 4-13). По его 

отшествии усилилась деятельность лжеучителей, угрожавших разло-

жить Церковь изнутри. Тимофею пришлось столкнуться с еретиками, 

учение которых возникло на почве иудео-эллинских представлений, вы-

лившихся во II-III вв. в гностицизм. Они не признавали божественного 

достоинства Христа и Его воплощения (2,5; 3,16), отвергали воскресе-

ние мертвых (2,18-19), лицемерно вели аскетический образ жизни (5,11-

15), считали плоть началом зла в мире, с презрением смотрели на брач-

ную жизнь (4, 3). Свои отвлеченные умозрения они облекали в одежду 

мифологических вымыслов: «занимались баснями и родословиями бес-

конечными» (1,4), низводя Христа до уровня одного из бесчисленных 

эонов, – вечных божественных сущностей, проистекающих из лона Бо-

жества. Против этих еретиков апостол восставал, когда писал послания 

к Ефесянам и Колоссянам, против них восстал он и теперь, когда узнал, 

что они действуют в Ефесе. 

Прямой целью послания было разоблачить лжеучение и наставить 

Тимофея «как должно поступать в доме Божием, который есть Церковь 

Бога живого» (3,15), а также преподать ряд вероучительных истин о 

Церкви, ее сущности и ее иерархическом устройстве. Апостол Павел 

имел в виду также преподать целый рад правил пастырского служения 

вообще, в чем и заключается непреходящее значение всех пастырских 

посланий апостола и для современного пастыря. 

Написано послание около 65 года из Македонии. 

 

Разделение и содержание послания 
 

1. Наставления Тимофею как блюстителю веры (1 глава) 

 

После краткого апостольского приветствия апостол Павел напо-

минает Тимофею, «истинному сыну в вере» (1,2), о пастырском долге 

хранения веры от лжеучителей: «увещать некоторых, чтобы они не учи-

ли иному» (1,3), т.е. тех, кто любит заниматься «баснями и родословия-

ми бесконечными» (1,4), что было свойственно как язычникам, рассуж-

давшим о рождении своих богов, так и иудеям, гордившимся своими 

родословиями. Это приводило только к спорам, а не к назиданию в ве-

ре. Целью назидания пастыря должна быть любовь к Богу и ближним, 

«от чистого сердца и нелицемерной веры» (1,5), т.е. совершаемая бес-

корыстно, из побуждений искренней веры в Бога. Уклонение от этой 

главной цели в «законоучителъство» (1,7) есть уклонение в «пустосло-

вие» (1,6), как поступали иудействующие христиане. В отличие от них 



 168 

надо не спорить и не превозноситься законом, но «законно употреблять 

его» (1,8), т.е. через закон приходить ко Христу. 

Апостол признает за Моисеевым законом его относительное зна-

чение: он полезен для обуздания грешников, которые только и могут 

сдерживаться внешним предписанием. Для «праведников же» (1,9), т.е. 

для оправданных и уверовавших во Христа – Искупителя, он бесполе-

зен, так как они руководствуются высшим велением: воспринятой ими 

благодатью Духа Святого и чистой совестью. Живущий во Христе и без 

принуждения закона живет по закону.  

Центром вероучительных наставлении пастыря должно быть рас-

крытие спасения грешников во Христе (1,15). Суть этого спасения за-

ключается в принятии верой искупительного подвига Христа, в призна-

нии Его своим Искупителем и Спасителем. Апостол Павел не стыдится 

привести в пример свое обращение от неверия к вере во Христа через 

чудесное призвание, чтобы тем убедительнее показать милосердие и 

долготерпение Божие (1,16; Деяния 9,1–8). 

Обращаясь лично к Тимофею, апостол Павел призывает его муже-

ственно бороться с врагами спасения, «как добрый воин» Христов, во-

инствовать согласно с бывшими о нем пророчествами (1,18). По изъяс-

нению святителя Иоанна Златоуста, под «пророчествами» о Тимофее 

понимается само его призвание к вере и затем рукоположение (4,14). 

Все это совершилось «по внушению Святого Духа. Ибо пророчество 

состоит не в том только, чтобы предсказывать будущее, но и в том, что-

бы указывать настоящее».1 Оружие «воина Христова» есть «вера и доб-

рая совесть», уклонение от которых в сторону рационализма и погре-

шений против совести ведет к «кораблекрушению в вере» (1,19). Так 

произошло с Именем, отрицавшим воскресение мертвых (2 Тим. 2,17) и 

Александром, противником Павловым в вероучении (2 Тим.4,14-15), ко-

торых апостол «предал сатане» (1,20), т.е. отлучил от Церкви. «Кораб-

лекрушение в вере» происходит и со всяким христианином, который 

пытается представить или интерпретировать истины веры в разумном 

свете, осовременить их в согласии с «наукой».  

 

2. Наставления Тимофею как предстоятелю Церкви (2, 1-3, 13) 

 

а) Относительно церковной молитвы (2, 1-8) 

Апостол Павел преподает Тимофею и всем пастырям главнейшую 

заповедь: «совершать молитвы, прошения, моления, благодарения за 

всех человеков, за царей и за всех начальствующих» (2,1-2), т.е. совер-

шать всякого рода молитвы: просительные, благодарственные, причем 

не только о себе и единоверцах, но и за языческие власти. Этим самым 

низлагаются ложные мнения о христианах, как врагах государства, 

устраняется повод к ожесточению против них и для христиан становит-

                                                 
1 Святитель Иоанн Златоуст // Феофан Затворник. Указ. соч. С. 224. 



 169 

ся возможным проводить «жизнь тихую и безмятежную во всяком бла-

гочестии и чистоте» (2,2). Сами враги христианства становятся лучше 

через молитву о них. Молитва за врагов есть выражение самой сущно-

сти христианства, ибо Бог хочет, «чтобы все люди спаслись и достигли 

познания истины» (2,4). 

Ради этого Христос, будучи Сыном Божиим, восприняв в Себя че-

ловечество и предав Себя «для искупления всех» (2, 6), стал «един По-

средник между Богом и человеками» (2, 5). Христос назван «единым 

Посредником» ( – посредник, по-славянски «Ходатай») в смыс-

ле единого Спасителя всех, так как Он, восприняв в полноту Своего 

Божества полноту всей человеческой природы, смог и искупить ее. 

Христос стал посредником в деле примирения человечества с Богом. Но 

принятие «посредника» не вполне выражает значение подвига Иисуса 

Христа, потому что посредничество предполагает равенство примиря-

ющихся, что исключается в данном случае. Поэтому более соответству-

ет лицу Иисуса Христа понятие о Ходатае, Поручителе о виновных, Ко-

торый принимает на Себя их ответственность. Назван же Он «челове-

ком» потому, что Ходатаем (в искуплении) Он стал, восприняв челове-

чество и пострадав в нем.  

Апостол также указывает, что молитвы в церковных собраниях 

должны возглашать «мужи, воздевая чистые руки без гнева и сомнения» 

(2,8), т.е. твердые в вере и нравственно чистые, разумеется, получившие 

на это право и благодатный дар через рукоположение.  

 

б) О поведении и участии женщин в церковных собраниях (2,9-15) 

Наставляя Тимофея как епископа Церкви, апостол Павел, среди 

прочего, касается также вопроса о женском служении. Вопрос этот рас-

сматривается со стороны: 

1) нравственного поведения женщин; 

2) их иерархического служения.  

1) Со стороны нравственного поведения женщинам заповедуется 

не увлекаться дорогими украшениями, нарядами и модными прическа-

ми, так как это свидетельствует о внутренней пустоте и суетности жиз-

ни, но украшать себя скромностью, смиренномудрием и «добрыми де-

лами, как прилично женам, посвящающим себя благочестию» (2,9-10, 

см. 1 Петр.3,3-4).  

2) Что касается роли женщин в церковных собраниях, то им 

позволяется участвовать в общественных молитвах, но запрещается 

участие в иерархическом служении: «Жена да учится в безмолвии..., а 

учить жене не позволяю» (2,11-12). Не позволяется ей также превышать 

свою власть над мужем. Основания такого подчиненного положения 

женщин, по апостолу Павлу, следующие: 

- историческое: прежде создан Богом Адам, потом Ева, и не Адам 

для Евы, но Ева для Адама (Быт.2,7,18,22; 1 Кор.2,9; 1 Тим.2,13). 



 170 

- онтологическое (природное): жена (Ева) происходила от плоти 

и кости своего мужа Адама (Быт.2,23); она же ввела мужа в преступле-

ние (Быт.3,6,12, 1 Тим.2,14). «Так учила однажды жена, и все ниспро-

вергла. За то и подчинил ее Бог, и апостол сказал: «да не учит» (Злато-

уст). 

- иерархическое: по учению апостола Павла, иерархия супруже-

ская есть отражение иерархии церковной. Как Христос есть Глава 

Церкви, а Церковь – Тело Его, во всем Ему послушна, так и муж есть 

глава жены, которая во всем ему повинуется (Еф.5,24,32). 

В возмещение этой подчиненности на женщину возлагается по-

четнейшая обязанность материнства и воспитания детей в вере и благо-

честии. Этим она участвует в Богочеловеческом акте приведения новых 

чад в Церковь, что и принесет ей спасение (2,15). Конечно, не запреще-

но женщине любое общественное нецерковное служение.  

 

3. О Церковной иерархии (3,1-13) 

 

Осветив сущность общественного служения пастыря Церкви, апо-

стол Павел переходит теперь к лицам, осуществляющим это служение. 

У апостола Павла довольно часто упоминается трехстепенная иерархия: 

епископы, пресвитеры, диаконы. Упоминается также служение диако-

нисс. 

Прежде всего, апостол говорит о епископах, под которыми разу-

меет и пресвитеров, так как четкого терминологического различия меж-

ду ними в апостольское время не было – это были синонимы, как в 

настоящее время под «священством» можно подразумевать и пресви-

терство, и епископство. Но различие в функциях существовало.  

Апостол Павел называет желание епископства «добрым делом» 

(3,1), потому что это желание выражает стремление человека к служе-

нию Церкви, высокому и трудному, которое тогда было часто связано с 

мученичеством.  

Нравственные качества, предъявляемые к епископскому (пресви-

терскому) и диаконскому служению, одинаково возвышенны и строги. 

Епископ должен быть непорочен, не двоеженец («одной жены муж» 

3,2,12). Хотя апостол Павел хотел всех видеть «как он», т.е. неженаты-

ми, но в то время таких просто было очень мало. С развитием стремле-

ния к безбрачной жизни стали избирать епископов предпочтительно из 

монахов. VI Вселенский Собор (680 г.) закрепил это каноническим по-

становлением, осудив одновременно практику Римской Церкви не до-

пускать к пресвитерскому и диаконскому служению женатых.  

Взгляд Церкви на второй брак в принципе отрицателен, так как в 

христианстве смерть не мыслится, как небытие, - умершая жена жива 

для мужа, и он должен жить для нее. Поэтому двоеженцы не допуска-

ются к священству. Мирянам второй брак разрешается во избежание 



 171 

большего зла, но пастыри должны нравственно возвышаться над паст-

вой.  

Далее апостол перечисляет целый ряд качеств, которыми должен 

обладать служитель Церкви: трезвенность, т.е. духовная рассудитель-

ность; целомудрие, благоговение перед Богом, чистота совести, учи-

тельность, страннолюбие, умелое управление своим домом, т.е. малой 

домашней церковью (3,2-4). Из отрицательных качеств апостол отметил 

лишь наиболее недопустимые: «не пьяница, не убийца, не сварлив, не 

корыстолюбив... не сребролюбив» (3,3). Пастырь «не должен быть из 

новообращенных в веру, чтобы не возгордиться» (3,6). Наконец, он 

должен иметь хорошую репутацию «от внешних», т.е. неверующих, по-

тому что истинно высоконравственные люди, как правило, уважаемы 

всеми (3,7). 

Аналогичные качества предъявляются к диаконам (3,9-10) и их 

женам (3,11), под которыми надо разуметь диаконисс.1 Апостол добав-

ляет лишь те качества, которые наиболее нарушались диакониссами в 

связи со спецификой их особого служения: «не клеветницы, трезвы, 

верны во всем» (3,11). 

 

4. Общие наставления пастырям (3,14-4,16) 

 

а) Что составляет высшую вероучителъную истину (3, 14-16) 

Отлагая подробные наставления Тимофею до будущей личной 

встречи, апостол Павел кратко сообщает ему, «как должно поступать в 

доме Божием», который он называет «Церковь Бога живаго, столп и 

утверждение истины» (3,15). Церковь, таким образом, есть «дом Бо-

жий», жилище Божие, поэтому она во всех своих действиях исполнена 

святости, благодати и истины. Основанная на Христе, абсолютной Ис-

тине, она есть «столп и утверждение истины», т.е. осуществление и 

хранение божественной истины в реальной исторической действитель-

ности. В ней открылась «великая благочестия тайна» – тайна спасения 

человеческого рода, которую апостол изобразил в шести положениях о 

Христе: 

«Бог явился во плоти, оправдал Себя в Духе, показал Себя Анге-

лам, проповедан в народе, принят верою в мире, вознесся во славе» 

                                                 
1 B русском переводе излишне прибавлено после «Равно и жены» местоимение – «их», 

отчего получается, будто речь идет о женах диаконов. Но тогда непонятно, почему 

апостол оставил без внимания жен епископов и пресвитеров? Речь здесь и не просто о 

женщинах, т.к. непонятно было бы, к чему среди речи о служащих в Церкви вести 

речь о них? Значит, речь здесь о служащих женах, каковыми были в древности диа-

кониссы. Шестой Вселенский Собор дает правила о их торжественном поставлении. 

(А. П. Лопухин, Толковая Библия, т. XI, 2, 1912, стр. 395).  

Диакониссы разносили по домам причастие, заботились о столах, служили при креше-

нии, миропомазании женщин; они и сейчас существуют в роли псаломщиц, но с 

меньшими полномочиями (см. 5,9). 



 172 

(3,16). Это своего рода Символ веры апостольского времени, высшая 

истина, оберегаемая Церковью. Сама же Церковь является высшим ав-

торитетом для пастыря в вопросах вероучения (3,15).  

 

б) О лжеучителях «последнего времени» (4, 1-10) 

Апостол Павел, указывая на откровение от Духа Божия, начерты-

вает общую нравственную картину мира «последнего времени»: от-

ступление от веры, «внимая духом обольстителям и учениям бесов-

ским» (4,1). «Последнее время» не есть только время второго прише-

ствия Господа, как время заключительное в истории мира, - оно нача-

лось после первого пришествия Христа, уже в век апостольский. Уже 

тогда появились предвестники «последнего времени», ложные побор-

ники духа (гностики), которые «чрез лицемерие» (4,2), т.е. под видом 

благочестия возводили безбрачие в закон, в материи видели начало зла, 

некоторые виды пищи считали оскверняющими человека (4,3).1 Доходя 

иногда до крайнего фанатизма в умерщвлении тела, они прибегали к 

оскоплению себя, желая таким путем достичь высших откровений. 

Апостол называет их «сожженными в своей совести» (4,2), наподобие 

того, как беглые рабы и преступники носят на себе выжженные места, 

знаки своих преступлений.  

Апостол же указывает, что все сотворенное Богом чисто и не 

предосудительно для употребления, лишь бы не было вредно для здо-

ровья и принималось с благодарением и молитвою (4,4-5). Конечно, ес-

ли что-то соблазняет совесть брата, а также ради воздержания по уставу 

Церкви, христианин должен, по примеру апостола, не есть того вовек (1 

Кор. 8,13). 

Истинный пастырь должен «негодных бабьих басен» отвращаться, 

а упражнять себя в благочестии (4,7),2 питаясь «словами веры и добрым 

учением» (4,6). «Баснями» (басня – ) апостол называет различ-

ные языческие верования, облекшиеся в христианские термины. «Теле-

сное упражнение», которое требует больших трудов, мало полезно, да-

же если понимать под ним упражнения подвижников: пост, безбрачие – 

полезны лишь в том случае, если способствует благочестию – истин-

ному Богопочитанию; благочестие же полезно как для души, так и для 

тела, потому что «имеет обетование жизни настоящей и будущей» (4 8).  

                                                 
1 Бл. Феофилакт говорит: «Мы тех же, кто не хочет вступать в брак, направляем к хра-

нению девства, внушаем, что оно честнейше. Но отсюда не значит, что брак бесче-

стен, - из того, что золото честнейше, не следует, что серебро нечестно. Итак, могу-

щий пусть берется за золото девства; а кто не может этого, пусть принимает серебро 

брака» // Феофан Затворник. Указ. соч.  
2 «Упражнение» – от  - упражнять. Тимофей должен упражнять себя, выраба-

тывать навыки «в благочестии», наподобие гимнастических упражнений, содейству-

ющих укреплению телесных сил. 



 173 

 

в) Пастырь как пример для верных; природа пастырства (4,2-16) 

Апостол Павел заповедует, чтобы Тимофей, как пастырь, был об-

разцом для верующих как в учении, так и в жизни, т.е. не только 

наставлял и проповедовал на деле любовь к Богу и братьям, искреннюю 

веру в Бога, чистоту и непорочность в каждом своем слове и поступке.  

«Образ буди верным словом, житием, любовью, духом, верою, чи-

стотою» (4,12 – слова на иерейском кресте). 

Пастырь должен вести себя так, чтобы не быть в пренебрежении, 

«должен вести речь и рассуждать властно» (Экумений). Но как же он 

заявит о своей кротости? На это святитель Иоанн Златоуст отвечает: «В 

тех вещах, которые лично его касаются, пусть он, перенесши пренебре-

жение, переносит сие, ибо таким образом долготерпение будет содей-

ствовать учению; а в том, что касается опасения других – нет, потому 

что это уже будет не кротость, а равнодушие». 

Далее апостол дает очень важное наставление Тимофею, а в его 

лице и всем пастырям, - наставление возгревать благодатный дар пас-

тырства: «Не не ради о пребывающем в тебе даровании, которое дано 

тебе по пророчеству с возложением рук священства» (4,14). 

В этом стихе наиболее ясно выражена также природа христиан-

ского пастырства: 

1) Оно есть особое «дарование» – , т.e. особый дар 

Святого Духа и, как таковой, испрашивается молитвой и хранится мо-

литвой. Во Втором послании к Тимофею апостол призывает «возгре-

вать», т.е. поддерживать горящим этот дар Духа (1,6). 

2) Этот дар сообщается «по пророчеству» –  , 

т.е. по избранию Духа Святого, промыслителъно устрояющего жизнь 

человека, приводящего его к прилитию благодати священства (см.1,18). 

3) видимым знаком, посредством которого сообщается этот дар, 

является «возложение рук священства». Тимофей сподобился епископ-

ской благодати через преемственное рукоположение от самого апостола 

Павла с участием и других епископов, названных здесь «священством» 

( ) в смысле старейшинства (Блаженный Феодорит, 

Златоуст, Феофан). 

 

5. Наставления Тимофею относительно церковного управления     

(глава 5) 

 

а) Отношения к старцам, старицам и вдовам (5,1-16) 

Преподав Тимофею правила жизни служителя Христова, апостол 

преподает ему теперь частные наставления, научает кроткому и достой-

ному обращению, сообразуясь с возрастом своих слушателей: «старца... 

увещевай, как отца; младших, как братьев; стариц, как матерей, моло-

дых, как сестер, со всякою чистотою» (5,1-2). Особого почтения заслу-

живают вдовицы, под именем которых часто понимались и девственни-



 174 

цы, так как «истинная вдовица и одинокая надеется на Бога, пребывает 

в молениях и молитвах день и ночь» (5,5). Из таких беспорочных вдо-

виц некоторые избирались на особое служение уход за больными, раз-

нос Святых Даров, служение при крещении женщин. Возраст таких 

вдовиц должен быть не менее 60 лет (5,9). Они вносились в список 

( - означает не только «избирать», но и заносить в список, 

причислять») лиц, которые состояли на содержании общины (5,16). 

Апостол требует от них такой же нравственной высоты и добродетель-

ной жизни, как и от пресвитеров и диаконов. Молодым же вдовам, не 

состоящим в церковном клире, апостол советует вступать в брак, дабы 

не подавать повода к соблазнам (5,14). 

 

б) Оказание чести пресвитерам; суд над ними (5,17-25) 

Особую заботу апостол Павел внушает проявлять к пресвитерам, 

особенно проповедникам: «Достойно начальствующим пресвитерам 

должно оказывать сугубую честь, особенно тем, которые трудятся в 

слове и учении» (5,17). 

Оказание «сугубой чести» означает иерархическое подчинение 

пастырям, так как им дано право «вязать и решать» грехи людские. 

Кроме того, это относится и к обеспечению их необходимыми матери-

альными благами, так как их служение поглощает все время. Апостол 

ссылается в этом на Ветхий и Новый Завет: «Не заграждай рта у вола 

молотящего» (Bт.15,4) и «трудящийся достоин награды за труды свои» 

(Лк.10,7). 

Апостол предостерегает Тимофея от поспешного суда над пресви-

терами: «Обвинение на пресвитера не иначе принимай, как при двух 

или трех свидетелях» (1 Тим.5,19). Почему требуется такая предосто-

рожность? Потому что пресвитеры избирались из самых достойных ве-

рующих и обвинение их должно представляться маловероятным. Во-

вторых, их пастырство, связанное с обличениями, естественно навлека-

ет нарекания от обличаемых, и чем ревностнее пастырь, тем более это 

возможно. Но когда свидетелями вина будет доказана, тогда апостол 

требует поступать строго, «чтобы и другие страх имели» (5,20). Как не-

обдуманно и несправедливо обвинять бывает вредно, так и оставлять 

без наказания явно согрешающих грешно, так как это не ведет к ис-

правлению и дает повод другим грешить. 

Говоря об избрании пресвитеров, апостол заповедует Тимофею: 

«Рук ни на кого не возлагай поспешно и не делайся участником в чужих 

грехах» (5,22). Что это за «возложение рук»? – Это хиротония, которую 

сам святой Тимофей принял от апостола Павла совместно с другими 

священниками (4,14) и тем самым получил право рукополагать пресви-

теров. Только такое священство, которое рукоположено епископатом, 

находящимся в цепи апостольского преемства, истинно.  



 175 

6. Наставления Тимофею относительно гражданских обязанностей        

и другие (глава 6) 

 

а) Наставления рабам и господам (6,1-2; 17-19)  

Относительно рабства апостол Павел всегда придерживался одно-

го учения: он его не благословляет, но и не призывает к его ниспровер-

жению насильственным путем: «дабы не было хулы на имя Божие и 

учение» (6,1). В свете евангельского учения, дарующего внутреннее 

освобождение от рабства греху и вечной смерти, внешнее рабство каза-

лось маловажным делом. Задачей служителей Христовых была пропо-

ведь не социального учения, - этим пусть занимаются те, кто к тому 

призван, – а возвещение новой жизни и свободы в Духе Святом. Хри-

стианство насаждает гуманные взаимоотношения между людьми так, 

что раб и господин делаются братьями по вере, обязанными любить и 

служить друг другу. А это само собой коренным образом меняло поло-

жение рабов. Таким образом, христианство вело к ниспровержению ин-

ститута рабства, (только не путем насилия, а путем внутреннего преоб-

ражения рабов и господ в духе христианской любви и братства.  

 

б) О лжеучителях и о корнях лжеучений (6,3-16) 

Апостол Павел увещает Тимофея зорко следить за чистотой про-

поведуемого учения ввиду появления лжеучителей. Духовной причиной 

появления лжеучителей апостол называет гордость, т.е. отсутствие ис-

тинного христианского благочестия, основанного на смирении. Гор-

дость рождает страсть «к состязаниям и словопрениям» (6,4). Это ведет, 

в свою очередь, к распрям, злоречиям, пустым спорам и т. д. 

Другим поводом к лжеучительству является страсть любостяжа-

ния, корыстолюбие (6,5), т.е. любовь к богатству, роскоши, невоздерж-

ной жизни; сребролюбие апостол называет корнем всех зол (См. 6,10). 

Апостол советует не вступать в ненужные и бесполезные споры с 

лжеучителями, но «удаляться таковых» (6,5), убегать всякого негодного 

учения и преуспевать «в правде, благочестии, вере, любви, терпении, 

кротости» (6,11), подвизаться добрым подвигом веры, держаться вечной 

жизни, к которой призван христианин, и соблюдать исповедание, объ-

явленное пред многими свидетелями при рукоположении (6,12). Все это 

пастырь должен свято сохранить «даже до явления Господа нашего 

Иисуса Христа» (6,14), Который потребует у него отчета о вверенных 

ему душах. 

 

в) Обличение богатых (6,17-21) 

Тимофею, как пастырю душ людских, апостол заповедует также 

не лицемерить перед богатыми и сильными мира сего, но «увещевать», 

чтобы они «не высоко думали о себе» (6,17), т.е. возгордились своим 

богатством – или материальным, или богатыми способностями и даро-

ваниями. Так возгордился диавол, почувствовав богатство полученных 



 176 

от Бога духовных даров. Впрочем, богатство не следует считать препят-

ствием ко спасению и не в нем следует видеть источник зла, ибо оно 

тоже от Бога. Но на него нельзя надеяться, ибо оно «неверное», т.е. не-

прочное, ненадежное и недолговечное. Надеяться надо «на Бога жива-

го», дающего нам все обильно для совершения добрых дел, чтобы бога-

тые других благодетельствовали и тем самым собирали себе «сокрови-

ще, доброе основание для будущего, чтобы достигнуть вечной жизни» 

(6,18-19).  

Послание заканчивается напоминанием пастырям твердо хранить 

предание и отвращаться «лжеименного знания» (6,20), отвлекающего от 

истинной и спасительной веры.  



 177 

Вопросы для повторения Первого послания к Тимофею 
 

I 

1. Что известно о жизни и миссионерской деятельности Тимофея? 

2. Что послужило поводом к написанию Послания и какова его цель? 

3. В чем состоит долг пастыря? (1,3) 

4. Кто эти «некоторые» и чем они занимались? (1,3-7) 

5. В чем полагает апостол Павел цель пастырского назидания? (1,5) 

6. Какую оценку дает апостол Павел Закону? (1,8-9) 

7. Что должно составлять главную тему проповеди пастыря? (1,15-16) 

8. Как должен «воинствовать» Тимофей и с каким оружием? (1,18-19) 

9. Что происходит с теми, кто отступает от правого пути? (1,19-20) 

 

II 

1. Какие наставления дает апостол Тимофею как предстоятелю Церкви? 

    (2,1-3,13) 

2. Какие виды молитв должен совершать пастырь? (2,1) 

3. За кого должны возноситься наши молитвы? (2,1-2) 

4. На чем основана необходимость молитв за неверующих? (2,4-6) 

5. Что означает выражение: «один посредник?» (2,5) 

6. Кто должен возносить молитвы в церкви? (2,8) 

7. Какие нравственные наставления дает апостол женщинам? (2,9-10) 

8. Какая роль женщин в церковной молитве и чем это аргументировано? 

    (2,11-14) 

9. В чем состоит спасительная миссия женщины? (2,15) 

 

III 

1. Какие наставления дает апостол Павел относительно 

    церковной иерархии? (3,1-13) 

2. Какие нравственные качества предъявляются к кандидату в пресвитеры? 

    (3,2-4) 

3. Какие требования предъявляются относительно семейного положения 

    пресвитеров? (3,4-5) 

4. Какими качествами должны обладать диаконы (3,9-10) и жены (3,11)? 

5. В чем состоит критерий истины для пастыря? (3,15) 

6. В чем состоит сама эта истина? (3,16) 

 

IV 

1. Какие времена апостол назвал «последними» и почему? (4,1) 

2. Какая причина распространения лжеучений? (4,1-2) 

3. В чем сущность лжеучений? (4,3) 

4. Каков истинный взгляд на пищу и брак? (4,4-5) 

5. Как должен вести себя истинный пастырь по отношению к лжеучениям? 

    (4,6-8) 

6. В каких отношениях пастырь должен быть образцом для верующих? 



 178 

(4, 12) 

7. О чем должен всегда беспокоиться священник? (4,13-16) 

8. Что надо разуметь под «пророчеством» и «возложением рук священства» 

    (4,13) 

 

V 

1. Как надо наставлять людей в зависимости от возраста и пола? (5,1-2) 

2. Как надо относиться ко вдовам: 

     а) истинным? (5,3,5,9-10,16) 

     б) имеющим своих детей? (5,4) 

     в) молодым вдовам? (5,6,11-15) 

3. Какие пресвитеры имеют право на «сугубую честь»? (5,17-18) 

4. С какой предосторожностью надо принимать обвинение на пресвитера 

    и как судить их? (5,19-21) 

5. О чем надо помнить при поставлении новых священников? (5,22,24-25) 

6. В чем выразилась забота апостола Павла о здоровье Тимофея? (5,23) 

7. Какие наставления даются Тимофею относительно рабов и господ? 

    (6,1-2) 

8. Что сеют лжеучители, в чем корень всех ересей и как к ним относиться? 

    (6,3-16) 

9. Как относиться к богатым? (6,17-21) 



 179 

 

 

ВТОРОЕ ПОСЛАНИЕ К ТИМОФЕЮ 

 

1. Повод и цель написания послания 
 

Из послания видно, что оно написано апостолом Павлом в пред-

чувствии скорой кончины: «Я уже становлюсь жертвою, и время моего 

отшествия настало» (4,6). Тяжело было апостолу оставлять великие де-

ла проповеди, переживать одиночество заключения. Только святой Лука 

смягчал его скорбь. Эти тяжелые обстоятельства жизни апостола Павла 

и были поводом к написанию послания.  

Целью же написания послания было желание апостола преподать 

ряд общих правил и наставлений для пастырского служения, желание 

воодушевить Тимофея к неослабному бодрствованию, ограждая паству 

от ересей и соблазнов мира, надвигающихся на Церковь; призвать к 

мужественному перенесению скорбен за истину Евангелия.  

 

2. Время и место написания послания 
 

Послание написано несомненно из римских уз, когда положение 

апостола было особенно тяжелым (1,12; 1,15; 2,9; 4,6). Значит, это вто-

рые римские узы. Послание, следовательно, написано из Рима, в 66 или 

67 году. 

 

Разделение и анализ содержания послания 
 

Во вступлении (1,1-5) апостол Павел благодарит Бога за твердость 

своего ученика Тимофея в вере и преподает ему благословение мира и 

благодати. 

 

1. Увещания возгревать дар епископского служения            

(1, 6-18) 
 

«Напоминаю тебе возгревать дар Божий, который в тебе через мое 

рукоположение» (2 Тим. 1,6). Это «напоминание», (а не призыв, потому 

что апостол Павел высказал ранее; см. 1 Тим. 4,14) возгревать дар бла-

годати, полученный в хиротонии, и составляет главный предмет посла-

ния. Образ взят апостолом от огня: как огонь нужно раздувать, чтобы 

он пламенел, так и дар благодати требует нашего усердия, чтобы он 

пламенел в душе. Он может угасать до того, что становится совершенно 

незаметным в священнике, и тогда он становится во всем похожим на 

мирянина, «светским человеком». Но этот дар может и воспламениться 



 180 

в ревностном служителе до того, что становится виден всем окружаю-

щим: в духовных речах, в просветленной радости сердца и даже види-

мом сиянии лица, как у архидиакона Стефана, когда его побивали кам-

нями (Деяния 6,15), или у преп. Серафима Саровского.1 

Апостол Павел призывает не стыдиться свидетельства о Христе и 

не смущаться его, апостола Павел, уничижением (1,8). Стыд свидетель-

ства о Христе есть самый коварный подход диавола к душе христиани-

на. Вначале он устыжает малодушного, затем наводит страх, а далее тот 

и совсем отказывается от Христа. Наоборот, христианин должен с радо-

стью и даже с готовностью «страдать», проповедуя славные дела Хри-

стовы, ибо Он спас нас от рабства греху, разрушил узы вечной смерти, 

даровал нетление нам и жизнь вечную не по делам нашим, но по одной 

неизреченной благости через призвание веры (1,9-10), В пример такого 

свидетельства апостол поставляет себя и Онисифора, который, несмот-

ря на гонение на апостола Павла, всегда «покоил» его в Риме (1,12-18). 

 

2. Увещание к твердому стоянию в вере (2,1-26) 
 

Как пастырь, соучаствующий в жизни и росте Церкви, Тимофей 

должен не только сам «укрепляться в благодати» (2,1), но и заботиться 

о распространении и расширении проповеди о Христе другими: «что 

слышал от меня при многих свидетелях, то передай верным людям, ко-

торые были бы способны и других научить» (2,2). 

Этим самым апостол узаконивает авторитет устного Предания, 

живущего в Церкви, в свете которого понимается само Священное Пи-

сание. 

Проповедник есть «воин Христов», поэтому, как всякий воин, 

должен смело переносить страдания за Христа (2,3), не связывать себя 

делами житейскими (2,4),2 но подвизаться, как борец во время состяза-

ния (2,5), как земледелец при обработке полей (2,6). В награду за свои 

труды пастырь первый вкусит плодов своей деятельности, т.е. примет 

венец жизни от Господа, Который и Сам воскрес из мертвых (2,8). Та-

ким образом, если даже смерть не страшит проповедника и бессильна 

над ним, ибо она соединит его со Христом, то тем более не устрашают 

его никакие узы, ибо «для слова Божия нет уз» (2,9), - оно сильнее уз. 

Служитель Христов не должен избегать страданий за Христа, потому 

что это прямой путь к соучастию в Царстве Его (2,10-13). Епископ Фе-

офан говорит, что хотя проповедники несут людям «единое истинное 

благо, но неизбежно терпят лишения, притеснения, гонения, узы и са-

                                                 
1 «Беседа преподобного Серафима Саровского с Мотовиловым».  
2 Это указание апостола нашло конкретное отражение в постановлениях Церкви. 3-е 

правило Халкидонского Вселенского собора определяет, чтобы никто из духовного 

чина не связывал себя заботами о мирских делах и имениях.  



 181 

мую смерть. Как выбравший взять хорошие цветы, выросшие среди 

терния, неизбежно оцарапается».1 

Апостол заклинает не вступать в словопрения с еретиками, пото-

му что «слово их, как рак, будет распространяться» (2,14-17); (в слав, 

переводе «как гангрена»). Как избавиться от раковой опухоли можно 

только одним способом – отрезать больную часть от здорового орга-

низма, так и от еретиков надо удаляться. Таковы Именей и Филит, от-

рицавшие воскресение мертвых и загробную жизнь. Воскресение мерт-

вых они понимали только в духовном смысле, как возрождение в кре-

щении (2,17-18). Таковы все разновидности гностиков. 

Тимофей должен знать, что Церковь в земных своих условиях не 

свободна от неверных членов. Сравнивая Церковь с большим домом, 

апостол говорит, что в нем есть сосуды разного достоинства: золотые, 

серебряные и деревянные (2,20). В зависимости от достоинства они и 

поставляются в ту или иную честь. Но от самого человека зависит, ка-

кое достоинство он себе уготовляет, ибо оно зависит от чистоты его 

сердца и верности пред Богом (2,21). 

Апостол предостерегает Тимофея, как еще молодого епископа, 

удаляться увлечений, свойственных юношам, а, наоборот, стремиться к 

вере, правде, любви и миру, быть со всеми приветливым, учительным, 

незлобивым, кротко полагаясь на Бога, не обратит ли Он к покаянию 

наставляемых (2,23-26). 

 

3. О последних тяжких временах (3,1-4,5) 
 

а) Испорченность нравов последнего времени (3,1-9) 

Апостол изображает Тимофею картину духовно-нравственного 

разложения мира в будущем, «в последние дни» (3,1), т.е. не столько 

перед вторым пришествием Христовым, сколько вообще в после-

дующее время, чтобы этим дать ему возможность уже теперь знать, к 

чему ведут появившиеся среди его паствы пороки. 

«Ибо люди будут самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны» 

(3,2). На первом месте среди зол будущего апостол поставил самолю-

бие. Действительно «корень и источник всех зол, от которого все они 

происходят, - чрезмерное самолюбие» (святитель Иоанн Златоуст),2 а 

главнейший отросток от этого худого корня есть сребролюбие, т.е. такое 

стяжание богатства, которое преобладает над милосердием и сострада-

нием к другим людям и делает человека скупым, жадным, скрягой. 

Второе порождение самолюбия – гордость, которая, в свою оче-

редь, разнообразно проявляется в надменности, злоречии, непокорно-

сти родителям, неблагодарности и т.д. (3,2). «Злоречивы», они же и 

«клеветники» (, которые не находя ничего доброго в себе са-

                                                 
1 Феофан Затворник. Указ соч. С. 535. 
2 Феофан Затворник. Указ соч. С. 580. 



 182 

мих, и о других говорят худо (3,3). Гордость толкает на предательство, 

порождает напыщенность (3,4). 

Самым «льстивым исчадием самолюбия и самым широким в при-

ложении» пороком является сластолюбие.1 Сластолюбец не только в 

плотской жизни делает только то, что рождено его сластолюбием, но 

даже и в духовной: «даже в Божеских вещах ходит в церковь, не Бога 

любит, но сласть, какую дают или обещают Божеские порядки и зако-

ны»,2 (почему апостол и сказал, что они «более сластолюбивы, нежели 

боголюбивы» (3,4). 

Будучи внутренне, по расположению сердца исполненными 

стольких пороков, внешне, однако, люди будут держаться благочести-

вой христианской жизни: «имеющие вид благочестия, силы его отрек-

шиеся» (3,5). Сила же благочестия, т. е. христианской веры – в делах 

веры, почему и сказано, что без дел она мертва (Иак. 2,14). 

К этим людям будущего, описанным такими мрачными красками 

принадлежат в настоящее время еретики, которые вначале ищут себе 

сочувствия среди женщин, легче поддающихся оболыщению (3,6). Ере-

тики также противятся истине, как и упоминаемые здесь два волхва: 

Иамврий и Ианний (3,8), повторившие чудеса Моисея перед фараоном. 

Их имена известны только из Талмуда. 

 

б) Призыв к стойкости в гонениях за веру (3,10-17) 

Воодушевляя Тимофея, апостол Павел напоминает ему, что он по-

следовал своему учителю в учении, жизни, вере, любви, терпении, и, 

что очень важно – в злострадании за веру (3,10,11). Этим и отличается 

истинное учение от ложного: ложь всегда ищет себе удовольствия, а ис-

тина находится в тесноте гонений и преследований. Страдания за исти-

ну есть как бы неизбежный удел праведников: «все, желающие жить 

благочестиво во Христе Иисусе, будут гонимы» (3,12). Апостол призы-

вает Тимофея не смущаться временным уничижением христиан и таким 

же временным преуспеянием зла в мире. Настоящее время есть время 

борьбы, а, значит, и скорбей. Время возмездия и покоя наступит после 

(3,13). 

Постоянным источником мудрости для служителя Христова явля-

ется Священное Писание, но не само по себе, а при вере во Христа 

(3,15). Непогрешимость Священного Писания основана на его богодух-

новенности, потому что писатели его были движимы Духом Святым: 

«Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, 

для исправления, для наставления в праведности.» (3,16). 

Пастырь и черпает из него все необходимое для учительства, для 

ограждения правой веры, для нравоучения.  

                                                 
1 Там же, стр. 586 
2 Там же, стр. 587.  



 183 

в) Призыв к непрестанной проповеди (4,1-5) 

«Проповедуй слово, настой во время и не во время, обличай, за-

прещай, увещевай со всяким долготерпением и назиданием» (4,2). В 

этом призыве к ревностному служению изложены все виды пастырской 

проповеди: обличение, запрещение, увещание. Все они ведут к одной 

цели – назиданию в вере и должны совершаться «со всяким долготер-

пением». Пастырство не должно быть приурочено к какому-либо вы-

годному для пастыря времени – оно всегда «во время», т.е. пастырь 

пользуется тем временем, когда его расположены слушать или нужда-

ются в его советах и помощи, даже если это будет и «не во время», т.е. 

неудобное время, он все равно должен исполнять свой долг.  

Как ни противоестественно отвращаться от истины здравого уче-

ния, но апостол предвидит большое отступление от него: «будет время, 

когда здравого учения принимать не будут, но по своим прихотям будут 

избирать себе учителей, которые льстили бы слуху, и от истины отвра-

тят слух и обратятся к басням» (4,3-4). 

Истинное учение предъявляет строгость к слушателям, требует 

пресечения пороков, в частности и сластолюбия, поэтому многие пред-

почтут ложь, лишь бы она льстила их слуху и не тревожила совесть.  

Тимофей как истинный пастырь должен быть бдителен во всем, 

переносить скорби, совершать дело благовестника (4,5). Пастырь не 

должен рассчитывать на покой и благополучие, на бестревожное про-

вождение времени, но напротив, приготовить себя к трудам и подвигам. 

Ревностное служение пастыря всегда и обязательно будет «злострада-

нием», будет совершаться в скорбях. Если же нет, значит, пастырь впал 

в негу, леность, беспечность, – горе такому пастырю, ибо он идет не по 

стопам своего пастыреначальника – Христа. 

 

4. Заключение (4,6-22) 
 

Предчувствуя свою близкую кончину (4,6), апостол Павел подво-

дит итог своей жизни, воодушевляя тем самым и Тимофея к твердости в 

вере: «Подвигом добрым я подвизался, течение совершил, веру сохра-

нил, а теперь готовится мне венец правды, который даст мне Господь, 

праведный Судия, в день оный, и не только мне, но и всем, возлюбив-

шим явление Его» (4,7-8). 

Все земное стяжание апостола составляют плащ (фелонь) и кожа-

ные книги, которые еще нужны ему для служения (4,13), но у Господа 

приготовлен уже венец нетленный, ради которого ни во что вменил он 

все сокровища мира (Фил. 3,7-11). К подражанию такому «доброму по-

двигу» призывает апостол Павел Тимофея, а в его лице и всех христи-

ан, особенно пастырей. 



 184 

Вопросы для повторения Второго послания к Тимофею 
 

I 

1. Что послужило поводом к написанию Второго послания к Тимофею? 

2. Где и когда написано Послание? 

3. Какое указание дает апостол Павел о даре хиротонии? (1,6) 

4. Что это за «дар» и что значит «возгревать»? (1,8-10) 

5. В чем должно выражаться забота пастыря о росте Церкви? (2,1-2) 

6. Как должен подвизаться пастырь за истину Христову? (2,3-6) 

7. Какую награду получит благовестник «Христов»? (2,6) 

 

II 

1. Как относиться к скорбям за Христа? (2,8-13) 

2. Как вести себя по отношению к еретикам? (2,14-16) 

3. С чем сравнивает апостол действие ересей? (2,17) 

4. С чем сравнивает апостол Церковь в ее нынешнем земном  

    существовании? (2,20-21) 

5. Как должен вести себя пастырь в отношении к внешнему миру? (2,22-26) 

6. Как изображает апостол духовно-нравственное состояние мира 

    последнего времени? (3,1-8) 

7. Чем успокаивает апостол Тимофея и чем он должен запастись в борьбе 

    с еретиками? (3,9-13) 

8. В чем пастырь должен черпать силу и мудрость? (3,15-17) 

9. Как должен усердствовать пастырь в деле проповеди Христа? (4,1-2) 

10. Как будут вести себя люди последнего времени по отношению 

      к духовной истине? (4,3-4) 

11. Какую последнюю заповедь дал апостол Павел Тимофею? (4,5) 

12. Как говорит апостол Павел о предчувствии своей кончины и каков итог    

      своей жизни дал апостол? (4,6-8) 

 



 185 

ПОСЛАНИЕ К ТИТУ 

 

1. Сведения о святом Тите 
 

В книге Деяний нет сведений о святом апостоле Тите, имеются 

лишь отрывочные упоминания о нем в посланиях апостола Павла. В 

первый раз его имя встречается в Послании к Галатам (2,1-3), откуда 

знаем, что он еллин родом, сын языческих родителей, обращен Христу 

апостолом Павлом и приведен им на апостольский собор в году. Во 

время третьего путешествия апостола Павла Титу была поручена мис-

сия собирания милостыни в Коринфе, осведомления какое впечатление 

произвело на Коринфян Первое послание апостола Павла (2 Кор.2,13). 

Возвратившись, Тит был вторично направлен в Коринф со Вторым по-

сланием и для сбора милостыни среди коринфян (2 Кор.8,16-23). Из 

Послания к самому Титу видим, что апостол Павел, находясь на о. Кри-

те после освобождения из первых римских уз, рукоположил его во епи-

скопа Крита, поручив ему поставить пресвитеров по всем городам ост-

рова (Тит. 1,5). Последнее известие о Тите находим во 2-м Тим.4,10, от-

куда узнаем, что он пошел в Далмацию, вероятно, для проповеди. Из 

Предания известно, что Тит был епископом Крита до глубокой старости 

и умер на 94 году жизни. 

 

2. Сведения о Церкви Критской 
 

Начало Церкви Критской положено первыми прозелитами, при-

сутствовавшими в день Пятидесятницы в Иерусалиме (Деяния 2,11). Но 

каноническое ее начало положено апостолом Павлом, прибывшим сюда 

около 64 года и рукоположившим Тита во епископа Критского. По все-

му острову были основаны христианские общины. Окончательное ка-

ноническое устроение их было поручено Титу (Тит.1,15). 

 

3. Повод и цель написания послания 
 

На о. Крите, как и во многих городах Малой Азии, христианские 

общины были национально разнородные, смешанные, что в силу их ду-

ховного несовершенства, приводило к разногласиям. Выходцы из иуде-

ев вносили в христианство идеи узконационального мессианского ожи-

дания; проникали сюда и идеи гностических сект. С другой стороны, то 

обстоятельство, что рабы получали в христианстве духовную свободу и 

равенство со всеми, вызывало у язычников подозрения, будто христи-

ане проповедуют политическую свободу. Поводом к написанию посла-

ния было желание апостола Павла дать Титу указания, как правильно 

поступать в сложившейся ситуации.  

Целью Послания было дать указания Титу: 



 186 

а) очень внимательно подбирать кандидатов в пресвитеры; 

б) строго обличать лжеучителей; 

в) учить критян в зависимости от возраста, пола, общественного 

положения. 

 

Разделение и содержание послания 
 

Послание к Титу повторяет в конспективном изложении главные 

мысли в Первом послании к Тимофею. В нем апостол Павел преподает 

наставления относительно избрания пастырей, т.е. выражает заботу об 

иерархическом устройстве Церкви (1-я глава), затем научает достойно-

му прохождению пастырского служения (2-я и 3-я главы). 

 

1. Завещание Титу утвердить Церковь на Крите (1 глава) 

 

После приветствия (1,1–4), в котором апостол Павел указывает на 

цель своего апостольского служения: проповедь «истины», от носящей-

ся к благочестию (1,1), он напоминает о задаче, порученной им Титу: 

«Для того я оставил тебя в Крите, чтобы ты довершил недоконченное и 

поставил по всем городам пресвитеров, как я приказывал» (1,5). 

Стих ярко изображает начало истинного пастырства в Церкви: 

апостол Павел не обществу верующих поручает избрать себе пресвите-

ров, как делают теперь протестанты, но одному человеку, рукоположен-

ному им Титу. Значит, полномочия Тита можно объяснить только тем, 

что он сам был рукоположен апостолом, который в свою очередь, полу-

чил дары Духа Святого для иерархического устройства Церкви (1 Тим. 

4,14; 5,22). 

Апостол Павел далее указывает, какими качествами должен обла-

дать пресвитер (епископ) и каких пороков он должен избегать. Они из-

ложены так же, как и в Первом послании к Тимофею (3,2-17). Эти каче-

ства следующие: 

а) семейные: «муж одной жены, детей имеет верных» (1,6); 

б) нравственные: «непорочен. ., не дерзок, не гневлив, не пьяница, 

не убийца, не корыстолюбец, но страннолюбив, любящий добро, цело-

мудрен, справедлив, благочестив, воздержан» (1,7–8); 

в) умственные: «держащийся истинного слова... чтобы он был си-

лен и наставлять в здравом учении и противящихся обличать» (1,9); 

Указание это было очень важно для Тита, потому что среди крит-

ских христиан было много лжеучителей: пустословов, обманщи-ков, 

корыстолюбцев, как из иудеев, так и из самих критян, что и под-

тверждает изречение о них Критского прозорливца Епименида (VI в. до 

Р.Х.): «Критяне всегда лжецы, злые звери, утробы ленивые» (1,10–12). 



 187 

2. Наставления к должному происхождению пастырского служения 

(2, 1 -3, 14) 

 

а) Чему пастырь должен учить в зависимости 

     от возраста и состояния слушателей (2, 1-10) 

 

Истинный пастырь должен разумно подходить к своей пастве, 

преподавая свое учение не без разбора, но сообразуясь с возрастом, 

способностями, положением своих пасомых.  

От старцев следует требовать «бдительности», т.е. духовной осто-

рожности, не допускающей увлечься обольщением; «степенности» в 

словах, мыслях, внешнем виде; «целомудрия», т. е. здравого состояния 

ума и чистой жизни; «здравы в вере, в любви, в терпении», чтобы эти 

добродетели были спасительными (2,2). 

Стариц следует удерживать от клеветы и требовать, чтобы они 

прилично одевались, как подобает «святым», т.е. христианам (2,3); мо-

лодых женщин наставлять любить своих мужей и детей и быть «цело-

мудренными» (в душе) и «чистыми» во внешней жизни (2,4-5). Юно-

шей тоже следует наставлять быть целомудренными (2,6). Во всем пас-

тырь обязан показать «в себе образец» добрых дел: и в учении, и в жиз-

ни, «чтобы противник был посрамлен, не имея ничего сказать о нас ху-

дого» (2,7–8). Рабов следует увещевать «повиноваться своим господам» 

(2,9–10) и жить по учению Спасителя, дабы не было нарекания на уче-

ние Христово. Каждый христианин в крещении получает возрождаю-

щую благодать Духа Святого, как залог вечной жизни, поэтому времен-

ное состояние рабства не может воспрепятствовать достижению цели 

более высокой – вечной жизни (2,11–3,7). 

 

б) О явлении благодати Божией в мир (2,11-3,7) 

Догматическим содержанием Послания является указание на 

пришествие в мир новой животворящей силы – «благодати Божией, 

спасительной для всех человеков» (2,11), через воплощение, страдания, 

смерть и воскресение Господа Иисуса Христа, ниспослание Духа Свя-

того и устройство Церкви Божией на земле. Явление этой благодати со-

вершает наше спасение. Но она не насильно спасает нас, а только помо-

гает развиться лучшему, святому в нас самих: «научающая нас, чтобы 

мы, отвергнув нечестие и мирские похоти, целомудренно, праведно и 

благочестиво жили в нынешнем веке» (2,12). 

Окончательное спасение оправданных откроется с явлением «сла-

вы великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа» (2,13), т.е. во 

второе и славное пришествие на землю Сына Божия для суда и воздая-

ния. Стих 2,13 содержит догматическое указание апостола на Божество 

Иисуса Христа. 

Указав Титу на необходимость проповеди учения о спасающей 

благодати во Христе (2,15) и о новых началах жизни по благодати (3,1-



 188 

3), апостол вновь возвращается к теме о спасении по благодати Божией 

(3,3–7). Все мы были некогда настолько погружены во грехи и осужде-

ны гневом Божиим, что никогда не смогли бы сами очиститься. Только 

Сам Бог Отец явлением Своего человеколюбия спас нас, обвинив нас 

«Святым Духом, Которого излил на нас обильно через Иисуса Христа 

Спасителя нашего» (3,5-6). Здесь в стихе 3,3–6 сказано о действии всей 

Святой Троицы в деле спасения грешника, почему этот текст (2,11–3,7) 

читается на праздник Богоявления. Во Христе мы «по упованию», т.е. в 

надежде, «соделались наследниками вечной жизни» (3,7). Даром, по 

благодати, мы призваны к наследию, даром снабжены к этому благодат-

ными силами, но дается оно не механически, а по мере активного усво-

ения благодати, почему апостол так настойчиво и увещает уверовавших 

«быть прилежными к добрым делам» (3,8). 

 

в) Об отношении к лжеучителям (3, 8-14) 

Бесполезных словопрений с противниками этого учения, т.е. с 

лжеучителями, следует удаляться (3,9). Однако, если лжеучители раз-

рушают веру в других людях, их следует строго обличать и вразумлять. 

Если же они после нескольких вразумлений не исправятся, то апостол 

советует прекращать общение с ними, как не подающими надежды на 

обращение (3,10). Такой еретик «развратился и грешит, будучи само-

осужден» (3,2), т.е. совесть его осуждает, он знает, что противится ис-

тине; тем самым он хулит Духа Святого, что не простится ему никогда. 

В послесловии апостол дает Титу ряд распоряжений относительно 

обеспечения его сотрудников, с тем, чтобы дать возможность верую-

щим «упражняться в добрых делах... дабы не были бесплодны» (3,14). 



 189 

Вопросы для повторения Послания к Титу 
 

I 

1. Какие сведения о Тите имеются в Посланиях святого апостола Павла? 

2. Что можно сказать о Церкви Критской? 

3. Каков был повод к написанию Послания Титу? 

4. Какое важнейшее завещание дал апостол Павел Титу? (1,5) 

5. Какие важнейшие качества кандидата в священство указал апостол? 

    (1,6–9) 

6. Чему учить людей в зависимости от возраста, пола и социального 

     положения? (2,1–10) 

 

 

II 

1. Какую главную догматическую истину заповедал апостол Павел Титу?  

    (2,11-15; 3,4–8) 

2. Чему научает нас благодать Божия? (3,2–13) 

3. В чем самое существенное действие благодати? (3,14) 

4. Какое участие Лиц Святой Троицы в низведении благодати Божией 

    в мир? (3,4–6) 

5. Какая цель явления благодати Божией в мир?(3,5–7) 

6. Как поступать с противниками истинного учения? (3,9) 

7. Как долго надо обличать еретика? (3,10–11) 

8. Чем, по указанию апостола, должна завершаться вера? (3,14) 



 190 

 

 

ПОСЛАНИЕ К ФИЛИМОНУ 

 

1. Сведения о Филимоне и обстоятельства              

написания послания 
 

Филимон был одним из богатых граждан г. Колоссы, обращенным 

в христианство Архиппом или Епафрасом, а, возможно, и самим апо-

столом Павлом (стих 19). Филимон организовал в своем доме домаш-

нюю церковь, где Архипп совершал богослужение (стих 2). 

Во время первого заключения апостола Павла в Риме ему встре-

тился раб Филимона Онисим, который, спасаясь от наказания, бежал от 

своего господина из Колосс в Рим и здесь был обращен апостолом ко 

Христу. Апостол усмотрел в нем столько доброты и преданности Хри-

сту, что хотел было оставить его при себе для служения, но потом ре-

шил возвратить его господину, дабы не поступать самовольно (стихи 

13–14). Апостол пишет краткое послание, полное отеческой и пастыр-

ской любви, прося принять бывшего раба уже не как раба, а как брата 

возлюбленного. Послание написано из Рима, в 63 году, собственноруч-

но (стих 19). 

 

2. Содержание послания (1 глава) 
 

Несмотря на краткость, послание очень важно по содержанию, так 

что, будучи частным письмом, оно вошло в канон священных книг. На 

примере отношения бывшего раба – язычника, ставшего христианином, 

к своему господину, ставшему тоже христианином, вырисовывается 

общий характер положения рабов первенствующей Церкви, в которой 

они занимали по численности первое место. В этих условиях принцип 

христианских проповедников, в частности, апостола Павла, был таким, 

чтобы, не возбуждая взаимной вражды между рабами и господами, пре-

ображать тех и других, созидая новое общество на совершенно новых 

нравственных началах. Царство Божие ценнее царства земного, поэтому 

из-за вопроса о рабстве не должно хулиться имя Божие среди язычни-

ков. Вот почему апостол Павел призывал рабов остаться в том звании, в 

каком они призваны, продолжать трудиться с усердием, но уже не бу-

дучи рабами внутри своей души. Как это изменяло отношения между 

рабом и господином, хорошо видно из Послания к Филимону.  

После обычного приветствия от себя и от Тимофея (стихи 1-3), 

апостол выражает свою радость по поводу полученных известий о по-

двигах любви и веры Филимона. На этом основании и созидаются но-

вые отношения между бывшим рабовладельцем – язычником, а теперь 

христианином, и его рабом. Рабы и домочадцы Филимона теперь уже – 



 191 

«домашняя Церковь», это уже «святые» и братья, находящиеся в тесном 

общении веры. Действительно, Церковь не знает различия между гос-

подином и рабом, она различает своих членов лишь по добродетелям и 

порокам.  

Апостол Павел (стихи 10–12) излагает свою просьбу к Филимону: 

принять некогда негодного, а теперь и беглого раба его Онисима, при-

нять как самого апостола, угодного и Филимону и самому апостолу. 

Онисим – язычник был бы заточен в тюрьму Филимоном-язычником. 

Но оба они теперь христиане, а у христиан действует иной закон – за-

кон милосердия и любви. Онисим теперь для Филимона, как и для апо-

стола Павла, не раб, но брат во Христе, брат по духовному родству.  

Но апостол Павел не действует самочинно, а, придерживаясь 

установившихся порядков (стих 14), возвращает Онисима к Филимону с 

просьбой принять его уже не как раба, но как «брата возлюбленного» 

(стих 16). Сущность новых отношений как раз и заключается в том, что 

Филимон – христианин сам получил прощение бесконечного долга пе-

ред Богом, он самим собой обязан обратившему его от тьмы и смерти к 

свету и жизни апостолу Павлу, так что он должен простить малый долг 

своего бывшего раба – язычника Онисима (здесь уместно вспомнить 

притчу о богатом заимодавце и немилосердном его должнике). Апостол 

Павел выражает надежду, что Филимон успокоит его сердце о Господе и 

исполнит просимое (стих 21). 

В заключение апостол Павел извещает о возможном своем прибы-

тии в Колоссы, передает приветствия от Епафраса, Марка, Луки и дру-

гих своих сотрудников в период римских уз.  



 192 

Вопросы для повторения Послания к Филимону 
 

1. Что известно о Филимоне и Онисиме? 

2. О чем просит апостол Павел Филимона? (1,9–12) 

3. Как меняются отношения между рабом и господином, ставшими 

христианами? (1,15–16) 

 



 193 

 

 
 

ПОСЛАНИЕ К ЕВРЕЯМ 

 
 

1. Писатель послания 
 

В ряду посланий апостола Павла к Евреям помещается послед-

ним. Причиной этого является не позднее его написание, а долговре-

менное сомнение составителей канона в принадлежности его апостолу 

Павлу. В послании нет приветствия, в котором обычно апостол Павел 

указывает составителя и адресата. Греческий текст послания отличает-

ся необычной для апостола Павла классической правильностью языка. 

Отсутствует также вплоть до 13,19 первое лицо единственного числа, 

что не характерно для яркой личности апостола в других посланиях. Не 

свидетельствуют о нем, как Павловом, древние писатели. Так, Тертул-

лиан приписывал его апостолу Варнаве; Ориген, хорошо знавший ново-

заветные книги, признавал, что в Послании лишь мысли Павловы, но 

«его автора знает один Бог». 

Однако в древнецерковной практике Послание употреблялось как 

Павлово. Для этого имеется ряд основании: отмеченное Оригеном Пав-

лово богословие, упоминание о Тимофее (13,23), италийских братьях 

(13,24), наличие первого лица единственного числа в 13,19,22–23. От-

сутствие имени автора можно объяснить тем, что италийские перепис-

чики послания, зная недоброжелательное отношение евреев к апостолу 

Павлу, благоразумно скрыли его авторство. Но они не скрыли самих се-

бя – в Послании речь ведется, главным образом, от первого лица мно-

жественного числа. К апостолу Павлу относится знание Ветхого Завета, 

знакомство с иудейским религиозным строем. Очень характерное для 

апостола Павла послесловие (13,18–25). 

 

2. Место, время написания и адресат послания 
 

Послание написано до разрушения Иерусалима, так как везде го-

ворится о храме и его богослужении как о существующем. Если бы ле-

витское служение окончилось, и жертвы прекратились, то автор это от-

метил бы. Апостол Павел также говорит в послании о своих узах в Ри-

ме (10,34; 13,19). Но это не вторые, тяжелые, а первые, легкие узы, по-

тому что апостол выражает надежду скоро видеть евреев. Поэтому вре-

мя написания следует отнести приблизительно к 64 году. Написано По-

слание из Рима, так как апостол передает в нем приветы «от италий-

ских» братьев, т.е. от римлян. 



 194 

Евреи, к которым пишет послание апостол, были иерусалимские 

или вообще палестинские. Это видно из того, например, что апостол 

выражает надежду видеть их. Но увидеть всех евреев было, естествен-

но, невозможно; поэтому надо думать, что сказанное относилось к 

иерусалимским иудеям. Указание на тяжелое положение христиан из 

иудеев также наводит на мысль об иудеях Палестины, где враждебность 

против христиан была самой сильной.  

 

3. Повод к написанию и цель послания 
 

Послание к Евреям вызвано заботой апостола о духовном состоя-

нии христиан из иудеев, которые никак не могли отрешиться от своих 

национальных мессианских идей и от мечты видеть пришествие Христа 

в качестве земного царя. Они не могли отказаться от своей обрядности 

и закона, от своего узконационального патриотизма. Когда же начались 

гонения, то христиане из иудеев, видя, что мессианские ожидания, ко-

торые они связывали с христианством, не сбываются, вообще разочаро-

вывались в вере и возвращались в иудейство. 

Целью аослания было поддержать и утешить уверовавших евреев 

ввиду их тяжелой участи среди братьев-преследователей. Апостол ста-

вит целью показать преимущество Нового Завета перед Ветхим и зна-

чение последнего, как прообраза будущих благ, и тем самым убедить 

христиан хранить веру и не колебаться в ожидании Небесного Царства, 

невзирая на нынешние временные страдания.  

 

4. Разделение и содержание послания 
 

Главная тема Послания – изображение превосходства Нового За-

вета перед Ветхим. В центре повествования – Христос, как действи-

тельный и превосходнейший Установитель нового и вечного союза Бога 

с человеком. Он – вечный Первосвященник, поставленный Богом не в 

земной, а в небесной скинии. Его жертва – Он Сам, вошедший в эту 

скинию с жертвой собственной Крови, которой Он омыл грехи верую-

щих и навсегда искупил их (глава 7). 

Другая тема – спасение, которое достигается только в Церкви, че-

рез единение со Христом в Евхаристии (10,19-20). Земная, историче-

ская Церковь – страждущая, но в своей эсхатологической завершенно-

сти она есть торжествующий собор праведников на небеси, Небесный 

Иерусалим (12,22–23). Художник и Устроитель которого есть Бог 

(11,10).  

На протяжении всего послания проходит мысль об исполнении, 

завершении Ветхого Завета и в Новом через принесение жертвы Хри-

стовой, в которой совершилось и наше искупление (10,14). И хотя в 

действительности, христиане переживали скорби, стоял еще и храм 



 195 

Иерусалимский с его жертвами, послание возводит мысль верующих к 

конечному завершению начатого прославления. В послании временное 

и историческое рассматривается в неразрывной связи с вневременным, 

вечным. С этой точки зрения надо понимать и жертву Христову, и наше 

участие в ней, в служении, и наше спасение.  

Послание, кроме краткого послесловия (13, 22 – 26), состоит из 2-

х разделов: 

1. догматического (1,1–10,18); 

2. нравоучительного (10,19-13,21). 

В догматической части раскрывается превосходство Иисуса Хри-

ста как установителя Нового Завета над ветхозаветными установителя-

ми. Это достигается через изображение: 

а) превосходства Христа над пророками (1,1–3); 

б) высшего достоинства Христа перед Ангелами (1,4–2,17). 

Христос есть Сын Божий (1,2–3). Ангелы же – служебные духи, 

посылаемые Богом для спасения людей (1,14); 

в) превосходство Христа перед Моисеем (2,18–4,13); поскольку 

Бог выше твари и Сын выше слуги; 

г) превосходства первосвященства Христа над священством 

Аароновым, левитским (4, 14 – 8, 5); 

д) новозаветные таинства и обряды тоже превосходнее 

ветхозаветных (8,6–10,18), которые есть только «тень будущих 

благ» (8,5). Место служения вечного Первосвященника есть Небесное 

святилище. Скиния истинная, «которую воздвиг Господь, а не человек» 

(8,1–2), в то время, как земное святилище – несовершенное и кровь его 

жертв «не может сделать в совести совершенным приносящего» (9, 9).  

Нравоучительная часть (10,19–13,21) начинается с увещания к 

твердости исповедания веры, к взаимной любви, к дисциплине жизни и 

другого. (10,19–11,4). Апостол предлагает примеры веры ветхозаветных 

праведников (11,1–40), вера которых нашла оправдание в христианстве 

(12,1–3). 

Различными способами апостол побуждает христиан к терпели-

вому прохождению земного поприща (12 глава): 

а) увещает подражать вере праведников (12,1–4); 

б) грозно предостерегает о неминуемых наказаниях за отступни-

чество (2,5–29). 

В 13-й главе апостол призывает евреев к братолюбию (13,1–7), 

призывает их подражать вере и добродетельной жизни своих наставни-

ков и молиться о них (13,7–18). 



 196 

1. Догматическая часть (1,1-10,8) 
 

1.1. Превосходство Иисуса Христа перед пророками,                   

       ангелами и Моисеем (1,1-4,13) 

 

а) Превосходство Христа перед пророками (1,1-3) 

Сравнивая оба Завета: Ветхий и Новый, апостол Павел вначале 

признает их Божественное происхождение: в обоих говорил и возвещал 

Свою волю Бог (1,1–2). Но между ними существует и глубокое разли-

чие. Во-первых, из того, что «издревле» Бог открывал Свою волю «мно-

гократно и многообразно», следует, что откровения были неполны и 

несовершенны. Во-вторых, сами личности пророков, как бы они ни бы-

ли славны пред Богом, несравненно ниже Сына Божия, в Котором Бог 

говорил «в последние дни» (   ), т.е. в недавние 

дни жизни Спасителя. В кратких, но сильных выражениях Апостол из-

лагает учение о Божественной и человеческой природе Христа: как че-

ловека, Его Бог «поставил наследником всего», чрез Него «и веки со-

творил» (1,2).1 «Наследование» Им «всего» есть результат искупления 

Им грехов наших: «совершил Собою очищение грехов наших» (1,3). Им 

же совершено и прославление человечества, приобщение его к славе 

Божества: «воссел одесную величия на высоте» (1,3). Христос есть 

«наследник» по человечеству того, что по Божеству принадлежит Ему, 

как Творцу. Как Сын Божий, Он единодушен Отцу: Он есть «сияние 

славы и образ ипостаси Его» (1,3).2 Как сияние тождественно источнику 

света по сущности, так и Бог Сын имеет одну сущность с Богом Отцом. 

В Символе веры сказано об этой тождественности: «Света от Света, Бо-

га Истинного от Бога Истинного». Тот же смысл заключен и в словах: 

«образ Ипостаси Его» (1,3), где под ипостасью понимается сущность. 

Сын Божий есть Творец и Промыслитель мира, Который держит все 

«словом силы Своей» (1,3). «Слово» здесь означает образ действования. 

 

б) Превосходство Иисуса Христа перед ангелами (1,4-2; 18) 

Евреи гордились своим законом, потому что он был возвещен при 

посредстве Ангелов. Апостол доказывает, что Христос превосходнее 

их, ибо «воссел одесную величия на высоте» (1,3), т.е. одесную Бога, в 

то время как ангелы «суть служебные духи» (1,14), Прославление Хри-

ста выражается в наследовании Им славнейшего имени, чем у ангелов. 

Эти имена апостол приводит из ветхозаветных пророчеств. К Божеству 

                                                 
1 «Веки» ( ) Дано во множественном числе в согласии с иудейским делени-

ем времени на два века: «век грядущий», т. е. век Мессии. Таким образом, Христос 

есть творец самого времени и всей истории мира в ее различных периодах.  
2 Бог Отец есть вечный Свет (Ин. 1,5) От Него рождается также вечный Свет, Который 

есть Сын Божий, сияние славы Отца. «Ипостась» здесь есть синоним «сущности» 

(). Значительно позже стали отличать ипостась (личность) от усии (сущности).  



 197 

Христа относится имя «Сына Божий» (Пс. 2,7 и 2 Цар. 7,14), «Перво-

родного» (1,6); Христос прямо именуется «Богом», престол Которого «в 

век века», т.е. вечен (Пс. 44,7–8) и «Господом», сотворив-шим небо и 

землю, во власти Которого как одежду свернуть их, между тем, как лета 

Его не кончатся (1,10–12, Пс.101,26). 

Из всех указанных имен, прилагаемых к Иисусу Христу, открыва-

ется Его Богоравное достоинство, в то время как об Ангелах сказано: 

«Ты творишь Ангелами Своими духов и служителями Своими пламе-

неющий огонь» (1,7; Пс. 103,4),1 т.е. все они суть только «служебные 

духи, посылаемые на служение для тех, которые имеют наследовать 

спасение» (1,14). 

Иисус Христос превосходит ангелов не тем только, что Он Сын 

Божий и Бог, но и тем, что, будучи Богом, Он стал совершенным чело-

веком, которому «Бог покорил будущую вселенную» (2,5), Который 

добровольно, искупления нашего ради подвергся уничижению и смер-

ти, за что и Бог «славою и честию увенчал Его... все покорил под ноги 

Его» (2,7-8; Пс.8,7).2 

Как Богочеловек, Он стал «вождем спасения», приводя в первона-

чальную славу и достоинство род человеческий (2,9–10). 

В стихе 2,10-18 апостол излагает причину, почему Сыну Божию 

нужно было избрать путь уничижения для спасения людей, путь, кото-

рый связан с величайшим кенозисом Бога. Причина эта в том, что Бог, 

даровав людям бытие и Свой образ, был единственным, кто мог бы их 

спасти. А так как люди стали «причастны плоти и крови, то и Он также 

воспринял оные» (2,14), чтобы взять на Себя всю ответственность за 

падение человечества. Но ответственностью их должна была быть 

смерть, поэтому и Он как человек умирает. Но так как Он был одновре-

менно и Богом, то Своей смертью Он лишил силы «имеющего державу 

смерти, то есть диавола» (2,14). Чтобы стать «верным первосвященни-

ком пред Богом для умилостивления за грехи народа» (2,17), Сын Бо-

жий и воспринял «семя Авраамово», т.е. воплотился. Благовещение Де-

ве Марии и есть событие этого восприятия, поэтому текст 3,11–18 чита-

ется в этот праздник как Апостольское зачало. 

 

в) Превосходство Иисуса Христа перед Моисеем (3,1-4,13) 

Далее апостол Павел показывает превосходство Христа перед 

Моисеем, которого иудеи считали великим законодателем Израиля, по-

                                                 
1 В еврейском подлиннике это место читается так: «Ты творишь ветры Своими вестни-

ками и пламень огня Своими слугами», и оно заключает ту мысль, что у Бога даже 

стихийные явления могут служить вестником, послом и слугой. Поэтому ангелы суть 

не более, как тварные, служебные силы у Бога. 
2 Слова: «не много Ты унизил его пред Ангелами» (2,7), сказанные пророком Давидом 

(Пс.8,7), пророчески указывали на Мессию, Который во время крестных страданий 

был унижен не только по сравнению с ангелами, но и со всеми людьми (Ис.53,3; 

Пс.21,7). 



 198 

ставленным Самим Богом. Апостол называет Христа Посланником и 

Первосвященником (3,1), т.е. Он одновременно совмещал достоинство 

и Моисея – посланника, и Аарона – первосвященника. Но Моисей в до-

ме Божием, т.е. в скинии, был только «служитель» (3,5). Христос же 

есть «Сын в доме Его» (3,6), владеющий всем Его достоянием. Под 

«домом» Божиим апостол подразумевает Церковь, членами которой яв-

ляются все верующие (3,6). 

С целью нравственного увещания апостол воспоминает события 

из истории евреев времен Моисея, сорокалетнего странствования их по 

пустыне (3,7-10; Исх. 17 глава). Как тогда, вследствие отступления от 

веры, многие не вошли в покой обетованной земли, так Израиль в своей 

религиозной жизни не достиг покоя Божия (3,11), т. е. праведности. Это 

был второй покой после лишения первого – райского блаженства. Но 

поскольку человечество не достигло и этого второго покоя, то явилась 

новая правда Божия с обетованием нового покоя, достигаемого теперь 

уже не усилием человека, а через веру, восприятием благодати. Этот 

покой есть начало вечного, совершенного покоя, вечной субботы, в ко-

торую уже вошел первенцем Господь по воскресении.1 О том, что это 

непременно сбудется и что безответны все невнимающие призыву Бо-

жию, Апостол удостоверяет свидетельством, что «слово Божие живо и 

действенно и острее всякого меча обоюдоострого» (4,12). 

 

1.2. Превосходство первосвященнического служения Христа  

         перед служением Левитским (4,14-6,20) 

 

а) Характерные черты первосвященства Иисуса Христа (4,14-5,10) 

Важным преимуществом ветхозаветной религии было первосвя-

щенническое служение Аарона и его сыновей; поэтому апостол доказы-

вает, что и в этом отношении Иисус Христос превосходит их всех. В 

Лице Иисуса Христа мы имеем «Первосвященника великого, прошед-

шего небеса, Иисуса Сына Божия» (4,14), жертвенник Которого есть 

престол благодати в небесной скинии, к которому мы должны присту-

пать «с дерзновением... чтобы получить милость и обрести благодать» 

(4,16). 

Первосвященство Христа раскрывается сравнением его с обыч-

ным священством: «всякий первосвященник, из человеков избираемый» 

(5,1), имеет собственные грехи, и посему он должен как за народ, так и 

за себя приносить жертвы о грехах» (5,2–3). Христос также принес 

жертву, но Он был «искушен во всем, кроме греха» (4,15), был чужд 

греха, поэтому Его жертва была только за других. 

                                                 
1 «Суббота» по-еврейски значит «покой». Празднование субботы у евреев означало 

приобщение к вечному «покою» – Царству Божию, открывшемуся с пришествием 

Христа Спасителя. 



 199 

Первосвященник должен «снисходить невежествующим и за-

блуждающимся, потому что и сам обложен немощью» (5,2). Христос в 

высшей мере сострадал немощи человеческой, так как и Сам был обло-

жен немощью плоти (5,7–8), однако по причине не Своих грехов, а вос-

принятых Им добровольно грехов народа (2,17–18). 

Первосвященство Аарона и его преемников было поставлено Бо-

гом (Исх., 28–30 главы). Также и Христос «не Сам Себе присвоил славу 

быть первосвященником» (5,5), но поставлен Самим Богом (Пс.2,7; 

109,4). Поэтому Его первосвященство Бог называет «по чину Мелхисе-

дека» (5,10; Пс. 109,4), т.е. вечным, непреходящим. 

 

б) Укорение евреев в косности и непонимании ими 

     христианских истин (5,11-6,20) 

Тайна первосвященства Христа постигается человеком только при 

условии его духовной зрелости (5,11). Апостол обращается к евреям с 

упреком за то, что они не достигли её; вместо того, чтобы быть учите-

лями других, оказывается, что им самим требуется учиться «началам 

слова Божия»; для них «нужно молоко, а не твердая пища» (5,12). Они, 

как младенцы в вере, заблуждаются по причине своих национальных 

предрассудков. Поэтому апостол призывает их оставить «начатки уче-

ния»: «учение о крещении, о возложении рук, о воскресении мертвых и 

о суде вечном» (6,2), а поспешить «к совершенству», т.е. к совершенной 

христианской жизни (6,1). Указанные здесь пункты входили в первона-

чальный Символ веры апостольского времени. 

Отступая от преподанного учения веры, евреи совершали страш-

ный грех вторичного распятия Христа: «Ибо невозможно – однажды 

просвещенных и вкусивших дара небесного, и соделавшихся причаст-

никами Духа Святого, и вкусивших благого глагола Божия и сил буду-

щего века, и отпадших опять обновлять покаянием, когда они снова 

распинают в себе Сына Божия и ругаются Ему» (6,4–6). 

Апостол Павел изображает восходящую лестницу совершенств и 

последующего падения, при котором уже невозможно покаяние. Это со-

стояние души Спаситель называет хулой на Духа Святого, которая не 

простирается ни в сей, ни в будущей жизни (Мф.12,31). Конечно, не по 

причине недостатка милосердия Божия, но по причине крайнего сата-

нинского ожесточения и упорства во зле против истины покаяние ста-

новится невозможным психологически для таких грешников.1 Апостол 

сравнивает таких людей с землей, обильно поливаемой дождями, но 

произращающей терние и волчцы, вместо полезного злака: она «негод-

на и близка к проклятию, конец которого – сожжение» (6,7-8). Так и от-

ступники, познавшие опытно духовные истины, запечатленные дарами 

Святого Духа, бывшие участниками таинств и поправшие в себе все 

                                                 
1 Это отступление можно сравнивать с падением Денницы и прочих духовных чинов, – 

покаяние для них невозможно по причине их сознательного противления истине.  



 200 

святое, «отпавшие», лишаются тем самым единственного средства спа-

сения – покаяния, т.е. ставят себя на Голгофе в лагерь хулителей и рас-

пинателей Христа. 

Апостол призывает евреев терпеливо трудиться для своего спасе-

ния, подобно Аврааму, который, долготерпелив, получил обетование, 

данное ему от Бога с клятвою (6,9–15). Пример Авраама доказывает 

верность обетований Божиих о первосвященстве Христа. Поэтому 

иудеи должны с чистым сердцем принять Его искупительное и вечное 

священство и иметь в Нем надежду спасения, которая для души есть 

«как бы якорь безопасный и крепкий», брошенный в глубину моря (6,9–

20). 

 

1.3. Первосвященник по чину Мелхиседека (7,1-8,6) 

 

а) Первосвященство Мелхиседека (7,1-10) 

Прообразом первосвященства Христа было не Аароново, левит-

ское священство, а священство Мелхиседека. Поэтому апостол Павел 

раскрывает сущность последнего, чтобы тем самым показать высоту 

священства Иисуса Христа, Который стал «Первосвященником навек по 

чину Мелхиседека» (6,20). Сам Мелхиседек, упоминаемый в истории 

Авраама (Быт.14,18-20), был ветхозаветным предизображением Иисуса 

Христа: «без родословия, не имеющий ни начала дней, ни конца жизни, 

уподобляясь Сыну Божию, пребывает священником навсегда» (7,3). Эти 

слова Бытописателя надо понимать не в том смысле, что Мелхиседек 

вовсе не имел родителей, а в том, что они неизвестны; и сам он давно 

скончался, но он был образ, жизнь которого сокрыта в первообразе 

Христа.  

Само имя Мелхиседека, царя Салима имеет прообразовательное 

значение:  

1) Мелхиседек – царь правды (мелек-по-еврейски, царь; седок – 

правда); 

2) царь Салима – царь мира (салим – мирный);  

3) он – «священник Бога Всевышняго» (7,1), т.е. священство запо-

ведано ему Самим Богом, а не сообщено в помазании, как левитским 

священникам. 

Мелхиседек принял дары и поклонение от Авраама, благословил 

последнего и сам предложил ему хлеб и вино, предзнаменуя таинство 

Евхаристии. Авраам был совершенно свободен от какой бы то ни было 

зависимости по отношению к Мелхиседеку; однако он отдал ему деся-

тину из своей добычи (7,1-7). В лице же Авраама все левитское свя-

щенство поклонилось и признало превосходство священства по чину 

Мелхиседека (7,9). А так как Мелхиседек есть священник, пребываю-

щий во век и «имеющий с себе свидетельство, что он живет» (7,8), зна-

чит, он принял дань и от всех потомков Авраама. Таким образом, в 

этом, казалось бы, простом и случайно взятом историческом факте бо-



 201 

годухновенному взору святого апостола Павла открыто было намерение 

Господа изобразить пришествие иного, совершенного первосвященства 

Иисуса Христа. Не случайно описание этой таинственной встречи Ав-

раама с Мелхиседеком (Евр.7,7-17) Церковь предлагает как Апостоль-

ское чтение на Сретение Господне. 

 

б) Первосвященство Иисуса Христа (7, 11-8, 6) 

Тот факт, что существовал чин священства Мелхиседека незави-

симо от священства левитского, по чину Аарона, говорит о несовер-

шенстве последнего и необходимости замены его новым, – замены, ко-

торая прообразовательно уже произошла в факте поклонения Авраама 

Мелхиседеку. Но «с переменой священства необходимо быть перемене 

и закона» (7,12). А поэтому апостол Павел доказывает, что первосвя-

щенство Христа соответствует закону – но не Моисеевому, «плотско-

му», а новому и вечному закону «по силе жизни непрестающей» (7, 16). 

Так,  

1. Иисус Христос принадлежал не к колену Левиину, а колену 

Иудину, чем напоминает Мелхиседека, который вообще не был из семе-

ни Авраама (7,13-14). Переменой колена священства Христос соединил 

в Своем Лице и царское, и священническое служение. 

2. Иисус Христос получил священство не по закону наследства от 

предков и не с тем, чтобы по смерти передать его иным смертным 

наследникам: Он воссиял «по силе жизни непрестающей» (7,15-16), ибо 

по воскресении стал священником бессмертным. В этом тоже образ 

Мелхиседека, о котором сказано, «он живет» (7,8). 

3. Первосвященство Христово клятвенно удостоверено Самим Бо-

гом, и оно не имеет конца: «клялся Господь и не раскаялся: Ты священ-

ник вовек по чину Мелхиседекова» (7,21; Пс.109,4). 

Сам же закон Моисеев обнаружил свою немощность и бесполез-

ность (7,18), он «ничего не довел же до совершенства» (7,19), поэтому 

требовалось иное основание жизни, которое и открылось в лучшем и 

совершенном завете Бога с людьми, поручителем которого сделался 

Иисус Христос (7,22). Во Христе воссиял совершенный Первосвящен-

ник, Который «может всегда спасать приходящих чрез Него к Богу» 

(7,25). Христос есть священник истинной, Небесной скинии, т.е. Церк-

ви; престол Его «одесную престола величия» Божия (8,1-2). И принес 

Он туда единократную жертву Своей Плоти и Крови (8,3-4; 9,12). 

 

1.4. Сравнение двух Заветов (8,7-10,18) 

 

а) Пророчество Иеремии о лучшем завете (8,7-13) 

Превосходство Ходатая Нового Завета Христа свидетельствует о 

превосходстве самого Нового Завета (8,6). Чтобы показать это превос-

ходство, апостол Павел приводит свидетельство самого Ветхого Завета. 

Господь устами пророка Иеремии объявляет Своему народу намерение 



 202 

утвердить с ним новый завет, написанный уже не на скрижалях камен-

ных, безжизненных, но на скрижалях сердца.  

«...Вот завет, который завещаю дому Израилеву после тех дней: 

вложу законы Мои в мысли их, и напишу их на сердцах их: и буду их 

Богом, а они будут Моим народом» (8,10, Иеp.31,31–34). 

Новый Завет открывает большую близость Бога к человеку, взы-

вает к духу и сердцу человека. В нем главное – уже не закон, заповеди и 

жертвы, но милость, прощение грехов, примирение с Богом, нисхожде-

ние Бога к человеку для того, чтобы и человек взошел к Богу, опытно 

достигал Богопознания (8,11–13). 

 

б) Прообразовательное значение ветхозаветной скинии и ее жертв 

     (9, 1-10) 

Для лучшего осмысления новозаветного служения и жертвы Хри-

стовой апостол Павел сопоставляет их с устройством ветхозаветной 

скинии и ее жертв. Все предметы, которые в ней находятся, говорят о 

несовершенстве служения: скрижали каменные, безжизненные и манна 

небесная напоминали о непокорстве иудеев: когда они возроптали, Мо-

исей разбил скрижали (Исх.32,19); манну же повелел положить в златой 

сосуд для напоминания о пище Господней (Исх.16,32); жезл Ааронов 

процветший был положен тогда, когда они возмутились (Числ. 17,8); и 

само отделение «святого» от «святая святых», куда входил один перво-

священник, и то однажды в год, указывало на невозможность прибли-

зиться к Богу. Закрытая «святая святых» означала, что небо еще закры-

то, т.е. совершенное недоступно для народа. 

Таким устройством скинии «Дух Святый показывает, что еще не 

открыт путь во святилище, доколе стоит прежняя скиния» (9,8).1 При-

носимые в этом святилище жертвы тоже отмечены печатью несовер-

шенства: формально они очищают «грехи неведения народа» (9,7), но 

не могут «сделать в совести совершенным приносящего» (9,9), ибо не 

очищают от грехов душу и совесть, не примиряют с Богом. Установле-

ние Богом этих жертв было «до времени исправления» (9,10) народа 

Божия; пока он был «плотский», с «необрезанным сердцем», для него 

были установлены и «плотские» жертвы. Таким образом, ветхозаветная 

скиния служила «образом» (9,9), («притчею» – по-славянски, от грече-

ского () предзнаменование, иносказание), а точнее – симво-

лом новозаветного совершенного служения в Лице Иисуса Христа. 

«Время исправления» наступило тогда, когда вошла за завесу Богоиз-

бранная Отроковица, Сама ставшая новой скинией для Бога. В Небес-

ной скинии (в Плоти Христовой) принесена уже Совершенная Жертва 

Христа, а потому евреи должны вступить в новый, более совершенный 

                                                 
1 Этот стих (9,8) подтверждает предположение, что ко времени написания послания 

Иерусалимский храм еще не был разрушен. И пока он стоял, он напоминал, что небо 

было закрыто для человека. Путь туда открыл Иисус Христос.  



 203 

завет с Богом. Церковь именно это место (Евр.9,1–7) предлагает как 

Апостольское чтение на Введение Богородицы во храм.  

 

в) Новозаветная скиния и совершенная жертва Иисуса Христа 

     (9, 11-28) 

Превосходство Новозаветной Жертвы вновь выясняется апосто-

лом из сопоставления ее с ветхозаветными жертвами. Она рассматрива-

ется с точки зрения: 

1) ценности жертвы; 

2) силы жертвы; 

3) места приношения жертвы; 

4) посредством чего приносится жертва.  

1. Ценность жертвы Христовой видна из того, что Он уже «не с 

кровью козлов и тельцов, а со Своей Кровию» (9,12) вошел Во святи-

лище. Как бесконечно ценнее священная Кровь Христова, чем кровь 

животных, так бесконечно ценнее и Жертва Христова.  

2. Сила жертвы Христовой видна из того, что она совершенна 

«однажды» (9,12,24–28), и в то же время она сильна «очистить совесть 

нашу» (9,14), т.е. дает совершеное и «вечное искупление» (9,12). Сила 

этой жертвы – в величайшем достоинстве Искупителя – Христа и Его 

жертвы. 

3. Месту приношения ветхозаветной жертвы – скинии земной 

противопоставлена небесная «нерукотворная» скиния, или «Небесное 

святилище» (9,11-12). Под скинией, или святилищем, апостол понимает 

Плоть Христову, называя ее иногда «завесою» (6,19; 10,20), иногда 

«хлебом», в смысле Евхаристического хлеба (1 Кор. 10,16; 11,27). Мно-

гозначный образ скинии, как Плоти Христовой, использован апостолом 

для изображения Церкви (Кол.1,24). В этом же смысле Господь говорил 

о разрушении и воссоздании скинии (храма) как Тела Своего 

(Мк.14,58). 

4. Христос приносит жертву Свою «Духом Святым» (9,14), а не 

посредством обычного огня, на котором сжигались жертвы животных.  

Далее, в (9,15-28), апостол доказывает, почему была необходима 

смерть Установителя Нового Завета – Господа Иисуса Христа. Христу 

необходимо было умереть для того, чтобы стать ходатаем Нового Заве-

та, т.е. посредником между Богом и людьми. Но то, что разделяло Бога 

и людей, – грех, требовало по закону смерти людей или же ходатая, по-

средника, каковым стал Христос по плоти (9,15). С другой стороны, 

Христос как первосвященник, захотел оставить людям как бы завеща-

ние будущих благ. Но всякое завещание получает силу только после 

смерти завещателя (9,16-17). 

Жертва Христова объясняет также, «почему и первый завет был 

утвержден не без крови» (9,18): потому что ветхозаветные жертвы, как 

и сам завет, были лишь прообразом Нового Завета и «первый завет» 



 204 

имел силу только ради первообразной жертвы и Крови истинного Агнца 

– Христа (9,22–24). 

 

г) Превосходство совершенной жертвы Иисуса Христа (10,1-18) 

Ветхозаветные жертвы, приносимые многократно, говорят о том, 

что они не могли сделать совершенно чистыми приносящих (10,1). Со-

знание греха всё равно оставалось, потому что совесть чувствовала не-

равноценность принесенной жертвы и оскорбленного величия и свято-

сти Бога.1 И если бы было достаточно тех жертв, то они прекратились 

бы, ибо сделали бы чистыми приносящих (10,2). Искупление же совер-

шилось однажды принесенной совершенной жерт-вой Христа (10,14), 

что подтверждает апостол пророчеством, в котором сказано, что Гос-

подь принес Самого Себя в жертву за людей по причине неудовлетво-

рительности ветхозаветных жертв (10,5–7; Пс.39,7-9).  

Пророк Иеремия также предсказывает наступление Нового Завета, 

который Господь напишет в сердцах и умах людей; он и принесет с со-

бой прощение грехов, следовательно, упразднит все ветхозаветное слу-

жение с его кровавыми жертвами, бессильными омыть грехи совести 

(10,16; Иерем.31,33–34). 

 

2. Нравоучительная часть (10,19-13,19)  
 

2.1. Увещания к принятию веры (10,19-39) 

 

Показав в предыдущей, догматической, части послания превос-

ходство Нового Завета, апостол Павел располагает теперь сердца евреев 

принять его как «новый и живой путь», ведущий во «святилище» 

(10,19) богообщения и Царства Божия. Апостол выясняет как объектив-

ное основание возможности входа во святилище, так и субъективное 

условие этого входа. 

а) Объектиное основание входа во святилище для всех верующих 

заключается во Христе, Который «посредством Крови» Своей «вновь 

открыл нам через завесу, то есть Плоть Свою», этот вход (10,20). Отдав 

на распятие Плоть Свою, Христос расторгнул завесу греха и отчужде-

ния от Бога, ранее заграждавшую доступ во святилища. Только через 

Плоть и Кровь Христовы, т.е. Причащение, мы входим за завесу Святи-

лища, т. е. в глубины Богообщения.  

б) Субъективные условия приближения к Богу выражены в пяти 

пунктах (10,22–23): 

1) искренность сердца; 

                                                 
1 Вот такую жертву принес Соломон по окончании строительства храма: «И принес Со-

ломон в мирную жертву, которую принес он Господу, 22 тысяч крупного скота и 120 

тысяч мелкого скота. Так освятил храм Господу царь и все сыны Израилевы» (3 

Цар.8,63).  



 205 

2) совершенная вора; 

3) очищение совести в покаянии; 

4) очищение и освящение тела в таинстве крещения; 

5) исповедание веры и пребывание в христианской надежде.  

Апостол преподает также ряд увещаний, относящихся к христи-

анской нравственности: сильные должны поддерживать слабых в делах 

любви (10,24), не оставлять общественных богослужений – наоборот, 

возрастать в церковности тем более, чем ближе «усматриваете прибли-

жение дня оного» (10,25), т.е. пришествия Христова. 

Чтобы больше убедить читателей твердо держаться веры, апостол 

изображает печальные последствия отступления от веры во Христа тех, 

кто получил познание истины и произвольно грешит: для них уже «не 

остается больше жертвы за грехи, но некое страшное ожидание суда и 

ярость огня, готового пожрать противников» (10,26-27; ср.6,4-6). 

Христианин, сознательно отступающий от Христа после того, как 

познал Его величие, славу, благодать и истину, не имеет уже другой 

жертвы, которая могла бы его оправдать и загладить его грех отступле-

ния. Такой человек отрицает именно ту единственную жертву, которая 

заглаживает всякий грех. Поэтому ему больше не остается ожидать ни-

чего, кроме страшного наказания.  

Апостол Павел призывает малодушных к мужеству именно в то 

тяжелое время, когда христиане несли «великий подвиг страданий», 

«среди поношений и скорбей служа зрелищем для других» (10,32-33). 

Одновременно он хвалит верных за то, что в этих скорбных условиях 

они как раз и показали великое мужество и силу веры: «принимали уча-

стие в других, находившихся в таком же состоянии», «сострадали» и 

апостолу в его узах и «расхищение имения своего принимали с радо-

стью», ибо, как настоящие верующие, надеялись на небесные, вечные 

блага (10,33-34). Апостол высоко ценил мужество палестинских хри-

стиан, ставил их в пример другим (1 Сол.2,14). 

Апостол ободряет верующих, говоря, что осталось немного вре-

мени терпеть, как «Грядущий приидет и не умедлит» (10,37).1 Вера в 

том и состоит, чтобы уметь среди скорбей ждать обетования Царствия. 

Вера есть также залог вечной жизни, как говорит апостол словами про-

рока Аввакума: «Праведный верою жив будет; а если кто поколеблется, 

не благоволит к тому душа Моя» (10,38; Авв.2,3-4).  

 

                                                 
1 По мысли святителя Иоанна Златоуста, пришествие Господне и кончина действитель-

но близки, ибо признак Его пришествия – проповедь Евангелия по всему миру – уже 

исполнился. «Но предел жизни и кончина каждого человека гораздо ближе» (Еп. Ни-

канор, Толковый Апостол, ч. 3, стр. 313).  



 206 

2.2. Определение и значение веры (11,1–3,6) 

 

Желая расположить евреев к принятию христианских истин ве-

рой, апостол Павел дает вначале теоретическое определение веры: «Ве-

ра же есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом» 

(Евр.11,1).1 

Апостол здесь указал два свойства веры: 

а) «осуществление ожидаемого» достигнуто верой в том, что обе-

тование древних о пришествии в мир Мессии осуществилось теперь в 

Лице вочеловечившегося Сына Божия (11,2).  

б) Верой достигается «уверенность в невидимом», как видимом и 

действительном, того, что для неверующих остается невидимым и не-

познаваемым. Так, «верою познаем, что веки устроены словом Божиим, 

так что из невидимого произошло видимое» (11,3). Сила веры заключа-

ется в том, что она вводит верующего в Богообщение и он уже в Боге и 

силой благодати Божией познает все.  

На вере основано не только познание обетований Божиих, но и 

истинное Богопочитание: «А без веры угодить Богу невозможно; ибо 

надобно, чтобы приходящий к Богу веровал, что Он есть и ищущим Его 

воздает» (11,6). 

Вера открывает свойства Бога как Творца, Вседержителя, Про-

мыслителя и Мздовоздаятеля, а из этого уже следует и то, как Ему слу-

жить. Поэтому богопочитание теснейшим образом связано с верой в 

Бога. Ищущий Бога может убедиться в Его бытии не иначе, как на пути 

веры, а не извне, как испытующий сторонний зритель.  

 

2.3. Примеры веры (11,4–40)2 

 

а) Примеры веры древних, до потопа (11,4-7) 

Раскрыв вкратце сущность и значение веры, апостол Павел при-

водит длинный ряд славных предков евреев, достигших праведности 

именно верой. Апостол начинает не с Адама и Евы, а с их сыновей, по-

тому что сами прародители жили не верой, а непосредственным виде-

нием сверхчувственных предметов, которого уже не имели их потомки. 

«Верою Авель принес Богу жертву лучшую, нежели Каин» (11,4); 

Авель уверовал в исполнение тех обетований, которые Бог объявил 

прародителям, заповедав им приносить жертвы, т.е. веровал в Искупи-

теля мира, страдания Которого изображались заколением агнца и пы-

лающей жертвой. Сам Бог засвидетельствовал превосходство Авелевой 

                                                 
1 То же определение веры дает и катехизис: «Вера есть осуществление ожидаемого, как 

настоящего, и уверенность в невидимом, как видимом».  
2 Евр. 11, 9-10, 17-23, 32-40 читаются в неделю Святых Отец.  



 207 

жертвы, воспламеняв ее небесным огнем (Быт. 15,7).1 Верою «он и по 

смерти говорит еще» (11,4) – говорит своим подвигом веры, за которую 

и стал первым мучеником и прообразом Христа, Агнца непорочного, 

закланного за грехи мира.  

«Верою Енох переселен был так, что не видел смерти; и не стало 

его, потому что Бог переселил его» (11,5). Енох так угодил Богу своей 

верой в обетования Его, так был крепок в вере, что и среди всеобщего 

развращения остался верен Богу, за что и взят живым на небо. Также и 

пророк Илия взят живым на небо (4 Цар. 2,5). Енох и Илия были взяты 

на небо, потому что достигли предопределенной меры благодатного 

возраста и чистоты внутренней, так что смертное поглащено было жиз-

нью (2 Кор.5,4). Святитель Иоанн Златоуст говорит: «Такое событие, 

разумею переселение Еноха (и Илии), произошло для того, чтобы чело-

вечество питало надежду на прекращение смерти... Авелем устрашил, а 

Енохом внушил ревность о благоугождении Богу».2 

Также и для Ноя вера была главным стимулом в его решимости 

строить ковчег. Она давала ему силу противостоять всеобщим насмеш-

кам и строить ковчег в надежде на обетование о спасении в предстоя-

щее грозное посещение Божие. Своей верой Ной «осудил весь мир», 

ибо доказал, что мир действительно заслужил наказания, потому что 

мог бы тоже спастись, подобно праведному Ною.  

 

б) Примеры веры Авраама и Сарры (11,8-19) 

О вере Авраама и Сарры апостол говорит особенно пространно, 

так как Авраам есть отец всех по вере, а евреев и по происхождению от 

него (Быт.12–22 главы). В чём же высота веры Авраама? В том, что он 

поверив и повинуясь призвавшему его Богу, оставил дом и последовал в 

совершенно неведомую страну. Да и пришедши в обетованную землю, 

он жил как пришелец, в палатках, как на чужбине; «ибо он ожидал го-

рода... которого художник и строитель Бог» (11,10). Авраам ожидал не 

настоящего жилища, а будущего, нерукотворенного, имеющего вечное 

основание на небесах. 

Авраам и Сарра показали себя достойными высших благ – и по-

лучили их, низшие же приложились сами собой; они стали обладать и 

всей землей Ханаанской, стали отцами потомства столь великого, «как 

много звезд на небе, и как бесчислен песок на берегу морском» (11,12). 

Но исполнение обетований они получили не при жизнь, а «только изда-

ли видели оные и радовались» (11,13). Сам Иисус Христос сказал, что 

Авраам видел Его пришествие и, видя, возрадовался (Ин. 8,56).  

                                                 
1 Принципиально иной была жертва Каина. Принесенная от плодов рук своих, она была 

прообразом идеи самоспасения, крайним выражением «правда от закона», гранича-

щей с заклинательством и шаманством.  
2 Еп. Никанор, Толковый Апостол, ч. 3, стр. 317.  



 208 

«Верой Авраам, будучи искушаем, принес в жертву Исаака... по-

чему и получил его в предзнаменование» (11,17-19), - в предзнаменова-

ние того, что в конце времен Сын Божий принесен будет Отцом Своим 

в жертву за грехи людей, умрет на кресте и в третий день воскреснет.  

 

в) Примеры веры Исаака, Иакова и Иосифа (11,20–22) 

Эти праотцы в своих отцовских благословениях и завещаниях вы-

разили веру в то, что Бог даст им обетованную землю, т.е. поверили в 

Божии обетования. Исаак, благословляя, поставляет первым Иакова за 

его добродетель, выражая этим веру в будущее торжество Правды Бо-

жией (Быт.25,27–30), Иаков, умирая, благословил каждого сына Иоси-

фа, Ефрема и Манассию, предсказав тем самым, что они войдут в число 

12 колен Израилевых (вместо Левия и Иосифа): «и поклонился на конец 

жезла своего», т.е. выразил веру в обетования Божии праотцам, а через 

них поклонился и Самому Мессии (Быт. 47,31). Так и Иосиф дал пове-

ление о перенесении костей своих в землю ханаанскую, потому что ве-

рил в обетования Божии (11,22; Быт.50,24–25). 

 

г) Пример веры Моисея (11,23-29) 

Так же подробно, как веру Авраама, изображает апостол веру Мо-

исея – столь же уважаемого вождя народа израильского (Исход, 2-14 

главы). Верою Моисей чудесно спасся в детстве, ибо родители его не 

убоялись повеления фараона, но, видя красоту отрока, не отдали умерт-

вить его. Здесь действовала не одна любовь родительская, но верой они 

чувствовали, что столь прекрасное дитя предназначено Богом к чему-то 

необычайному. И сам Моисей верою перенес многие скорби и изгнания, 

ибо он, как и Христос, не за себя страдал, а для освобождения и славы 

угнетенного народа Божия, веруя в его особую миссию. Скорби Моисея 

апостол назвал «поношением Христовым», которое Моисей почитал 

«большим для себя богатством, нежели Египетские сокровища, ибо он 

взирал на воздаяние» (11,26). 

«Верою совершил он Пасху и пролитие крови, дабы истребитель 

первенцев не коснулся их» (11,28). Вера Моисея была в том, что он 

уповал на будущее спасительное пролитие Крови Мессией, ибо откуда 

бы он знал, что кровь овчая остановит смерть? Апостол этим как бы хо-

чет сказать: если тогда кровь овчая сохранила сынов Израилевых 

невредимыми, то не тем ли более может спасти нас Кровь Христова, 

Которой помазуем не косяки дверей, но души наши, ибо и сейчас губи-

тель ходит для погубления душ.  

«Верою перешли они (т.е. евреи) Чермное море, как, по суше, на 

что покусившись, Египтяне потонули» (11,29). Такова сила веры. Она 

спасает нас и тогда, когда мы приходим в положение по-человечески 

безвыходное. В таком положении оказались евреи: египтяне – сзади, 

море – впереди них. Казалось, никакого выхода: или погибнуть, или 



 209 

утонуть. Но тут-то и спасла вера: вода расступилась перед ними, как 

суша, а неверных потопила. 

 

д) Примеры веры после Моисея (11,30-40) 

«Верою пали стены Иерихонские по семидневном обхождении» 

(11,30, Нав. 6,19). Вера израильтян была в том, что они положились не 

на свое оружие, а на чудесную помощь Божию, ибо, кроме того, что за 

мощными стенами города укрылись хорошо вооруженные люди, евреи 

еще больше изнурили себя семикратным обхождением вокруг города. 

Но вера их оправдалась: при звуках священных труб стены Иерихон-

ские пали сами собой. «Трубные звуки никак не могут разрушить сте-

ны, хотя бы кто трубил и 1000 лет; а вера может делать это»,  замечает 

святитель Иоанн Златоуст. 

Апостол приводит в пример также веру Раав  блудницы, которая 

уверовала и послужила славе Израиля (11,31; Нав.2,1; 6,24). «Обновле-

ние темной души ее не менее удивительно, чем падение стен Иерихо-

на», – замечает один из русских экзегетов.1 По мысли святителя Иоанна 

Златоуста, верой этой женщины апостол хотел особо усилить назидание 

евреям, ибо оказаться ниже веры знаменитых мужей не так прискорбно, 

как оказаться ниже лиц совсем неизвестных и незначительных.2 

Апостол далее приводит целый ряд веры судей: Гедеона, низло-

жившего мадианитян, Самсона – филистимлян, Варака – Сисару (Суд. 

4,6,11,14); Давида – аммонитян, амаликитян и других (1 Цар.7,9-11); 

Самуила – филистимлян (2 Цар.). Другие выражения силы веры: (11, 34 

– 35): 

«заграждали уста львов» – как Даниил (Дан.6,16-23); 

«угашали силу огня» – Анания, Азария, Мисаил (Дан.3,23-24); 

«избегали острия меча» – побеждали в войнах (1 Мак.5,1-7); 

«жены получали умерших своих воскресшими» – это чудеса вели-

кого Илии и Елисея, из которых один воскресил сына сарептской вдо-

вицы, а другой – сына соманитянки (3 Цар.17,23; 4 Цар.4,34). Но не по-

беда и слава есть торжество веры, а терпение и мужество в испытаниях 

за веру. Примеры такого мужества в вере и приводит апостол: «иные же 

замучены были, не приняв освобождения, дабы получить лучшее вос-

кресение» – как например, Елеазар, семь Маккавеев и их мать. Их тер-

пение апостол понимает, как проявление их веры, ибо только в надежде 

на будущее воздаяние и воскресение они мужественно терпели все 

страдания (2 Макав. 6, 18-7, 42); 

«были побиваемы камнями», как священник Захария, как архиди-

акон Стефан (2 Пар.24,20,21; Деяния, 7 глава); 

«перепиливаемы» – как пророк Исаия (по преданию).  

                                                 
1 А. Иванов, Цит. соч., стр. 467.  
2 Еп. Никанор. Указ. соч. С. 329.  



 210 

Трогательно само это перечисление злостраданий и подвигов ве-

ликих мужей древности, сильных верою и духом, «которых весь мир не 

был достоин» (11,38), столько страдали они от мира за веру и правду 

Божию. 

Все они не получили при жизни обещанного, и до сих пор им еще 

не воздал Бог окончательно Своей полной награды (11,39). Этим апо-

стол хочет укрепить евреев, которые тоже многое переносили за веру, а 

венцов за терпение здесь не получали, отчего некоторые даже приходи-

ли в отчаяние. Древние верой получили оправдание, но не получили 

плодов оправдания, потому что получат их в полноте с исполнением 

новозаветных времен: «Бог предусмотрел о нас нечто лучшее, дабы они 

не без нас достигли совершенства» (11,40), «дабы получить лучшее 

воскресение» (11,35), т.е. лучшую участь по воскресении. 

«Они предварили нас в подвигах, но не предварят в получении 

венцов. Это не несправедливость к ним, но честь нам, ибо и они ожи-

дают своих братьев... Бог же определил увенчать всех в одно время» 

(святитель Иоанн Златоуст). 

 

2.4. Увещание к терпению и твердости в вере (12,1-13,17) 

 

а) Увещание к подражанию вере свидетелей (12,1-4) 

Приведенные примеры «такого облака свидетелей»1 веры правед-

ников должны побуждать христиан терпеливо переносить страдания за 

веру (12,1). Апостол обращается теперь к высшему образцу веры и тер-

пения, «взирая на Самого начальника и совершителя веры Иисуса» 

(12,2). Он есть «начальник веры», потому что приводит к вере, как в 

древности праотцев, пророков и самих апостолов, так и теперь всех по-

следовавших Ему; Он же и «совершитель» веры, ибо Им совершается 

исполнение ее обетований.  

Христианину как воину Христову естественно разделять и тяготы 

Его. И если Христос пострадал даже до смерти, и смерти крестной, то 

не удивительно, что и Его последователь претерпевает скорби. Апостол 

же укоряет малодушных: «Вы еще не до крови сражались, подвизаясь 

против греха» (12,4). 

 

б) Значение наказаний (12,5-11) 

Страдания, претерпеваемые христианами, по апостолу Павлу, то-

же входят в план Божественной икономии спасения: это отеческие 

наказания, знак любви Божией к нам, поэтому они нам не вредны, но 

полезны. «Ибо Господь кого любит, того и наказывает: бьет же всякого 

сына, которого принимает» (Притч.3,1–12;Евр.12,6). Господь определил 

всем идти узким путем к праведности и вечной жизни, чтобы на этом 

                                                 
1 Это зачало (Евр. 11,24-26,32-40; 12,1-2) установлено как Апостольское чтение в неде-

лю Православия. 



 211 

пути испытаний, подобно золоту, очищаемому в горниле, очиститься 

для жизни с Богом. Наказание от Бога «которое всем общее» (12,8), 

есть воспитание в добродетели, потому что «от скорби происходит тер-

пение, от терпения – опытность» (Рим. 5,3-4). 

Всякий сын подвергается наказанию (12,7), но не всякий наказы-

ваемый есть сын. Сын наказывается по любви; а если и не по любви, то 

чтобы быть приведенным к сыновству; только «незаконные дети» со-

всем не наказываются здесь, чтобы в будущей жизни подвергнуться 

вечному наказанию. 

 

в) Увещание к святости (12,12-17) 

Апостол призывает словами пророка Исаии колеблющихся в вере 

евреев: «укрепите опустившиеся руки и ослабевшие колена и ходите 

прямо» (12,12), т.е. твердо стойте в вере, несмотря на временные 

невзгоды, стараясь иметь «мир со всеми и святость», без которых «ни-

кто не увидит Господа» (12,14), т.е. не спасется.1 Мир и святость ведут 

к чистоте сердца, а «чистые сердцем... Бога узрят» (Мф.5,8): узрят при 

жизни душевными очами, а после смерти «лицем к лицу» (1 Кор.3,12). 

Апостол заповедует, чтобы каждый заботился не только о соб-

ственном спасении, но и о спасении ближних, наблюдая «чтобы кто не 

лишился благодати Божией» (12,15), увлекшись грехом. Такие грехи, 

как нечистоту и блуд, апостол сравнил с той чечевичной похлебкой, ра-

ди которой Исав лишился величайшей чести и блага – первородства и 

благословения отца. Исав выразил равнодушие к Божиим обетованиям, 

связанным с первородством, и легко променял их на жалкую снедь, – 

так и блудники лишают себя великой чести сынов Божиих (Быт.25,29-

34; Евр.12,16-17). 

 

г) Предостережения от отступничества (12,18-29) 

Чтобы предостеречь евреев от отступничества от веры, апостол 

Павел напоминает им: 

1) какой важный и превосходнейший Завет с Богом они получили. 

Если дарование Закона на Синае сопровождалось устрашающими сим-

волами, соответствующими грубости необрезанных сердец, то теперь 

они приступают «ко граду Бога живаго, к небесному Иерусалиму», где 

обитает множество апостолов и праведников, достигших совершенства; 

более того, приступают «к Судии всех Богу... и к Ходатаю нового завета 

Иисусу» (12,18-24). Такое тесное общение с Богом достигается через 

«Кровь кропления», т. е. через Крещение и Евхаристию.  

                                                 
1 «Мир со всеми и святость» (12,14) характеризуют отношения христианина как к 

внешнему миру («мир со всеми»), так и: к внутреннему («святость»). Оба условия со-

вершенно необходимы для духовно-нравственной жизни, ведущей ко спасению.  



 212 

2) апостол указывает на неотвратимость наказания за отвращение 

от «Глаголющего с небес», как не избегли наказания не послушавшие 

Бога «глаголавшего на земле», т.е. на Синае (12,25; Исх.19,10-25).  

3) Апостол предостерегает, напоминает о предстоящем последнем 

Суде. Как при даровании закона Господь «поколебал землю», так теперь 

он дал обетование поколебать «не только землю, но и небо» (12,26-27; 

Агг. 2,6), т.е. ничто не устоит при этом испытании огнем, кроме непоко-

лебимого Царства Христова, царства благодати (12,28). 

 

д) Призыв к добродетельной жизни (13,1-7) 

Апостол призывает к братолюбию и страннолюбию, указывая на 

дорогой для евреев пример ветхозаветного гостеприимства Авраама, 

который, приняв странников, оказал гостеприимство ангелам (13,1-2; 

Быт.18,3; 19,2). Он призывает также оказывать помощь узникам за веру, 

исходя из христианского сострадания ко всем страждущим (13,3). 

Христианин обязан также свято хранить чистоту брачной жизни. 

По апостолу, благословенный брак есть исполнение заповеди Божией, 

данной прародителям в раю (Быт.1,18,28), поэтому он должен быть «че-

стен и ложе непорочно» (13,4). Даже помысл невоздержания, похоти, 

тем более прелюбодеяния, делает брак нецеломудренным, нечистым и 

ложе оскверненным.  

Христианину следует во всем уповать на Господа (13,6), а не на 

свое богатство, иметь «нрав несребролюбивый, довольствуясь тем, что 

есть» (13,5). Так жил сам апостол Павел, о чем писал Филиппийцам: 

«умею жить в скудости, умею жить и в изобилии» (4,12). 

Особо заповедует апостол вспоминать своих наставников, чтобы, 

имея перед глазами их славный подвиг жизни, подражать их вере: «По-

минайте наставников ваших, которые проповедовали вам слово Божие 

и, взирая на кончину их жизни, подражайте вере их» (13,7). 

В памяти всех была мученическая кончина апостолов Иакова За-

ведеева (42 год), Иакова брата Господня (62 год) и многих других. Апо-

стол призывает подражать вере их, т.е. хранить веру в любых обстоя-

тельствах, даже до смерти. 

 

е) Наставления взыскующим будущего града (13,8-16) 

Апостол Павел заповедует хранить неповрежденным учение 

Иисуса Христа, не увлекаться «учениями различными и чуждыми» 

(13,9), ибо вечен и неизменен Основатель нашей веры и учения: «Иисус 

Христос вчера и сегодня и во веки Тот же» (13,8). 

Апостол увещает также не увлекаться яствами, которыми неверу-

ющие совращали христиан, особенно в дни постов и христианских 

праздников, так как это ведет к расслаблению и даже разложению духа 

(13,9). Христиане имеют превосходнейший жертвенник, на котором 

принес Себя в жертву Христос, от которого они и должны питаться в 

жизнь вечную (13,10). Но подобно тому, как ветхозаветная жертва вы-



 213 

носилась «вне стана» (Лев. 16,27), т.е. города, и там сжигалась, а в ски-

нию вносилась только кровь кропления, так и Христос пострадал «вне 

врат», на Голгофе. «Стан» – это также образ земного Иерусалима и его 

храма со всеми его обрядами и поставлениями. И то, что Христос «по-

страдал вне врат» города, говорит о том, что христианство есть свобод-

ная от иудейства религия, а жертва Христова никоим образом не зави-

сит от ветхозаветных жертв.  

«Итак, выйдем к Нему за стан, нося Его поругание» (13,13), т.е. 

евреи должны освободиться от ветхозаветных и вообще несовершенных 

понятий и прообразов и не стыдиться быть свидетелями Христовыми, 

подвизаясь вместе с Ним. И как Христос пребывает в вечном Иеруса-

лиме небесном, одесную Отца, так и мы должны искать этого града: 

«ибо не имеем здесь постоянного града, но ищем будущего» (13,14). 

Плод нашей веры и признак искания нами Небесного града есть 

непрестанное прославление Бога, принесение Ему духовных жертв, 

жертв хвалы и благодарения, т.е. Евхаристии, – к этому и призывает 

апостол христиан (13,15). Но апостол напоминает, что не только эти ду-

ховные жертвы мы обязаны творить, но и подтверждать веру добрыми 

делами: «не забывайте также благотворительности и общительности, 

ибо таковые жертвы благоугодны Богу» (13,16). 

 

ж) Увещания к повиновению своим наставникам (13,17-21)1 

Кроме молитвенной памяти о наставниках и подражания их вере 

(13,7) апостол Павел призывает также к покорности и повиновению им 

ради великого их труда о спасении вверенных им душ. Успех же их тру-

да зависит не от них одних, но и от послушания вверенных им: «Пови-

нуйтесь наставникам вашим и будьте покорны, ибо они неусыпно пе-

кутся о душах ваших, как обязанные дать отчет» (13,17). 

Под наставниками апостол разумеет епископов, пресвитеров, ко-

торым вверил Господь Свою Церковь. Этот стих одновременно есть 

призыв и к наставникам: неусыпно заботиться о спасении всех членов 

Церкви, ибо за них придется дать ответ перед Богом. Но спасение, в ко-

нечном счете, есть дело Божие, потому апостол Павел, как добрый пас-

тырь, воссылает молитву к Богу об усовершении вверенных ему душ 

(13, 20-21). 

 

Послесловие (13,22-25) 
 

В заключение апостол Павел просит принять его послание для 

назидания, сообщает об освобождении из уз Тимофея, передает привет-

ствия от италийских братии и благословение.  

                                                 
1 Евр.13,17-21 читается как Апостольское зачало в дни памяти святителей.  



 214 

Вопросы для повторения Послания к Евреям 
 

I 

1. Почему возникает вопрос о писателе Послания? 

2. Какие есть «за» и «против» того, что писателем Послания к Евреям 

    является апостол Павел? 

3. Что можно сказать о месте и времени написания послания 

    и его адресате? 

4. В чем состоял повод, цель и главная тема послания? 

 

II 

1. Как показывает апостол Павел превосходство Христа перед пророками? 

    (1, 1-3) 

    а) что следует из того, что Бог «многократно и многообразно» 

        говорил через пророков? (1,1) 

    б) как изображает апостол божественное достоинство Христа? (1,2-3) 

    в) какие имена прилагает апостол ко Христу? (1,4-13) 

    г) что можно сказать об ангелах? (1,7,14) 

2. В чем еще видим превосходство Христа как Богочеловека? (2,5-9) 

3. Зачем понадобилось «умаление» Сына Божия? (2,10-15) 

4. Изложить содержание Апостола на Благовещение (2,10-18) 

5. В чем заключается превосходство Христа перед Моисеем и почему о нем 

говорит апостол? (3,1-6) 

6. Почему апостол назвал Христа «Посланником и Первосвященником»?  

    (3,1) 

7. Что есть «дом Божий»? (3,6) 

8. В чем увещает апостол евреев? (3,7-15) 

9. О каких «покоях» объявлял Бог евреям? (3,11-4,11) 

10. Кто входит в «покой» Божий? (4,3-11) 

 

III 

1. Как называет апостол Павел первосвщенническое служение Христа? 

    (4,14-16) 

2. Что общего и отличного в служении Христа и Аарона? (5,1-10) 

3. В чем укоряет апостол евреев? (5,11-14) 

4. Как могут исправиться евреи? (6,1-3)  

5. Для кого невозможно покаяние? (6,4-6)  

6. Каким примером иллюстрирует это апостол? (6,7-8)  

7. Какого мнения был апостол Павел о евреях? (6,9-10)  

8. Чем возбуждает апостол Павел к вере? (6,11-20) 

 

IV 

1. Каким ветхозаветным прообразом воспользовался апостол Павел 

    для раскрытия первосвященства Христа и почему? (6,20-7,1) 

2. Что значат имя «Мелхиседек» и город «Салим»? (7,1) 



 215 

3. Что известно о Мелхиседеке? (7, 1-7) 

4. Что означает признание его Авраамом? (7, 2) 

5. Какое новозаветное событие прообразовала встреча Мелхиседека 

    и Авраама? (7,7-17) 

6. Когда произошла замена Ааронового священства новым? (7,9-10) 

7. Чем сопровождается замена священства? (7,11-12) 

8. В каком отношении находится священство Христа к закону Моисея? 

    (7,13-17) 

9. Как характеризует апостол Закон Моисеев? (7, 18-19), 

    а как священство Христа? (7,20-8,6) 

10. Какими ветхозаветными пророчествами показал апостол 

      божественное установление новозаветной жертвы? (8,8-13) 

 

V 

1. Как была устроена первая скиния? (9,1-10) 

2. Чему назидает евреев апостол напоминанием об устройстве скинии? 

3. В какой праздник читаются стихи? (9,1-7) 

4. В каких отношениях выясняет апостол совершенство 

    новозаветной жертвы? (9,11-14) 

5. Почему была необходима смерть Установителя Нового Завета? (9,15-28) 

6. В чем особенно видно несовершенство ветхозаветных жертв? (10,1-4) 

7. Какие ветхозаветные пророчества о Новом Завете приводит апостол 

    в 10-й главе? (10,5-17) 

 

VI 

1. Как должны приступать верные к новозаветному жертвеннику? 

    (10, 22-25) 

2. Какое предупреждение против отступления от веры дает апостол? 

    (10, 26-27) 

3. Как призывает апостол к терпению евреев? (10,32-39) 

4. Как побуждает апостол евреев к вере? (11-я глава) 

    а) как определяет апостол сущность веры? (11,1) 

    б) в чем состоит значение веры? (11,3,6) 

5. Какие примеры веры дает апостол Павел? (11,4-40): 

    а) до потопа (11,4-7) 

    б) пример веры Авраама и Сарры (11,8-19) 

    в) вера Исаака, Иакова, Иосифа (11,20-22) 

    г) пример веры Моисея (11,23-29) 

    д) пример веры после Моисея (11,30-37) 

    е) каков смысл страданий праведников? (11,35-40) 

 

VII 

1. К чему увещает апостол Павел в начале 12-й главы? (12,1) 

2. Кого в пример ставит апостол Павел? (12,3-4) 

3. Каков смысл скорбей? (45-11) 



 216 

4. Как увещает апостол Павел евреев к святости жизни? (12,12-17) 

5. С чем сравнивает апостол грех блуда? (12,16-17) 

6. Как предостерегает апостол от преступления? (12,18-29) 

7. Каким примером к братолюбию и страннолюбию возбуждает 

    апостол евреев? (13,1-3) 

8. Какие заповеди дает апостол в отношении: 

    а) чистоты брака? (13,4) 

    б) нестяжательства? (13,5-6) 

    в) поминовения наставников? (13,7) 

    г) верности преданию? (13,8-9) 

    д) необходимости отделиться от неуверовавших иудеев? (13,10-16) 

    е) повиновения наставникам (13,7) 

    ж) молитвы о себе (13,18-19) 

9. Какую молитву воссылает апостол о евреях? (13,20-22) 



 217 

 

 

ОТКРОВЕНИЕ СВЯТОГО ИОАННА БОГОСЛОВА 

 

1. Сведения о книге Откровение и ее писателе 
 

Откровение, или по-гречески Апокалипсис – пророческая книга, 

заключающая собой Новозаветный канон книг Священного Писания. 

Это богодухновенная, возвышенная песнь о торжестве Агнца – Христа 

над древним змием – диаволом. В ней открывается судьба Церкви в 

продолжение всех времен до обновления мира и наступления Царства 

славы. В ней находим разрешение многих тайн Священного Писания: 

здесь оканчивается то великое действие промысла Божия об искупле-

нии рода человеческого, которое началось еще в раю обетованием о 

Семене жены, которое сотрет главу змия. 

Автор книги называет себя Иоанном (1,4,9), самовидцем Иисуса 

Христа (1,2), находящимся на о. Патмосе (1,9), где он и получил откро-

вение.1 Эти краткие биографические данные, а также общность выра-

жений Откровения и книг святого апостола Иоанна Богослова подтвер-

ждают древнее общецерковное мнение о нем как писателе этой книги. 

Подтверждают это также и многие Отцы Церкви: Иустин Философ, 

Ириней Лионский, Поликарп Смирнский и другие. 

 

2. Время и место написания Откровения 
 

По свидетельству самой книги Откровения, оно написано апосто-

лом Иоанном на о. Патмосе во время его заточения. Время же написа-

ния указывается различное. Западные Отцы и учители Церкви (святой 

Ипполит, святой Ириней Лионский, Евсевий Кесарииский бл. Иероним) 

считают, что Патмосское заточение было при императоре Домициане 

(81-96 годы), и время написания относят к 96 году. Но, судя по тому, что 

в Откровении только предсказывается разрушение Иерусалима и храма 

(11,2), случившееся в 70 году, а также по другим данным, большинство 

наших богословов считают, что эта книга написана в 68 году при импе-

раторе Нероне или Гальбе.  

 

3. Цель написания Откровения 
 

С самого начала существования Церкви Христовой с ней повели 

ожесточенную борьбу иудейство и язычество. Изображение воинству-

                                                 
1 Откровение возвещено Иоанну в «день Господень» ( ), т.е. в воскрес-

ный день, а не в смысле эсхатологическом. Это день, следующий за еврейской суббо-

той, ставшей уже в апостольское время праздничным днем у христиан. 



 218 

ющей на земле Церкви, ведущей борьбу под водительством Христа с 

силами зла и неверия и, наконец, побеждающей их, предсказание и 

изображение наступившего Царства славы для всех племен и народов, 

сохранивших верность Христу, составляет главный предмет Открове-

ния. Главная же цель книги – укрепить веру и стойкость христиан ввиду 

непрестанных гонений и преследований за веру. 

 

4. Замечания о толковании Откровения 
 

Откровение, как книга пророческая, безусловно, таинственно и 

трудно для понимания, однако Отцы Церкви относились к нему с глу-

боким благоговением.  

«Темноте сей книги, – говорит святитель Дионисий Александрий-

ский, – не препятствует удивляться ей. И если я не все в ней понимаю, 

то лишь по моей неспособности. Я не могу быть судьей истин, в ней за-

ключающихся, и измерять их скудостью ума моего... нахожу их только 

превосходящими мое понимание».  

Древнейшим толкованием Откровения, выразившим мнение древ-

них Отцов Церкви, является комментарий епископа Кесарийского Ан-

дрея (конец V века). Согласно его комментарию, свершение предсказы-

ваемых событий следует относить к последним временам бытия мира, 

т.е. к эпохе перед вторым пришествием Христовым. Новые, особенно 

западные толковники видят в Откровении изображение чисто историче-

ских событий прошлого, лишь своеобразно преломившихся через вдох-

новенное восприятие апостола. Более правильно в одних предсказаниях 

видеть отражение исторических событий с их пророческим смыслом, 

другие же прямо относить к концу мира. За XIX с половиной веков, ис-

текших с момента написания книги, немало предсказаний уже исполни-

лось. Окончательно же их можно будет объяснить лишь тогда, когда все 

они исполнятся, или же надо иметь откровение подобное автору Апока-

липсиса.  

Каждое слово Откровения полно таинственного смысла. «В Апо-

калипсисе Иоанна столько же тайн, сколько слов. Но и этого было бы 

слишком мало сказать о достоинстве книги. Всякая похвала будет ни-

же» (Блаженный Иероним). Некоторые объяснения даются в самой кни-

ге: семь светильников вокруг Сына Человеческого означают семь церк-

вей; семь звезд в деснице Его суть епископы семи церквей. Агнец есть 

Христос, а Ветхий деньми – Бог Отец. Запечатанная книга означает 

глубину тайны, сокрытую от людей, а открытая Агнцем книга есть само 

откровение, данное Иоанну. Многочисленные бедствия, поражающие 

грешную землю, суть проявления праведного гнева Божия. Возвещение 

ангелами очередных событий означает, что все происходит не случайно, 

но по повелению Божию.  



 219 

Таинственный ход церковной истории раскрывается Тайнозрите-

лем в седмеричной последовательности видений: 

1) снятия семи печатей (6,1-8,1); 

2) семь трубящих ангелов (8,2-11,19); 

3) семь знамений (12-15 главы); 

4) семь чаш гнева (16 глава). 

Эти четыре седмерицы видений можно понимать как четыре этапа 

эсхатологического свершения. Но, возможно, для лучшего уяснения, 

апостол четырекратно возвращается к одним и тем же событиям, воз-

вещая будущее в различных образах. Следует иметь также в виду, что в 

Откровении различные периоды времени – настоящее, прошедшее и бу-

дущее – даны в едином моменте созерцания. Будущее рассматривается, 

как уже свершившееся в спасительном подвиге Христа (16,17), но оно 

постепенно реализуется в истории. 

 

Краткое содержание Откровения 
 

1. Обращение к семи малоазийским Церквам (1-3 главы) 

 

Явившийся апостолу Иоанну в образе Сына Человеческого Гос-

подь (1,13) показывает в пророческих видениях решающие события 

борьбы Церкви с духом антихриста. Эти события Церковь Христова 

должна знать, и Господь повелевает Иоанну написать послания к семи 

церквам, «чему надлежит быть вскоре» (1,1). Эти Церкви следующие: 

Ефесская (2,1-7), Смирнская (2,8-11), Пергамская (2,12-17), Фиатирская 

(2,18-29), Сардийская (3,1-6), Филадельфийская (3,7-13) и Лаодикий-

ская (3,14-2). Самым точным образом Господь изображает свойства и 

дела каждой Церкви и, в соответствии с их ревностью и верностью Бо-

гу, предсказывает их судьбы.  

 

2. Изображение грядущих бедствий мира (главы 4-18) 
 

2.1. Видение Господа Вседержителя в виде Агнца (главы 4-5) 

 

После написания посланий семи Церквам, т.е. всей вселенской 

Церкви, Иоанн восхищается к видению Церкви Небесной, торжеству-

ющей, с тем, чтобы лицезреть неизменность судеб Божиих и конечного 

торжества Его правды. Иоанн увидел престол Божий и сидящего на нем 

Бога Вседержителя во славе (4,2). 24 старца, сидящие вокруг престола 

(4,4) суть избранные из всех племен и народов представители народа 

Божия, представленные по числу колен Израилевых и святых апосто-

лов. Окрест престола славословили четыре животных, виденные еще 

Иезекиилем (1,15-18) – духовные прообразы твари, славословящей Бо-



 220 

га.1 В деснице Всевышнего была книга, запечатанная Семью печатями, 

с начертанными в ней сокровенными судьбами мира и Церкви (5,1-4). 

Снять печати и раскрыть тайны книги мог только Агнец Божий, т.е. 

Сын Божий, закланный от сложения мира (5,5; Ис.53,7). Семь рогов 

Агнца есть знамение силы Его, а семь очей суть семь даров Святого 

Духа (5,6). 

 

2.2. Вскрытие Агнцем семи печатей (6,1-8,1) 

    (Первая седмерица видений) 

 

По снятии Агнцем поочередно первых Четырех печатей Тайнооб-

разитель видел, как исходили из земли один за другим четыре всадника 

на конях: белом, рыжем, вороном и бледном, означающие четыре 

народные бедствия: войну, междоусобие, голод и смерть (6,1-8). По 

снятии Пятой печати Иоанн увидел под жертвенником души убиенных 

за слово Божие, вопиющих к Богу о суде над гонителями Церкви. Но 

они были успокоены тем, что этот суд произойдет через малое время, 

когда наполнится число святых (6,9-11).2 По вскрытии Шестой печати 

произошли страшные космические катаклизмы на земле, солнце, луне и 

звездах (6,12-14), наведшие ужас на всех живущих на земле. 

Наступление более страшных казней было оставлено до времени 

таинственным Ангелом, явившимся с Востока с печатью Бога живого, 

пока Он не запечатлит 144 тысяч рабов Божиих, по 12 тысяч от каждого 

колена (7,1-8). Кроме этих запечатленных печатью Божией, необозри-

мое множество святых из всех племен и народов славословили перед 

престолом Божиим. Так изображена Небесная, торжествующая Церковь 

святых, состоящая из иудеев и язычников, которые устояли в испытани-

ях и убелили ризы свои кровью Агнца, с Которым соединились отныне 

и навеки (7,9-17). Снятие Седьмой печати сопровождается безмолвием 

на небе и появлением семи ангелов, готовящихся трубить перед наступ-

лением великих событий (8,1-2). 

 

2.3. Семь труб ангельских (8,2-11,19) (вторая седмица видений) 

 

Святой Иоанн увидел, как поочередно, по гласу труб первых че-

тырех ангелов, подпадали истреблению третья часть деревьев, моря с 

кораблями и обитателями вод и светил небесных (8,7-13). После звука 

пятой трубы некий дух, упавший звездою на землю, вновь вышел из 

кладезя бездны, возводя оттуда тучи саранчи для пятимесячного муче-

ния людей, не имеющих на челе печати Божией (9,1-12). По мысли 

                                                 
1 Иногда они толкуются как 4 херувима, символизирующие 4-х евангелистов (у 

М.Барсова).  
2 Отсюда практика престолов-гробниц, мощей в престолах, антиминсов с частицами 

мощей.  



 221 

А.Иванова, саранча – это вооруженное до зубов войско, несущее губи-

тельство всему человечеству.1 По Барсову, саранча – это человеческие 

страсти, овладевающие людьми в последнее время. Звук трубы шестого 

ангела освободил четырех ангелов – демонов, пос-ланных умертвить 

третью часть людей, что они и исполнили (9,13-21).  

Затем Иоанну возвещается о будущем явлении двух великих сви-

детелей Божиих, которые будут пророчествовать 1260 дней, т.е. 42 ме-

сяца (11,3). По мысли Отцов Церкви, это Енох и Илия, которые явятся 

перед кончиной мира для проповеди покаяния и противодействия анти-

христу (святой Ипполит, святой Андрей Кесарийский). Пророк Малахия 

прямо указывает на Илию как на предтечу второго пришествия Господ-

ня (Книга пророка Малахии 4,5); и Господь подтвердил это пророче-

ство: «Илия придет и устроит все» (Мф.17,10-13). Под вторым свидете-

лем все согласно подразумевают Еноха, как не вкусившего еще смерти. 

Эти два свидетеля будут действовать в духе великих пророков, но зверь 

(антихрист) сразится с ними и убьет их. Трупы их будут лежать на ули-

цах города, «где и Господь наш распят» (11,8), т.е. Иерусалима. Через 

три дня Господь воскресит их и возьмет к Себе. Звук седьмой трубы 

возвещает начало на земле вечного царства Христова и последнего, от-

чаянного наступления сил зла на Церковь Божию (11,15-19). 

 

2.4. Семь знамений (12,1-15,4) (Третья седмерица видений) 

 

а) Первое знамение: жена, облечённая в солнце и дракон (12-я глава) 

В образе жены является сама Церковь, облеченная в солнце, т.е. в 

Христа. Луна под ногами ее означает земную, преходящую славу Ветхо-

го Завета, а 12 звезд на главе ее означают 12 апостолов, т.е. соборное 

единство Церкви (12,1). Жена – это также и Богородица, как Мать Хри-

ста, ближайшее Тело Его, поэтому Она и есть в собственном смысле 

Церковь (12,2). Церковь всегда духовно рождает чад своих и в них рож-

дает через таинства Христа (12,3). 

Против жены (Церкви) выступил дракон (диавол) с семью голова-

ми и десятью рогами с намерением поглотить имеющее родиться дитя. 

Но оно было восхищено к Богу, а жена бежала в пустыню, где остава-

лась три с половиной года (12,3-6).2 Затем Иоанну открыта была извеч-

ная борьба между падшими духами и светлым ангелами в образе борь-

бы Архангела Михаила, покровителя народа Божия, с диаволом. С по-

бедой Христа над силами зла диавол был низвержен с неба на землю, и 

в его власти остались лишь те, которые добровольно поработили ему 

свою волю (12,7-12). 
                                                 
1 А. Иванов, Цит. соч., стр. 528.  
2 Подобно Израилю, Церковь подвергается испытанию в пустыне, где верующие пита-

ются сокровенной пищей – манной небесной, доступной только вере. Пустыня – это 

область бесстрастия, т.е. победы над грехом. В эту область Церковь ведет всех для 

обладания истиной. 



 222 

б) Второе знамение: образ зверя, выходящего из моря (13,1-10) 

Иоанн увидел второе знамение – зверя, выходящего из моря, с 

членами барса, медведя и льва, с десятью рогами и семью головами 

(13,1-3). Как в пророчестве Даниила (7 глава) четвертый зверь с подоб-

ными чертами, так и здесь – это образ антихриста, в личности которого 

как бы соберутся качества этих свирепых животных. Он будет послуш-

ным орудием сатаны в его непримиримой борьбе с Церковью. Он будет 

богохульствовать 42 месяца (символическое время, тайна которого не 

раскрыта), делать много зла святым, но ради избранных сократятся дни 

(13,5), – духа их он не сломит, терпение и вера их устоят (13,10). 

 

в) Третье знамение: зверь, выходящий из земли (13,11-18) 

Другой зверь, увиденный Иоанном, вышел из земли. Он действо-

вал в силе первого зверя, творил знамения и чудеса, и речи его тоже 

полны были хулы на Бога. Это пророк антихриста; он изготовит его жи-

вую статую, поражая смертью всякого за отказ поклониться ему. Всем 

поклонившимся зверю на правую руку или чело положена будет печать, 

без которой не разрешено будет ни покупать, ни продавать; печать будет 

означать выраженное в числе, т.е. геометрическим способом, имя анти-

христа. Число это – 666. Тайна этого имени, несмотря на многочислен-

ные попытки его расшифровать, осталась сокрытой для Церкви. 

 

г) Четвертое знамение: Агнец на горе Сиона (14, 1-5) 

Тайнозритель увидел Агнца, стоящего на горе Сионе, окружен-

ного сонмом избранных Богом душ святых по 12 тысяч от каждого из 

12 колен народа Божия. На челах их вместо печати антихриста написа-

но имя Божие. Это «девственники умом и телом», которые до конца 

предали свою жизнь Агнцу Христу. Они и достигли спасения.  

 

д) Пятое знамение: Три ангела, возвещающие миру 

     приближение великих событий (14,6-13) 

Первый ангел, имеющий вечное Евангелие Христово, возвещает о 

приближении часа судного (14,6-7); второй ангел возвещает о падении 

Вавилона, города антихриста (14,8); третий ангел возвещает о вечных 

мучениях поклонившихся антихристу и образу его и принявших на себя 

печать (14,9-11). Иной голос возвещает о блаженстве умирающих в 

Господе. Сам Дух Святой уверяет, что они упокоятся от трудов своих, – 

добрые дела свидетельствуют за них перед Богом (14,13). 

 

е) Шестое знамение: Сын Человеческий с серпом (14,14-20) 

Наступление часа судного и кончины мира изображается в явле-

нии Сына Человеческого с острым серпом в руке и трех ангелов – жне-

цов. Они бросили свои серпы, чтобы жать землю, и потекла кровь люд-

ская на 1600 стадий, т.е. по всей земле, достигшая до узд конских. 



 223 

 

ж) Седьмое знамение: семи ангелов с чашами гнева (15 глава) 

В этой главе изображаются вначале избранные Божии, устоявшие 

от козней антихриста. Они воспевают торжественную песнь Моисея и 

песнь Агнца (15,2-4). Вторая часть видения – явление семи ангелов с 

золотыми чашами, «наполненными гнева Божия» (15,7). Это одновре-

менно и переход к последней седмерице видений. 

 

2.5. Семь чаш гнева Божия (четвертая седмерица видений) (16 глава) 

 

Тайнозритель услышал громкий голос Всевышнего, повелевший 

ангелам излить на землю семь чаш гнева на людей, имеющих начерта-

ние зверя и поклонившихся ему, которые составили царство антихри-

ста. Излияние ангелами этих чаш гнева на землю, на море, в реки и на 

солнце сопровождалось страшными казнями, отчасти напоминающими 

египетские (Исход, 7-10 главы), но еще более суровыми: 

1) гнойными ранами на людях; 

2) умерщвлением всего живого в морях; 

3) превращением речных источников в кровь; 

4) необыкновенным зноем от солнца, пожиравшим людей; 

5) одна из чаш гнева вылита на город антихриста (16, 10), что со-

провождается ожесточением сил зла ввиду близкой их гибели; 

6) чаша шестого Ангела иссушила реку Евфрат, что облегчило 

путь царям восточным соединиться с другими силами антихриста. Си-

лы антихриста были собраны в месте Армагеддон, т.е. «месте истребле-

ния», где их должно настигнуть полное поражение (16,16); 

7) чаша седьмого Ангела вылита на воздух, что сопровождается 

величайшим землетрясением и градом на город антихриста. Выпал 

град, величиной с талант, т.е. весом около 26 килограмм. В небесной 

Церкви уже громко звучит «совершилось» (16,17), предрешая падение и 

суд над Вавилоном. 

 

2.6. Суд над Вавилоном (17-18 главы) 

 

Иоанну был показан суд над Вавилоном, столицей мировой импе-

рии антихриста, средоточием всех мерзостей земных, утопающей в рос-

коши и разврате, упивающейся кровью мучеников за Христа, соблазня-

ющей к богоотступничеству всех царей и все народы земли. Прообра-

зом Вавилона послужил языческий «семихолмный» Рим, центр анти-

христианской борьбы в античную эпоху.  

Великая блудница (Вавилон) изображается в виде жены, сидящей 

на звере – сатане, имеющем 7 голов и 10 рогов (17,7). Семь голов суть 

семь холмов языческого Рима, а также семь царств (17,9-10) которые, 

согласно пророчеству Даниила, означают Египетское, Ассирийское, 

Халдейское, Персидское, Греческое, Римское и, наконец, царство анти-



 224 

христа. Десять рогов блудницы также означают десять царств, образо-

вавшихся после падения Римского Царства, которые и подготовят вре-

менное торжество антихриста. Но Агнец победит его, и те, которые с 

Агнцем – званные и избранные верные – будут царствовать с Ним 

(17,14).  

В 8-й главе Ангел возвещает о наступлении последнего часа для 

Вавилона. Многочисленные купцы, торговавшие с ним, сетуют о гибели 

такого богатства. В поэтическом повествовании об этом чувствуются 

отголоски обличений пророка Иеремии, Исаии, Иезекииля, обращенных 

к историческому Вавилону. Иной голос повелевает народу Божьему 

выйти из города разврата вместе с ним (18,4). 

 

3. Наступление Царства Христова (19–22 главы) 
 

3.1. Победа Агнца над антихристом и его лжепророком (19 глава) 

 

Тайновидец увидел торжество Агнца – Христа и Его Церкви. 

Многочисленный народ и 24 старца воспевали хвалу воцарившемуся 

Богу Вседержителю (19, 1-6). Изображается торжество в виде брака 

Агнца с Его женою – Церковью, и все святые приглашаются на этот 

брак (19, 7-9). В светлых, ликующих красках изображается шествие 

Христа для совершения суда (19, 11-16). Наступает последняя схватка 

двух зверей – антихриста и его лжепророка со Христом и Его Церко-

вью, окончившаяся полным поражением всех сил зла в «городе погуб-

ления» Армагеддоне (19, 19-21; см. 16, 16).  

 

3.2. Тысячелетнее Царство Христово (20,1-8) 

 

В ином видении изображается последняя участь самого виновни-

ка всякого зла и греха – диавола. Сшедший с неба Ангел сковал его на 

1000 лет, низверг его в бездну, дабы он не прельщал больше народы, 

доколе не окончится 1000 лет (20,3). Замученные же за имя Христово 

воскресли и царствовали со Христом тясячу лет. «Это первое воскресе-

ние» (20,5). Неправильно толкуя это место, хилиасты основывают свое 

учение о реальном воскресении одних только праведников с прише-

ствием Христа на землю и соцарствии с Ним 1000 лет. Но «воскресение 

первое» надо понимать в духовном смысле, – оно происходит в креще-

нии, в духовном рождении, почему и сказано: «над ними смерть вторая 

не имеет власти» (20,6). Срок в 1000 лет надо понимать как долгое, 

длительное, неопределенное время, время между первым и вторым 

пришествием Христа. Это время действия благодати Божией в мире, 

помогающей побеждать диавола. 

Перед концом мира, когда, по апостолу Павлу, «будет взят от сре-

ды удерживающий теперь» (2 Фес. 2,7), диавол будет отпущен на сво-



 225 

боду, т.е. получит власть вновь безнаказанно возмущать против Бога 

народы земли (20,7-8). Он выведет на брань со святыми антихриста и 

его лжепророка, а также целые полчища своих пособников, «Гога и Ма-

гога», как зовет их апостол, заимствуя это название у пророка Иезекии-

ля (39 глава); под ними подразумевались враждебные иудеям народы. 

 

3.3. Воскресение мертвых и всеобщий суд (20,9-15) 

 

Бог окончательно и навсегда поражает диавола и его лжепророка – 

антихриста: сшедший от Бога огонь вверг их навеки в озеро огненное, 

где будут они мучиться «во веки веков» (20,9-10). Затем последовало 

всеобщее (второе) воскресение на суд (20,12-13). Раскрытая книга, по 

которой производится суд, есть Книга жизни, т.е. ведение Божие жизни 

каждого человека. Каждый судим по делом своим (20,13). Сама же 

смерть и ад низвержены в озеро огненное – в мире воцаряется вечное 

царство Христово (14,20). 

 

3.4. Новое небо и новая земля (21,1-8) 

 

Всеобщий суд как божественное очищение твари навсегда изгоня-

ет зло, страдания и смерть, – тем самым Бог творит все новое (21,5). 

Мир вновь приходит к той чистоте, какую он имел до грехопадения 

(21,4). Иоанн вновь слышит слово Агнца Христа: «совершилось» (21,6), 

которое он слышал, стоя при кресте (Ин.19,30). Сказавший это назвал 

Себя Альфой и Омегой, началом и концом (21,6), чем подтвердил, что 

Он есть именно то Слово, Которое было у Бога, без Которого «ничего 

не начало быть, что начало быть» (Ин.1,1-3), т.е. Христос, Сын Божий. 

 

3.5. Новый Иерусалим и блаженство праведников (21,9-22,21) 

 

Один из ангелов вознес Иоанна на великую и высокую гору и по-

казал ему великий город, святой Иерусалим, сходящий с неба, от Бога. 

Это Церковь Божия, вступившая в новое состояние по обновлении неба 

и земли. Теперь это – единая, торжествующая Церковь первенцев, со-

борное единство праведников с Богом, живая скиния Бога с Его наро-

дом (21,3), украшенная, как невеста, невинностью, правдой и добрыми 

делами святых. Иерусалим земной был только слабым прообразом 

Иерусалима Небесного. 

В этом святом Граде уже не будет особого храма (21,22), так как 

вся вселенная станет единым Храмом, а жизнь вечная будет непрестан-

ным богослужением. Религия будущей земли будет вполне духовна и 

безобрядна. Наше служение есть сень и прообраз, – тогда же все явится 

совершенным и узрим Бога «лицем к лицу». Ему, живому Богу, в лич-

ности Сына Его Христа будет воздаваться поклонение (21,24). В Горнем 

Иерусалиме не будет никакого светила для освещения, ибо свет славы 



 226 

Сына Божия будет освещать все (21,23; 22,5). Все будут объяты этим 

невечерним, нетварным благодатным светом. В этом граде все спасен-

ные от всех народов будут блаженствовать в не нарушаемом мире и 

славе (21,23-27). 

Вечность этого царства изображена в виде «реки воды жизни, 

светлой, как кристалл, исходящей от престола Бога и Агнца» (22,1). Это 

также символ бесконечного излияния благодати на святых града небес-

ного, дающей сердцу неизреченное блаженство. Второй символ – «дре-

во жизни, двенадцать раз приносящее плоды» (22,2), наподобие того, 

которое росло в раю и долженствовало поддерживать жизнь обитателей 

рая. Здесь же древо жизни обладает несравненно превосходнейшими 

плодами, источающими бессмертие и блаженство.  

Среди самого Града будет престол Божий, и верные «узрят лице 

Его, и имя Его будет на челах их» (22,4). Лицезрение Бога и отражение 

Его славы и Его совершенства на верных будет составлять наивысшую 

славу и блаженство удостоившихся быть жителями небесного града 

Иерусалима, т.е. бесконечного и славного Царствия Божия.  

Так в Откровении раскрыта живая надежда наша, как в Евангелии 

– любовь; в Посланиях – вера. Заключается оно воззванием к Богу, пол-

ным тоскующей любви ко грядущему Жениху: «Ей, гряди, Господи 

Иисусе» (22,20). 



 227 

Вопросы для повторения Апокалипсиса 
 

I 

1. Что известно об авторе книги, месте, времени и цели ее написания? 

    (1,1-19) 

2. Что можно сказать о толковании книги Апокалипсис 

    и каких толковников вы знаете? 

3. Какова последовательность седмериц видений? 

4. Каким церквям повелевается написать послания? (1,11) 

5. Что общего и что отличного во всех посланиях семи церквам? 

    (2, 1-3, 22) 

 

II 

1. В каком виде видел Иоанн Господа на престоле? (4 глава) 

2. Что означает видение о запечатанной книге? (5 глава) 

3. Что увидел Иоанн при снятии поочередно семи печатей? (6,1-8,21) 

4. Какими событиями характеризуется вторая седмерица видений? 

    (8,7-11,19) 

5. Какое откровение дается относительно двух свидетелей Божиих? 

    (11,3-13) 

 

III 

1. Какая последовательность видений третьей седмерицы? (12,1-15,4) 

    а) Как изображается Церковь в образе жены? (12 глава) 

    б) Как изображается антихрист и его пособник?(13 глава) 

    в) Какие последующие видения третьей седмерицы? (14,1-15,8) 

2. Какими событиями сопровождается излияние семи чаш гнева Божия?  

    (16 глава) 

 

IV 

1. Как изображается суд над Вавилоном? (17-18 глава) 

    а) в каком виде предстал город антихриста? (17 глава) 

    б) как изображается предсказание о падении Вавилона и сетование  

        по этому поводу и само падение? (18 глава) 

2. Как изображается победа Христа над антихристом? (19 глава) 

3. Что означает тысячелетнее царство верных чад Божиих? (20,3) 

4. Как изображается последняя победа над диаволом? (20,7-15) 

5. В каком образе предстает торжествующая Церковь? (21 глава) 

6. Как изображается вечное блаженство праведников, 

    достигших спасения? (22 глава) 



 228 

Экзаменационная программа 

по Священнному Писанию Нового Завета  

для учащихся 4 класса сектора заочного обучения  

Московской духовной семинарии 
 

1 билет – Жизненный путь святого апостола Павла: от рождения 

до начала его миссионерских путешествий.  

2 билет – Благовестническая деятельность апостола Павла; три 

великих путешествия апостола; время их совершения и объем миссио-

нерской деятельности.  

3 билет – Послания святого апостола Павла; их перечень и время 

написания. Первое послание к фессалоникийцам. Город Солунь. Осно-

вание Фессалоникийской церкви. Повод, цель, время, подлинность, ме-

сто написания.  

4 билет – Содержание Первого послания к фессалоникийцам; вера 

и стойкость фессалоникийцев; желание Апостола посетить Солунь 

(главы 1–3); проповедь апостола Павла и ее плоды; похвала вере фесса-

лоникийцев.  

5 билет – Учение о втором пришествии Христовом; о воскресении 

мертвых; призыв к святости и братолюбию; различные увещания (главы 

3-5).  

6 билет – Второе послание к фессалоникийцам. Общие сведения о 

нем. Содержание послания.  

7 билет – Послание к Галатам; Галатийская церковь. Повод к 

написанию, характер, подлинность, время, место и цель написания по-

слания.  

8 билет – Содержание Послания к галатам. Апостол Павел принял 

Евангелие от Самого Христа. Сравнение Павла с прочими апостолами 

(главы 1-2). 

9 билет – Учение об оправдании верою; значение обрядового Мо-

исеева закона; свобода во Христе (главы 3-5). 

10 билет – Третье миссионерское путешествие святого апостола 

Павла. Письменные труды этого периода. 

11 билет – Первое послание к коринфянам. Коринф и основание в 

нем церкви. Место, время, подлинность и цель написания Первого по-

слания. Толкование первой главы.  

12 билет – Главы 2–4: понятие о христианской мудрости как ис-

тинной мудрости и обличение в разделении на секты.  

13 билет – Главы 5–7: обличение коринфян в нарушении христи-

анской чистоты; отлучение кровосмесника; суд у язычников; о браке и 

безбрачии. 

14 билет – Главы 8–10: понятие о христианской свободе в отно-

шении идоложертвенных яств; сам апостол как образец сравнительного 

употребления христианской свободы; удаление от идолослужения.  



 229 

15 билет – Главы 11–13: об установлении Евхаристии и о достой-

ном участии в ней; о духовных дарах; Церковь – тело Христово; гимн 

любви.  

16 билет – Главы 14–16: дар пророчества и дар языков; воскресе-

ние Христа – залог воскресения мертвых.  

17 билет – Второе послание к коринфянам. Место, время и цель 

написания; его характер и подлинность; главный предмет и содержание 

Послания. Главы 1–7: любовь апостола к коринфянам; величие служе-

ния Нового Завета; сила веры в испытаниях; во Христе новая тварь.  

18 билет – Главы 8–13: Македонская церковь – пример радушной 

щедрости; «доброхотно дающего любит Бог»; подвиги апостола и его 

преимущества пред противниками; об откровении апостолу с восхище-

нием до третьего неба; о болезненности апостола Павла.  

19 билет – Послание к римлянам. Начало и первоначальное 

устройство Римской церкви; повод, цель, место и время написания по-

слания, подлинность послания. Общее содержание.  

20 билет – Главы 1–4: греховность иудеев и язычников и необхо-

димость в оправдании; преимущества иудеев – носителей откровения и 

закона; невозможность оправдания делами закона. Учение об оправда-

нии верою в Иисуса Христа. Пример Авраама.  

21 билет – Главы 5–8: плоды оправдания верою; грех и благодать; 

служение праведности; дары оправданной веры.  

22 билет – Главы 12 – 14; увещание к посвящению и служению 

Богу. Повиновение гражданским властям; служение ближним; Христос 

– пример для взаимоотношений; апостол о своем служении.  

23 билет – Арест святого апостола Павла в Иерусалиме в 58 году. 

Путешествие святого апостола Павла в Рим. Первые римские узы. 

Письменные труды этого периода (Деяния, 21-28 главы).  

24 билет – Послание к филиппийцам. Время, место и повод напи-

сания послания, его подлинность. Содержание. Указать догматическую 

часть послания.  

25 билет – Послание к колоссянам. Основание церкви в Колоссах. 

Повод, цель, время, подлинность, место написания послания. Вероучи-

тельные наставления. 

26 билет – Послание к ефесянам. Церковь в Ефесе. Повод, место, 

время, назначение и подлинность послания. Указать догматическую 

часть послания. 

27 билет – Послание к Филимону. Время, место и повод написа-

ния послания. Содержание послания. 

28 билет – Послание к евреям. Назначение, время: место и повод 

написания; подлинность послания. Содержание послания; главы 1-3; 

Христос превыше ангелов; Иисус Христос превыше Моисея; временное 

унижение Сына Божия ради спасения людей. 



 230 

29 билет – Главы 5-8: Христос – Первосвященник по чину Мел-

хиседека. Первосвященническое служение Иисуса Христа и его превос-

ходство над Левитским. Нравоучительная часть послания.  

30 билет – Четвертое миссионерское путешествие святого апосто-

ла Павла и его кончина. Письменные труды этого периода.  

31 билет – Пастырские послания святого апостола Павла. Первое 

послание к Тимофею. Вводные сведения о послании. Содержание по-

слания.  

32 билет – Послание к Титу. Время, место и повод написания. Со-

держание послания.  

33 билет – Второе послание к Тимофею. Вводные сведения о по-

слании. Содержание послания. 

34 билет – Автор, место, время, назначение Апокалипсиса.  

35 билет – Краткое содержание Откровения святого Иоанна Бого-

слова.  

 

Преподаватель 

Протоиерей С. Жила 



 231 

БИБЛИОГРАФИЯ 

 

1. Агафангел, архим. Объяснение Послания апостола Павла к Гала-

там. – СПб, 1854. – 262 с. 

2. Андрей, архиеп. Кесарийский. Толкование на Апокалипсис, вновь 

переведенное с греч. М., 1883. – 239 с. 

3. Барсов М.В. Сборник статей по истолковательному и назидатель-

ному чтению Апокалипсиса. – М.: Ступин, 1902.–319 с. 

4. Барсов М.В. Сборник статей по истолковательному и назидательно-

му чтению Четвероевангелия с библиографическим указателем. В 2-

х тт. – М.: Лепта, 2002. Т. 1. – 944 с. Т. 2 – 832 с. 

5. Богдашевский Д. Послание святого апостола Павла к Ефесянам. 

Исагогико-экзегетическое исследование. – Киев, 1904. – 793 с. 

6. Богдашевский Д. Действительность воскресения мертвых по уче-

нию апостола Павла // Труды Киевской Духовной Академии, 1902. 

Т. 1. С. 61-98. 

7. Богдашевский Д. О Втором послании апостола Павла к Коринфя-

нам // Там же. Т. 7. С. 349-375. 

8. Богдашевский Д. Неповрежденность Послания апостола Павла к 

Римлянам // Там же. Т. 6. С. 178-189. 

9. Богдашевский Д. Первое послание апостола Павла к Коринфянам 

// Там же. Т. 3. С. 303-335. 

10. Богдашевский Д. К изъяснению Первого послания апостола 

Павла к Коринфянам // Там же. Т. 4. С. 459-482; Т. 5. С. 1-15. 

11. «Бодрствуйте!» «Се гряду скоро!». – СПб., 1906. – 284 с. 

12. Борков И., свящ. Общий план пророчеств Апокалипсиса. С. 458-

493. 

13. Братолюбов Н. Толкование Послания святого апостола Павла к 

Евреям (по Зигабену). – Самара, 1896. – 263 с. 

14. Бухарев А. (архимандрит Феодор). Исследования Апокалипсиса. 

Сергиев Посад, 1916. – 649 с. 

15. Вафтер Б. Введение в послания апостола Павла. Первое и Вто-

рое послание к Фессалоникийцам. Пер. с англ. Колледжвил. – 

Машинопись, 1960. – 106 с. 

16. Виноградов П. Святой апостол Павел как обличитель иудейства 

// Христианское Чтение, 1874. Ч. 2. С. 591. 

17. Воронцов Е.А. Сын Божий по естеству и Сын Божий по благода-

ти (Послание к Евреям, ч. 2. С.12-13) // Христианское Чтение, 

1908. Ч. 3. С. 365. 

18. Воронцов Е.А. Господь Иисус Христос и Моисей (Послание к 

Евреям. Ч. 3. С. 1-10) // Христианское Чтение, 1908. Ч. VIII-IX. C. 

1082. 

19. Воронцов Е.А. Язык и стиль в Послании к Евреям // Христиан-

ское Чтение, 1907. Ч. 1. С. 3. 



 232 

20. Воронцов Е.А. Господь Иисус Христос и Мелхиседек, Царь Са-

лима // Христианское Чтение, 1906. Ч. 1. С. 3. 

21. Введенский А.И., проф. Смысл язычества (философский ком-

ментарий на первую главу стихи 18-32 Послания апостола Павла 

Римлянам). – М., 1900. С. 24. 

22. Галахов И., свящ. Послание святого апостола Павла к Галатам. – 

Казань, 1897. С. 370. 

23. Глубоковский Н.Н., проф. Благовестие святого апостола Павла 

по его происхождению и существу. Библейско-богословское исс-

ледование. Кн. 1. – СПб.,1905. – 890 с. Кн. 2. – СПб.,1910.–1307 с. 

Кн. 3. – СПб., 1912. – 80 с. 

24. Глубоковский Н.Н. Благовестие христианской свободы в Посла-

нии святого апостола Павла к Галатам. – СПб, 1902. – 157 с. 

25. Глубоковский Н.Н. О Втором послании святого апостола Павла к 

Фессалоникийцам. – М., 1915. – 117 с. 

26. Глубоковский Н.Н. Искупление и Искупитель по Посланию к 

Евреям // Христианское Чтение. Ч. 2, 1917, VII-XII, С. 247. 

27. Глубоковский Н.Н. Учение апостола Павла о христианской жиз-

ни в «Духе» и его самобытная независимость // Христианское 

Чтение, 1904. Ч. С. 751. 

28. Глубоковский Н.Н. Вера по учению апостола Павла (по поводу 

сочинения прот. И. Беляева «Учение святого апостола Павла о ве-

ре») // Христианское Чтение, 1902. Ч. 1 (сех IV2). С. 686. 

29. Глубоковский Н.Н. Учение апостола Павла о загробной жизни и 

воскресении мертвых // Христианское Чтение, 1899. Ч.1 (ССVII2). 

С. 712, 860, 1074. Ч. 2 (ССVIII1). С. 3,167. 

30. Голубев М. Обозрение посланий апостола Павла к Коринфянам. 

– СПб., 1861. С. 337. 

31. Гумилевский И., свящ. Учение святого апостола Павла о душев-

ном и духовном человеке. – Сергиев Посад, 1913. – С. 209. 

32. Дитман В.А. Откровение святого Иоанна Богослова. Пер. с нем. 

Гл. 1-3, СПб., 1910. – 109 с. 

33. Жданов А. Откровение Господа о семи Азийских церквах (Опыт 

изъяснения первых трех глав Апокалипсиса). – М., 1891. – 306 с.  

34. Зигабен Евфимий. Толкование Послания апостола Павла к Евре-

ям. Пер. с греч. Любимова В. – Тула, 1897. – 125 с. 

35. Иванов А. Руководство к истолковательному чтению книг Ново-

го Завета. Обозрение посланий Апостольских и Апокалипсиса. 

Изд. 3-е, испр. – Киев, 1875. – 528 с. 

36. Икумений, еп. Трикский. Толкование на Первое и Второе посла-

ние апостола Павла к Тимофею. – 98 с. 

37. Иннокентий (Борисов), архиеп. Херсонский и Таврический. Со-

чинения, т. 1-2. Жизнь апостола Павла. – СПб., М., 458 с. 

38. Ириней, архим. (Клементьевский). Послание святого апостола 

Павла к Евреям с истолкованием. – 254 с. 



 233 

39. Блаженный Иероним, еп. Стридонский. Творения. Ч. 174. Толко-

вания на послания апостола Павла к Галатам и к Ефесянам. Киев, 

1903. – 390 с. 

40. Иоанн Златоуст, архиеп. Константинопольский. Т. 9. Кн. 2-я, Бе-

седы на Послание святого апостола Павла к Римлянам. – СПб., 

1903. – С. 483-1008. 

41. Иоанн Златоуст, том 10, кн. 1-2. Беседы на Первое и Второе по-

слание к Коринфянам и на Послание к Галатам. – СПб., 1904. – 

992 с. 

42. Иоанн Златоуст. Т. 11. Кн. 1-2. Беседы на послания апостола 

Павла к Ефесянам, к Филиппийцам, к Колоссянам, к Фессалони-

кийцам, к Тимофею, к Титу и Филимону. – СПб., 1905, 1008 с. 

43. Иоанн Златоуст. Т. 12. Кн. 1-я. Толкование Послания апостола 

Павла к Евреям. Беседы. 

44. Конради Л.Р. Тайна разоблачена или снятие семи печатей. Рига, 

стр. 296. Зигабен Евфимий. Толкование пастырских посланий 

апостола Павла. Пер. с греч. Любимова В. – Тула, 1894. – С. 107. 

45. Лебедев В. Послания святых апостолов и Апокалипсис. Кн. 1-2. 

Послание святого апостола Павла к Римлянам. Тамбов, 1901-1902. 

– С. 105,190. 

46. Лебедев В. Послания святых апостолов и Апокалипсис. Кн. 3-я. 

Первое и Второе послания святого апостола Павла к Коринфянам. 

Тамбов, 1906. – С. 249. 

47. Лопухин А.П. Толковая Библия, или комментарий на книги Свя-

щенного Писания Нового Завета. Т. 10. Послание святого апосто-

ла Павла к Римлянам. 

48. Лопухин А.П. Т. 12. Послания апостола Павла к Коринфянам, 

Галатам, Ефесянам, Филиппийцам, Колоссянам, Фессалоникий-

цам, Тимофею, Титу, Филимону, к Евреям и Откровение святого 

Иоанна Богослова. 

49. Макарий (Миролюбов), еп. Орловский, Объяснение Послания 

святого апостола Павла к Филиппийцам. – Орел, 1869. – 159 с. 

50. Михаил (Лузин), еп. Академические чтения по Священному Пи-

санию Нового Завета. Ч. 3. Римская Церковь и Послание к Римля-

нам. Тула, 1905. – 141 с. 

51. Мухин Н. Послание святого апостола Павла к Колоссянам. Опыт 

исагогико – экзегетического исследования. – Киев, 1897. – 277 с. 

52. Мышцын В. Учение святого апостола Павла о законе дел и за-

коне веры. – Сергиев Посад, 1894. – 265 с. 

53. Назарьевский И. Послание святого апостола Павла к Филиппий-

цам. Опыт исагогического и экзегетического исследования. – Сер-

гиев Посад, 1893. – С. 103, 165. 

54. Начало и конец нашего Земного мира. Опыт раскрытия проро-

честв Апокалипсиса. Изд. 2-е. Часть 2. – СПб., 1904. – 236 с. 



 234 

55. Нейль У. Толкование Послания к Галатам святого апостола Пав-

ла. Пер. с англ.  Машинопись. – 127 с. 

56. Никанор (Каменский), еп. Толковый Апостол. Ч. 2-3. Объясне-

ние посланий святого апостола Павла. – СПб., 1904-1905. – С. 

368, 548. 

57. Никанор (Каменский), еп. Экзегетико – критическое исследова-

ние Послания святого апостола Павла к Евреям. –Казань, 1903. – 

286 с. 

58. Никольский Н. Апокалипсис и обличаемое им лжепророчество, 

1879. – 64 с. 

59. Ньютон Исаак. Замечания на книгу пророка Даниила и Апока-

липсис святого Иоанна. В 2-х частях. Пер. с англ. – Пг., 1915. – 

246 с. 

60. Оксиюк М.Ф. Учение святого апостола Павла об оправдании 

(Изъяснение Послания к Римлянам 3, 21-26). – Киев, 1914. – 58 с. 

61. О последних временах по откровению святого Иоанна Богосло-

ва. – СПб., 1902. – 107 с. 

62. Оверлен, Пророк Даниил и Апокалипсис святого Иоанна. – Тула, 

1882. – 448 с. 

63. Орлов Н., свящ. Апокалипсис святого Иоанна Богослова. Опыт 

толкования. – М., 1904. – 396 с. 

64. О последних событиях, имеющих совершиться в конце мира. 

Изд. 4-е, Козельской Оптиной Пустыни, 1917. – 56 с. 

65. Полянский П. Первое послание святого апостола Павла к Тимо-

фею. Опыт историко-экзегетического исследования. –Сергиев По-

сад, 1897. – 550 с. 

66. Розанов Н. Обозрение посланий святых апостолов. Вып. 1. Со-

борные послания. Вып. 2. Послания святого апостола Павла, Вып. 

3. Апокалипсис. Об откровении святого Иоанна Богослова. – М., 

1886. – С. 89, 207, 169, 29. 

67. Серрфо Л., Камбье Ж., Павловский корпус. Пер. с французского. 

Машинопись. – 260 с. 

68. Смирнов С.К. Значение слова «плоть» (). В вероучительной 

системе святого апостола Павла. – С. 307–352. 

69. Страхов Вл., свящ. Второе послание святого апостола Павла к 

Фессалоникийцам. Исагогико  экзегетическое исследование. 

Сергиев Посад, 1911. – 394 с. 

70. Страхов Вл., свящ. Вера в близость «парусии» или Второго 

Пришествия Господа в первохристианстве у святого апостола 

Павла. – Сергиев Посад, 1914. – 54 с. 

71. Суд над миром и обновление его. Опыт раскрытия пророчеств 

Откровения или Апокалипсиса. – СПб., 1903. – 167 с. 

72. Титов Ф. Первое послание святого апостола Павла к Фесса-

лоникийцам. Опыт исагогико-экзегетического исследования. Ки-

ев, 1893. – 289 с. 



 235 

73. Толкование для пастырей Пастырских посланий апостола Павла 

к Тимофею и Титу. Пер. с французского. Изд. 2-е. – Киев, 1887. 

VI. – 267 с. 

74. Троицкий М., свящ. Послание святого апостола Павла к Тимо-

фею и Титу, Казань, 1884. – 291 с. 

75. Феофан Затворник. Толкование посланий апостола Павла. – М.: 

Правило веры, 2004. – 648 с. 

76. Феофилакт, блаженный, архиеп. Болгарский. Толкование на По-

слание к Римлянам. Казань, 1866. – 226 с. 

77. Феофилакт блаженный. Толкование на Первое и Второе посла-

ния к Коринфянам. – Казань, 1867. – 390 с. 

78. Феофилакт блаженный. Толкование на Новый Завет. Толкования 

на Деяние святых апостолов, Соборные послания, послания свя-

того апостола Павла. – СПб., Сойкин. – 1023 с. 

79. Феофилакт блаженный. Толкования на послания святого апосто-

ла Павла к Галатам, Ефесянам и Филиппийцам. – Казань, 1884. – 

242 с. 

80. Феофилакт блаженный. Толкование на послания святого апосто-

ла Павла к Солунянам, Галатам, Ефесянам и Филиппийцам. – Ка-

зань, 1888-1911. – С. 76, 191. 

81. Феофилакт блаженный. Толкование на Послание к Колоссянам. 

Казань, 1887. – 74 с. 

82. Феофилакт блаженный. Толкование на Послание святого апосто-

ла Павла к Евреям. – Казань, 1900. – 210 с. 

83. Фивейский М., свящ. Духовные дарования в первоначальной 

христианской Церкви. Опыт объяснения 12-14 глав Первого по-

слания святого апостола Павла к Коринфянам. – М.,1907.–170 с. 

84. Филарет (Гумилевский), архиеп. Черниговский. Опыт объясне-

ния на Послание апостола Павла к Галатам. – Чернигов, 1862. – 

174 с. 

85. Флоренский П., свящ. «Не восхищением непщева» (Филп. 2,6-8). 

К суждению о мистике. – Сергиев Посад, 1915. – 55 с. 

86. Херасков М. Послания апостольские и Апокалипсис, истолкова-

тельное обозрение. Изд. 3-е. – Владимир на Клязьме, 1907. – 516 

с. 

87. Хайдт Вильям Дж. Введение и комментарий к Апокалипсису. 

Пер. с англ. Миннесота. – Машинопись, 1962. – 178 с. 

88. Четыркин В.В. Апокалипсис святого апостола Иоанна Богосло-

ва. Исагогическое исследование. – Пермь, 1916. – 514 с. 

89. Юнг-Штиллинг И.Г. Победная повесть или торжество веры хри-

стианской (Апокалипсис). – СПб., 1815. – 452 с. 


