

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

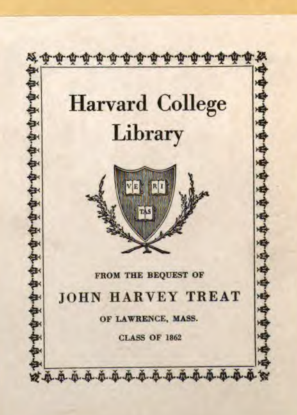
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





FROM A COLLECTION OF BOOKS
BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY
ARCHIBALD CARY COOLIDGE

gitized by Google



1890

# Centre

## CO DEPHAHIE.

- -EFCELA O XPHCTIAHCEOME CYUPY RECUE 16. В ТОЛСТАГО. Высоконрессия поння во паскона керсоноваго в одесскаго.
- H. BEPA RE FORA, EST HPOMCXOZATERIE II OC Scenie), Panna IV, Teopia Mirana, Panna V. Teopia Cu
- ш -поучение въдень перенесения монсетт BEJUKATO KHRIR AJERCAH PA HEBUKAT ювилей основания города николаева Неканора, архіспископа херсонскаго в
- IV.- тъ вопросу о законности войни съ Точки аркия, Свящ. П. Я. С-иа.
- Y .- CHOMERIA IEPYCA. HIMCRAFO MATPIAPXA CRIME UPABRIE TECTBOME, (1669-1707 r.). 13
- VI.-ILIEARLI COBPEMENHATO BOCKHTAHER, CHARLEST
- си пред высокопреосвященнай шаго юди и вы АНТА МОСКОВСКАГО ПРИ ОСВЯЩЕНИИ НОВАТ-THERE BY TELEBRICKOMP TAXOBIOMP AN COURSE

MOCHBA.

«Православное Обозрѣвіе» выходить ежемвсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болве. Подписная цъна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвъ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные экземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ пѣнамъ: 1861, 1862, 1863 годы — по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866, 1868, 1869, 1871, 1872, 1873 в 1874—по 3 руб. безъ пересылки, а за одиннадцать лѣтъ—двадцать восемь рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 11 лѣтъ — за 80 фунтовъ по разстоянію.

### Отъ Москвы за каждый фунтъ посылокъ съ книгами взимается:

До Або 20 в. Архангельска 20 к. Астрахани 20 к. Асхабада 40 к. Баку 30 к. Благовъщенска 80 к. Варшавы 20 к. Вильно 10 к. Витебска 10 к. Владикавказа 20 к. Владиміра 5 к. Водогды 5 к. Воронежа 10 к. Выборга 10 к. Върнаго 40 к. Вател 10 к. Гельсингфорса 20 к. Гродно 20 к. Еватеринодара 20 к. Екатеринославля 10 к. Елисаветноля 30 к. Жатоміра 10 к. Пркутска 60 к. Казани 10 к. Калиша 20 к. Калуги 5 к. Каменець-Подольска 20 к. Карса 30 к. Кишинева 20 к. Кіева 10 к. Ковно 10 к. Костромы 5 к. Красноврска 50 к. Куото 20 к. Курска 10 к. Кутанса 30 к. Къзыцы 20 к. Ломжи 20 к. Минска 10 к. Митавы 20 в. Могилева 10 к. Ниж.-Новгорода 5 к. Николайстадта 20 в. Никодаевска 1 р. Новгорода 10 в. Нокочеркасска 20 к. Омска 30 к. Орла 5 к. Оренбурга 20 к. Пензы 10 к. Перми 20 к. Петрозаводска 20 к. Петрокова 20 к. Пдопка 20 к. Полтавы 10 к. Искова 10 Радома 20 к. Ревеля 10 к. Риги 10 к. Рязаня 5 к. Самары 20 к. Самарванда 40 к. С.-Михеля 10 к. С-Петербурга 10 в. Саратова 10 в. Семинадатинска 40 в. Симбирска 10 к. Симферополя 20 к. Смоленска 5 к. Ставрополя 20 к. Сувалсвъ 20 к. Съдлена 20 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташвента 40 к. Твери 5 к. Темиръ-ханъ-Шуры 30 к. Тифинса 30 в. Тобольска 30 в. Томска 40 в. Тулы 5 в. Тургал 30 к. Улеаборга 20 к. Уральска 20 к. Уфы 20 к. Харькова 10 к. Херсова 20 в. Чернигова 10 в. Читы 70 в. Эривани 30 в. Якутена 90 к. Ярославля 5 к.

## ПРАВОСЛАВНОЕ

# OBO3PBHIE.

1890.

"ТОМЪ III

 ${f M}$  O C  ${f K}$  B A. Университетская типографія, на Єтрастномъ бульв.

1890.

Digitized by Google

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго комитета нечатать дозволяется. Москва. Сентября 1-го 1890 года. Ценворъ свящ Іоаннъ Петропавловскій.

Digitized by Google

### БЕСВДА

О ХРИСТІАНСКОМЪ СУПРУЖЕСТВЪ, ПРОТИВЪ ГРАФА ЛЬВА ТОЛСТАГО \*.

Высокопреосвященнаго Никанора, архіспископа херсонскаго и одесскаго.

Внемлите от лживых пророк, иже приходять кь вамь вь одеждах овчих, внутрь же суть волиы хищинины. От плодь их познаете их. Еда объемлють от тернія грозды, или от репія смокви? Тако всяко древо добро плоды добры творить: а злов древо плоды злы творить. Не можеть древо добро плоды добры творити (Мато. 7, 15—19).

Въ прежнихъ нашихъ собесъдованіяхъ противъ графа Льва Толстаго мы раскрывали—въ одномъ, что оно изминяето кореннымо основамо не только православной христіанской виры, но и всякой религіи. По религіи графа, ожидать новой лучшей жизни, той жизни, въ которой будеть доступно человъку ближайшее общеніе съ Богомъ, блаженство личности, рай, мы не доджны. Іисусъ будто не только никогда не говорилъ ничего въ подтвержденіе личнаго безсмертія, но, напротивъ, даже отрицалъ его. Іпсусъ также будто-бы никогда и нигдъ не говорилъ и о своемъ личномъ безсмертіи. Безсмертіе состоитъ единственно и исключительно въ неумирающей жизни человъческаго рода, въ жизни Сына человъческаго. По Толстому, моя жизнь, взятая отдъльно, есть величайшая безсмыслица, и мое глупое существованіе окон-

<sup>\*</sup> Для вив-церковнаго собесвдованія.

чится такою-же глупою смертію. Что въ Евангеліяхъ представляется кому-бы то ни было суевъріемъ, то не есть ученіе Іисуса, и то Толстой позволяетъ всякому просто вымарывать. По Толстому, существенное содержание Евангелія завлючается въ следующемъ: 1) человекъ есть сынъ безконечнаго начала, сынъ Отиа, но не личнаго Бога, сынъ не плотью, но духомъ; 2) н потому человъвъ долженъ служить этому началу, Отцу в Богу (но не личному), духомъ (но не такиствами, не богослужениемъ, не молитвами); 3) жизнь всъхъ людей имъетъ божественное начало: она одна свята; 4) и потому человъкъ долженъ служить этому началу во жизни вспась людей, въ жизни сыновъ человъческихъ, или же Сына человъческаго,--это воля Бога (безличнаго). Жызнь всьхъ модей единственная достопоклоняемая свямыня; 5) истинная жизнь есть только въ наждый мигь настоящаго; обмань жизни во времени, жизни прошедшаго и будущаю, т.-е. въра въ въчность личнаго Бога, какъ и надежда на личное безсмертіе, скрываеть оть людей истинную жизнь настоящаю; и 6) потому человъкъ долженъ стремиться къ тому, чтобы разрушить обмань прошедшаго и будущаго (обывнаивую надежду нв будущую премірную жизнь); 7) истинная жизнь есть жизнь настоящаю, присущая встм людямь. И 8) потому живущій въ настоящемъ общей жизнью всвхъ дюдей, жизнью Сына человъчесваго, соединяется съ Отцомъ, началомъ и основой всей жизни. Оказывается, Отецъ-это безличное начало и основа всей жизни. Богъ есть разумение жизни. Сынъ Божій, Сынъ человеческійэто безпрерывное продолжение человъческого рода. Інсусъ Христосъ — жалвій равви, жалкимъ образомъ казненный. Истинная же евангельская проповёдь объ искупленіи отъ грёха общечедовъческаго, отъ природной гръховности, благовъстіе живота въчнаго сводится у графа Толстаго къ ученію о томъ, что чедовъку нужно пользоваться, какъ можно лучше, мгновеніемъ быстро улетающаго настоящаго.

Въ другомъ собестдовании мы разъясняли, что графъ Левъ Толстой измъняето самымо кореннымо основамо общественнаю и государственнаго порядка. У него это проводится ясно и связно логически, безъ малъйшаго укрывательства, разрушение религи совмъстно съ разрушениемъ государственнаго порядка. Онъ откровененъ, безстрашенъ и нимало не стъсняется. До чего-то мы

дожили?! Отвергши догмативу и исторію христіанства, взявъ будто-бы изъ Евангелія, изъ передъланнаго имъ Евангелія пять савдующихъ заповъдей: 1) не противься злу или элому, 2) не прелюбодъйствуй, 3) не влянись, 4) не судись и 5) не воюй, графъ Левъ Толстой отвернает разность общественных состояній, како зло; все, что прежде вазалось ему добрымъ и великимъ-почести, слава, титулы, ранги, достоинства, вся цивилизація-все это сділалось для него злымъ и низвимъ. Онъ отрицаеть различее между томи связями, которыя называются супружествомъ, я тъми, которымъ отназывають въ этомъ имени. Онъ отвергаетъ всякую каятву и присягу. Клятва и присягавио; имя Божіе въ клятвъ и присягь служить санкціей обмана; все, что ему прежде назалось добрымъ и велинимъ: клятвенное объщание вприости правительству, и всъ дъйствия, совершаемыя во имя влятвы, все это для него теперь зло и презрънно. Онъ отвергаеть всякую общественную и частную защиту лица, собственности и правъ, всякій судъ, всякую власть, все, что казалось ему хорошимъ и великимъ: собственность всякаго рода, заботы о своемъ достоинствъ, права, защита себя и другихъ, участіе въ судв и власти, все это для него теперь дурно и преэрвино. Онъ отвергаеть отечество, всякую къ нему любовь, всякую ему оприость. Различение между моимъ народомъ и между другими народами есть вло; патріотизмь и мобовь нь отечеству-прубая ложь, внушение безсмысленнаго воспитанія. Любовь къ отечеству, къ своему народу, къ своему государству, государственная служба, подвиги людей военныхъ для него отвра*тительны и жалки*. Вся наша жизнь, — учить Толстой, — негодна въ самомъ своемъ корив; вся она основана на насилии; отъ насилія вся наша теперешняя жизнь проникнута развратомъ; разврать окрывается и тамъ, гдв его никакъ не предполагають: разврать гивадится и въ томъ, что нынвшніе люди считають самымъ законнымъ пользованіемъ своими правами, или исполненіемъ свонхъ обязанностей; на насиліи основана администрація, на насиліи основань судь: разврать, произведеніе насилія еся наша культура, еся цивилизація; нужно радикально измінить всю теперешнюю нашу жизнь; всякая выпшыяя сила, самая законная власть-есть насиліе, которое должно быть изгнано изъ человического общества; нужно уначтожить насяліе вообще и всецвло; уничтожать насиліе (т.-е. весь нынвшній общественный порядокъ) вообще, вездв и всецвло, это и значить не противиться злу или злому.

Это мы, какъ и другіе, уже разъясняли. Это стало больше или меньше общензвістно. Теперь мы намірены вновь разъяснить, что графъ Девъ Толстой изминяеть самымо кореннымо началамо общечеловическаго чувства.

Онъ издаль новое подпольное сочинение, которое называютъ-Крейцерова Соната. Оно подпольно, оно не разръшено въ Россін, оно даже не напечатано въ Россіи, оно ходить по рукамь пова только въ литографіи. Не заявлено даже, онъ-ли авторъ этого сочиненія \*. Но общественное мивніе приписываеть его ему, Льву Толстому. Впрочемъ появляются указанія на него н въ дитературъ, появляются даже робкія пока, хотя и сочувственныя попытки его оценки. По внутреннимъ же характернымъ признакамъ, по исключительной, свойственной одному графу Льву Толстому манерт мыслить и писать, мы решительно приписываемъ это сочиненіе ему, Льву Толстому, какъ автору. Оно не напечатано, оно не разръшено въ Россіи цензурою; но и прочія самыя радикальныя произведенія Льва Толстаго не были же разръшены и напечатаны въ Россіи. Тэмъ не менве имъють широкое по любезному отечеству нашему распространение и въ печати и въ рукописяхъ. Онв переведены на всв изыки и читаются всеми желающими въ Европе и Америке такъ же, какъ и въ Россіи. Такъ и "Крейцерова Соната", извъстно, на русскомъ языкв въ Россіи читается въ разныхъ видахъ изданія цвлыми кругами читателей; она же, слышно, появилась уже заграницею и въ печати на русскомъ и разныхъ языкахъ. Замалчивать ее въ Россіи пустая безцільная міра. Эта новина привдеваеть и привлечеть въ себъ такую сумму читателей, вакую только способна по внутренней своей притягательности; кромв того она видимыми и невидимыми путями и пропагандируется. Мы не искали ея; намъ ее прислали. По поводу ея говорить даже о новомъ неслыханномъ родъ книжной торговли; именно счастливый обладатель литографированнаго экземпляра "Крейцеровой Сонаты" даеть это желанное сокровище на сроки для



<sup>\*</sup> Теперь въ газетахъ уже заявляется.

прочтенія, и за прочтеніе въ мавістный срокъ береть особую плату. Это будеть до тіхъ поръ, конечно, пока это сочиненіе составляеть новину; но ніть сомнінія, что черезь полгода его виземплярами, въ томъ или другомъ видів, наполнены будуть чрезь пропагаторовъ, чрезъ книгоношъ, всів русекія деревни.

Принимая все это во вниманіе, мы считаемъ себя не только въ правъ, но считаемъ и своимъ долгомъ сказать свое слово объ этомъ сочинении. Считаемъ тъмъ болъе, что авторъ его выступаеть въ немъ опять же въ вачествъ учителя религів, въ вачествъ хрветіановаго проповъднива, въ начествъ апостола и евангелиста новаго своего евангелія. Онъ и начинаєть свое произведеніе, ванъ пропов'ядь или духовную бес'яду, текстомъ Еван-Редів, и онанчиваеть тамъ же текстомъ съ произвольнымъ свониъ толстовскимъ толкованіемъ. Читатели этой повой пропов'яди уже нашлись, найдутся и последователи. Въ панурговомъ стаде его безчисленныхъ повлонниковъ найдется премного такихъ, которые и въ новомъ его евангеліи найдуть руководительную для своей слепоты истину и увленутся ею; куда увленутся, это пова еще трудно съ точностію опредвинть. Могуть даже увлечься въ повальному разврату, при отвержение брана въ принципъ, подобно нашимъ раскольникамъ осдосневцамъ. Но позволительно провидать, что "Крейцерова Соната" повліяеть на нашу легную интеллигенцію не слабве, по меньшей иврв, того, какъ въ свою пору повліяло пресловутое: Что дълать? Хотя по духу и направленію эти два произведенія только отчасти сходны, большею же частію противоположны. То и другое разсчитано на овецъ. Куда одна овца потянеть, туда шаражнутся и все овцы. Въ модномъ, по духу минуты, въяньи они увидять для себя руководительный свътъ, услышатъ повелительное слово геніальнаго мудвеца. По нашему же суду, это новое евангеліе-слово безумца, ръщительно выживающаго изъ ума. Это мятьна, ны спавали, самыма кореннымь началамь общечеловыческого чувства, да и вкуса, да и смысла.

Вотъ посмотримъ и увидимъ.

Скажемъ предварительно, что въ фактической сторонъ этой новой проповъди заключено много поражающей, неслыханной прежде правды. Въ прежнее время о ней не принято было говорять. Прежде многіе знали ее про себя и помалчивали. Толстой первый назваль ее по имени въ слухъ всего свъта. Но

назваль, преувеличивь ее до уродинвости, до отвращенія, назваль во всёхъ неназываемыхъ подробностяхъ, назваль цинически отирыто, такъ что и повторять его, даже осуждая его, неудобно, неприлично для говорящаго, ственительно для слушающихъ, неумъстно по строгому духу мъста нашей ръчи. Не сдержаннымъ, не взившеннымъ языкомъ проповъдника, оратора, онлосооа, повта, а безцеремомно интиминымъ языкомъ врача самыхъ сокровенныхъ болъзней человъчества, называетъ онъ по имени такія сокровенности, которыя человъчество привыкло такть въ продолженіи тысячельтій, какъ неназываемыя, какъ риdenda. Мы все это, конечно, обойдемъ, назвавъ ихъ настолькосколько нужно, чтобы понять его. Постараемся выставить въ исности только его нелъпые, невозможные, невърные общечеловъческой дъйствительности, прямо безумные выводы.

Для ясности заметить, что въ этомъ сочинения самъ Левъ Толетой выставиять себя только слушателемъ и собеседникомъ героя, который разсвазываеть ему повёсть своей жизни, повёсть о томъ, какъ онъ, будучи развратиымъ юношею и молодымъ . человъкомъ, въ эрълыхъ гътахъ женился на невинной дъвъ, нучиль ее и мучился своею ревностію и наконець убиль ее. Собственно этоть герой поучаеть самаго Толстого, какъ и весь міръ. Но ясно, что Толетой влагаеть ему въ уста не иное что, чанъ свои излюбленныя, извъстныя толстовскія идеи. Толстой свиъ накъ будто въ сторонв, за него проповъдуеть его нельное евангеліе, въ приложенія нъ жизни, другое лицо, герой сочиненной имъ повъсти. Замътимъ еще, что этотъ герой, принадлежа самъ къ интеллигентной дворяновой средв, говорить, главнымъ образомъ, хотя и не исилючительно, объ этой средв и для этой дворянской образованной среды. Рэшительно и настойчиво утверждаеть онь объ этой средв просто ужасы. Внушаеть ей, кавъ и всемъ, просто укасы. Учить укасамъ, даже отрицая ихъ. Судите сами, върно-ли мы говоримъ, върно-ли онъ говоритъ?! И что такое, какіе ужасы онъ говорить, какое отвращеніе, какое извращеміе понятій и правиль онь внушаеть?!

Разсужденіе идеть о семейной жизни, о бракв, который пересталь быть истинно христівнскимъ и который желательно Толстому сдвиать христівнскимъ въ своемъ внусъ, во внусъ своего евангелія. Исходить онъ изъ своего основнаго воззрвийя, что редигія пада и не встанеть, не можеть встать; что Бога и безсмертія нвть и быть не можеть; Христось не восвресаль и не училь о воскресеніи. Повтому нужно человічеству устроиться и устроить свою семейную жизнь на этой новой основів, безъ редигін, безъ Бога, безъ Христа Бога, однако же на основаніи Христова, хоти и исправленнаго Толстымъ, Евангелія.

Браки существовали и существують у твхъ людей, - проповъдуетъ герой Толстаго, т.-е. самъ Толстой, -- которые въ бранъ видять ивчто таинственное, видять таинство, которое обязываеть предъ Богомъ. Но эта старая основа износилась, надо найти новую. А то люди женятся по старому, не въря въ то, что они дълвють, и выходить въ бракъ или обманъ или насиле, а всячески разврать. У этихъ людей изъ 10 брачущихся едва-ли есть одинъ, который не то что въритъ въ таниство (върить или не вършть -это не важно, -- изрекаетъ Толстой), но вёритъ въ то, что онъ объщаеть при совершении таинства. Большинство смотрить на поводку въ церковь только какъ на особенное условіе, - страшно свазать, - обладанія извістною женщиною. Подумайте, - приглашаетъ насъ самъ Толстой, - вакое ужасное значеніе получають при этомъ всв подробности бракосочетанія. Никто не въритъ и въ то, что при крещеніи говорять и дважоть надъ ребенкомъ. Это бросили, не върятъ, но ничвиъ не вамънили, и осталось одно то, что есть у животныхъ.

Бракъ въ наше время — обманъ и насиліе, лицемъріе и насиліе. Когда обманъ, то это легче переносится. Мужъ и жена только обманывають и себя и людей, что они состоять въ единобрачіи, а живуть въ многоженствъ и многомужествъ. Но когда, какъ это всего чаще бываеть, мужъ и жена приняли на себя обязательство жить вмъстъ всю жизнь и сами не знають, зачъмъ, за что, а со втораго мъсяца уже желають разойтись и все-таки живуть, тогда это выходить тоть страшный адъ, отъ котораго спиваются, стръляются, убивають и отравляють себя и другь друга. Любовь, бракъ, семья — все ложь, ложь, ложь! Мущина все вреть о высокихъ чувствахъ, ему нужно только тъло женщины. Въдь наша возбуждающая излишняя пяща, при совершенной физической праздности, ести не что иное, какъ систематичесное разжиганіе похоти. Мущины содержатся и кор-

мятся, какъ приплодные самцы (по подлинному выражевію, "сл-е-ж-цы"). Всякая любовь и браки всё обусловлены пищею. Дворяне интеллигенты поёдають по 2 фунта мяса въ день и днчи, поглощають всякія горячительныя яства и напитки. Куда все это идеть? На излишества чувственной любви. Вёдь въ бракахъ подразумъвается любовь духовная, а не чувственная. Но ничего духовнаго туть не бываеть. Если же человёкъ, какъ въ нашемъ обществъ, стремится уже прямо къ плотской любви, то хотя бы онъ облекъ ее въ мнимо-нравственную форму брака, будеть только разръшеніе на развратъ, будеть все-таки безнравственная жизнь, та, въ которой погибають, въ которой губятъ и которая у насъ навывается правственной семейной жизнью. Выходить полное извращеніе понятій.

Какъ можетъ обыкновенная любовь освищать бракъ? Что разумъть подъ любовью, которая одна освящаеть бракъ? Любовьпредпочтеніе одного лица предъ всеми остальными, - предпочтеніе на сколько времени? На місяць? На два дня? На полчаса? Въ жизни бываетъ это предпочтение одного предъ другими редво на года, чаще на мъсяцы, а то на недъли, на дни, на часы. Если говорять не про то, что считается существующимъ, а про то, что есть, — то всявій мущина испытываеть то, что называется дюбовью въ каждой врасивой женщина и менае всего въ своей жень. Того же чувства, которое называется любовью, в которое дается не на мъсяцы и годы, а на всю жизнь, — этого чувства нътъ. Такъ всегда было и есть на свътв. Да и не можетъ быть иначе. В в чною пом в хою в в чной любви служить пресыщение. Что тавіе-то дюбили другь друга всю жизнь, только дети могуть верить этому. Но развъ вы не допускаете любви, основанной на единствъ идеаловъ, на духовномъ сродствъ? Отчего же не допускать, отвъчаеть герой Толстаго, или точнъе самъ Толстой; однако же не допускаеть, такъ какъ духовной любви безъ плотской никогда не бываеть. Всв. всв. и мущины и женщивы воспитываются въ какомъ-то благоговени въ тому чувству, которое называется любовью. Внушается, что это-самое благородное и возвышенное въ мірв занятіе — быть влюбленнымъ. Но тутъ и обманъ, - предполагается въ теоріи любовь идеальная, возвышенияя, а на практивъ дюбовь есть начто меракое, свиное, про которое и говорить и вспоминать мерзко и стыдно. Въдь не

даромъ же природа сделала то, что это мерзко и стыдно, а если мерако и стыдно, то такъ надо и понимать. А туть, напротивъ, люди двазють видь, что мерзкое и стыдное-прекрасно и возвышенно. Супруги нисколько не думають о взаимной духовной жизни; не берегутъ даже оизической жизни другь друга. Нечего удивляться, откуда берется у нихъ овлобление другъ въ другу. Это озлобление -- не что иное, какъ протестъ человъческой природы противъ животности, которая подавляеть ее. Любовь, союзъ душъ, и вивсто этого ненависть! Влюбленность истощается удовлетвореніемъ чувотвенности, и мужъ съ женою остаются другъ противъ друга въ ихъ дъйствительномъ отношение другъ въ другу, т.-е. какъ два совершенно чуждые другъ другу эгоиста, желающіе получить себть какъ можно больше удовольствія одниъ черезъ другаго. Ненависть между мужемъ н женою -- двиствительное отношение ихъ другъ въ другу, обнаруживающееся при превращении чувственности. Холодное враждебное между нями отношение - это нормальное ихъ отношение. Ненависть между супругами — это не что иное вавъ взаимная ненависть сообщниковъ преступленія и за подстрекательство и за участіе въ преступленіи. Это убійство. И такъ-то всё убивають другь друга, всъ, всъ. Супруги — это два ненавидящихъ другъ друга колод. няка, связанные одною цепью, отравляющіе жизнь другь другу. Въ такомъ аду живутъ 30/100 встхъ супружествъ. Это бываетъ со всеми супружествами. Но все супруги думають, что это вхъ искаючительное несчастіе, и скрывають это несчастіе, какъ свой поворъ не только отъ другихъ, но и отъ себя самихъ, въ родъ дурной бользии, сами себъ не признаются въ этомъ. Супруги не замъчають, что періоды здобы между ними вознивають совершенно правильно и равномърно, соотвътственно періодамъ того, что называется любовью. Періодъ любви-періодъ злобы; энергическій періодъ любви-длинный періодъ злобы; болве слабое проявленіе любви — короткій періодъ злобы. Эти любовь и злоба тоже самое животное чувство, только съ разныхъ концовъ. Вся эта дущевная бользнь происходить просто оть того, что супруги живуть безировотвенно. "У/100 супружествъ живуть въ такомъ аду, и это не можеть быть иначе. Большинство теперешинго образованнаго міра предается разврату брачной жизци бевъ малвишаго угрызенія совъсти. Да нечему и угрыветь, потому что совъсти въ этомъ быту нътъ никакой, кромъ, если можно такъ назвать, совъсти общественнаго мизнія и уголовнаго закона.

Каково!? Каково честить свой быть геніальный учитель грась Л. Н. Толетой! Онъ настанваеть на томъ, что всё мужьн, жевущіе на таковыхъ условіяхъ брака, должны или распутничать наи разойтись или убить самихъ себя или своихъ женъ. Если съ кёмъ это не случается, то это особенно рёдкое исключеніе.

Воввода свою похоть въ пераъ созданія-въ любовь, поучасть герой Толстаго, т.-е. самъ Толстой,-во имя этой любви, т.-е. пакости, мущина губитъ---что же? половину рода человъческаго, да и все человичество. Въ образованномъ міри существуєть разділямый войми ваглядь, что женщина даеть мущині наслажденіе. Возьмите всю поэвію, всю живопись, скульптуру, начиная съ Пушинна и голыхъ Венеръ и Фринъ. Хитрость діавола: ну гадость-тавъ тавъ бы и знать, что гадость. Нать, сначала рыцари увъряють, что боготворять женщену; теперь же увъряють, что уважають женщену, уступають ей мёста, поднимають платкь, признають ен права на занатіе всёхъ должностей, на участіе даже въ правленін. А взглядъ на нее все тоть же,-она орудіе наслажденія. И она знасть это. Ес такъ и воспитывають въ детстве, такъ ставять и въ общественномъ минии. И вотъ она все такая же приниженная развращенная раба, а мущина все такой же развращенный рабовладелець. Для освобождения женщины нужно, чтобы общественное мизніе считало поворомъ возэржніе на женщину, какъ на орудіе наслаженія. Эмансппадія женщины не на курсахъ и не въ палатахъ, а въ домахъ. Борьба съ проотитуціей не въ домахъ терпимости, а въ семьяхъ. Научите же ее, накъ она научена у насъ, смотръть такъ на саму себя, и она всегда останется низшимъ существомъ. Или она, дълая себя бевплодною, будеть вполив проститутка, спустившаяся не на ступень животнаго, но на ступень вещи; или она будеть то, что есть въ большей части случаевъ-больной, душевноистеричной, несчастной, безъ возможности развития. Попуская и инегоженство, -- не честное, како маюметанское, а подлое, наше европейское, исполненное лжи и обмана, ны хотинь интъ и семью. Женщина должна быть у насъ и женой, и беременной, и пормилицей. А силь у нея не хватаеть. И оттого въ нашенъ

быту истерика, нервы, а въ крестьянскомъ вликуши. И отъ этого упадокъ духовной и нравственной силы женщины и ся приниженіе. Страшно подумать. И толкують о свободь, о правахь менщины. Это все равно, что людовды откармливали бы планныхъ людей на вду и вместе съ темъ уверяли бы, что заботятся объ нхъ правахъ и свободъ. Животныя какъ будто знають, что потомство продолжаеть ихъ родь и держатся извёстнаго закона воздержности въ этомъ отношеніи. Только человъкъ, только поганый царь природы, этого знать не знаеть и не хочеть. Да. много хуже животнаго человфиъ, если онъ живетъ не по человъчески. Не задумываясь, онъ губить половину рода человъческаго. И изъ женщинъ, которыя должны бы быть помощинцами въ движеніи человічества къ истині и благу, онь, во имя своего удовольствія, деласть не помощниць, а враговъ. Что тормовить повсюду движение человъчества впередъ? Женщика. А отчего овъ такія? А только оть этого. Наше женщены воспетываются, вакъ того требуеть положение женщины въ нашемъ обществъ. Такъ воспитываются всв безъ исключенія женщины обезпеченныхъ наассовъ. Съ молоду она обучается тольно тому, чемъ она можеть увеличить свою привлекательность. Всякія, какія бы то ни были женскія воспитанія имъють въ виду только плененіе мущинъ. Одив плвияють музыкой и прасотою, а другія ученостью и гражданской доблестью. Но цель одна и не можеть быть не одна, потому что другой нътъ, цъль прельстить мущину, чтобы овладъть имъ. Никакое воспитаніе, никакое образованіе не можеть измънить этого, до тъхъ поръ, пока выстій пдеаль женщины будеть бравь, а не свобода отъ чувственности. Вся жизнь начь проходить въ приготовленіи въ кокетству и въ кокетствъ. Всъ онъ одинаковы и не могутъ не быть одинаковы, потому что для встав ихъ привлечение въ себт вавъ можно больше мущинъ есть высшій идеаль какь ихь довичьей, такь и замужней жизим. Нъть у нихъ чувства сильнъе этого женскаго-не скажу-тщеславія, но животной потребности всякой самки привлекать къ себъ вакъ можно больше самцовъ съ тъмъ, чтобы имъть возможность выбора.

Доведенная до самой низвой степени униженія, женщина мстить мущинь, покоряя его и пріобрытая страшную власть надъ людьни. Гдв же вта особенная власть? Да вездь, во всемъ. Пройдите въ

городахъ по магазинамъ. Тамъ сокровища дюдекаго труда. Песмотрите, въ <sup>9</sup>/<sub>10</sub> втитъ магазиневъ есть ди хоть что-нибудь для мумекаго унотреблевія? Вся роскошь жизни требуется и поддерживается женщинами. Женщины, какъ царицы, держать въ плъну рабства и тяжелаго труда <sup>9</sup>/<sub>10</sub> рода человъчесваго. А все отгого, что ихъ унизнаи. И вотъ онъ мстять дъйствіемъ на чувственность, удовдяя мущинъ въ свои съти. По истинъ, нельзя допускать такіе нарушающіе общественное спокойствіе поступви, какъ тъ, прямо вызывающіе чувственность, украшенія своего тъда, которые допускаются женщинами. Это все равно, что разставить по гудяньямъ, по дорожкають всявіе кашканы... Хуже.

Кромъ общей причины ненависти другъ въ другу супруговъ, завлючениейся во взаимномъ служения чувственности, въ соучасти оскверненія человъчеснаго существа, источникъ постоянной вражды супруговъ есть еще взаимная ревность. Это общій 
удълъ супружествъ. Ревность не можетъ не быть между супругами, безировственно живущими между собою. Каждый знаетъ 
продружего, что сильныхъ нравственныхъ препятствій для изміны 
въть ни у того, ни у другаго; знають это потому, что другъ съ 
другомъ нарушають нравственныя требованія, и потому они не 
върять другь другь другу и караулять другь друга.

Дети танке не сервилноть брачныхъ союзовъ,---учить герой Тологано, или самъ Тологой,---напротивъ, составляють особаго рода мученіе. Діяти для женщины интеллирентного міра-не радость, не гордость, не исполнение призвания, а стракъ, тревога, межрестающее страданіе, непрестающая казнь. Матери боятся полюбить дътей, чтобы полюбивъ не боятьси за здоровье и жизнь ребенка. Постому она не хотять сами и кормить датей, чтобы слишкомъ ихъ не полюбить. Туть любовь, самое радостное настроение души, представляется опасностию. Образованная женщина не умъетъ смотръть на ребенка иначе, какъ только на удовольствів. Она вси погружается въ животное материнское чувство, въ чувственность. Мысли же о томъ таинственномъ значенін ноявленія новаго человаческаго существа, которое замвнить насъ, неть никакой. Неть того, что при крещени говорить и дължоть надъ ребенкомъ. Въдь никто не върить въ это, а между твих это было не что инее, какъ напоминаніе о человъческомъ вначения младенца. Это бросили, не върять, а

начать не замания, и осталось только то, что есть у живочнаго. Но дало въ томъ, что у животнаго нать воображенія, итть предваданія, итть размышленія. У насъ заболаеть ребенокъ,—что такое? Какъ лачить? Гда лачить? А если померъ, зачамъ все это было? Зачамъ эти мученія? И воть отъ этого дати—мученье. При праздности и сытости горе развивается до отчанія. Вся жизнь постоянно отравляется страхомъ за датей, дайствительными или только воображаемыми опасностями. Жизнъ особенно отцовъ, со ветми интересами, всегда вноить на волосить и зависить отъ здоровья датей, состоянія датей, отъ ученія датей. Въ наше время супругамъ уже жить нельзя. Правильной жизни для родителей нать: вся жизнь семейная теперь это накая-то вачная опасность, спасеніе отъ нея—вновь наступающая опасность, вновь отчаянныя усилія спастись,—постоянно такое положеніе, какъ на гибнущемъ корабла.

Вообще супружеское сожите, по ученю графа Л. Н. Толотаго,—неестественно. Какъ же продолжаться роду человъчесному?
Да зачъмъ ему продолжаться?—учить геніадьный учитель графъ
Л. Н. Толотой.—Какъ зачъмъ? Иначе бы насъ не было?—Да
зачъмъ намъ быть? Какъ зачъмъ? Да чтобы жить.—Да зачъмъ
жить?—учитъ выжившій изъ ума графъ Л. Н. Толотой. И учитъ
не самъ собою, а повторяетъ чужіе зады. Въдь Шопенгауеры,
Гартманы, да и всъ буддисты утверждаютъ, что благо въ томъ,
чтобы не житъ. И они правы въ томъ, что благо человъческое
совпадаетъ съ самоуничтоженіемъ. Только они не такъ выражаются. Они говорятъ, что роду человъческому надо уничтожиться, чтобы избавиться отъ страданій, что цъль его самоуничтоженіе. Это неправда.

Цвль какъ человъва, поучаеть грасъ Левъ Толетой, такъ и человъчества благо. Для достижения же блага человъчеству данъ занонъ (въ толстовскомъ евангеліи), который оно должно исполнять. Законъ же ве единеніи людей (а чтожъ такое это единеніе?). Мъщають этому единенію страсти (откуда это видно? Страсти мъщають, но и помогають единенію). Изъ страстей самая сильная и злая половая плотская любовь (она то и содъйствуеть единенію человъчества въ единой крови). И потому если уничтожатся страсти и послъдняя самая сильная изъ нихъ плотская любовь, то единеніе совершится (разъединеніе совершится), че-

довъчество исполнить свой законь (откуда же видно, что уничтоженіе плотской любви, лежащей въ самомъ корнь человъческой организаціи, есть законь плотскаго человъчества?), и человъчеству не зачьмь будеть жить (умственное помъщательство сумасбродная галиматья). А пока не исполненнаго закона есть присутствіе плотской любви. А какъ только есть плотская любовь, такъ вслідствіе именно ея и является новое поколівіе, въ которомъ можеть осуществиться законь. Не осуществило и то опять слідующія—до тіхть поръ, пока осуществитоя все. Когда же осуществиться, тогда вслюдствіе этого самаго осуществання само собою и уничтожится родо человъческій.

Что же однако это за уметвованіе? Умствованіе мудреное, воторое, когда разръшится въ простыя понятія и слова, превратится въ сумасбродное. Не нужно роду человъческому продолжаться. Не нужно намъ быть, существовать, жить. Шопенгауерь, Гартианъ, будисты утверждають, что благо въ томъ, чтобъ не жить, благо въ самоуничтоженін. Гартианъ предлагаетъ для самоўничтоженія всего человічества заразь именно электрическую искру, которая сразу можеть убить всехъ людей. Неть, не такъ. учеть нашь отечественный сумасбродь. Это совствиь не нужно. А стоить только исполнить толстовскій законь, уничтожить плотскую любовь. Не уничтовить ее одно покольніе, и вслімствіе этого появится новое покольніе. Пусть уничтожаєть ее слъдующее покольніе, затымъ еще дальныйшее покольніе, пока не уничтожить ея совсемъ. Вследотвіе же полнаго уничтоженія плотокой любви самъ собою уничтожится весь человическій родъ. Умио!

Такъ де мы помяди этого юрода? Онъ разъясняеть себя и далъе. По всъмъ ученіямъ церновнымъ, придеть конецъ міра. По всъмъ ученіямъ научнымъ, неизбънно тоже самое. Такъ что же страннаго, что выходить тоже самое и по ученію вравственному (толстовскому)? Монущіе вместить да вместять, сказаль христосъ. И я прямо понимаю это, какъ онъ сказаль, изрекаеть герой Толстаго, или что тоже самъ Толстой. Для того, чтобы между людьми была нравственность въ половомъ отношенія, нужно, чтобы цълію себъ они ставили полное чиломудріе. Стремясь въ целомудрію, человънъ падаеть. Падетъ,—и будетъ бравъ

нравственный. Бракъ даже нравственный, по Толетому, есть не иное что, какъ паденіе. Но если человъкъ, какъ въ нашемъ обществъ, стремится уже прямо въ плотской любви, то котя бы онъ облекъ ее въ мнимо-нравственную форму брака, будеть только разръшение на разврать, будеть все таки безиравственная жизнь, которая у нась называется правственной семейной жизнью. Бракь, такъ-называемая нравственная жизнь, по Толстому, есть только разръшение на разврать, есть жизнь безнравственная! Какое у насъ изпращение понятий, когда самое счастливое положение для человъка-свобода, безбрачіе считается чэмъ-то жалкимъ, смышнымъ! Высшій идеаль, лучшее положеніе женщины-быть чистой. весталкой, дъвственницей-есть позоръ и посмъщище въ нашемъ обществъ. Между тъмъ слова Евангелія о томъ, что смотрящій на женщину съ вождемъніемъ уже премободъйствоваль съ нею, относятся не къ однъмъ чужимъ женамъ, а именно и главное къ своей женъ...

Кавое извращеніе понятій у графа Льва Толстаго,—сважемъ мы,—когда у него даже нравственный бракъ оказывается разрішеніемъ на разврать, когда даже правственная семейная жизнь выходить безиравственною; когда онъ, будто бы во имя Христа, требуеть отъ человъчества, во плоти живущаго, полнаго уничтоженія плотской любви и рекомендуеть за симъ даже уничтоженіе человъческаго рода!

Послъ такого абсурда нужны ли другія какія доказательства, что ученіе графа Льва Толстаго сумасбродно и глубоко вредно!? Позволимъ себъ сказать нъсколько словъ и о личности героя въ новомъ произведеніи Толстаго, чтобъ еще больше выставить чудовищность, прикрывая однако же циничность новаго толстовскаго измышленія.

Сынъ богатаго степнаго дворянина, бывшаго предводителя, воспитанникъ университета, кандидатъ, юристъ, безбожникъ—
нужно прибавить, жилъ до женитьбы, какъ живутъ всв порядочные люди дворянскаго круга, т.-е. развратно. Такъ выражается самъ герой или Толстой. При этомъ онъ былъ убъжденъ, что среди развратныхъ людей онъ исключительно нравственный человъкъ. И какъ ему не считать было себя исключительно правственнымъ человъкомъ, слыша о золотой молодежи, объ офицерахъ, о парижанахъ, на душъ которыхъ лежатъ сотни са-

мыхъ разнообразныхъ ужасныхъ преступленій? Мальчикомъ онъ уже не быль невинень. А съ 16 леть позналь и женщинь. Леть за 30 велъ степенную, благоразумную, холостую жизнь, воторой даже гордился предъ своими сверстниками и сотоварищами, предававшимися разнымъ спеціальнымъ развратамъ. Не имълъ неестественныхъ вкусовъ (сравни съ исповедью самого автора), а отдавался разврату въ приличныхъ общепринятыхъ формахъ, Быть-можеть были и дети, но онь делаль видь, какъ будто ихъ не было. Всю молодость живи въ самомъ безобразномъ разврать, мечталь о чистой, возвышенной любви, не оставляя намъренія жениться и устроить себв самую возвышенную чистую семейную жизнь, выглядывая себв въ жены двву чистоты голубиной и наконецъ нашелъ такую, которую счелъ достойною себя. Какъ жениха, его довиди и поймали. Мать невъсты, -- отца не было, -устранвала всявія ловушки, и одна, катанье на лодив, удалась. Онъ ръшилъ, что невъста верхъ совершенства и достойна быть его женой. Овъ влюбился, какъ влюбляются всв. И все было налицо: и восторги, и умиленье, и поэзія, и безобразное обжорство сладкимъ, конфектами и т. п. Въ сущности его любовь устроена была матерью невъсты и портнихами. Обстоятельно цинически изложенное учение Толстаго о ловят жениховъ опускаемъ. Влюбленный онъ не только невъсту представляль себъ верхомъ совершенства, но и себя такимъ же совершеннымъ человъкомъ за то, что женился не изъ корысти,-онъ быль богать, а она бъдна, --- и намъренъ былъ держаться после свадьбы единобрачія. "Свинья я быль ужасная", — говорить онь самь о себв, — "а воображаль себв, что я ангель. На повздву въ церковь смотрвать, какъ смотритъ большинство, только какъ на особое условіе обладанія извъстной женщиной. Подумайте, какое ужасное вначение при этомъ получають всв эти подробности! Это богохульство, насмашка надъ церковью, обманъ, издавательство надъ человъческимъ достоинствомъ!-прибавимъ отъ себя. Испытавъ всю мерзость перваго мъсяца брачной жизни, супруги на четвертый день и повидимому совершенно безпричинно жестоко поссорились. Все лицо жены выражало одну злобу. Любовьсоюзъ душъ, и вийсто того взаимная ненависть, холодная ядовитая враждебность. За удовлетвореніемъ чувственности холодное враждебное отношение стало нормальнымъ

ніемъ. Съ другими бывали осоры, но никогда не обларуживалось той ядовитой элобы, которая была между супругами. Во всъхъ супружествахъ тоже самое, Безъ всякаго певода ненавидъли другъ друга просто оттого, что въ душъ была ненависть другь къ другу. Эту ненависть герой объясняеть, какъ взаимную ненавиоть сообщинковъ преступленія, т.-е. слыдствие самаја брачнаю сожития. И это не изивнится до трхъ поръ, пока выстій идеаль всёхъ, мужскаго и женскаго пола, будеть бракъ, а не девство, не свобода отъ чуветвенности, Кромъ общей причины ненависти, заключающейся въ соучасти оскверненія, во брачномо сожитіи, между новыми супругами возникъ еще новый источникъ постоянной грызни-вваимими ревность, ревность ужасная, отъ которой охватываль просто ужасъ. которая отваживала на подлости, наприм., на подлость подслушиванья у дверей. Это было обдаваніе другь друга сърной кислотой, этой ревнивой ненавистью, было взаимное уродованіе. Вырывалось раздраженіе, доведенное до самой превосходной степени, съ потокомъ ругательствъ, у жены съ рыданіями, истерикою, бъганьемъ изъ дома въ самыя необычныя мъста. Появленіе дітей не только не улучшало супружесних вотношеній, не соединяло, а напротивъ разъединяло. Дъти-это быль новый поводъ въ раздору, и чемъ больше они расли, темъ чаще бывали орудіями борьбы между родителями. Діти стали союзниками. которыхъ родители привленали каждый на свою сторону. Дъти страшно страдали отъ этого, но родителямъ во взаимной борьбъ не до того было, чтобы думать о детяхъ. Стороннями отца изъ дътей были ненавистны матери, любимцы матери ненавистны отцу. Выходило однаво же такъ, что, опираясь на дътей, жена властвовала, превирая мужа съ его двятельностію, наприм. вемскою, тогда какъ мужъ обратно превиралъ жену съ ея домовитою дъятельностью. Отношенія становились все враждебиве. Что бы жена ни сказала, мужъ уже впередъ былъ несогласевъ. Точно тавже и она. Ръшено было съ объихъ сторонъ, что общенія духовнаго нетъ и быть не можетъ. О самыхъ простыхъ вещахъ они оставались неизмънно наждый при своемъ мивнім. Съ посторонними лицами и онъ и она говорили о разнообразныхъ и вадущевныхъ предметахъ, но не между собой. Вдвоемъ они были почти обречены на модчаніе. Кое-какъ сообщались еще не ниаче, вакъ черезъ третье лицо. Въ мужѣ ленависть къ ней випѣла страшная. Онъ смотръгь, вагь она надивала чай, махала ногой, подносела ложку во рту, глотала, втягивала въ себя жидкость и ненавидаль ее за это, какъ за самый дурной поступокъ. Но погда человенъ живетъ неправильно, онъ можетъ себя затуманивать, чтобы не видъть бъдственности своего положенія. Жена старалась забыться напряженными, всегда поспъшными занятіями: хозяйствомъ, обстановкой, нарядами — своими и детей, ученьемъ и-главное-вдоровьемъ дътей. Все это для нея было средствомъ забвенія, пьянствомъ, такимъ, какимъ для мужа былопьянство службы, охоты, карть. Да у него было кроме того в въ прямомъ смыслъ пьянство-табакомъ, котораго онъ выкуриваль пропасть, и виномъ, которымъ онъ не напивался, но ежедневно выпиваль много, такъ что постоянный туманъ застидаль отъ обоихъ супруговъ недадность ихъ жизпи. Вся эта душевная бользнь ихъ, объясняеть Толстой или его герой, происходила оттого, что они жили безиравствению, т.-е. въ брачномь сожити. Отъ безиравственной жизни имъ было больно. Они были два ненавидящіе другь друга колодника, свяванные одноюцъпью, отравляющіе жизнь другь другу и старающіеся не видъть этого. Какъ разъ, когда родителямъ становится жизнь невыносимой другь отъ друга, необходимы двлаются и городсків условія для воспитанія детей. И воть является необходимость перевада въ городъ. Въ городъ несчастнымъ людямъ живется легче. Въ городъ человъвъ можетъ прожить долго, и долго не кватиться того, что онъ давно умеръ и сгникъ. Живя въ городь, и наши супруги меньше чувствовали боль отъ сожитія. Но случнось обстоятельство, некому незаметное, кажущееся ничтожнымъ, но такое, которое и произвело все то, что случилось. Мерзавцы научили жену средству быть безплодною. Вслъдствіє этой міры она физически окріпла и похорошівла, какъ последняя красота лета. Видъ ен наводиль страхъ, въ роде, накъ застоявшаяся, горячая запряженная лошадь, съ которой сияли узду. Увды не было никакой и нътъ никакой у \*\*/100 нашихъ жинщинъ, замъчаетъ Толстой или его герой. Эта бользиь, страданіе вічное о дітяхъ стала проходить. Она какъ будто очнулась отъ пьянства, опомнилась и удивилась, что есть цвдый міръ Божій съ его радостями, про которыя она забыла, въ

которомъ она жить не умъда, котораго она не помимада. Какъ бы не пропустить! Уйдетъ время—не воротишь! Она стала заниматься дътьми меньше, не съ такимъ отчанніемъ, какъ прежде, но больше и больше занималась собою, своею наружностію и своими удовольствіями, даже усовершенствованіемъ себя— въ музыкъ. Музыка и погубила ее въ глазахъ неистово-ревниваго супруга окончательно.

Онъ настанваеть на томъ, что все мужья, живущіе на техъ же основахъ брака, какъ онъ жилъ, должны или распутничать, мин разойтись, или убить самихъ себя, или своихъ женъ, навъ онъ и сдълелъ. Прежде чемъ кончить, какъ онъ кончилъ, онъ быль инсколько разъ на краю самоубійства, да и жену доводиль до попытки самоотравленія. Окончательной развизкі женоубійства предшествовало одна изъ самыхъ жестокихъ ссоръ изъ-за пустява. Мужъ почти бъетъ жену руками, убиваетъ жесточайшими словами. Жена убъгаетъ изъ дому, возвращается, чтобы взять дътей. Опять ядовитая ссора. Жена еще разъ дълаетъ попытку отравиться. Въ эту пору, для занятій музыкою, для аккомпанимента женъ является любитель-музыканть, который играль превосходно. Мужъ попускаль это изъ гордости, изъ ложной деливатности, изъ тщеславія, изъ лицемарія. Если не быть тщеславнымъ въ обычной нашей жизни, говоритъ онъ, то въдь нечъмъ жить. Самъ онъ устроилъ музыкальный вечеръ. Они, жена и музыванть-любитель играли Крейцерову Сонату Бстховена.

При этомъ герой, или лучше—самъ Толстой говорить странныя неслыханныя вещи о музыкв, о самыхъ высокихъ ея проявленіяхъ, о самыхъ высокихъ ея творцахъ, каковъ Бетховенъ. Страшная вещь музыка, учить Толстой въ своемъ умоизступленіи. Что она двлаетъ? Говорятъ, музыка двйствуетъ возвышающимъ душу образомъ. Вздоръ, неправда, утверждаетъ Толстой въ своемъ умоизступленіи. Она двйствуетъ, страшно двйствуетъ, но вовсе не возвышающимъ душу образомъ. Она двйствуетъ раздражающимъ душу образомъ. Она сразу непосредственно переноситъ меня въ то душевное состояніе, въ которомъ находился тотъ, кто писалъ музыку. Я сливаюсь съ нимъ и вмъстъ съ нимъ переношусь изъ одного состоянія въ другое. Что-жъ тутъ худаго, спрашиваемъ мы, перенестись въ то высокопоэтическое состояніе, въ которомъ въ лучшую минуту творчества находился такой высокій и высоко-нравственный художникъ, каковъ былъ Бетковенъ?! Но по Толстому, музыка по этому самому такъ и страшна, такъ ужасно иногда дъйствуетъ. Развъ можно допустить, чтобы всякій, вто хочеть, гипнотизироваль другаго? Наприм., хотя бы эту "Крейцерову Сонату" развъ можно играть въ гостиныхъ или въ концертахъ? И тутъ же Толстой или его герой начинаеть противорычить самъ себы. Эти вещи можно играть только при извъстныхъ важныхъ значительных обстоятельствах и тогда, когда требуется совершить яввестные соответствующіе этой музыке поступки. А то несоотвътственное ни мъсту, ни времени вызывание энергии чувства не можеть не дъйствовать губительно. На него, на героя вещь эта подъйствовала ужасно. А выходить совствы не ужасно, напротивъ благотворно. Ему, герою какъ будто открылись новыя чувства, новыи возможности. "Да, воть какъ, совствиъ не такъ, какъ я прежде думаль и жиль, а вотъ какъ", говорилось ему въ душть. Что такое было то новое, онъ не могъ дать себъ отчетв, но сознание этого новаго состояния было очень радостно. Въ этомъ новомъ состоянім ревность уже не имвла міста. Его вынесла эта музыка въ накой то такой міръ, въ которомъ ревность уже не имъла мъста. Ревность и чувства, вызвавшія ее, назались тавими пустянами, о которыхъ не стоило думать. Жаль, что онъ не послушался этихъ мирныхъ и высокихъ внушеній высокой бетховенской музыки. Говорять, у сознательно умирающихъ ясно обозначается грань, за которую лешь только они переступять, тотчась все земное, со всеми земными страстными интересами, теряетъ всякую цлиу. Человъкъ переступаеть въ иной горній міръ. Не даромъ же говорять и о высокой музывъ, что и она переносить въ иной высшій міръ идей и чувствъ. А между темъ этоть помещанный на своей страстности герой Толстаго или лучше самъ Толстой видить даже въ бетховенской музыки чувство самой утонченной похоти.

После многихъ летъ семейной жизни не зная своей жены, зная ее, только какъ животное, и судя по себе, что ничто не можетъ удержать животнаго, безумно ревнивый мужъ тутъ же на музыкальномъ вечере решилъ, что между ними, женою и любителемъ-музыкантомъ все кончено; выбывъ изъ дома, самымъ подлымъ образомъ решился подстеречь ихъ, когда они.



въ его отсутствіе, звинмализь музывой же, и съ этой цілью неожиданно отбыль домой. Какой-то дъяволь, точно противъ его воли, придумывалъ и подсказывалъ ему самые ужасные образы, дъяволъ, въ котораго ни Толстой, ни герой его не въруютъ. Да, точно дьяволь подсказываль адскіе помыслы душь, чуждой божественнаго свъта. Спъша домой по желъзной дорогъ, мучась адскими замыслами, онъ не зналъ, что съ собою делать, не выдти ли на путь, лечь подъ вагонъ, кончить все. Но что мъшало ему сделать это, была подлав жалость къ себе, тотчасъ непосредственно за собой вызывающая невависть въ ней-женъ, къ нему-ея воображаемому другу, къ ней-ненависть страшная. Нельзя покончить съ собой и оставить ее въ живыхъ, ръшиль этоть трусь-злодьй. Но и въ эту минуту онъ не быль увъренъ, есть ли основаніе мучиться. Воть гдв была казнь. Чтобы отбить охоту отъ женщинъ, онъ сводиль бы теперь мододаго человъка въ душу къ себъ посмотръть на тъхъ дъяволовъ, которые раздирали ее! Да, діаволы раздирали ее, и онъ, на въруя въ нихъ, чувотвовалъ не только ихъ бытіе, но идействительную власть ихъ надъ своею провлятою безбожною душею. Въдь ужасно было то, что онъ признаваль за собой несомнънное право надъ тъломъ жены, какъ будто это было его толо, и вийств съ твиъ чувствоваль, что владеть этимъ теломъ онъ не можетъ, что оно не его тъло, что она можетъ распоряжаться имъ, какъ хочеть... Это было полное сумасшествіе, съ чемъ и мы согласны, да, сумасшествіе. Заставъ ихъ дома вмъстъ, онъ чуть было не зарыдалъ, но тотчасъ дъяволо (котораго надъ собою онъ чувствовалъ) подсказалъ: ты плачь, сантиментальничай, а они спокойно разойдутся. И тотчасъ подлая чувствительность къ себв исчезла и явилась животная (да и дьявольская вмасть) потребность физической, ловкой, хитрой и ръшительной дъятельности, т.-е. убійства. Но и туть та же подлая жалость въ себъ, въ себъ, а не въ другимъ, такъ охватила его, что онъ зарыдалъ. Сердце такъ билось, что онъ испугался, что умреть отъ удара, что жена убъеть его, а не онъ ее. И онъ вступиль въ состояніе авъря, или точные одержимаго дьяволомъ. Отврывъ дверь въ комнату, где сидели жена и воображасный ся другь, онъ прочиталь на ихъ лицахъ выраженіе ужаса и отчаянія, и это доставило ему мучительную радость.

Онъ же, испытывая потребность разръшенія и восторга бъщемства, весь отдался ему. Отвратительная детальная сцена убійства. Мужъ бросается въ женъ, гость хватаетъ его за руки: "опомнитесь, что вы!?" Мужъ бросается на него, жена повисаеть на рукв мужа, чтобы отвратить убійство. Мужъ чувствуеть, что онъ вполив бъщенный и страшный и радуется этому. Сперва онъ страшнымъ ударомъ локтя расшибаетъ лицо женв. Она падаетъ и скватившись за расшибленные глаза, смотритъ на него. Тотъ читаетъ въ ся мукв страхъ и ненависть къ себв. Хватаясь рукою за его руку съ кинжаломъ, она кричитъ: "опоминсь! Что ты? Что съ тобою? Ничего нътъ, имчего, имчего, клянусь". "Не лги, мераавна", вопять мужъ, и лъвой рукой хватаеть ее за руку, но она вырвалась. Тогда, не выпуская кинжела, хватаеть ее явной рукой за горло, опровидываеть и начинаеть душить. Она хватается объими руками за руки его, отдирая ихъ отъ гораа, за которое онъ душилъ ее; тогда онъ ударяеть ее впежаломъ въ лъвый бокъ, неже реберъ. Хоть бы убиль на поваль, а то какъ бы съ разсчетомъ только смертельно поранилъ, но не убилъ. И сознается самъ, что чъмъ сильнъе разводиль онь пары своего бъщенства, тъмъ ярче разгорался въ немъ свътъ сознанія, при которомъ онъ не могъ не видеть всего того, что двлалъ. Было на мгновенье сознаніе, что онъ убиваетъ и убялъ женщину, женщину беззащитную, свою жену. Но ногда увидель, что ждынула провь, онъ поняль, что вить нельзя, и тотчасъ же решиль, что и не нужно, что этого самаго онъ хочеть. Когда жена упала, когда винулись въ ней люди, онъ пошелъ въ себъ, и спросиль себя, что надо дълать? Взяль зараженный револьверь и положиль на столь... Однакоже, когда дошло дъло до себя появилась разсудительность. Вивото того, чтобы убить себя и твиъ сколько-либо облагородить свой поступонь въ глазахъ себв подобныхъ, онъ заперъ дверь набинета, и доставъ папироски и спичку, сталъ курить, Одуряя себя куревомъ, заснулъ... Въ дверь постучались. "Да. теперь надо и себя убить", сказаль онъ себъ. Но говоря это, онъ зналъ, что не убъетъ себя. Однано всталъ и взялъ въ руки револьверъ. Прежде много разъ онъ былъ близовъ въ самоубійству, вчера на жельзной дорогь это казалось ему такъ дегко. Но теперь, когда пришла нужда убить себя, теперь онъ веливодушно въ себв не только не могь поднять на себя руку, это не то, что поднять руку на жену, но не могь и подумать объ этомъ. Туть явилось и разсуждение благоразумия, зачвиъ онъ это сдвлаеть? Постучались еще. Вошла сестра жены, съ въстью, что она умираетъ: "поди къ ней".

Все туть въ немъ воамутительно, все отвратительно. -- "Пойти къ ней"? задаеть онъ себв вопросъ, и тотчасъ же отвачаеть, что надо пойти въ ней, что въроятно всегда тавъ дъластся, что когда мужъ убиль свою жену, то надо итти къ ней. Когда онъ проходиль мимо детской, все пятеро детей смотрели на него испуганными глазами. Объ нихъ-то напередъ и не подумаль отоль нежный и жалостивый нь себе самому отепь, убійца несчастной матери. Первое, что бросилось ему въ глаза при входъ въ умирающей, было ен брошенное на стулъ свътлосврое платье, все черное отъ крови. Болве всего поражаетъ его распухшее и синвющее по отекамъ лицо, часть носа и подъ глазами, последствіе нанесеннаго имъ удара ловтемъ, когда она хотъла удержать его. Онъ останавливается у порога. "Подойди, подойци въ ней", говорить сестра. Ему думается и туть, что она хочеть пованться. Въ этой сладкой надежде, онъ подходитъ въ самой умирающей. Она съ трудомъ подеяла на него глаза, изъ которыхъ одинъ былъ подбитый, и съ трудомъ, съ зацинками проговорила: "добился своего, убилъ"... И въ лицъ ея, сквовь физическія страданія и даже близость смерти, выразилась таже старая, знакомая ему, колодная ненависть. "Детей... я всетави... тебъ... не отдамъ. Она" (ся сестра) "возьметъ... Да, полюбуйся на то, что ты сдвлаль", сказала она, глядя на дверь и вхлипнула. Въ двери стояла сестра съ дътьми. "Да, вотъ что ты сдвивив". Онъ взгиянуль на дътей, на ея съ подтенами разбитое имъ лицо, и въ первый разъ забылъ себя, свои права, свою гордость, въ первый разъ (за все время своего супружества) увидель въ ней человека, сестру, а все-таки не жену, которан безконечно ближе должна быть сестры. До сихъ поръ все онъ видълъ въ ней животное, принадлежащее ему тъло. И такъ ничтожно показалось ему, да и было ничтожно то, что оскорбили его, вся его (преступная) ревность, и такъ значительно, да и было безпредвльно значительно, по своей великости и непоправимости то, что онъ сдълалъ, что онъ хотълъ припасть лицомъ къ ея рукв и свазать: "прости", но не смълъ. Трусость и гордость и туть его одольвали, устраняя столь естественный порывъ души истинно кающейся. Она молчала, закрывъ глава, очевидно, не въ силахъ говорить дальше. Потомъ изуродованное лицо ея задрожало, сморщилось. Она слабо оттолкнула его. "Зачъмъ всс это было? Зачъмъ?"—"Прости меня", туть только сказалъ онъ, сказалъ холодно и несмъло, чтобъ и туть не уронить свою гордость. "Да, еслибы ты не убилъ меня", вдругъ вскрикнула она, и глаза ея заблестъли лихорадочно. Онъ имълъ и тутъ наглость повторить свое колодное "прости", и еще прибавить: "все это ведоръ", т.-е. всъ его подозрънія, "только бы не умереть". "Да, ты добился своего. Ненавику". Потомъ сдвлался предсмертный бредъ. Въ тотъ же день къ полдию она умерла.

Безбожникъ Толотой и тутъ заставляеть ее умереть безъ мысли о Богъ и безсмертіи, безъ всякихъ утвиненій религіи, какъ животное, какою она и была весь свой въкъ.

Убійну мужа сейчасъ же арестовали. Наши присяжные, конечно, оправдали его. "На третій день меня водили туда..., говорить онъ. Замічательная аналогія, что онъ безбожникъ, какъ и творець его безбожникъ боятся произнести слово — церковь. Такъ въ священно-легендарныхъ сказаніяхъ подобная боязнь приписывается дьяволамъ: когда нужно назвать по имени Бога, Господа Іисуса, св. церковь, діаволы прибітають къ містоименіямъ и нарічіямъ: "Онъ, тотъ" (вмісто Богь), или "туда, тамъ" (вмісто въ церковь, въ церкви). Забавна аналогичная съ сатанинскою боязнь у такого проповідника Евангелія, даже евангелиста, навъ графъ Толстой.

Забавно, удивительно, возмутительно, что такого безбожника, такого развратника, такое животное, животное кровожадное въ страстности, такого подлаго труса, такого пошлаго подслушивателя и подзирателя, столь нижно жалостливаго нъ себъ самому и столь безпощаднаго нъ злосчастной жень и жалкимъ дътямъ, круглымъ сиротамъ матери убитой и отца убійцы, этого неистоваго безумца, который невольно сознаетъ себя орудіемъ дъявола, сумасбродный самозванный евангелность Толстой возводить вмёсто себя на пьедесталъ проповедника и толковника своего собственнаго евангелія, на пьедесталь учители всего че-

ловвичества евангельской истинв. "Да—съ", завлючаеть онъ свою мрачную повветь. "Воть что я сдвлаль и воть что я пережиль. Да—съ", знаменательно вто "да—съ" въ рвчи такого завлючительно — священнаго значенія, "надо понять настоящее значеніе, что слова Евангелія—Мате. V, 25—о томъ, что всякій, кто смотрить на женщину съ похотью, премободъйствуеть, относятся въ женщинъ, въ сестръ, не въ одной чужой, посторонней женщинъ, а преимущественно въ своей женъ".

Не такъ это, г. Толстой. Не такъ вы понимаете. Ваше узноповерхностное толкованіе раздается въ ушахъ христіанскаго
міра впервые на пространствъ 19 въковъ его существованія. А
прежде васъ никто изъ тысячъ толковниковъ Евангелія, даже
самыхъ аскетическихъ, не догадался, что сіи евангельскія слова
имъютъ значеніе, какое приписываетъ имъ впервые ваше надменное суемудріе. И ито такой вы (Толстой) по вашимъ правамъ на вселенское учительство въ Христовой перкви!? 'Какъ
это видно изъ вашей исповъди, вы списали ващего гнуснаго
героя съ первой половины вашей жизни. Хорошъ выдаваемый
вами самому себъ дипломъ на пряво и званіе евангелиста!

Прежде чёмъ повазать, что учене Толстаго о браве несогласно съ христансвимъ, зададимъ ему, какъ и пристрастнымъ его читателямъ нёсколько вопросовъ. Его ложные, якобы истиноевангельскіе выводы извлекаются изъ его посылокъ. Спросимъ же теперь, вёрны ль его посылки?

Върно ли, что редигія вездъ пала и не встанетъ? Конечно. то върно, что браки существовали и даже существують у того множества людей, которые въ бракъ видять таинство, обязывающее передъ Богомъ. Но върно ли, что люди толстовскаго круга совсъмъ потеряли эту въру? Върно ли, что въ этомъ кругъ изъ 10 брачушихся едва ли найдется одинъ, который не то, что върить въ таинство, но върить въ то, что объщаеть при таинствъ, т.-е. супружескую върность? Върно ли, что большинство въ этомъ кругъ смотритъ на поъздку въ перковь, только какъ на особое условіе для обладанія извъстною женщиною? Върно ль и то, что нивто въ этомъ кругъ, не говоря о прочихъ кругахъ, не върить и въ то, что при крещеніи говорять и двлають надъ ребенкомъ? Върно ли вообще, что въ этомъ кругъ, не говоря о прочихъ, совершенно бросили

въру Христову, и осталось въ нихъ одно то, что есть у животныхъ? Пусть отвътять на эти вопросы повлониви граса Льва Толстаго, важдый самъ себъ, за себя и за другихъ, что онъ совсъмъ же не имъетъ въры въ Бога, смотрить на бракъ, накъ на условіе обладанія извъстною женщиною — не болье, и остается въ немъ самомъ одно то, что есть у животныхъ, что онъ — животное, не болье. Отвътьте по совъсти.

Кстати о совъсти. Правда ли, будто въ вашемъ кругъ и совъсти нътъ никакой, кромъ совъсти общественнаго мивнія и уголовиаго закона, и угрызеній собственно совъсти никаких никогда у васъ не бываеть и быть не можетъ? Нътъ совъсти? Отвътьте.

Дайте совъстный отвъть на каждую изъ строчекъ вышеналожемнаго ученія и увърсній Толстаго, правда ли? Правда ли то, правда ли другое, третье и т. д. безъ конца? Правда ли, будто любовь, бракъ, семья-все ложь, ложь и ложь? Будто мущины всв и все вругь о высоких чувствахь, а имъ нужно только тело жены? Будто "все любви" (sic) и браки все обусловлены излишне сытною пищей? Будто въ бракахъ совсвиъ напрасно подразумъвается дюбовь духовная, а не грубо чувственная? Будто любовь бываеть редко на года, чаще на месяцы, на недъли, на дни и часы, на всю жизиь некогда? Будто всякій мущина испытываеть то, что называется любовью, къ каждой красивой женщинъ и менъе всего къ своей женъ? Будто такъ всегда было и есть на свъть, да и не можеть быть иначе? Правда ля, будто тутъ совсемъ напрасно предпологается любовь идеальная, возвышенная, духовная, а на практикъ дюбовь есть нъчто мерзкое, увы! даже свиное, про которое, увы! и говорить и вспоминать мерзко и стыдно? Правда ли, что всв супруги насколько не думають о взаимной духовной жизни, не берегуть даже и физической? Что ненависть между мужемъ и женою - дъйствительное нормальное между ними отношение, обнаруживающееся всегда при прекращении чувственности? Что эта будто бы всегдашняя и неизбъяная ненависть между супругами-есть не иное что, какъ взаимная ненависть сообщинковъ преступленія, т.-е. брачнаго сожитія и за подстрекательство и за участіє въ преступленія? Будто брачное сожитіе есть не иное что, какъ убійство, и такъ-то всв убивають друга друга, всв, всв? И эта ненависть царить во всёхъ супружествахъ? Правда ли, что всё мужья, живущіе на такихъ условіяхъ брака, должны или распутничать или разойтись, или убить самихъ себя, или своихъ женъ?

Отвічайте, правда ли, будто любовь между женихомъ и невістой, между мужемъ и женой есть пакость, во имя которой мущина губить половину рода человіческаго, да и все человічество? Будто всіми разділяется взглядь, что женщина существуєть для наслажденія мужчины? Правда ли, что вся поэзія, вся живопись, вся скульптура, начиная съ Пушкина, есть гадость? Будто вздоръ, не правду говорять, что музыка дійствуєть возвышающимъ душу образомъ? Будто самыя высовія музыкальныя творенія нельзя дозволять къ исполненію въ общественныхъ собраніяхъ, такъ какъ и ті дійствують страшно, дійствують ужасно, раздражающимъ образомъ?

Правда ли, будто всв безъ исключенія женщины обезпеченныхъ влассовъ воспитываются такъ, какъ того требуеть положеніе женщины въ нашемъ обществъ, т.-е. смолоду женщина обучается только тому, чемъ она можеть увеличить свою привлекательность? Будто всякія, какія бы то ни было воспитанія имъють въ виду только пленение мущинъ? Будто къ одной этой ціли направляются и музыкальное искусство, и ученость, и даже гражданская доблесть женщинъ? Будто у вовхъ ихъ цвль одна, -- и не можетъ-быть не одна, потому будто другой и нътъ. -цаль прельстить мущину, чтобы овладать имъ? Будто ниваное воспитаніе, никакое образованіе не можеть измінить этого до тыхъ поръ, пока идеалъ женщины будеть бракъ? Другихъ въ этомъ направленін-правда ли? по ихъ разкости у Толстаго, не ставимъ. Правда ли, будто полицейскимъ порядкомъ следуетъ запретить такіе нарушающіе общественное сповойствіе поступки, вакъ тв украшенія своего твла, которыя допускаются женщинами?

Правда ли, будто новый источникъ вражды супруговъ, взаимная ревность, страшная, ужасная ревность, есть общій удѣлъ супружествъ? Будто и не можетъ не быть вта ревность между супругами, живущими безиравственно, т.-е. въ брачномъ сожитів? Правда ли, будто и дѣти не сврѣшляютъ брачныхъ союзовъ, напротивъ составляютъ для родителей мученіе? Будто дѣти для женщинъ обезпеченныхъ классовъ составляютъ не радость, не исполненіе требованія природы, а вѣчный страхъ, тревогу, непрестающее страданіе, непрестающую казнь? Будто матери даже боятся полюбить своихъ дѣтей? Будто всв матери погружены только въ животное материнское чувство? Будто вся семейная жизнь постоянно отравляется страхомъ за дѣтей, дѣйствительными или только воображаемыми опасностями? Будто жизнь отповъ, со всфми интересами, всегда виситъ на волоскъ и зависитъ отъ состоянія дѣтей? Будто большимъ въ наше время жить уже нельзя, семейной жизни супруговъ нѣть? Будто изъ-за дѣтей семейная жизнь превратилась въ отчаянное положеніе, въ которомъ безпрерывно спасаются отъ гибели, какъ на гибнущемъ нораблѣ?

Думаю, немного найдется такихъ, которые отвътили бы на поставленные вопросы, на общія ръзвія положенія графа Толстаго: да, такъ, это правда. Все это ложь и влевета даже на на высшій интеллигентный кругь, не говоря о многихъ милліонахъ средняго и низшаго вруговъ, гдъ нравы тверже и проще, гда вары въ Бога больше, какъ и варности закону христіанскому. Можно ли оправдать Толстаго въ этихъ преувеличеніяхъ, лжахъ и влеветахъ художественными целями? Бываетъ, что художники, поэты въ эпопеяхъ и романахъ, что называется, сгущають красви, чтобъ картина вышла рельефиве. Но у Толстаго не то. Пусть онъ и нашель въ образованномъ обществъ человъка врайне искаженнаго, со взглядами крайне искривленными. Но Толстой пишеть не романь. Онь выставляеть дело такъ. что беретъ живаго человвка изъ живаго общества. Правдиво рисуемую жизнь этого человъка онъ береть только за канву, въ которую вставляетъ множество общихъ положеній, множество общихъ утвержденій о состояніи самаго общества. У него гораздо больше общихъ разсужденій, чемъ частныхъ действій выведенныхъ имъ лицъ. Его новое измышление сворве следуеть назвать разсужденіемъ и проповёдью, чёмъ повёстью или романомъ. Да для романа его измышление и слишкомъ коротко. Да и для повъсти въ немъ слишкомъ мало двйствія. Его герой больше разсуждаеть и поучаеть, чемь действуеть. Все онь пріурочиваеть къ одной цвии, направляеть къ утвержденію излюбденной своей темы, что бракъ есть скверна, убійство и самоубійство; что не следуеть ни жениться, ни любить; а следуеть человъчеству перестать раститися и множитися и наконець жить.

Толстой поучаеть, проповъдуеть, толкуеть въ своемъ смыслъ Евангеліе, евангелизуеть. Какъ же въ такомъ случать основывать свои выводы на очевидныхъ преувеличеніяхъ и натяжкахъ, на клеветахъ самыхъ оскорбительныхъ и лжахъ самаго возмутительнаго свойства: "мущины нашего міра содержатся и нормятся, накъ с—е ж—цы... У женщинъ итъ чувства сильнъе животной потребности всякой с—и правлекать къ себъ какъ можно больше с—цовъ "?! Какъ же и кому же можно доказать подобными посылками, что человъчеству не стоитъ жить и что его благо состоитъ въ конечномъ прекращеніи плотской любви и въ самоистребленія?!

И не влевета ли, не поворнъйшая ли для самаго влеветнива влевета, будто такое учение о самоуничтожении человъчества, о прекращении размножения человъческаю рода, о брачномо сожитии како разврать, будто это учение Христово, учение еваниельское, учение истиннаю христианства?

Должны ли мы, въ угоду графу Льву Толстому, забыть, что въ размножени человъческого рода христіанство видить первое и коренное благословение Божие человъку; что первоначально сотворивъ человика по образу Божію, Богь сотвориль мужа и жену, и благословиль ихь, глаголя: раститеся и множитеся, и наполняйте земмо, и господствуйте ею (Быт. I, 27-28)? Должны ли мы забыть, что при первомъ возаржнім первозданнаго человжка на новосовданную жену, въ немъ неодолимо сказалось чувство ближайшей тъснъйшей привязанности въ ней и всеувлекающей, всепоглощающей любви: се, нынь кость от костей моих», и плоть от плоти мося. Сего ради оставить человькь отца своего и матерь, и примъпится къ жень своей, и будуть два въ плоть едину (Быт. 2, 24)? Замвчательно, что Христосъ Спаситель, касаясь этого изреченія книги Бытія, толкуя усиливаеть его значеніе. Нюсте ли чли (не читали ль вы), яко сотворивый искони мужескій и женскій поль сотвориль я есть, что Творецъ спервоначала сотворилъ не одного человъка, но два пола (двъ половины), мужескій поль и женскій, мужа и жену. И рече. Кто рече? Самъ Богъ Творецъ. Это приговоръ Божій, приговоръ творческій: сего ради оставить человькь отца своего и матерь и примъпится къ жень своей, и будуть оба въ плоть едину. Яко же ктому-присовонущиеть Господь Інсусь, усиливая творчесвій приговоръ, ктому ньста два, но плоть вдина. И еще присововущиеть, еще больше усиливая первоначальный творческій приговоръ: еже убо Бою сочета, человько да не разлучаєть. Еже убо Богь сочета, скажень мы, Толстой да не разлучаєть. Інсусь Христось учить: мужь и жена будуть и суть и да будуть плоть едина; а Толстой утверждаєть: да не будуть, потому якобы брачное сожитіе— разврать, убійство, и прочіе хульные глаголы,

Замвчательно, что эти божественныя истины изрекаеть Господь Інсусъ Христосъ въ томъ же чтенін Евангелія (Мат. 19, 3-12), гдъ помъщено и характерное изреченіе: могій вмюстити да вмистить. Ученики Господа Інсуса, смотря на легкость союза и развода мужа съ женою съ еврейсвой точки эрвнія, исваженной еврейскою жесткостью нравовъ, возражають Господу, что если человъвъ такъ свяванъ съ женою, то лучше совствъ не жениться. Такъ и Толотой учить, что если въ бракъ такъ много зловлюченій, если мужья законами и обычаями такъ связаны съ женами, то лучше совствиъ не жениться. На это Господь Інсусъ и не помыслиль отвётить: да, лучше. Нёть. Онъ отвътствуетъ: не вси вмъщають словесе сего, но имь же дано есть. Это особый даръ благодати Божіей, и даръ редкій, даръ для достиженія высшаго евангельскаго совершенства. Молій вмюстити да вмистить. Всв же прочіе, которые не могуть вмъстить сего высшаго дара, пусть вивуть, вакъ Богь благословыль изначала: раститеся и множитеся. Несте м чли, подтверждаеть это самъ Господь Інсусь, яко сотворивый искони мужескій поль и женскій сотворивь я есть, и сотворивь рече: сего ради оставить человькь отца своего и матерь, и прилъпится къ жень своей, и будуть два въ плоть едину. Якоже ктому ньстъ два, но плоть едина: еже убо Богь сочета, человькь да не размучаеть. А могій вмпстити и дівство да вмпстить, это вышей Божій даръ.

И замвчательно, что въ Евангеліи Матося, конечно по въянію Духа Божія, все это повъствованіе стоить въ неразрывной связи съ повъствованіемъ о благословеніи Господомъ Інсусомъ дътей, такъ что неразрывно за изреченіемъ Господа: могій ємпьстити да вместить, сряду же слъдуеть повъствованіе: тогда (вслъдъ за этимъ) приведоша къ Нему детей, да рушь возложить на нихъ, и помолится о нихъ,—дътей, по Толстому, этотъ

продукть вресыщенной чувственности, продукть паденія въ плотскую похоть, продукть безиравственнаго брачивго сожитія, продукть супружеского разврата. Конечно, ученики Горподии, св. апостолы стояли не на толстовской точкъ зрънія, не видъли въ дътяхъ порождение разврата; тъмъ не менъе подагали, что не должно изъ-за малыхъ дътей отвлевать Господа Інсуса отъ Его возвышенивнива двиа, отъ высочанщаго ученія, которое Онъ въ эту минуту преподавалъ, о сравнительномъ значеніп, обизательности и возможности брака и безбрачія. Ученицы запрещаху приносящимъ дътей. Что же Господъ, высочайшая чистота? Танже оттолинуль двтей, накъ и родителей, и отвернулся отъ техъ и другихъ, какъ нечистыхъ? Нетъ, поступиль какъ разъ наоборотъ. Іисусь же рече имъ: оставите дътей, и не возбраняйте имъ пріити по мню: таковыхъ бо есть царствіе небесное. И обиять ихъ, и возложиль руки на нихъ, и благословиль ихъ (Мв. XIX, 13-15). Гав туть хотя бы твнь дивой Толстовской мысли, что дъти несчастіе, дъти мученіе, дъти перожденее разврата, дъти провлятіе семейной жизни, въчно спасающейся отъ этого бъдствія какъ на гибнущемъ корабль?

Ужели же Господь Інсусъ Христосъ не хотвлъ, чтобы всв люди достигали высшаго евангельского совершенства, а во всей сововупности совершенства достигали и высшей чистоты сердца, высшаго нравственнаго цвломудрія? Да, Господь Інсусъ безпредвивно мудрже всякого мудреца, будь это самъ грасъ Левъ Толстой, и смотрить на домостроительство челоческого спасенія безпредвавно глубже и всеобъятиве. Хотвав и хочеть Господь нашъ, чтобы мы были совершенны даже такъ, якоже Отець небесный совершень есть. И это не праздное слово въ устахъ Господа. Это цваь наша, наше назначение и призваніе: когда станемъ совершенны, яко же Отецъ нашъ совершенъ тогда и остановимся. Но это будеть на концъ въчности... А до тъхъ поръ мы неустанно должны стремиться впередъ, задняя вабывая, въ предняя же простираяся. Но никакъ не помышлялъ Господь, что вы впродолжения уже нашей земной жизни станемъ совершенны въ полную мъру совершенствъ Отца нашего небеснаго. Этотъ общій взглядъ нужно навести и на прочія евангельскія совершенства. Хотель Господь Івсусь, чтобы всё люди были воздержны; но никакъ не помышляль, что всв люди

перестанутъ всть и пить. Хотваъ, чтобы всв были нестажательны, чтобы некали прежде царствія Божія, но чтобъ некали царствія Божія только прежде достиженія житейскихъ попеченій. А вовсе не помышляль о томъ, да и не училь, и не желаль, чтобы всв люди перестали устроять свое житейское благополучіе, снискивать себъ и просить у Бога кльбъ нашъ насущный и все для живни существенно необходимое, чтобы пересталя вообще трудиться и трудись упражиять себя въ добродетели. Подобнымъ же образемъ хотвиъ Господь Інсусъ, чтобы всв были и цвломудренны, воздержательны, не сладострасны, не скотоподобны. Но котълъ ли Онъ, чтобы люди вовсе перестали женитися и посягати? Хотвль ли, чтобы твиъ самымъ превратился родъ человъческій? Не въдаль ли Онъ, что люди, не женять, ни посягая, будуть жить только на небесахъ, гдв такъ живуть ангелы Божін, какь и всв небожители? Не освятиль ля Онъ своимъ присутствіемъ и участіемъ въ празднествъ бракъ въ Канъ Галилейской? Не ознаменоваль ли его святость совершеніемъ на немъ даже перваго своего чуда? По толстовскому Евангелію, бракъ-разврать, паденіе, позоръ, убійство; а Господь Інсусъ освящаеть браносочетаніе не только своимъ соприсутствіемъ на немъ, но и первымъ своимъ чудомъ. Имълъ ли Онъ вакую-либо цель, совершая на браке въ Кане свое первое чудо, или не имълъ, или же поступилъ безцъльно, не подумавши и случайно, и случайно же не подумавши освятиль разврать? Но кое общение Христови съ Веліаромъ, съ Веліаромъ нашего времени?! Кое общение свъту Евангелия Христова во тъмъ евангелія толстовскаго?!

Всё тонкости поставленнаго Веліаромъ Толстымъ вопроса о бравѣ, о дѣторожденіи, о женскомъ домашнемъ строеніи, о внѣшнихъ украшеніяхъ, съ истинно Христовой, евангельской, христіанской точки зрѣнія, въ высшей степени обстоятельно разъясняєть св. апостолъ Павелъ. Кто нуждается въ просвѣщеніи своей мысли, въ утвержденіи своей волеблющейся совѣсти, вчитывайтесь особенно въ 6 и 7 главы перваго посланія апостола Павла къ Коринеянамъ. "Все позволительно", учитъ св. апостолъ, "но не все полезно. Все мнѣ позволительно, но ничто не должно обладать мною. Тѣло не для блуда, но для Господа. Развѣ не знаете, что тѣла ваши суть члены Христовы? Итакъ отниму ли члены у Христа, чтобы сдѣлать ихъ членами блуд-

ницы? Да не будеть! Или не энасте, что совонупляющийся съ блудницею становится одно тёло съ нею? Ибо еназано: два бугуть одна плоть. А соединяющийся съ Господомъ есть одинъ духъ съ Господомъ. Бёгайте блуда: всяний грёхъ, какой дёлаетъ человёкъ, есть внё тёла; а блудникъ грёшитъ противъ собственнаго тёла. Не знаете ли, что тёла ваши суть храмъ жавущаго въ васъ Святаго Духа, котораго имъете вы отъ Бога, в вы не свои? Ибо вы куплены дорогою цёною. Посему прославляйте Бога и въ тёлахъ вашихъ и въ душахъ вашихъ, которыя суть Божи. А о чемъ сы (Коринеяне) писали ко мию, то хорошо человъку не касаться женщины". Значить, и въ Коринев въ пору св. апастола Павла ставили уже, только не съ толстовской шопенгауеро-гартиановской. а съ такъ-навываемой геостической точки зрёнія, какъ разъ тотъ самый вопросъ, который ставить графъ Левъ Толстой.

Св. апостоль Павель, на вопросъ Коринеянь, отвътотвуеть вообще, что хорошо человъку не касаться женщины. Но вакъ, при ванихъ условіяхъ, предостереженіяхъ и ограниченіяхъ? "Но", отвътствуеть богомудрый апостоль, -- во избъжание блуда, каждый имъй свою жену, и каждая имъй своего мужа". А въ брачномъ сожитін вакъ должны вести себя мужъ и жена?--, Мужъ",--поучаеть богомудрый апостоль, -- показывай женв должное благорасположеніе; подобно и жена мужу". Отъ равсуждающаго о томъ предметь Толстаго только и слышимъ: "плотская любовь, чувственное пресыщене, взаимное осквернене, мерзость, гадость, пакость"... Не такъ поучаетъ богомудрый апостолъ.-Жена не властна надъ своимъ твломъ, но мужъ; равно и мужъ не властенъ надъ своимъ твломъ, но жена. Не уклоняйтесь друга оть друга, развы по согласію, на время, для упражненія вы посты и молитев, а потомь опять будьте вмысть, чтобы не искушаль вась сатана невоздержаніемь вашимь. Впрочемь сіе сказано мною какь позволение, а не какъ повельние. Ибо желью, чтобы всв люди были, какъ и я (дъвственникъ); но каждый имветь свое дорованіе от Бога, одинъ тавъ, другой иначе". Значить, и дарованіе въ супружеской жизни проистекаетъ такъ же отъ Бога, какъ и въ житію девственному. Относительно девства, со стороны св. апостода это слово есть какъ разъ напоминание слова Христова: не вси вмъщають словесе сего (дъвства) но имже дано есть (отъ Бога); могій вмистити да вмистить. "Бевбрачными же и вдованъ говорю",--продолжаетъ св. апостолъ,--, хорошо имъ оставаться, какъ я (въ дъвствъ и безбрачін). Но если не мочуть воздержанися, пусть вступають въ бракь; ибо мучие вступить въ бракъ, нежели разжигаться. Лучше женитися, нежели разжизатися". Въ отомъ омысть сенейная жизнь признастся и жазывается шволою целомудрія: мучше женитися, нежеми разжизатися... Соединенъ ди ты съ женою, -продолжаетъ впостолъ, -не ищи развода. Осталон ин безъ жены, не ищи жены. Впрочем, если и женишься, не сограмишь. И если давица выйдеть замужь, не сограниять. Говорю это для вашей же пользы, не съ твиъ, чтобы наложить на васъ узы, но чтобы вы благочинно и непрестанно служили Господу. Неженатый заботится о Господнемъ, накъ угодить Господу, а женатый заботится о мірскомъ, какъ угодить женв. Есть также разность между замужнею и дввицею. Незамужияя заботится о Господнемъ, какъ угодить Господу, чтобы быть святою и теломъ и духомъ; а замужняя заботится о мірскомъ, какъ угодить мужу. Если же кто почитаеть неприличнымь для своей дъвицы то, чтобы она, будучи въ эръломь возрасть, оставалась такь, то пусть дылаеть, какь хочеть,- не согръшаета: пусть таковыя выходять замужъ. Но кто, не будучи ственнемъ нуждою, рашился въ сердив своемъ соблюдать свою двву (въ двествв), тотъ хорошо поступаеть. Выдающій замужь свою дъвицу поступаеть хорошо; а не выдающій поступаеть мучше. Жена связана съ мужемъ закономъ, доколь живъ мужъ ея; если же мужъ ея умреть, свободна выйти, за кого хочеть. только о Господъ. Но она блаженнъе, если останется такъ, по моему совъту. А думаю, и я имъю Духа Божія". Ученику своему Тимовею св. апостоль Павель внушаеть "почитать вдовиць истинныхъ, зръдыхъ возрастомъ, которыя на Бога надъются и пребывають въ моленіяхь в молитвахь день и ночь, которыя извъстны по добрымъ дъламъ, если она воспитала дътей, принимада странниковъ, умывала ноги святымъ, помогала бъдствующимъ и была усердна ко всякому доброму делу". Относительно же молодыхъ вдовицъ св. апостолъ Павелъ "желаетъ, чтобъ онв вступали въ бракъ, рождали дътей, управляли домомъ и не подавали противникамъ никаного повода къ злорвчію" (І Тив. 5, 3-14). Въ рожденіи дітей святый апостоль указываль естественное призваніе женщины и заслугу ея предъ Богомъ

Спасетол жена ради чадородія,—учить св. Паветь (І Тин. 2, 1—15),—если при этомъ пребудеть съ съръ и върности, и съ любей и съ селтости съ иплемудріємъ. Спасется жена никакъ не громинть учительствомъ и ученостью, не отправленіемъ гражданскихъ должностей и не гражданскими доблестими, а тихимъ, святымъ и цъломудреннымъ исполненіемъ природнаго призванія женщины — быть христіанскою матерью. Женъ св. апостолъ Павелъ учительствовать запрещаеть, властвовать надъ мужемъ запрещаетъ, повелъвая ей и учиться со всякою покорностію и пребывать въ безмолвін.

По Веліару-Толстому, ненависть—нормальное отпошеніе между супругами, и это будто бы не можеть быть иначе, вслідствіє соучастія въ осиверненія. По христіанскому же ученію это далено не такъ. Св. апостоль Павель объ этомъ поучаєть такъ: "во имя Господа нашего Інсуса Христа, повинуйтеся другь другу въ страхъ Божіемъ. Жены повинуйтеся своимъ мужьямъ, какъ Господу, потому что мужъ есть глава жены. А мужья любите своихъ женъ, какъ Христосъ возлюбилъ церковь. Любить своихъ женъ мужъя должны такъ, какъ свои твла; любящій свою жену, себя самою любить. Ибо никто никоїда не имъетъ ненависти къ своей плоти, но питаєть и ъръетъ се. Посему оставитъ человъкъ отца своего и мать, и прилъпится къ женъ своей, и будутъ двое одна плоть. Тайна сія велика" (Ефес. 5, 20—32).

Вообще христіанство, — медьзя сказать, — благословляеть, но попускаеть всъ здравыя естественно-человъческія чувства, стараясь имъ возвысить до духовности, утончить до совершенства, и въ высшемъ законоправномъ, сообразномъ съ творческими цълями направленіи, благословляя ихъ и освящая. Въ этомъ отношенія половая и семейная любовь никаєть не составляеть исключенія, любовь жениха въ невъстъ и обратно, любовь мужа въ женъ, родителей въ дътямъ и взаимно дътей въ родителямъ. Естественна животная сторона даже въ привязанности дътей въ родителямъ. Тъмъ не менъе эта привязанность есть заповъдь Божія, заповъдь Творца человъческой, животно духовной природы. А богооткровенный законъ Божій имъетъ задачею только возвысить дътскую привязанность отъ естественно животнаго влеченія до сознательно духовнаго человъческаго чувства почтенія въ родителямъ: чти отна тесно и матерь тесно. Также

относится завонъ Божій и въ плотской любви. Въ человъкъ она невогда не можетъ быть често животнымъ чувствомъ, безъ всякой примъси естественнаго или извращениаго душевнаго влеченія. Но христівнство хочеть возвысить ее такъ, чтобъ она была нормальнымъ сознательно душевнымъ, или даже духовнымъ влеченіемъ, и въ этихъ видахъ призываеть на нее благословеніе Божіе. Въ этомъ смысяв христіанство попускаеть и повзію. и скульптуру, и живопись, и музыку, какъ и всянія изящныя искусства, всякія украшенія жилищь, украшенія одеждами и т. д. Не говоримъ уже о поэзін, музыкъ, живописи, которыя направлены въ прославлению вмени Божия, въ выражению чиствищихъ чувотвъ высоваго, благоговъйнаго, безупречно превраснаго. Говоримъ въ частности о повзін, музыкв, живописи, которыя наображають въ повтическихъ одухотворенныхъ образахъ человъческую любовь, человъческую красоту, вившиня украшения одеждами, убранство храмовъ, домовъ и т. п. Что можно сказать, съ христіанской точки врвнія, противъ патріархальной нартины раба Авраамова Эліезера, который встрачаеть у колодца юную врасоту-Ревекку, будущую невысту Исаака, или противы картины бълокудраго Давида, въ бъломъ тонкомъ хитонъ, съ восторженнымъ благоговъніемъ пляшущаго предъ ковчегомъ завъта, или же противъ образа доброй взоромъ жены грѣшницы, мажущей муромъ, обливающей слевами и отирающей своими волосами пречистыя ноги Спасителя? Или же противъ преврасныхъ одухотворенныхъ образовъ мученицъ Варвары, Екатерины, Алеисандры, пышно одетыхъ и добрыхъ видомъ зело, когда известно, что онъ были и преврасны и не могли одъваться иначе, вавъ пышно, по приличію своего высокаго положенія, или даже царственнаго сана? Почему и св. апостолъ Павелъ вовсе не воспрещаеть, а скорве повелвваеть женщинамъ укращать себя, только украшать себя украшеніями благоприличными. Жены, — наставляеть онъ (І Тим. 2, 9-10), во украшеній липотном (приличномъ), со стыдъніемь и цъломудріємь да украшають себъ, но тольно бевъ излишествъ, полвгая свою врасоту не въ плетеніях волось, не въ золоть, ни жемчугь, ни въ платьяхъ многоцыныхъ, но въ дълахъ благихъ, какъ прилично женамъ, посвящающимъ себя бла-10честію. Что можно бы сказать противъ картины или статуя благольно украшеннаго царственнаго красавца св. Александра

Невскаго? Или противъ картины царственнаго семейства Императора Никодая I, у котораго въ семь одна превосходила другую, начиная съ очаровательной девственной врасоты царственнаго отрока, сына первенца и наследника Александра Николаевича, продолжая ръдвою замъчательною красотою его августвиших сестеръ Марін Николаевны, Ольги Николаевны, Аленсандры Николаевны? Извъстно, что одна поэма, въ которой воспавается одухотворенная любовь, содержится даже въ священномъ канонъ. Извъстно, что св. отцы не только сами читали явыческихъ классическихъ поэтовъ, но внушали и другимъ читать ихъ, только подъ условіемъ, чтобы все въ нихъ искушать и доброе держать. Не видимъ ли мы трогательнейшихъ поетических образовъ любви, върности, самоотвержения въ соотношеніяхъ двухъ половъ даже у Гомера и Виргилія, еще больше у Шекспира и Вальтеръ-Скотта, у Шиллера и Гёте, у Дивкенса. и Теккерея, у нашихъ Пушкина (Капитанская дочка) и Гоголя (Старосвътские помъщики), Тургенева (Дворянское гивадо) и Достоевскаго (Преступленіе и наказаніе в проч.), у Гончарова (въ Обломовъ) и наконецъ у Маркевича (Двадцать пять лътъ назадъ...)?

Чтожъ это такое читаемъ мы у препрославленнаго генія графа Льва Толстаго? Читаемъ полное отрицаніе "всей", буквально "всей" поозів, скульптуры, живописи, музыки, "начиная съ Пушвина" и серьезнайшаго изъ музыкальныхъ творцовъ Бетховена! Хочеть онъ, чтобы человъчество отвергло съ Пушкинымъ всвхъ міровыхъ поэтовъ, Вальтеръ-Скотта, Гёте, Шекспира, а конечно и древняго Гомера. Да Гомера, съ его Менелаемъ и Еленою, онъ и мажетъ. Хочетъ онъ, чтобы человъчество, вмъсто шекспировскихъ или гетевскихъ, приняло его толстовскіе, истиню толстовскіе, грубые животные, скотскіе, звёрскіе идеалы. Звірь, грубъйшій чувственникь, животное, трусь, слабодушно безсильный подумать о самоубійствь, когда оно смыло бы съ лица земли его позорь, въ тоже время изъ-за подлаго подозрънія, въ утоленіе только своей давно накипъвшей злобы, подло съ мученіями, разсчитанно убивиющій свою жену, мать на глазахь дътей, и туть еще разсчитывающій, что она пердъ нимъ покается въ несодъянномь гръхъ, когда ему самому слъдовало бы ползать передъ нею въ прахъ, моля ее о прощени предъ Богомъ за причиненное ей

непоправимое зло, — это отвращение у Толстаго — толковники евангелія, вселенскій проповъдникь безбожному человичеству новой буддійской религіи, толстовскій апостоль, глашатай новаю неслыханнаго толстовскаго евангелія о безнравственности законнаго брачнаго сожитія, о пошлости воспывавмой всими живыми Божійми тварями, какь и всимь человичествомь, любви, о необходимости ея окончательнаго искорененія, объ истинномь блат человика въ самоуничтоженіи всего человическаго рода! Не сумасшествіе ли?!

Печальный ли, отрадный ли признавъ для русскаго народа появленіе въ его среда такого юрода, какъ Левъ Толстой, юрода-мыслителя, писателя, пропов'вдинка, спептика, циника, разрушителя, отрицателя не только всякихъ святоотеческихъ преданій, не только всикой культуры и цивилизаціи, какъ продукта насидія и разврата, но и всякой порвів, отрицателя жизни не только своего круга, но и всего человачества? Отраднаго туть немного, если судить по исторической аналогіи. Появленіе въ Греців в Рамъ мыслителей и поэтовъ скептиковъ и циниковъ, которые надъ всемъ сменяесь, все отрицали, не на чемъ не могля утвердить свою мысль и совъсть, было роковымъ предвъстіемъ паденія всего древле-языческого духа, да и носителя его, древле языческого человъчества. Въ этомъ отношения появление одного скептика поэта Лукреція было уже роковымъ признакомъ. Но онъ былъ и не одинъ, а стоялъ во главъ множества другихъ разрушителей отечественныхъ преданій. Такъ и нашъ Толстой. Онъ глава многихъ подобныхъ же свептивовъ разрушителей. Ему вланяются тысячи нашихъ интеллигентовъ. Его творенія навязываются, да и нравятся сотнямъ тысячъ даже въ низшихъ вругахъ, нравятся и въ высшихъ вругахъ, отъ которыхъ сльдовало бы ждать гораздо больше предусмотрительности и осторожности... Печально и опасно... Теперь воть не опомнятся ли его повлониви, вогда увидять до векную абсурдово дошель ихъ геніальный учитель въ своихъ отрицаніяхъ? Онъ отрицаеть и науку, по крайней мірів, для женщинь, и "всю поэзію", музыку и все и все достоповлоняемое у его повлонниковъ, и любовь, и брачное сожитіе, и самую жизнь, канъ презрівный продукть разврата, животности, скотства, гадости, пакости... Можно утвшать себя, при виде этого роковаго знаменія темъ, что у насъ,

въ русской средь, оно нацивное, напосное, навъянное историческими вътрами. Все антинародное, не русское дворянское образованіе, съ его невъріємъ, съ его отрицаніями, все оно наносное на океанъ русской жизни. Все оно снесется тъми же вътрами, которые его и начесли. Дно океана народной жизни, даже не дво, а вся среда народной жизни, кромъ самаго поверхностваго слоя, гонимаго вътрами въ видъ волнъ и пъны, все это, нужно надъяться, —не тронуто до самаго дна. Дастъ Богъ, русская жизнь потечетъ по своему естественному наклону, по велънію судебъ. Тъмъ не менъе для пруга, къ которому относитъ себя сіятельный графъ Толстой, этотъ роковой признакъ имъетъ грозно внушительное значеніе.

Въ самомъ двав, члены этого вруга, вы теперь запоемъ читаете "Крейцерову Совату" Толотаго. Вы повланиетесь ему, какъ геніальному вашему учителю, пропов'яднику истинало, очищеннаго, освобожденнаго отъ суевърій христіанства. Подумайте въ самомъ двав, не правду-ль онъ говорить собственно о вашемъ вругъ? Если правду, то въдь это ужасно. То въдь вы сгнили до корней. Совсвиъ превратились въ животныхъ. Вся ваша не только не семейная, но и семейная жизнь разврать, многоженство и многомужество, --- многоженство нечестное --- магометанское, а подвое, европейское, - убійство, самоубійство, адъ, всв женщины и дъвы животныя с-и, всъ мущины с - е ж - цы. Религіи не следа, веры ни тени, появленіе ваше "тамъ", т.-е. въ храмахъ Божінхъ, не болье вакъ кощунство, ни твии духовности, даже человъчности, полное оскотвніе... Толстой хочеть поправить васъ посредствомъ буддизма, развить между вами религію погруженія въ нирвану, привить къ вамъ теорію счастья въ самоуничтоженін, хоть-бы и посредствомъ самоубійства... Еще не довольно самоубійствъ! Хочеть по меньшей мірів того, чтобъ вы завели у себя честное благородное магометанское многоженство вивсто подлаго европейскаго, не видя въ великой своей мудрости, въ великомъ самоослепленіи, что женщина въ христіанскомъ міръ все же болье или менье равноправна съ мущиною, въ нъкоторыхъ отношеніяхъ стоить даже выше, принимая отъ мущинъ часто даже предпочтеніе, даже тогда, согласно ученію св. апостола Петра (І Петр. 3, 7), большую честь себъ, какъ немощиващему, болве нвжному и хрупкому сосуду; а въ

честномъ, по Толстому, магометанскомъ многоженствъ женщина низведена въ значение вещи, которую мекупаютъ и запирають, ни мало не спрашиваясь ея вкусовъ, котвий, влеченій, отвращеній, воплей, мукъ... Хочеть Толстой, чтобъ и между нашини женщинами завелось наконецъ "честное" же многомужество, жедан возвратить насъ-куда же? Не далве, какъ во временавъ до-исторической дивости... Однько же утвшиться можете и вы надеждою, что и въ вашей средв не все еще сгнило; что и въ ващей средв еще теплится ввра въ Бога, у невоторыхъ еще истинная и глубовая, у многихъ же котя легкая, вътрогонная... Вотъ не зная, не изучая своей святоотеческой, истивно-христівнской православной вёры, не довольствуясь своею родною цервовію, вы гонитесь по вітру моды, за Редстовами, Пашковыми и Толетыми, за очарователями Соловьевыми и піэтизмомъ папистовъ, искоин враждебныхъ всему русскому, свято-отечественному. Въ вашемъ кругв измвна свято-отеческому становится довунгомъ времени, дозунгомъ свободно и широко провозглашаемымъ. Утъщимся надеждою, что теплятся искры не потухшей въры даже въ сердцахъ, которыя тушать ихъ въ себъ охотно и усердно, въ сердцахъ нашей золотой молодежи, нашихъ безбородыхъ научинковъ, нашихъ курсистокъ, нашихъ... цълыхъ старь веселыхъ людей, у которыхъ на знамени написано однодва-три слова: "развлеченіе и наслажденіе! Лови, лови часы дюбви! Живи и жить давай другимъ"!--Будемъ надвяться, что и этихъ коснется когда-либо, какъ и касается видимо перстъ Божій, воснется не всегда, чтобы только казнить и умертвить, но и оживить и воскресить въ жалости о прошломъ, въ пованню, въ жизни сокрушенной и очищенной. Въдь показася и разбойникъ на вреств. Предъ смертію и Чернышевскій жалвль о прошломъ, и желаль исповеди и причащенія. Любопытно-бы дознать, жалълъ-ли о своемъ: Что дълать? И супруга его заказываетъ паннихады по своемъ супругв. Увы! Всему свое время. Время смъяться, время плакать. Время гръщить, время ваяться и соврушаться о прошлыхъ грвхахъ. Почтимъ это горе, эти слезы. Господи, прости... Утвшимся сознаніемъ, что новое толстовское нямышленіе исполнено чудовищныхъ преувеличеній и влеветь даже на счетъ интеллигентнаго дворянского вруга.

А что эти влеветы неприложины, въ самой большей своей части, къ среднему и низшему кругамъ, нужно-ль это доказывать? Нужно ин доказывать, что въ этниъ пругамъ есть еще въра въ Бога, и преданность святоотеческой цериви, въ частности въра въ бракъ и крещеніе, какъ таниства; что брачущіеся въ церкви испращивають себъ благословение Божие на счастливую согласную жизнь; что въ крещении христіанскіе родители просять Отца небеснаго о принятіи ихъ дитяти въ свою отеческую любовь; что есть еще и супружеская върность, и любовь нежду супругами и родительская любовь въ детямъ? Нужно ла доказывать, что есть еще въ этихъ пругахъ нормальная, законная, христіанская, семейная жизнь? Я могу сказать даже, что еще наши очи видъли идеальныя супружества. Недаромъ Господь изрень: будуть два плоть едина. Недаронь св. апостоль Павель говорить: бракь есть великая тайна. Да, тайна великая — особенно нормальный бракъ, когда непочатая невимность сочетавается съ непочатою же невинностью. Сказано въ приговоръ Божіемъ первой жень: къ мужу твоему обращение твое, и той тобою обладати будеть. У впостоль сказано; жена да боится своего мужа. И не видимъ ли часто у женъ, которыя почти всегда приносять въ бракъ свою невинность, не видимъ ли какого-то физіологическаго, но любовнаго страха въ своимъ обладателямъ мужьямъ? На всв вещи она смотритъ не вначе, какъ глазами мужа. О вакомъ-либо ложномъ шагв она и помыслить не можеть. Эти явленія очень часты. Поразительяве то, что еще наши очи видели женскую скромность и стыдливость, при которой не возможны никакія різчи легкаго тона: оні вызовуть страданіе. Не видимъ ли и того явленія, что въ свою очередь мужья, даже съ недостатками люди, положительно буквально благоговъють предъ своими женами, благоговъють въ нихъ, конечно, не предъ внъшнимъ плетеніемъ волось, не предъ золотыми уборами или нарядносттю въ одеждю, но, -- какъ многознаменательно наставляеть св. первоверховный апостоль Петръ (1 Петр. 3, 2-4), - но предъ сокровеннымь сердца человъкомь, сіяющимь въ нетлынной красоть кроткаго и молчаливаго духа жены, что предъ Богомъ многоцинно, видя всегда чистое богобоязненное жите своихъ женъ? При чемъ жена властвуетъ надъ мужемъ не чувственностію, а своею внутреннею привлевательностію, чистотою, стойкостью и самоотверженіемъ своей христіанской души. Еще поразительнье, когда мужъ и жена, не тельно тълами, но и душами сливаются въ одного человъва, когда становитси похожи другъ на друга и лицами, навъ братъ и сестра, такъ что видящіе ихъ передно ошибаются. Еще наши очи видаля подобные примары. Видаля и то, что подобныя супружества неразрываемы: умеръ одинъ супругъ, не можеть жить и другой, умреть и тоть и умираеть. Все ето очень можно нередко видеть особенно въ супружествахъ свищенавковъ, гдъ и натуры супруговъ чище, цъльнее, целомудреннее, гдъ и нужда супругамъ беречь другь друга гораздо ощутительнъе и настойчивъе, чъмъ въ другихъ кругахъ; въдъ священнику другую жену не дадуть, равно какъ и вдова священника р'вдко найдеть себъ другаго мужа. Похоронивъ супруга и супругу въ нашемъ духовномъ быту, оставшіеся мужъ и жена почти всегда хоронять все свое счастье, а иногда и собственную жизнь. Еще наши очи видели и видетъ супружества, гдв вся супружеская любовь, заботы, всв помыслы родителей, обовкъ родителей поглощаются любовью къ дътямъ; где дитя служетъ восполненіемъ семейной жизни; этого мало, гдв дитя втагиваеть въ себя весь сонъ, всю заботу, все здоровье матери, втягиваеть въ себя всъ интересы, всв помыслы, всв прежде любимыя, напр. ученыя занятія отца, втягиваеть, доставдяя отцу и матери не муву, не тугу сердечяую, а невыразвное и со стороны даже непостажние наслажденіе, радость, счастье, потинно семейное родительское

Да, и нужно-ль намъ русскимъ далеко ходить, чтобы видъть ясное солнце? Кто изъ насъ не видить идеалъ христіанской семейной супружеской и родительской любви въ самой благородной четъ, поставленной на самый высокій свъщникъ, чтобы свътить чистьйшимъ свътомъ во всъ концы св. Руси? Кто не видитъ тамъ супругу, которая во время продолжительной, тяжкой, даже заразительной бользани мужа не отошла отъ него ни на шагъ и отходила его не только пламенною молитвою беззавътно любящаго сердца, но и самоотверженнымъ трудомъ собственныхъ рукъ? Кто не видитъ тамъ отца, который среди безчисленныхъ, самыхъ тяжкихъ думъ и заботъ отдыхаетъ, принимая радостное участіе въ играхъ собственныхъ малыхъ дътей? Кто не видитъ тамъ цълое семейство, которое произнесло Богу объть всегда

шеразлучно окружать отца среди постоявно угрожающихъ его шизни опасностей, окружать въ виде соима ангеловъ хранителей, не взирая на собственную опасность: виесте жить, виесте и умирать? И спасають, спасають своею преданностю, своею молитвою, однимъ своимъ присутствиемъ. У вореннаго влодея не поднимется рука на нихъ на всёхъ... И Богь спасаеть, спасаеть даже явно чудодейственно, спасаеть всёхъ ихъ идеально прекрасное, христіанское, свитое семейство, для счастія и наученія Россіи.

Одинъ ослений Толстой этого не видить и кощунствуеть.

Надъясь на Бога, връпко въруемъ, что на святой Руси еще не умеръ идеаль христіанской семейной жизии, начертанный св. первоверховнымъ апостоломъ Петромъ, который въ первую половину жизни самъ быль женать (1 Корине. 9, 5). "Жены", наставляеть первоверховный апостоль (1 Петр. 3, 1-12), — "повинуйтесь своимъ мужьямъ, чтобы тв изъ нихъ, которые не поворяются слову, безъ слова были пленены женскимъ житіемъ, когда увидять ваше чистое богобоявненное житіе". Воть христівнскій способъ нъкотораго благоплоднаго властвованія жены надъ мужемъ, при полномъ ему повиновеніи, -- чистое богобояз-первоверховный апостоль, -- "не внашнее плетеніе волось, не золотые уборы, или нарядность въ одеждъ, но потаенный совровенный сердца человъвъ въ нетлънной и неувядаемой красотъ проткаго и молчаливаго духа, что предъ Богомъ многоценно. Такъ нъкогда и святыя жены украшали себя, повинуясь своимъ мужьныть. Такъ Сарра повиновалась Аврааму, называя его господиномъ. Также и вы, мужья, обращайтесь съ своими женами по разуму, воздающе имъ честь, яко немощивншему женскому сосуду, какъ сонаследницамъ благодатной жизни. Наконецъ будьте всв единомысленны, сострадательны, братолюбивы, милосерды, дружелюбны, смиренномудры. Не воздавайте зломъ за зло, или досажденіемъ за досажденіе" (не такъ, какъ въ толстовскомъ супружествъ, гдъ "ненависть и грызнь" между супругами была нормальнымъ ихъ состояніемъ, гдв они "злоумышлили другь противъ друга, какъ два ненавидящія другь друга, связанные цъпью колодника"), "напротивъ", --поучаетъ св. первоверховный апостоль, -- "благословляйте другь друга, зная, что вы въ тому

призваны, чтобы наследовать благословеніе. Ибо ито любить жизнь и хочеть видеть добрые дии, тоть удерживай языкь свой оть зла" (не какъ злостный герой Толетаго) "и уста свои оть злыхъ лукавыхъ речей. Уклоняйся отъ зла, и делай добро; ищи мира и стремись къ нему. Потому что очи Господни обращены къ праведнымъ и уши Его къ молитет ихъ; но лице Господне противъ делающихъ зло, чтобъ истребить ихъ отъ земли".

А что спавать Толотому? То, что спазано Господомъ Інсусомъ, что поставлено нами въ началъ: внемлите от лисивих пророк, иже приходять кь вамь во одеждихь овчих, внутрь же суть волим хищницы. Ото плодо ихо позниете ихо. Еда объемлють оть тернія грозды, ими оть репія смоквы? Тако всяко древо добро плоды добры творить; а злое древо плоды злы творить. Не можеть древо добро плоды злы творити, ни древо зло плоды добри творити. Всяко убо древо, еже не творить плода добра, посткають е, и во ознь вметають. Тъмже убо от плодь ихъ познаете их (Мато. 5, 15-19). Въ учени въры и правственности ваного добра ждать отъ Толстаго безбожнина, ноторый вдеть до Гервулесовыхъ столбовъ абсурда въ выводахъ изъ своихъ гибельных началь, дальше всвхъ безбожниковъ,--отъ такого лецемвра, какого свить еще не родиль?! Горе вамь, книженици. фарисее, лицемъры, яко одесятствуете тминъ и мяту (лепите печи, точаете свпоги), и остависте вящиая закона, судь и въру (Мате. 23, 23). Аминь.

## ВЪРА ВЪ БОГА,

## ЕЯ ПРОИСХОЖДЕНІЕ И ОСНОВАНІЯ\*.

## Глава IV. Теорія Милля.

1. Въра, по Милло, служить удовлетвореню двоякой потребности человъва—
теоретической потребности имъть законченное знаніе и практической потребности жить полною счастливою жизнью.—2. Религія человъчества съ «сверхъестественною санкціем», какъ религія будущаго, по Миллю.—3. Разборь перваго
положенія.—4. Разборъ положенія втораго.—Заключеніе: теорія Милля представляеть нізкоторый положительный интересъ лимь при выясненіи субъективнаго
фактора віры.

Теорія анимизма не можеть быть признана не только состоятельною, но даже просто законченною. Въ самомъ деле она сводить всё формы религіозной вёры нъ "примитивнымъ" верованіямъ въ духовъ, и на представленія объ этихъ последнихъ -смотритъ какъ на продукть "вымысла", "фантазін". Но спрашиваетстя: какова же природа и условія двятельности этой религіозно настроенной фантазіи? Суть ли ея продукты (образы боговъ, изъ которыхъ выработалась, по теоріи, въра въ Бога единаго) нъчто случайное, преходящее, что нъкогда исчезнеть разъ и навсегда; или же-это выражение непреходящихъ требованій и существенное свойство нашей природы? Подобною же неваконченностію, какъ мы только-что видели, страдаеть и взглядь твхъ историковъ культурно-религіозной жизни человъчества, которые, по указанію фактовъ, сводять субъективный факторъ въры къ потребности человъка видъть въ абсолютной симъ мичность, и ничего не говорять о природъ и свойствахъ

<sup>\*</sup> См. майск. и іюньск. вн. «Правосл. Обозр.» за 1890 годъ.

втой потребности,—не показывають, есть и она нвито существенно свойственное человъческой природъ, или только нъчто случайное въ ней. Этотъ пробъль выполненъ Миллемъ 1). Онъ усвояеть указанному субъективному фактору въры необходимое значеніе, хотя и въ своеобразномъ смыслъ: именно по его мнънію, этотъ факторъ естественъ и необходимъ, какъ всякое стремленіе къ идеалу, какъ всякое стремленіе къ идеалу, какъ всякое творчество, — необходимъ съ точки зрвнія его значенія для общественной и частной жизни, вслъдствіе его пользы.

1. Милль вполив раздвляеть теорію анимизма в), но не усвометь ей значеніе полнаго, оплосооски— законченнаго отвіта на вопрось о глубочайшихь корняхь и посліднихь основаніяхь віры. Собственный же отвіть его на этоть вопрось сводится къ слідующему: на впры человика стремится вопервыхь, разрышить окружающую его тайну, и вовторыхь упразднить окружающее его зло. Говоря иначе, религіозная вітра, по Миллю, коренится въ теоретической потребности иміть полное знаніе о вселенной и въ практической потребрости жить полною счасли-

<sup>2)</sup> Ibid., р. 101-2: «Всеобщность въры, говорить Милль, раціонально объясняется изъ самопроизвольного стремленія ума всемъ естественнымъ предметамъ и явленіямъ, въ которыхъ онъ замічаль самонодвижниость (self-moving), припасывать жизнь и волю, подобныя тамъ, которыя онъ чувствоваль въ себв. Это было въроятное предположение (fancy), и лучшей теоріи нельзя было образовать на первых порахъ. Она (теорія) естественно сохранялась до тахъ поръ, пова думали, что движенія и дійствія этихъ предметовъ произвольни и не могуть быть объясняейн ничемъ другимъ, кроме свободнаго выбора самой силы. Первоначально, безъ сомивнія, живими считались самме предметы, такая віра существуєть досел'я между африканскими фетишнстами. Но какъ скоро показалось нел'яшьмъ, что предмети, более сильные, чемъ человекъ, не могутъ или не хотягь делать того, что ділаеть человінь (напр., говорить), дірди стали предполагать, что предметь, подлежащій чувствамь, неодушевлень, но что онь есть твореніе и орудіе нъкотораго невидимаго существа съ формой и органами, подобными человъческимъ. Какъ скоро новърнян въ бытіе этихъ существь, то явияся страхъ предъ ними, такъ какъ они считались способными приносеть дюдямъ по своему желанію великія б'ядствія, какихъ нельзя было не предотвратить, не предвид'ять, н единственное спасение отъ которыхъ было обращаться въ самимъ божествамъ. Поэтому справедливо, что страхъ многое производилъ совместно съ религіей, но въра въ боговъ, очевидно, предшествовала страку, а не возникла изъ страка. Однаво же установившись прочно, страхъ сталь сильной поддержной вірів, такъ вавъ стали думать, что ничто не можеть быть столь осворбительно для божествь, какъ сомийніе въ шхъ бытін».



<sup>1)</sup> Three essays on religion St. Mill. second edition, London, 1874.

вою жизнію. Сила, удовлетворяющая этой двойной потребности, есть та же самая сила, которая проявляется въ художественномътворчестве т.-е. воображеніе.

Кругь достовърнаго человъческаго знанія, - разсуждаеть Миль, -- очень тъсенъ, а желаніе знать безгранично. Со всёкъ сторонъ человъвъ окруженъ тайною. Ограниченная область нашего опыта есть маленькій островъ посреди безграничнаго моря, которое вывств и устращаеть нась и возбуждаеть наше воображеніе своею безпредваьностью и таниственностью. Оно безгранично не только по пространству, но и по времени. Прошедшее и будущее одинавово соврыто отъ насъ. Ни чему мы не можемъ указать ни начала, ни конца. Если насъ глубоко занимаютъ вопросы даже о недоступныхъ нашему знанію частяхъ вседенной,-о трхъ миріадахъ міровъ, которые находятся отъ насъ на невзифримомъ разстоянів; если, будучи не въ силахъ составить объ этихъ мірахъ полное положительное знаніе, мы не можемъ насытиться соображениемъ о томъ, чъмъ они могутъ быть: то твиъ большій интересъ представляеть для насъ рішеніе вопроса нии, по крайней мірів, догадка о томъ, откуда происходить тоть близвій намъ міръ, на воторомъ мы живемъ? Какая причина сдъдала его тъмъ, что онъ есть, и отъ вакихъ силъ зависить его будущая судьба? Кто не стремится въ разръшенію этихъ вопросовъ усилиниве, чвиъ ко всякому другому знанію, пока остается хоть самая слабая надежда на ихъ ръшеніе? Чего не дашь за какія-нибудь котя бы только въронтныя гаданія объ этой таниственной области,-за одну искру, которая бросила бы хотя тусками свыть въ этогь мракъ, тымъ болье за теорію, по которой міромъ править сила благодітельная? Но такъ какъ въ эту область мы можемъ проникнуть только воображениемъ, опирающимся на правдоподобныя доказательства (аналогія), то воображенію остается широкій просторъ наполнить пустоту образами, которые соотвътствуютъ ему самому-образами возвышенными, если оно настроено возвышенно, и низкими, если оно настроено низко.

Религія подобно поввіи удовлетворяєть потребности въ идеальных в вонцепціяхъ, котя она существенно отличается отъ поввім твиъ, что "жаждеть знать, имъють ли создаваемыя воображеніемъ концепціи соотвътственныя реальности въ нъкоторомъ другомъ, от-

личномъ отъ нашего міръ <sup>к 3</sup>). Томиный втою жаждою удостовъриться въ объективной реальности создаваемыхъ воображениемъ религіозно-идеальныхъ концепцій, умъ человіна горячо хватается за всъ слухи, касающіеся другихъ міровъ, особенно ногда эти слухи сообщены лицами, повидимому превосходящими насъ своею мудростію. Къ поввін сверявестественняго, подъ совонупнымъ дъйствіемъ въры въ авторитетъ, воспитанія и общественнаго мивнія,--этихъ трекъ могущественнъйшихъ въ жизни человъва силъ 4),-присоединяется положитальная увёренность и надежда, которую съ натурами поэтическими могутъ раздваять и натуры, авшенныя поэтическихъ дарованій. Въра въ Бога (или боговъ) и въ жизнь посмертную становится кинвою, которую каждый по своему умънью покрываеть идеальными изображеніями, изобрътаемыми имъ самимъ или же просто, коппруемыми. Въ этой другой жизил важдый надвется вайти то благо, котораго ему не удалось найти на землъ или дучше,--которое на земль онъ видетъ и знастъ только отчасти. Пока жизнь человвческая не въ состоянии удовлетворять человических желаній, пока ока переполнена горемь и страданіями; до тякъ поръ будеть существовать у человата жажда чего-то высшаго, находящая себъ наиболье полное удовлетвореніе дишь въ религін, -- до тёхъ поръ онъ будеть искать утвшенія и усповоенія на небесахъ, въ Богв 5).

Но не поступаеть и человвчество неразумно, принимая вврованія, теоретическая истинность которыхъ только возможна? Поступать такъ не значить ли уплоняться отъ раціональнаго принципа, требующаго, чтобы мы руководились лишь очевидной истиной? Безспорно,—разсуждаеть Милль,—давать місто всімъ продуктамъ религіозно настроенной фантазія было бы неразумно.



<sup>3)</sup> Ibid., p. 103: «Religion, as distinguished from poetry, is the product of the craving to know whether these imaginative conception have realities answering to them in some other world than ours». Пфлейдерерь, какъ видно изъ сказаннаго нами далбе (въ текстъ), не безъ основанія истолковываеть это не совсёмь определенное мъсто въ трактать Милля въ смисль положительномъ т.-е. въ томъ, что Милль считаеть существеннимъ отличіемъ религіознихъ върованій отъ поэзін сопровождающую икъ устренность съ соотапьтствій имъ объективний релагиостей (а не одну только жажду знать, объективни ли они). Осто Pfleiderer. Religionsphilosophie etc. В. І, s. 477.

<sup>4)</sup> Three essays, p. 78-100.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., p. p. 102-4.

Необходимы принципы, которые бы удравляли культурою воображенія, такъ чтобы, съ одной стороны, оно не нарушало правильной дъятельности разсудка (принципъ теоретическій), а съ другой—содъйствовало увеличенію общаго блага въ живни и воспитанію общественнаго характера (принципъ практическій). Но принципіально возставать противъ дъятельности воображенія, разрушать всю создаваемые инъ образы, накъ неистипные, зна чило бы отнимать у человъка одинъ изъ наиболье жизненныхъ асточниковъ воодушевленія.

Жизнь человичества исполнена бидствій. Такою она, вироятно, останется даже въ томъ случав, если прогрессъ (матеріальный и нравственный) значительно улучшить настоящее положение вещей. При такихъ условіяхъ бодрость духа и энергію можеть поддерживать только воображение своими идеальными построеніями, и должно считать признакомъ благоразумія, если человъкъ извлекаеть пользу даже изъ самыхъ слабыхъ поселяемыхъ воображеніемъ надеждъ и въроятностей, васающихся судьбы и назначенін человъка. Развитіе воображенія, если только оно идеть рагі разви съ развитіемъ строгаго разсудка, не ведетъ неизбъжно въ извращенію сужденія. Можно сділать совершенно трезвую оцвику доказательствъ за и противъ извъстнаго вопроса и однако остановиться воображениемъ на возможностяхъ въ одно и тоже время и наиболье пріятныхъ и наиболье полезныхъ, притомъ вовсе не преуведичивая силы основаній, по которымъ эти возможности должны осуществиться скорбе, чвиъ всв другія. Жазненное счастіе въ большинствъ случаевъ достигается именно этимъ путемъ. Въ самомъ деле, что тавое, напримеръ, такънавываемое веселое настроеніе, которое по общему признанію есть одно изъ главныхъ благъ жизни? Конечно не что иное. какъ способность останавливаться вниманіемъ главнымъ образомъ на свътныхъ сторонахъ настоящаго и будущаго. Еслибы мы останавливались одинаково и на свътломъ и на темномъ въ жизни, и на пріятномъ и на печадьномъ, тогда то, что мы навываемъ веселымъ расположениемъ, было бы одною изъ формъ помъщательства. Но практива не повазываеть, чтобы тоть, вто смотрить на жизнь светло, быль менее разсудителень въ отнощеній из злу и опасности и болье безпечень въ сравненіи съ другими. Совершенно напротивъ: нбо доброе расположение дука

возбуждаетъ способности и держитъ наготовъ всю активную энергію. Когда воображеніе и разсудовъ получаютъ свойственную наждой изъ этихъ способностей культуру, они не станутъ посягать на прерогативы другъ друга. Напр., въ виду неотвратимости предстоящей намъ смерти вовсе изтъ нужды думать только о ней. Напротивъ будетъ гораздо целесообразнее и благоразумите думать только о жизни,—о томъ, чтобы исполнить лежащія на насъ обязанности: "думать только о томъ, что отъ насъ зависитъ"—вотъ истинное правило правтической мудрости. А на то, что отъ насъ не зависитъ, следуетъ смотреть взглядомъ свётлымъ: въ такомъ случае жизнь будетъ пріятите и мы будемъ боле въ состояніи любять людей и предметы и заботиться объ ихъ благе и усовершенствованіи.

Для чего намъ, въ самомъ дълъ, питать свое воображение представлениемъ отталкивающихъ свойствъ лицъ и предметовъ? Всякая не необходимая •) остановка на бъдствіяхъ жизни, въ лучшемъ случав, есть безполезная трата силь, а въ худшемъпрямое нарушение нормальной и успъшной дъятельности: воображеніе въ такомъ случав настраивается на низкій тонъ; повидав возвышенныя ассоцівцій, оно привязывается въ пошлымъ предметамъ и событіямъ жизни и придаетъ одностороннюю окраску всей душевной жизни, подобно тому, наприміръ, какъ у дюдей, предающихся грязнымъ чувственнымъ удовольствіямъ и мечтамъ, образовываются одностосторннія чувственныя ассоціаціи. Впрочемъ наждый изъ насъ хорошо знаеть по опыту, что значить испортить свое воображение односторонними идеями. Все это доказываеть, что при развитіи воображенія нужно сообразоваться не съ одною только истинностію точныхъ фактовъ. Истина есть двло разума, и культурою разумной способности принимается предосторожность, чтобы истина "была признаваема повсюду и помнилась, когда этого требують долгь и обстоятельства жизни. Но когда разумъ сильно развить, воображение можетъ безопасно преследовать свою собственную цель и пользо-

<sup>\*) «</sup>Когда я говорю не необходимая, я разумню все, что необходимо въ смысав неизбижнаго, или въ смысав потребнаго для исполненія нашихъ обязанностей и для защиты нашего чувства реальности отъ перехода въ спекулятивную и тужавную форму». Ibid., р. 248.



ваться всямъ возможнымъ для того, чтобы подагаясь на укрвпленія, возведенных вохругъ замка и охраняемыя разумомъ, сдёлать жизнь внутри замка веселою и привдекательною").

Итакъ, человъчество не поступаеть неразумно, принимая върованія, теоретическая истинность которыхъ лишь возможна: имъя спорную объективно-теоретическую истинность, они безспорно истинны съ точки зрънія субъективной, съ точки зрънія ихъ значенія для практической жизни. Такова мысль Милля.

2. Не придавая надлежащаго значенія вопросу объ истинности религіозныхъ върованій и разсматривая ихъ исключительно съ точки зрвнія ихъ значенія для практической жизни. Милль естественно долженъ былъ столь же безразлично относиться и въ содержанію религіозныхъ върованій. Въ самомъ дъль, если вопрось не въ истинъ, а въ пользъ, то не все ли равно во что и какъ человъкъ въруетъ, лишь бы въра его была благотворна для его жизни. Таковъ дъйствительно и быль взглядъ Милля сначала. Вотъ подлиное выражение этого взгляда. "Въ чемъ, — спрашивветь Миль, -- состоять условія, необходимыя для образованія религіи? Прежде всего должно существовать возарвніе или убъжденіе, которое бы присвоивало себ'в власть надъ жизнію человъка въ ея цълости; необходимо върованіе или даже рядъ върованій, разумно усвоенныхъ относительно назначенія человъка и его долга, -- върованій, которымъ по внутреннему признанію самого върующаго, должны подчиняться всв его дъйствія. Сверхъ того нужно существование чувства, которое бы было связано съ такимъ върованіемъ или могло бы быть имъ вызвано,--чувства, достаточно сильнаго для того, чтобы на двла доставить ему власть надъ двиствіями человіна, которой оно требуеть себв въ теоріи. Очень важно (однавожь ничуть не абсолютно необходимо), чтобы это чувство было сосредоточено на какомъ-либо конвретномъ объектъ, если возможно, дъйствительно существующемъ, хотя во всвхъ болве важныхъ случаяхъ представляющемся только ядеально. Такой объекть върующій находить въ тензив или христівнствь; но это условіє можеть быть выполнено, хотя и не въ такой степени, другимо объектомъ. Въдь говорили же, что тотъ, кто въруеть въ "безконечную природу



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., p. 245-9.

долга", есть человъвъ религіозный, даже если онъ не върить ни во что другое". Ото безравличное отношеніе Милля въ вопросу о содержаніи въры, какъ мы видъли выше (гл. 1, 3), вполнъ согласуется со скептическими основаніями его очлософія.

Но относясь въ принципъ безраздично къ предмету въры в будучи готовъ принять всякій, который бы болве или менве соотвътствоваль только-что указаннымъ условіямъ, Милль долженъ былъ однаво на практикъ дать предпочтение какому-нибудь одному изъ нихъ. И не трудно заранве догадаться, куда склонилась его мысль. Мы говорили выше (гл. 1, 2) о глубовой связи, существующей между фетише-анимистическимъ объясненіемъ происхожденія религіозной віры и признаніемъ за ея послівднее основаніе и за ен подлинное содержаніе идеи человъчества. Мы говорили, что кто объясняеть происхождение религиозныхъ върованій перенесеніемъ свойствъ человіческой личности на предметы и существа природы, на ихъ видовыя причины и, наконецъ, на ихъ общую единую причину (какъ дълаютъ это анимисты, а всявдъ за ними и Милль), тоть не можеть въ концв концовъ не усвоять особеннаго значенія въ религіозной жизня идев человвчности и человвчества. Этимъ мы объяснили то обстоятельство, ночему Конть, отвергнувъ всё исторически извёстныя формы религіозной віры, остановился именно на идей человічества и ее положиль въ основу своихъ религіозныхъ построеній. Въ свою очередь и Милль, отвергнувъ въ частностяхъ утопів Конта ), удержаль ихъ основаніе, т.-е. идею человічества и въ первый періодъ своей философской двятельности считаль одну ее безъ всякихъ дополненій совершенно достаточною для обравованія религіи будущаго.

<sup>\*)</sup> Мы не входимъ ни въ подробности, ни въ разборъ религіовныхъ построеній Конта, изложення имъ въ «Курсв положительной политики», такъ какъ ссылка на никъ и указаніе ихъ иссообразностей для людей занимающихся философіей» сділались общимъ мізстомъ. См. объ этомъ предметі чрезвичайно талантливо написанный, переведенный на русскій языкъ, этюдь Каро: «религія позитивизма» «Русская Мысль» 1883 г. ноябрь, стр. 157 и слід.



<sup>\*)</sup> Д. Ст. Мыль: «О. Конть и позитивнамь», стр. 120—1. Ср.: «надо допустить, что коть для крайне ничтожнаго меньшинства можеть существовать релиія безь вырованія вы Бола и что размышленіе о такомъ предметь можеть быть не лишеннымь интереса и для христіань». Ібій., стр. 120. Сfr. Essays, р. 109.

Религія, - разсуждаеть Милль въ своемъ опыть "О пользъ религін", — нисколько не перестанеть быть могуществонною силою, противодъйствующею одностороннему погружению человъка въ прову, вло и бъдетвія жизни, если человъчество не будеть болье, канъ оно дъльло досель, переступать въ своенъ религіозномъ творчества за границы этого міра и населеть божественными существами небо. Предметъ религіовнаго отношенія можно найти и здёсь на земле. Танинъ предметомъ можеть быть все человъчество, какъ родъ, въ его прошедшемъ и будущемъ. Идея человъчества -- веливан и могуществениая идея. Она восходить до невъроятных предъловъ прошлего, обнимаетъ собою многостороннее настоящее и проникаеть въ непреодолимое и непредвидимое будущее. Представляя нашему уму коллективное существо, начало и нонецъ нотораго нельзя обозначить, -- эта идея вызываеть въ насъ чувство безпонечнаго, которое глубово воревится въ природъ человъка и наластоя необходимымъ элементомъ всвять нашихъ высшихъ понятій. Когда же къ этому чувствованію безконечнаго присоединяется мысль о возможности для человичества безпрерывного совершенствованія, то для воображенія и чувства открывается широкій просторъ удовлетворять своимъ стремленіямъ нъ идерльному и высокому 10). Далве, какъ источнивъ высовихъ чувствованій, идея человъчества должна оказаться могучимъ двигателемъ поступковъ и развивать чувство долга предъ человъчествомъ, достаточно сильное для того, чтобы направлять и контролировать всв прочія чувствованія и наклон. ности человъка и предписывать ему правила жизни. Если люди часто не только теоретически увлекались мыслію, что все должно отступить предъ благомъ ихъ страны (ссылка на отношение римсвихъ гражданъ въ "въчному городу"), но и практически ощущали это, какъ великій долгъ жизни, то возможно, что въ отношенія въ благу универсальному, въ человъвъ пробудится чувство абсолютной обязанности, къ которой онъ отнесется съ чисто религіознымъ энтузіазмомъ, сдёлаеть его правиломъ своего поведенія и основнымъ стимуломъ двятельности. Когда содъйствіе осуществленію универсальнаго блага будеть признано высшимъ идеаломъ всей практической двятельности, то въ тон-

<sup>1°)</sup> Three essays, p. 106. Cfr.: Милль о Контв, стр. 123.



нихъ патурахъ симпатія и страстиви дюбовь въ совершенству будеть управлять всею ихъ дъятельностію; въ натурахъ же ниввихъ въ темъ же, хотя и не столь развитымъ чувствованіямъ, присоединится чувство стыда. Единственной наградой, мысль о которой будеть для человъна ободреніемъ въ дъятельности и утъшеніемъ въ страданіи, явится тогда не въра въ проблемматическую будущую жизнь, но одобрение въ этой жизни, -- дъйствительное одобреніе со отороны тъхъ, кого мы уважаемъ, и идеальное со стороны всёхъ тёхъ, живыхъ или умершихъ, кому мы удивляемся и вого почитаемъ. Мысль, что въ извъстномъ случав Соврать или Христосъ одобрили бы насъ, для впечатлительныхъ душъ можетъ оказаться сильнейшимъ побужденіемъ въ развитію высшихъ чувствованій и стремленій 11). Вообще "сознаніе единства съ человъческимъ родомъ и глубокое сочувствие общему благу могуть быть культурою обращены въ чувство и принципъ, способные выполнить всв важныя функціи религія, и справедливо быть названы этимъ именемъ" 12). Это будеть не просто редигія, но лучшая изъ всвхъ религій 13).

Трудно ожидать, чтобы высказавши столь рёшительное убёжденіе въ способности идеи человічества выполнить всё важныя функціи религіи" и замінить собою всё другія ея формы, Милль оставиль подлів нея мівсто исторической візрів въ Бога. И однако вто такъ. Онъ дівлаєть уступку "религіи супранатурализма" въ двухъ различныхъ формахъ: разъ въ завлюченіи трактата о пользів религіи и другой—въ конців трактата о теизмів. Въ трактать "о пользів религіи", развивъ свой взглядъ на религію человічества, какъ религію будущаго, онъ неожиданно изумінеть читателя предложеніемъ нівкотораго "компромисса", какъ выразился Полейдереръ 14), между проектируемою религіею человічества и древнею теистическою візрою. Если, разсуждаєть Милль, отказаться отъ идеи о всемогущемъ Творців; если, даліве, подобно Платону и манихеямъ, разсматривать міръ, какъ продукть взапмодійствія и борьбы между Божественными премудростію и

<sup>11)</sup> Three essays, pp. 106-9.

<sup>12)</sup> Ibid., p. 110.

<sup>(3)</sup> Ibid., pp. 110-122.

<sup>14)</sup> Pfleiderer: Religionsphilosophie etc. B. I, s. 481.

благостію и восною матерією, и если, наконецъ, признать, что ны съ своей стороны можемъ содвиствовать окончательному торжеству добраго принципа надъ здымъ: то "противъ нравственной тенденціи такой візры нельзя будеть сділать ни одного возраженія". Правда, объективная истинность этой въры — вопросъ спорный, почему она и не можеть замънить собою религіи чедовъчества вподив; но ихъ можно соединить такъ, чтобы върующему въ идеалъ человъчества оставалась возможность утъшать себя мыслію, что истинность той или другой въры въ Бога — возможна. Скептику ничто не препятствуетъ наполнить широкую область воображенія возможностями и гипотезами, несостоятельности которых нельзя дохазать, въ пользу которыхъ, напротивъ, можно привести нъкоторыя аналогіи и которыя при этомъ вибють благотворное вліяніе на наши чувствованія и дъятельность. Этого недостаточно, конечно, чтобы подобныя гипотезы переши въ убъщенія, но достаточно, чтобы ихъ терпъть. Тоже савдуеть свазать и о въръ въ загробную жизнь, котя весьма въроятно, что съ удучшеніемъ путемъ культуры условій жизни, человъкъ будетъ довольствоваться настоящимъ и не будетъ обращать надеждъ на міръ загробный 15). Такимъ образомъ Миль оставляеть за тензмомъ право на существование на ряду съ редигіей человъчества, котя лишь во имя его практическаго значенія, независимо отъ вопроса объ истинности его "спорныхъ ученій".

Къ тому же въ сущности сводятся разсужденія Милля о "религіи супранатурализма" и въ другомъ изъ вышеуказанныхъ мъсть его "опытовъ"—въ концъ трактата о тензмъ. Существованіе Бога, — разсуждаетъ онъ здъсь, —не можетъ перейти въ положительное теоретическое убъжденіе, не можетъ стать несомнънною върою и должно навсегда остаться предметомъ лишь въроятной надежды. Но эта надежда, если только мы сознаемъ, что она не болъе какъ надежда, законна и съ философской точки врънія можетъ быть отстаиваема, въ виду ея благотворнаго практическаго вліянія. Она дълаетъ жизнь и человъческую природу болье цъннымъ предметомъ для сердца и даетъ большую

<sup>15)</sup> Essays, p. 115-122.

силу, равно какъ и большую торжественность всемъ темъ чувствованіямъ, которыя пробуждаются въ насъ нашими ближним и человаческимъ родомъ вообще. Она умарнетъ, напр., то мучительное чувство иронін со стороны природы, которое пробукдвется всякій разъ, когда мы видимъ, что человъвъ талантливый и благородный, на развите котораго потрачено много усилій н жертвъ, оставляетъ міръ въ то самое время, когда повидимому наступила пора пожинать плоды. Она содъйствуеть развитію я укръпленію мысли о человъческомъ достоинствъ: ибо эта мысль стоить въ тесной зависимости отъ привычки, воспитываемой религіозною вёрою, - представлять воображеніеми правственно совершенное существо и считать одобрение со стороны такого существа нормою или образцомъ, съ которымъ мы должны сообразовать нашъ собственный харантеръ и жизнь. Кто върить во все, что предлагають положительныя религи, у тахъ сила правственных в чувствованій несомнінно воврастаеть 18). Воть почему въра въ Бога, насколько ее допускаеть раціональный критицизмъ (т.-е. въ Бога ограниченнаго), можеть даже слушить помощью и подврапленіемъ той "реальной религіи, которую называють то "религіею человічества", то "религіею долга". Къ другимъ побужденіямъ видъть въ благь нашихъ ближнихъ п всего человъчества обязательное ограничение всякаго самолюбиваго етремленія и цвль, для которой не можегь быть слишкомъ велика никакая жертва, въра въ Бога присоединяетъ чувотвованіе, что ділан благо ближних правиломъ своей жизни, мы можемъ быть сотрудниками невидимаго Существа, которому мы обявалы всимъ, что есть отраднаго въ жизии, которос, не будучи всемогущимъ, дъйствительно нуждается въ нашей помощи и воторое, наконецъ, при нашемъ содвиствін, несколько спорве достигаеть выполненія своихъ целей. Сделать въ продолженія жизна хоть что нибудь для приблежения окончательного торжества добра, -- вотъ мысль, которая можетъ и должна одушевлять человъка, и и не сомнъваюсь, заключаетъ Миль; что "ей сукдено съ сверхъестественною санкцією или бевъ нен стать религіею будущаго. Но мив нажется, что супранатуральныя надежды въ той степени и формв, въ какой раціональный скептицизиъ



<sup>16)</sup> Ibid., p. 249 sqq.

не отказывается ихъ саниціонировать, еще не мало могуть содийствовать тому, чтобы дать этой религіи подобающую ей власть надъ человіческимъ духомъ"  $^{17}$ ).

3. Переходя въ оцвива взложенныхъ взглядовъ Милля, мы не можемъ прежде всего не отметить того колебанія, которое проходить чревъ всв его основоположенія. Опъ не придаеть, повидимому, значенія вопросу о теоретической истинности религіозныхъ върованій и считаеть достаточными даже тв изъ няхъ, теоретическая истинность которыхъ только новножна; но съ другой стороны самъ же утверждаетъ, что въру въ отличіе отъ повзіи сопровождаеть увіренность въ соотвітствін ей объективныхъ реальностей. Онъ считаетъ безразличнымъ вопросъ о томъ, что служить предметомъ или содержаніемь віры, и во тоже время самъ пытается установить предметь веры и точно опредълить ея содержаніе. Онъ признасть на "религією человичества или долга" способность выполнить всв "важныя функція религін" и въ тоже время оставляеть подле нея веру въ Бога, котя и ограянченнаго, въ той увъренности, что надежды на сверхчувственный міръ "могуть содвиствовать тому, чтобы дать этой религіи подобающую власть надъ человъческимъ духомъ". Ясно, что взглялы Милля на религіозную вёру служать вёрнымъ выраженіемъ его теоретическаго скептицизма, и простаго указанія на этоть ихъ свептическій характерь было-бы достаточно, чтобы въ корив подорвать доввріе къ ихъ состоятельности въ ціломъ. Но такъ какъ наша задача состоить не столько въ критикъ взглядовъ твхъ или другихъ мыслителей, сколько въ положительномъ выясненій, при помощи этой критики, нашего предмета (т.-е. задача не столько отрицательная, снолько положительнан); такъ какъ съ другой стороны, некоторыми мыслителями, даже не разделяющими взглядовъ Милля въ целомъ, усвоены однако тв или другія частныя его положенія: то здвсь необходемо пересмотръть теорію названнаго мыслетеля въ основныхъ пунетахъ, по частямъ, независимо отъ цвлаго. Такихъ пунетовъ два: вопервыхъ, взглядъ Милля на религіозныя върованія, вавъ на выраженіе стремленія въ ндеалу, какъ на творчество и, вовторыхъ, его проекція "редягій чедовічества" со "сверхъестественною санкцією". Сначала о первомъ.

<sup>&</sup>quot;) lbid., p. 255-7.

"Жизнь человъна, окружением тайною и наполнением бълствіями, есть островъ въ безграничномъ морв"... Нивный образъ! Ръдко съ большею мощью слова распрывается недостаточность наличной действительности. Но канимъ резкимъ диссонансомъ, рядомъ съ этими страницами, звучить холодное, разсудочносвептическое утверждение, будто вдевльный міръ со всеми своими свътлыми образами есть созданіе воображенія и "можетьбыть" не болве; что его объективная реальность есть вопросъ по существу спорный,---что объ этомъ не должна забывать не тольно повзія, но и религія! Но если подобное утвержденіе звучитъ диссонансомъ, то совътъ Милин,--не смотря на это, оставлять за созданіями идеально настроеннаго воображенія, рада ихъ правтическаго значенія, право на существованіе на ряду съ выводами строгаго разсудка, - такой совъть звучить прямою вронією. Не насившва ли, въ самонъ двяв, надъ человъконъ сказать ему: "быть-можеть, эти идеальные образы-призраки, но не разрушай ихъ, они плодотворны для жизни ?! Это все равно, какъ предложить бъдняку переселиться изъ своей бъдной лачуги въ преврасный дворецъ, единственный недостатовъ котораго состоить въ томъ, что онъ существуеть не въ дъйствительности, а въ воображении. Посмотримъ однако ближе, можетъ ли человъкъ жить върованіями, добъективная состоятельность которыхъ есть вопросъ спорный, теоретическая истинность которыхъ только возможна"?

Позволить себь въ отвъть на эти вопросы привести разсужденіе мыслителя, который при всёхъ крайностяхъ своего міросозерцанія, по данному предмету высказываеть мысли здравыя и развиваеть ихъ со свойственною ему силою діалектики. Раскрывъ ту очевидную мысль, что при сознаніи завёдомой ложности содержанія религіозной вёры, религія немыслима, что въ такомъ случай она превратилась бы въ "простую, постоянно разрушаемую разсудномъ идлюзію фантавін", этоть мыслитель продолжаеть: "не въ лучшемъ положеніи было бы дёло, еслибы, не имёя возможности узнать о трансцендентальной неистинности своихъ представленій человёкъ, однако, былъ бы не въ состояніи убёдиться и въ ихъ трансцендентальной истинности. Правда, въ такомъ случаё на основаніи возможной истинности своихъ религіозныхъ представленій онъ могъ бы установить религіозное

отношеніе; но въ виду возможной же неистинности этихъ представленій онъ шикогда бы не быль увърень, что онъ не обманываеть самъ себя своими илиюзорными религіозными функціями. А такое сомивніе неизб'яжно должно дурно отразиться на интенсивности и испремности религіознаго отношенія. Такое состояніе дука подобно настроенію того человіна, который любуясь въ подворную трубу человъческою фигурою въ окив отделеннаго дома, никакъ не можетъ рашить, что это такое-дайствительное существо или прислоненная въ овну картина, или -- настроенію другаго, который привязался къ призраку, часто посъщающему его ночною порою, и однако не имжеть никакого разумнаго основанія ожидать, что этоть идеальный призрачный образь есть образъ живаго существа, съ которымъ онъ когда нибудь встрътится. Какъ неустойчиво было бы отношение въ этимъ призравамъ, такъ же неустойчиво было бы и религіозное отношеніе при постоянномъ колебании между трансцендентальною истинюстію и неистинностію религіозныхъ представленій. Въ такомъ состоянів находился бы человъкъ, еслибы религіозныя представленія были простыми постулятами религіозной потребности, т. е. извъстнаго свойства человъческой организаціи и никогда не могли бы быть ни обоснованы, ни оправданы теоретическимъ знанісиъ. Въ этомъ случав не оставалось бы никакой возможности решить, обладають ин поступяты заложенной въ человеческой организаціи религіозной потребности истинностію въ объективномъ смыслъ, или же они суть простыя (хотя и необходимыя психологически) идлювін. Пона у человіна, любующагося въ подворную трубу прекрасной человаческой фигурой, остается надежда гдв-либо вотретить ее, или найти доступъ въ ея жилище, онъ ножеть подавить колебаніе между образомъ и двйетвительностью и по прежнему любоваться въ подзорную трубу. Но накъ своро отръзана всякая возможность провърить фактъ, то естественно, что онъ превратитъ всякое отношение въ столь сомнительному предмету и подавить самую наклонность продолдолжать это отношеніе". Такимъ образомъ, ученіе о "невозможности оправдать религіозные постуляты путемъ теоретичесваго знанія необходимо возбуждаеть сомнініе въ ихъ трансцендентальной истинности и посредствомъ мысли о возможности ихъ чисто иллюзорнаго характера все болье и болье подрываетъ

твердость и устойчивость религіознаго отношенія. Образуя непроходимую пропасть между религіозными представленіями и теоретическимъ ананіемъ, скептицизмъ, очевидно, можетъ въ ряду поколъній совершенно искоренить религію (4 18).

Правда Миль не отстаиваеть исплючительнаго достоинства того свептического взгляда на религіозную въру, по которому ея истина есть лишь одна изъ двукъ возможностей. Напротивъ, мы видели, что онъ склоненъ пришисывать верующимъ уверенность въ истинность своей въры. Но эту увъренность Миль объясняеть фактами, накъ говорять, "вторичными", снова требующими объясненія, -- върою въ авторитеть, вліянісмъ воспатанія, боявнью общественнаго мивнія. Сопоставляя же религію съ творчествомъ привципіально, Милль повоюду обнаруживаеть стремленіе огладить равличіе между этими проявленіями человіческой природы и разсматриваеть ихъ, какъ равноцвиные "продукты воображенія". Но этоть ввглядь Милля противорючить сколько традиціонному понимамію отношенія между религіозною вірою и художественнымъ творчествомъ, столько существу дъла. Для Милля идеально настроенное творчество, повзія есть начто не только въ себа самомъ понятное, но в достаточное для объясненія религіозныхъ вірованій; для общаго же смысла наобороть, - въра въ міръ Божественный есть самосвътящійся свъточъ, и только при свъть этого свъточа можеть быть понято и осмыслено "бевуміе" поэтовъ. Остановимся на выясненій этихъ положеній.

Идеально настроенное творчество, — разсуждаеть Милль, — восполняя наличную действительность, возсоздавая, преобразуя ее,
просвётляеть ввгляды человёка на жизнь, вселяеть энергію, бодрость: это безспорная истича. Творя и соверцая сотворенное,
человёкь смутно чувствуеть, что ему присуща какая то, хотя и
неполная власть надъ природою, — власть преобразовывать, возсоздавать ее, хотя бы лишь идеально, а не въ действительностиВъ самомъ деле, есть нечто величественное въ томъ, что человеческій дукь можеть, хотя призрачно, одухотворять вещество
и рядомъ съ этимъ, полнымъ горечи и бедствій міромъ и даже

<sup>10)</sup> Eduard von Hartmann: «die Religion des Geistes», Berlin. 1882. s. 6 m crbs.



въ протявовисъ ему, создавать міръ иной, удовлетвориющій его дучшимъ стремленіямъ. Свазывается какая-то особенная сверхчеловъческая мощь въ томъ, что отблески раздробленной въ природъ красоты художникъ можеть сочетать въ единое цълое въ художественномъ созданім и давать этому прекрасному созданію непреходящее, въчно жизненное значеніе. И удивительно-ли, что въ виду этого у некоторыхъ является мысль разсматривать и религіозную въру, вакъ особую спеціальную форму творчества? Не состоить ин въ самомъ двив и цвиь ввры, какъ и цвиь творчества, въ томъ, чтобы обратить наши взоры къ міру идеальному? Такъ. Сходство есть. Но это сходство не должно заврывать отъ насъ вринципіального различія, существующого между творчествомъ и религіозною вірою. Въ художественномъ творчествів стремленіе въ идеальному есть лишь неясно сознаваемый порывъ, смутное предчувствіе, безотчетное томленіе, тогда какъ въра есть твердое, ясное и свътлое привнаніе этого идеальнаго міра. Образы фантазін всегда признавались и признаются чвив-то неустойчивымъ, призрачнымъ, кажущимся, и народъ, совивстившій въ себв здравый эстетическій смысль съ правдивымь чувствомь реальности, указадъ именно на этоть приврачный характеръ продуктовъ воображенія, употребивъ для обозначенія ихъ то же слово, воторымъ онъ обозначалъ "бытіе текучее", явленіе (фантазія и феноменъ отъ одного ворня фаіми). Напротивъ, представленія религіозныя, какъ и Миль замвчаеть, всегда сопровождаются чувствомъ реальности, вследствіе чего верующій сознаеть не призрачную власть свою надъ природою, но власть действительную, которая въ сущности всегда сознается вакъ власть Божества въ человъкъ. И если мы при этомъ обратимъ вниманіе на тотъ безспорный фактъ, что религіозныя върованія столь же могущественно вліяли на жизнь основателей религій, какъ и на жизнь ихъ последователей, то мы должны будемъ отвергнуть предлагаемое Миллемъ объяснение сопрождающаго религиозныя върованія чувства реальности совокупнымъ дъйствіемъ авторитета, воспитавія и общественнаго мивнія: ибо основатель новой религів не знасть надъ собою авторитета, за собою-воспитателей въ дукъ своей въры, вокругъ себя-порабощающаго обпественнаго мявнія, которое не можеть, конечно, охранять его новыхъ върованій. Если, съ другой стороны, припомнимъ тотъ

хорошо извъстный и неодновратно засвидътельствованный исторією фанть, что созданія художественнаго творчества никогда не утрачивають своего значенія и для людей, нелишенныхъ эстетического чутья, остаются вёчно преврасными, тогда вакъ формы религін, скольно бы ни было въ нихъ художественнаго элемента, теряютъ всякое значение въ глазахъ человъка, утратившаго убъждение въ ихъ истинности, если мы припомнимъ этотъ фактъ, то должны будемъ признать, что именно сопровождающее религіозныя вёрованія чувство реальности и истинюсти составляеть ихъ специфическое отличіе отъ созданій творческой фантазіи и обусловливаеть ихъ власть надъ человъкомъ. Этимъ объясняется все громадное различіе между отношенісиъ человъка къ продуктамъ творческой фантазіи и въ религіознымъ върованіямъ. Созерцая обравы фантазін, человъкъ, правда, забываеть горечь, прозу и несовершенства жизни, но забываеть лишь на время. Они не дають ему ни реальной побъды надъ реальнымъ зломъ, ни положительной свободы отъ него: нбо сами лишены реальности и свътять лишь свътомъ призрачнымъ. Напротивъ, въра даетъ невъроятныя силы въ борьбъ со вломъ и тамъ, где победа невозможна, даетъ мужество претерпеть всъ униженія и бъдствія именно ради того реальнаго и свътлаго міра, который составляеть предметь віры (Евр., гл. 11). Если пеструю поверхность бездушной природы и волнующееся море движеній своего духа человінь признаеть реальностію, кота часто лишенною гармоніи и світа; если, съ другой стороны, на идеальныя созданія фантазіи онъ смотрить, какъ на царство гармоніи и свёта, но царство призрачное: то предметь вёры, міръ Божественный, предстоить его взору не только какъ міръ вполнъ реальный и весь проникнутый сіяніемъ и свътомъ, но и вакъ единственный источникъ, изъ котораго творчество заимствуетъ свой свъть, а видимый міръ-свою реальность.

Для мыслителя, съ узнимъ разсудочно-эмпирическимъ склаломъ ума, должны остаться навъки неразръшимою загадкою не только религіозныя върованія, сопровождаемыя непоколебимою увъренностію въ ихъ объективной истинности, по и созданія фантазіи, все же открывающія человъку другой, лучшій, хотя и призрачный міръ. Ограничивая свой круговоръ узкою сесрою наличной дъйствительности и не зная ничего твердаго о другомъ, лучшемъ міръ, такой мыслитель на всъ докучные вопросы о глубочайшемъ источникъ религіозныхъ върованій и идеальнаго творчества будеть отвівчать хотя и испреннимъ, но совершенно неудовлетворительнымъ конечно сознаніемъ своего невъдънія: ignoramus et ignorabimus! Воть почему и Милль довольствуется простымъ указаніемъ факта и несколько не пытается разъяснить его сокровенную природу. Между твиъ существуеть убъжденіе, сложившееся въками и облеченное даже въ научную форму, что не только религіозныя вёрованія, но и творчество не можеть быть удовлетворительно объяслено безъ мысли о Богъ. Начиная съ Платона, заговорившаго о "божественномъ безумія" поэта, и до нашихъ дней, отъ художниковъ всткъ временъ и странъ можно слышать сознаніе, что они не съ вемли берутъ свои дивные образы и не сами отъ себя создають ихъ 10), но что имъ "самъ Господь дозволиль взглядъ въ то совровенное горнило, гдж первообразы випять, трепещуть творческія силы" 20). Изучая природу и условія художественнаго творчества, и представители науки приходять къ тому же взгляду на него, вакъ и сами поэты. Но представимъ слово мыслителю, вою жизнь свою посвятившему изученю даннаго предмета 21) "Безъ всяваго сомивнія, говорить этотъ мыслитель, мы не можемъ видъть здесь чуда въ смысле единичнаго Божественнаго дъйствія на человъна, направленнаго къ особеннымъ цълямъ. Несомнъннымъ признаемъ также и то, что художественное твореніе, отнуда бы ни последоваль въ созданію его толчовъ, для нясъ есть чисто человъческое дъло и мы высоко цвиниъ его

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) См. дивное художественное выражение этой мысли въ стихотворении А. К. *Толстано*: «тметно, художникъ, ты мнишь, что творений своихъ ты создатель»... Соч., т. I, стр. 248—9.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) А. К. Тоастой. Изъ поэми «Іоаннъ Дамаскивъ», т. І, стр. 7—8. Cfr. Gu stav Portig: Religion und Kunst in ihrem gegenseitigen Verhältniss. Iserlohn 1879. В. І—ІІ. Особенно—общіе выводы въ 8 части. Указанное сочиненіе не отинчается особенною ясностію принципіальных взглядовъ; по оно представляеть, богатьйшій фактическій матеріаль для историческаго изученія вопроса объ отношеніи віры къ поэзін.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Разумћемъ покойнаго проф. М. Д. Академін Е. В. Амфитеатрова, (по канедръ эстетики). См. его актовую ръчь: «о существъ и свойствахъ художественной дъятельности». Прибавленія къ Твореніямъ св. Отцовъ. Ч. 25, стр. 518 и сябд.

не за то, что оно вдохновлено, а за то, что прекрасно и истинно. Но съ другой стороны безъ особенной таинственной причины не можемъ объяснить себъ и возникновенія идеаловъ въ душ'я художника, которые рождеются большею частію неожиданно и всегда болъе или менъе безсознательно и непроизвольно. Какъ бы мы ни назвали эту причину, но во всякомъ случать она представляется дъйствующею на человъка отвиъ и вопросъ состоить только въ томъ, какъ двиствуеть она на душу художника? Вносить ли она въ нее готовые мысли и образы, ей самой чуждые? Или какъ искра свъта, внезвино сверкнувшая отвив освъщаеть и такимъ образомъ вводить въ сознание то, что безсознательно лежало въ собственной ея глубинъ? Какъ съ принятіемъ перваго предположенія мы вошли бы въ прямое и очевидное противорвчие съ историем искусства, которое представляетъ намъ не одни достоинства, но и грубыя ошибки и заблужденія даже великихъ художниковъ, что немыслимо въ чиото страдательныхъ органахъ Божественной мысле: то мы можемъ остановиться только на распрытін и объясненіи последняго. Если все многознаменательное въ интеллектуальной (изобрътенія) и нравственной ("выраженіе нравственнаго міропорядка въ нашей душъ" — въ совъсти) жизни совершается не безъ воздъйствія свыше, то мы твиъ съ большимъ правомъ можемъ предполагать такое воздействіе въ деятельности фантавіи, что эта двятельность въ самомъ лучшемъ и высшемъ, что производить она, не рувоводится яснымъ совнаніемъ. Мыслитель внезапно вспыхнувшую въ душв его великую мысль тотчасъ же утверждаеть на разумныхъ основаніяхъ, а о ведикихъ художникахъ и поэтахъ вообще межно сказать, что они н въ могилу сходитъ, не зная, почему избрали они извъстные образы, а между тъмъ избранные ими образы овазываются единственными истинными. Мы въримъ и въруемъ, что Богъ есть вездвирисущее основание всехъ вещей, что въ Немъ мы жевемъ, движемся и существуемъ, и эта отрадная для сердца нашего увъренность утверждаеть насъ въ мысли, что все значительнъйшее въ нашихъ дълахъ совершается по особенному Божественному воздъйствію. Такой взглядъ на ходъ дълъ нашего міра не только самый отрадный, но въ то же время единственно разумный и истинный. Послъ этого не необходимо ли предпо-

дожить, что и при зачатіи художественныхъ идеаловъ душу художнина, особенно чуткую въ врасоть, озаряеть высшая Божественная сила и при этомъ озареніи художникъ мгновенно усматриваеть скрытый въ душъ его божественный первообразъ вещи? Это озареніе или вдохновеніе есть, такимъ образомъ, только усиленіе и возбужденіе собственныхъ предчувствій художнива. Тогда какъ другіе понимають и принимають только вполнъ развитой художественный идеаль, для художника достаточно одного Божественнаго мгновенія, чтобы изъ своихъ темныхъ предчувствій извлечь и всесторонне развить этотъ идеаль. Мысли Божественныя вакъ бы сами собою проникають въ его сердце, и это именно бываетъ каждый разъ, когда что-нибудь новое и великое и вивств общеобязательное, какъ вообще, тавъ и въ частности въ области искусства, раскрывается для человъчества, и расширяется и возвышается человъческое сознаніе. Это толчокъ и сообщеніе не столько отвив, сколько извнутри, какъ бы изъ центра общей жизни; это не механическая передача, или готовое преданіе, но возбужденіе къ развитію Божественной идеи, причемъ мы являемся не страдательными, а дъятельными ея органами. Дъло человъка состоитъ вдъсь въ томъ, что при божественномъ внушении онъ умъетъ начать нъчто, яъ пониманіи и развитіи чего действуеть уже самостоятельно".

Строго говоря, мы не въ правъ разсуждать о религіозныхъ върованіяхъ въ терминахъ, обозначающихъ процессъ и продукты кудожественнаго творчества: для разнородныхъ предметовъ должиа существовать и различная терминологія; священнымъ понятіямъ приличны и слова священныя. Но если мы сдъдаемъ уступку Миллю и станемъ разсматривать религіозную въру, какъ одну изъ формъ творчества, то даже и съ этой точки зрънія неизбъжно придемъ къ необходимости признать, для объясненія религіозныхъ върованій, существованіе Божества и Его отношеніе къ человъку. Въ самомъ дълв, если творческая дъятельность вообще не можетъ быть объяснена безъ нъкотораго участія въ ней Божественной силы; если съ другой стороны, религіозныя върованія безъ всякаго сравненія превосходять, вакъ мы видъли выше, всё продукты внърелигіознаго творчества: то логика требуетъ, чтобы и для объясненія религіозныхъ въ-

рованій мы предположили дъйствіе Божественной силы и тымъ большее, чвиъ выше объясняемая форма творчества. Повидимому, эта мысль составляеть неизбежное логическое дополнение во взглядамъ самого Милля. Онъ говорить: "въра въ Бога (или боговъ) и въ жизнь посмертную становитси канвою, которую важдый по своему уменью поврываеть идеальными изображеніями, изобратаемыми имъ самимъ, или просто копируемыми 22). Не ясно ли изъ этихъ словъ, что и самъ Милль ограничиваетъ свободу религіознаго творчества лишь "уворами канвы", видоразличіями отдільных в народных и частных в врованій, самую же "канву" т.-е. въру въ Бога и жизнь загробную считаетъ чъмъ-то стоящимъ вив дичнаго творческаго производа? Если такъ, то во взгляде Милля, очевидно, можеть быть сделана существенная и притомъ догически вытекающая изъ послъдовательнаго развитія этого же взгляда поправка. Подобно тому. вавъ геніальная мысль художественнаго произведенія, взятая вакъ бы изъ другаго міра и оваренная искрою Божественнаго свъта, преломляясь чрезъ призму индивидуальности поэта, получаетъ своеобразную окраску: такъ точно и общечеловъческая въра въ Бога и безсмертіе души, въра не человъкомъ измышленная, но данная ему извив, свыше, преломляясь чрезъ индивидуальность провозв'ястниковъ новыхъ в рованій, получаеть не только всв свои видоразличія, но и тв уродливости и недостатки. съ которыми она является въ религіяхъ вибхристіанскихъ. Чёмъ возвышенные и чище индивидуальность провозвыстника выры, тъмъ чище и выражение религозной въры, и понятно, почему чистьйшее и совершенняйшее христіанское ученіе должно быть съ этой точки зрвнія признано деломъ не человека, а Духа Божія въ человъть (Ме. Х., 20). Не этимъ ли процессомъ размышленія, отправляясь отъ взгляда на религіозныя вфрованія, какъ на продуктъ творчества, Милль пришолъ въ признаніювозможности откровенія, даже въ его наивысшей формів — въ лицъ и дълъ Богочеловъка Христа, принесшаго намъ даръ "въ высшей степени цънный, появление вотораго хотя и было подготовлено, однако не вызывалось съ необходимостію ничемъ предшествовавшемъ, но который, насколько можно судить, обя-



<sup>22)</sup> Essays, p. 104.

занъ своимъ происхожденіемъ исключительнымъ умственнымъ и правственнымъ свойствамъ одного человъка, отврыто провозсласившаго, что этотъ даръ не отъ него, но отъ Бога чрезънего" <sup>23</sup>)? Мысли, конечно, неясные, сужденія колеблющееся, слово нетвердое. Но что въ головъ Милля совершался указанный процессъ, который въ сущности есть критика его взгляда на происхожденіе и основаніе религіозной въры, съ этимъ едва ли можно спорить.

Изъ разсмотрънія взгляда на редигіозную въру, какъ на особую форму творчества, оказывается, что какъ въ общей совокупности взглядовъ Мидля, такъ и независимо отъ няхъ, онъ представляетъ переходъ отъ объясненія редигіозныхъ върованій въ смыслъ чистой идлюзіи, не имъющей въ себъ никакой доди истины (къ каковому объясненію склоняются сторонники теоріи анимизма), къ объясненію ихъ объективнымъ Божественнымъ дъйствіемъ. Мы не предръщаемъ здъсь вопроса о существъ, условівхъ и формахъ этого Божественнаго дъйствованія въ обргзованіи человъкомъ редигіозныхъ върованій, такъ какъ будемъ далье имъть возможность нарочито поставить эти вопросы. Замътимъ только, что эти вопросы превышаютъ средства и компетентность разсудочно-эмпирической философіи.

4. Обратимся въ разбору мизнія Милля, будто мысль о человъчествъ или—точиве — по человъческомъ родь, въ его прошедшемъ, настоящемъ и будущемъ , можетъ дать достаточное содержаніе религіозный въры. Здъсь останавливаеть на себъ вниманіе прежде всего несогласіе между словомъ и обозначаемымъ вмъ понятіемъ. Можно ли говорить, какъ дозволяетъ себъ Милль, о въръ въ человъчество въ его цъломъ, какъ въ Божество? Если верховнымъ ръшителемъ вопросовъ о законности или незаконности употребленія того или другого слова признавать, какъ и должно, общій смыслъ человъчества, то на предложенный вопросъ слъдуетъ дать отвътъ отрицательный. Оно всегда считало и считаетъ религіозною върою лишь въру въ Божественное Существо (или существа); но ни Милль, ни его единомышленники, при всъхъ своихъ усиліяхъ, не могутъ сдълать изъ человъчества "въ его прошедшемъ, настоящемъ и буду-



<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Ibid., p. 240.

memъ" единаго существа 24). Въ самомъ дълъ, покольнія грядущія еще не существують. Покольній отшедшихь въ вычность для увазанныхъ мыслителей, отридающихъ безсмертіе, такъ же нътъ. Что же остается отъ человъчества? Покольнія настоящія? Но вто станетъ боготворить ихъ? Ихъ несовершенства такъ извъстны, что нужно быть слъпымъ, чтобы усвоять имъ-не говоримъ уже Божественное, а просто-истинно-человъческое значеніе. Вотъ почему и сторонники разбираемаго взгляда говорять о въръ въ человъчество не въ смысль признанія за человъчествомъ, какъ существомъ или организмомъ существъ, бытія, превосходства и власти надъ наждымъ отдельнымъ человекомъ, а въ смысле, "вечной солидарности, связующей насъ съ нашими предками и потомками", въ смысле служенія "делу", "идев" человъчества и т. д. Очевидно, называть эти отношения въ гигантовому, въчно растущему, но блюдному призраку родоваго человъчества религіозною върою, значило бы злоупотреблить словами и насиловать геній языка <sup>25</sup>). Впрочемъ мыслители, съ воторыми мы имвемъ двло, хотять не получать, но предписывать законы языка. Оставимъ же споръ о словахъ и обратимся нъ предметному разсмотренію вопроса, чтобы решить, есть ли основанія признавать возможность заміны общечеловіческой въры въ Бога проэктируемою представителями опытной фило-

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Мы останавливаемся на этомъ разъясненій въ виду того, что не только противники историческаго тензма, не и друзья его иногда считають возможнимъ говорить о «религіи безъ вірн въ Бога». Тавъ авторь умной англійской книжки, написанной для доказательства неосуществимости религіи человічества, Arthur Balfour, говорить, что, «если существуєть супранатурализмъ безъ живой религіозности (въ форміз дензма), то и наобороть—возможно существованіе живой религіозности безъ супранатуралиста, т.-е. бозь віры въ Бога» (См. The Religion of Humanity. An adress delivered at the church Congress, Manchester, october 1888. Edinburgh, 1889, р. 5—6), Очевидное недоразумінне! По какому, въ самомъ ділів, признаку отличать религіозныя чувствованія, дійствія и т. д. отъ нерелигіозныхъ, если вітъ высочайшаго предмета віры («супронатурализма»), отношеніе къ которому указывало бы на спецефически религіозный характеръ тіяхъ или другихъ проявленій нашего духа?—См. подробніве выясненіе термина «религіозный» въ нашей статьі: «религія, какъ фактъ». Чтенія въ обществіз любителей Духовнаго Просвіщенія, 1889 г. Январь.



<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) См. объ этомъ подробиве въ вышеуказанной монографіи *Каро*: «редигія позитивизма», стр. 173 и сабд.

софія візрою въ человізчество. Едва ли мы погрізцимъ противъ истины, если здісь же заранізе отвітимъ на этоть вопрось отрицательно.

Нужно, прежде всего, совершенно заврыть глаза на реальныя условія жизии, чтобы котя на минуту признать возможнымъ, что религія человъчества сдвлается достояніемъ всеобщимъ, вакъ этого хотять ея защитники и какъ подобаеть религіи истивной. Въ самомъ дъдъ, чтобы сознавать свою солидарность съ человъческимъ родомъ, наумаяться предъ величіемъ "коллективнаго" существа, начало и конецъ котораго "нельзя обозначить", вдохновляться мыслію о возможности для этого коллективного человъчества безвонечнаго совершенствованія и находить въ мысли о благь грядущихъ покольній побужденіе, а въ сохраненныхъ исторією великих двиніях предковъ-обравцы для своей самоотверженной двятельности, для всего этого нововърующему необходимо быть человъкомъ весьма образованнымъ. Онъ долженъ быть историкомъ, политико-экономистомъ и т. д. Вотъ почему редигін человъчества если когда-нибудь ей и суждено осуществиться, будеть лишь религіею людей привилегированныхъ, умственныхъ аристократовъ. Обремененнымъ же и труждающимся, т.-е. людямъ, особенно нуждающимся въ религіозныхъ утвшеніяхъ, всявдствіе ихъ необразованности, она будеть недоступна. Для нихъ, по мъткому замъчанію Лоре, она будеть "церковію закрытою" 26). Правда Милль и его единомышленники воздагають большія надежды на прогрессь и ожидають, что съ улучшеніемъ положенія низшихъ влассовъ, и на нихъ распространится по крайней мірь образованіе средняго уровня. Но если, несмотря на всю смелость, и даже прямо -- необычность этихъ надеждъ, мы признаемъ возможность ихъ осуществленія, то все же останется одно существенное препятствіе ожидать, чтобы религія человичества была принята всими. Дило въ томъ, что образованіе грядущихъ покольній въ томъ только случав можеть послужить удобною почвою для религіи человъчества, если оно всецьло приметь одностороннее, разсудочно-эмпирическое направленіе: ябо лишь въ томъ случай человикъ можеть прійти къ обоготворенію человъчества, если онъ не будеть видэть ничего выше его, ни-

<sup>24)</sup> Lauret: Philosophie de St. Mill. Paris, 1886. p. 411.



чего надъ міромъ и самимъ человъчествомъ. Но ръшительная невъроятность этого доказывается и прямо — существованіемъ п стойкостію, рядомъ съ одностороннимъ погруженіемъ въ эмпириямъ, въ значительномъ большинствъ людей стремленія въ область идеальнаго, сверхъестественнаго, трансцендентнаго, Божественнаго бытія, и косвенно — постоянно обнаруживаемымъ даже самыми ръшительными эмпириками безсиліемъ выдержать свою точку зрънія до конца. Такимъ образомъ, религія человъчества навсегда должна остаться достояніемъ лишь ограниченнаго числа образованныхъ лицъ опредъленнаго направленія, а отнюдь не всего человъчества.

Но можеть им по крайней мърв для этого опредъленнаго числа лецъ мысль о человъчествъ и совнание своего единства съ немъ "выполнить всв важные функціи религіи"? Неть, конечно, побужденій оспарявать ту мысль Милля, что взглядь на человічество въ цвломъ, воспоминание о велинихъ двителихъ на всвуъ поприщахъ жизни, ознакомленіе съ исторіею непрерывныхъ завоеваній, совершенныхъ и совершаемыхъ въ сферахъ науки, искусства и т. д., --что все это можеть служить источникомъ высокихъ движеній духа, полнаго надежды вагляда на жизнь, мощнымъ противодъйствіемъ одностороннему погруженію въ пессымизмъ. Но не сабдуетъ однако преуведичивать этого значенія идея человъчества и забывать обратной стороны медали, -- особенно людямъ съ повитивнымъ складомъ ума, о которыхъ здвсь собственно и идетъ ръчь. "Представляя нашему уму коллективное существо, начало я конецъ котораго нельзя обозначить", которое "способно въ безпрерывному совершенствованію", идея чедовъчества, говорять, пробуждаеть въ насъ могущественно охватывающія нашу душу чувствованія безконечнаго, идеальнаго, высоваго. Но точно ли нельзя указать ни границъ существованія человъчества, ни предъловъ развитія его способностей? Въ одномъ по врайней мъръ направленія, въ прошломъ мыслятели разсматриваемой нами школы ясно указывають эти границы,-и притомъ границы, всего менъе могущія возбуждать чувствованія идеальнаго, высокаго и т. д. (разумвемъ теорію происхожденія человъка отъ животныхъ). Правда, не столь ръшительно н согласно обозначають они границы въ противоположномъ направленін, -- въ будущемъ (впрочемъ, расходятся больше въ способъ представленія вонца, а не привнаніи его необходимости); но едва ли даже самый смвлый и напболве проникнутый върою въ могущество грядущего прогрессе умъ решится утверждать, что предъ усиліями человічества, котя бы даже совонупными, должны отступить вов преграды. При всвхъ возможныхъ успвхахъ науки, знаніе грядущихъ поколеній должно остаться ограниченнымъ (тезисъ эмпиривовъ) и отъ ошибовъ они гарантированы не будутъ. Несмотря на все развитіе общественной и частной благотворительности, она не въ состояніи будеть уврачевать всвхъ водъ и удовдетворить всвиъ потребностямъ (преиятствіе адвоь, какъ говорять, трансцендентное, обусловленное самымъ существомъ дъла: чъмъ болье увеличиваются средства удовлетворенія потребностей, твиъ болве увеличиваются эти последнія 27) и т. д. Считать полнымъ выраженіемъ идеала и последнимъ источникомъ всехъ высшихъ движеній духа бледный призравъ человъчества, -- того человъчества, жизнь и мысль котораго завлючена въ столь тесныи границы, исполнена ошибокъ, бъдствій, борьбы, неудовлетворенности-это значить не вивть не только эстетически развитаго, но просто даже здраваго смысла.

Еще менве можно привнать состоятельною мысль Мелля, будто въра въ человъчество можетъ служить достаточнымъ основаніемъ нравственной самоотверженной двятельности человака на пользу ближнихъ. Побужденія къ дъятельности, указываемыя этою върою, слишкомъ слабы, обътованія слишкомъ отдаленны и проблемматичны, предметь двятельности слишкомъ абстрактенъ. Во имя чего или кого долженъ дъйствовать последователь религіи человъчества? Кому онъ долженъ жертвовать своимъ трудомъ и благополучіемъ? "Человъчеству", т.-е. безплотной абстранціи, бледному и безцветному отражению человеческого существованія. Если, разсуждаеть Милль, не только въ теоріи, но и на практикъ верховнымъ долгомъ жизни служило для людей благо ихъ страны, какъ "въчный городъ" для римскихъ гражданъ; то твиъ болве можетъ выступить въ сознанія человвка въ формв абсолютно-обявательнаго долга мысль о благв универсальномъ, общечеловическоми. Что любовь из отечеству можеть быть мо-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) См. превосходное и доказательное развитіе этой мысли у Lange: Geschichte des Materialismus, B. II. 2-te Auflage, ss. 453 und.



гучимъ стимуломъ двятельности, это, конечне, не подлежитъ сомнению, но что том боме такимъ стимуломъ можетъ быть любовь ко всему человъчеству, это весьма и весьма спорно.

Извистно, что чувство тимъ болие терметь въ своей наприженности, чамъ отвлечениве предметь, иъ поторому оно относится, и исторически допавано, что посмополитиямъ всегда ивдяется рука объ руку съ равнодушіемъ ко благу своей страны, ближнихъ и во всей вообще наличной дъйствительности (припомнимъ теорію и практику стоической школы). Именно, всятдствіе этой крайней отвлеченности и непредзленности существа (точнве: предмета), во ими котораго человвиъ приглашается въ самоотверженной двятельности, следуеть признать въ высшей степени несбыточнымъ ожиданіе Милля, чтобы "содвиствіе осуществленію универсальнаго блага" было совнано, какъ общеобязательный долгь, долженствующій управлять деятельностію "натуръ тонкихъ" въ форме "симпатін и страствой любви бъ совершенству", а двятельностію натуръ "низвихъ"--въ формв стыда. Въ самомъ дълв. для осуществленія указаннаго ожиданія Милля, необходимо, чтобы мы представили себъ нашихъ предвовъ и потомковъ со всеми ихъ потребностями и интересеми живъе, чъмъ своихъ современниковъ и даже самихъ себя и чтобы всявдствіе этого безкорыстную любовь къ нхъ благу чувствовали сильнъе, чъмъ таковую же любовь къ ближнимъ, или естественную любовь въ саминъ себъ. Это значитъ, что необходино въ корив преобразовать нашу природу.

Но можно ди усвоить такую преобразующую силу блюдной идей абстрактного человичества? Можно ди думать, чтобы, вступивы вы борьбу съ живыми впечатлиніями окружающей дийствительности и влеченіями собственной природы человика, идея абстрактного человичества вышла изы этой борьбы побидительницею? Этой побиди, думаеть Милль, будеть содийствовать иминицею? Этой побиди побидительное или идеальное", со стороны живыхы или умершихы: мысль объ этомы одобреніи будеть вселять бодрость и утишеніе вы страданіи. Безспорно, что одобреніе со стороны живыхы вы жизни большиства людей иминить весьма большое значеніе; но значеніе одобренія со стороны умершихь весьма сомнительно. Не слу-

чалось ин выждому взъ наоъ слыкать, а иногда и видать во очію, что потомомъ того или другаго нівогда славнаго рода неріздко живеть и дійствуєть такъ, какъ будто бы за нимъ не было ни великихъ шменъ, ни доблестей предвовъ, ни священныхъ завътовъ, и притомъ завітовъ, идущихъ изъ древности, не весьма отдаленной, — словомъ накъ будто бы онъ не потомонъ свяжъ предвовъ? Если такъ слабо и бездійственно вліяніе на человіка намяти о предважъ, съ которыми его связывають увы врови и пріязни, то что сказать о вліяніи памяти предковъ, ему чуждыхъ и по крови и по духу?

Нельзя, наконець, не отметить невоторой неестественности въ отремленія Милля представить последователя будущей религіи человъчества существомъ крайне безнорыстнымъ и саностверженнымъ. Что, въ самомъ дъль, объщается ему въ утъщение я награду за всю его самоотверженную двятельность? Едва ли ошибемся, если сважемъ, что ему лично-ничею. Насъ поражаетъ, такъ-сказеть, бъдность неба, которое открывають предъ нами защитники "редигін человечества". "Наши предки терпъли, чтобы приготовить намъ наше, еще весьма несовершенное положение; въ свою очередь мы будемъ страдать, вздыхать, бороться, чтобы увеличить благополучіе нашихъ потомковъ или, по крайней мъръ, уменьшить яхъ бъдствія, и т. д., въ теченіе въковъ прибавляя нъ напраснымъ усиліямъ новыя такія же усилія; будуть умирать повольнія за покольніями въ погонь за счастіємъ, котораго пока еще нътъ, которое постоянно отступаетъ въ даль и которое никогда не будеть достигнуто. Древніе не знали большихъ страданій, чемъ страданія человека, осужденнаго желать того, чего онъ не можетъ достигнуть; но они помъстили такого человъка въ преисподнюю. Муки Тантала становится небомъ для Конта, Миля и позитивистовъ. Человъчество жаждетъ счастія и счастія полнаго; но оно тщетно усиливается и спфшить утолить свою жажду изъ источника, который въчно отъ него утекаетъ" 28).

Но допустимъ, что когда нибудь будеть достигнуто всеобщее благополучіе. Можеть ли мысль объ этой общей возможности вдохновлять человъва въ борьбъ съ самимъ собою и съ служеніемъ побщему двлу"? Вопервыхъ, осуществленіе этой отвлечен-



<sup>24)</sup> Lauret, p. 413.

ной возможности такъ отдаленно, что мысль объ ней едва ли будеть имъть серьёзное практическое значеніе, подобно тому, какъ напримъръ, видъ отдаленныхъ, закутанныхъ туманомъ и мглою, едва отличемыхъ отъ облаковъ горныхъ вершинъ мало можетъ нрибавить бодрости усталому и уже потерявшему надежду добраться до этой вершины путинку. Вовторыхъ, будущее благополучіе человъчества нисколько не вознаградитъ его за его настоящіе труды, борьбу и страданія: ибо польвоваться благами культуры будутъ, очевидно, не тъ покольнія, которыя своими усиліями и трудомъ ихъ подготовляютъ за).

Мы не станемъ болъе останавливаться на доказательствъ несуществимости плановъ "религіи человъчества" <sup>30</sup>). Милль самъ призналъ необходимость для нея "сверхъестественной санивія", чтобы она одълалалась "религіею будущаго" (см. выше). Въ этомъ, безъ сомивнія, ея лучшая вритика. Замътимъ только, что

<sup>3°)</sup> См. къ критики «религіи человичества» вышеуказанную брошору Balfour'a: Religion of Humanity и Каро: «религія позитивнама».



<sup>29)</sup> Позволимъ себв, въ подкрвпленіе своихъ критическихъ замвчаній, сослаться на одно изъ выдающихся по своей правдивости литературныхъ произведеній последняго времени («Подростокъ», ром. О. М. Достоевскаго). Коснувшись занамающаго нась вопроса о возможности «религін человічества», авторъ різмаеть его, конечно, отрицательно. Онъ показываеть, что человекъ свежій, не увлеченный односторонними идеями, долженъ протестовать противъ такой религіи всеми силами своей души. «Зачёмъ я непременно долженъ, - спрашиваеть его молодой. только еще *вирабативающій* свои принципы и взг**ілд**ы на жизнь, герой, —зачвиь должень дюбить своего ближняго или ваше тамъ будущее человвчество, которое я никогда не увижу, которое обо мей знать не будеть и которое, въ свою очередь, истиветъ безъ всякаго следа и воспоминанія, когда земля обратится въ ледяной камень... В‡дь вы Бога отрицаете, подвигъ отрицаете: какая же косность глухая, слепая, тупая можеть заставить меня действовать такъ, если мив выгоднъе иначе? Ви говорите: «разумное отношеніе въ человъчеству есть тоже мол выгода». А если я вахожу всё эти разумности неразумными? Да что миз въ нихъ и до будущаго, когда я одинъ только разь на свётё живу! Позвольте мий самому знать мою выгоду. Что мий за дёло до того, что будеть чрезь тысячу літь съ этимъ гашимъ человъчествомъ, если миъ за это по вашему кодексу ни любви, ни будущей жизни, ни признанія за мной подвига? Нівть съ, если такъ, то я самымъ препевъжливымъ образомъ буду жить для себя, а тамъ хоть бы всв провалились!.. За ту маленькую часть серединной выгоды, которую миз обезпечить ваша разумность, за кусокъ и тепло, вы берете въ замыхъ всю мою личносты... Видь это неестественно»! «Подростокь» ром. О. М. Достоевскаго. Спб. 1888 г. стр. 56-8, passim.

и поправиз Милля отнюдь не можеть обезпечить предиги человъчества" будущиости. Миль осуждаеть всъ безъ новлюченія положительныя религіи за то, что онъ будто бы пріучають своихъ последователей въ вриводушію и лукавству. Но трудео и вообразить себъ ту степень дунавства съ собою и компромиссовъ со вдравымъ смысломъ, накіе потребовались бы отъ последователей проектируемой Милленъ дуалистической прелиги со сверхъестественною санвцією". Она поставила бы практическую жизнь человыка въ такія же невозможныя условія, въ какія, какъ мы виділи выше, его религіовная философія ставить теоретическую мысль (гл. 1. 3). Въдь молитва божеству, относительно вотораго ивтъ увъренности, что оно можеть ее исполнить, невозможна, равно какъ безсмысленно и невозможно и пресловутое Миллево "сотрудничество Всевышнему": ибо гдъ взять энергію для діла, положительный исходъ котораго, съ точки зрвнія Милля, не только проблемматиченъ, но и прямо невъроятенъ? Редигія, богъ которой не всемогущъ и не премудръ, но тольво "очень могущественъ и мудръ",-такая религія, по меньшей мірів, есть излишній и безцівльный институть, жрецы и пророки котораго должны нграть самую двусмысленную и плачевную роль, какую только когда-либо они вгради.

Французскій мыслитель и остроумный вритивъ Милля, Тонъ, очень мітко харавтеризуеть его гносеологію, говоря, что "онъ обріваль себів врылья, чтобы уврівнить ноги" зі). Если въ втомъ остроумномъ выраженіи мы сділаємъ перестановку понятій, то получимъ столь же правдивую характеристику взгляда Милля на религію. Дійствительно, вакъ тамъ, въ ділів познанія Милль усвонеть исплючительное значеніе факту и осуждаеть всякій полеть мысли въ область отвлеченій и философскихъ построеній, такъ, напротивъ, здісь, въ ділів віры, онъ предоставляєть полету мысли полную свободу, почти нисколько не заботясь объем согласіи съ объемтивною истиною. Вслідствіе этой односторонности взглядъ Милля можеть иміть нівкоторое значеніе лишь вакъ послідовательно проведенное съ точки зрівнія опытной финакъ послідовательно проведенное съ точки зрівнія опытной финакъ

Taine: Le positivisme anglais, étude sur St. Mill. Paris. 1864, p. 96.



досооіи субъективное обоснованіе въры. — како доковательство ея естественности и необходимости на основати ея благотворнало значенія для жизни. Но этимъ рекультатоть нельзя, конечно, удовлетвориться даже съ ограниченной точви эрвнія оплосооіи опытной. Нельзя обосновывать необходимость въры исключительно въ виду благотворности, пользы ея результатовъ: эта необходимость останется спорною, доколю не доказана ея объективная истивность. Такое объективое обоснованіе необходимости въры съ точки врвнія опытной оплосооіи, какъ мы знасть, сделано въ снотемъ Спенсера, нъ которому и переходимъ.

## Глава V. Теорія Спенсера.

1. Во всёхъ религіозныхъ вёрованіяхъ, какъ нёкоторое общее имъ «зерно истины», заключена мысль, что сила, которую проявляетъ вселенная, совершенно неисповёдима (агностицизмъ Спенсера).—2. Законъ развитія религіозныхъ вёрованій и приміненіе этого законъ пъ объясненію начала религіознаго процесса или такънающимо «первобитнаго міросозерцанія» (Спенсеровъ преобразованный эвгемеризмь).—3. Разборъ Спенсерова эвгемеризма.—4. Разборъ его агностицизма.

Изъ всёхъ представителей опытной оплосоо Спенсеръ съ наибольшею подробностію изследуетъ нашъ вопросъ. Въ двухъ большихъ своихъ произведеніяхъ, — въ "Основныхъ началахъ" и въ "Основаніяхъ соціологіи", — онъ отдельно разсматриваетъ важдую часть нашего сложнаго вопроса и въ своемъ позднейшемъ небольшомъ трактате "Прошедшее и будущее религіи снова возвращается въ нему, стараясь въ виду нападеній вритики доказать, что между его взглядами на основанія веры въ Бога (изложенными въ "Основныхъ началахъ") и его теоріею происхожденія религіи (развитою въ "Основаніяхъ соціологіи") существуеть полное согласіе, чего критика не находила. Следуя автору и мы будемъ излагать и разсматривать его взгляды на основанія и происхожденіе веры въ Бога въ отдёльности. Начнемъ со взглядовъ на основанія вёры.

1. Въ важдомъ върованіи, вакъ бы ошибочно оно ни казалось, есть по Спенсеру, доля истины,—нъчто такое, что располагало умы въ его пользу. Даже для самаго нельпаго разсказа можно почти всегда пріискать дъйствительное происшествіе: при отсутствіи дъйствительности не было бы и искаженнаго или при-

вращеннаго ея обрава. Это особенно справединво относительно върованій постоянныхъ и повсемъстныхъ. Правда, многія мэъ весьма распространенных върованій часто принимаются просто въ силу авторитета, безъ предварительнаго критическаго изслъдованія; но этимъ именно и доказывается, что они имъють общее сродство съ различными другими верованіями техъ, кто ихъ усвонеть. Насколько эти другія вірованія обоснованы на личномъ наблюдении и суждении, они служать ручательствомъ за всявое новое върованіе, гармонирующее съ ними. Вотъ почему необходимо признавать даже въ противоположныхъ, но однородныхъ върованіяхъ нівоторую общую имъ всівмъ истину. Это требованіе для всяхъ однородныхъ върованій накоторой лежещей въ ихъ основъ истины можеть быть разсматриваемо какъ постулять совершение одинаковый съ постулятами точныхъ наукъ: подобно имъ онъ предполагаеть наведение отъ многочисленныхъ и разнообразныхъ опытовъ, хотя и безсознательное. Этотъ постулять требуеть при изследованіи различныхъ верованій особаго метода, который состоить въ томъ, чтобы сопоставить всв однородныя върованія, устранить различные частные элементы, въ которыхъ они расходятся между собою, выдёлить, такимъ образомъ, то, что составляетъ ихъ общую основу и подыснать для этого остатва такое абстрактное выражение, которое оставалось бы върнымъ для всвиъ расходящихся его видонзивненій 1).

Въ примънени въ спеціальной области религіозныхъ върованій этотъ принципъ изследованія долженъ уже а ргіогі вести въ принятію положенія, что въ основаніи различныхъ еормъ религіозной въры лежитъ некоторое "верно истины", некоторая существенно-верная мысль, хотя, служа общею основою въ высмей степени различныхъ верованій, она, очевидно, должна иметь совершенно абстрактный характеръ. Предположить, что обиліе конкретныхъ религіозныхъ верованій совершенно лишено всяваго основанія, значить "слишкомъ грубо ронять достоинство общаго человеческаго смысла", темъ более, что религіозныя идеи "если не вполне, то почти всеобщи" и следовательно составляють "необходимый продукть" мышленія. И не трудно здёсь же, не входя въ изследованіе спеціальной природы этого про-

¹) Г. Спенсеръ: Основныя начала. Спб. 1867. Ч. I, стр. 3-5, 11.



дукта, понять его внутрениюм необходимость. Положительное знаніе, при вобхъ своихъ успъхахъ, никогда не наполнитъ всей сферы возможного мышленія и немогда не удовлетворить вполив нашей пытливости. При всякомъ научномъ объяснени у насъ возниваеть вопросъ: что же дальше? Въ чемъ состоить объясненіе этого объясненія? Наука есть сфера: чвиъ болве она расширяется, тэмъ болье (въ большемъ числъ точевъ) сопривасается съ окружающимъ незнаніемъ. Поэтому всегда должны существовать два противоположные способа уиственной двятельности: умъ всегда будеть заниматься не только известными явленіями, но и темъ ненвеестнымъ "нечто", на которое укавывають явленія. Это превышающее знаніе начто и есть область религін. Такимъ образомъ, религія, проникающая, подобно основнымъ нитямъ, всю твань исторіи человічества, выражаєть нвиоторый ввиный факть" или-точиве --- потавленную и невидимую" сторону того же самаго факта, "близную и видимую" сторону котораго выражаеть наука <sup>2</sup>).

Согласно вышеприведенному методологическому основоположенію, мысль, общая всёмъ религіознымъ вёрованіямъ, должна быть отвлечениве, чемъ вакое-либо определенное религіозное ученіе. Что же это за имоль? "Каждая религія, — разсуждаеть Спенсеръ, --- можетъ быть опредвлена, какъ апріористическая теорія вселенной. Какъ скоро даны окружающіе факты, такъ указывается и вакой-либо цвятель, объясняющій, по мевнію техъ, кто его указываеть, эти факты. Въ грубъйшемъ фетишизив, предполагающемъ откъльную дичность за важдымъ явленіемъ, въ политензмъ, въ которомъ эти личности отчасти обобщены, въ монотежамв, въ воторомъ онв обобщены вполнв, равно вакъ и въ пантензив, гдъ обобщения личность объединяется съ явленіями, -- вездъ мы одинаково находимъ гипотезу, которан должна дать намъ объясненіе вселенной. Даже то, что обыкновенно считается отрицаніемъ всякой религіи, т.-е. положительный атеизмъ подходить подъ это опредвленіе: потому что, утверждая самосуществованіе пространства, вещества и движенія, которыя онъ считаеть достаточными причинами всяваго явленія, онъ предлагаеть тавъ же взвъстную апріористическую теорію, изъ воторой, по его



<sup>3)</sup> Ibid., 13—18. 22. 24.

мивнію, можно вывести эти факты. Итакъ, каждая теорія утверждветь двв вещи: вопервыхъ, что есть ивчто, требующее объясненія; вовторыхъ, что объясненіе состоить въ томъ-то и въ томъ-то. И хотя мыслители могутъ очень ръзво разногласить въ решени самой проблеммы, но все они одинаково принимають, что существуеть проблемма, которую нужно решать. Это-то и есть тоть элементь, который общь всемь верованіямь. Религіндіаметрально-протевоположныя въ провозглашаемыхъ ими догматахъ, вполнъ сходятся въ убъжденін, что бытіе міра со всвиъ. что въ немъ содержится и что окружаеть его, есть тайна постоянно требующая объясненія. Если не въ другихъ, то въ этомъ пунеть существуеть между ними полное согласіе" 2). Что это дъйствительно жизненный элементь вськъ религій, доказывается твиъ фактомъ, что онъ не только переживаетъ всякую перемвну, по выясняется твмъ отчетливве, чвмъ выше развивается религія. Тогда какъ другіе элементы религіозныхъ върованій вытеснямсь одинъ за другимъ, этотъ удержался и сталъ еще более очевиднымъ. Смутное представление о тайив, которою покрыто происхождение вселенной, проявлялось еще подъ оболочкою грубыхъ первобытныхъ върованій въ невидиныхъ личныхъ двятеляхъ, повсюду носящихся въ природъ. Оно же ясиве и сознательные выражается въ той болые совершенной и очищенной форми виры, которая заставляеть воздвигать алтари "невидомому и непознаваемому Богу" и чтить Бога, "недоступнаго никанимъ исканіямъ". Оно же, наконецъ, звучить и въ проникающихъ всю научную теологію нашего временн положеніяхъ: "понятой Богь не будеть болье Богомъ" или - "думать, что богь есть то, чвиъ мы можемъ мыслить его, есть богохульство " 4).

Но сознаніемъ повсюду окружающей человъна тайны не-исчерпывается основное содержаніе религіозной въры. Предикативная идея таинственности въ религіозномъ сознаніи всегда является въ нераздъльномъ единствъ съ идеею абсолютной міровой силы, такъ что подлиннымъ содержаніемъ и основаніемъ общечеловъческой въры въ Бога, по Спенсеру, слёдуетъ считать именно

<sup>3)</sup> Ibid., 47-8.

<sup>4)</sup> Ibid., 49-50.

"совнаніе непостижимой вездвирисутствующей сиды" 5). Эта идея есть "візчный, неустранимый элементь сознанія". Нававая самая безпощадная вритива не только не подвергаеть сомнівню положеніе о непостижимости проявляющейся во вселенной силы, но напротивь только болье выясняеть его, доказывая тімь самымъ, что тайна, признаваемая всізми религіями, не относительна, а абсолютна. Итакъ, истина составляющая общее основаніе всізмъ религіознымъ візрованій,—истина "относительно которой существуєть сврытое согласіе во всемъ человіческомъ родів, начиная оть повлонника фетишей до самаго строгаго притива человізческихъ візрованій", выражаеть тоть "самый глубокій, самый общирный и самый достовізрный изъ всізмъ фактовъ, что сила, которую проявляєть намъ вселенная, совершенно немсповіздима" б).

Правильность только что добытаго результата косвенно довазывается его согласіемъ съ внадизомъ объективной и субъективной науки. Съ одной стороны объективный анализъ, какъ мы видъли выше, отказывается понимать реальности, соотвътствующія нашимъ предвльнымъ идеямъ (пространство, время, движеніе, матерію, опытно данную силу), какъ нечто абсолютное, существующее само по себъ, и истолновываеть ихъ, вакъ различныя формы непрестаннаго дъйствія на наше сознаніе единой, непостижимой, абсолютной силы. Съ другой стороны, анализъ субъективно-психологическій показываеть, что хотя мы не имъемъ объ этой абсолютной силь опредвленнаго раздыльно-логическаго знанія, однаво не можемъ никогда отрішиться отъ темнаго психологическаго сознанія о ея бытів; что абсолютная сила дана въ нашемъ сознаніи, какъ что то въ качествъ сыраго матеріала наполняющее вев опредвленныя очертанія формъ нашего сознанія и остающееся по устраненіи этихъ формъ; что, навонецъ, это смутное сознаніе объ абсолютномъ, какъ некоторое, всегда присущее намъ чувство реальнаго бытія, составляеть настоящее основание нашего разума. Свидетельствуя съ одной стороны, что абсолютная сила существуеть, а съ другой,что природа ся лежить вив нашего знанія, анализы объективный

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 107.

<sup>6)</sup> Ibid., 122.

и субъективный темъ самымъ ясно доказывають, что непостижимость абсолютной силы есть самая очевидная для человъческаго разума мысль и что эта мысль дъйствительно есть самая общая, лежащая въ основани всъхъ религій истина, что она-то именно предохраняла, предохраняеть и будеть предохранять людей,—что составляеть главитищее свойство всъхъ религіозныхъ върованій,—оть совершеннаго погруженія въ относительное и непосредственное, будя въ нихъ сознаніе о чемъ то лежащемъ выше чувственно-даннаго.

2. Но религія не можеть исчерпываться признаніемъ этой абстрактной истины. У человака есть потребность сообщить форму тому неопредъленному сознанію непознаваемой силы, которое составляеть общее основание религиовной въры. Человъть по необходимости долженъ смотръть на оту силу, какъ на нъкоторый видь бытів, т.-е. должень представлять ее въ некоторой формв. Темная идея должна воплотиться въ ясныя формы, неопредъленное сознание-разръшиться въ опредъленныя мысли: только тогда эта идея и это сознаніе можеть пронивнуть все міросоверцаніе человъка и отразиться на всемъ укладь его жизни. Термины для выраженія религіозной идеи въ каждомъ данномъ случав должны точно соответствовать уровню развитія н тэмъ опытамъ, каніе на этой ступени доступны человаку. Формы религін, подобно формамъ правленія, должны быть всегда приноровдены въ темъ, для вого оне существують. Дикарь можеть понять только такое эло и добро, которое походить на вло и добро, которое онъ самъ испыталь или о которомъ слыхаль отъ людей его испытавшихъ. Онъ долженъ приписывать божествамъ свои побужденія и свой образъ дъйствій. Человъка всегда удовлетворяеть въра въ общность его природы съ природой предмета имъ обожаемаго. Во всё времена и во всёхъ мъстахъ для дикаря отрадно было считать своихъ боговъ до такой степени сходными съ нимъ по своей природъ, что ихъ можно преклонять на милость даже приношеніями събстнаго. Религія, которая учить, что въчнаго блаженства нельзя достигнуть, повергаясь подъ колесницу своего идола, едвали не покажется жестокою индусу, потому что она лишаетъ его отраднаго сознанія. что онъ можеть по желанію измінить біздствія настоящей жизни на блаженство нирваны. Такимъ образомъ и съ теоретической

в съ практической точекъ зрвнія открывается необходимость давать основной редигіозной идев конкретныя формы. Онв двлають реальнымъ и вліятельнымъ на людей то, что иначе осталось бы нереальнымъ и невліятельнымъ и вслідствіє этого якляются какъ бы предохранительными оболочками, безъ которыхъдля людей погибла бы религіозная истина 7).

Если же опредвленимя верованія, въ которыхъ выражается основная религіозная истина, суть естественныя, точно приспособленныя въ даннымъ условіямъ завлюченія взъ тахъ опытовъ. воторые вавастны человаку, ихъ образовавшему; то какъ бы ни казались тв или другія върованія нельпыми съ нашей точкв вржнія, въ нехъ всегда можно усмотржть нёкоторый смысль, если оцвинать ихъ съ точки арвнія образовавшаго ихъ общества лицъ. Далъе, если разсматривать върованія человъчества въ ихъ преемственной связи, то оказывается, что они образують одно целое, именно одну изъ группъ надъ-органического развитія 8), "подчиняющуюся" опредвленнымъ законамъ, иль точнъе-одному всеохватывающему закону развитія. Развитіе религіозных в врованій, како и развитіе общественнаго организма, необходимымъ продуктомъ котораго эти върованія являются, опредвляются взаимодействіемъ внутреннихъ и внешнихъ овиторовъ, т.-е. физическихъ, эмощональныхъ и умственныхъ свойствъ человъна, съ одной стороны, и окружающихъ условій, наковы явленія метеорологическія, геологическія, олора, озуна, переселенія, войны и т. д., съ другой. "При помощи процесса непрерывной интеграціи и дифференціаціи они слагаются въ аггрегать, который, возрастая въ объемъ, переходить въ то же время отъ неопредвленной, безовязной однородности въ опредъленной, связной разнородности" в). Подчиняясь на ряду со встыв

<sup>•)</sup> Основанія соціологін, стр. 454. 104—136.



<sup>&#</sup>x27;) Ibid., 122—131.

<sup>\*) «</sup>Надъ-органическое развитие обнимаеть собою всй процесси и продукты, предполагающие координированения действия многих видивидовь, координированеныя действия, посредствомъ которыхъ достигаются результаты, превосходящие по своей величинъ и сложности результаты, достижимые путемъ индивидуальныхъ действий». Главнымъ образомъ сюда относятся соціальныя явленія, составляющія матеріаль изследованія «соціологіи», т.-е. явленія въ человіческихъ обществахъ: въ ихъ рості, устройстві, отправленіяхъ и продуктахъ. Основанія соціологіи, Г. Опенсеръ. Русск. пер. гл. І, спр. 1—6.

другими явленіями умиверсальному закону развитія, религіозныя върованія должны быть прязнаны элементами того великаго процесса, начало и конець котораго лежать вив соеры нашего знанія или пониманія, должны быть признаны видами обнаруженія непознаваемаго—и въ этомъ лежить смысль ихъ существованія <sup>10</sup>).

При выяснени начала прогресса ("первобытнаго міросозерцанія") Спенсеръ, вообще довольно близко следующій теорін анимизма 11), открыто высказывается противъ того, явно или безмольно принимаемаго всеми представителями этой теоріи положенія, будто бы первобытный человіть стремится приписывать жизнь такимъ вещамъ, которыя ею не обладають. Наблюденіе надъ животными, разсуждаеть онъ, показываеть, что даже навшіе типы ихъ обладають способностію въ отличенію живаго отъ безживненнаго. По мере восхождения отъ нившихъ типовъ въ высшимъ, эта способность различения одушевленнаго отъ неодушевленнаго все увеличивается. Движеніе, самопроизведенное движеніе, цълесообразное самопроизведенное движеніе воть тв носледовательные признани, которые употребляеть здесь прогрессирующая мыслительность. Если же мы признаемъ за первобытнымъ человъкомъ (что, конечно, необходимо) болве высокую мыслетельность, чёмъ за млекопитающими, птицами и даже насъкомыми, то должны будемъ заключить, что онъ отличаеть живое оть неживаго лучше, чемъ это делають другія животныя 12). Но если первобытный человакъ не имаетъ никакой наклонности въ смешенію живаго съ безжизненнымъ, то верованія, надъляющія личностію и безмольно приписывающія одушевленность вещамъ неодушевленнымъ, очевидно, суть не первичныя върованія, но вторичныя. Къ нимъ должны были привести человъка какіе-нибудь поразительные опыты, затемнившіе у него различіе между одушевленнымъ и неодушевленнымъ. Тавіе опыты были даны состоянівми сна и сновиденій, обморововъ,



<sup>•</sup> Основныя начала, стр. 131.

<sup>&</sup>quot;) «Хотя я, говорить Спенсеръ, и соглашаюсь со многими изъ спеціальныхъ заключеній Тэйлора и сэра Джона Леббока, но расхожусь съ ними по отношенію къ порядку генезиса и къ способу взаимной зависимости первобытныхъ суевърій». Основанія соціологіи, стр. 136, примъчаніе.

<sup>12)</sup> Ibid., 137-144. Cm. Bume (rs. 2).

апопленсін, каталепсін, безчувственности и т. д. Въ этихъ то состояніяхъ, безъ сомивнія, и кроется свия суевврій первобытнаго человіна.

Уже ранве наблюдение перемвив на небв и на вемлв поселиетъ въ первобытномъ человъив понятіе о двойственности вещей, которыя на его глазахъ то становятся видимыми, то исчезають, то превращаются одна въ другую. Теперь, благодаря наблюденію вышеукаванныхъ поразительныхъ состояній, у него является мысль, что двойственность принадлежить не только вещамъ внъ его, но и ему самому и другимъ людямъ. Такъ возникаетъ идея двойника, другого "я", канъ для себя самого, такъ и для всъхъ другихъ людей живыхъ и умершихъ. Исходя изъ понятія о блуждающемъ двойникъ живаго человъка, уходищемъ изъ него во время сна, обморока и т. д. и снова въ него возвращающемся; переходя загвиъ въ двойнику, уходящему прочь въ моментъ смерти и поднимаясь отъ этого духа, одаряемаго вначаль лишь временною второю жизнью, къ духамъ существующимъ въчно, а потому постоянно возрастающимъ въ своей численности, первобытный человить постепенно приходить нь тому, что изселяеть все окружающее его пространство сверхъестественными существами, воторыя неизбъяно становятся для его ума причинными двятелями всего необычайнаго. Проводя последовательно зачавшійся этимъ путемъ способъ истолкованія окружающихъ его явленій, онъ неизбъжно совдаеть все болье в болье многочисленныя суевърія, приходить въ повлоненію животнымъ, растеніямъ, неодушевленнымъ предметамъ и т. д.: вовсемъ этомъ онъ чтитъ души отшедшихъ предвовъ 13).

Изъ этихъ "примитивныхъ върованій" развиваются всъ върованія человъчества, вполив повинуясь, какъ было замъчено
выше, общей формуль развитія. Прежде всего обнаруживается
"процессъ интеграціи". На низшей ступени не существуеть никакой опредъленно установившейся группы воображаемыхъ сверхъестественныхъ существъ. Затъмъ, на слъдующей ступени, въъ

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Самое точное, при возможной краткости, изложение Спенсеровой теорів развитія религіозныхъ върованій первобытнаго человька изъ предкоповлоненія можно найти въ 26 гл. его соціологіи (стр. 442—551): здёсь передана сущность всего того, что подробно развито въ восемнадцати предыдущихъ главахъ (стр. 104—441).



этихъ духовъ обравуется извъстное воображаемое сборище, которое, хоти и увеличивается постоянно новыми пришельцами, но ва то и уменьшается столь же постоянно съ другаго своего вонца, такъ какъ на этой ступени духи усопшехъ одаряются лишь временною второю жизнію. Наконецъ, когда одаряють духовъ усопшихъ въчною жизнью, групца духовъ — божествъ необходимо разрастается, пропорціонально разростанію самаго общества и продолжительности сохраненія преданій. Рядомъ съ возрастаніемъ массы происходить возрастаніе ся внутренней связности. На первой ступени не только различные члены племеня, но часто одинъ и тотъ же индивидуумъ содержить взаимно противоръчивыя суевърія. Затьиъ върованія слагаются въ связную систему и дъйствіе духовъ божествъ усматривается не только въ аномальныхъ случаяхъ, какъ прежде, но во всёхъ явлевіяхъ вообще, такъ что свойство и действія предметовъ, равно какъ мысли и чувства людей, начинаютъ приписываться невиденымъ существамъ, которыя слагаются такимъ образомъ въ прим механизмъ причинности 14). Между тъмъ какъ процесоъ интеграціи обнаруживается въ увеличеніи объема и связности группы божествъ, процессъ дифференціаціи обнаруживается въ установленіи различія между духами. Сначала духи-божества представляются сходными между собою во всвуъ существенныхъ чертахъ; но, по мъръ увеличенія и развитія племени, выясняется различіе между духами по продолжительности ихъ загробной жизни, по степени ихъ силы, по ихъ характерамъ и роду двятельности. На первой ступени, то обстоятельство, что двойникъ умершаго человъка переставалъ являться въ сновиденіяхъ техъ лицъ, которыя его знали, считалось доказательствомъ, что онъ дъйствительно умеръ, и на этомъ основании свержъестественные деятели наделялись лишь временнымъ существованіемъ. Но тамъ, гдё устанавливаются жертвоприношенія душамъ усопшихъ, причемъ члены каждаго новаго покольнія присутствують при этихъ жертвоприношеніяхъ, слышатъ разсказы о мертвыхъ и увъковъчивають традицію, тамъ вознико понятіе о духахъ, существующихъ въчно. Такимъ образомъ въ върованіяхъ установился контрасть между существами въчными —

<sup>14)</sup> Основанія соціологін, стр. 452-3.

сверхъестественными, съ одной стороны, и временными-естественными, оъ другой. Делве, вследотвие установления въ племени общественныхъ классовъ, а такие всябдствіе войнъ, требующихъ многочисленныхъ степеней власти, возникають и между духами многочисленныя различія по положенію и по связанному съ намъ могуществу,-различія, которыя украпляются легендами. Такижь путемъ слагается цълая ісрархія почти обоготворенныхъ предковъ: полубоговъ и боговъ, посреди которыхъ возвышается высшее единое Божество. Если на первой ступени понятія высшій, болье могущественный и божественный считались совершенно равновначащеми, то теперь Божествомъ считается линь существо всемогущее. Дальнейшія диоференціаціи состоять въ спеціальномъ обособленін ванятій, мъстообитаній, характера сверхъестественныхъ существъ, пова въ наждой миноологіи для управленія всевозможными областями, не явятей всевозможные великіе и малые дъятели, отъ Аполлона до дріады, отъ Тора до водяника, отъ Одина до оси. Нанонецъ подобнымъ же образомъ происходить диоференціація со стороны физической, умственной и эмоціональной природы божества. Божественные духи двойники сначала были похожи во всемъ на оригиналы: думали, что они вкушають пещу, что ихъ можно видеть и осязать, что они впадають въ ощибки, инвють человеческія страсти, и т. д. Но съ теченіемъ времени, приспособляясь въ потребностямъ общестреннаго прогресса, боги перестають быть осязаемыми и видимыми, теряють свои матеріальные аттрибуты (дематеріализуются), представляются обладателями безграничной провордивости, универсальнаго повнамія, любви, милосердін и состраданія и т. д. <sup>15</sup>).

Система религіовныхъ върованій развивалась, повинуясь сначала своимъ собственнымъ законамъ (интеграціи и дифовренцівціи). Но затъмъ накопленіе положительныхъ знаній мало по малу стало обнаруживать противодъйствіе правильному поступательному движенію процесса. Началась "дезинтеградія", т.-е. разложеніе группы (аггрегата) божества, образованной дъйствіями предшествовавшаго процесса. Върованія, которыя стояли въ

<sup>15)</sup> Основанія Соціологін, стр. 452—3. Прошедшее и будущее религін, Г. Спенсера. Пер. въ «Русском» Богатстві». 1884 г. Т. І, стр. 478—483.



наибольшемъ противоръчіи съ прогрессомъ научнаго знанія, постепенно ослаблялись. Менъе уже думали о злыхъ духахъ и вторичныхь божествахь, по мёрё того, навъ больше замёчали, что явленія, которыя приписывались ихъ вившательству, следують постоянному порядку. Въ то же время верховное божество, стоявшее во главъ явыческихъ ісрархій, начинало пріобрътоть все большее и большее могущество, такъ какъ теперь ему стали приписывать те явленія, которыя прежде объяснялись действіями толпы сверхъестественныхъ существъ (интеграція могущества). Далве, по мере того, навъ развивалось помятіе о всемогущемъ и универсальномъ Божествъ, чисто человъческія свойства, приписывавшіяся ему, забывались; разложеніе пачинало сказываться въ представленіяхъ о формв и харантерв верховнаго Божества. Трудности, встречающияся при усвоения Божеству человъческихъ мыслей, чувствованій и хотвий (ума, сердца и воли) мало по малу заставляють человечество устранять изъ понятія о Немъ и эти высшія человъкообразныя свойства, точно такъ же накъ еще ранве подобныя же трудности повели въ устранению низшихъ человъкообразныхъ свойствъ (дезантропоморонзація). Если эволюція религіознаго сознамія н дальше будеть следовать темь же законамь, какимь она следовала досель, то, думаеть Спенсеръ, въ концъ концовъ человъчество придетъ въ истинивищему понятію о Божествв, т. е. къ вонятію о Немъ, навъ о непознаваемой Силь. Это понятіе будеть "развиваться до такъ поръ, пока, въ сиду отсутствія какихълибо ограниченій, оно сдалается сознаніемъ, превосходящимъ формы отчетливой человъческой мысли, оставаясь твиъ не менъе сознаніемъ" 16). Витств съ развитіемъ поиятія о безконечной вездвирисутствующей Силь будеть углубляться и чувство изумленія предъ нею. Чэмъ далье будеть совершаться движеніе ума, твиъ яснъе и несоврушимъе будетъ становиться у человъка науки "увъренность, что онъ всегда находится въ присутствіи внергія безнонечной и въчной, служащей источникомъ всъхъ вещей 17).

"Но могуть сказать, —предупреждаеть Спенсерь совершенно естественное недоумъніе — могуть сказать: могло ли и кажимъ



<sup>16)</sup> Ibid., 485-6. 489.

<sup>17)</sup> Ibid., crp. 494-6.

образомъ могло быть достигнуто сознаніе "Непознаваемаго", основанное на естественныхъ данныхъ, если по этой теоріи оно есть иншь посавдовательное видоизменение первобытного понятія, абсолютно ошибочнаю? Відь теорія диваря о духахъ неосновательна. Матеріальный двойникъ умершаго человъка, въ котораго вёрить дикарь, никогда не существоваль. Отало быть, если дематеріализація этого двойника произвела понятіе о высшемъ, сверхъестественномъ двятель; если понятіе о Болествь, образовавшееся отбрасываніемъ накоторыхъ человаческихъ аттрибутовъ и преобразовајемъ некоторыхъ другихъ, было результатомъ продолженія этого процесса: то не будеть ли такъ же онеціей понятіе развившееся и очищенное, до котораго оно достигло?-Это возражение, говоритъ Спенсеръ, должно быть неоспоримымъ и оно дъйствительно было бы таковымъ, если бы была сиравединва его первая посылка. Вопреки ожиданіямъ многихъ читателей, мы отвётимъ здёсь, что съ самаго первоначала, въ нервоначальной концепцін было зерно настоящей истины; что могущество, проявляющееся въ сознанін, есть только другая оорма могущества, проявляющагося вив сознамія.—Всякій произвольный акть даеть первобытному человеку доказательства существованія въ немъ самомъ источника энергіи. Это не значить, что онь выводить его изъ размышленія о своемь вившнемъ опытъ. Когда человъкъ производить движение своихъ членовъ и при ихъ посредства двигаеть внашніе предметы, онъ ниветь сознание и чувство сопутствующаго усилия. И это чувство усили, являющееся антецедентомъ перемвиъ, которыя онъ непосредствению производить, есть начало понятія объ антецедентв перемвиъ, виновникомъ которыхъ является уже не онъ, и даеть ему способъ мысли, при воторомъ онъ представляеть себъ такимъ же и генезисъ объективныхъ перемънъ. Сперва эта идея мускульной силы, какъ антецедента необычайныхъ явленій, происходящихъ вокругъ него, влечеть за собою совокупность едей, ассоціврованныхъ съ нею. Опъ мыслить объ усилів, сирывающемся для него въ явленім, какъ объ усилін, производимомъ существами вполна ему подобными" 18). Но позднае мало по малу онъ перестаетъ представлять себъ это усиле въ формъ

<sup>16)</sup> Прошедшее и будущее религи, стр. 489-490.



усилія существъ личныхъ, -- силу объективную начинаетъ отличать и отделять отъ силы субъевтивной. Эта диссоціація дошла до своихъ врайнихъ предвловъ въ современныхъ научныхъ ндеяхъ, ссылающихся для объясненія вившнихъ явденій лишь на одну объективную силу, а для объясненія явленій субъективныхъ-на одну силу субъективную. И хотя современная наука, опираясь на фантъ превращенія одной силы въ другую (объентивной въ субъективную и наоборотъ) высвазываетъ мысль, повидимому совершение непохожую на первобытныя върованія,именно, что могущество, проявляющееся въ матеріальномъ міръ, есть тоже самое, которое въ насъ самихъ проявляется въ формъ сознанія, что, следовательно, обе вышеуказанныя силы суть "виды" или "проявленія" Силы высшей и совершенно поэтому непостижимой: однако совершенно очевидно, по мысли Спенсера что этотъ взглядъ науви есть лишь наиболее совершенное выраженіе той же мысли, которую по своему, очень несовершенно, выразняв въ своихъ вфрованіяхъ челоловъть первобытный 18).

А. Введенскій.

(Продолжение слъдуеть).

<sup>&</sup>quot;) Ibid., 490-1.

## поученіе

ВЪ ДЕНЬ ПЕРЕНЕСЕНІЯ МОЩЕЙ СВ. БЛАГОВЪРНАГО ВЕЛИКАГО КНЯ-ЗЯ АЛЕКСАНДРА НЕВСКАГО, ВЪ СТОЛЪТНІЙ ЮБИЛЕЙ ОСНОВАНІЯ ГОРОДА НИКОЛАЕВА.

Высокопрессвященняго Няканора, архіспископа херсонокаго в одесскаго.

Вт благословении правых возвысится градь; усты же нечестивых раскопается (Притч. Сол. 11, 11).

Что значить это священное изреченіе?

Правый значить человъвъ любящій правду, поступающій по правдъ, человъвъ оправдываемый, одобряемый не всегда людьми, всегда Богомъ, человъвъ праведный, богоугодный, благочестивый, религіозный, человъвъ по своимъ качествамъ противоположный нечестивцу.

Что значить — нечестивый? Нечестивымъ принято называть человъна нерелигознаго, невърнаго и непокорнаго Богу, далекаго отъ церкви, непослушнаго уставамъ правды Божеской и основной человъческой. Нечестивецъ тоже, что беззаконникъ, преступникъ во первыхъ закона Божія, а далъе и основнаго человъческаго.

Что вначить *благословеніе* правыхъ, праведемхъ? Благословеніемъ на священно-церковномъ языкъ называется изреченіе однимъ человъкомъ другому благаго слова, благаго пожеланія во имя Божіе. Но благословеніе можно, какъ и должно, понямать

и въ болье шировомъ смысль. Подъ благословеніемъ следуетъ разумьть всякія истинно благія и благожелательныя слова, какія изрежаются однимъ человъкомъ другому. И здёсь въ приведенномъ священномъ изреченіи благословеніе нужно понимать какъ въ томъ, такъ и въ другомъ смысль, въ стёсненномъ и шировомъ, потому что первая половина этого библейскаго антитеза: благословеніемъ—благими словами праведныхъ возвышается градъ, противополагается второй половинь: устами же (въ широкомъ смысль) нечестивыхъ градъ разрушается, разрушается всёмъ тымъ, что вообще исходить изъ усть нечестивыхъ, не только провлятіями, но и всякими злыми нечестивыми рёчами.

Такимъ образомъ смыслъ предпоставленнаго нами изреченія священной древности устанавливается такой: благословеніями и всякими благими словами, исходящими от благаго сердца модей праведныхъ, богоугодныхъ, благочестивыхъ, градъ возвышается; устами же и всякими злыми нечестивыми ръчами, какія исходять от злаго сердца людей нечестивыхъ, богопротивныхъ, градъ разрушается. Общее же можно сказать, что благочестивою, правою вёрою и порождаемыми ею благими рёчами людей праведныхъ грады возвышаются; нечестіемъ же и проистекающими изъ него злыми рёчами людей нечестивыхъ грады разрушаются,

Мы забыли еще одно слово—традъ, которое въ разныя эпохи исторической жизни имъло разныя значенія. Первоначально городомъ называлось вообще поселеніе общества человъческаго, сгороженное въ жилье и огороженное для безопасности; тогда какъ въ настоящее время у насъ городомъ называется болье или менье значительное поселеніе, которому усвоено не только имя города, но и городовое положеніе. Для нашей цъли важно, что въ старые годы городомъ называлось всякое болье или менье значительное поселеніе, которое само собою сгораживалось въ человъческое жилье, въ отдъльное само собою слагавшееся общежительство; тогда какъ въ послъднее время у насъ города возникають или даже строются по вельнію правительства.

Въ отношения въ городамъ первобытнымъ божественная истина, выраженная въ предпоставленномъ нами священномъ изречени, ясна, какъ свътъ Божій. Когда какой городъ слагается естественно и свободно, свободнымъ наплывомъ и прикръпленіемъ населенія, —то ясно, что чъмъ болье окажется въ такомъ

городъ насельниковъ праведныхъ, тъмъ для него лучше, безопаснъе, благонадежнъе. Люди правые будуть возвышать его не только своими правыми поступнами, но и буквально благими словами, благими совътами и благословеніями. Благими совътами породится благія общественныя решенія. Благими наставленіями, соединенными съ добрымъ примъромъ, укръпятся добрые иравы. А благословеніями и молитвенными благожеланіями низвлечется благословеніе Господне съ неба. Крипо помолился патріархъ Авраамъ, готовый принести въ жертву сына своего Исаава, на горъ Моріа, и гора эта стала, съ теченіемъ въковъ, великимъ въ домостроительствъ нашего спасенія Іерусалимомъ, источникомъ благословеній для всего человічества. Св. апостоль Андрей Первозванный, какъ и наши преподобные Антоній и Өеодосій и прочіе угодинки печерскіе призвали благословеніе Господне на горы Кіевскія, и на горахъ сихъ сінеть и свътить своею святынею во всв концы Руси до сего дне благословенный Кіевъ. Привваль первосвятитель Московскій Петрь благословеніе Господне на ново-возникающую Москву, какъ на сердцевину Россійской державы, и Мосива стала сердцемъ Россін. Призваль преподобный Сергій благословеніе Господне на свою Сергієву пустыню, и пустыня превратилась въ градъ, въ несокрушимую твердыню русскаго царства. Помимо своего нравственнаго вліянія на согражданъ, помимо благословеній, молитвенно испрашиваемыхъ, праведникъ низводить благословение Господне на градъ уже тъмъ самымъ, что живеть въ немъ и привлекаеть на него милосердіе Господне, по слову Господа патріарху Аврааму: аще будеть пятдесять праведниковь во грады, оставмо весь градь и все мьото ихъ ради. Не почублю, аще обрящу тамо четыредесять пять праведниковь. Не погублю ради четыредесяти. Не понубмо ради тридесяти. Не попублю, аще обрящутся тамо двадесять. Не погублю, десяти ради праведниковь. На семь, на десяти, преста Господь глаголя по Аврааму (Быт. 18, 23-33).

Но и для нашихъ современныхъ городовъ эта истина есть истина божественная. Въ благословении правыхъ возвышается градъ; устнами жее нечестивыхъ раскапывается.

Не будемъ говорить ни объ европейскихъ, ни объ американскихъ городахъ; какъ они тамъ строются и возвышаются и на долго ли, Богъ ихъ въдаетъ. Станемъ говорить, не развлекаясь посторонностями, только о русских, ближайшимъ образомъ, о нашихъ черноморскихъ городахъ. И перенесемся отъ общихъ отвлеченныхъ соображеній на житейскую исторически-практическую точку зрвнія.

Посяв татарскаго погрома св. Русь стала рости быстро. При Іоаннъ III сюда въ югу русское царство простиралось до Оки. Послъ Іоанна IV при Өеодоръ Іоанновичь до Курска. При Алексвъ Михайловичь до Кіева. При Осодоръ Алексвевичь до Чигирина. При Петръ I до Перекопа и Азова. При Екатеринъ II до Бахчисарая, Очакова и Измаила. При Павла I до закраинъ Грувіи. При Николав I до Арарата. При Александрв II до Карса и Батума. До последнихъ годовъ мы переживаемъ еще богатырскій героическій въкъ своей исторіи. На что возлагаемъ упрямо свои очи, за чвиъ протягиваемъ руку, то наше или будетъ наше. Должно быть, Россів суждено еще жить долго, долго; такъ канъ нашъ богатырскій въкъ, который обыкновенно сопутствуетъ юности народа, тянется уже пятьсотъ, шестьсоть, даже н всю тысячу леть бытія русскаго государства. Впрочемь и то свазать, что героическій въкъ народа римскаго тянулся съ основанія Рима всего 700-800 льть; а затьмъ этоть народь, не нивя въ себв доблестей врвикой гражданственности, быстро разложился, и героизмъ его испарился сововмъ, вмёств и съ народнымъ бытіемъ. Можно надвяться, что если тысячу леть протянулся нашъ героическій въкъ, то нашъ возрасть возмужалой гражданственности протянется двв, три тысячи леть, и сколько Богъ поможетъ. Не въ тому народы призваны, чтобы тольно воевать, но и жить, и развиваться, и совершенствоваться всесторонне въ разныхъ человвческихъ доблестяхъ, совокупность которыхъ составляеть высшую истиню - правственную культуру и гражданственность. Къ сожальнію ясно, что до сихъ поръ врвикая общественная гражданственность намъ русскимъ вакъ то не двется. Да мы ее какъ-то мало и понимаемъ. Мало о ней и думаемъ; какъ будто мало о ней и заботимся; мало заботимся о томъ, чтобъ она между нами русскими крипчала. Это я и хочу назвать по имени и по возможности разъяснить.

Пророкъ Мочсей предрекаль древнему Израилю... Я буду читать по Монсею объ Израилъ; а вы прилагайте къ себъ, къ русскимъ, особенно этого края. Изъ ръчи Мочсея я буду вы-

бирать наиболье удобоприложимое въ намъ... И будетъ, аще не послушаеми гласа Господа Бога твовго, хранити и творити вся заповъди Его, и пріидуть на тя клятвы сія. Будеши тогда обидимь и расхищаемь во вся дни, и не будеть помогаяй тебъ. Будешь обидимъ и расхищаемъ на самомъ законномъ основанія, самъ подпишешь и признаемь долговыя обязательства, и тебя оберуть до гола, до нищеты, и никто тебь не поможеть, завонь поможетъ твоему заимодавцу. Домо сознакдении, и не поживени въ немъ. Посмотрите, цалые вварталы недавнихъ русскихъ домовъ въ нашихъ городахъ отходять въ нерусскія руки. Виноврадо насадиши, и не обереши его. Телець твой заклань предь тобою, и не сипси от него, -- самъ отведень его на базаръ и продань. Осая твое отъято от тебе, и не отдастся тебъ; вонь твой украденъ конокрадами изъ твоей же братів, и не возвратится тебъ. Овим твоя отданы будуть врагамь твоимь, -проданы будуть тобою же чужинь. Плоды земли твоея и вся труды твоя поясть народь чуждый. И пшеницы и прочаго насвешь, скоть разведешь, и все посившишь сбыть ва безцвнокъ, чтобы развиндоход кіннецшимодп боб ;нмвинжьод и инвисод со поставибд статьи постепенно отойдуть и отходять оть русскихъ рукь (въ родъ добыванія строительнаго камни вокругь Одессы). Съмя много изнесении въ поле, и мало внесении, яко поядять ниву твою саранча и прочін настиомыя; а ты будень глядеть на это, сложивши руки. Виноградъ насадиши и воздълаещи, и вина ж испівши, ниже возвесемшися от него, яко поясть я червь. Всь древесные плоды твои и вся жита земли твоен потребить ржа. Посмотрите, не сбывается ль и это во очію нашею? Благопріятивний въ метереологическомъ смысль годъ, небывалое обиле дождей, и ничтожный урожай, по мъстамъ чуть не голодъ оттого, что нашу пшеницу погрызли насъкомыя, тамъ запаль запалил, тамъ дождь положилъ. Виноградники повально пропадають и исвореняются отъ особой заразы. Плоды во многихъ садахъ совефиъ пропади, поглили на деревьяхъ и поосыпались. Рожь в пшеницу, даже хорошо уродивніяся, на огромныхъ пространствахъ, повла ржа. И вивсто зеренъ пшеницы наъ колосьевъ мы получаемъ эту самую ржу, какую-то горькую пыль, которая отравляеть самыя съмена. Пришлеца- инородець, мосе есть у тебе, поторый придеть нь тебь въ твои города, взыдеть надо

писбя выше выше, ты же низьидеши внизь да внизь. Сей взаимь дасть тебъ, ты же ему взаимь не даси. Не видинь ли, что общественная коммерческая сила ускользаеть изъ нашихъ рукъ? Мы русскіе въ долгу, какъ въ паутинъ. Другіе дають намъ взаймы; а намъ гдъ думать, чтобы давать? Мы озабочены думою, гдъ бы только занять за какіе бы то ни было проценты, занять и прожить. Сей, пришлепъ, инородецъ, будеть надъ тобою голова, ты же будеши хвость (Второзак. 28, 15—44). Замътьте, что я все это читаю изъ пророка Моусея.

Отчего жъ бы это происходило, что мы въ нашихъ городахъ нисходимъ предъ другими внизъ да внизъ и становимся въ хвостъ? Должно ль сказать это только о новороссійснихъ или малороссіскихъ городахъ? Не начинаемъ ли мы видъть ниспаденіе русской общественной силы въ городахъ и весяхъ даже коренной Великороссіи до ея глубинъ? Увы! Видимъ. Кому и тамъ мы взаимъ даемъ? У своихъ ли, у русскихъ ли одолжаемся? А умные люди говоритъ, у кого въ рукахъ кредитъ, у того и общественная сила. Не начинаемъ ли видъть и тамъ, что на огромныхъ пространствахъ хлъбъ, наше богатство, закупленъ у руссияхъ не русскими по цънамъ, какія угодно назначить не намъ, а покупщикамъ? Увы! Этотъ роковой переворотъ набъгаетъ быстро. Опять вопросъ, отчего это происходитъ?

Я долженъ отвътить вратко и выразительно, чтобъ не запутаться и не запутать въ слишкомъ многихъ соображеніяхъ. Не такъ давно одинъ мыслищій и спеціально наблюдающій за этимъ человъкъ, жившій именно въ гор. Николаевь, задаеть мнъ сльдующій глубово-замвчательный, тонко намвченный вопрось: "скажите, отчего это происходить, что когда проходишь мимо католического костела, или лютеранской кирхи, мимо раскольнической молельни, тъмъ болъе мимо еврейской синагоги, то чувствуешь невольно, что туть центръ общественной жизни? И однъ только русскія церкви лишены этого характера; отъ нихъ въсть общественнымъ равнодушіемъ, апатіей невывшательства и полнымъ бевсиліемъ?" На это я отвътиль сему тонкому наблюдателю вкороткъ: "это зависитъ оттого, что во всъхъ другихъ въроисповъданіяхъ общества солидарны съ своими духовными вождями, и не смотря на стесненіе со стороны закона, проникнуты интересомъ обходить законъ и достигать своихъ цълей даже помимо государственной пользы; въ русской же цервви общество не свявано съ духовенствомъ никакимъ общественнымъ интересомъ, а духовенство, отъ котораго власть всегда желала, чтобъ оно не вывымивалось въ общественныя дъла, духовенство, промикнутое преклоненіемъ предъ властію въ глубинъ совъсти, привыкло ни во что общественно-народное не вмъшиваться, а къ послъднему времени дошло даже до апатіи, такъ что его нужво, а подъ часъ и безплодно возбудать нъ какой либо благоплодной дъятельности".

Объяснимся простравиве.

Еще съ царя Іоанна III ясно скавалось на Руси стремленіе, чтобы русское духовенство не вмъшивалось въ обще-народныя дъла. Въ свою очередь и русское духовенство никогда не имъло въ себъ папистическаго духа, твердо зная и глубоко чувствуя, что царство Христово не отъ міра сего. Темъ не мене поддерживаемое тогдашимъ духомъ благочестиваго христолюбиваго въва, кръпко настапвая на собственномъ церковномъ дъланія. духовенство навладывало церковную печать на вою народную живнь, съ высшихъ до низшихъ сферъ, съ дворцовъ до хижинъ. Ввять напримъръ царей Іоанна IV и Алексъя Михайловича; въдь они знали цервовность лучше лучшихъ монастырскихъ уставщиковъ. Таковъ былъ тогда духъ. Духомъ православія и цервовности сврвилялся духъ русской народности въ врвикое единство. Въ этомъ единствъ русскій народъ рось и мужаль не по днямъ, а по часамъ, подъ общепокланяемымъ внаменемъ православнаго русскаго вреста. Но въ эту народную цельность внесла разложение первая государственная реформа. Последствиемъ этого было, что все, что на Руси относило себя въ высшему образованному вругу, пошло въ сторону отъ старыхъ свято-отеческихъ завътовъ, по пути европензма. Духовенство устранемо было не только отъ всяваго участія въ обще-народномъ двлю, но и изъ самаго общества, воторое считало себя высшемъ. Самое духовно-первовное учительство стало для ісрархін діломъ небезопаснымъ, такъ что всякій мелкопомъстникъ, всякій низшій чинъ властенъ былъ зажать ротъ всякому неумъстно ревнивому къ учительству среди народа церковнику. Даже архіерейское проповъдничество подверглось ревниво-бдительной цензуръ свътскихъ властей. Народъ же, смущенный раскольническимъ духомъ, остался пода съ своимъ противленіемъ образованному европеизму, съ своимъ преданіями и съ старымъ русскимъ духомъ, но безъ духовныхъ вождей, безъ въры въ нихъ, безъ преданности имъ и благопокорности. И святая (издревле Русь разложилась на элементы розни. Разложеніе же никогда не содъйствуетъ кръпости.

Бъдствіе разможенія на этомъ не остановилось. Реформы предпослідняго царствованія, особенно же интеллигентный духъ толвованія, какой сопровождаль ихъ въ житейской практикі, внесли и виздряють глубже и глубже въ обще-народную русскую жизнь противо-историческое, противо-народное, противо-государственное начало либерализма.

Мы будемъ изображать господствующій характеръ фактовъ, не касаясь исключеній, которыя въ свою очередь иногочисленны.

Посмотрите на высшихъ, на образованныхъ, на интеллигенцію. Отъ въры отназались. Отъ церкви отреклись. Въ церковь совсвиъ не ходять, даже въ самые великіе христіанскіе праздники. Ходять разви по приказу въ церковно-гражданскія торжества да и то почти исвлючительно для веселаго препровожденія времени, къ общему соблазну и огорченію върныхъ. И управы на этихъ кощуновъ-безчинниковъ нътъ, когда страха Божія въ сердцахъ не оказывается. Какъ они ведутъ себя въ церкви, такъ нельзя вести себя въ еврейской синагогь. Тамъ они стъснятся общественнымъ приличіемъ молящихся. Но у насъ и съ нами къ чему ственяться? Съ нами у насъ они просто и откровенно грубы. Отъ всякой дисциплины церковной отказываются. Не говъютъ. Не только дома, но и при общественномъ богослужении перестають даже вреститься. Въ приложеніи власти и суда священно-церковное не находить себв защиты. Скорве и охотиве окажутъ великодущное повровительство, поддержку, организаціонное содъйствіе, поблажку какому-либо дикому и чудному Далайламству, шаманству, анти-русской штундв, анабаптизму... Давно ди мы перестали любезничать и съ латинскою польщизною? А предъ просвъщенною дойяльностью намециаго пастора, до последнихъ дней, превлоняться мы и не переставали, делая все ему въ угоду, въ его укръпление надъ номинально-господствующею

върою. По ложнымъ теоріямъ о нравственной невміняемости, въ смущению всвять совъстей, гонится многое и старозавътное обще-человъческое: оправдываются отцеубійцы, жено-и мужеубійцы, вообще несомивниме убійцы, не говоря о другихъ богои законо-противникахъ. Въ отношения въ народной массъ власть исвлючила было себя изъ употребленія, чтобы лучше пріучать народъ въ самоуправленію, начиная съ низшихъ сферъ, мъщанской и врестьянской, у воторыхъ по общежитию въ городахъ и селеніяхъ оказались подчиненными и высшія сферы. Въ последнее время признано нужнымъ поправить это великое эло, которое иначе можеть оказаться и непоправимымъ. Помоги Боже! Пора. Интеллигенція сказала русскому народу все, что можно придумать анти-религіознаго и церковнаго, противу историческаго и противу-государственнаго, и продолжаеть распространять свои самыя дивія измышленія, въ роде Толстовскихъ. Куда же стремятся всявдь за Толстымъ? Къ ниспровержению всякой культуры!! Въ самыя последніе дни эти стремленія обуздываются, но довольно ли? Но ръшительно ли? Но не робко ли? А если в народъ станеть на Толстовскую точку эрвнія, что всякая власть есть насиле?! Что тогда?! Не ясно, не очевидно ли, что устами нечестивыхъ раскапываются не только грады, но и побольше и пошире?

Духовенство? Духовенство для интеллигентнаго сословія стало чъмъ-то только терпимымъ. Да и терпимое-ли? Посмотрите около себя, подумайте, правду-ль я говорю? Чтобы сравнить, чтобы рельефне показать разницу, разскажемъ быль. Не такъ давно разсказывалъ мит чиновникъ, особо наблюдавшій быть нашихъ инородцевъ сравнительно съ бытомъ русскимъ. Дъло происходило не такъ далеко отсюда. Ему нужно было свести лицомъ къ лицу русскихъ священниковъ съ лютеранскимъ пасторомъ. Русскіе священники молодые, образованные, такіе хорошіе. Приняли ихъ въ собраніи по обычаю. Но прибыль въ собраніе и пасторъ. Надо было видъть, съ какимъ подобострастіемъ встрътили его встра что же особенно поразительно было видъть—эта важность, съ какою пасторъ занялъ свое положеніе въ собраніи, особенно же то подобострастіе, именно подобострастіе, съ какимъ встрътили его сами русскіе священники. Такое же почетное положеніе

занимеють въ русскихъ земляхъ и латинскіе исендзы. Вы скажете, они заслуживають уваженія, а русскіе священники не заслуживаютъ? Не правда. Тъ привывли уважать сами себя потому, что окружены уваженіемъ общества и даже нашихъ русскихъ; а наша братія гнется подъ гнетомъ смиренія потому, что вся общественная наша сыла относится къ намъ и нелюбовно и пренебрежительно, относится въ теченіе въновъ. Можно бы указать множество фактовъ, какъ общественная сила относилась съ большею предупредителиностію въ татарскимъ мулламъ, калмыцкимъ бавшамъ, штундистскимъ пресвитерамъ и протопресвитерамъ, чвиъ въ почтенивищемъ јереямъ и протојереямъ православнымъ. Между тамъ нъ православномъ русскомъ духовенствъ большинство и образованныхъ и достойныхъ людей. Священникъ въ большинствъ самый образованный человъкъ на весь околотокъ. Но его трактуетъ безъ уваженія, какъ необразованнаго, всякій въ околотив мелкій невъжественный шляхтичь. Въ последнее время пустили его въ народную школу; но и тамъ приняты мъры, какъ бы онъ не вышель изъ-подъ кръпкой руки недоучки-учителя или вакой-либо легковъсной учительницы. Заставили его съ утра до ночи устремлять свои очи на нищенскіе гроши, оплачивающіе его денно-нощный трудь, и сами же презирають его ва его жалкую долю. И въ теченіе въковъ мы жалко согнулись подъ этимъ общественнымъ гнетомъ. Мы впали въ въковую спячку, и намъ какъ-то не върится даже, что насъ будять къ общественной дъятельности. А Господь съ ними. Пускай ихъ менелятся. Наша хата съ враю. Сегодня приставять въ дълу, напр. въ народнымъ школамъ, а завтра отставятъ, скажутъ, вредный влерикализмъ. Давно ли стало безопасно священникамъ возвышать голосъ противъ народной нетрезвости? Священникъ-то и чуждъ народнымъ нуждамъ. Да и нужды народныя его чуждаются. Только коснись онъ ихъ, мы его сейчасъ же успокоимъ. Русскій православный священникъ совстви не то, что польскій всендзъ или оствейскій пасторъ, раскольническій батька, особенно же еврейскій раввинъ, членъ кагала. Тъ — общественная сила, всегда поддерживаемое своею общиной, цвнимое въ государствъ, неуловимое зло. А русскій священникъ — легко обуздываемое безсиле. Между тамъ онъ-то, русскій священникъ, и есть, какъ

и былъ всегда, коренной носитель истинно народнаго, богопреданнаго, царелюбиваго русскаго духа. А онъ-то никому и не потребенъ, всъ отъ него сторонятся, сторонятся отъ неконнаго русскаго духа.

Купечество, мъщанство, народъ, - что о нихъ свазать? Укажемъ выдающіяся стороны. Купечество, мъщанство, народъ, не чуждаясь ни церкви, ни духовенства, вывств съ своимъ пастырствомъ, долго были хранилещемъ исконнаго русскаго духа. Къ несчастію, противу-церковность и сектантотво свили себъ такъ прочное гивадо уже давно; многіе главари падавна любили тамъ оставаться вожаками сектантскихъ сборищъ даже не по убъжденію, а по мелкому самолюбію, чтобы стоять у всёхъ на виду, чтобы заправлять другими, а ихъ собственному нраву чтобы нивто не мъщалъ. Въ послъднее же время широко прониваетъ туда и либерализмъ понятій и поступковъ, какъ туда же пронивають и всявіе виды віроотступничества. Кто не знаеть, что образованность высшихъ купеческихъ слоевъ весьма часто состоить только въ перениманіи образа жизни нашей вителлигенціи, въ отступничествъ отъ старовавътныхъ уставовъ цервви, въ усвоеніи свётской нерусской наружности и т. п.? Кто не знаетъ, что женскій полъ купечества отлично выучивается проводить большую часть ночей въ разныхъ увеселительныхъ собраніяхъ, проигрывать тамъ большія суммы, пускать по вътру величайшее изъ благъ-семейную домашнюю жизнь? Вто не видаль городовъ, -- не о своихъ, не о ближайшихъ говоримъ, -- гдъ солидные русскіе люди устрояють свое благосостояніе систематическимъ банкротствомъ и всяческимъ обманомъ? Кто не видитъ этой бъщеной погони за разживою, за роскошью, за развлеченіемъ, за наслажденіемъ, не видить во всёхъ кругахъ, отъ высшихъ до самыхъ низменныхъ? Наши ремесленники, наши рабочіе, не здысь, а въ воренныхъ русскихъ городахъ, напоминаля мив старое время, когда наши предви славане, безсильные сами собой учинить какой-либо строй, пошли за море къ нъщдамъ просить ихъ извъстною достойною славянской шатости ръчью: "земля наша велика и обильна, а порядка въ ней нътъ, придите княжить и владеть нами, спасти насъ отъ нашей шатости«. Вотъ ремесленники, вотъ рабочіе кореннаго русскаго города, я всв

они шатуны, сидять безъ работы, и нивто имъ не довъряеть; имъ нуженъ вакой-либо нъмецъ мастеръ или еврей, -- къ уливленію я видель это собственными глазами, — чтобы сосредоточить нашихъ русскихъ около себя, поставить на ноги и засадить за работу. И русскіе работають на немца наи даже на еврея охотно, но только до субботы; въ субботу забирають у мастера дельги не только за пройденную работу, но и впередъ, и мастеръ даетъ имъ охотно; потому что этимъ закабаляетъ ихъ на свою работу надолго; тъ свои деньги пропивають, пьянствують субботу, воспресенье, понедъльникъ; во вторинкъ, въ среду возвращаются въ мастеру босые, голые, избитые, мастеръ одвваеть ихъ и снова засаживаеть за работу, пока который мастеровой совсемъ уже не пропьется, и тогда мастеръ его совсемъ уже прогоняеть, а на его мъсто сажаеть другаго. Пусть не много и теряеть на томъ или другомъ босовикъ, но въ русскихъ рабочихъ никогда нужды не имъетъ, ихъ всегда довольно подъ руками, и въ целомъ немецъ или еврей выигрывають и разживаются. Всв въ нимъ начинають въгороде питать доверіе, всв обращаются съ заказами. А наши не выходять изъ состоянія нищеты и разврата. На дняхъ пріважаль ко мив одинь изъ ближайшихъ отсюда священниковъ за совътомъ: "что дълать? Хлопочу, учу, проповъдую, завожу церковное пъніе, все безполезно. Сперва было два набана, теперь ихъ у меня пять. Народъ работаеть на городь, а что выработаеть, туть же проциваеть. За пьяными мужьями идуть въ кабаки ихъ жены, и тамъ же остаются. За пьяными родителями идуть дети, и тамъ же остаются. Старый и малый диюють и ночують около вабаковъ. Церковь всв оставили. А въ набакахъ идетъ служение бахусу, идетъ пиръ горой, шумъ и гамъ и по буднямъ. Пособить горю нивавъ нельзи. Нивто не помогаеть, никто не слушается"!.. Ну, и и ему не помогъ. Знаете ли еще, а если не знаете, то я вамъ скажу, что цъломудріе становится преданіемъ, въ которое ближайшія покольнія перестануть върить. Оному юному священнику я не помогъ, какъ и другимъ не помогаю, по той простой причинъ, что писать бумаги по этому предмету значить только изводить бумагу и чернила. Стократно вотъ пишешь: завройте базары по воспреснымъ и праздничнымъ днямъ, страшное безобразное здо.

А намъ отвъчають: у русскаго человъка и такъ много празднивовъ и такъ онъ бъденъ, а какъ станетъ терять еще будніе дни не недвав для базаровъ, то и еще побъднветь. У русскаго чедовъка и такъ мало развлеченій. И вотъ не только такъ-называемые антрепренеры, которые съ этого здать свой жалкій хлаба, но и всв имуще вліяніе, даже власть, не только допускають, но и поощряють, но даже сами объявляють даже запрещенныя вакономъ представленія, всякія гульбища и игрища въ недозволенное время, въ посты и по возможности не въ праздники, а нарочито наканунъ праздниковъ, наканунъ праздниковъ въ благоразумномъ разсчеть, что въ эти дни православный русскій человъкъ свободенъ гулять всю ночь и утро и цълый день, а съ воспресенья на номедельникъ онъ уже долженъ быть озабоменъ наступающимъ трудовымъ днемъ. Къ стыду и тутъ забота о правственности русоваго человъка, только забота совершенно нэвращенная. Собственно не значить им это развращать русснаго челована, и изъ его разврата извленать средства для благотворенія благотворительнымъ учрежденіямъ, на когорыя пошла теперь такая широкая мода?.. Кого же мы обманываемъ, Бога, или людей такимъ пагубнымъ благотвореніемъ?! Съ народнаго разврата соберемъ разными постыдными приманками столько то тысячь и довольны и рады, не задумываясь, да куда же мы идемъ наконецъ?! Отъ соблюденія святыхъ дней побідніветь русскій человъкъ?.. Смотрите, англичане, которые свято чтутъ воскресный день, бъдняютъ ли они? Нашимъ либеральнымъ печальникамъ народа непротивно, когда русскій православный человъкъ справляетъ свою работу въ воскресный день въ окив храма, въ которомъ служится торжественная литургія и стоить масса молящихся. Не противно, когда русскій рабочій кидаеть работу съ утра субботы, въ воспресенье дежить пьянъ, въ понедъдьникъ и вторинкъ боленъ отъ того же пьянства... Это обычный порядокъ вещей, ноторый заводится и по селамъ и доводится до чудовищности разврата воспресными и праздничными базарами. Скоро на эти базары поватить поголовно, — да мы и видимъ. что уже катить, -- покатить вся Русь, мужескій и принаряженный женскій поль, старый я малый. А дома будуть оставаться только бездомные калъки, да безпомощные старики.

Не ясно ли, не очевидно ли, что нечестивыми устами нечестивых выста грады и общества, народы и царства раскапываются? Не пора ли намъ наконецъ принять противъ этой отравы цалебныя мары?

Какія же? Земля наша велика и обильна, но нравственнаго безпорядка въ ней не мало. Не къ нъмцамъ же снова итти звать ихъ, чтобъ они обуздали насъ. Намъ самимъ нужно овладъть собою, своими страстями, своею рознью. Намъ необходимо елико возможно, возстановить солидарность всъхъ сословій русскаго народа. И какъ? Въ накомъ направленіи?

Посмотримъ около себя, поучимся у нашихъ инородцевъ. Они солидарные, они крыпче насъ въ смыслы общественности. Русскіе паписты, русскіе протестанты единятся своею върою и сосредоточиваются около своей церкви. Тамъ ксендзъ, тамъ пасторъ сила, солидарная съ силою своего прихода; тамъ іерархія сила, поддерживаемая влінніемъ всего върующаго ли, невърующаго ли, но единовърнаго общества. Это еще поразительнъе видно въ еврейскомъ обществъ. Религія основа кръпкаго еврейскаго духа. Болве или менве тайная — явная религіозная организація-ото та могучая многосильная машина, которая движетъ милліоны еврейства къ тайно намъченнымъ цълямъ. Только слъпецъ можетъ не видъть, какъ страшна, какъ грозна эта сила. Она стремится ни болве ни менве, какъ къ порабощенію міра. И знающіе подумайте, что въ последнее столетіе она сделала ужасающіе успъхи, опираясь на европейскій либерализмъ, на равноправность предъ закономъ и т. п. Она больше и больше, тъснъе и тъснъе спутываеть милліоны иновърцевъ; а своими она править какъ машиною. Всв евреи въ существъ какъ одинъ чедовъкъ. Мы либерально разсуждаемъ, полезно или вредно запретить базары по праздникамъ. А тайная еврейская сила говорить своимъ: "не сметь! Чтить субботу! Чтить законъ отцовъ! Законъ даетъ жизнь и силу еврейству!" И посмотрите, ни одинъ еврей не смъетъ вывхать въ субботу изъ Николаева въ Херсонъ или Одессу. Желъзнодорожные повзда пусты, а пароходство между этими великими городами вовсе прекращается. Странно и обидно для христіанскаго народа и такого великаго царства какъ наше. Но вакова чужеродная сила! И какъ она смъла и ръшительна! Эта сила религіозная, исходящая изъ религіозной организаціи кагала.

Европейскій либерализмъ не собереть всяхь русскихъ подъ свое знамя, а наоборотъ разобъетъ ихъ на враждебные лагери. Приглашающій искоренять всякую культуру, какъ насиліе и разврать, Толстой также не собиратель, а раскапыватель русской земли. Смвемъ сказать, что и одна власть безъ церяви не сильна водворить и укоренить глубовій нравственный порядовъ. Видимъ, что подъ влінніемъ разрушительныхъ Толстовскихъ и всякихъ идей, правственный безпорядокъ глубже и глубже пускаетъ свои разрушительные ворни въ народную жизнь. Для успъшнаго противодъйствія этимъ разрушительнымъ идеямъ общественная сила должна собраться во едино около церковной и стать твердынею народной нравственности, видя воочію, что съ расшатыванісыъ правственного порядка въ глуби народной жизни неизбъжно разшатывается и общественный порядокъ на ея поверхности. Промысломъ предуказывается и правительствомъ приготовляется наиболье годная для намъчаемой цвли повсюдная всероссійская организація: это церковно-приходскія попечительства. Около нихъ, церковно-приходскихъ попечительствъ, должна и можетъ сосредоточиться нравственно общественная сила прихода. Нужно, чтобы приходы, какъ живыя единицы русскаго православнаго христолюбиваго народа, оживились, развились и окрапли. Нужно, чтобы въ приходахъ при попечительствахъ остались не одни только простецы, но чтобы къ нимъ приминуло живымъ сочувствіемъ и содвиствіемъ все, что въ предвявахъ прихода есть отличеннаго властію, достаткомъ, образованіемъ, чтобы приминули всъ, кто любить Бога и Христа Царя небеснаго, кто любить Христа же Божія, Царя земнаго и земное свое отечество. Нужно, чтобы попечительства повсюду водворили кръпость боголюбиваго духа и даже строгость на шатость нравовъ, и чтобъ эта строгость была поддержана властію. Иначе русскій народъ, шагая такъ быстро по пути разложенія правовъ, попадеть Богъ въдаеть куда и вопервыхъ въ рабство, въ рабство вопервыхъ собственнымъ немощамъ и страстямъ. И никто въ этомъ не будетъ виновать, кромъ насъ самихъ. Самъ себи продасть и продасть русскій народъ на свою несдержанность.

Не скажите, будто я хлопочу о возвышеніи вліянія русскаго духовенства. Да, я называю этотъ предметъ по имени. Но папизмъ уже не будетъ возстановленъ никогда, не въ тому ведетъ время. Но вліяніе русскаго духовенства никогда не было ни проникнуто папистическимъ духомъ, ни вредно, ни тъмъ болье опасно для народно-государственной жизни. Мы со временъ св. Владиміра были первые проповъдники, толковники и повлонники единодержавія и самодержавія, первые молитвенники за Царя и царство. Мы сами връпкими узами овязаны съ неподвижностію и връпостью Царскаго престола, чувствуя въ глубинъ сердепъ и видя яснъе солнца, что колебаніе престола отозвалось бы тягчайшимъ гибельнымъ колебаніемъ на церкви. Аминь.

## къ вопросу

О ЗАКОННОСТИ ВОЙНЫ СЪ ХРИСТІАНСКОЙ ТОЧКИ ЗРЪНІЯ.

Jonathan Dymond Essays of the Principles of Morality and on the private and political Rights and Obligations of Mankind. Lond., ed 7-th 1880.

Eto see An Enquiry into the Accordance of the War with the Principles of Christianity.

Мы уже имъли удовольствіе дълиться своими мыслями съ чатателями нашего журнала по вопросу объ отношеніи Христіанства къ войнъ 1) и разсматривать современныя иден о войнъ, происхожденіе которыхъ несновательно приписывается обывновенно ученію гр. Л. Толстаго (лежащая предъ нами англійская книга, помъченная седъмыма изданіемъ въ 1880 году, служить лучшимъ доказательствомъ этого, заключая въ себъ какъ разъ именно эти самыя иден, столь распространившіяся у насъ теперь при содпійствіи авторитета Л. Толстаго). Вопросъ объ отношеній Христіанства къ войнъ мы ръшали раньше съ положительной стороны, изложивъ христіанское возървніе на войну, и сообразно съ прямой задачей своей статьи, уклонившись отъ полемики и спеціального разсмотрівнія современныхъ возървній на войну, несогласныхъ съ христіанскимъ. Вслідствіе этого наша статья не могла исчерпывать вопроса въ его подробностяхъ.

¹) См. «Пр. Обозр.» 1890, кн. І. ст. «Христіанство и война».

Въ настоящій разъ мы пользуемся случаемъ восполнить втоть пробъль и обратить внимание на аргументацию противниковъ христіанскаго возарбнія на войну, конмъ война отличается отъ убійства, въ отличіе отъ модиаго возарвнія на войну, по которому война смъщивается съ убійствомъ. Случай этотъ намъ представляется именно въ видё тёхъ двухъ кнегъ англійскаго писателя, заглавія вонхъ мы выписали. Авторъ ихъ Мг. Тонавань Даймондь принадлежить именно къ горячимъ сторонникамъ этого современнаго возарвнія, которое онъ проводить какъ въ своемъ общемъ нурсв по этивв и праву (Essays of Morality etc). такъ въ сочинени спеціально посвященномъ вопросу о томъ. согласнали война съ принципами христіанства (An Enquiry into the Accordance of the War with the Principles of Christianity 2). 3 mbch собрано ръшительно все, что только можно сказать нынъшнимъ ревнителямъ мира въ пользу своего взгляда на войну, а если принять во вниманіе, что нашъ англійскій авторъ принадлежить въ числу англійских сектантовъ-квакеровъ, отличающихся, подобно всемъ сектантамъ, духомъ энтузіазма, то въ данномъ случав мы имвемъ дело съ горячимъ защитникомъ современнаго воваржнія на войну. Конечно, этоть энтувіазмъ, дълая честь сердцу автора, нисколько не нуженъ, даже вредить его двлу трезваго обсужденія вопроса, заставляеть его уклоняться въ сторону. тратиться на неидущія въ двлу отступленія и т. п.: тавъ, авторъ часто обращается въ сердцу читателей, рисуя ужасы войны (стр. 494 и др.), есылается въ свое подтверждение на авторитеты въ родъ Эразма, Виклефа, Нокса и др., которымъ противникъ со своей стороны могъ бы противопоставить еще более авторите-

<sup>\*)</sup> Содержаніе послідняго сочиненія вошло, въ собращенномъ видів, въ курсь по этиків въ видів отд. трактата, гл. XIX: War съ подразділеніями мелкими. Causes of War (Причним войни) Consequences of War (Слідствія войни), Lawfulness of War (замонность войни), Of the probable Practical Effects of adhering to the Moral Law in respect to War (О віроятних практических в послідствіяхъ подчиненія нравственному закону въ отношеніи къ войні т.е. признанія ея преступленіемъ и отреченія отъ нея). На этомъ основаніи ми находимъ боліве удобнимъ въ предлежащей статью обращаться къ этому трактату въ сочиненія Essays of the Morality (Опиты о принципахъ нравственности и о частнихъ политическихъ правахъ и обязанностяхъ человічества), какъ сокращенному изложенію большаго сочиненія.

товъ, напр Гроція, Бэнона, Лейбинца, Вольов, Прудона, Гегеля и др. хотя діло собственно идетъ только объ одномъ авторитеть,— авторитеть Евангелія. Но мы постараемся, насколько это возможно, не быть требовальны въ логивъ автора—энтувіаста: энтувіазмъ рідно уживается съ разсудительностью, и мы должеми простить ему этогь недостатовъ.

Въ своемъ трактате о войне Мг. Даймондъ защищаеть семь нижеследующихъ тезисовъ.

- I. Война безиравственна въ самыхъ своихъ источнивахъ, такъ-какъ возникаетъ всегда и существуетъ всетде причинъ, положительно осуждаемыхъ христіанствомъ.
- II. Война безиравственна и въ своихъ последствіяхъ и потому несогласна съ христіанствомъ: она въ значительной мере понижаетъ правственный уровень народовъ, ихъ общественное и политическое благосостояніе.
- III. Война стоить въ противоречи съ общимъ характероиъ христіанства и основными его нравственными началами.
- IV. Война запрещается точнымъ и прямымъ смысломъ некоторыхъ правственныхъ правиль, заилючающихся въ Св. Писанія.
- V. Христівне первенствующей Церкви візровали, что война запрещена І. Христомъ, и ніжоторые изъ нихъ запечатлівли эту свою візру мученическою смертію.
- VI. Въ пророчествахъ Ветхаго Завъта Богъ положительно выразвиъ Свою волю о имъющемъ последовать окончательномъ искоренения войны; а это искоренение войны должно быть произведено христіанствомъ, дъйствіемъ его началъ.
- VII. Тъ, которые, согласно со своимъ убъжденіемъ въ незаконности войны, отказывались отъ войны, находили себъ защиту и помощь въ Промыслъ.

Кажется, авторъ здѣсь ничего не упустилъ изъ вниманія, что могло бы быть сказано въ его пользу; напротивъ даже, его можно упрекнуть въ излишней погонѣ за аргументами, которою только и можно объяснить, что на ряду съ важными въ вопросѣ тезисами, какъ I-IV, онъ помѣстилъ тезисы совершеню незначащіе (а VII можно даже назвать наивнымъ), потратявъ для доказательства ихъ много лишняго труда и остроумія. Понятно, что преимущественное свое вниманіе мы можемъ удѣлить только первымъ четыремъ тезисамъ; естественно также, что въ

разсмотръніи ихъ мы послъдуемъ порядку, въ какомъ они поставлены у автора.

I. Причины войны.

Свое положеніе, что война въ самыхъ своихъ источникахъ противна христіанству, авторъ думаеть доказать твиъ, что занимается подробнымъ перечисленіемъ исключительно безиравственныхъ причинъ, какихъ у войны можетъ быть многое множество: международная зависть и соперинчество, ненависть, мстительность, корыстолюбіе, властолюбіе и т. п. Занятіе это не представляеть никакихъ трудностей, и списокъ автора, въ виду этого, не представляется, пожалуй, длиннымъ. Два соображенія лишають способъ, принятый авторомь для доказательства перваго тезиса, всякой силы: въ списокъ причинъ войны онъ поивщаеть исключительно только дурныя для своихъ цвлей, игнорируя тотъ фактъ, что война имъла и имветъ своимъ источникомъ не одип незаконные и дурные инстинкты человъка въ родъ вышеуказанныхъ, но законные и благородные (войны для защиты себя, другихъ, войны за свободу, религіозныя войны 3). Съ другой стороны, излагая или анализируя причины войны, авторъ при способъ, имъ принятомъ, не удовлетворяетъ насъ въ самомъ естественномъ и законномъ нашемъ ожиданіи встрітить въ этомъ случав объяснение того страннаго, съ точки арвния автора, явленія, что война, это страшное преступленіе, величайшее нравственное зло въ человъчествъ, не является такою въ общемъ сознанів и совъсти человъчества. Съ точки зрвнія нашего пониманія войны, отличающаго ее оть преступленія, адвсь конечно нътъ ничего страннаго; адъсь, въ этомъ модчаніи совъсти человъчества, напротивъ, мы справедливо видимъ косвенное подтверждение своего вагляда. Но накъ объяснить его современный врагь войны? Не странно ли, что человъчество на

<sup>&#</sup>x27;) Весьма въроятно, что на сужденія автора по этому предмету могла имъть вліяніе его англійская національность: онъ судить о дъл на основаніи матеріаловь, представляемихъ грубо-эгоистическою, часто просто возмутительною поливою англійскаго народа, создавшею ему такую печальную репутацію и сдълавшею для многихъ странъ и народовъ ненавистнимъ самое имя англичанина. Авторъ, по естественному патріотическому ослъщенію, забываеть, что кромъ англичанъ на свътъ существують другіе народы съ другими нравами; многое можетъ - быть ему пришлось бы измѣнить въ своихъ взглядахъ, еслибы онъ вспомниль про насъ.



всемъ протяжения своей история въ общемъ всегда считало войну дъломъ законнымъ, отличая ее отъ убійства, вакъ явленіе совсёмъ иного порядка? Куда дёвалось въ человёке на этотъ разъ свойственное ему различение эла и добра въ нравственномъ чувствъ? Не странно ди, что и у дюдей съ чуткою совъстью и мяганиъ сердцемъ наблюдается тоже общее явленіе? Въ ръшенія этихъ вопросовъ враги войны встречають неодолемыя трудности, доназательствомъ чего отчасти служить и нашъ авторъ, мимоходомъ васаясь ихъ въ доназательствъ перваго тезиса. Имъ пришлось бы для объясненія разсматриваемаго явленія прибъгнуть въ положеніямъ, коихъ невозможно принять, напр. лишить всякаго значенія нашу ссылку въ этомъ ділів на всеобщее свидетельство сознанія и совести указаніемь на возможность всеобщихъ нравственныхъ заблужденій и объявить таковымъ всеобщимъ заблужденіемъ и господствующій взглядь на войну. Но это было бы предпріятіемъ безуспъщнымъ въ виду его неодолимыхъ трудностей, одна изъ которыхъ представляется въ фактъ, что всеобщихъ нравственныхъ заблужденій въ человъчествъ никогда не наблюдалось, что подобные заблужденія были всегда частичны, т.-е. принадлежали определенной странв, народу, эпохъ и т. п. Впрочемъ, нашъ авторъ и не беретъ на себя такого труднаго дъла, относись къ своей задача гораздо проще и уже слишномъ просто. Первою причиною или условіемъ (такъкавъ авторъ, собственно, говорить не столько о причинать, сколько объ условіяхъ), благопріятствующимъ войнъ, онъ объявляеть привычку нашу въ этому явленію и связанное съ ней, конечно, отсутствіе совнательнаго съ нашей стороны отношенія къ этому постыдному въ общественно-политической жизни народовъ явлению. "Мы съ раннихъ леть освоились съ войною, съ ен блескомъ и всею обстановкою; мимо оконъ нашего дома постоянно маршировали солдаты, а битвы и побъды были предметомъ оживленнаго разговора для окружавшихъ насъ. Такимъ образомъ пдея о войнъ органически ассоціпровалась со всеми другими обычными нашими пденми. Намъ никогда и въ голову не приходило задать себъ вопросъ, завонны или нътъ эти вещи. Мы привывли къ нимъ, какъ мы привываемъ къ восходу солнца, не возбуждающему въ насъ никакой иной идеи, вромъ той, что это необходимый эдементь въ обычномъ течевім вешей. Поэто-

му возможно ли намъ чувствовать неестественность настоящаго порядка вещей, котораго мы не изследуемъ, и о сущности котораго мы не разсуждаемъ? Благодаря этому, между прочимъ, обстоятельству такъ долго держалось въ человъчествъ рабовладъніе: о его несправедливости не думали. Но обстоятельства заставили насъ подумать объ этомъ явленіи,-- и мы пришли въ ужасъ, и положили ему конецъ". (стр. 476 и д.). Авторъ развиваеть свои мысли гораздо пространнее, и мы приводимъ изъ нихъ только самое необходимое, существенное. Этими разсужденіями онъ какъ будто поеть на встрівчу вышепоставленному вопросу о томъ, какимъ образомъ совъсть человъчества не видить мичего безиравственнаго въ войнъ т.-е. нарушенія заповъди: "не убій"? Объясненіе привычкою однако можетъ удовлетворить только самую неваыскательную мысль. Не споримъ, что привычка великая сила, подчиняющая себъ и совъсть; но какъ это могло случиться, что она подчинила себъ совъсть лишь по отношенію въ одному этому безиравственному явленію въ общественно-политической жизни, между томъ какъ и кромо войны общественная жизнь полна нравственнаго зла всякаго рода? Если война обычное явленіе въ общественной жизни, то въдь таними же обычными явленіями ея служать воровство, убійство, прелюбодъяние и т. д.; спрашивается, почему въ послъднемъ случать голосъ совъсти нашей не ослабъль подъ дъйствіемъ привычки, какъ въ первомъ случав? Ответъ, конечно, простой: пъ первомъ случав мы имвемъ двло съ явленіемъ нравственнаго порадка, во второмъ-съ преступленіемъ. Но у автора не можеть быть никакого отвъта для насъ. Его разсужденія о силъ привычки въ данномъ случав сводятся къ нулю, если мы при этомъ обратимъ вниманіе на то обстоятельство, что привычка не играетъ никакой роди въ происхожденіи обычнаго возарвнія на войну. Еслибы это было такъ, то двиствительно можно было бы съ авторомъ ожидать, что при первомъ пробужденіи мысли, изслъдованія это возарвніе должно было бы разсвяться; въ двйствительности мы этого не видимъ. Было бы крайнею наивностью вивств съ авторомъ считать современное общество такимъ рабомъ привычки, какимъ представляетъ его онъ: въ настоящее время кромъ привычки, этой великой силы, господствуетъ надъ человъкомъ и другая, не меньшая и противоположная ей, сида,— рефлексіи. Да и въ прежнія времена, какъ ни глубоко вообще захватываетъ человъка обычная дъйствительность, притупляя его разумъ и чувствительность, человъкъ никогда не быль рабомъ привычки, и мысль автора върна была бы, можеть быть, по отношенію тольно въ динив и первобытнымъ обществамъ. Во что обратится его разсужденія о значенів привычки въ образованіи господствующаго воззрёнія на войну передъ темъ фактомъ, что это возарвніе раздвияють и научно проводить его великіе европейскіе публицисты и философы Гуго Гроцій, Лейбницъ, Вольоъ, Зучъ, Пуффендорфъ, Зельденъ, Винвершевъ, Ваттель, Мэнъ, Мартенсъ, Гладстонъ и др?. Они люди жестокіе, можеть-быть возразить авторъ? Но онъ не можеть сделать такого возраженія; это гуманеватіе люди, изъ которыхъ первые восемь положели прочное основание гуманнъйшей наукъ новаго временимеждународному праву, последняя и высшая цель вотораго и есть именно освобождение человъчества оть того великаго бъдствін, которов именуєтся войною. Люди эти конечно болье, чемь нашъ скромный, котя и горячій, авторъ, думали "о сущности" этого явленія, но они привнали его велинимъ дъйствіемъ человъчества, а не влодъйствомъ или преступленіемъ. Они выражали увъренность, что, раздъляя такое возаръніе на войну, они служать международному миру болье, чвив тв, которые считають войну злодъйствомъ. Сравнивая международное право (въ дукъ и направленіи его основателей) съ квакерскою теорією незаконности войны по ихъ практическому вначенію (въ двле уничтоженія войны), англійскій ученый сэръ Генрихъ Семперъ Мэнъ 1) говорить такъ: "Международное право излагаеть къ нашему руководству точныя опредъленныя правила, какія мы можемъ цримънять въ человъческимъ обществамъ во время войны или мира; между тъмъ въра въ незаконность войны безъ сомивнія должна производить самым незначительныя действія, и никто не можеть сказать опредъленно, каковы были бы эти дъйствія <sup>5</sup>), и въ особенности утверждать, что они повели бы за собою въ концв концовъ устойчивый и всеобщій миръ " •).

<sup>6)</sup> Sir Henry Sumper Maine: Le droit international. La guerre. Trad. de l'anglais. Paris 1890, p. 275, cap, VII.



<sup>4)</sup> Ординарный профессоръ кембриджского университета, членъ лондонского Королевского Общества и французской академін наукъ. † 1888 года 3 февраля.

<sup>5)</sup> Авторъ нашъ, какъ увидимъ, отваживается и на это (см. тезисъ VII).

Мг. Даймондъ, въроятно, самъ признавалъ недостаточнымъ овое объяснение происхождения и существования обычнаго возвувнія на войну дъйствіемъ привычки, притупляющей нашу мысль н совнаніе: онъ дополняеть или, лучше, распространяеть это объясненіе, получая новое условіе, благопріятствующее войнъ. Привычка притупляеть или усыпляеть не одну тольно мысль, но бевъ сомивнія и сердце. Она обусловливаеть равнодушіе въ этому великому злу, какова война, а благодаря этому равнодушію дремлеть и наша мысль, ничемь уже не побуждаемая къ изследованію. "Те, которыхъ приводить въ негодованіе единичное убійство на большой дорога, равнодушно слушають о тысячахъ убійствъ на поль битвы. Тв, которые дрожать въ ужасъ при одной мысли о кокомъ-небудь мертвомъ теле, съ колоднымъ спокойствіемъ созерцають груды труповъ, искальченныхъ рунами людей. Мы не находимъ словъ для выраженія своего негодованія, сожальнія, ужаса, вогда узнаемъ въ газеть о какомънибудь злодыйскомъ убійствы, съ соотвытствующими комментаріями, и съ улыбной удовольствія читаемъ оледующія же строни этой самой газеты съ извёстіемъ о томъ, что мы выиграли такое то сраженіе, и что на поль битвы пало 850 враговъ... Хотя, по здравому разсужденію, последнее известіе въ восемьсоть пятьдесять разъ (?) печальнее перваго, однако первое служить для насъ предметомъ печали, а второе-радости! Эти несообразность и несоразмерность въ нашехъ чувствахъ благожелательности (benevolence) представляють любопытный "нравственный феноменъ", въ сожалвнію, добавимъ отъ себя, неполучающій инкакого объясненія у автора. Заявивъ объ этомъ любопытномъ нравственномъ осноменъ, авторъ далъс продолжаетъ иллюстрировать его примърами, недовольствуясь приведенными. Всякій отдъльный случай смерти ближняго возбуждаеть въ насъ жадость и сочувствіе, даже если это будеть, напр., смерть преступника, осужденнаго на нее закономъ: и въ этомъ случав мы стараемся смягчить его последнія предсмертныя страданія, м вообще искренно желаемъ уменьшенія случаевъ, когда правосудіє вынуждалось бы прибъгать къ такой крайней мъръ, какъ отнятіе жизни у ближняго. "Но что значать эти жертвы въ сравненія съ жертвами войны?" (р. 477, 478). Въ концв этого, такъ-сказать, объясненія у читателя невольно вырывается во-

просъ, компрометирующій это "объясненіе": да отчего же въ самомъ дълъ зависить наша нечувствительность въ тысячамъ убійствъ коллективныхъ, на войнъ, при отзывчивости на каждое единичное убійство? отчего эти "inconsistency and disproportionateness"? Отчего наше чувство продолжаеть быть впечатиетельнымъ въ случаямъ индивидуальной смерти, не смотря на то, что ведь это явленіе самое обычное подъ солицемъ, такъ что въ газетахъ ваведена для нихъ особая рубрика, никогда не остающаяся пустою, и война, бевъ всякаго сомивнія, даже менве обычное явленіе, чэмъ убійства, казни в т. п.? Между тэмъ авторъ, поставляя на первомъ мъсть объяснение привычною, сообщаетъ ему особенную важность въ разсмотреніи причинъ или условій, поддерживающихъ современное общество въ его "безиравственномъ и возврвнім на войну, какъ дело законное. Отсюда следуеть, что даляе мы и совстиъ ничего не найдемъ у автора заслуживающаго особеннаго вниманія. Въ объясненіе происхожденія и существованія этого воварвнія на войну онъ осылается напримъръ, на тотъ фактъ, что въ поядержании и распространенін его могуть находить разсчеть, выгоду разные люди. Конечно, это возможно; война доставляеть матеріальный доходь многимъ: интендантамъ, поставщивамъ, разнымъ агонтамъ, фабривантамъ и т. п. По мивнію автора, богатотво, богатый классъ народа (the wealth) особенно заинтересованы въ войнъ, тогда какъ на дълъ мы видимъ конечно явленіе обратное: война всего болье непріятна и опасна капиталу во всехъ его видахъ, особенно-промышленности и торговив. Война дветь пропитание и занятіе, по мивнію автора, среднему и высшему наассу людей, имъющихъ въ ней не тяжелую и негрязную, но достаточно обезпечивающую профессію, такъ что и эти два власса, по автору, занитересованы въ войнъ. Соображенія эти, если ихъ такъ можно назвать, можеть-быть и примънемы из Англіи, но намъ, русскимъ, да думаю и другимъ они, слава Богу, непонятны... Засдуживаетъ вниманія наконець указаніе и на то, что въ поддержаніи обычнаго возврвнія на войну могуть быть заинтересованы отдъльныя лица, стоящія во главъ государствъ, -- правители, министры, полководцы и т. п., прибъгающіе въ вейнъ иногда навъ къ средству личной мести и т. п., словомъ по своимъ особымъ занулеснымъ счетамъ и разсчетамъ, извъстнымъ лишь

"высщимъ сферамъ". Авторъ однако не можетъ извлечь выгоды себв изъ этихъ возможныхъ фактовъ: они показываютъ, что въ распространеніи обычныхъ понятій о войнъ могутъ быть заинтересованы многіе, но не говорять, почему же держатся этихъ понятій люди, совсъмъ лично въ войнъ незаинтересованные, т.-е. именно большинство?

Въ числе вліяній, подъ которыми складываются и которыми поддерживаются ходячія иден о войнь, авторъ наконецъ упоминаеть вдіяніе соединяемаго съ войною представленія о военной славъ, дълающей войну будто бы привлекательною для многихъ. Ореолъ славы, которымъ по традиціи окружають войну поэты и историки, особенно поддерживаетъ и дъветъ живучимъ обычное возарвніе на войну. Въ соображеніяхъ автора, касающихся вопроса о военной славъ, сильно сквозить фанатикъ-сектантъ. Этотъ ореолъ славы, окружающій войну, по его соображенію неприличенъ войнъ и искусственно созданъ поэтами и историвами, надобвшими намъ своими декламаціями о разныхъ герояхъ "умирающихъ съ удыбкою на устахъ", пронизируетъ авторъ. Но въ дъйствительности конечно заслуживають лишь сожальнія всь ть, которые подобно автору сдылались неспособны видъть въ необычайномъ терпъніи, неустрашимости, мужествъ, поворности Промыслу, всяческомъ самоотвержении и если не любви, жертвующею жизнь "за други своя" (Ев. Іоан. Х. V, 13), за отечество, за единовърцевъ, то самоотверженное повиновеніе долгу службы и чести, — видіть во всемъ этомъ подвиги, заслуживающіе благодарной памяти потомства и неувядающихъ вънковъ славы, сплетаемыхъ героямъ войны искусствомъ, повзією, исторією, религією, здравымъ смысломъ и совъстью народа. Конечно, ослъпительное сіяніе славы военныхъ подвиговъ не уменьшится отъ того, что мы съ авторомъ будемъ зажмуривать передъ ними глаза свои. У автора есть основание для пренебреженія въ славъ военной — въ сектантской, фанатической "не по разуму" ревности о въчной и единственно истинной славъ Божіей, славъ въчнаго блага спасенія во Христь,олавъ, передъ которой всякая человъческая слава эфемерна и пуста. Христіанство, ему думаєтся, запрещаєть всякую иную славу, въ томъ числъ славу военную, и такимъ образомъ у автора является однимъ обвиненіемъ больше противъ войны, имъющей такой антихристіанскій источникъ, какъ стремленіе къславъ, чести.

Намъ приходится поэтому входить въ раземотрение элементарныхъ вопросовъ христіанской морали; но сділаемъ это вратко. и не ради автора, а ради тъхъ, которые можетъ-быть охотно раздъляють понятіе автора о славъ и объ отношеніи въ ней христіанскаго ученія. Въ дъйствительности христіанское ученіе не запрещаетъ человъку одного изъ сильнъйшихъ стимуловъ его воли-чувства чести, славы, дёлающаго насъ чуткими къ мнёнію о насъ ближнихъ,--ихъ одобренію, похваль, порицанію, чествованію разными способами и т. д. — Это чувство поренится въ глубинахъ нашей нравственной природы и органически связано съ симпатією въ ближнимъ, съ чувствомъ любви въ нимъ, вследствіе чего полное равнодушіе въ мизнію о насъ другихъ (чего почти не бываеть, если имъть въ виду, что по самолюбію люди чаето играють въ притворное равнодушіе) было бы знакомъ полнаго отсутствія въ нась человічности (симпатіи къ людямь) и свидътельствовало бы о полномъ эгонамъ. Христіанство только указываетъ условія, подъ которыми этотъ естественный стимуль двительности бываетъ нравственнымъ, а также тв условія, ногда онъ перестаетъ быть нравственнымъ стимуломъ. Это бываеть въ техъ случаяхъ, когда слава делается для насъ целью и предметомъ погони изъ простаго естественнаго следствія нашихъ хорошихъ поступновъ, совершаемыхъ нами по любви въ нимъ, а не ради славы (иначе въдь мы не ногли бы и совершить такихъ поступковъ, еслибы они были для насъ не цвлью, а только средствомъ; въ особенности немыслимы были бы военные подвиги, рождаемые не разсчетомъ и самолюбіемъ, а истиннымъ геройствомъ, говоря вратко). Это бываетъ, затъмъ, тогда, вогда ищутъ славы въ томъ, что славы не заслуживаетъ; ищуть одобренія на путякъ, противныхъ совъсти и христівнской религін. Но мы уже видвли, что подвиги военные одобряются н строгою христіанскою моралью.

Впрочемъ соображенія автора въ разсматриваемомъ случав надо признать неудачными уже по тому одному, что теперь, въ нашъ практическій въкъ, слава вообще и военная въ частности являются слабыми импульсами современной дъятельности, черпающей силы въ мотивахъ болье грубаго, матеріальнаго свой-

ства. Соображенія автора могли бы быть вполнъ примънимы къ рыцарскимъ временамъ среднихъ въковъ, но никакъ не къ нашему времени.

Авторъ такъ резюмируеть свой анализъ причинъ войны: "таковы, по большей части, главнъйшія постоянныя причины войны. Какими должно признать ихъ на судъ разума и особенно на судъ религіи? Согласны ли онъ съ нравственнымъ закономъ?" (р. 484). Конечно, перечисляемыя авторомъ причины несогласны, но едва-ли это можеть сколько-нибудь говорить въ пользу его дъла, если подойти къ нему съ соблюденіемъ требованій элементарной логики. Послъдаяя уполномочиваетъ только на слъдующій выводъ: война, имъющая указанные г. Даймондомъ (и, конечно, совсъмъ не исчерпанные) источники, можетъ быть признана (не безъ оговорокъ) несогласною съ правственнымъ закономъ. Но ради такого вывода не стоило такъ много тратить пороху.

И. Составивши себъ дурное мивніе о самыхъ источнивахъ войны, г. Даймондъ, естественно, не лучшаго мивнія и о следствіяхъ ел. Все, что онъ будеть говорить о следствіяхъ войны, вытеваеть логически изъ его разсужденій о причинахъ войны, такъ что первый и второй тезисы его тесно связаны между собою, какъ основаніе и следствіе. Слабость основанія (перваго тезиса) давала бы нашъ право уклониться отъ разбора следствія (втораго тезиса), но мы не будемъ утомлять вниманія читателей и будемъ кратки.

Авторъ, уклоняясь отъ своей прямой задачи чисто нравственной оценки войны, позволяеть себе оценивать ее съ чисто политико-экономической стороны ея, разсуждая о вреде войны для народнаго хозяйства. Намъ, конечно, нетъ надобности следовать за капризными движеніями авторской логики: для насъ важно здесь то, что говорится о вреде войны для нравственности народовъ. Авторъ не отрицаетъ некоторой пользы или добра, приносимаго войною, на время, напр., возбуждающею въ народе некоторыя похвальныя качества души (valuable qualities),—патріотизмъ, самоотверженіе и т. п., но онъ находить, что добро, приносимое войною, совершенно случайно, и главное, такъ ничтожно въ сравненія со зломъ, производимымъ ею, что оно не стоитъ и упоминанія.

Война портить какъ техъ, которые непосредственно участвують въ ней, такъ и общество. Основаніемъ у него для одной половины этого утвержденія служить стишовъ изъ римскаго поэта, говорившаго, конечно, о солдатахъ своего времени ("Rara fides pietasque viris qui castra sequuntur". Lucan.), a отчасти, можеть-быть, наблюдение надъ нравами своего отечественнаго антлійского военного сословія; во всякомъ случат логика не уполномочиваеть автора на высказанное имъ общее положение; она позволяеть только утверждать, что англійскіе военные нравы неудовлетворительны, что таковы же были нравы техъ римскихъ сощать, относительно которыхъ говорить Lucan. Вироченъ, самому автору выставленное имъ положение нажется настолько очевиднымъ, что онъ находить возможнымъ, для окончательнаго его обоснованія, сказать следующее: "не требуется проницательности, чтобы видеть, что нельзя сохранить сердце и умъ неиспорченными темъ людямъ, которые посвящають себя на служение системв, ниспровергающей всв основы и отмвияющей вев начала правственности" (р. 487). Отсюда видно, что это положение у автора держится на предваятомъ мивни о войнь, воторое предварительно следовало бы доказать, и есть линь выводъ изъ него; для дъла же гораздо было бы лучше стоять на почвъ фактовъ. Въ этомъ отношени наблюдение показываетъ намъ, что война, при благопріятныхъ условіяхъ, нъкоторыми своими сторонами способна развивать въ людяхъ довольно прочно многія хорошія вачества души, вавъ-то: чувство долга, чести, терпвніе, мужество и проч. Ничего этого не бывало для нашего автора. Мы находимъ у него даже попытку полнаго отрицанія морализующихъ сторонъ войны <sup>6</sup>), изъ каковыхъ прежде всего представляется строгая военная дисциплина, обязывающая въ безусловному повиновенію низшихъ высшимъ, подчиненныхъ начальствующимъ. Система строгой субординаціи, по мижнію автора, пагубно отзывается какъ на умственныхъ, такъ и на нравственныхъ качествахъ людей, принижая ихъ умственную и

<sup>6)</sup> Въ другомъ мёстё своего сочиненія авторъ посвящаеть нёсколько страниць спеціально критикі такъ-называемихъ военныхъ доблестей (Military Virtues) въ Сър. Общественныя понятія о правственности (Public Notions of Morality), pp. 195—204.



егравственную личности. Такъ вырабатываемая этою системою привычка безусловнаго послушанія прежде всего вредно отзовется на умв, мыслительной силв, не находящей себв никакого примъненія, даже подавляемой въ этой системъ. "Отъ солдата требують только, чтобы онъ быль послушень и храбрь. Его послушаніе есть послушаніе животнаго, действующаго подъ ударами палки и бича безъ разсужденій; его храбрость есть храбрость дворовой собаки, бросающейся безъ разбора на всякую другую собаку, на которую ее натравять. Очевидно, что здёсь мыслительной способности человъка отводится очень незначительное мъсто. Мив нажется это обстоятельство важнымъ. Тотъ, жто по какимъ бы то ни было причинамъ отказывается самъ управлять своимъ поведеніемъ, предоставляя это другому, едва-ли можеть сохранять энергію и независимость мысли, которыя составляють одну изъ высшихъ привиллегій нашей природы, данной намъ Творценъ" (р. 488). Было бы ужасно, еслибы действительно военная дисциплина имёла своимъ последствемъ такое принижение, умственное и нравственное, человъческой личности, нин даже прямо требовало его, какъ это предполагается у автора. Предоставляя оцинку его сужденій о современной военной дисщиплинъ людямъ компетентнымъ, съ своей стороны мы должны сказать, что и въ такомъ видъ военная дисциплина могла бы быть вредною только для нравственной, но не для интеллектуальной стороны личности. Непосредственное отношение дисциплина имветь только къ волв, а интеллектуальная способность, мижющая свою независимую и отдельную сферу деятельности, прямо дисциплиною не затрогивается. Это лишаеть сужденія автора ивткости и убавляеть цвиность ихъ вполовину. Онъ самъ чувствуеть, что ему лучше было бы говорить, если уже надо было говорить, лишь о нравственномъ вредъ военнаго режима, а не объ интеллентуальномъ, признавъ его сравнительно съ последнимъ незначительнымъ. Соображенія автора о правственномъ вредъ войны съ ея дисциплинарнымъ режимомъ заслуживають разсмотрвнія.

"Военная дисциплина, читаемъ мы, влечеть за собою ослабленіе нравственной дъятельности; она требуеть оть насъ, чтобы мы дъйствовали вопреки своему нравственному сознанію. Солдать долженъ повиноваться, хотя бы сознаваль преступность приказаній, обращенных въ нему. Онъ дъласть, какъ солдать, то, чего онъ никогда не сдълаль бы, какъ человъкъ". Далъе предлагается разборъ нъкоторыхъ теорій, задавшихся цълью примиренія личной совъсти съ требованіями военной службы, такъ рекомендуется солдату прежде убъдиться въ справедливости войны, и потомъ уже быть участникомъ въ войнъ, а также рекомендуются и другіе подобные же непрактичные выходы изъ этой нравственной коллизіи долга послушанія и долга искренности.

Мы не отрицаемъ возможности подобной нравственной коллизіи, но создается она безъ нужды больною совъстью и въ конць концовъ это не дъйствительная, а мнимая коллевія 7). Она невозможна для того, кто ведить въ самомъ послушаніи, въ отречени человъва отъ своей личной воли во ими долга и общаге блага дъло высовонравственное и одинъ изъ необходимыхъ моментовъ нравственности вообще. Но авторъ смотрить на деле нивче. Повиновеніе для него чуть ли не синовить униженія, между темъ какъ нравственность и есть свободное постоянное и неизмънное повиновеніе нравственному закону, по большей части не соотвътствующему нашимъ симпатіямъ и понятіямъ • благъ, свободно язбранное повиновеніе чужой воль, ръдко совпадающей съ нашею собственною. Совпаденіе нашей личной воли съ требованіями нравственнаго закона при настоящемъ нашемъ нравственномъ состояніи есть лишь идеаль, къ осуществленію котораго мы должны стремиться; а при отсутствін этого условія, конечно, нравственность будеть поконться болъе на повиновении или долгъ, чъмъ на нашей собственной воль, столь чуждой воль нравственнаго закона. Мы сами вивств съ авторомъ предпочитали бы всегда наслаждаться полною гармонією нашихъ поступновъ съ нашими дичными симпатіями и стремленіями и делать только то, что намъ пріятно, что мы любимъ. Увы! Мы чаще принуждены бываемъ дъдать то, чего мы сами никогда не одължи бы, но что дължемъ единственно изъ послушанія закону нравственному. Кто не знаеть, какъ трудне

<sup>&#</sup>x27;) Коллизія эта понятна, собственно, только на почвѣ того воззрѣнія на войну, которое отстанвается авторомъ; условіемъ ея служитъ кромѣ того недостаточное пониманіе идеи долга.



намъ дълать добро и какъ пріятно и легво дълаемъ мы зло! Все это очевидно указываетъ на то, что послушаніе или долгъ есть основа нравственности, на которой она болье теперь повоится. Очевидно также, что въ виду такого важнаго значенія для нравственности умінья повиноваться, отрекаясь отъ собственной воли, все, что выработываетъ въ насъ это умінье, столь необходимое для жизни водожно имінь высокую нравственную піность. А такова именно дисциплина вообще и военная въ частности, если ее разсматривать въ принципів. Такимъ образомъ, при правильной нравственной точкі зрінія, военная дисциплина, вопреки автору, необходимо должна представляться одною изъ хорошихъ въ нравственномъ отношеніи ея сторонъ, стоящею въ согласіи какъ съ природою нравственности вообще, такъ въ особенности съ природою нравственности вообще, такъ въ особенности съ природою нравственности христіанской, которою такъ высоко ставится самоотреченіе человітка.

Свой тщательный и чрезвычайно многорфчивый анализъ следствій войны авторъ заключаеть заявленіемъ, что "напрасны были бы всё попытки во всей полноте проследить зло, приносимое войною. Война—это нравственная гангрена, проникающая собою весь общественно-политическій строй жизни. Говорить о зле войны, значитъ говорить о всякомъ зле, потому что нетъ на земле зла, котораго не причиняла бы война" (р. 493).

III. Война противоръчить духу христіанской религіи, религіи мира и любви, гласить третій тезись у нашего автора. Это положеніе автора не отличается новизною: оно высказывалось еще въ V в. образованнымъ римскимъ язычникомъ Волузіаномъ въ письмъ его къ извъстному епископу иппонскому блаженному Августину, какъ это узнаемъ мы изъ интереснаго сообщенія Гастора Буасье, знаменитаго автора "Исторіи римской религіи",

<sup>•)</sup> Всякому извёстно, что въ христіанскомъ нравственномъ міросозерцаніи идея самоотреченія занимаєть центральное мёсто, да и весь смысль жизни исчерниваєтся этою идеею, имбющею такой трогательный символь въ христіанствѣ, каковымъ служить крестъ. Жизнь—это несеніе креста, ига Христова. Мудрость истинная здёсь указываєтся въ сознаніи необходимости самоотреченія или въ пониманію тайны креста, въ которой ключь къ пониманію жизни, а блаженство—въ свободѣ самоотреченія. Мудры, кому открыль Богь смысль жизни, и блаженны тѣ, для которыхъ иго жизни стало благо (Ме. XI, 30). Но таковымъ оно становится въ христіанствѣ.

члена оранцузской академін наукъ °). Волузіанъ въ свою очередь является лишь отголоскомъ общественнаго мивнія своего времени, выставившаго въ числъ многочисленныхъ возраженій противъ новаго христіанскаго ученія между прочимъ и то, что оно должно неизбъжно ослаблять воинственный духъ въ гражданахъ. Христіанство ему кажется, необходимо приведетъ нъ этому твиъ, что оно учетъ о прощение обидъ, стремится къ тому, чтобы люди не воздавали зломъ за зло, чтобы получивъ ударъ въ одну щеку, они подставили подъ удеръ и другую. "Каковъ будеть результать, спрашиваеть Волузіань, для государства отъ такого страннаго ученія? Вёдь оно не будеть иметь права защищать себя и истить свои обиды! Ему нельзя будеть отплатить зломь за эло врагу, его опустошающему! Примънение въ жизни евангельского ученія неибъжно доведеть государство до погибели"... Конечно, недьзя поставить въ упревъ язычнику такого пониманія евангельскаго правственнаго ученія, когда мы видимъ, что въ ту раннюю пору христіанства многіе даже изъ христіанъ не успали еще вакъ сладуеть уразумать его и твердо опредълить свои отношеція къ тъмъ или инымъ явленіямъ общественно-политической жизни, въ томъ числъ въ войнъ. Волувіанъ не могъ иначе смотрёть на дёло, если няогда и сами христівне представляли его такъ же: извъстно, что многіе уклонядись отъ исполненія воинской повинности, в'вроятно въ темъ убъжденіи между прочимъ, что военное званіе несовивстимо съ христіанскою жизнью; извъстно также, что нъкоторые церковные писатели высказывались въ этомъ смысле о войне, напр. Оригенъ, Тертулліанъ, даже вся египетская церковь 10). Но нараду съ этимъ, такъ сказать, ригористическимъ и неофонціальнымъ (судя по его представителянъ Оригену и Тертулліану) мивніемъ существовало и другое, ему противоположное, которымъ война допускалась и въ христіанскомъ званіи. Такъ св.

<sup>10)</sup> Въ Consit. Eccles. Egypt. II, 41 отлучается отъ церкви кристіанннъ, добровольно ділающійся вонномъ. О военномъ сост. см. Оригена Contra Celsum V, 33; VII, 36; VIII, 73—75; Тертулліана De Idolatria (Объ ндолослуженін) 19; De corona militis 11. (О вінці воннскомт).



<sup>\*)</sup> M. Gaston Boissier Etudes d'histoire religieuse. Le Christianisme est-il responsable de la ruine de l'Empire? Ch. VI, Br. Revue de deux mondes 1890. 1-er Mars.

Клименть Александрійскій говорить, что повволительно заниматься всеми делами, относящимися къ государству ("Педагогъ" III, 11, 74). Это же мивніе, какъ увидимъ сейчась, раздвияеть и знаменитый учитель вселенской церкви бл. Августинъ. Общій выводъ отсюда тотъ, что христіанская церковь въ І-ІІІ в. не успъла еще окончательно опредълить свои отношенія къ войнъ; это, какъ и многое другое, было сдълано послъ, именно въ IV в.: соборъ Арелатскій издаль постановленіе, въ силу котораго подлежали отлученію отъ цернви всв, отказывавшіеся отъ военной службы. И отвыть бл. Августина, даже въ самомъ своемъ тонь, показываеть, что къ его времени отношение церкви къ войнъ овончательно установилось. Онъ говорить, что христіанство не осуждаеть войны въ томъ случав, если эта война справедливаи ведется человъколюбиво, безъ жестокостей. Въ Св. Писаніи не высказывается требование отъ вонновъ, что бы они, дълаясь христіанами, бросали оружіє; оно говорить имъ лишь: никого не обижайте, не влевещите, и довольствуйтесь своимъ жалованіемъ (Луки III, 14). "Не думайте, что нельзя угодить Богу на военной службъ: Давидъ былъ воинъ", замъчаетъ бл. Августинъ-Въ лицъ великаго своего представителя церковь высказывается весьма ясно по вопросу объ отношения войны въ нравственной сущности христіанства, возникнувшему еще въ У въкв. Кажется, этотъ ясный и рэшительный ответь должень быль бы всехъудовлетворить и разсъять всякія недоразумънія и сомивнія. На дълъ мы видимъ другое, примъромъ чему служить самъ ученый Буасье. Ему кажется аргументація Волузіана неотразимою, отвътъ ему труднымъ, а разръшение вопроса въ IV в. въ благопріятномъ смысле для войны компромпссомъ церкви съ государствомъ разсчетливою уступкою времени и необходимости. Послушаемъ его самого. "Казалось бы, говорить онъ, что трудно отвъчать что-нибудь на это (т.-е. возраженія Волузіана)" христіанамъ, последователямъ "религіи мира", считающимъ всехъ людей братьями: "война есть величайшее изъ преступленій для того, ито все человъчество считаеть за одну семью... Но св. Августивъ не полеблется съ отвътомъ, своимъ здравымъ умомъ онъ понявъ, что безопасность государства и целость цивилизапів требовали успокоснія воинской совъсти"..., что "если христіанство хочеть быть религіею господствующею, то оно должно

прежде всего отвергнуть идеи въ родѣ тѣхъ, которыя высвазывались Тертулліаномъ и Оригеномъ. Христіанство, замѣчаетъ (неизвѣстно, на какомъ основанія) Буасье, отказалось отъ этихъ идей (родныхъ ему) съ весьма большою неохотою, если не больше, и изъ всѣхъ уступокъ, сдѣланныхъ имъ въ его приспособленія къ государству, это была одна изъ тѣхъ, которая обопилась ему дороже всѣхъ другихъ" 11). Изо всего этого слѣдуетъ, что для Буасье противорѣчіе войны духу христіанства и его основнымъ иравственнымъ началамъ — дѣло рѣшонное, неподлежащее сомнѣнію. Не у себя только дома, но повсюду въ Европѣ мы находимъ чрезвычайно распространенный взглядъ на войну, какъ на дѣло, несовмѣстное съ нравственными началами христіанства. Онъ успѣлъ войти въ кодексъ ходячихъ миѣній, этихъ воемерныхъ созданій времени, и принимается безъ всякой провѣрки даже такими серьезными учеными, какъ Буасье.

Казалось бы, голосъ самой христіанской церкви, столь компетентной въ такихъ вопросахъ, какъ нашъ, долженъ былъ бы имъть ръшающее значение здъсь; но онъ теряетъ свою силу передъ могуществомъ предразсудна. А въ данномъ случат мы имвемъ двло не съ однимъ, а съ несколькими предравсудками. Первый-ходичее мивніе о несогласіи войны съ духомъ христіанства и ходячія понятія о христіанской морали, родившіяся и успъщно произрастающія на почьт современнаго пантенвиа. Другой предразсудовъ касается понятія о самой церкви, какъ института чисто-человъческаго со всъми аттрибутами чисто-чедовъческихъ обществъ, понятія, выросшаго въ издрахъ протестантства. Третій предразсудовъ, опять-таки чисто-западнаго происхожденія, съ оттёнкомъ протестантскимъ, состоить въ томъ чрезвычайно распространенномъ, даже въ средв спеціалистовъ, мивніи, что со времени признанія Константиномъ Великимъ христіанской цереви господствующею и заключенія теснаго союза между церковью и государствомъ, утвердившагося и на послъдующее время въ восточной церкви, христівнство во всехъ отношеніяхъ начинаеть идти не впередъ. а назадъ, ръзко измъняя основнымъ своимъ началамъ, самой своей сущности, т.-е. Евангелію, подъ вившинит давленіемъ государства и вольдствіє



<sup>&</sup>quot;) CT. Beissier HTB. p. 75 H 76.

другихъ многочисленныхъ условій самаго своего отношенія къ государству. Разумъется, достаточно даже одного изъ этихъ предразсудновъ, чтобы дать кому угодно ту смълость утвержденія, какую мы видимъ даже у научно-дисциплинированныхъ умовъ. Въ данномъ случав и для такихъ умовъ не существуетъ никавихъ правиль серьезнаго и осторожнаго мышленія: туть уже не допусвается ни сомевній, ни тайнъ, ни даже предположеній, здвсь позволяють себв безъ всякихъ основаній все утверждать тономъ оракула. Такъ поступаеть и ученый французскій академикъ Буасье, авторъ многихъ напитальныхъ сочиненій по исторіи, когда утверждаеть, что бл. Августинь въ своемъ отвътъ Волузіану руководствовался не убъжденіемъ, а посторонними соображеніями, что этоть правдивъйшій человъкь на этоть разь быль неискренень; мало того, что такъ поступала даже вся жристіанская церковь, которую самое ея положеніе вынуждало съ болью, съ отвращеньемъ дълать эту уступку государству съ изміною своимь кореннымь нравственнымь началамь (avec beaucoup de répugnance). Въдъйствительности же ничто такъ не противно исторической правдъ, какъ это довольно распространенное мивніе о характерв догматическаго развитія христіансвой церкви. Оно шло не этимъ путемъ, путемъ уступовъ и жомпромиссовъ, хотя часто воздвигались на пути его препятствія въ видъ свътской власти, выходившей за предълы своей компетенців, но путемъ самостоятельнымъ, всегда върное духу и завътамъ Евангелія, часто путемъ борьбы со свътскою властью, вънчавшей евангельскую истину мученическими вънцами. Кто имъетъ хоть элементарныя свъдънія изъ церковной исторіи, тотъ мравственно обязанъ измънить взглядъ свой на нее, въ родъ разсматриваемаго. Исторія намъ говорить не о компромиссахъ церкви съ государствомъ въ дълъ раскрытія ея въро-и нравоученія, а о той гигантской борьбі, которую она вела такъ побъдоносно на этомъ пути столько въковъ съ безчисленнымъ множествомъ враговъ, появлявшихся часто и со стороны государственной власти, когда эта последняя, преследуя исключительно свои цъли, свое участіе и вниманіе къ церкви превращала въ незаконное вившательство. Церковь боролась со всявимъ своимъ врагомъ, ето бы онъ ни былъ; ея постояннымъ правиломъ было и будетъ слушаться Бога болве, чвиъ человъковъ (Двян. ап. IV, 19) и, върная ему, она давала мужественный отпоръ и государямъ, вогда они изъ дътей ея дълались ея врагами, сильными покровителями ересей и гонителями истинъ церкви Христовой. Всякому извъстно, что она имъда дъдо съаріанствующими императорами (Констанцій, Валентинъ, Валенть) съ императорани-монофизитами (Василискъ, Зенонъ), съ монофелитами (Ираклій), и особенно много хлопоть ей было съ императорами-иконоборцами (Левъ Исаврянинъ, Константинъ Копронимъ, Левъ IV Хазаръ, Левъ Армянинъ и Өсофилъ); хорошій христіанинъ также долженъ быль бы знать и главивищихъ подвижниковъ этой великой борьбы церкви за Евангеліе съ врагами его-Василія Великаго, Аванасія Великаго, св. Иларія Пуатьесскаго, св. Амвросія Медіоланскаго, св. Өеодора Студита, св. Максима Исповъдника, св. Іоанна Дамаскина. Кто соединяеть хоть съ этими именами накое-нибудь историческое представленіе, тотъ пойметь, какъ неумістно говорять о какихъ бы то ни было компромиссахъ церкви съ государствомъ, которые будто бы допускались христіанскою церковью въ двав ея нравои въро-ученія; тоть придеть къ убъжденію, что тесный союзь между церковью и государствомъ, установившійся съ Константина Великаго, не имълъ никакого вліннія на чистоту христіанскаго въроученія и нравоученія 12).

<sup>12)</sup> У всякаго провадеть окога обвинять христіанскую церковь въ уступчивости свытской власти въ дълахъ въры, кто возьметъ на себя небольшой трудъ заглянуть въ письменные исторические документы ея мужественной борьбы за въру, какими являются подемическія сочиненія и письма къ императорамъ отцевъ церкви, какъ напр. письмо св. Изарія Ad Constantium, изъ котораго повволяємъ небольшую выдержку. «Atque utinam illud», пишеть онь императору, «potius omnipotentes. Deus aetati mene et tempori praestitisses, ut hoc confessionis meae in te atque in Unigenitum tuum ministerium Neronianis Decianisque temporibus explessem! At nunc pugnamus contra persecutorem fallentem, hostem blandientem, contra Constantium Antichristum, qui Christum confitetur, ut neget, unitatem procurat, ne pax sit, haereses comprimit ne christiani sint, sucerdotes honorat, ne episcopi sint, Ecclisiae tecta struit, ut fidem destruat. Proclamo tibi. Constanti, quod Neroni loquuturus fuissem, quod ex me Decius et Maximianus audirent: Contra Deum pugnas, contra Eccllsiam saevis, sanctos persequeris, praedicatores Christi odis, religionem tollis, tyrannus non jam humanorum, seddivinorum es. Antichristum praevenis et arconorum mysteria ejus operaris> etc. IIr. no Histoire universelle de l'Eglise par Alzog, trad. Goschler, Paris 1855. t. I, p. 452.



- Вотыть доссий связанными по поводу «III тезиса: англійскаге» врага войны мы, конечно, не могли поколебать его, но услани даже можетъ-быть въ противнемъ, выяснивъ, какое значение и въсъ пріобравать онъ, если повсюду и везии безапеляціонно высказывается и принимется, даже серьевными людми науми. Въ устажъ сектанта-квакера венечие не когло бы инвъть вакого-набудь выса заявленіе, что съ вочка врыня его сектантскаю пониманія вравственнаго существа христівнотва война н христанство нессвивочнии; но другое двло, если голось вторь раздается всюку и не въ сектантской среда: ны обязаны отнестноь къ нему виммательные. Это мы и одвлаемъ, и преждевсего опросимъ, ито тв, отъ ного идеть этотъ голосъ, и въ дучшемь ли они полежени, чемъ какіе нибудь сектанты—пвакеры? Голеса эта, суднийе о церкви и объ учени перкви, завъщенномъ ой впостолеми, раздаются но мъ неркви, а за оградою си. Это голоса людей, соверые или почти разорваниями величю свявь съ нею, бывших вестда ей чувищи, давно создавних себъ свою ввру,--что мегуть они понять въ учения ен и какъ они мотуть быть компетентны въ нашемъ двав? Какъ могуть быть вощнотентны въ разъяснение сущности и духа христівиства люди, не вывышіе возножности пріобщиться дуку и снай его, сопраняемымъ въ церкви и нигав болве, люди, которынъ живое историческое явленіе Бонественней бявгодати и истины міру, опознаваемое жизнью, изврстио чольно изъ чтенія некоторыхъ мисамій вноотольскихь, съ значительными сокращеніями и некаженіями текста, — чтерія, при которомъ вычитывается не то, что написано въ вингъ, а что новависино отъ нея и разве чтокія было въ головъ читателя, --- чтенія бевъ дестаточной подготовки и надлежащих руководствъ на нему. Что могуть сказать навъ такіе люди объ евангельскомъ ученін? Подивимся лучше само обольщенію этикъ люкей и необычайной смелости икъ сущеній, на которую ничто не дветь имъ права, кромв неведения, всегна отличающагося сиблостью! Еслибы внали они, какое многов множество условій требуется исполнить для того, чтобы отважиться одному, опираясь на одна свои силы, толковать о сущн ости христіанства, то они умаснулись бы или, по врайной парв, сами удивились бы своему легиомыслію. Здвоь вы подошли въ вопросу настольно серьениму, что его не лишне во-

омуться теперь же, мы подошин нь весьма распрестраненному вездв и ввроятно всвии замиченнему неленю: разуижемъ необывновенную развязность и мегкомысліе, съ воторыми трактуются у насъ вопросы религіи всякимъ безъ масменени сманоо, оден отого сменени смановани ата неподготовлениесть возводится чуть дв не въ принципъ; дается понять, что ем и ие. требуется и что можно обойтись съ подувабытыми внаціями, пріобрётенными когда-то на уровахъ Залона Божія. Страниая вещь: съ окончанія курса въ учебномъ заведенін никогда небравшіє Евангелія въ руки, почти позабывщіе молитвы ноздоляють себв безь задини трактовать любой вопросъ изъ области религи, но попробуйте затронуть хотя бы съ самою деликатною скромностью вопросъ ихъ светівльпости и вы увидите, что туть требуется и знаніе, и размышленіе, и соотвътственная подготовка и т. п. Явленіе до ивкоторой степени объяснимое: они когда-нибудь симпали, что религія-дъло сердца, что "сердцемъ въруется из правду" (Ри. Х., 10), что омысль въры отврывается простому, върующему и чистому сердцу (Ме. XI, 25) и т. п., и все это истолковали по своему, въ томъ смысль, что для пониманія вопросовъ релегіи, пожалуй, не нужно ни ума, ни знанія, тогда накъ этого здісь требуется не меньше, а больше, чемъ где-либо, и проме этого и миого другаго. Если ужъ равъ затронули вопросъ, то доведемъ его до нонца и укажемъ мокоторыя взъ этихъ условій, соблюденіе которыхъ даетъ право говорить, а тамъ наче выступать со своими толнованіями христіанских началь в'яры и жизни.

Прежде всего, ето говорить о Бога и религія, тоть дожень самь вёровать вы Бога и быть религіозень, чтобы судить по опыту о другихъ; по этой причинѣ, судить о христіанстве естественно только христіанину. Основаніемъ и исходнымъ пунктомъ христіанского поаманія религіозно-правственный христіанскій опыть должень быть, въ частности, повому, что христіанство не есть исключительно ученіе, — оно болье этого: оно — живая сила Божія, действующая въ душахъ людей, и жизнь, образуеман и рождаеман этою силою, особый духовный міръ, понятный тому кто въ немъ живеть, и невердомый міру сему (1 Коре. II, 11—16). Понятно, кань ошибаются ть, которые приступають къ изученю христіанства съ теми же пріємами, которые привънаются къ

възнецію ученій человаческих», — накого-небудь Будды наи Соврата. Въ дакемъ двученія теряются и испевають специанческія, свойства и особеннести христівнотва, его высшая, Болественная оторона, такъ какъ умъ сдвоь схватываеть лиць сродифе себв. И такъ, чтобы понимать христівнокое ученіе, недо быть, христівниномъ.

Есть два рода нониманія или внанія; одий — сердечное, непосредственное, когда истина не столько совнаєтся, сколько чувствуєтся, пониманіе, доступное всякой простей въръ, чистому сердцу, доброй жизни 12); другое — головисе, резсудочное, редащееся на почвъ перваго. То и другое необходимо другь:друга поддерживаеть и взаимно обусловливаеть: въ сердцъ знаніе стамовътся убъжденіемъ, а въ головъ убъжденіе вънчаєтся разумомъ. О какомъ пониманіи говоримъ мы здъсь? Мы въ правътребовать по крайней мъръ послъдняго, пріобрътаемаго работою, мысли, оть тъхъ, кто берется судить о христіанствъ и со своими мыслими обращается въ разуму общества. Онъ обязанъ сугубо щеполнить христіанское требованіе разумнаго познанія Евангелія, въторое серь прямое и положительное требованіе христіанства, въ доназательствахъ чего нъть недостатка.

Господь не хотака, чтобы христівне по уму были вака младенцы, - Онъ хотълъ, чтобы умомъ они были варослые, а сердвемь детя: въ этомъ именне и состоить простота голубиная и мудрость эменная, воторыя Она требоваль оть своихъ посладоветсией. И ап. Павель требуеть, чтобы мы не были мледенцеми, месвъдущими "въ словъ правды" (Евр. У). Въра вовсе не дегновърје: она не исключаетъ испытанјя, изследованія ума,, безъ которыхъ рискуетъ дъйствительно быть легковаріемъ и суевъріемъ: мы должны испытывать, что благоугодно Богу (Евр. ТУ, 14), чтобы поступать не вакъ неразумнымъ, но какъ мудрымъ (ст. 15); "не должны быть неразоудительны, но повиввать, что есть вола Божів" (ст. 17), даже — "все испытывать". (1 Сол. У, 21). Лучшій путь въ познанію Евангелія наученіе Св. Писанія, и оно требуется словомъ Божіниъ (1 Тме. IV, 13. 16; 2 III, 15-17; Ев. Іоан. V, 39). "Изольдуйте Писаніе", заповъдуетъ самъ нашъ Господь Інсусъ Христосъ. Ясно, что познаніе

<sup>44)</sup> Mo. VII, 9, Mo. V, 8; Io. X, 48-47; VII, 17.

~ i.

теоретаческое учеть согь примая нама обязанность. На ней вожения дось гронадное вденіе богословской науки, помогающей. сперуномиму уму эт познани истины. Возножно ин перешагнуть чересь, эту науку, заключающую вы себе инежество наукь в деспипания, тому, ито котбив бы серьезно новнакомиться съхристіанствомъ, темъ более-другимъ объяснять его? А между твиъ это излають. Иные, при накоторой начитанности въ богословеной области; думають, что у нихъ есть все, что нужнодля обстоятельнаго пониманія христівнской релитів. Но вдасьболье, чвиъ гдв-лебо, важно системетическое широкое богословское образование подъ руководствоиъ опытныхъ людей, а не начетничество, всегда дающее отрывочныя, случайныя энанія. Передь нашими глязами довольно примеровь безплодности ималетантского изучения богословия, и мы можемь только пожалоть о напрасной масси труда и усили, пограчиваемыхъ диллетантами безъ усивка, когда бы можно было сделать бельшее съменьшею загратою силь. Выми даже у нась попытки совдать овое опобенное богостовіе, но онв оканались неукальния, да в всегда будуги таннин. Попытна графа Л. Толстаго является лишьновымъ доказательствомъ этого: Всякая наука представляетъ изъ себя свой мірокъ со своими законами, обычанми, традиціями, полорією, со споско сеобою жизніко; богословекан наука уже неміровъ, а гровадный міръ, обявивнощій гобою и небо и землю,-вознажнувийй не вчера, же сегодия, а имвющий овою почты двухтион чельтико исторію. Пусть со сипренісив преплонится предъ этимъ міромъ тотъ, ито хочетъ быть бливовъ наувъ, востевить попытку поножебать этоть мірь, созданный рыботоввъновъ, эфемерными усиліями одной, себъ предоставленной, личнаоты!

Что васается нашего на время оставленнаго автора, увъряющаго, что война противоръчить духу христіанства, то онъ, въ вачествъ изавера, сдълать со овоей сторони все, чтобы научить нась, какъ нако намъ понимать духъ христіанства, его сущность. Это удалось ему сдълать при помощи самого простаго и самагоупотребительнаго пріема: онъ выписаль цълую массу изреченійизъ Св. Писанія Новаго Завъта, говорищихъ о жобви и миръ, такъ что ихъ хватило ему на цълую страницу, и конечно, есвствиъ умолчаль о другихъ изреченіяхъ, дополняющихъ эти, въсвязи съ которыми христіанская редигія представляется не тольжо религіею любви, но религіею вивств съ твиъ правды и разума, и Отепъ нашъ Небесный въ своей безконечной благости жъ тварямъ Отцемъ безпредваьно справеданвымъ, высочайще правосуднымъ, справедливымъ въ благости и благимъ въ Своемъ правосудін Правителемъ Вселенной, нашимъ Судією и Мадовоздаятелемъ. Христівнство не знаеть дряблой, нервной, слабой, сантиментальной любви вваксровъ, любви неразумной матери, бричнопей дегей, часто жертоней, каки свих жертоности; мы знаемъ любовь Отпа Небеснаго, вложившаго въ нашу душу вивств съ любовью справедливость, любящаго все доброе, ненавидящаго и наражимато все влое, отдавшаго Сына Своего въ исполнение въчныхъ законовъ Божественной правды; мы знаемъ нашего Спасителя, метавшаго громы гивва и высоваго вдохновеннаго негодованія на лицеміріе и пороки фарисеевъ «Ме. XXIII), упорное невъріе и грубость жителей Назарета, бичемъ изгонявшаго изъ храма техъ, которые храмъ, домъ Божій, превращали въ вертепъ разбойниковъ; коротко говоря, мы знаемъ любовь, основанную на справедливости и разумв, не оскорбляющую ни справедливости, ни разума 14).

Св. П. Свътновъ.

(Окончаніе слыдуеть).

<sup>24)</sup> Любовь эта знасть себь порядокь, мъру, основанія и т. н., сообразуясь съденемь, мъстомь, временемь и друг. условіями. Иначе ми любимь Вога, няаче
дюдей, и ближникь любимь неодинаково: есть любовь дътой къ родителямь, редителей къ детимъ, любовь можду друсьним, между равници и перавници, иначе
ми должим любить дурнихь людей, пначе порошихь, такь что и количественно,
ли начественно любовь разнообравится до безеконечности въ зависимости отъ безжонечнаго мисмества условій своего прелвиенія и оть принципа справедливости
оть его «наждому свое» (вина спіцие). Беза послідняго условія любовь совержонно терметь свой правственний человічноскій каракчерь, мириоди на степень
простаго исихическаго цли неихофизическаго состоянія, мало визощаго общаго
ок разумомь и совістью.

## снопічнія ігрусалимскаго патріарха досиовя

## СР БАССКИМР ПРАВИТЕЛЬСТВОМР.

(1669-1707 r.).

## PEABAT 4

Самыя живыя и постоянныя сношенія вознивли между руссвимъ правительствомъ и всямъ православнымъ востокомъ посля царского вънчанія Іоанна Васильевича Грознаго, утвержденнаго константинопольскимъ патріархомъ и соборомъ. Въ Москву, столицу русскаго царя, единаго теперь православнаго царя въ цъломъ міръ, стали направляться пълыя толпы просителей милостыни изъ всяхъ странъ православнаго востока, шли въ Мо-

<sup>\*</sup> Матеріаломъ для настоящаго изследованія служили главникъ образомъ такъназываемия преческія дила, преческіе статейные списки, турецкія дила, турецкіе статейные описки кранящіеся въ Московскомъ Архив'я министерства
висстраннихъ ділъ и ніжогорые другіе руковисные источники, которые будутъ
удазани въ самонъ тексті. Изъ нихъ здісь укатемъ на два очень важнихъ для
нась сформика: на руковисний сформить с-петобурьской сикодальной библіотеки. В 473: «песна пли изображеніе великія соборния церкве псероссійскаго
и всіхъ сівернихъ странъ патріарша престопа», содержащій въ себі грамоти
Досновя пъ натріарку Іоакиму, и на венереплетенный руковисный сборнить
московомой сикодальной библіотеки в ІР, заплючающій въ себі грамоти Додисов при парвіарку Адріаву. Этихъ грамоть Досновя по нашимъ вагріаркимъ
въ допументахъ Московскаго Архива министерства иностранныхъ діль не инфекса.
Нікоторыя изъ грамоть Доснова, котя и очень немногія были намечатами язь

скву рашительно, всв: простой міряника, потерпавшій какоенибудь нестветіе, убогій инокъ и простой былый священникь, настоятели всевовможныхъ восточныхъ монастырей какъ извъ-СТНЫХЪ И ВНВМЕНИТЫХЪ, ТАКЪ И САМЫХЪ НЕЗНАЧИТЕЛЬНЫХЪ И МЯлоневьютныхъ, представители разныхъ восточныхъ канедръ, начиная съ епископа какой-йибудь незначительной нанедры и кончая самимъ вселенскимъ константинопольскимъ патріархомъ. Москва широко растворила свои гостепрівними двери рашительно для всихъ просителей, радушно и ласково принимала всвкъ ихъ и по возможности нескудно помогала каждому: одному давали милостыню, чтобы выручить его изъ накой-нибудь бъды, другому давали деньги, чтобы выкупить своихъ родныхъ, томившихся въ турецкой неволь, третьему давали средства поправить обветиванную обитель; иного вроив денежной дачи снабжали церковною утварью, ризами и церковными книгами, ісрархамъ бъдствующихъ спархій давались средства на уплату спархівльныхь долговь, ннымъ желающимъ радушно предлагалось временно пожить въ Москвъ на полномъ царскомъ содержанія, или же и воясе остаться въ Москвъ "на госудорево имя", т. е. навсегда. Бывало и такъ, что ивкоторые бадствующіе восточные ісрарии, переселившись въ Москву, получали здёсь въ управленіе руссвія епархіи. Словомъ: всвиъ и каждому старались оказать въ Москви возможную помощь въ томъ или другомъ вида,

разныхъ изданіяхъ: разрішительная грамота Доснося Пансію Лигариду у Гиббенета: "Историч. изслядование дила патріарха Никона", т. II; разр'яшительная грамота Досновя Никону въ "Собр. госуд, грам, и док." т. IV; грамоды Досновя относительно подчиненія кієвской митрополіи московскому патріарху вь "Архиет юго запад. Россіи" т. Г; две грамоты въ государямъ и одна изънихъ очень важная, содержащая обвиненія противь Лихудовь, вь "Записках» о Петры Великомъ" Туманскаю т. Х; выдержки изъ трехъ грамотъ Досноен въ Петру Великому напечатаны въприложени въ ХУ тому "Истории России Соловъева; грамота Досноея въ Стефану Яворовому съ обличения его въ датинстви и четыре грамоты Петра Великаго въ Досноею нацечатаны въ приложения въ нашей внигь: "Характерь отношеній Россів къ православному востоку въ XVI и XVII стольтіять . Изъ множества другихъ грамоть Досновя въ нашимъ государных, патріархамъ, канціерамъ Головину и Головину, къ нашимъ константинонольским посламъ и другимъ инцамъ, болъе важныя и характерныя мы печатаемь вь приложенія, а неветражогь, которыя мы не нивемь возмежности напечатать, въ самомъ текств нащего изследованія делаемъ возможно подробныя вышиски.

не жылья царской соболимей и денежной везны, серебриныхъ мубиовъ и чаръ, развыхъ дорогихъ матерій, обильныхъ царсвихъ вормовъ и читій; ин одинъ проситель, прибывшій въ Моонву, никогда не возвращался изъ нея домей съ пустыми руками. Благодарные московокому государю за его щедрую милостыню просители или "царскіе богомольцы", накъ они обыкновенне навывали себя, ужежая изъ Москвы, объщелись денно и ночно молеться за благочестиваго и щедваго московскаго царя, а щню отвранись оказать русскому правительству и изкоторыя услуги, поторыми оно особенно дорожило, именно: они посылали въ поводъскій приказъ въ Моркву отписки съ въстами о положени двать въ Турціи и о си отношенінхъ въ даннос время из другимъ государстванъ: таків дица становились тайными чолитическими агентами, состоявшими, за извистное вознаграждение, на службв у русскаго правиженьства. Вов же вообще просители, возвращаясь изъ Мосван домой оъ царскими нарами, по всему нравославному востоку, до самых в отдаленных уголювъ его равносние одаву о морущоствонномъ и щехромъ московскомъ православномъ царъ, который печетон о всъхъ православныхъ банзко нъ сердцу принимаеть нужды встать ихъ, готовъ оказать имъ всегла всяную помощь и защету, всяндсявіе чего съ теченісмъ времени вознивла и сатвив все шире и глубже укоремялась въ умахъ православныхъ народовъ востока та мысль, что московскій православный царь есть глава, охранитель и защитникъ всего вселенскаго православія, что онъ саминъ Богомъ преднавначенъ освободить православные народы отъ агарянскаго ыта, что вов бъдныя, гониные и несчастные на православномъ востокъ смъло могутъ обращаться къ нему съ своимъ горемъ и съ своими нуждами и всегда найдутъ у него и утъщение и помощь.

На ряду съ другими просителями милостыни въ Москву неразъ являлись увръть "пресвътлыя царскія очи" и попросить благочестиваго московскаго царя о помощи и сами верховные іерархи восточной церкви. Въ Москвъ побывали, въ качествъ просителей милостыни, натріархи: константинопольскіе Іеремія и Асанасій (Пателаръ), іерусалимовіе Ософанъ и Пансій, витіехійскіе Ісакимъ и Макарій, алексанарійскій Пансій, всъ же другіе восточные патріархи, лично не бывшіе въ Москвъ, присылали жъ гесударно своихъ довърсивынъ ликь съ просительными грамотами с милостынъ, благодари чему между московскить правительствомъ и представятелями соебенно нъпоторыхъ восточныхъ пекрјариниъ каседръ возникали мочти постоянныя непрерывныя спошенія, тъмъ болье что и натріфрхи, подобие пъкотерынъ другимъ просителямъ милостыни, въ благодарность за получаемую милостыню, въ спеціальныхъ отшискахъ соебщали русскому правительству разныя политическія въсти, или же давали полезныя совъты и указанія нашимъ посламъ въ Турців<sup>1</sup>).

Особенно близкія и непрерывния сношенія возники между мосновскимъ правительствомъ и питріархами ісрусалимскими, моторые въ теченім всего XVII стольтія были самыми ревностилин слугами русскаго правительства, а изъ ісрусалимскихъ патріарховъ самымъ преданнымъ и выдающимоя его слугою быль Досноей, занявшій канедру ісрусалимскиго патріарха въливаръ 1669 года.

Іерусалимскій патріаркъ Германъ (1534-1579 г.), избранный жать грековъ, (ранве его патріарки ісрусалимскіе избирались шат арабовъ, а со времени Германа исключительно изъ грековъ) первый вступиль въ непосредственных правильных сношенія съ первымъ русскимъ царемъ Іоанномъ Васильевичемъ Грознымъ и получаль отъ него неравъ богатую милостыню. Еще ранве 1550 года Германъ посыдаль въ Москву инова Арсенія, который привезъ ему отъ московскаго государя милостыню и грамоту. Въ 1550 году въ Москву опять прибыли отъ Германа два старца и привезли государю грамоту отъ патріарха (писанную въ 1548 г.) въ воторой Германъ между прочинъ писалъ царю: "ты показаль любовь свою и усердіе твиъ, что соорудиль сін святыя мъста потому, вавъ тебъ о нуждъ нашей сказали посланники наши, иновъ господинъ Арсеній и бывшіе съ нимъ, ты же ихъ принявъ и иногой сподобивъ чести, и они принесли въ намъ милосыню твою-государево жалованье и поминки по родитель, шубу блаженнаго отца твоего Василія. Они повъдали

<sup>1)</sup> Подробности о прівздахъ въ Москву съ православнаго востока различных в просителей милостыни и о службів нівкоторыхъ изъ нихъ русскому правительству изложены въ нашей книгів: «Характеръ отношеній Россіи въ православному востоку въ XVI и XVII столітіяхъ».



намъ твое милосердіе, страмнопрімиство и немочетния предроты и милостыни. И пришло опять на насъ Божіе посвщеніе свыше прежинхъ, славивний государь, еже бысть урясение вемля страшно и веліе вало, еже и небысть таково и въ страсть Христову, въ вольное Вто распятіе: разобдеся домъ Божіе церква и келін наши и ограда распадошася и самосущее восиресеніе Господа нашего І. Христа надъ гробомъ (т.-е. кувувлій) разобдеся по мветомъ и нолочольнеци распадеся и иные проче церкви въ Геосиманіи и въ Виолеомв стоять пусты". Въ завлючение патріархъ просить государя быть ититоромъ, соорутелемъ и номощинкомъ церкви святаго Гроба и воспомниване с немъ будетъ въчно, какъ и о приснопамятимъъ царяхъ Константина и Елена, "ибо ната нама другаго помощника произ Бога и твоего парствія." Госумарь на этоть разь нославь индостыню небогатую: 30 рублей патріарку, Гробу Господню на свъчи и ладанъ 50 руб., старцамъ велълъ дать на платье по 2 р. н милостыни по 10 руб. Но зато въ 1559 году царь, безъ всякой просьбы со стороны патріарха, послагь ему съ совійскимь архидіавономъ Геннадіемъ и вупцомъ Василіемъ Позднаковымъ рухляди на четыреста золотыхъ, да бархатную шубу на соболяхъ, да Живоносному Гробу рухдяди на четыреста золотыхъ и на двъсти золотыхъ въ церковь на Голгоев, т.-е. всего на 1000 волотыхъ, кромъ бархатной собольей шубы для патріарка. Въ отвъть на эту богатую милостыню патріаркъ Германъ поснъшиль прислать царю (1560 г.) благодаротвенную грамоту, въ которой пишеть: , ты истинный подражатель милостиваго велинаго паря, Христа Бога нашего; возсываемъ велегласно славу Господу о царствін твоемъ, дабы украпиль и утвердиль тебя силою своею, въ исполнение божественныхъ заповъдей, на похвалу и пользу и помощь нашему роду, единовровнымъ тебъ христіаномъ". Въ заключеніе грамоты патріархъ просиль государя "обновить и утвердить святые сосуды, какъ его наставить Богъ", просить прислать ему митру, которую бы онъ могь носить при богослуженіи, "ибо многіе здісь у Св. Гроба носять митры: армяне и хабези (абиссинцы) и прочіе, только мы одня ее не имвемъ с т.

<sup>2)</sup> Греческіе статейные списки № 1, лл. 43-44, 159-165.



Отъ пресмика Германа патріарка Сооронія дошло до насънаспольно просительных грамоть о милостына въ царямъ бесдору Іоанновичу, Борису Голунову и лие Дмитрію. Такъ въ 1586году патріархъ Софроній въ грамоть поучаеть государя твердо держаться преданнаго отцами православія, быть милосердымь, мезавистивымъ на чужое добро, соблюдать себя отъ всяваго гръха и затъмъ говоритъ: "прилично также боговънчаннымъ царямъ помнить всегда нищихъ, убогихъ и нуждающихся, творить милостыню и нивть любовь из святымъ церквамъ и монастырямъ и во святому Живоноскому Гробу Господа нашего Інсуса Христа, гдъ горять два паникадила ради многолетняго и богодарнаго, честнаго и славнаго, Богомъ соблюдаемаго имень царствія твоего; и мы модимъ за тебя днемъ и ночью, на священныхъ дитургіяхъ и во воякихъ Божеотвенныхъ службахъ, дасподобищься принять отъ Бога выший Герусалимъ". Въ отвътъ на это посланіе Софронія государь отправиль из нему милостыни на 900 рублей, кромъ того посладъ еще особо патріарху 82 руб. и четыре алтына съ деньгою, чтобы патрівриъ устронлъ два кандила (лампады) у Гроба Господия и одно на Голгоеф чтобы эти вандилы горъли тамъ день и ночь за царское здравіе и чадородіє парицы, пова теха денега станета на масле. Въ 1592 году государь послаль въ Герусалимъ въ патріарху: митру, золотую чашу для овятой воды, убруссиъ низанъ жемчугомъ дробнымъ и четыре сорока соболей. Въ тоже время послалъ богатую милостыню въ Іерусалимъ къ патріарху и Борисъ Годуновъ 3). Въ августв 1603 года, въ Черниговъ явился посланный патріарха Софронія, архимандрить Өсофанъ, будущій цатріврхъ і ерусалимскій. Онъ привезъ между прочимъ отъ св. Гроба бълый мраморный камень, который высъкъ изъ животворящаго Гроба еще прежній патріархъ Германъ и написаль на немъ царскіе писна: Ісанна Васильенича, Осодора Ісанновича и Бориса Годунова, — а теперешній патріархъ Софроній подписаль на камив свое имя. Съ Эсофаномъ патріаркъ прислаль грамоту въ государю, въ которой между прочимъ писаль: "ты въдаещь. благочестія любительный царь, что у насъ вседневные неисчетные расходы и что мы тершина напрасное поношение отъ ага-

The state of the s

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. az. 208, 218, 227.

рянь, адвоь во овятыхъ мастахъ, ради Христа, а вромв Бога епого номощинка не имвемъ, и заступника и покровители во дняхъ сихъ, какъ теби единаго святаго царя государя нашего, и на тебя возлагаемъ все наше уковане и надежду и нь тебъ прибрасив. Ла еще, въ мыявшних мостринку голахъ везотали вездв великія войны, и оть того неоткуда не бываеть нимальйпробрамми в в продолжения в пробрамми в пробрамми присти п волотымь. Въ такомъ великомъ убемеетив и нужде пребываемъ, что и плацею скудны, -- въдаеть то Вогь, -- и все то терпина для жисти Христова, какъ прежите мученики, но тв только день, два мли три, а эка на всяка дель мучимся для святыха маста . Въ вакиючение граноты патріарка просить государи купить для св. Гроба викоградинть съ масличными деревьями "для вина пермовиаго и насла, чтобы задигать въ канцияхъ<sup>4</sup>, На Рождествъ государь приняжить Өсофана, которому дано было нарожое жалеванье: 50 руб. деньгами, сорокь соболей въ 20 рублей, два сорона нунить, лисья шуба въ десять рублей и 1000 бълонь. -7 обвремя (1604 г.) по указу государя Оссовнъ, вийств съ друтими просителями милостыни, бывшими тогда въ Москвъ, представлялся пагріарку Іову, который вельль имъ своть и распраливаль, втиъ они шли (въ Москву) и какъ они пребывають подъ властію неварных втарана. Осоовна отвачаль, что многую нужду, бъды и тъсноту терпять, и еслибы не индосердіе цара Бориса Осодоровича всен Руси, то бы они до вониз погибли. Потомъ патріаркъ одариль Өсована и другихъ образами, деньгами, соболями и отпустив нь себв на подворье, пославь имъ туда оть себя почетный кормы на мысто приглашенія мы столу у себя. 4 марта Особанъ быль на отпуски у государя, причемъ парь Бернев обратился из нему съ следующею речью: "архимандрить Осооанъ! Пріважаль еси на намъ, нь неликому государю, царю и великому князю Борису Осодоровичу всеа Русів самодержцу, и въ сыну нашему, царевичу жиявю Осодору, отъ ерусолимского котріврко Сооронія съ грамотою бить челокъ о милостынь, а въ грамоте своей на намъ Соороней патріаркъ писаль о своихъ скорбяхъ и утвененьи отъ иновърныхъ, и что SHOUMAND DOINGHAD ROLLOND, & HA OLD KANS HOROUTH HORMESTS развъе Бога да насъ великаго государя. И мы нынъ васъ отпу-

скаемъ из питріарху Сооронею, а оз вами посылаемъ из живоносному Гробу Господа нашего I, Христа и святаго его Веспресенія Квангеліе грамесное племо на престоль въ периовь Воспресенія Госпова намего І. Христа, да на натріарку Сооронею посылаемь осоуды церковные, да решиды, да два повои въ стихаремъ, да нашіе дареніе заядравные малестыни шубу соболью: порт баркатомъ, да жева моя нарида и велиная внягиня Марыя въ патріаржувъ суловъ кажень, да нирвику, да 300 голотыхъ: угорожихъ. А превъ сего последъ есни въ павріарху съ кесерійскимъ михрополитемъ Германемъ да съ архиманеритемъ Дамаскинымъ нашея заздравные милостины 60 сороковъ соболей, 12,000 бъловъ, 1000 волотыхъ угорскихъ. И Софроней бы патріархъ то принявъ, модилъ Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа у живоноснаго Гроба, чтобъ Господь Богь по неизреченному своему милосордію и человонолюбію и дли его молитвъ даровалъ намъ душевное спасеніе и телесное здравіе, и посладъ бы намъ милость свою: помощь и одоленіе на вся враги видимыя и невидимыя. А изговоря государь рвчь, архимандриту мольиль; "архимандрить Ософань! какъ будещь у Софронея натріврха и ты отъ насъ патріврху поклонись", и поклонилсягосударь объ руки и приказаль архимандриту, чтобъ онъ потому жь патріарху поклонился додолу. Да государь же архимандриту молвилъ: посылаетъ сынъ мой, царевичъ виязь Оедоръ, въ Софронею патріарху милостыни 2000 золотыхъ уперевихъ и Софроней бы патріархъ о насъ и о нашемъ царевичъ, князь Өедоръ, многолетномъ здравье молиль Господа Бога и пречистую-Богородицу и всёхъ святыхъ богоугодившихъ, чтобы Господь для ради молитеъ его отпустиль намъ грахи и подароваль душевное спасеніе и триссиое здравіе, а мы, великій государь, в сынъ нашъ, царевичъ виязь Өедоръ, учнемъ впередъ въ Сооронею патріарху наше жалованье держати наппаче прежняго" ).

Когда Ософанъ, по смерти патріарха Софронія, сділался его преемникомъ, то, уже въ сані патріарха, онъ рішился снова посітить радушную и щедрую Москву, чтобы получить отъ русскаго царя милостыню на искупленіе св. Гроба. Милостыня Осо-

<sup>&#</sup>x27;) Греческія діка 7111 г. № 3.

овну въ Москво двйствительно двиа была богатая <sup>5</sup>), но его несъщеніе Москвы мивло и особое значеніе.

Предъ прівидомъ въ Москву Осована архимандритомъ Тренцкой давры Діонисіомъ, вивств съ Арсеніємъ Глукинъ и Иванемъ Насъдною, произведено было, по повенвнію государя, исправленіе Вогоника, приченъ они въ молитав на освищеніе воды въ Богониденіе вичеравущи слове и омемъ. Книжныя исправленія и особенно управдненіе незавонный прибенки и омемъ, возбудило протицъ исправителей прауко бурю, чась что Діонисій даже подвергся нотиваніямъ и заключень быль въ теммику. Особанъ,

Въ привазныхъ записяхъ о милостийъ Ософану значится: «во 127 году былъ въ Москве јерусалнискій патріархъ Өеофанъ и ему дано на прівадв отъ государя: нубокъ серебриний золочений съ кровлею, высомъ 8 гривенокъ (гривенкаповфунта), 47 золотникова, варкана баркату черваго гладваго добраго, моргине бархату ритого вишневаго добраго, два перения дамокъ добрыхъ, да вишневой добрия же; сорокъ соболей въ 70 рублей, сорокъ соболей, дешегь 200 рублей и всего на 400 рублевъ. Да ему жъ на поставление Филарета Нивитича вано отъ государя носле стола: кубокъ серебряный золоченый съ покрышкою въ 7 гранспокъ-35 рублей, степа серебряная въ 4 гризении — 20 рублей, бархата гладий, терний-15 рублей, бархата гладзій зелений-15 рублей, камка чершая-10 рублей, камка быгровая чешуйчатая - 10 рублей, объяри быгрови - 10 рублей, сорокъ соболей въ 80 рублей, денегъ 200 рублей, всего на 400 рублей. Да къ патріарху послано, что было послано въ соборной церкви на царскомъ и патріаршемъ місті: 2 половиния и 5 арминъ сукни ширлату червчатаго цена 112 рублей, три воловички сукна аглицавто темносинято цена 57 рублей, три агласа турощенка цівна 267 рублей съ полтиною. Послі поставленія и обіда у Филарета Никитича последниять дано Өеофану: образъ обложенъ серебромъ чеканомъ, кубокъ серебряный золоченый съ кровлею въ 5 гривеновъ-25 рублей, стопа серебряная въ моль-три гривенки — 13 рублей, бархать гладкій черний — 15 рублей, камка черная—10 рублей, камка багровая чешуйчата — 10 рублей, сорокъ соболей въ 80 рублей, денеть 150 рублей, всего на 300 рублей опричь образа. На отнуста Ософану дано было отъ государя: кубокъ серебряный волочений съ кровлею въ 5 гривеновъ-25 рублей, портище бархату гладваго смирнаго-10 рублей, 2 портища камки багровые да вишневые — 20 рублей, сорокъ соболей въ 70 рублей. денеть 150 рублей, а всего на 275 рублей. Отъ Филарета Никитича Ософану на отпуски дано было: образа обложень серебромь челанень, кубовь серебряный золочений съ провлею въ 4 гравенки - 20 рублей, бархать черный гладкій-10 рублей, вамка чернал кустерь-10 рублей, сорокъ соболей въ 50 рублей, денегъ 100 рублей, а всего 190 рублей. Да отъ государини иновини Марон, когда Өсофанъ быль у нея на прівздів, ему было дано: образъ Пречистыя Богородини обложенъ серебромъ чеканенъ, въ вънцъ каменья яконти и бирлан, бархатъ л адкій—15 рублей, камка багровая—10 рублей, два сорока соболей ыз 100 руб-

прибывь въ Москву, ветупнаса въ это двио,; дебнаса; освобовденія Діонисія, а после оправдаль въ глазахъ Филарета Никитича сделенныя Діонисіемъ внижныя, поправленія и особенно ущичтоженів одова и отном, вань незапоннаго придога. Онь обфщаль Филарету Никитичу навести объ этомъ точныя справки въ нижищихся на востоят превнихъ греческихъ рукописяхъ, что. цетомъ и исполнить, носий чего Филереть Никитичь прикаваль умическить слово и огнемь во всвив Потребникамь. Эти два частные и повидимему мелочные случаи мивли однако для будущего важное принципіальное значеніе, именно: призначіє Фидаретомъ Никитичемъ, по население Остовна, полной правоты Діонисія и его совруживатовъ въ деле инивиаго исправленія, было торжественны признаниемы со стороны русской морила нежеправности са богослужебныхъ кысть и необходимости ихъ ноправленія вообще; а то оботоятельство, что слово и ознема было вычерянуто томьно после того, навъ съ востока пришло свидетельство, что этого слова действительно нать въ древнихъ греческих спискахъ молитвы, прямо говорило за то, что русскія церковныя винги при своемъ исправленіи, особенно въ виду могущихъ вознивнуть сомнаній и недоуманій, должны быть сваряемы съ граческимъ текстомъ. Но этимъ вначение пребывалин Өеооана въ Москвъ еще не ограничилось. Въ Житін преподобнаго Діонесія, архимандрита Тронцкой лавры, говорится, что въ Москвъ Өеофанъ "укръпляще единомудрствовати, о еже держатися старыхъ законовъ греческаго православія и древнихъ уста-

дей, денегь 100 рублей, а всего на 225 рублей. Всего натріарху дано оть государя, патріарха и гесударини на прійзді и на отпускі 1800 рублей, опричь
образовь и ставленаго міста, а и съ тімъ, что дано ставленое місто 2236 рублей
съ полтиною». Кромі царя, царици и натріарха Өерфану давали на милостиню
власти, бояре и монастыри. Когда, наприміръ, Өеофанъ посітиль Тронцкую
лавру, то особимъ царскимъ указомъ предписивалось Тронцкимъ властямъ поднесчи патріарху: «образь Богородици чеканень съ пеленою изъ старихъ образовъ, образь Сергієво видія обложенъ серебромъ, кубокъ серебряный въ 7 гривенокъ, братина серебряная въ 10 рублей, атласъ смирний, камка адамашка
синея или багровая, объярь, если есть, сорокъ соболей въ 40 рублей, денегь
бо рублей, два нолотенца тронцкихъ, б братинъ тронцкихъ съ вінци хорошихъ,
ставнии тронцкіе, ковшъ тронцкій, судки столовие деревянные подписания, стопа
блюдъ большихъ подписанихъ, братина великая съ покрышкою подписаная, кувшинецъ писаной немалъ» (Греческія діла 7133 г., № 5 в 7157 г., № 7).

вовъ четыремъ затріяршествъ не отлучатися". Къ сожатий документы о пребывами Осоовив въ Мосивъ до насъ не дошли, H MLI NO MOMENTA MOSQUMY TORHO YRABOTA, NO RAHOMY HMCHRO CACTному случаю Оссовить очень необходимыми ублидать руссиих "едня омудротвовати, о еже держатион старыхъ заноновъ греческаго правоследія и древинію уставовь четыремь патрівричествь не отнучением", и что именно въ русской перковной прантивъ ошь находиль иссотивсимия оъ старыми законами греческого upabocarbie e of adocress yourseane getsiden's natrisducetes. Можно еднако думать, что Осебань, промивая въ Москвъ, подметних то особенности въ русских чинахъ и обрядахъ, которыми они порознились съ тогдининии греческими. До насъ дошла записка современника оченициа о томъ: "какъ служилъ Ососанъ патріаркь ісрусавинскій съ руссиние митрополиты, съ навансмить Матврент и со архівняснопыт. Изъ этой записки окавывается, что русскіе ісрархи, служа вивоть съ Весевномъ в видя, что онъ въ нъкоторымъ богослужебныхъ дъйствіямъ неступаеть несогласно съ тогдащиею русскою нерковною правтикою, и считая ее предве греческой, простодущно поучали Оссовна, какъ онъ долженъ правильно совершать то или другое богоолужебное дъйствіе, такъ что по околчаніи богослуженія Ососанъ проинчески поблагодариль за науку своихъ учителей: "просвитин де вы меня, говориль онь русскимь ісрармамь, своимъ бавгочествемъ и нацении де жаждункую землю водою своего благочестивато учения, и на томъ де вамъ много челомъ бью " "). Значить сами русскіе ісрархи обращали внимавіс Ософана на то обстоятельство, что между русскими и современными греческими церковными чинами и обычаями существовали изкоторые разности. Өессанъ не счель однако удобнымъ вступать въ накія-либо пренія и состязанія относительно особенностей русскаго чина и обряда съ казанскимъ митрополитомъ и другимя русскими архіерений, но за то несомийнию, посвятивъ въ патріархи Филарета Никитича, онъ имъль съ нимъ бесъду о

<sup>\*)</sup> Записка о томъ «какъ служилъ Өсофанъ патріархъ ісрусалинскій съ русскими митрополиты, съ казанскимъ Матвъемъ и со архіснископы», наисчатана въ нашемъ наслідованіи: «Патріархъ Никонъ и его противники въ ділъ испревленія церковныхъ обрядовъ», стр. 32 и въ Чт. Общ. ист. и древи. 1883 г., кн. П.

русскихъ церковныхъ чинахъ и обрядахъ, поскольку они порознились съ тогдашними греческими чинами и обрядами, и умоляль своего отавленнява "древняхь уставовь четырехь патріарществъ не отлучатися". За это имъется и положительное извъстіе. На пути въ Москву Өеофанъ, проважая южною Русью, нашель такъ такой обычай: "въ причащени пресвятыхъ и животворящихъ такиъ трикратное податіе со отділеніемъ именъ Божінхъ: Отець, Сынъ и Святый Духъ численіемъ", каковой обычай, на возвратномъ пути изъ Мосавы, онъ подвергь въ окружной своей грамоть осужденю, какъ обычай чуждый православной церкви и неблагочестивый?). Но, будучи въ Москвъ, Өеофанъ нашель и здъсь тоть же обычай тривратнаго подалнія святыхъ даровъ въ пріобщеній св. тайнъ, почему онъ и обратился въ Филерету Никитичу и государю, чтобы они уничтожили этотъ неправый обычай, замёнивъ его единократнымъ подаяніемъ св. даровъ, какъ это ділается у всіхъ четырехъ восточныхъ патріарховъ. Настоянія Ософана имвли успахъ: "тамошній московскій архіепископъ, говорить онъ въ другой своей граноть въ южно-руссамъ, за благочестивымъ царемъ тотъ тривратный обычай повинуть объщались «в). Очень можеть быть, что Филареть Никитичъ, по указаніямъ Ософана, произвель и другія исправленія въ нівоторых наших цервовных обычаяхь въ спыслъ ихъ согласованія съ тогдашними греческими, такъ что исправленіе нашего церновнаго обряда и чина, по указаніямъ современныхъ греческихъ ісрарховъ, началось несомивино гораздо ранве Никона. — еще съ Филарета Никитича, только предшественники Никона производили эти исправленія не систематически, а по частямъ и, такъ сказать, случайно и эпизодически, тогда накъ Никонъ произвель это исправление въ цълой совокупности русскаго церковнаго обряда и чина,--дъло исправленія, или точиве, согласованія русскаго обряда и чина съ тогдашнимъ греческимъ, поставилъ одною изъ главныхъ зидачь своего патріаршества.

Для последующихъ сношеній ісрусалимскихъ патріарховъ съ

<sup>7)</sup> Архивъ юго-запад. Россін т. V, стр. 7.

Рукописный сборникъ библіотеки московск. румянц. музея № 712, дл. 204,
 об. 206.

русскимъ правительствомъ самымъ важнымъ событіемъ за время пребыванія Өеофана въ Мосевъ было то, что онъ поставиль въ патріархи Филарета Никитича, благодаря чему Филаретъ Нивитичъ, какъ ставленникъ Өеофана, всегда относился къ нему съ особеннымъ вниманіемъ и предупредительностію, исполняя по возможности всв его просьбы и ходатайства, всявдствіе чего между ісрусалимскимъ патріархомъ и московскимъ правительствомъ установились самыя близкія и постоянныя сношенія, прододжавшіяся до самой смерти Ософана. Такъ въ 1625 году отъ Өсссана прибыль въ Москву за мелостынею архимандрить Кириллъ. Въ присланной съ нимъ грамоте Ософанъ писалъ государю о тэхъ безчисленныхъ нуждахъ и страданіяхъ, какія она териять отъ иноплеменныхъ еретиковъ, что долгъ великой церкви Живоноснаго Гроба простирается до 15,000 водотыхъ, и что влоумышленники хотять изгнать ихъ оть св. Гроба и Лобнаго мъста, но мы де надвемся на государя, лицо котораго видъли въ Мосявъ и получили отъ него тогда милостыню, "и впредь отъ державы царствія твоего помощи часмъ, противъ ихъ всегда стоимъ и не дадимъ имъ, нечистымъ псомъ, завладети и потвенити живодарованнаго Гроба Христа", и заилючаеть свою грамоту просьбою въ царю, чтобы "веливій государь прислаль но св. Гробу на освобождение отъ тяжкаго долгу милостины, и мы развъе Бога и васъ государя иного помощника и теплаго заступника въ церкви Христовой не пивемъ, -- буди свободитель! Съ архимандритомъ Кирилломъ Өеофану послано было отъ государя и патріарха сободями на 350 рублей, да отъ царицы Мареы дампада серебряная и 100 рублей на масло. Кромъ того государь послаль Өеофану "чашу серебряную съ поддонникомъ для освященія воды", а Филаретъ Нивитичъ "рукомойнивъ да лахань серебряные позолоченые, ширинка сажена жемчуги съ вистыми. Въ дохани въсу 17 гривеновъ 34 золотника, а по цънъ деньгами 88 р. 18 алтынъ; въ рукомойникъ въсу 14 гривенокъ, 6 волотниковъ, а по цене деньгами 70 р. 21 алтынъ; всего въ дохани и рукомойникъ въсу 31 гривенка 40 золотниковъ, а стоять на деньги 159 рублей 6 алтынь; ширинка въ счеть не положена" ). И въ последующе годы Ософанъ очень не редко



<sup>•)</sup> Греческія діла 7133 г., № 5.

писаль государю о тахъ бадахъ и напастяхъ, которыя они терпять въ Герусалине особенно отъ еретиковъ веры папежскія и всегда просиль его помощи. Такъ, напримъръ, въ 1634 году онъ пишеть государю: "буди въдомо державный царю и христововлюбленный сыну нашего смиренія, что мы случилися пребывати въ Константинополь для нъкихъ причинъ: учинилися во святыхъ мъстахъ отъ нъмецъ, роду латинскаго, многіе бъды и споры съ ними для ради святыя пещеры святаго Виоліема, гдв І. Христосъ родися для нашего спасенія, — и хотвли насъ совстви оттоль отставить и денежные многіе протори учинились намъ съ ними, только Божіе просвищеніе далося въ сердци многолитному царю салтанъ Мурату, учинилъ намъ врестьяномъ праведно, а нъмецъ много оповорилъ". Филарету Нивитичу Өсофанъ писалъ: "буди въдомо, сватвишій владыко, что бъды и нужи чинятца и терпимъ всегда отъ недруговъ въры нашея святаго ради Гроба и святаго Виолеема и болше отъ гордыхъ еретивовъ роду напежскаго, похваляются и надвются на богатство свое, а мы всегда прибвсаемъ въ Божіей силь и въ надежь и въ помощи, и въ благочестивому самодержцу царю Миханду Осодоровичу... Въ слвдующемъ 1635 г. Өеофанъ снова присладъ въ Москву архимандрита Кирилла. Въ присланной съ нимъ грамотъ царю онъ писаль: "что учинилась у нихъ въ Герусалимъ великая смута и метизание межь православныхъ и латинъ тамо живущихъ о божественной и святой и великой пещеръ, въ ней же плотію родился Господь нашъ Інсусъ Христосъ и о иныхъ святыхъ мъстехъ, и видя де они то, что немощно тъхъ дълъ тамъ докончати, прівхали въ Царьгородъ и многажды съ латыни и съ иными реды въ царскомъ диванъ судились, и то де государевы первые послы: Аевнасій Прончищевъ да дьякъ Тихонъ Бормосовъ и другіе послы: Яковъ Дашковъ да дьякъ Матеви Сомовъ видели. И Мурать салтань де посылаль въ Герусалемъ людей своихъ и вельть ключи св. пещеры у враговъ ихъ взять и привести въ Царьгородъ, и тв де влючи въ Царьгородъ привезены и отданы ему патріарху въ руки, и во всемъ де они враговъ своикъ одольди. А учинились де во Герусалимъ и во Царъгородъ имъ въ томъ многіе и великіе протори и убытки, а помогали де ныть въ тъ протори христіане, которые тамъ живуть, кто жъ по своей силь. Да они жъ де заняли для техъ же дель 25,000 рублевъ у иноплеменныхъ іудеєвъ въ ведикіе росты, а заплатить де имъ того долгу нечемъ, и для того послаль онъ, патріархъ, въ государю бити челомъ о освобожденіи Гроба Господня и иныхъ святыхъ мёстъ для милостыни архимандрита Кирила... И государь бы пожаловаль нь темъ святымъ местомъ велья дети мелостыню, чтобъ имъ осводиться отъ долгу, и быль бы техь святыхь месть новый соорудитель, якожь святый царь Константинъ и мати его царица Елена, которые тв св. мъста сооружали". Такъ вакъ въ прошломъ году, говорить приказная запись, съ посломъ Коробьинымъ было послано патріарху Өеофану на 150 р. сободями, да по душт Филарета Нивитича напоминъ во Гробу Господню соболями на 500 рублей, то теперь государь приказаль послать патріарху Өеофану 150 р., да на освобождение Гроба Господня 1000 р. сободями 10). И въ послъдующее время Өессану не разъ посылалась изъ. Москвы богатая медостыня и помимо денегь и сободей. Такъ, напримъръ въ 1644 г. ему послано было съ архимандритомъ его Анеимомъ 10 окладныхъ неонъ, "а на окладъ на тъ неоны пошло ефиночнаго серебра, которое взято изъ сибирскаго приказу, пудъ 8 гривеновъ и 25 золотниковъ, цена по 7 рублевъ фунтъ, итого 337 рублевъ, 27 алтынъ, 3 деньги. Да на тотъ же окладъ пошлолистоваго золота 7300 листовъ, цвна по 9 рублевъ, по 24 алтына, по 2 деньги тысяча, - итого 71 рубль, 6 денегъ. Да на вънцы и на подписи взято ивъ казны жъ 44 золотыхъ, по рублю волотой, итого 44 рубли. Да серебрянымъ мастерамъ отъ того нконного окладу отъ дъла дано 65 рублевъ. Всего на иконный окладъ изощно 517 рублевъ, 28 алтынъ, 3 деньги". Въ тоже время Өеофану сдвлана была и послана шапка (митра) цвною въ 880 рублей, 29 алтынъ <sup>11</sup>).

<sup>16) «</sup>Въ тое шапку золота пошло и съ угаромъ 2 фунта, 82 золотивка съ ползолотивкомъ, цвна по 40 алтынъ золотой. Да въ тоежъ шапку поставлено каменья, а взято нвъ мастерскіе палати: два яхонта лаворевняъ сережныхъ цвна 70 рублевъ, и тв яхонты растерты на два и сдълано 4 яхонта и огранени; да 4 яхонта лаворевняъ въ гивздахъ золотихъ, цвна по 8 рублей яхонтъ; да изъ приказу золотаго двла взято: яхонтъ червчатой въ гивздв золотомъ, цвна 6 рублей камень; 4 изумруда вставечнихъ по 12 рублевъ изумрудъ, 3 изумруда сережныхъ по 10 рублевъ изумрудъ, да изумрудъ же сережный 18 рублевъ; 5 яхонтовъ червчатихъ 1



<sup>10)</sup> Греческія діла 7142 г., № 7; 7148 г., № 1.

• Өеофанъ былъ первымъ ісрусалимскимъ патріархомъ, стремившимся оказывать русскому правительству и разныя политическія услуги. Еще находясь въ Москвъ, онъ торжественно звявлять въ настольной грамоте Филарету Никитичу: должны мы всею душею и встиъ помышлениемъ своимъ святому и великому его царствію ділати и служити, нетокмо днесь, но и по ъся годы и до скончанія живота своего. Когда наше смиреніе узрвло собственными своими очами его, благочестиввищаго и синренивишаго царя Миханла Өеодоровича, самодержца всероссійскаго, и увършлось въ дарованіи отъ горняго Божія промысла велиному его царствію разширенія и умноженія, то, справедливо разсудивъ о семъ поняло, яко единъ есть онъ нынв на земли царь великій и благочестивый, и инаго нына такого истиннаго во всей вселениви подъ небесемь и подъ солицемь на земли не обрътало" 12). И дъйствительно, возвратившись на востокъ, Феофанъ сталь по мере силь служить московскому правительству. Въ 1684 году онъ пишетъ Филарету Никитичу: "съ которыми великими людьми (при турецкомъ правительствъ) знаемся, мы всегда ихъ понуждаемъ на помощь царствію вашему и видимъ, что въ доброту пошло дъло". Присылаль онъ въ Москву и нарочныя отписки съ политическими въстими. Такъ въ сентябръ 1637 года онъ писалъ государю: "буди въдомо царствію твоему, что писали мы прежде сего о здешнихъ вестяхъ, а ныяв пишемъ съ нъкоторыми христіанами, господиномъ Порфиріемъ Ава-



по 20 алтынъ яхонтъ; 20 искорокъ изумрудныхъ, цвна 5 алтынъ по 2 деньги искорка; 8 яхонтиковъ червчатыхъ по полтинъ камешокъ. Да въ тоежъ шапку поставлено на дробницы налини 44 зерна бурминскихъ по рублю зерно; да на обнезку около дробницъ пошло жемчугу 51 золотникъ съ четъю, цвна по 4 рубля золотникъ. Въ тоежъ шапку пошло аршинъ атласу, цвна 30 алтынъ, полъаршина камки вишневой цвна 15 алтынъ, два аршина тафты лазоревой на рубль на 13 алтынъ, двѣ деньги; два аршина киндяку лазореваго на 6 алтынъ, 4 деньги; 8 горностаевъ по 2 алтына съ деньгою горностай; да на оболочку дагалища пошло 2 сафьяна зеленыхъ, цвна рубль 6 алтынъ 4 деньги; да полтора золотника шолку бѣлаго на 6 денегъ, бумаги хлопчатой кругъ вѣниа фунтъ 3 алтына; да отъ лагалища и за дерево дано отъ дѣла 36 алтынъ, двѣ деньги и всего той шапкъ цѣна 880 рублевъ 29 алтынъ», такъ что на митру Феофаку на современныя деньги затрачено было не менѣе 20,000 р. сер. (Греч. дѣла 7152 г., № 3; 7202 г., № 20. Греч. статейные списки № 2, листы незанумерованы).

<sup>12)</sup> Собр. госуд. грам. и догов. Т. III, № 46.

насьевымъ и Дмитріемъ Филиповымъ, которые прівдуть къцарствію твоему; они люди добрые и скажуть обо всемъ наизустьо здішнемъ царстві. Турской царь хотіль такть въ Кизылбаньскую землю воевать, такть славится здісь, а подлинно невідомо,
только веліли татаромъ идти воевать Украйну парствія твоего;
и такть вели оберегать ее великимъ береженьемъ. А что намъневозможно писать къ царствію твоему, ті візсти скажуть оные
христіане наизусть, и еще что відають. Если и посліз сего чтоздісь объявится, мы будемъ прото писать царствію твоему".
Въ 1638 году Оеофанъ писалъ государю: "посемъ пишемъ и
объявляемъ, что ділаетца во Царьграді и о томъ у насъ бываеть великій страхъ, о томъ бо есть и вамъ відомо, тольконаша великая любовь и для благочестія твоего и для милостыне,
что имівете къ намъ, понуждаеть насъ писать и объявляти" в
затімъ сообщаеть крымскія и турецкія вісти 12).

Когда послъ смерти Ософана (15 декабря 1645 г.) на его мъсто быль избрань игумень Пансій, ранве уже два раза побывавшій въ Москвъ по порученію Өсофана (въ 1636 г. и въ 1638 г.), то онъ немедленно особою грамотою поспъщиль извъстить государя о своемъ избраніи въ патріархи іерусалинскіе (которое состоялось 23 марта 1646 г.) и въ то же время просиль его по прежнему не оставлять своею царскою милостынею св. Гроба въ виду твхъ велинихъ нуждъ и неисчетныхъ проторей, накія на нихъ налагають безбожные агаряне, постоянно стремящіеся отнять у нихъ св. мъста. Въ томъ же году Пансій прислаль государю вторую грамоту съ грекомъ Өеофиломъ Ивановымъ, въ воторой между прочимъ пишетъ: "извъщаю великому и державному и святому вашему царствію о нівоторых торговых людехъ и о чернцахъ, что они научилися составлять ложные печати, и пишутъ грамоты будто отъ меня и привозять въ царствію вашему, и за то имъ подобаеть великое наказаніе и поученіе, чтобы не обманывали народъ христіанской, такоже и царей. И сего ради посылаю сіе мое знамя, чтобы вамъ впередъ было въдомо и върно: которые люди учнутъ впередъ пріважати отъ насъ съ двъма печатии, -- большая печать по достоянію внизу грамоты подъ подписью, а меньшая печать поверхъ грамоты съ

¹¹) Греч. двиа 7142 г. № 7; 7146 г. № 5 и 9.



правой руки у титла,-потому учнете узнавать впередъ тв наши грамоты 4 14). Подобно своему предшественнику Өеофану патріаржь Навсій ръшился самъ отправиться въ Моснву, куда онъ и прибыль 27 января 1649 года. Въ Москвъ патріаркъ заявиль: "прівкаль де онъ нъ великому государю для того, что въ Іерусалимъ гробъ Госнодень въ великомъ долгу, а оплатитися нечимъ, и онъ де для искупленія гроба Господня, для милостыни прівхаль бить челомъ государю царю и великому князю Алексвю Михаидовичу всея Русіи". Паисій вполнъ достигь этой своей цъли: въ Москви дийствительно дана была ему очень богатая мелостыня. Когда онъ по прівздв представлялся государю, ему дано было: вубовъ серебрянъ золоченъ съ вровлею въ 3 фунта и 64 золотника по 7 рублевъ фунтъ итого 25 рублевъ, 23 алтына; въ четырекъ мъстакъ баркатовъ и камокъ по цене въ никъ 51 рубль, 26 алтынъ; два сорона соболей 150 рублевъ; денегъ 200 рублевъ, всего патріарху дано было на 426 рублевъ съ полтиною". А такъ какъ вивств съ патріархомъ одарена была и вся его свита, то всего дано было на прівади патріарху и его свить 787 р. 25 алтынъ, 2 деньги. Патріарху же дано было "въ трехъ столекъ, какъ былъ у государя на великъ день и на его государевы и на царицыны имянины на 274 рубли, на 3 алтына, на 5 денегъ, а вивств съ даннымъ на пріводв 702 р. 3 алтына 5 денегь; да ему жъ еще вмъсто стола дано было 100 рублей. На "отъвздв" Паисію дано было государемъ на 427 р. 5 алтынъ, 2 деньги, опричь кубка, ковша и стакановъ, причемъ дьякъ Миханиъ Волошениновъ говорияъ патріарху отъ имени царя: "а яже о насили св. местамъ отъ бевбожныхъ туровъ содеваемая, и сіе съ бользнію душа и сердца нашего слышимъ, но волю Божіей никтоже противитися можеть, той бовъсть, яже ко спасенію нашему устрояти. Обаче же непрестанно попеченіе о семъ имвемъ, чтобъ Господь Богъ свой праведный гиввъ отвратилъ и св. Гробъ о немъ же и святой градъ Іерусалимъ возвратиль въ руце благочестивыхъ царей, еже и уповаемъ на щедроты его; яко, по наказаніи паки, восхощеть помиловати люди своя и очи наши возведеть на первообразное. А нынъ мы, великій государь, по вашему прошенію тебя, святвишаго патріарха Паисія, отпу-

<sup>24)</sup> Греческія діла 7154 г. № 6 и 18.

сваемъ въ святый градъ Герусалимъ. А мы, веливій государь, васъ, отцевъ и богомольцевъ нашехъ, въ забвени не учинемъ и нашимъ царскимъ жадованьемъ-милостынею, акть Богъ дастъ, впередъ неоставимъ". Затёмъ дьявъ объявилъ патріарху гесударево жалованье: "на милостыню и на искупленіе святому животворящему Гробу Господню собольми на 400 рублей, да на 100 р. горностаевъ ". Когда патріархъ быль на прощанье у государя въ селъ Повровскомъ, то ему еще дано было соболями отъ государя на 300 р., отъ государыни на 300 р., да отъ царевенъ на 400 рублей. А такъ какъ патріархъ просиль у царицы и паревенъ, чтобы они пожертвовали въ храмъ Воскресенія церповиме сосуды в святительскія одежды, то и это ему было дано, но цена не означена 15). Но нелостыня патріарху въ Москей пла не отъ одного только государя и царской семьи. Въ челобитной дарю Пансій просить его: аще будеть произволеніе вединаго ващего парствія, да новедите святвишимъ архіереомъ и святымъ менастыремъ и пресветнымъ вельможамъ, да воспомямуть во св. Гробу, понеже великое ваше царствіе речеть и бысть". Конечно руссевіе ісрархи, монастыри и вельможи охотно отозвались на призывъ јерусалимскаго патріарха и давали отъ себя нескудную милостыню на пскупленіе св. Гроба.

При посъщения Москвы патріархъ Паисій, кромъ получения милостыни имълъ и другую цъль. Протажая чрезъ Малороссію Пансій видълся съ Хмельницкимъ, благословиять его на ръшятельную борьбу съ поляками и въ то же время убъждалъ его принять подданство московскому царю. Хмельницкій согласнися съ патріврхомъ, и Пансій отправился въ Москву въ качествъ уполнемоченнаго отъ гетмана и казачества просить московскаго царя принять казаковъ подъ свою высокую руку и немедленно оказать имъ военную помощь въ борьбъ съ поляками. Прибывъ въ Москву, Пансій въ этомъ смыслъ и сдълалъ заявленіе русскому правительству, но получилъ въ отвътъ, что такъ канъ у царя съ Польшей заключенъ въчный миръ", то его царскому

<sup>14)</sup> На наши современныя деньги (принимая ценность тогдашняго рубля за 12 нынешних») Пансій только отъ государя и царской семьи, получиль не менье 70.000 р. сер., а всего онь вывезь изъ Россіи милостыни болье ченть на 100.000 руб. сер.



величеству его государевыхъ ратныхъ людей на помочь войску запорожскому за въчнымъ докончаньемъ дати и войска запорожскаго съ землями въ царскаго величества сторону приняти нельзя и въчнаго докончанья никакими мърами нарушить немочно". Тавимъ образомъ московское правительство еще неръшалось тогда изъ за назаковъ разорвать миръ съ Польшею, почему политическая миссія Пансія и потерпала въ Москва полную неудачу, что однако не охладило участія Паисія къ двлу казаковъ, не поколебало его убъщенія, что следуеть всячески заботиться о соединении Малороссіи съ великою Россіем, объ образованів изъ нихъ единаго могучаго русскаго царства, которое бы оказалось потомъ въ силахъ вступить въ борьбу съ турками и освободить изъ подъ ига ихъ православные народы востока. Въ видахъ содъйствовать сліянію Малороссіи съ Москвою, Паксій, поселившись, послів повздви въ Москву, въ Молдавін, посладъ отъ себя въ Хиельницкому и въ Москву назазаретокаго интрополита Гаврінла, чтобы посредничать между гетманомъ и Москвою, въ видахъ привести ихъ къ скорвищему соглашенію. Съ этою целію Гаврінль действительно быль у гетмана и въ Москвъ, стараясь уладить, устранить все, что могло вести иъ недоразумвніямъ или разрыву между Москвою и казажани. Какія спеціальныя побужденія руководили патріархомъ Пансіемъ въ его усиліямъ соединить Москву съ вазаками и кажіе особенные виды онъ имъль при этомъ, открывается изъ слъдующаго ваявленія Арсенія Суханова отъ 11 декабря 1649 года, которое онъ сделаль въ посольскомъ приказе отъ имени патріаржа Пансія, нарочно пославшаго его въ Москву изъ Молдавіи: "а приказывать де съ нимъ іерусалимскій патріархъ словесно, а вельнь извъстить государю: прежде де сего писаль онъ къ государю, что турскій царь вельль крымскому царю идти на Русь войною, а нынъ де въ совъть волосскій воевода Василій съ мутьянскимъ воеводою Матввемъ и съ запорожскими черкасы, и котять на лето идти на Царь-городъ. И патріаркъ велель о томъ государю объявити, чтобъ онъ, великій государь, вельль съ своей царскаго величества стороны идти моремъ, хотя малыми людьми. И въ то время, слыша про то, пойдуть подъ Царьгородъ сербяне и гречане и волосской и мутьянской воеводы со всвии людьми; а нынв де турскаго сила изнемогаеть, потому

что веницвине одолжвають. А приказываль де онъ про то объявить, слышавъ подлинно. Говорять де все христіане, чтобъ имъ то видъть чтобы Царьградомъ владъти великому государю, царю и великому князю Алексъю Миханловичу, нежели нъмпомъ". Очевидно, что у патріарха Пансія, по поводу неудачь туровъ въ войнъ съ венеціанами и успъховъ Хисльнициаго въ борьбъ съ поляками, возникъ планъ о всеобщемъ возстании покоренныхъ турнами народностей противъ своихъ притвенителей. Какъ видно, этотъ планъ патріархъ сообщилъ Хиельницкому в нашель у него сочувствіе, такъ какъ Хмельницкому не чужда была мысль о борьбъ съ невърными ради освобожденія православныхъ народовъ. Живя по возвращени изъ Москвы въ Модавін, Пансій усибыть склонить въ пользу своего плана господарей молдавскаго и валахскаго, стараясь теснее соединить ихъ съ Хмельнициимъ въ видахъ предполагавшейся борьбы съ турками. Нодля услека всего предпріятія необходимо было участіе русскихъ, которое бы придало всему движенію порабощенных в народностей единстве, прочность и силу, -- русскіе должны быле составить ядро, вокругь вотораго сгруппировались бы всв другія мелкія народности, сами по себъ слишкомъ разъединенныя, раздробленныя и потому безсильныя для борьбы съ своими угнетателями. Планъ былъ шврово вадуманъ, но при тогдашнихъ обстоятельствахъ неисполнимъ, такъ какъ Мосива вовсе недумала пускаться въ рискованную борьбу съ сильною еще тогда Турціею, опираясь лишь на сомнительную возможность поддержин со стороны покоренныхъ турками православныхъ народовъ; даже съ Польшею, какъ потомъ оказалось, ей трудно было справиться. Понятно, что при такихъ обстоительствахъ русскіе не могли и думать о борьбъ съ Турціей, въ видахъ освобожденія православныхъ народовъ, а потому политическіе планы патріарха Пансія и его разсчеты на мосновскаго царя съ этой стороны потеривля решительную неудачу <sup>16</sup>).

По смерти Пансія въ патріархи ісрусалимскіе быль избранъ Нектарій. Въ 1667 году съ пословъ Асанасісмъ Нестеровынъ государь пославъ Нектарію милостыню и грамоту, въ которой

<sup>19)</sup> Греческія діла 7157 г. № 7 и 22. Греческіе статейные списки № 12, въ конців листы неванумерованы.



между прочимъ писалъ: "да мы же великій государь, наше царское величество, приказали посломъ нашимъ, будучи во Царъгородъ, приходити къ вашему святительству, къ благословенію, и о нашихъ государскихъ дълехъ, о чемъ доведетца, вамъ докладывати, и вашему бъ святительству о тъхъ нашихъ царскаго величества дълехъ порадъти и мысль своя посломъ нашимъ подавати, а мы великій государь, наше царское величество, и впредъваше святительство въ забвенье полагати не будемъ" 17). Приглашая патріарха Нектарія оказывать помощь и содъйствіе нашимъ турецкимъ посламъ, парь Алексъй Михаиловичъ въ то же время не разъ приглашалъ Нектарія прітхать въ Москву, по дълу патріарха Никона, въ которомъ Нектарій принялъ живое участіе, причемъ его правою рукою былъ его архидіаконъ Доснеей.

Такимъ образомъ еще за сто слишкомъ леть до вступленія Досивея на патріаршую канедру, ісрусалимскіе патріаржи, его предшественники, находились съ русскимъ правительствомъ въ постоянныхъ живыхъ сношеніяхъ. Сначала главная цёль, какою руководились і ерусалимскіе патріархи при ихъ сношеніяхъ съ московскими царями, заключалась единственно въ полученіи отъ нихъ милостыни на искупленіе св. мъстъ, но со времени Ософана іерусалимскіе патріархи знакомятся уже съ жизнью русской церкви и принимають въ ней живое и дъятельное участіе. Өеофанъ освобождаеть отъ заточенія и оправдываеть внижнаго справщика архимандрита Діонисія, доказываетъ неправильность прибавки слова и огнемь, убъждаеть въ неправильности существовавшаго у русскихъ обычая трикратнаго подаянія св. даровъ въ таниствъ причащенія и, что главное, поставляеть въ патріархи отца государя, Филарета Никитича, вследствіе чего между нимъ и московскимъ правительствомъ являются особенно близкія отношенія. Өеофанъ быль и первымъ изъ іерусалимскихъ патріарховъ, старавшимся по мірт своихъ силь служить политическимъ интересамъ Россіи, а его преемникъ Паисій энергично миопоталь объ увеличении политического могущества Россіи, чтобы съ ен помощію освободить православные народы востока отъ турецкаго ига. Патріархъ Нектарій приглашался нашимъ



¹¹) Турецкіе статейные списки № 9, л. 23—25.

правительствомъ оказывать содъйствіе и помощь нашимъ посламъ въ Турдін, не разъ настойчиво приглашался правительствомъ прибыть въ Москву, чтобы принять двятельное участіе въ русскихъ церковныхъ дълахъ и если ему не пришлось побывать въ Москвъ, то своими грамотами онъ всячески старался помирить паря съ Никономъ и снова возвратить последняго на патріаршій престолъ. -- Близкія постоянныя сношенія съ русскимъ правительствомъ у ісрусалинскихъ патріарховъ были, следовательно, старинныя, традиціонныя, почему ноть ничего удивительнаго въ томъ обстоятельствъ, что Досиева, бывший близиимъ человъкомъ Пансію и правою рукою Нектарія, воспитанный ими въ томъ представление России, что она есть единственная надежная опора и защита гонимаго на востоиъ православія, сдълавшись патріархомъ, не только продолжиль дело своимъ предшественниковъ-върно служить Россіи и ен интересамъ, но, благодаря своимъ дичнымъ вачествамъ и особенностимъ, новель это дъло гораздо эпергичнъе, шире и беззавътнъе, нежели его апредшественники.

Досноей принадлежать въ числу выдающихся восточныхъ ісраржовъ XVII стольтія по своей горячей ревности о православін, по своей незаурядной учености, по своей самой шировой и разнообразной двятельности, охватывавшей собою чуть не весь тогдашній православный міръ. Это быль патріархъ весь преисполненный самыми высовими представленіями о призванія и обязанностяхъ какъ всёхъ патріарховъ вообще, такъ о призванів и обязанностяхъ патріарховъ ісрусалимскихъ въ особенностя. Въ грамотъ къ государю Петру отъ 20 іюня 1698 года Досноей пищеть: "діло святыйщихъ патріарховь есть первое имыти попеченіе о вожую церкваху, аще бо и ради если судьбами, ихъ же въсть вседержитель Богь, но пещися намъ о святыхъ Божінхъ церквахъ по свяв ничто не возбраняеть, яко же не возбранено было и блаженному Павлу во идолослужительскихъ дарствахъ пещися и труждатися о избранныхъ, а напивче всъ евятые жители во времена нечестивъйшихъ царей насадина въ міръ церковь Божію, — сіе убо и патріарховъ есть преизрядное дъло" 18). Туже самую мысль объ обязанности патріарховъ пе-



<sup>18)</sup> Приложенія № 3.

щеся о всвив перквахь Доспоей высказываль и ранве, именно: въ грамоте въ изтріарку Іоаниму въ 1686 году: Мы (патріарки), пишеть онь, господственная часть суще соборныя церкве, говоримъ о соборной церкви, на всякомъ місті и во всемъ міріь. И въ твиъ, иже вину предлагають, ради котвий своихъ глаголють: Каное дело нив есть до чущдыхъ епархій? возвещаемъ-Господское слово: вы есте, рече, оправдающий себе, Богъ же знаеть сердца ваша. И апостоль глаголаше нь Есессіанамь, яко чисть есмь отъ провій вожхъ, не бо посланъ есмь, да не возвъщу вамъ весь совътъ Божій и прочая 10). Заботы патріарховъ о всей вселенской церкви должны простираться не на один только предметы великіе и важные, а безразлично на все, вавъ великое, такъ и самое малое". Патріаршая глава, пишетъ Досквей и. Адріану въ 1691 году, есть многоочесна и повсюду подобаеть предмышляти, и не подобаеть глаголати кому, яко сіе еоть малое погращение--- не препнаеть " 20).

Если "дъло святыхъ патріарховъ есть иметь попеченіе о вобхъ церквахъ", такъ какъ они "господственная часть суще соборныя церкви", почему имъютъ право "говорить о соборной церкви на всякомъ мъстъ и во всемъ міръ", то по преимуществу это скъдуеть снавать, по мивнію Досиеся, о патріархахъ ісрусалимскихъ, на поторыхъ особыми обстоятельствами возложенъ прениущественный предъ другими патріархами долгь имать нопеченіе о всёхъ церквахъ. Въ своей "Исторія патріарховъ ісрусалии-. свихъ "Досноей заявляеть, что ісрусалимскіе патріархи ради тяжимъ постоянныхъ долговъ, лежещихъ на ихъ патріархін, принуждены бывають на долго оставлять Герусалимъ для оборамилостыни въ другихъ странахъ, всявдетвіе чего они не могутъ пещись накъ следуеть о водчиненныхъ имъ православныхъ, изъ воторымъ ивкоторые двивются даже отступнивами. Но ва то промысль Божій, говорить Доспоси, въ замину отгорженныхъ и обольщенных (иновърцами) въ Палестинъ, безчисленное множеотво народовъ и городовъ утверждаетъ въ православной въръчревъ путешествія патріарховъ ісрусалимскихъ. Ибо гдв оши ни бывають, первое ихъ занятіе -- проповъдь евангельская безъ

<sup>19)</sup> Ap. 1010-3an. Poc. T. V, crp. 146.

э•) Рукоп. сборникъ спб. синод. библ. № 473 «Икона», л. 151.

всякаго своекорыстія, наученіе христіанъ благимъ нравамъ, утверждение ихъ въ православии, обличение еретиковъ и вообще трудъ ихъ-общее благо православной церкви."-Разсказавъ о смерти патріарка Пансія, при которой онъ присутствоваль, и о своемъ прибыти въ Константинополь съ въстью объ этомъ, Досноей говорить далве, что въ Константинополв, "вогда увърились въ смерти знаменитаго старца (т.-е. п. Пансія), воевода Василій, случившійся въ то время въ Константинополь (ибо сынъ его Стеранъ быль тогда властителенъ Валахіи) съ патріархами Паресніємъ и переводчикомъ Панагіотакомъ, съ синодомъ, съ вельможами и старцами константинопольскими, съ архіереями, вавіе были тогда тамъ, и съ прочими уважаемыми отцами св. Гроба, начали разсуждать о томъ, чтобы избрать въ патріарха іерусалимскаго человіна рачительнаго и опытнаго въ ділахъ гражданскихъ, потому что патріархи і русалинскіе путешествують по многимъ мъстамъ, посъщають города и народы, царства и области, и многіе ихъ спрашивають о различныхъ предметахъ въры; а посему имъ должно быть и опытными въ Писаніи, чтобы давать отвёты вопрошающимъ, а также-и проповедниками слова Божія. Сверхъ того, что совершенно и необходимо, родомъ оне должны быть изъ области ісрусалимской, такъ какъ тамъ досель сохраняется ненарушимо все наноническое и церковное право, и содержится древий чинъ и обычай православной церкви, какъ нъвій неизмъняемый образоць " 31).

Такимъ образомъ "проповъдь евангельская, наученіе христіанъ благимъ нравамъ, утвержденіе ихъ въ православіи, обличеніе еретиковъ и вообще трудъ для общаго блага православной цервви", составляеть, по мнънію Досиося, преимущественное призваніе патріарховъ ісрусалимскихъ, они по преимуществу призваны быть стражами православія повсюду, борцами съ иновіріемъ, учителями и наставниками всёхъ православныхъ, ревностными охранителями во всемъ православномъ міръ, древнихъ церковныхъ чиновъ и обычаевъ, такъ какъ въ ісрусалимской церкви по преимуществу "досель сохраняется ненарушимо



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Кн. 12. глава 1, парагр. 2. и гл. 4, пар. 1. «Исторія патріарховъ і<del>сруса-</del> лимских» Доснося, переведенная на русскій языкъ, находится въ рукописи въ библіотекъ Московской духовной Академін.

вае каноническое и церковное право и содержится древній чинъ и обычай православной церкви, какъ неизміняємый образець". Понятно само собою, что на себя Доскоей смотріль именно какъ на призваннаго выполнить и осуществить въ полномъ объемі особое высокое призваніе патріарховъ ісрусалимскихъ. И нужно созпаться, что онъ дійствительно боліве другихъ быль способень осуществить призваніе патріарховъ—"иміть попеченіе о всіхъ церквахъ" <sup>22</sup>).

По своему характеру Досиней быль человить въ высшей степени живой, подвижной, впечатлительный, на все отзывчивый, энергичный и необывновенно дъятельный, способный на неустанную работу, чтобы достигнуть намыченной цыли, способный съ увлеченіемъ и всецело отдаться разъ излюбленному делу, готовый всячески отстаивать, защищать то, что онъ считаль правымъ или полезнымъ для православія. Онъ лично изучиль почти весь тогдашній православный востокъ, такъ какъ еще въ качествъ спутника своихъ предшественниковъ, патріарховъ Паисія и Нектарія, постиль большую часть православных в странь востока. Спрившись патріархомъ онъ мало бываль въ Герусалимъ, а последніе восемнадцать леть не быль въ немъ даже ни разу; онъ постоянно переходиль съ мъста на мъсто, проживая то въ Константинополь, то въ Адріанополь, то въ Молдавін и Валахін, то путешествуя, ради сбора милостыни, изъ одной страны въ другую, благодаря чему онъ прекрасно вналь положение разныхъ православныхъ церквей, ихъ мъстныя нужды и потребности, гровившія гдв-либо православію бізды и опасности. Въ то же время, среди своихъ современниковъ, Досноей былъ выдающійся ученый, обладавшій основательными и обширными знаніями въ св. писанін, въ церковной исторіи, въ области церковнаго права; онъ хорошо зналь и изучиль греческихъ церковныхъ писателей, сочиненія которыхъ, особенно политическія, тщательно собираль, чтобы потомъ напечатать ихъ. Какъ ученый онъ оставилъ послъ себя нъсколько сочиненій, которыя хотя и не отличаются тща-

<sup>\*\*2)</sup> О п. Досноев въ нашей литературв намъ извёстна только статья И. Матченко (Душеп. Чтен. 1877 г. кн. 3, 1878 г. кн 1 и 2) «Досноей патріарх» ісрусажимскій и его время», изъ которой желающіе могуть въ общихъ чертахъ познакомиться съ двятельностію Досноея на востов'я вообще.



тельностію обработки матеріала и научною самостоятельностію, за то поражають громадкою начетанностію автора, разнообразіемъ и обширностію его повнаній, его удивительнымъ ученымъ трудолюбіемъ и своею особою целію. Ученыя работы, целыя громадныя книги пишеть Досичей не въ видахъ открыть отвлеченную научную истину, а съ исключетельною целію выяснеть и довазать потину православія, неправоту в заблужденія его враговъ т.-е. онъ работаетъ иселючительно съ практическою цвию-доставить торжество православію надъ всвин его протевниками, почему даже самыя его историческія сочиненія (какъ напримъръ "Исторія патріарховъ ісрусалимскихъ") носять повсюду довольно яркій полемическій характеръ. Ревность о сохраненіи и поддержаніи православія, которому отовсюду грозять опасности, нестолько даже отъ поработителей православныхъ народовъ турокъ, сколько отъ западнаго иноварія, особенно католиковъ, постоянно наполняла собою всего Досиося, проникла собою всю его дъятельность и заставляла его зорио слъдить за всвиъ, что двавется въ православномъ мірв, что творится въ самыхъ отдаленныхъ его уголкахъ. Онъ хотвлъ видеть православіе всюду торжествующимъ, всюду побеждающимъ своихъ враговъ, въ силу присущей ему внутренией правоты и истинности, хотвлъ видеть его твердо, невыблемо новсюду стоящимъ на своихъ въковъчныхъ неизмънныхъ основахъ, недопускающимъ въ себъ ни мальйшихъ перемънъ, какихъ бы то ни было отступленій отъ разъ установленнаго и запов'яданнаго св. отцами. Въ этой неизманяемости, постоянной варности разъ установленнымъ вселенскою церковію правиламъ, обычаямъ и чинамъ, въ недопущения въ нихъ хотя бы малейшихъ переменъ, Дослеев видвать самое существенное и главное отличіе православія отъ измънчиваго, склоннаго къ перемънамъ и новществамъ западнаго иновърія, кичащагося своими внішними знаніями, внішнею мухростію, но забывшаго, что мудрость міра сего буйство есть у Бога. Православный востокъ долженъ жить, по мивнію Досисся, исключительно своею собственною жизнію, которая строится на совершенно иныхъ началахъ, чъмъ жизнь иновърнаго запада, онъ долженъ былъ быть всегда далекимъ отъ тлетворныхъ западныхъ вліяній и візній, которыя всегда будуть дійствовать на него только разрушительно, почему полное разобщение съ ино-

върнымъ западомъ должно быть для православныхъ обязательными законами.-Такъ думаль, такъ всегда и действоваль повсюду Досноей-этоть върный стражь и охранитель православія, всегда готовый словами и двломъ поддержать бёдствующихъ и угнетаетыхъ православныхъ братій своихъ, воодушевить ослабъвающихъ изъ нихъ, такъ или иначе помочь борющимся съ иновърцами, всегда готовый преподать всемъ нужное пастырское наставленіе и наученіе, а вивств съ твиъ обличить и вразумить заблуждающихся въ чемъ-либо, или уклоняющихся отъ церковныхъ правиль и обычаевъ, малъйшее отступление отъ которыхъ было всегда ему особенно ненавистно и всегда вызывало съ его стороны иногда суровыя и ръзвія обличенія. Чуть не важдая православная помъстная церковь испытала на себъ заботы Досновя объ ся благосостояніи и процевтанін, или объ огражденія ея отъ иновърныхъ ковней и притвененій. Сильное смущеніе на всемъ православномъ востокъ производить издание сочинения "Восточное исповъдание православныя въры", наполненное кальжинистическими возоръніями и дожно приписанное внаменятому константинопольскому патріарху Кириллу Лукарису. Оно было уже двукратно равсмотрено на соборахъ: константинопольскомъ въ 1642 году, и Ясскомъ въ 1634 году, которые осудили еретичесное "Исповъданіе" и въ то же время разсмотръли и одобрили "Исповъданіе" Петра Могилы, что однако непрекратило волненій на востокъ изъ-за подложнаго натихизиса Лукариса. Въ виду этого Досиосй въ 1672 году собрадъ соборъ въ Герусалнив, на которомъ снова осудиль подложный катихизись Лукариса и снова, въ видахъ дать православнымъ твердое и надежное руководство въ учени въры, разсмотрвать и соборно одобриять ватихизисть Петра Могилы, который, послъ его изданія на греческомъ языкъ, быль прислань имъ въ Москву, гдв его и перевели на русскій языкъ. — Одна изъ главныхъ причинъ различныхъ настроеній въ константинопольской церкви заключалась въ постоянной смене патріарховъ, изъ воторыхъ нъкоторые занимали иногда патріаршій престоль въ теченіе даже только наскольких дней. И на это обстоятельство, столь гибельно отражавшееся на всей церковной жизни большей части православнаго востока, обращаеть свое внимание ревностный Досиней и старается уврачевать эло. Въ 1692 году онъ обращается въ русскому правительству съ просьбою, чтобы оно,

при заключеній мира съ турнами, внесло въ мирный договоръ и такую статью, по которой бы за константиненольскими патріархами признано было враво пожизненной несмънземости, чтобы новаго патріарха избирали соборомъ только носяв смерти его предшественника (исключая, нонечно, случаевъ низложенія патріарховъ ва преступленія) 24). Въ Трансильванін Досисси клопочеть удержать Румынъ отъ уніи и преподаеть рядь церковныхъ наставленій новопоставленному трансильванскому митрополиту Азанасію 24). Грувія, которуя Доснові постиль не одинь равъ, была предметомъ его живыхъ постоянныхъ заботъ. Онъ заботится о церковновъ благоустройствъ Грузіи, старается предостеречь ее отъ враговъ православія, возстановить Иверскіе монистыри, пришедшіе въ запуствніе 25). Въ 1678 году Доснеей пишетъ особое посланіе въ членамъ южнорусской церкви, въ которомъ убъядаеть ихъ твердо держаться православія, бъгать мірской и сустной мудрости и сретиковъ, съ теривнісмъ персмосить гоненія и напасти и т. под. 26): Въ 1700 году Досшесй обращается въ гетнану Мазенв съ такою просьбою: "просвиъ тебя попекись снолько можешь и постарайся за православных, которые въ Польше весьма велекіе наподки терпять отъ поляновъ" 27). Въ 1706 году Досиней просить государя, чтобы онъ при завиючение мира съ поляками, нозаботился порадёть "о мира въ православной вёрё въ безмятежи обрётающихся православных во всей Польшв", а ранве указываль государю на притвенемія, накія тернять православные сербы оть католиковъ въ Венгріи 28).

Если всв православные народы составляли предметъ постоянныхъ заботъ и попеченій Досивея, заставляли его зорво слв-

<sup>\*\*)</sup> Греческія діла 7206 г. № 31 н 1706 г. № 1.



<sup>23)</sup> Греческія діла 7201 г. № 4.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Очеркъ исторін прав. церквей, болгарской, сербской и пр. Е. Голубинскаго, кн. 1, стр. 227.

<sup>21)</sup> Послан. Доснова въ Грузію (Труди кісв. духови академін 1866 г. февраль). 
© своякт путешествіяхъ по Иверін въ качества спутинка п. Пансія и о своемъ вторичномъ путешествін по Пверін уже въ сана патріарха Доснови подробно разсказиваетъ въ своей исторін патріарховъ ісрусалимскихъ", ки. XII, гл. 2 пар. 11—14, гл. 9, пар. 1—5 и гл. 11, пар. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Архивъ юго-запад. Рос. V, 11.

<sup>\*1)</sup> Tpetecnis ghra 1700 r. Nº 1.

дить за всвив, что у нихъ двлается, особенно въ соеръ цержовной, вызывали съ его стороны дъятельное участіе въ техъ жин другихъ мъствыхъ событіяхъ, то Россія и вся ея живнь привленила въ себъ особенное внимание Досиоси, занимала въ его предогавлении исключительное положение и вызывала из себъ съ его стороны особыя отношенія. Это потому что Россія быле для него тою именно страною, на воторой почили самыя доротія в заветныя его надежды на освобожденіе православныхъ народовъ отъ турециаго ига, на возстановление дорогаго ему парства благочестивыхъ греческихъ императоровъ, на торжество и побъду правослевія надъ теснившимь и угнетавшимь его зачтаннымъ иноверіенъ. Православныхъ всюду окружають одип враги и недоброжелатели, которые только и думають о томъ, жакъ бы уквитенить, поглотить ихъ: гнетуть ихъ турки, еще куже съ ними поступають ихъ мнимые освободители-западные линовърные государи, которые православныхъ, ищущихъ у нихъ убъжища отъ турециихъ притесненій, постоянно всёми средствами стремится обратить въ унію; въ последнее время западчине государи, пользуясь своимъ вліянісмъ и силою при турецкомъ правительствъ, даже отняли у православныхъ грековъ ихъ неконныя владвиня-святыя мвста въ Герусалимв. Чего же мотуть жаль оть западныхь государей православные народы, еслибы твиз двотвительно и удалось освободить ихъ отъ турециаго вта? Развъ только еще тягчайшаго вта-духовнаго порабощенія, которое поведсть за собою въ конць потерю православін. Тольно одна Россів можеть быть, по мивнію Досноси, единственною освободительницею православныхъ народовъ отъ турециаго ига, твердою опорою и върною защигою всего вселенскаго православія, прочнымъ непреоборними оплотомъ для него противъ всемь понушеній иноверцевь, только одинь русжій царь есть истинный защитникь и повровитель всяхь православныхъ, такъ накъ онъ есть прямой законный пресмиявъ и наследини благочестивых греческих императорова, преемникъ и продолжатель ихъ великаго и святаго привванія -- служить опорою и защитою всему вселенскому православію.

Тъ высовія представленія о благочестивыхъ греческихъ царяхъ, защитникахъ и поборникахъ всего вселенскаго православія, царяхъ и вивств архіереяхъ, интересы въры и церкви ставыших иногда выше интересовъ гражданских, эти представленія сділавшінся особенно дорогими и завітными для всіххгрековъ послі покоренія ихъ турками, нетолько вполит разділялись Досинсемь, но, подновленныя въ его представленіи образами библейскихъ благочестивыхъ царей, всеціло перенесены были имъ на русскаго царя, единаго теперь православнаго царя во всемъ мірі.

Въ грамоте въ царю Алексвю Микайловичу въ 1669 году Досноей называеть его "государемъ стращивищимъ и грознымъ ыя окольныхъ и иныхъ царствъ и варварскихъ языковъ, в единою возхъ православныхъ похвалою и утвшеніемъ и славою очествения в под в васъ сполобиль Богъ, и какъ у васъ неподвижно доселъ соблюдается Богомъ дарованная вамъ въра Христова, упокоеніе нъпоторое пріемдень и сердцень нашинь вовдаемь Богу благодареніе и съ вами получаемъ радость какъ бы въ единомъ твлв". Затемъ приглашая царя оказать помощь святому гробу, онъ говорить: "кому же иному подобаеть пособить и порадъть о гробъ царя царствующихъ, кромъ христіанскаго цари, какое есть святое твое царствіе, благодстію Божією перворожденный и единородный встять православныхъ христіанъ, похвала и утвшеніе, свъть и отдыханіе, нетолько царь прекрасный, но и многими двлами овращенный паче діадимы, большую похвалу имъл престомъ, нежеля свиптромъ, отецъ сиротамъ и предстатель воюду божественнымъ церквамъ" 20). Въ 1686 году Досносъ пишеть царямь: "великое дело предъ Богомъ любовь, ибо въ ней исполняются всв законы и величайшее, мнится намъ, есть благо любить ваше святое державное царство, ибо оно соть елиное православное и единое петинное парство... Ваша держава есть истанное царство благочестивайшее, самодержавившшее и святьйшее и единое во вселенной православное и живущее по Христв. Справедино бы сказаль мужь мудрый, еслибы назваль превысовій домъ вашего царствія жилищемъ пустынняковъ, нля селеніемъ преподобимкъ, или утъщеніемъ святыкъ, или домомъ Іаковин и мъстомъ гдъ опочиваеть единородный Сынъ Божій 🗩

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Греческія діла 7178 г. № 6. Гиббенета: Истор. изслід. діла п. Никона, т. II, стр. 1117.



вевхъ праведныхъ міръ бываеть ему собеседнихъ, ибо отъ прафодителей царей удостоились произойти, и праотцемъ имъете великаго священника, блаженнаго и приснопамятнаго Филарета, при возшествіи коего на престоль патріаршій двиствоваль и нашъ святаго града патріархъ Киръ Особанъ. Итакъ вы паче всвиъ царей удостовны Христова свойства: ибо Онъ по плоти происходиль отъ царей и патріарховъ, и вы также нетолько мари искренніи, но и архіереи о церкви пекущійся, какъ скавано въ Апокалипсисъ: яко будете священищы и цари" 30). Въ другой грамоте въ царямъ въ 1692 году Досиоей говорить: православни поста Бога суть главы и отметители вевхъ православныхъ ч зі). Въ 1698 году Досиоей пишетъ государю Петру: "въ нынъшнее время ваше богохранимое царство не только есть **глава** вобхъ христіанъ, но и единая христіанская глава, поелику нътъ на землъ иного царя православнаго, какъ ты единъ, о бли--стательной цветь и пресветлья похвала апостольской церкви, честь и вънецъ отъ всъхъ православныхъ похваляемый и ублажаеный, отъ всэхъ еретиковъ и иноверцевъ завидуемый и навътуевый, однаво непобъждаемый, но всъхъ побъждающій и знаменуемый благодатію Спасителя нашего Бога! Молимся мы день и нощь, или по слову пророжа, вечеръ и утро и полдень о здравіи и спасеніи твоемъ и о поб'яд'в надъ врагами возвеличенной Богомъ державы вашей, ожидая избавленія роду нашему отъ обдержащаго его тиранства и освобожденія пречестныхъ «Вятых» мёсть оть нехристіаннёйших» францувовь « 33).

На русскомъ царъ, какъ единомъ теперь представитель, главъ и поборникъ всего вселенскаго православія лежать, по представленію Досибея, и особыя обязанности. "Святые и Богомъ вънчанные цари, пишеть въ 1692 году Досибей государямъ, имъ-котъ обязанность явиться общими благодътелями и наипаче оборонителями православныхъ, отмстителями за сущихъ въ православной въръ, и просто сказать, помощниками и обновителями жристіанства и православім" 33). Въ 1694 году Досибей пишетъ



<sup>36)</sup> Греческін діла 7195 г. № 3. Архивъ юго западной Россіи т. V, стр. 147—149.

<sup>34)</sup> Греческія діла 7201 г. № 4.

ээ) Приложенія № 3.

<sup>33)</sup> Греческія дѣла 7201 г. № 4.

царямъ: "какъ натріаршаго такъ и царскаго достоинства обязанность состоить въ томъ, чтобы вметь попечение о всехъ церивахъ, ибо не имъетъ православныхъ родъ, кромъ васъ, превеликихъ и равноапостольныхъ, иного воеводы и блюстителя въ православін 2 34). Въ грамоть въ патріарку Адріану въ 1696 году Досноей пишеть: "православный самодержецъ ващитивъ вовется и содержатель православныя вёры не въ ничесомъ, но вовсемъ добръ отъ св. отецъ опредъленномъ, недопущая ниедынаго новоразсъцати и новоуставляти, ниже въ малъйшемъ чесомъ 4 35). Въ грамотв въ дъяку Полянскому въ 1702 году Досноей пишеть: "благочестивъйшій царь первый стражь и защититель святыя въры и ивящная глава касолическія церкви очнотить гумно свое, преданное и вивренное божественности его отъ всевышняго Бога и солому, т.-е. новежнобретателей и лицемфровъ сожиеть неугасаемымъ огнемъ, ногубляя ихъ всячески, пшеницу же святыя въры сохранить, какъ пріздъ необновляемую и неполеблемую « 36). Въ 1700 году умоляя царя всячески стараться объ освобождение св. мъсть, Досяоей пишеть: "сіе есть долгь вашъ благочестивъйшій и Богомъ наученный государь; ибо нетокио ты самодержецъ единый и православный, но испренній и законный наследникь православныхъ самодержцевъ, которые обръди Господній гробъ, мъсто добное, и въ Виолеем в св. Рождества пещеру, и честный престь и явиль міру, создали надъ нимъ преврасные храмы, украсили ихъ священною утварью и доходами многими, и избавляли ихъ отъперсовъ и араплянъ многократно и отъ самихъ папежниковъ, довол'в стояло царство ихъ; нынв же, поелику предопредвлиль Богъ единой главъ и началу и истителемъ и хранителемъ православныхъ и православныя въры быть тебъ, вседобродътельному и почитаемому и пресвътлому государю, приложи къ дъдамъ прародителей своихъ попеченіе о св. гробъ, которыхъ (прародителей) ты наслъдникъ и дъломъ и именемъ, а наипаче, ибо имвешь помогающую тебв, по благословенію Божію, власть съ хотвніемъ и силу, и слово самодержавной твоей власти бываеть тотчасъ деломъ « 37).

<sup>34)</sup> Ibid. 7201 r. No 38.

<sup>34)</sup> Приложенія № 20.

<sup>36)</sup> Греческія діла 1702 г. № 1.

<sup>&</sup>quot;) Приложенія № 7.

Русскій государь, какъ царь и вивств архіерей, долженъ ревностно заботиться и о всёхъ делахъ русской церкви, строго сообразуясь въ этомъ случав съ существующими церковными правилами и постановленіями. Царь долженъ постоянно заботиться, чтобы православіе на Руси хранилось во всемъ ненарушимо, бевъ всякихъ перемънъ и уклоненій, чтобы въ церковной живии не допускалисъ никакія нововведенія. Въ 1705 году Досноей пишеть государю, чтобы онь повельль "святышему патріарху, егоже будеть предводити Божія благодать, что отнельже упоконся о Господъ блаженнъйшій и приснопамятный самодержецъ государь Аленсій Миханловичъ, прежелаемый отецъ высоваго и великаго твоего царствія, елика новоуставищася въ церкви, якоже ваянная и оныя комидіи (шествіе патріарха на ослити въ Вербное воскресенье), которыя составлены отъ нъноторыкъ въ правдинен, игры папежскія изъ сердца дьявольскаго произведенныя, или что иное причинилося, хотя велико, хотя невелико, дабы имъль власть и указъ святвишій патріархъ истребить тоя изъ церкви, итокмо бы оставиль оная, яже бъща древняя и отечественная 4 38). Всв встрвчающеся въ русской церковной жизни важные вопросы и недоумънія царь долженъ рживть не голосомъ одной только русской церкви, но общею **мыслью всей православной церкви, такъ** какъ только въ твсномъ единеніи русской церкви съ восточною вселенскою, завиючается прочная гарантія, что русская церковь не погръшить и такъ какъ только при этомъ условіи сохранится между всёми православными церквами "союзъ любви, единение въ духъ мира" а "достоинство апостольской канолической въры не останется нетолько неумаленнымъ, но и обновленнымъ и непоколебимымъ". Именно отъ недостатка единенія съ восточными патріархами и преизошло, по мивнію Досиевя, въ русской церкви, послв наденія Константинополя, нарушеніе церковныхъ нравовъ, что потомъ и было исправлено единомысліемъ восточныхъ патріаржовъ чрезъ учреждение патріаршества на Руси 39). Въ виду этого въ грамотъ государю по поводу разръшенія Никова Досноей иншеть: "радуемся зало, что ваше державство церковію

<sup>34)</sup> Приложенія № 11.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Архивъ юго-запади. Россіи V, 149.

дъйствуеть церковное, и просимъ съ духовнымъ совершениъйшемъ дерзновеніемъ, чтобы и впредь всякое діло церковное недъйствовати помимо мысли церкви: если будетъ дъло малое, то дъйствовать соборною мыслію тамошней (т.-е. русской) цервви, если же великое, то мыслію всёхъ архіереевъ восточныхъ, чтобы всвиъ церковнымъ дъламъ быть безъ обновленія, безъ измъненія и непоколебимо. Порадъй вакъ Константинъ, Осодосій и Юстиніанъ, наиначе же какъ дъйствовалъ отепъ вашъ, присвопамятный царь Алексви. Нигдв, вовсемъ твоемъ царствв, да не позволишь быть никакому обновленію противъ православной вёры и напротивоглаголющихъ отомсти" 40). Въ грамотъ царямъ въ 1686 г. Досиосй пишетъ: "на Москвъ священный соборъ, если что покажется ему сомнительнымъ, дабы и тамошняя цервовь соборная сохранилась чистою и безъ всякихъ погрэшностей, какъ непорочная Христова невъста, долженъ доноонть высшимъ церквамъ и сущимъ въ нихъ патріаркамъ, и отъ нихъ принимать наставление и толкование, чтобы твиъ сохранидся бы союзъ любви и соединегіе дука мира и достоинство апостольской насодической вёры не умаленнымъ, но обновленнымъ и непоколебимымъ " 11). Въ грамотъ къ государю въ 1705 г-Досноей пишеть, чтобы государь твердо повельль, даме если случится какое взысканіе церковное, да не будеть рашеніе нь тамошнихъ странахъ, чтобъ не причинидися пренія, сумнительства и главолюбія царей, но дабы цисана была грамота въ четыремъ святвишимъ патріархамъ и потомъ да взыскуется рвшеніе. Сіе, всеблагій государь, поясняеть Досисей, насть новое и новоуставленное, но древнее и отечественное, потому что тако творили блаженные и приснопамятные отцы и праотцы святаго твоего царствія, а наппаче сотвори приснопамятный и преблаженный отецъ великаго твоего царствія, тако бысть согласіе и уставленіе, егда хиротонисанъ первый патріаржъ на Москвъ, тако объщался божественный праотецъ великаго твоего царствія предъ приснопамятнымъ самодержцемъ Миханль Өеодоровичь и предъ повойнымъ патріархомъ іерусалимскимъ господинъ Осоовнъ въ лъто 1619 іюня 18, я буде наволить всликое твое царствіе, да посмотрить преданная печати" 42).



<sup>40)</sup> Собр. госуд. грам. и догов. IV, 419-420.

<sup>41)</sup> Арх. юго-зан. Рос. V, 156.

<sup>42)</sup> Приложеніе № 11.

- Сообразно съ твиъ высокимъ представленіемъ о призваніи и обязанностяхъ русскаго царя, какое составиль себъ Досиеей, овъ желаеть, чтобы русскій царь и по своимъ личнымъ качествамъ, образу жизни, характеру своего правленія и по всей своей вообще двятельности вполнъ стояль на высотъ своего великаго и святаго призванія, вполив соответствоваль и въ двиствительности тому идеалу благочестиваго православнаго царя, вакой предпосился уму Досиося, воспитанному на библейсковизантійских воззраніяхъ. Каникъ Досносй желаль видать русскаго царя, это особенно ясно видно изъ его грамоты въ царю Өеодору Алексвевичу отъ 27 іюля 1679 года. "Подобаеть благочестію твоему, пишеть Досисей Өсодору, воздать Богу благодареніе, сподобившему тебя вовстсть на отеческомъ престоль, соблюдая сперва: да останутся нерушимо всв дыла церковныя и въры, не уклоняясь ни къ десной сторонъ подъ предлогомъ большаго благочестія, ни въ шуіей, но царскимъ ходя путемъ по слову (апостола) и сохрання крапко въ малыхъ и большихъ вещахъ велёніе, еже положеща отцы твои. Просящихъ церковныхъ о составленій церквей, добромъ утвин, а соблазняющихъ ни церковныя вещи себъ присвояющихъ, по мірски отомсти; и царь есть и болье архіерей или по человъчески мъсто исполняя яво Константивъ, оба Осодосія, Юстиніанъ, Левъ и прочін, се бо тебъ вънецъ хвалы въ день Госпорень. Да сохранить себя не прикосновеннымъ отъ мірокихъ прохлажденій, какъ многіе нынь въ міру начальствующіе творять, ибо думають, что владвемое ими дано выъ въ даръ, по сему наппаче хотять прихотей, полагая себя безответными предъ судомъ Божіниъ, но ниъ же дано много, много и взыщется отъ нихъ. А ты, о человъвъ Божій, и благочестиваго корня отрасль, діадиму нося въ нынёшнемъ въкъ, попекиси вънецъ правды носить въ день Господа Читай святое Писаніе часто, да просвіщень будешь оть світа правды и твори благо и благоугодно; бди и молись Богу, да дасть тебъ силу разсудить добро оть зла и ложь отъ правды, нбо съ симъ равсуждениемъ творитися всякое исправление. Если воявій человінь, то наивысшее слово, царсній умь, подобень есть Божію, и хочеть самь Богь, да накь онь заботится о саныхъ малыхъ вещахъ (какъ говорится въ Евангеліи, что власы главы сочтены отъ Бога), такъ и царь да печется и скорбить

и молится и блить и спрациваеть, читаеть и учится, да разумъетъ добро всъхъ начальниковъ своихъ и да будеть воистину образъ Божій и жилище блаженное многохвалимой Тронцъ. Многіе совътники и друзья царевы, многіе наряжателя и исправители, но царь даеть міру, какъ Богь оть Дука даль Монсеюто мудрецовъ, но все надлежащее попечение въ себв да имветъ и все долженъ знать, да не имъють они всей мады управленія, но да имъетъ наибольшую царь, поелику всегда печалуетъ. Посему глаголаль Богь въ Монсею: не дамъ славы своей другому; даеть Богь благодать св. Духа людямь, но почасти всякому, самъ же имъетъ всв дары совершенивнийе. Такъ, добропобъдное мое чадо Өеодоре, въруй, устрояй паству твою достойно, не такъ, чтобы самому быть безопасну; но какъ солнце достигаеть светлостію своею во всю подсолнечную, такъ и ты самъострымъ разумомъ и промысломъ пенись о молящихся и нужаныхъ и обидимыхъ, о чести и славъ благихъ и конечномъ спасенім всёхъ правдивыхъ и неправдивыхъ, разумныхъ и неразумныхъ, ибо ты долженъ, какъ Павелъ былъ долженъ іудеямъ и единамъ, мудрымъ и неразумнымъ. Ибо что есть благостивый царь какъ не апостоль І. Христа, помазанникъ Божій, помазанный Духомъ Сына его, имъющій въ себъ царское священство, печалующійся о всёхъ спасенія, довольстве, умиренія, о поков душевномъ и телесномъ по селв человеческой. Посему говорили некоторые изъ мудрыхъ, что благочестивое царствіе есть слава, свободное отъ всякой сопротивности; поедику какъ правду являеть законнымъ достояніемъ, и заботливое началовласти покой себъ ожидаеть въ церкви первородныхъ написанныхъ на небесвиъ, такъ и когда царь печется, упокоеваются многіе, а когда онъ инымъ върить правителямъ, то разоряются многів. Сего ради и Давидъ утренневаль въ Богу и Константивъ равноапостоль въ попеченіи, какое имъль о всей вселенной, в Монсей угодникъ Божій, который видья Бога и быль рукоподагателемъ архіереевъ. Такъ и царь, если оставитъ временное гръховное услажденіе, то успоконты любовь міра, сего и понечется только о людяхъ Божінхъ по силв человіческой, симрав себя предъ Богомъ, какъ говоридъ Авраамъ Богу: авъ есмь земля и пракъ 43)...

<sup>41)</sup> Турецкіе статейные списки № 18, лл. 222—225. Греч. діла 7186 г. № 3.



Но главнымъ и первъйшимъ качествомъ русскаго православнаго царя должно быть, по мижнію Досивея, глубовое благочестіе, твердая въра въ помощь Божію, благодаря чему онъ ододветь несомнымо всехь своихъ враговъ, въ чемъ наглядно убъядають примъры изъ священной и церковной исторіи. "Что основаніе непоколебимое есть, пишеть онъ царямъ, въ 1693 году, и честь царская-благочестіе въ Богу, видно отъ святаго Писанія, ябо которые цари были радітельны въ благочестію в угодными дълами были искреније его хранители, побъщали враговъ своихъ бевъ трудности и всеми супостатами своими владели. Таковъ быль Іссія, который побораль на супостать народа-Божія; превыше всяваго слова похваль получиль онь царствію своему и славу, нетокмо древними, но прославляется даже и донынъ у тэхъ, у веторыхъ божественный умъ вкореняется. Воспомянемъ же полезно и то, что учинилъ Іезекія премудрыйво время свое, понеже немало пользовать будеть вашему царскому величеству сила сего слова, ибо во время его ивкоторый Рапсавъ безчисленное имълъ множество войска коннаго, а пъшаго равно съ пескомъ, и пришедъ въ ствиамъ јерусалимскимъ, всявіе промыслы учиниль и словесно похвалился взять и разворить овятый градъ Божій, но Іевекія предвариль ревностію, которую имъгъ къ Богу и въ благочестію, и моленіемъ и тако наыде ангель Господень и убиль отъ ополченія ассирійскаго 122 тысячи. Тако по немъ Константинъ Великій и потомъ иные явкін православные цари, ради защищенія церкви Божіей, великіе быша и именовашася и набранти явишася звло кртикіе и на супостаты страшные " 44). Въ 1698 году убъждая государя продолжать войну съ турками безъ всяваго опасенія за ея успъхъ, Досиосй совътуетъ царю имъть въ виду примъры веливаго Монсея, а послъ него судей и Давида, воторые много потрудились на война, и посла нихъ еще славныхъ благочестіемъ великовменитыхъ самодержцевъ греческихъ 45)...

Высказывая безгранечное уважение и даже благоговъние предъ божественнымъ достоинствомъ русскаго царя, Доснеей въ то же время не хотваъ, чтобы высокое достоинство и значеніе царя-



<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Греч. діла 7201 г. № 4. <sup>48</sup>) Приложенія № 3.

затемнялись какими-либо его ошибочными дъйствіями, почему онъ считаль себя нравственно обяваннымъ предостерегать царей отъ ошибокъ, выскавывать имъ истину, если находиль, что они действують вопреки ей. "Мы, писаль Досноей царямъ въ 1686 году, говоримъ о Богъ и церкви во Св. Духъ, Богъ не ввираеть на лицо человъка и намъ несвойственно такое лицепріятіе съ младенческаго возраста, мы же возлюбили даже до крови державнъйшее и святое ваше царствіе, дуковно разсуждая о дуковныхъ; умодчать же о правда воистицу быль бы грахъ превеликій, чтобы не скавать столь достойнымъ мужамъ подобающее и приличное и безгръщное въ день Господень « 46). И онъ дъйствительно не отвенялся говорить царямъ правду. По поводу подчиненія вієвской митрополіи московскому патріарку, чему Досисей очень не сочувствовать, онъ съ горечью пишеть царямь, что просеть о водчененів кісеской метрополів московскому патріарху слідовало не чрезъ деньги, но просто ради візры н пользы върныхъ, не такъ какъ нынъ, когда чествъйшій вашъ посланникъ извъщалъ намъ, что если дадимъ грамоту, дастъ и милостыню, а если не дадимъ, не дастъ; и Киръ Діонисію (конст патріарху), который просыль денегь, отвічаль: что импеть наванъ царскій прежде внять грамоты, а потомъ дать деньги. И нодобаеть ли сей апостольской церкви великія Москвы просить у матери своей, восточной перкви, духовныхъ даровъ за деньги? Неужели грамота оная, которую пресмяеть честность его отъ константинопольского и такого рода прошенія, ради денегь, праведны? И достоинство имветь ли такая грамота? Если ради нищеты и привывли накоторые брать деньги и выдавать грамоты, то прилично ли вашей церкви просить такимъ образомъ о столь веливихъ дълахъ? О, еслибы святый Богъ сіе простиль « 47)! По поводу продажи русскими пленныхъ шведовъ въ Турцію, Досиоей пишетъ государю Петру въ 1706 году: "пишемъ ныив объ одномъ великомъ и нужномъ дълъ, которое, по данному намъ отъ Бога духовному дарованію, вижемъ должность донести, не въ научение вашему царскому величеству, ибо въдвемъ, что Боговъ просивщенъ и богомудръ, но въ напоминание, а нампаче поелику



<sup>46)</sup> Арх. юго-зап. Рос. V, 157.

<sup>47)</sup> Ibid, 152.

въ вашей бегохранимой державъ вивемъ чинъ доносителя. Шведы, котя и еретиви, но, когда прісмлють ихъ въ Москві, дълаются православными мало-по-малу; но бываеть и то, что позволеніе имвють ивкоторые вывозить яхь въ землю турскую, и покупають ихъ цапежники и кальвины, а не одни православмые, и еще продають ихъ и туркамъ. Пресвътлъйшій и преведикій государь! не донусти, дабы труды твоего царскаго величества были въ прибыль нечестивымъ, а потомъ: не грахъ ли сіс предъ Богомъ и на овъть невеливое ли безчестіе? поелику не изъ котораго христіанскаго государства не привозять сюда продавать христіанъ, а изъ святыхъ странъ привозить непристойно. Надобно, если изволите, повелёть, чтобы не вывозили христіанъ больше, и объявить ослушниванъ сперть неотложную, и будеть веливая честь и великая слава тросму царскому величеству. Мы, ванъ долгъ имъя, доносимъ цервовную правду вашей свътлости; а вашему благочестію, какъ сыну цернин, праведно послушать, да возъимъемь и Бога должнивомъ своимъ во всякой правдъ "40).

Танимъ обравомъ русскій царь представлятья Досноєю единымъ топерь главою, опорою и защитникомъ всего вселенскаго православія, царемъ глубоко благочестивымъ по всей своей жизни и дъятельности, царемъ ревнующимъ о неизмѣнномъ сояраненім вѣры, церковныхъ св. отцами установленныхъ чиновъ и обычаевъ, недопускающимъ въ нихъ никанихъ перемѣнъ и нововеденій, царемъ всегда отрего сообразующимъ всъ свои дъйствія съ интересами всего православія, недопускающимъ въ нихъ ничего, чтобы несогласно было съ достоинствомъ православной церкви, съ прианаваемыми ею превидами, постановленіями и обычаями, царемъ всегда готовымъ поревновать примѣромъ древнихъ еврейскихъ и позднѣйшихъ греческихъ благочестивыхъ и святыхъ царей, которыхъ досель прославляетъ церковь.

Какъ въ прежней греческой имперіи рядомъ съ благочестивымъ царемъ всегда стоялъ и патріархъ, такъ было и въ русской благочестивой державъ, гдъ рядомъ съ паремъ находилоя и патріархъ, отъ котораго не менъе чъмъ отъ царя зависъдо правильное теченіе всъхъ русскихъ церковныхъ дълъ. Кромътого, какъ ближайшее духовное лицо въ главъ всего православ-

<sup>4\*)</sup> Приложенія № 13.

наго міра—царю, мосмовскій патріархъ могъ оказывать мостому то или другое вліяніе и на весь православный міръ, воздъйствув на царя въ томъ или иномъ направленіи, вольдочніе чего московскій натріархъ въ невъотныхъ случаяхъ получать значеніе общеправославное, вселенское. Въ виду этого, если Досиней считаль себя обязаннымъ унавывать и разъяснять русскимъ царямъ ихъ обязанности по осмощенію иъ вселенской церкви, то онъ не прочь быль при случать возгавить и московскихъ патріарховъ относительно дежанняхъ на минь обязанностяхь иъ церкви русской и иъ церкви вселенской.

Съ патріархомъ Іоакимомъ Досисси пытанся было войти въ постоянную перепноку, чтобы обмениваться съ нимъ выпладами ло поводу разныхъ церковныхъ событій, считая подобную нереписку деломъ очень волезнымъ для самой веры. Оть 24 іюле 1679 года Доскосй пишеть Іоаниму: "нужное есть дело епископомъ межъ собою писати, и противу того нали неписати, кажется быть умаленіе въры, то дело ведаеть и вана любовь, и мы о томъ выборъ учиния изъ повести дъль вселенских соборовъ и Святаго Писанія, которое мнымъ временемъ помлемъ жъ ванъ. Но писати другъ другу епискономъ часто, звло есть преподобное и нужнайшее, единое тогмо тому двлу задержание причиняеть, се есть: навысение исмъ собою мірокихъ владъталей". Чтобы облегить возножность нестоянней переписки, Досноей отлагаеть особые патріарщіе титулы и вышисываеть свое посленіе въ Ісениму просто: "гесподину моєму превовиюбленному и соолужителю Іоакиму о Господъ радоватися" и дажве довазываеть, что въ дравнее время при переписка между себею енисконовъ титулы неупотреблялись и затвив говорить: "того ради и мы пишемъ нынъ и подасиъ въдомость братекой твоей любви, чтобы въдаль и не подпвился на той образець, налъ тебе поваравляемъ, оъ ноторымъ и впредь вамъ будемъ часто писати и молимъ, чтобъ и вы писали въ намъ о себъ". Подробно сообщивь ватымь Ісанему с тогдашнемы положения дыль вы Ісруським и выразивъ пожеланіе получить отъ Ісакима подобныя же обстоятельныя свідінія о діляхь русской церкви, Досиссій воучаеть мосновского патріарха: "не можемъ новідати, пишеть онъ, какъ желаемъ, молимъ же Господа нашего Інсуса Христа, яко подасть вамъ разумъ во всемъ и можете править стадо его четь преподобности и правдт, нолимъ же и мы вашей любен, яко да посетите вирнаго состоянін святыя церкви образы бывающе благихъ двлъ и совиждуще всякаго словонъ Евангелія; и наппаче о томъ потщитеся, чтобъ не учинилось въ цериви навилъ новыхъ образцовъ, но и въ малъйшихъ повеленіяхъ и чинахъ и обычахъ последуете следами отповъ вашихъ и внимайте съ велинимъ прилежаніемъ, чтобы нинто изъ върныхъ, такъ отъ веливихъ такъ и отъ малыхъ, чтобъ нечли и отнюдь бы не держали у себя такія книги, въ которыхъ содержится скверное и безбожное учение папиныхъ повлонниковъ, или безбожное и сквермое ученіе лютеровъ и кальвиновъ, понеже наполнены суть лести и лукавства и въ притвореніи благочестія имъють ученіе безбожства. И будите ревнители божественнаго Павла, блите, трудитеся и посвтите твиъ, что оный учить о епископахъ, яко да наставище увъренное ванъ стадо въ нуть спасенія, достойни будете вънца правды въ день Господа. И съ нъкоторымъ человъкомъ разумнымъ писките иъ намъ, канъ пребываете ны и та-- мошняя святая церковь, яко да радуемся и мы съ вами радуюепиниси, якоже плаченъ съ плачущими. Обаче пишите къ намъ мпросто и не искусно и такимъ образонъ и обычаемъ, какъ мы cie пишемъ « 49).

Патріврхъ Іоаниъ не выразить однако особенной охоты вступить въ постоянную переписку съ патріврхомъ ісрусаливскимъ. Онъ отвъчаль Досиссю только уже черезъ два года (въ йолъ 1681 г) и вмъсто того, чтобы писать безъ титула, какъ просиль Досиссй, надинсываеть свое посланіе: "блаженнъйшій и святьйшій патріврхъ святаго града Ісрусалима и всея Палестины, господине киръ Досиссй", и затъмъ: "Іоакимъ Божісю милостію патріврхъ московскій и всея Россіи". Въ объясненіе того, почему онъ танъ долго не отвъчаль Досиссю и почему не считаеть возможнымъ для себя вступить съ нимъ въ частую переписку, Іоакимъ пишеть, что получивъ грамоту Досисся "и прочетте писанное, обрътохъ въ немъ глаголъ твой возвъстительный, яко въсть отъ насъ къ твоему блаженству писанія почасть, и о семъ да немивши на ны никоего милнія, ибо мы вамъ писати готови есмы съ любовію, но сумнительны быхомъ ради

the control of the co



<sup>&#</sup>x27;') Прил. № 14.

владъющихъ вашими странами, да не вину дамъ писаньми нашими содержащимъ васъ и сотворямъ ваниъ-либо случаемъ вашему жительству поврежденіе, тэмь же и неписакомъ досель". А такъ какъ государь теперь посыдаеть своего посла въ Константинополь, то Іоанимъ и просить Досиоси, "что ежели сей посоль востребуеть оть твоего святительства какого вспомоможенія, о чемъ онъ оть царскаго величества посланъ, слова потребнаго или добраго совета, благоволи ради любве Христовы, яво въдущій тамошнія обычан, ему помощь въ томъ творити"-Затвиъ пишеть, что посылаеть Досновю два сорока соболей и только 50). О церковныхъ руссияхъ дёлехъ, о себе самомъ, писать о чемъ просиль его Десисей, не говорить ни слова; хотля русскій посоль отправлень быль въ Константивополь между прочимъ и спеціально по церковному дълу: просить восточныхъ патріарховъ о разр'вшедін Нядона. Очевидно, что петріархъ Іоакимъ, видъвшій въ Досновь, и вполив справедливо, стеронишка патріарха Никона, волов не желаль вхедить съ нимъ въ перепаску и вообще поддерживать съ нимъ какія-либо близкія отнощенія, что довольно ясно и даль ему понять свениь ответомъ. Но не смотря на это Досноей посмыникь прислеть патріарху Іоакиму новую грамоту, которой теперь же даеть обычное есонпіальное надписаніе: "Досноей милостію Божією потріаркъ святаго града Іерусалина и всея Падестины", а патріарха Іоакима уже титулуеть: "блаженизаций и овятыйшій патріархь царствующаго веливаго града Москвы и всея великія Россіи, сариатскій, масагетскій, савроматскій, скинескій, мрванскій и всёхъ саверныхъ странъ господине, господине виръ Ісевинъ". Затънъ Доснеей поучаеть Іоанию относительно надлежащого исполненів жиъ его пастырекихъ обяванностей: "модимъ тя, потщися себя поставити предъ Господомъ двиателя искусна, право правяща сдово истины, и яко убо свътъ просвъщай цервовь со писанісмън сходами и ученіемъ Евангедія міра. Яко содь имъй сдово содіворастворено, въ тебъ бывающемъ о согръщения буда вскоръ милостивъ, отъ бывающихъ же нъ Богу согращениять ко налонимоя буди сострадателенъ, аще же злость пребываеть и наканчена наругается, буди страшенъ и дюбовинителенъ. Еще же:

<sup>••)</sup> Рукописный сборникъ спб. синод. библ. № 473, л. 16—17.



в въра христіанская нынъ пріяла всякое преданіе святыхъ отекъ, и ето положить когда или выложить оть обычай церковныхъ, иже соборная церковь держить, по первомъ и второмъ накавании да наказуется достойно ради безчинія его. Храни, храни, храни стадо Христово чисто отъ датинскаго письма и внигъ, яко все въ нихъ есть учение антяхристово, понеже есть полны новосъченія, полны хулы; въ нихъ бо есть безбожіе кальвиново и лютерово, довањеть благольніе и врасота святыя Христовы церкви, не мъщайтеся со блудники, блудники же есть еретики и вниги ихъ. Великій царь Константинъ и Осодосій и Устиніанъ законоположища Поропрів и Манента книги да необратаются, идаже обрящутся, да сожгутся, и елицы я хоронять, смертію да назнятся. Тано сотворите и вы о датинских внигахъ, яко есть лестныя и прелестныя. Философскія наши книги научили насъ вначаль нечестію, Евангеліе же даде намъ спасеніе, — довлаєть cie « 51). Едва ли уже этоть учительно-наставительный тонь Досиося могь расположить патріарха Іоакима къ дальнейшей частой перепискъ съ Досинеемъ. А между тъмъ произопли еще нъкоторыя событія, которыя должны были еще болье обострить отношенія между московскимъ патріврхомъ и іерусалимскимъ, такъ что Досноей сталъ предполагать, что действіями патріарха Іоакима руководять нередко предосудительное властолюбіе и гордость. Еще въ грамотъ въ патріарху Іоакиму въ 1679 году Досиосй заявлять: въ прошломъ году, вогда я быль въ Яссахъ, одинъ священнивъ литвинъ-латинянинъ сказалъ намъ, "что добро творить патріархъ московскій, который четырехъ патріархъ твхъ, что его поставили быти патріархомъ, не воспоминаеть ихъ по имени, но обще о православныхъ патріархахъ", чему мы, замвчаеть Досисси, не повърили. "А буде есть истинно, продолжаеть Досиеей, такъ братская твоя любовь впередъ берегисн о томъ и невоспоминай обще, зане и еретики своихъ - несвященныхъ епископовъ патріархами именують, и отступнивъ папа патріархъ именуется, и воз схивматики и отступники и еретиви себе православных именують и для того, вогда воспоминаешь обще, родится отъ того усумиввание и къ тому слвдуеть подозрвніе и наконець причиняется мятежь" И предпо-

<sup>•</sup> Прил. № 15

доживъ, что Іоакимъ можеть быть не дъласть поименнаго возглащенія восточныхъ петріарховъ по гордости и кичливости, сурово замічаєть: "превозлюбленный брате мой, апостольскаго епископа не начертаєть богатая и мірская гордость, яко мірская носяще, въ домахъ царей суть; но свидітельствують его исполненіе приназанія Господия и поучительное слово и сохранити цериву отъ возимъ новыхъ уставовъ, въ тіхъ пребывай и дъйствуй, яко да похвала твоя будеть при Бозъ, а не при человъвахъ" 52).

Еще болъе вознегодоваль Доснеей на патріарха Іоакина, когда віевская митроподія была подчинена московскому патріарку, въ чемъ Досиосй уже примо увидель "не сытость славы", "желаніе чуждихъ" со стороны Іоакима. Въ грамоте къ нему онъ пишетъ: \_нъній верхъ здыхъ насъ сокрушаеть и насъ сущать церковная смущенія и бури, самолюбное же и зарватное, и несытость славы, и желаніе чуждихъ, которое здо не товио нынъ здъ преизлишествуеть, но достигнуло даже и до вась. Братская твоя любовь рукоположиль еси матрополита въ Кіевъ и возвѣщаящи, яко нужда баше быти тако; и когда бы было по смотренію сіе дело добръ тое сотвориль еси. И ты бы просиль единую грамоту прошенную о бывшемъ дълъ и другую грамоту на еписнопыда покараются митрополяту; и аще бы наипаче было совътомъ всея цериве могли бы сіе сотворити удобиве... И не довлветъ еже быть митрополія моснововая патріаршескій престоль, даде же и церковь волю, да рукополагается отъ своего собора и почитеется всюми потріаршескими чины; но еще ищите взяти и чуждую епархію. И вавую благосклонную вину можете рещи предъ Богомъ и человъия? Аще убо московскій патріархъ ставить въ Кіевъ витрополита-назаки будуть стояти добръ, и апце ставится отъ константинопольского патріарка-не будуть стояти добръ; немпаче же отчуждение епархии сотворить великая зла христівномъ, живущимъ въ Польщъ, и яко аще пришлють изъ Польши или Украйны и попросять другаго митрополита, тотчасъ поставять другаго,-и сіе бы не было. Что вина да оттерзаете чуждую впархію? Не всть-ян стыдь оть яюдей, не есть-ян грахъ отъ Бога! Да присылаете деньги и изъ ума людей выводите, бе-



<sup>14)</sup> Прил. № 14.

рете грамоты сопротивны церкве и Богу. Сказывать намъ посланникъ вашъ, яко письма отъ васъ не привезъ, токмо приказали ему дати намъ милостыню, аще дадимъ ему письмо, якоже хощетъ; и аще не дадимъ ему, и онъ намъ да не отдастъ. И аще бы нвито нуждно быти сему, еже просите, мы и Герусалимъ бы сотворили епископією, и ноги бы ваша мыли, якоже Христосъ сотвориль ко устроенію церкви. Но кромъ нужды для чего да движутся предълы отеческія? И вто можетъ сія да простить?... Аще хощете имъти хотвніе свое, въдайте, яко церковная воля не есть, якоже и мы не хощемъ, да не причастимся сему гръху; такожъ не хощемъ ниже васъ, да будете подлежащими въ семъ сръсъ " 53).

Скоро Досиосю пришлось убъдиться, что московскій патріархъ подчиненіемъ себъ кієвской митрополів не удовлетворился, а идеть по этому пути далье, стремится подчинить своей власти уже область подлежащую въдънію самаго патріарха ісрусалимскаго,—возникло такъ-называемое "Синайское дъло".

Въ сентябръ 1682 года въ Москву прибыль синайсній архіепископъ Анвнія, присутствовавшій на московскомъ соборъ 1667 года. Архіеписнопъ подаль царямъ челобитную, въ которой заявляль: "житіе наше, богомольцевъ вашихъ, въ самой пустынъ между арабами. Собрано въ нашей обители братій 400 человъкъ, а крестьянъ не вибемъ, на пашни около монастыря, нъть никанихъ и промысловъ, живемъ исключительно милостынею, для чего ежегодно равсылаемъ по всему христіанству до 300 братій, и на выпрошенное ими имбемъ пищу и одежду: изъ этого же даемъ ежегодно дань туркамъ и арабамъ, и выходить на дань по 10,000 и больше ефинковъ въ годъ, да сверхъ сего они - арабы всявій день въ монастырю пьють и бдять и запась своею рукою беруть сколько хотять. А въ нынвшнихъ временахъ между христіанами, отъ которыхъ мы богомодьцы милостынею питались, великое стало оскудение и поданние ныне бываеть весьма малое, -- которыхъ старцевъ посылаемъ для милостыни, многіе безъ нея возвращаются, а иные и долгомъ. Мы богомольны ваши не имъя ни откуда помощи себъ, только надъясь на вашу государскую милость, и наиначе слыша о богоподражательномъ

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Архивъ юго запади. Россіи т. V, стр. 144—145.

житін, милосердін и ревности къ святымъ обителямъ блаженныя памяти брата вашего великаго государя царя Осодора Алексвевича, по совъту всвять братій, поволокся я нарочно въ Москвъ, для вспоможенія святой нашей обители и вкаль не много съгодъ, и ради гръховъ нашихъ и несчастія Господь Богь братавашего государскаго благоволиль отъ временнаго царствія переселить въ въчное, и нынъ мы, богомольцы ваши о техъ нуждахъ прибъгая въ вамъ со слезами, царское ваше величество просимъ, пожалуйте и излейте на насъ милосердіе, благоволите нашу святую обитель взять в свое государское попечение. и не дайте той святой и православной обители отъ скудости прінты въ римскіе руки, потому если, государи, мы отъ великія скудости то свитое мъсто оставимъ, то римлине всически о томъ потщатся, чтобъ имъ тъмъ святымъ мъстомъ завледеть, и буде вашія царскія милости не будеть, не изволите святыя наши обители взять въ ваше попечене, то конечно папа римскій потщится тамъ мастомъ завладать. Великіе государи цари смилуйтесь!" Государи дали милостыню Ананіи, но о взятіи монастыря на особое государское попеченіе, какъ просиль архіепископъ, не дали никакого отвъта. Тогда Ананія подаль царямъ новуючелобитную, въ которой просиль, ради царскаго здравія и поминовенія ихъ родителей, "не оставить во дни свои царскуюихъ богозданную обитель и не дать ей впасть въ руки еретиковъ на поругание православнымъ, ибо сін святыя мъста многіе западные государи желають присвоить и назвать своимъ моленіемъ, и, если бы возможно было, и съ великами даяніями, не потому, чтобы у нихъ не было своихъ обителей и церквей, нопотому, что гора сін называется богородною многихъ ради бывшихъ и бывающихъ на ней отъ Бога проровами и святыми его страшныхъ безчисленныхъ чудесъ, и воистину и нынъ благодать Божія живеть въ ней. Примите, государи, ту обитель въ свое царское попеченіе, какъ новые отроители, вийсто первостроителя Юстиніана царя благочестиваго, дабы вашимъ царскимъ призрвніемъ и помощію могла та святая обитель съ прочими святыми мъстами держаться за православными христіанами, ябо такая царская обитель только и можеть держаться царскимъ вспоможеніемъ". Но на этотъ разъ домогательства синантовъ не имъли успъха. Тогда въ 1667 году въ Москву прибыль сы-

майскій архимандрить Кирилль съ особыми полномочіями отъ синайскаго архісписнопа Іоанникія и синайскихъ инововъ. Въ соборной грамотъ, привезенной архимандритомъ Кирилдомъ и подписанной архіепископомъ Іоанникіемъ и 72 синайскими инодами, прямо говорилось отъ лица архіспископа и всвуъ синайскихъ иноковъ: "обще и единомысленно съ нашимъ смиреніемъ соборъ святыя и богопроходныя горы синайскія, и вси братія отъ первыхъ даже до последнихъ, приходимъ въ высовому маестату (престолу) христіаннайшему и православнайшему преовътныя державы дарствія вашего, и много иже во смиреніи повлонение сотворяемъ, и припадаемъ до лица земли съ плачемъ великимъ и многими сдезами челомъ бъемъ, и приносимъ и отдаемъ ту внаменитую и убогую обитель горы синайскія вамъ веливимъ государямъ и великодержавнымъ и пресватлымъ монархамъ, да будете, великіе государи, тому святому и богопрохедному мъсту строители и обладатели, яко новіи и блаженній вивсто царя Юстиніана втиторы". Далве архіспископъ пишеть: "пришлите отъ себя инововъ въ святую обитель (разумвется инововъ изъ русскихъ монастырей), да будуть они молиться вибств съ вами, а другіе опять придуть нъ вамъ и дучше извъстять то, что видели сами въ нашей пустыне, каково наше житіе-вло или добро... Неотриньте нашего моденія и посланжыхъ нашихъ, примите обитель подъ державу своего парствія я имъйте въ ней ревность, ибо мы не имъемъ гдъ главы подваонеть, да не опустветь сте повлонение всехъ православныхъ христіанъ". На этоть разъ домогательства синантовъ имели успекъ. Отъ государей вельно было изготовить грамоту въ синайскому архіснископу съ извъщеніемъ, что они по челобитью его синайекую гору въ призръніе свое принять изволили, изъ руссиихъ монастырей монаховъ по два человъка послать туда уназали, жадованья имъ посыдается на 150 рублей соболями, не въ примъръ прежнихъ 300 рублей, которые даны были въ прівадъ Ананін собственно потому, что отъ нихъ давно предъ этимъ не приважали за милостынею. Къ этимъ полуторастамъ рублямъ потомъ прибавлено было еще 100 золотыхъ червонныхъ, да еверкъ того вельно было устроить серебряную раку для мещей великомученицы Екатерины и наконецъ синантамъ доаволялось пріважать въ Москву за милостынею презъ два года. Такимъ

образомъ Синай въ 1687 году былъ принятъ подъ особое русское повровительство и должень быль сдылаться съ этого времени русскимъ царскимъ монастыремъ, отчасти заселеннымъ присыдаемыми въ него русскими монахами. Понитно, какое виечативніе все это двио должно было произвести на Досиоси, который естественно на подчинение Синая Москвъ посмотрълъ какъ на новый захвать со стороны московскаго патріарка. Въ. грамоть уже не въ Іоакиму, а въ его преемнику Адріану онъ пишеть: "синанты отверзають монастырь свой пить масяцевъ и заключають его пять леть, и всегда живуть въ Египтв и наслаждаются благами его, потомъ же неимвющи попеченія ни о вакой вещи святыя церкви, ниже ито отъ нихъ злостраждетъ, но о единомъ только пекутся, во ежебы собрати имвнія каковымъ либо образомъ могутъ". Далве Досиней свидвтельствуетъ, что ранве синанты отдавали свой монастырь самому папв, если сначала Ананія, а потомъ "злежительный и скаредожительный" архимандрить Кирилль представиль писанія, "яко поддасть монастырь свой Москвъ, -- вещь и беззаконна и посмъянна: безваконна убо, яко подлежащее другому патріаршескому престолу отъ времени третіего синода, како подлежати будеть иному безъ изреченія вселенскому собору; посмінна же двухъ ради ніжінхъ (причинъ): первое, яко како можетъ московскій патріаркъ правити синайскую гору? Второе, яко монастыри всего міра поминають православных в патріарховъ и начальниковъ православныхъ и по образу сему вся суть всемъ поддана, и како тін тое, еже есть сущее, глаголють, яко будеть сущее? Третіе, яко тім вщуть языческими и вившними властьми, да будуть самоглавами церкви и како покарится вамъ? Твиъ же явно есть, якъ лгуть, токио да соберуть сребро". Въ заключение Досиоси пишетъ Адріану: "егда пріндуть въ вамъ отцы синантяне, и въ грамотахъ ихъ наречется архіепископъ синайскій, или въ писаніяхъ своикъ подписуеть титло, или въ веливихъ или въ мадыхъ нъвінхъ писанінхъ; то да раздираете и отцы да изгоняете со срамомъ и стыдомъ, яко преступники божественныхъ кансновъ и наниаче яко нечествевйшія, понеже презирають обычай и изречение церкви". Но Доскоей въ данномъ случав волновался совершение напрасно, такъ какъ въ Месквъ вовсе и не думали покушаться на его верховных права недъ Синаемъ ж

нодчинять последній власти московскаго патріарха, въ чемъ скоро убедился и самъ Досиней <sup>54</sup>).

Указанныя обстоятельства настолько разстроили всякія отношенія между патріархомъ Іоакимомъ и Досинеємъ, что послѣ 1686 года, до самой смерти Іоакима они уже не обмѣнялись между собою ни одною грамотою.

Лишь только Досиосй узналь о вступленіи на патріаршій престоль, после смерти Іоакима, Адріана, какъ поспешиль войти съ нимъ въ сношенія. Въ марть 1691 года онъ послаль ему грамоту, въ которой, поздравляя Адріана со вступленіемъ на московскій петріаршій престоль, въ тоже время двласть сму наставленія, какъ онъ долженъ надлежащимъ образомъ выполнять свои архипастырскія обязанности. "Молимъ Господа Бога, пишеть онъ Адріану, да дасть тебъ просвъщеніе и силу: едино убо — да испытуещи святан писанія и святыя отды ко знанію совершенному евангельского ученія, силу же, да поживеши по житію апостоловъ въ образъ священнольпивиъ, въ одежди смиреневи, свящи худой, въ попеченіи несродниковъ и друговъ, но всего христоименитаго люда, бдя и тружданся о всякомъ благочиніи церковить, неопредтаяя патріаршаго достоинства и патріаршескаго промышленія внутрь твоего великаго града, но простирая тое въ нитрополіи же, во епископіихъ, въ монастыръхъ, во градъхъ же и весъхъ, да дъйствун свойственное патріаршескаго достоинства, еже есть попеченіе всёхъ церквей, получиши небесныя вънцы со рекшими: теченіе совершихъ, въру соблюдохъ, прочее отлежить мив правды вънецъ". Указыван затымь рядь примыровь, какь греческіе императоры, побуждаемые патріархами, заботились и обратили къ христіанству многіе народы, какъ они, побуждаемые патріархами, освобождали нападствуемыхъ отъ нечестивыхъ православныхъ христіанъ, говорить: "сице подобаеть и вамъ творити, сирвчь, пещися о паствв и дальнемъ и ближнемъ, природъти же образы всявими, да и овружнім явыцы по можному приложатся во благочестіе. Папежницы, вще и вельми гръшать во благочестін, но видимъ, монаси

м) Подробные объ этомъ см. нашу статью: «Русская благотворительность Синайской обители въ XVI, XVII и XVIII стольтіяхъ» (Чтен. Общ. любит. духови. просв. 1881 г., окт.-ноябрь).



ихъ во всемъ мірѣ обходять и превращають цалые народы въ папежство. Толико же подобаеть братін нашей тамошинив монахомъ, имъющимъ ослабу и правленіе, пешися таковымъ же обравомъ о спасенім многихъ, еже весьма будеть вашимъ попещися и наппаче подъ поминаниемъ къ божественной державъ, яже убо по истине подобаетъ вамъ творити и о нихъ же модимъ, да дастъ вамъ Господь просвъщение и силу сія суть". Указывая потомъ на то обстоятельство, что православные всего болье страдають въ Польшъ отъ папежниковъ, Досиосй сурово замъчаеть, по адресу московскихъ патріарховъ: "и вящшая страдають братія наша, иже суть въ Польшв, и вы храните, яко же Іона въ корабли: и гдъ есть, еже возлюбищи ближняго своего яко тя самаго « 55)? И въ последующее время Доснеей, вступившій съ патріарховъ Адріаномъ въ переписку, хотя и не частую, неопускаль случая наставить московского потріарха. Такъ напримерь: въ 1696 году Адріанъ обратился къ константинопольскому патріарху съ вопросомъ о некоемъ Діонисів Жабокрицкомъ, который быль женать на вдовъ: можно им его поставить епискономъ луцвимъ? Грамоту объ этомъ Адріанъ отправиль въ Досиосю, чтобы онъ цереслаль ея константинопольскому патріарху. Досноей иснолниль поручение Адріана, но сейчась же пишеть ему въ наученіе: "графоту вашу послахомъ всесвятвищему въ Царьградъ в писакомъ, чтобы онъ отвътъ вамъ далъ по нъвоему образцу, яво вопрошающимъ. Обаче глаголемъ, яво сему быти невозможно и никое строеніе невывщается, зане возбранено есть не только отъ помъстныхъ избранныхъ отцевъ, но и отъ вседемовихъ соборовъ и отъ самаго писанія, и не товио вселенскій патріархъ совстиъ своимъ освященныхъ соборомъ, но хотя вси патріархи и епископы во едино соберутся, не могуть такое строеніе сотворити и перемънити, что обще опредвлено и обще предано и обще отречено. Отнелъ же Господь прінде на землю и даже доныца, сицево строеніе ниже быеть, ниже бываеть, ниже будеть въ церкви Божів, яже всякаго безмастія в всякія свверны вышша есть и сицеваго порова непріемдеть; тамъ же ниже твоя святыня можетъ сотворити, о чесомъ ниже вопрошати подобало. Аще же тай Діонисій человикь честный, да учинится отъ

<sup>54)</sup> Рукоп. сборникъ спб. синод. библ. № 473, л. 146—147.



него промыслъ, чтобы иного человъка обрести честка во епископа, въ сему да помогаетъ и онъ цервви Божіи, едико можеть, якоже и мнози монаси товно помогаща церквамъ Божіниъ и трудишася за тыя въ различная времена звло премного. Господь глаголетъ: доброе нъсть добро, аще не добръ будетъ, -- неправымъ же и беззаконнымъ образомъ цервви Бога живаго никто межеть служити, но право приносяща пріемлеть, аще же не пріемлеть и отвращается, почесому Богь на жертву тую не внииаетъ? Къ сему же еще и порокъ о семъ случав въ цервви Божін будеть, о чесомь попежницы уніаты будуть вопити до небесъ и глагодати, яко церковь восточная подпаде ереси, пріемлюще во ісрейство, вдовамъ посягающая. И самые лютеры и и вальвини будуть оправдатися и печатати въ вингахъ своихъ глаголюще: яко восточная церковь пріобщилася намъ понтчесому пріемлюще во іерейство посягшыя вдовамъ и что поносятся Лютеръ и Кальвинъ сицевая законополагающе? Мартинъ, аще растиися дъвъ нъкоей и извергійся изъ церкви, новопостави ересь и прельстиль тысящи тысящей, но непопустина тому священнодъйствовати отцы; Діонисіева же сожительница. аще и неблудница была, но равно соблудомъ бракъ вдовы отлучается отъ ісрейства, зане аще архісрей древняго завіта, сви служай, неможание взяти вдову, колин паче въ новомъ завътъ кто сіе сотворивъ, прежде быти возмогъ или есть епископъ, или хотя меньшее: іерей или діаконъ? Тэмъ же сему быти невозможно, наниаче же невозможныхъ невозможниее... Сія въ братотву твоему (пишемъ) въ любви, не учаще, но напоминающе и совътующе, да удаляется отъ таковыхъ строеній, яко оть змія, еже бы сохранити вамъ славу восточныя святыя церкве, тожде рещи канолическія и апостольскія, еже есть право правити въ ней слово истины безовсяваго новостченыя и новопоставленыя, яво да возможеши разголяти со апостоломъ: теченіе совершихъ, въру соблюдохъ, прочес готовится мив правды вънецъ, его же да дастъ мив Господь въ оный день 4 56). Или, напримъръ, въ 1700 году, Досиоси, укоряя патріарха Адріана за то, что онъ по достоинству не порадълъ предъ государемъ объ освобовжения св. ивстъ изъ рукъ французовъ, пишетъ ему: "православные

ы Прилож. № 20.

самодержцы, яко же подвизающеся различно о святыхъ церввахъ, нарицаются во вселенскихъ соборъхъ іереи и цари и архісрен и спасители и стражи вёрё и имбюще попеченіе всехъцерквей; обаче сіе больши приличествуеть церковнымъ княземъ, а напиаче святвишимъ патріархамъ, иже преемницы суще святыхъ апостоловъ, разніственно имъють особливое и попеченіе о всвять церквахъ по святымъ апостоломъ, какъ учить блаженный Павель. И аще вогда-либо требованіе церковныя вещи случится царскія силы требующее, патріаршаго достоинства есть дъло, еже напоменати и молити ихъ и поощряти... Православные самодержцы не только сами по себъ, но и чрезъ сотечене, и моленіе и подвиженіе святвёшихъ патріарховъ творять совершеннъйшая... Видимъ еретиковъ, которые за одно и дружно дъйствують противъ православныхъ, православные же нерадивы н лънивы, чтобы попещися и помогать церквамъ, а нанпаче святой церкви матери. Братская твоя любовь насть уже митрополить московскій, да объемлются въ единой епархін твоей попеченія твоя и труды твои, но благодатію христовою уже патріархъ сый и сопричисляємый и спочитаємый съ прочими святвишими патріархами и имвешь свойство, какъ и прочіе святвишіе патріархи имвють попеченіе о всехь святыхь церквахь, а наипаче о святыйшей вобхъ церкви матери, въ ней же явился Богъ плотію и отъ нея, яко источника приснотекущаго, напонлъ весь міръ « 57),

Учительно-наставительный тонъ, замётно принятый Досновемъ относительно московскихъ патріарховъ, объясняется отчасти тёмъ, что Досновей смотрёлъ на нихъ какъ на младшихъ, хотя и равныхъ ему по достоинству, представителей церкви, какъ на нуждающихся еще иногда въ наставленіяхъ и наученіяхъ со стороны другихъ патріарховъ старъйшихъ и потому более ихъ опытныхъ въ делахъ вёры и управленія церковнаго. Съ другой стороны Досновё не считалъ московскихъ патріарховъ достаточно образованными и учеными и потому достаточно сведущими, чтобы они могли только своими собственными силами и средствами рёшать всё встрёчающіеся важные церковные вопросы и недоумёвія. Если ісрусалимскіе патріархи обязательно должных



<sup>· 17)</sup> Ibid. № 23.

были быть, по мивнію Досивея, людьми съ разнообразными и обширными сведеніями, людьми прямо учеными, то этихъ качествъ, по мивнію Досиося, вовсе не требуется отъ московскаго патріарха, онъ даже отврыто заявляеть, что московскій патріархъ можеть быть человокомъ и неученымъ. Въ грамото къ патріарху Іоакиму онъ пишеть: "васъ нацыи оклеветують, яко неученыхъ, рцыте съ Павломъ: несрамлнемся евангеліемъ Христовымъ, сила бо есть всякому върующему во спасеніе, и паки; нъсть сія мудрость, сходящая отъ Бога, но земная, душевная и учительная, глаголеть другій апостоль; и Павель паки: вёра наша не въ премудрости человъческой, но въ силъ Божіей, понеже да не справднитея вресть Христовъ вы грамоть вы государю Петру въ 1702 году Досиоси настанван на томъ, чтобы царь никакъ не избиракъ въ патріархи и митрополиты вностранцевъ, совътуетъ избирать на эти должности только природныхъ мосввичей, хотя бы они и не были мудры, "понеже патріархъ и метрополить, пишеть онь, ежели суть добродьтельній и мудрінвелін есть добро; вще ли же и не суть мудри, довлюеть добродътельнымъ быти и де имъютъ мудрыхъ клироковъ и въ иныхъ чинахъ в 59). Тоже самое Досноей опять совътуеть Петру относительно избранія московскаго патріарха и въ грамоть 1705 года, т.-е. чтобы избранный въ патріаржи обязательно быль мосивичь, "и хоти не будеть философъ, довольно ему знати цервозная, и можеть имети архіереевь или клириковь мудрыхь, служащихъ ему « 60). Однако это не мъщало самому же Досноею указывать при случав съ нвкоторымъ укоромъ на неученость московскихъ патріарховъ. Въ 1699 году наши турецкіе послы, находясь въ Константинополь, посетили и Доснося, который показываль посламъ купленныя имъ греческія хроники, напечатанвыя во Франціи по-гречески и по-латынь. Посланники полюбопытствовали спросить патріарха: "какъ они французы тв кинги печатають, понеже въ въръ и въиныхъ церковныхъ догматехъ имъють великое разнствіе и совершенно ли знають эллиногреческій явынь "? Досифей отвівчаль, "что печатають всю ста-

<sup>10)</sup> Ibid. Nº 15.

<sup>5°)</sup> Ibid № 8.

<sup>40)</sup> Ibid. № 11.

рину правдою, развё малое что не печатають, которое имъ что из поношенію и ко укоризнё належить, а элино-греческой языкь достаточно знають". "Потомъ святёйшій патріархъ зваль посланниковъ въ другую палату и показываль книги древніе греческіе и латинскіе, которыхъ въ ящикахъ больши тысячи жингъ и говорилъ: что у него тё книги вмёсто вотчинъ, которые имёють въ московскомъ государствё святёйшій патріархъ и митрополиты и монастыри" ві).

Такъ относился Досиоей въ русскимъ царямъ и патріархамъ, стараясь выяснить имъ лежащія на нихъ обязанности относытельно какъ церкви русской, такъ и относительно всего вселенскаго православія. Они должны были, по его мивнію, прежде всего заботиться о томъ, чтобы русская церковная жизнь была постоянно и во всемъ върна началамъ и правиламъ православія, чтобы въ ней никогда и ни въ чемъ недопускалось никавихъ нововведеній, мальйшихъ перемьнъ или какихъ-либо отступленій отъ разъ установленнаго отцами, и чтобы она текла всегда въ тесной связи и единеніи со всею православною церковію, чтобы вознивающіе въ ней болье важные церковные вопросы и недоумънія ръшались всегда мыслію и совътомъ вськъ представителей православной церкви, такъ какъ только подъ этимъ условіемъ" сохранится союзъ любви и соединение духа мира и достониство апостольской наволической веры неумаленнымъ, но обновленнымъ и непоколебимымъ. Во вторыхъ, они не должны были ограничиваться заботами только объ одной русской церкви, а постоянно обращать свои взоры и на весь православный міръ, всюду облегчая участь православныхъ, всюду оказывая православію помощь и защиту, всюду содъйствуя торжеству его надъ иновъріемъ. Горячая ревность о православіи, забота о его сохраненін и поддержанін, желаніе, чтобы Россія была его прочною опорою и защитою, чемь она однако можеть быть только подъ условіемъ, если вся ен собственная церковная жизнь всегда и во всемъ останется върна православію, руководила Досиссемъ, жогда онъ поучаль русскихъ государей и патріарховъ относительно лежащихъ на нихъ обязанностей; эта же ревность о православіи побуждаеть его зорко слідить за всею церковною

<sup>41)</sup> Турецкіе статейные списки № 27, л. 203.



жизнію Россіи, совътывать, наставлять, а иногда и обличать. Но Досиосій не довольствовался одними только общими наставленіями царямъ и патріархамъ, а принималь въ русской церковной жизни и непосредственное живое участіе, или по вызову самаго русскаго правительства, которое въ большинствъ случаєвъ приглашало его быть посредникомъ въ своихъ сношеніяхъ съ восточными патріархами по дъламъ церковнымъ, или же по собственной иниціативъ, когда онъ считалъ себя обязаннымъ вмъщаться въ русскую церковную жизнь или въ интересахъ всего православія, или въ интересахъ самой же русской цервви.

Н. Каптеревъ.

(Продолжение будеть.)

## идеалы современнаго воспитанія.

По поводу журнала Выстинк Воспитанія М. 1390 г. вн. 1, 2, 3 н 4.

Съ текущаго года въ Москвъ началъ издаваться новый педакогическій журналь *Вистникь Воспитанія*, подъ редакціей д-ра Е. А. Повровскаго. Участіе въ изданіи журнала не только спедіально-педагогическихъ, но и медицинскихъ силъ, въ особенности-редактированіе журнала спеціалистомъ врачемъ по дітскимъ болванямъ, пріобратшимъ почетную извастность своими трудами не только въ медико гигіенической, но и спеціальнопедагогической литературъ, все это заставляло отнестись въ "Въстнику Воспитанія" совершенно съ другими ожиданіями, чъмъ въ обывновенному педагогическому журналу. Въ настоящее время этотъ достопочтенный педагогическій журналь уже совершиль полугодовой циклъ своего существованія, давши своимъ читателямь въ 4-хъ вингахъ цвлый рядъ научно-педагогическихъ, митересныхъ по содержанію статей, составленныхъ серьезно ж изложенныхъ въ общедоступной формъ. Въ особенности справедливость требуеть упомянуть, какъ о выдающихся по своей интересности, статьяхъ: самого достопочтеннаго редактора, -враткія понятія объ анатоміи и физіологіи человъва, Гринімутанаши педагоги, Воронова-истерива и психовы у дътей, Миллераобъ искусственномъ кормленіи грудныхъ дітей, Lagrange-удовольствіе при физическомъ упражненіи дітей, Будьзко-пысли нвица объ англійской школв и многія другія. Не перечесляемъ статей историво-притических и весьма интересных медвих сообщеній. Желающих познакомиться ближе съ содержаніемъ "Въстника Воспитанія" отсылаемъ нъ вышедшимъ, во многихъ отношеніяхъ интереснымъ, книжкамъ сего журнала. Въ виду того, что вышедшіе 4 книжки "Въстника Воспитанія" представляютъ метеріалъ, обнимающій полугодовое существованіе журнала,— матеріалъ, въ которомъ достаточно выяснилось накъ содержаніе, такъ и направленіе изданія, мы считаемъ благовременнымъ дать отчетъ о тъхъ педагогическихъ вдеалахъ, которые возвъщаются въ "Въстникъ Воспитанія!" 1).

Извъстная постановка дъла воспитанія прежде всего опредъляется средою. Естественною и самою важною средою, отъ воторой зависить успешность и правильность воспитанія, по общему признанію, служить семья. Какъ же должна быть органивована эта последняя, чтобы представляла благопріятныя условія для воспитанія дітей? Въ ряду условій, содійствующихъ правильности воспитанія подростающаго поволівнія, одно изъ первыхъ мъсть занимаеть физическое и психическое здоровье родителей. Поэтому лица, готовящівся быть родителями, при вступленіи въ бракъ, должны обратить особенное вниманіе на то, чтобы брачный союзъ ихъ быль нормальнымъ и содъйствоваль здоровому чадорождению. Разъяснению этого важнаго предмета посвящена въ "Въстникъ Воспитанія" цълая статья проф. Сикорокаго: "обязанности родителей предъ потомствомъ (кн. 2). "-, Главивищимъ показателемъ прочнаго физическаго и нервно-психическаго здоровья, говорить профессоръ Сикорскій, служить свіжесть, отчетанвость и сила всёхъ инстинетовъ, начиная съ инстинета голода и кончая самыми высокими формами инстинетовъ. Ясность и сила инстинктовъ составляють важивниее условіе самосохраненія какъ отдільных лиць, такъ и поколіній: чімь болів жизнь человъческая соображена съ этими показателями, тъмъ върнъе ея незыблемость (ів. с. 10). Съ точки зрвнія здравой гигіены заключение брачнаго союза должно исходить изъ строго чистыхъ побужденій. Только при такомъ условім подборъ супружеской четы явится наиболье согласнымь съ требованіями того все-

<sup>4)</sup> Обосрвніе істатей «В. Воспитаніяю» по обученію мы отлагаемь до другаго времени.



объемлющаго нестинкта, который называется любовью. Сумма условій, составляющихъ это явленіе, до того велика, отдільные элементы его до такой степени разнообразны, что инкакая наука, нинакое покусство, никакой опыть не въ состояніи дать человъку вакихъ-либо руководищихъ указаній или разъясненій. Самону развитому уму, самой одаренной натурѣ предстоить слыпо повиноваться душевному влеченію, не пытаясь опредвлить его основанія (с. 8). Есля въ выборв своего друга живин человъть руководится испаночительно только чиствишимъ влеченіемъ своей природы, не присоединяя въ этому нивавихъ вившнихъ соображеній, то двятельность инстинкта и его проницательность явится наиболье совершенной и безпрепятственной (с. 9)". По поводу этихъ разсущденій достопочтеннаго профессора намъ припоминаются скодныя съ ними довольно старыя разсужденія "Филососін бевсознательнаго" Гартмана. Припоминаются также тв нетины, которыя, по поводу "философіи безсознательнаго", многопратно высназывались научною притикою, а именно, что хотя всв чувствованія, при первоначальномъ возникновенія, кагь темныя, безсознательныя влеченія, им'ють инстинктивный характеръ, но инкстинктовъ въ собственномъ смысле, которые цивли бы непреодолимый карантерь, въ человъческой природъ мътъ, что всв инстикты человъческой природы, подвергшись вліянію многов'яковой культуры, потеряли ту силу, ясность в свъжесть, которыя свойственны инстинктамъ живыхъ существъ, находящихся въ натуральномъ состоянія. Думается намъ, что завлюченіе брачнаго союза-авта величайшей важности, отъ котораго зависать не только счастіе супруговъ, но и душевно-телесное вдоровье двтей, — не только не возможно ставить въ безусловную зависимость отъ безсознательнаго (темнаго) инстинкта любии, но это и крайне опасно, и правственно-погибельно. Строго говоря, инстишкты въ томъ состояній, какъ ихъ понимаєть проф. Сакорскій, существують только у животныхъ и при томъ находящекся въ дикомъ состояніи. Не значить ли съ этой точки зрънія требовать, чтобы въ актё выбора подруги жизни человёкъ руководился, въ сущности, животнымъ инстинктомъ? Не вліннісмъ ли этихъ возарвній, со времени появленія "философіи безсовнательного", въ соединении философии съ дарвинизмомъ, здачительно распространившихся въ сознаніи современнаго общества, объ-

ясияется то присворбное явленіе, что брачныя увы въ настоящее время стали такъ слабы и семейные союзы-такъ непрочны? Въдь если человъвъ вотупаеть въ бракъ, слъдуя только чистому инстинкту мобои и за этимъ инстинктомъ и кромъ него нивакихъ другихъ побужденій для человіна не импется: то какан власть удержеть человъка отъ расторженія брачныхъ узъ, если темное сердечное влечение (инстинкть), отъ естественияго, съ течениемъ времени, ослабанія дюбви потеряеть свою силу, или если тоть же инстинкть, нивакими "вавшними соображеніями" не слерживаемый, будеть побуждать челована оставить прежино подругу жизни и вотупить въ половое сношение оъ подругою мовой? Печальные опыты современной живии показывають, что такой переходъ отъ однъхъ подругъ жизни въ другимъ и все во имя "чистаго инстинкта дюбви" можеть не знать предвал... Думается намъ, что вліяніе культуры въ томъ и выражается, что она освобождаеть челована отъ непреодолимыхъ инстинитовъ, что человъкъ не севдуеть только безотчетнымъ влечеліниъ своей природы, хотя бы и самымъ "чиствишимъ", не присоедими въ этому никаних "виршних соображеній" и "виршних мотивовъ", но дъйствуетъ по соображеніямъ этическить, эстетичесвимъ и логическимъ, подъ влінніемъ которыхъ создвется понятіе о правственной обязанности и правственныхъ ндеалахъ, настолько принудительныхъ, что во вмя ихъ челованъ ведетъ боръбу со всвые своями стяхійными и натуральными инстинитами, ---- наконець, человікь дійствуєть по самымь высшинь и спльнійшимъ соображеніямъ-религіознымъ, подъ вліяніемъ которыхъ брачный союзъ становится святыйшимъ таниствомъ и самая семейная жизнь является не удовлетвореніемъ "чистому инстиниту любви", а правственно-чистою и одухотворенною средою для благодатного рожденія и воспитанія дітей.

После ученія о средь, въ которой совершается воспитавіе подрастающаго поколенія, существенно важное значеніе для вравильнаго веденія двла воспитанія имеють научно-педагогическія понятія о природе самого воспитанника. Кроме статьи: "краткія понятія объ анатоміи и онвіологія человека", долженотвующей представить основу для онвическаго воспитанія человека, въ вышедшихъ книжкахъ "Вестн. Воспитанія и неть другихъ статей, въ которыхъ и издагалось бы систематическое ученіе о

ирирода человата, особенно исихической. Но этотъ пробать значительно весполняется тами понятіями о психической природа человата, которыя разованы въ резличныхъ статьяхъ журнава. Всв эти понятія могуть быть сведены къ той основной тенденція, по которой "виничніс, направленное на совокупность извастныхъ мыслей, ведетъ за собой ускореміе кровообращенія въ нервномъ мозговомъ аппаратъ, вырабатывающемъ эти мысли (км. 3, с. 63). Именемъ души характеризуются понхическія явленія въ общей своей сумить (км. 1, с. 40). Этоть взглядь на сущность исихической природы челована приводить къ осужденію "неланыхъ мислей о врожденныхъ недостатвахъ или порокахъ воли и характера, о взятой съ вахра испорченности, безиравственности и т. п. (км. 4, с. 67)", такъ что воспитателю рекомендуется "участвовать въ первеначальной закладить способности (ib.)", разумътел—психической.

Выражениемъ атихъ основныхъ венидовъ на психическую природу человъна служитъ, можно сказать, все педагогическое учене, излагаемое въ "Въсти. Восинтанія", представляющее въ общей совокунности довольно полное понятіе объ идеалахъ современнаго веспитанія.

Въ статънкъ: "Основныя задачи воепитанія (ки. 1 и 2)" и "Ги-- гіена воспитанія (кн. 3 и 4)" проф. Сиворцовъ довольно подробно палагаеть ученіе о воспитанія оквическомь, умственномь, правотвенномъ и отчасти астетическомъ. Умъ профессоромъ Скворповымъ опредъляется какъ "сумма знаній (1. 56)".—"Основная вадача умотвеннаго воспитанія зандючается въ такой передачь готовыхъ уже знаній, которая бы подготовила человёка къ самостоятельному пріобр'втенію знаній новыхъ, основанныхъ на върномъ наблюдения и точномъ опыть. Последнее условие необходимо требуеть уже не одной голой передачи пріобратенныхъ знаній, а и ознакомленія съ тэми способами, какими они пріобратены. Способовъ же такихъ наука признаетъ теперь только два---именно указанные выше опыть и наблюдение (1. 57)". Издоженное учение проф. Скворцова - объ умъ и способахъ его воснитамія далено не обнимаєть всёхъ видовъ умственно-познавательной деятельности. Во все времена кроме вившняго признавалоя еще опыть внутренній съ разнообразными формами познанія интуитивнаго, дающаго матеріаль для внанія прав-

отвенно-религовного, не подлежащого точному опыту и наблюденію; кром'в порнанія эмпррическаго существуєть познаніе доенческое и раціонально-умозрительное, выражающееся даже у свиму маленьких детей въ сообразительности, предваряющей визиний опыть и наблюдение. Какъ результать всехъ этихъ видовъ познанія, самоє высшее знаніе-гипотезы и теоріи, дающія возможность человаку проникать умомъ своимъ въ міръ, какъ мэлос, -- многоразличныя построенія, имъющія предметами своими области правственности и редиги, идеалы прекраснаго и высокаго-не входять въ область точнаго познанія. Нужно ди изъ области уметвенного воспитанія исвлючить всв эти виды повнанія потому только, что они, болье или менье, не подлежать внашнему, а тамъ болае точному опыту и наблюдению? Но жедательно ли это исключение сколько въ интересахъ умственнаго. столько же, если не болве, въ интересахъ нракственнаго воспитанія дичности? Въдь это-то последнее знаніе и есть действительно цвиное, двющее истичный смыслъ и цвль жизни. пріобратеніе котораго вліяеть наиболье развивающимь и облагораживающимъ образомъ на душу воспитанника. - Нътъ нужны доказывать того, что умъ не можеть быть определенъ, какъ "сумма знаній". Самъ проф. Скворцовъ на последующихъ страницахъ старается разъяснить, что познавательные процессы должны доходить до степени пониманія и сопровождаться отчетдивыми понятівми; но очевидно, что такое пониманіе было бы невозможно, еслибы умъ быль простымъ собраніемъ или "суммою знаній", не обнаруживаясь въ рефлексім на пріобратенныя познанія. Умъ есть психическая двятельность, выражающаяся не только въ "сумив знаній", а и въ самомъ процессв, благодаря жоторому пріобратаются знанія, и въ актахъ рефлексів на самое . вианіе, всявдствіе чего явяяется возможнымъ пониманіе самаго внаніз. Такимъ образомъ умъ, прежде всего и главнымъ образомъ, выражается въ психологическихъ и логическихъ процессахъ. обусловливающихъ самую возможность и правильность познанія. . Сумма же знаній является только результатомъ дъятельности ума, но не обнимаеть его вполнъ и не совпадаеть съ нимъ всецъло. Умъ есть сила, а знаніе - результать, полученный всявдствіе обнаруженія въ двятельности этой силы. На основаніи изложеннаго ученія объ умв и способахъ познанія проф. Свворцовъ

следующимъ образомъ определяетъ цель и задачу умственнаго воспитанія: "научить человіна вірно наблюдать окружающіє его и вообще доступные его чувствамо предметы и явленія, точно воспроизводить последніе искусственными средствами и уметь. цълесообразно видоизмънять ихъ видоизмъненіемъ обусловливающехъ ихъ приченъ и при всемъ этомъ ознакомить человъка сознаніями — уже пріобрютенними этими путями — такова конечная цваь умственнаго воспитанія человіна "в). Ніть нужды доказывать, что если умъ не есть "сумма знаній", то и конечною цільюумственнаго воспитанія не можеть быть тольно пріобретеніе внаній, хотя бы и по самому усовершенствованному индуктивноэкспериментальному методу. Пріобратеніе знаній можеть быть только средствомъ для возбужденія, направленія, развитія и культуры ума въ его психологическихъ и логическихъ процессахъ. въ его впріорных законахъ и нормахъ, управляющихъ этими процессами и, что самое главное, воспитание ума должно совершаться не въ границахъ только вившияго наблюденія "опыта", в обнимать всё разнообразные виды чувственно познавательной двятельности: и индуктивно-экспериментальное наблюдение вившнихъ явленій, и конструктивно-художественную дъятельность фантазіи, и логически-разсудочную двятельность соображенія в пониманія, и интеллектуально-разумное соверцаніе бытія безнопечнаго.

Въ отношении нравственности, по сознанию самого прос-Свворцова, не существуетъ такой ясности и общности въ понятіяхъ, накая имъется по отношенію къ тълу и уму (кн. 2, с. 21). И дъйствительно, такимъ именно характеромъ отличается, премде всего, сообщаемое прос. Свворцовымъ понятіе о вравственности. Въ одномъ мъстъ нравственность опредъляется какъ сумма мотивовъ, обусловливающихъ тъ или другіе наши сознательные поступки (1. 56). Но хотя мотивы и бываютъ однимъ изъ существенныхъ условій нравственности, однако не составляютъ этой послёдней по тому одному, что бываютъ не только иравственными, но и безиравственными. Между тъмъ, требуется понятіе именно о нравственности, а не о безиравственности, о нормативно-добромъ, а не о нравственно-безразличномъ. Впрочемъ,



з) Курсивъ принадлежитъ намъ.

если мы въ вышеприведенномъ понятім о нравственности будемъ подразумъвать только одни нравственно-чистые мотивы, то и въ такомъ случав они не составляють нравственности потому, что могутъ остаться безъ осуществленія; жизнь представляеть многочисленные примъры того, какъ самыя возвышенныя чувства и добрыв желанія остаются безъ осуществленія, особенно у людей слабовольныхъ. Очевидно, мотивы (и при томъ нравственнодобрые) составляють одно изъ существенныхъ условій правственности, но не могуть быть отождествлены съ этой последней.-Въ другомъ мъсть проф. Скворцовъ даетъ понятіе о нравственмости, вакъ о способахъ и свойствахъ отношеній человъка въ человъку или вообще въ другимъ членамъ общества (2. 27). Но, во 1-хъ, и въ это опредъление не входить понятие о правственности, какъ о нормативно-доброй дъятельности и, въ 2-хъ, нравственность несравненно шире отношеній человіна на человіну, обнимая отношенія человъка къ себъ самому. Богу и всей природъ вообще.

Какое значене имъетъ для нравственности самосознаніе—объ этомъ въ разсматриваемыхъ статьяхъ ничего не сообщается. Правда, въ одномъ мъстъ упоминается о "самознаніи, какъ началъ сознанія окружающей человъка среды (2. 21)". Но очевидно, что это "самознаніе"—не самосознаніе, открывающее личности потребности его духовной природы и дающее возможность изъ этой послъдней выводить нормы и идеалы нравственной дъятельности.

Важивйшимъ, даже существенно-основнымъ условіемъ нравственности, несомивно служить свобода. Съ этимъ согласенъ и проф. Свворцовъ, и твиъ не менве высказываеть о свободъ понятія, самыя неблагопріятныя для нравственности. Подъ свободою онъ разумветь способность человвка "отдавать предпочтеніе однимъ мотивамъ своихъ дъйствій предъ другими, причемъ направленіе этого предпочтенія—въ добрую или худую сторону—зависить обыкновенно отъ развитія или отъ предшествовавшаго упражненія этой способности (2. 28). Но очевидно, что какъ предпествующее развитіе человвка можеть роковымъ образомъ зависять отъ вившнихъ и внутреннихъ обстоятельствъ, такъ и предпочтеніе однихъ мотивовъ предъ другими, на сколько они зависять отъ предшествующаго развитія, можеть совершаться невольно. На этомъ основаніи проф. Скворповъ и признаєть, что человінь съ привычною діятельностію обладаєть незначительною дозою свободы въ направленіи своей воли (ib). Въ конців концевъ проф. Скворцовъ говорить слідующеє: признать свободу воли придется во всякомо сознательномъ дійствів человівка, причемъ свобода ен находится въ полной зависимости или отъ вившнихъ условій, или отъ внутреннихъ сознательныхъ побужденій в) (с. 29)". Само собою понятно, что такая свободъравносильна полному ен отрицанію.

Основаніемъ дъятельности воли, т.-е. выбора мотивовъ служатъ: по отношению въ самосохранению-ощущения приятнаго в непріятнаго, по отношенію къ себъ и къ другимъ-представленія о пользв или вредв нашихъ двйствій и наконецъ — понятія о добрв и зав, имъющія приложенія но всемъ действіямъ, въ основания которыхъ лежитъ сознание не только ближайшихъ, нои отделенныхъ ихъ последствій, и потому въ совершеніи которыхъ мы отдаемъ себв полный отчетъ  $(2, 29-30)^{\alpha}$ . Если викнуть въ тв свойства, которыми, по приведенному масту ваъ разсматриваемой нами статьи, добро и вло отличаются отъ удовольствія и пользы, то окажется, что эти свойства не составляють специфического отличія добра и зла, такъ-какъ если ве всегда могуть быть приложимы въ двиствіямъ, совершающимся по мотивамъ удовольствія и неудовольствія, то всецьло приложимы въ дъйствіямъ, совершаемымъ по разсчету достигнуть пользы, въ дъйствіямъ, въ "основаніи которыхъ лежить сознаніе не только ближайшихъ, но и отдалевныхъ ихъ последствій, и потому въ совершени воторыхъ мы отдаемъ себъ полныв отчетъи. Кромъ того, понятіе добра и зла, по этому опредъленію, не только относительно, но и не имветь никакой самостоительности, развивансь изъ представленій о пользв, подобно тому, важь это последнее представление развивается изъ ощущеній пріятнаго (ib.). Указаніе на то, что понятіе о добръ есть высшій синтезъ полезнаго и пріятнаго, съ присоединеніемъ "жовего элемента высшей идеи добра, лучше всего выраженной въ евангельскомъ привыва ко всеобщей взаимной любы и вваному миру (ib. c. 51)°, не прибавляеть никакого новаго содержанів

Digitized by Google

ei .)

<sup>3)</sup> Курсивъ принадлежитъ намъ.

въ идев добра, потому что если эта последняя въ своемъ содержаніи не имветъ накакой самобытности, отличной отъ понятія полезнаго, развиваясь только изъ этого понятія, то и самая возвышенная взаимная любовь и стремленіе къ въчному шару не будутъ имвть нравственнаго, съ своименескомъ смысмь, значенія, вытекая изъ чуждыхъ чистой нравственности побужденій.

Изъ иден добра, не имъющаго самостоятельности, выводится и задача правственнаго воспитанія, въ сущности же вибющая нивакого нравственно-воспитательнаго значенія; "восшитывся волю, ны очевидно пріучаемъ человівка въ самостоятельности въ его дъйствіяхъ, но такой, которая бы не противоръчила самостоятель. ности другихъ, не причиняла бы последнинъ непріятности, вреда нян эда (ib. с. 31-32)". Но, во 1-хъ, самостоятельность действующей личности можеть быть правственного и безправственного: наную же самостоятельность должно воспитывать? Во 2-хэ, самостоятельность другихъ также можеть быть доброю и злою: обоимъ ли видамъ самостоятельности другихъ людей не должна противоръчить воля воспитанника? Въдь проповъдуетъ же грасъ Толотой о несопротивлени вообще всякому злу. Въ лучшенъ случав, по совътамъ разсматриваемой статьи, не принимающей во вниманіе различіе нормативно-добраго отъ безиравствениевлаго, можно воспитать личность правотвенно индифферентную, направленіе воли которой въ корошую или дурвую сторону вполив будеть зависьть отъ вившимсь обстоятельствъ.

Съ понятіемъ о добръ, не вивющемъ самостонтельности, соединяется и соотвътствующее пенятіе о совъсти. По опредъленію проф. Скверцова, совъсть бываеть "хорошая" или "плохая (с. 35)", "толково развитая (с. 38)", но она — не безусловный хранитель нравственности, не верховный судія воъхъ моступловъ человъка (не "голосъ Божій" въ человъкъ, или даже не "категорическій императивъ"); не мадовоздаятель за добро и зао; наполняющій душу человъка или самымъ высшимъ счастістьили такими мученіями, съ которыми не могутъ сравниться всъ бъдствія и страданія бытія, нътъ, "подъ совъстью разуньстся внутренняя наша оценна нашать же поступновъ, въ зависимо; сти оть извъстныхъ требованій или законовъ нранственности (с. 35), слъжовательно, совъсть такъ же условна, накъ условны в относительны всъ вообще явленія и состояніи жизни пранственности ной. Не отличаясь нивакимъ объективно-верховнымъ характеромъ, совъсть, естественно, не имъетъ не телько никакого высшаго происхожденія, но не признается даже и прирожденною человъку (с. 36). Понятно, какое жалкое значеніе такая совъсть можеть имъть въ дълъ воспитанія; по признанію самого профессора "если и бываетъ, то ръдко, чтобы питомецъ былъ совъстливъве своихъ воспитателей (ib.)".

Результатомъ правственнаго воспитанія, какъ извістно, бываеть образование харантера. Но на вопросъ: что такое характеръ? въ разоматриваемой статъв мы отвъта не находимъ. На вопросъ: канія начества харантера должны быть целью воспитанія? находимъ въ разсматриваемой статью следующій ответь: "харантеръ будеть тамъ лучше, тамъ привлекательнае, чамъ болье будеть соответствия въ нашихъ поступкахъ между волею-т.-е. качествомъ мотивовъ нашихъ поступковъ и чувствомъ т.-в. вліяніємъ этихъ поступновъ на наше самочувствіе (с. 34-35)", т.-е: если человъкъ будетъ всегда дълать то, что ему прінтие, а испытывать пріятное чувство будеть только оть соботвенных поступковъ, то такой человакъ, по вышеприведенному опредвлению, будеть представителемъ самаго совершеннаго характера. Но будеть ин воля такого челована добродательною, будуть ин соответствовать ей (воле) чувствованія возвышенныя и нравотвенно-чистыя-объ этомъ, разумнется, инть и рачи. Въ другомъ мъсть говорится о различія характеровъ пассивнаго и антивнаго, при чемъ цалію воспитанія признается обравованіе характера активнаго (кн. 4, с. 65-66), но какими качествами должна отличаться активность, чтобы быть направленною на добро, а не на зло, объ этомъ также инчего не говорится.

Всего наглядиве понятія прос. Свворцова о нравственномъ воснятаній выражаются въ следующихъ заключительныхъ словажь одной изъ его статей: "всегда нужно помнить, что главная задача правственнаго воспитанія заключаєтся въ развитія надлежащей воли, т.-е. въ пріученій къ изепстному образу действій и въ сообщеній ребенку изепстнаго рода склонностей. Критеріємъ правственности для дитяти очевидно могуть служить лишь ощущенія удовольствія и неудовольствія (страдавія) и представленія вреда и нольвы. При этомъ необходимо стараться, чтобы последнія получили изепстнаго рода преобладаміе, ограничиваю-

щее слишком этоистичныя <sup>4</sup>) побужденія, основанныя на ощущенін (вн. 4, с. 104).

Таковы вдеалы умственнаго и нравственнаго воспитанія, возвіщаемые въ журналі "Вістинкъ Воспитанія". О другихъ сторонахъ воспитанія въ вышедшихъ 4-хъ книгахъ журнала почти не сообщается ничего, кромі нівсколькихъ строкъ отрывочныхъзамічаній о воспитанія эстетическомъ (кн. 4, с. 104—105), національномъ (кн. 1, с. 46—47) и религіозномъ, при изложеніи содержанія книги Бржоски (кн. 2, с. 96—97), хотя вст эти виды воспитанія, по своей чрезвычайной важности, заслуживаютъ того, чтобы о нихъ побесідовать съ читателями особенно исвренно и обстоятельно 5). Несомивино, этотъ пробіль будеть восполненъ при выході послідующихъ книгъ достопочтеннаго журнала.

Въ вышедшихъ внигахъ "Въстникъ Воспитанія" очень много статей посвящено онзическому воспитанію дѣтей. Но сиравединвость требуетъ замѣтить, что вромѣ истинъ, сдѣдавшихся 
всѣмъ извѣстными изъ общераспространенныхъ трудовъ самого 
достопочтеннаго редактора журнала и изъ сочиненій другихъ 
авторовъ, новаго въ журналѣ почти ничего не сообщается, если 
не считать новостію разсужденій о переутомленіи учащихся, о 
томъ, что для первоначальнаго воспитанія требуется собственно 
разумная няньва (кн. 4, с. 96), что старый веоризмъ: въ здоровомъ тюмъ здоровая душа — долженъ быть преобразованъ въ 
веоризмъ: здоровое тѣло и здоровые нервы —залогь онзическаго 
благосостоянія и счастія человѣка (кн. 2, с. 7) и т. п.

Поставивши своею задачею сообщить возможно вратвів свъденія о педагогических ведемаха, возващаемыха въ "Васти. Воспитанія", мы не будемъ рашать вопросовъ о томъ, насколько практически состоятельны многіе изъ педагогических соватовъ, предлагаемыхъ "Вастникомъ Воспитанія", въ рода сладующихъ: "облеките то же содержаніе (урова) въ страстиую форму — не только при помощи вакихъ-нибудь вводныхъ картинъ, но про-

<sup>3)</sup> О важности редигіознаго воспитанія для жизни вообще и для воспитанія въ частности можно читать въ нашей брошорі: «о первеначальномъ воспитанія дізтей въ дуків віри Христовой и благочестія». М. 1889 г.



Курсивъ принадлежитъ намъ.

стою интонатією голоса-и вы можете сділать чудеса, вітрою сдвинуть горы (4, 70)", или: "навазанія должны производиться на мъсть проступка (ib. 83) ... "крайне дурно требовать отъ дътей, чтобы они смирно сидваи, не криваялись, не бъгали, не вричали (ib. 100)"...; насколько реальны и соответствують действительности сообщенія, въ роде техъ, что "въ нашемъ врестьяновомъ быту не существуетъ нивавихъ опредвленныхъ, преднамвренных цвлей воспитанія (1, 43)"..., что "основные правственные элементы, какъ воля, внутреннее чувство съ ихъ произвидными высшаго порядка, каковы характеръ, совъсть, въ отдъльности не только не обращають на себя никакого вниманія, но и вовсе еще не проникли въ пониманіе народной массы. ихъ замвияють разнаго рода вившиля побужденія, смутное чувство удовлетворенности или неудовлетворенности своими дъйствіями, страхъ ада и кары закона (2, 57)", что въ барсковъ сословія "нівть или очень мало правственно состоятельных людей, иргь надлежащей выдержки въ характеръ, нъть толково развитой совисти (го. 39)...; насколько важны въ педагогичеокомъ отношения такія открытія, что надъ древними "аомнянами не тяготвло классичнима и преданій схоластики, тяготвющихъ надъ нами (4, '91)"..., что, благодаря усиленному напряжению вынывнія "вногіе мученики стоически переносили пытку (3, 71)" и т. п. Подробное обозрвніе содержанія "Вастника Воспитанія" въ этихъ и многихъ другихъ отношенияхъ завело бы насъ слишкомъ далеко за предвиы краткой замътки.

Итавъ, въ ваному же научно оплосоосному направлению принадлежать педагогические идеалы, возвъщаемые въ "Въстникъ Воспитанія"? Но заявленію редавцій, журналь будеть держаться въ своемь направленій "преимущественно естественно-историческихъ и медако-автропологическихъ точекъ зрънія" (1, 13). Большинство же разсмотрънныхъ лами, въ настоящей замъткъ, чисто педагогическихъ статей проинкнуто духомъ направленія зволюціонно-матеріалистическаго, подъ вхіянісмъ котораго говорится, напр. о "проявленій естественнаго подбора въ человъческомъ родъ" (1, 40),—о томъ, что "всякаго рода творчество есть... имущество, вновь добытое въ силу зволюцій и не явилось готевымъ и прирожденнымъ" (3, 61), что "ракумная и раціональ-

ная педагогика должна смотреть на вниманіе... какъ на орукіє завона зволюців" (ib. 71). Такимъ образомъ, педагогическіе идеалы "Въстника Воспитанія" провикнуты такимъ именно направленіемъ, подъ вліяніемъ котораго вознивло большинство "недуговъ" современной жизни, — недуговъ, уврачеванія которыхъ общество справедливо ожидаетъ отъ правильной постановки дъла воспитанія въ семьв и школь. Общество надвется, что воспитаніе охранить нашихъ детей оть вліянія эволюціонизма (дарвинизма), отрицающего бытіе Бога — Творца и Промыслителя міра и человіческій духъ приравнивающаго къ душіживотныхъ, -- охранить отъ матеріализма, не признающаго въ міръ ничего другаго, промъ механизма вещества и въ человъческой природъ-вромъ требованій плоти, - отъ того практическаго сенсуализма, который считая пріятныя чувственныя ощущенія принципомъ нравственности, одинаковаго достоинства съ принципомъ нравственнаго долга, выражается въ бользненной жаждъ удовольствій, или просто даже возбуждающихъ и раздра-жающихъ нервы сильныхъ ощущеній,—отъ того утилитаризма, который выражается въ бользненно-страстной погонь за наживою, — спасеть отъ правственнаго индифферентизма, выражающагося въ безразлично-равнодушномъ отношении нъ добру и справедливости, и вивств съ тымъ въ той слабовольности, которая проявляется въ зависимости человъка отъ внъшнихъ обстоятельствъ, въ неспособности и даже нежеланіи противиться различнымъ искушеніямъ и соблазнамъ, — спасеть отъ того ужаснаго пессимизма, который своею проповъдію о бъдствіяхъ бытія и самовольномъ превращени жизни вызываеть въ настроения общества уныніе и тоскливость, служа причиною самоубійствъ, эпидимически распространяющихся и годъ отъ году усиливающихся... Отъ всъхъ этихъ, несомнънно патологическихъ, формъ жизни и отъ безконечно многихъ другихъ "психозовъ" и "нев-розовъ" должно спасти нашихъ дътей разумное воспитаніе, содъйствуя образованію такого міровозгранія и нравственнаго характера, въ которыхъ воспитываемыя личности могли бы найти противовёсь и несоврушимую опору по отношенію ко всемъ правственно-растиввающимъ вліяніямъ, действующимъ на жизнь нашего времени. Такимъ міровоззраніемъ можеть быть только христіанско-идеалистическое міровозарівніе, которое вкоренило бы въ душахъ подростающаго поколенія живую и разумную вёру въ Бога — Творца и Промыслителя міра, Искупителя и Спасителя падшаго человъка, въру въ бытіе не матеріального человъческаго духа, въ существование личнаго безсмертия и загробной жизни. Лишь тогда, когда человакъ будеть одушевленъ подобной върой, онъ не только признаеть, но и осуществить въ своей жизни безусловные законы истины и врасоты, пойметь различіе нормативно-добраго отъ всего по отношенію къ этому последнему посторонняго и побочнаго (пріятнаго и полезнаго), признаеть безусловную обязательность того правственнаго совершенства, которое возващается въ вельніяхъ совасти и въ безконечной высоть отврывается божественнымъ ученіемъ Інсуса Христа. Только подъ руководствомъ и на почвъ такого міровоззранія и можеть образоваться твердый нравственный харавтеръ, такъ какъ не матеріальный дичный дукъ человіка будеть сознавать въ себв не опитивную, а дъйствительную свободу, возвышающуюся надъ всеми явленіями вещества и господствующую надъ этими последними. Эта свобода дасть человену дъйствительную силу, а идеально-христіанское міросоверцаніе дасть самыя высовія и безусловно-обязательныя побужденія для борьбы съ вившними обстоятельствами, искушающими человъка объщаніемъ пріятныхъ ощущеній, или обольщающими ворыстными побужденіями легкой и обильной наживы, а также для борьбы съ темъ уныніемъ, которое въ различныхъ несчастныхъ обстоятельствахъ, въ "бъдствіяхъ бытія", такъ сильно овладъваетъ многими изъ представителей современной намъ-жизни, не имущими упованія... Таково должно быть міросозерцаніе, чтобы создать систему воспитанія, которое могло бы быть спасительною нравственною гигісною для подростающаго поколънія, дъйствительно болъзненнаго и сильно страдающаго, не столько отъ "умственнаго переутомленія", сколько отъ пагубнаго вліянія цълаго строя жизни и на тьло и на душу воспитываемой личности. Родители и воспитатели вправъ ожидать, что имъ будеть оказана представителями науки и всеми честно мыслящими людьми разумная помощь въ этомъ именно направленія.

Повводимъ себъ надъяться, что послъдующая дъятельность "Въстника Воспитанія", несомнанно, возвысятся надъ вліяніемъ одного какого-лябо направленія, хотя бы это направленіе и было самымъ современно-научнымъ, потому что воспитаніе, отъ котораго зависитъ благо всей жизни подростающаго поколанія, должно находиться вна выше какихъ-бы то ни было партійно научныхъ мнаній и симпатій, служа вачной истина, сокрытой въ безсмертномъ человаческомъ духа и открытой въ божественномъ слова Інсуса Христа.

Conu. A. Thanpencuit.

### Рвчь

ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ІОАННИКІЯ, МИТРОПОЛИТА МОСКОВ-СКАГО, ПРИ ОСВЯЩЕНІИ НОВАГО ДОМА ОБЩЕЖИТІЯ ВЪ ПЕРЕР-ВИНСКОМЪ ДУХОВНОМЪ УЧИЛИЩЪ.

Благословенъ Богъ, благопоспанившій довести до окончанія новое зданіе для воспитанія и образованія датей духовенства, соотвътственно потребностямъ благоустроеннаго закрытаго заведенія. Сердечно радуюсь за васъ, отцы и братіе, дати которыхъ воспитываются и будутъ въ посладствій воспитываться въ здашнемъ училища. При благопріятной во всахъ отношеніяхъ внашней обстановив, въ какой будутъ учиться ваши дати, натъ маста опасеніямъ за разстройство ихъ здоровья, чего естественно было опасаться при довольно неприглядной прежней обстановив. Радуюсь за васъ, начальствующіе и учащіе. Въ новомъ зданія вамъ легче и удобнае будетъ сладить какъ за учебнымъ, такъ и нравственно-религіознымъ развитіемъ учащихся и направлять юные умы и сердца въ главной цали образованія, насажденію и утвержденію любви въ св. вара Христовой и преданности св. православной церкви.

Радуюсь и за васъ, дъти, съ помъщеніемъ въ новомъ зданіи, освобождающихся отъ многихъ неудобствъ, которыя неизбъжны были въ прежнихъ помъщеніяхъ, тъсныхъ и разбросанныхъ поразнымъ мъстамъ.

. Пятьдесять дъть прошло съ того времени, какъ самъ я окончиль образование въ духовномъ училища. Периодъ времени не очень продолжительный для учебного заведения, а между тамъ сколько перемянь совершилось за это время въ нашихъ духовныхъ училищахъ. Не стану указывать на ту неприглядную обстановку, среди которой совершалось наше начальное образование; на тв лишенія, которыя приходилось намъ испытывать; все это давно описано со всеми даже можеть быть издишними подробцостями. Укажу на одну сторону, на которую досоль мело обращалось вниманія: мы учились бевъ внигъ. Принадлежа въ числу способныхъ учениковъ, и во время обученія въ училицъ даже не зналь о существованін другихь книгь, кромів учебниковь и мингъ церковно-богослужебныхъ, а многіе не инэли даже учебниковъ. Прибавлю еще болъе странное: насъ мало учили, а больше ваставляля учиться, употреблея для сего средства далено негуманныя. Многому и можно было научиться при подобныхъ неблагопріятных обстоятельствахь? А между твив мы учились и выучивались. Не будеть преувеличенія, есля скажу, что по нъкоторымъ предметамъ мы ованчивали училищный курсъ съ болве основательными сведеніями, чемь оканчивають темерь. Живо помию напр., что на повърочныхъ испытаніяхъ при поступленіи въ семинарію намъ давали для неревода съ классичесенхъ язывовъ на руссвій такія книги, о которыхь мы в не оныхали въ училищъ, и мы переводили. Много ле найдется теперь изъ окончившихъ вурсъ въ училище, поторые удовлерительно сдали бы экзаменъ при подобныхъ условіяхъ? Что же эначить это? Выскажусь прямо и отвровенно: по моему мирнію это вначить, что и въ старой бурсь, такъ оповоренной миогеми, же все было дурно, не все заслуживало порицанія, что и при новыхъ условіяхъ, въ какія поставлены духовныя училища, не все безусловно хорошо. Суровая, крайне неприглядная вивниняя обстановка жизни прежнихъ училицъ безопорно требовала улучщенія, но если новая обстановка настолько роскошна, что привыкцій къ ней мальчивь начинаеть тяготиться родительскимь домомь и бояться той сравнительно худшей обстановки, которая предлежить ему въ будущемъ, не принесеть ли подобное улучшение больше вреда, нежели пользы? Строгую дисциплину, доходившую иногда до жестовости, несомивние должно было заменить более гуманными

отношеніями, но когда гуманное обращеніе, доведенное до крайэности, велеть только къ своеволю и распущенности, не нару-- шится ли чревъ это весь строй и порядовъ, необходимый во всякомъ учебномъ заведения? Учащие поставляются, чтобы ру-, воводить воспитаниемъ и образованиемъ учащихся, облегчать ниъ дело обучени: это прямая обязанность ихъ. Но еслибы по либо вздумаль четырехь или питильтнее дитя питать только пережеванною пищею, не показалось ли бы это странным и неестественнымь? Но, не такъ же ди странно и неестественно, если при воспитании и обучении воспитатели и учащие, вивсто обязательнаго: для нихъ содъйствія воспитанію и образованію дітой, дають имь тойьно готовую и пережеванную пипу, не вызыван ихъ къ самодентельности и не давая имъ самир ни поводовъ, ни побужденій прилагать съ своей стороны заботу и отараніе обратить сообщаемую ямь пищу въ собственную HAUTS M RDOBE?

Мисто ли будеть равняцы между подобнымь воспитанием и обучениемы датей и дрессировкой животныхь, которыхь инограниручають произнесать чисноравдальнымь голосомы накоторыя оразы?

Отъ души желаль бы я, чтобы вов приставленные въ двлу воспитанія и обученія дітей приняли высказанныя мною въ общихъ чертажь соображения не тольно въ свъдънію, но в въ соображенію при исполненія возложенныхъ на нихъ и принатыхъ ими на себя обязанностей, а въ нъкоторыхъ случаяхъ в примо въ руководству. Не увлекаясь современными, крайне измвичивыми и еще не оправданными опытомъ, педагогический нимыниенівни, помните, что въ основахъ старой бурсы лежаль требованія, которымь можно и должно следовать не теперь только, но и во всякое последующее время, что похвальныя сами по себъ стремленія въ улучшенію вившней обстанови учебнаго заведенія и учащихся въ нечь должны быть сообравованы оъ теми условіями въ ваних будуть они находиться по выходъ изъ заведенія, что безъ опредъленнаго порядка и строя не можеть совершенствоваться и процебтать никакое учебное заведеніе, что наполнять головы дітей разнаго рода свіздініями, не возбуждая собственной ихъ самодъятельности, не пріучая ихъ сообразно ихъ возрасту нъ собственному посильному умственному труду, не значить вести дъло образованія и воспитанія правильнымъ путемъ.

Призываю Божіе благословеніе на сей вертоградъ юныхъ питомцевъ. Отъ благочестивыхъ приношеній иконъ Цариць Небесной устроено сіе новое зданіе для васъ, дъти. Позаботьтесь сувлаться достойными Ея небеснаго повровительства, вознося предъ иконою Ея дътскія сердечныя благодаренія за дарованную вамъ милость и усердныя молитвы, да вразумляетъ Она умы и сердца ваши къ принятію и усвоенію предлагаемыхъ вамъ добрыхъ ученій. Во всегдащнее напоминаніе о семъ передаю вамъ св. икону Царицы Небесной, предъ которою да возносятся ваши дътскія мольбы ежедневно утро и вечеръ.

### объявленія.



#### журналъ

# ЦАРЬ-КОЛОКОЛЪ

1891.

3 mbc. 50 m., 6 mbc. 1 p., 12 mbc. 2 p.

10 ноября выйдеть въ свёть первый нумерь еженедёльнаго илистрированнаго журнала "Царь-Колоколь". 52 № въ годъ: болѣе 800 роскошн. илистраців. Подписка въ Москвѣ: въ редавціи (пассажь Попова) и въ конторѣ Н. Печковской; въ Петербургѣ у Н. Фену и К° (Невскій, 40) и у всѣхъ книгопродавцевъ Росс. Имперіи.

Съ 1-го сентября 1890 г. вновь принимается подписка

на журналъ:

## вопросы философіи и психологіи

при участін Московскаго Психологическаго Общества. Подъ реданцієй профессора Московскаго Универсисета Н. Я. Грета.

издание А. А. АБРИКОСОВА.

### годъ второй

(съ 1 ноября 1890 г.)

#### Содержаніе четвертой книги журнала:

Отъ редавціи. Н. Грота.— Кн. Е. Трубецваго. Политическіе ндеалы Платона и Аристотеля въ ихъ всемірно-историческомъ значеніи. — Э. Радлова. Вольтеръ и Руссо. — Л. Лопатина. Нравственное ученіе Канта.—А. Токарскаго. Гипнотизмъ въ педагогіи. — Н. Карѣева. Свобода воли съ точки зрѣнія теоріи историческаго процесса.—Н. Грота.

Жизвенныя задачи психологіи: Некрологь: М. Н. Владиславлевь.—Экспериментальная психологія: Н. Ланге. Элементы воли.—Общія характеристики: В. Розанова. О борьбіє съ Западомъ въ связи съ діятельностью одного изъ славянофиловъ.—П. Астафьева. Нравственное ученіе Гр. Л. Толстого и его критики. — Обзоръ книгъ по метафизикі, догикі, психологіи, этикі и эстетикі.—Обзоръ журналовъ: Zeitschrift f. Psychologie E. Челпанова.—Mind. П. Мокіевскаго.—Перечень статей въ иностранных философскихъ журналахъ. Русскіе духовные жерналы.— Новыя книги.—Приложенія: Я. Колубовскаго. Матеріалы для исторіи философіи въ Россіи.—Психологическое общество.

Общая программа журнала: 1) Самостоятельныя статьи и замётки по философіи и психологіи; въ понятія философіи и психологіи включаются: логика и теорія знанія, этика и философія права, эстетика, исторія философіи и метафизика, философія наукъ,—опытвая и физіологическай психологія, психопатологія; 2) Критическія статьи и разборы ученій и сочиненій западно-европейскихъ и русскихъ философовъ и психологовъ; 3) Общіе обзоры литературъ понменованныхъ наукъ и отділовъ философіи, и библіографіи; 4) Философская и психологическая критика произведеній искусства и научныхъ сочиненій по различнымъ отділамъ знанія.

Журналъ будетъ выходить пять разъ въ годъ (вивсто 4 разъ): 1—5 ноября, 1—5 января, 1—5 марта, 1—5 мая, 1—5 сентября—книгами по 15—16 нечатныхъ дистовъ.

Подписная цвна: въ годъ 6 р. безъ доставки,—6 р. 50 к. съ дост. въ Москвв и перес. въ другіе города Россіи; для членовъ Психологического Общества, а также сельскихъ священниковъ, учителей народныхъ школъ, студентовъ и воспитанинковъ учебныхъ заведеній — 4 р. безъ дост.,—съ дост. и перес. 4 р. 50 к.—Заграницей 7 р. 50 к., а для русскихъ и славянскихъ студентовъ заграницей 5 р. Отдъльная книга журнала стоитъ въ редакціи 1 р. 50 к. безъ дост. и перес., 2 р. съ дост. и перес.,—въ книжныхъ магазинахъ 2 р. 50 к. Цвна оставшимся экземплярамъ журнала за 1-й годъ; за четыре кпиги 4 р. безъ доставки, 5 р. съ пересылкой и доставкой. Отдъльная книга въ редакціи 1 р. 25 к., съ доставкой и пересылкой 1 р. 50 коп.

Подписка принимается въ помъщении Редакціи (Новинскій бульваръ, д. Котлярева(, и Конторы Редакціи (Новинскій бульваръ, д. Бажеповой), въ редакціи журнала "Русская Мысль" и въ конторъ типографіи А. Гатцука (Никитскій бульваръ, д. Гатцука); въ книжныхъ магазимахъ "Новаго Времени" въ Москвъ, Петербургъ, Харьковъ и Одессъ, Н. П. Карбасникова въ Москвъ, Петербургъ и Варшавъ; Н. Я. Оглоблина въ Кіевъ, Е. Распопова и Бълаго въ Одессъ, и въ другихъ большихъ книжныхъ магазинахъ, а также въ конторъ Печковской (Москва, Петровскія линіи).

### вышель І-й томъ

## ПОУЧЕНІЯ, БЕСТДЫ, РЪЧИ, ВОЗЗВАНІЯ И ПОСЛАНІЯ

### Никанора,

Архівпископа Херсонскаго и Одесскаго-

Изданіе третье въ новомъ составѣ (508 стр.).

· Кроит того вышка его же: Бестда с перстосложения для крестнаго знамения и благословения (большое исследование на основании новоот-прытыхъ данныхъ, 378 стр.) Цтва 2 руб. съ пересылкою.

#### Цвиа 2 рубля 50 копвекъ съ нересылкою.

Съ тревованіями на книги можно обращаться въ ОДЕССУ, въ Канцелерію Арківпископа.

#### ТАМЪ ЖЕ ИМЪЮТСЯ ВЪ ПРОДАЖЪ:

- 1. Томъ Ш-й (1886 г.) и IV-й (1887 г.) Бесёдъ и Поученій Его Высокопреосвященства; каждый томъ по 2 руб. съ пересыякою.
- 2. Позитивная Философія и сверхчувственное бытіе. Томъ III-й. Критика на критику чистаго разума Канта. Полная система гиосеологія (1888 г.) Ціна 3 руб. съ пересылкою.
- 3. Беседы о томъ, есть ли что еретическое въ латинской церкви (92. етр.). Цена 50 кои, съ пересылкою.
- 4. Церковь и Государство. Противъ графа Л. Толстаго. Цена 15 кон. съ пересылкою.

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Сентября 27-го дня 1890 года.

Ценворъ свящ. Іоаннэ Петропавловскій.

## Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующія книги.

- 1. Размышленія є сущности христіанской въры. Соч. Гизо. Переводъ сели. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 к.
- II. Въчная мизнь. Публичныя чтенія Э. Навиля. Перев. свям. Н. Сергієвскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.
- ПІ. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Авннагора, Өсофила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ съ введеніями и примъчаніями свяш. П. Преображенскимъ. М. 1867 г. Цъна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.
- VI. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять внигъ противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П. Преображенскимъ. М. 1871. Цена 3 руб. съ пересылною.
- V. Вопросъ с злъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля, Перев. свящ. Н. Протопонова. М. 1872 г. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.
- VI. Чудеса Господа нашего Інсуса Христа. Объяснительныя примъчанія въ евангельскимъ повъствованіямъ о чудесахъ Христовыхъ. Сочиненіе Дублинскаго архіепископа Тренча, переведенное А. З. Зиковьесимъ. Москва. 1883 г. Цъна 1 руб. 30 коп. съ пересылкою.
- VII. Изъ ленцій по церновному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Сонолова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ II. Система каноническаго права: о составъ церковнаго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусковъ ц. съ перес. 2 р.

- VIII. Ереси и расколы первыхъ трехъ въковъ христіанства. Ч. І. Обозрівніе источниковъ для исторіи древнійшихъ сектъ. *Прот.* А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.
- IX. За двадцать лѣтъ священства (1863 1883 г.) Слова и рѣчи прот. А. М. Иванцова-Илатонова, законоучителя Александровскаго военнаго училища и профессора Московскаго Университета. Москва, 1884 г. Цѣва 3 р. съ пересылкою 3 р. 50 к.
- X. Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навили. Москва, 1881 г. Цена 75 к., съ пересылкою.
- XI. Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пѣнія на основаній автентическихъ трактатовъ и акустическаго ападила. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Цъна 2 руб. съ пересылкою.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

#### ВЪ 1891 ГОДУ БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХЪ-ОСНОВАНІЯХЪ.

Подписная цъна на годовое изданіе съ пересылкою — 1

Россія 7 руб., за границею 8 руб.

Подписка принимается: въ Москов, у редактора журнала протојерея при церкви Оеодора Студита, у Никитскихъ воротъ, П. А. Преображенскаго и у извъстныхъ книгопродавцевъ; въ Петербургъ — въ книжномъ магазинъ Тузова. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: въ редакцію «Православнаго Обозрънія» въ Москвъ.

Просимъ обратить особенное вниманіе: желая облегчить пополненіе церковныхъ библіотекъ и библіотекъ учебныхъ заведеній духовнаго вѣдомства и министерства народнаго просвѣщенія, для коихъ «Православное Обозрѣніе» рекомендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православнаго Обозрѣнія» находитъ возможнымъ доставить подписчикамъ это изданіе за 1878, 1881, 1882, 1883, 1884 и 1885 гг., по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: для выписывающихъ его за оди нъ какой-либо годъ—пять руб., за два года—темь руб.; за три—десять руб., за четы ре—тринадцать руб. за пять лѣть—семнадцать руб. за шесть лѣть—здвадиать одинъ руб. съ пересылкою.

Экземпляры «Правосл. Обозр.» за 1886 и 1887 гг. сем разошлись; за 1888 и 1889 года остается прежняя — семь руб.

#### ВЪ РЕДАКЦІИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ:

Оставшіяся въ небольшомъ количествъ экземпляровъ Писам мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводъ со введенія и примъчаніями къ нимъ свящ. И. А. Преображенскимъ. Цър съ пересылною 2 р.—Кромъ того:

1) Указатель къ "Православному Обозрънію" за одиннадиа. лать 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовымъ. Ца Указателя 75 к., съ пересылкою 1 р.

2) Псалтирь къ новомъ славянскомъ переводъ Амеросія (Зетисъ-Каменскаго) архіепископа Московскаго. Москва 1878 Лино 50 коп.

Редиктор в применения прот. И. Иреображенскій.

ЭНК М поличности 1, к при-тогоридот комитела педатать дозволяется. Моска

Henry Town Towns Hemponaerogenic.



# HPABOCJABHOE OBOSPBHIE

# 1890

### Октябрь.

#### CO JEPKAHIE:

- 1.—ПОУЧЕНИЕ ПРИ ОСВЯЩЕНИИ ЗДАНІЯ ОБІЩЕЖИТІЯ ДЛЯ УЧЕ-НИКОВЪ ОДЕССКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ Высокопресеваца. Никора, архіепископа херсонскаго и одесскаго.
- И.—КЪ ВОПРОСУ О ЗАКОННОСТИ ВОЙНЫ СЪ ХРИСТІАНСКОЙ ТОЧКИ ЗРВНІЯ. (Окомискіе). Свящ. П. Я. С-ва.
- III. НАШИ ОБЩЕСТВЕННЫЕ НЕДУГИ. С. Левитокаго.
- IV.—ФОРМЫ УСТРОЙСТВА ВОСТОЧНОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ. Енисполадыно-имериказыное епархіальное устройство. Н. А. Заозерскаго.
- У.—ВЪРА ВЪ БОГА ЕЯ ПРОИСХОЖДЕНІЕ И ОСНОВАНІЯ, IV. Теорія Спецора. (Продраженіе). А. И. Введенскаго.
- VI КЪ ВОПРОСУ ОБЪ ОБЩЕНАРОДНОМЪ ЦЕРКОВНОМЪ ПЪНИЕ L.
- IX.—ОТЧЕТЬ ПРАВОСЛАВНАГО МИССІОНЕРСКАГО ОБЩЕСТВА ЗА 1889 ГОДЪ.
- К.—ИЗВЕСТИ и ЗАМЕТКИ: Высочайшее поведене о нових правилаль, приготовления и продыки перковимы сибче.—По поводу новаго сибчего накова и нових домогателиства сибчегорговиема. Отвъта «Ебетивку Въссийтали».—Объемление: О пенталь и журналахъ.

«Православное Обозрѣвіе» выходить ежемѣсячно, внижками отъ 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Подписная цѣна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и нересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные экземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 годы — по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866, 1868, 1869, 1871, 1872, 1873 и 1874—по 3 руб. безъ пересылки, а за одиннадцать лѣть—двадцать восемь рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 11 лѣть — за 80 фунтовъ по разстоянію.

#### Отъ Москвы за каждый фунтъ посылокъ съ книгами взимается:

До Або 20 в. Архангельска 20 в. Астрахани 20 в. Асхабада 40 к. Баку 30 к. Благовъщенска 80 к. Варшаны 20 к. Вильно 10 к. Витебска 10 к. Владикавказа 20 к. Владиміра 5 к. Вологды 5 к. Воронежа 10 к. Выборга 10 к. Върнаго 40 к. Витья 10 в. Гельсингфорса 20 в. Гродно 20 в. Екатеринодара 20 в. Екатеринославля 10 к. Елисаветноля 30 к. Житоміра 10 к. Пркутска 60 к. Казани 10 к. Калиша 20 к. Калуги 5 к. Каменсиъ-Подольска 20 в. Карса 30 в. Кишинева 20 в. Кіска 10 в. Ковао 10 к. Костромы 5 к. Красноврска 50 к. Куоню 20 к. Курска 10 в. Кутанса 30 в. Къльцы 20 в. Ломин 20 в. Минска 10 в. Митавы 20 в. Могилева 10 в. Ниж.-Новгорода 5 в. Николайстадта 20 в. Никодаевска 1 р. Новгорода 10 в. Новочервасска 20 в. Омева 30 в. Орла 5 в. Оренбурга 20 в. Пензы 10 в. Перми 20 к. Петрозаводска 20 к. Петрокова 20 к. Плоцка 20 к. Полтавы 10 к. Пскова 10 Радома 20 к. Равеля 10 к. Риги 10 к. Рязапи 5 п. Самары 20 в. Самарканда 40 в. С.-Михели 10 п. С.-Петербурга 10 к. Саратова 10 к. Семиналатинска 40 к. Спибирека 10 к. Симфероноли 20 к. Смоленска 5 к. Ставроноли 20 в. Суналевъ 20 в. Съдзеца 20 в. Тавастгуса 10 в. Тавбова 5 в. Ташкента 40 в. Твери 5 в. Темиръ-ханъ-Шуры 30 в. Тиодиса 30 в. Тобозвека 30 в. Томска 40 в. Тулы 5 в. Тургал 30 к. Удеаборга 20 к. Урадьска 20 к. Уфы 20 к. Харьнова 10 к. Херсона 20 к. Чернигова 10 к. Читы 70 к. Эривани 30 к. Якутска 90 к. Ирославля 5 к.

#### поученіе

ПРИ ОСВЯЩЕНИИ ЗДАНІЯ ОБЩЕЖИТІЯ ДЛЯ УЧЕНИКОВЪ ОДЕССКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ.

Высокопреосвященнаго Никанора, архіспископа жерсонскаго и одесскаго.

Азъ тебт глаголю, яко ты еси Петръ и на семъ камени созижду церковъ мою и врата адова не одольють ей. (Мат. 16, 18).

Кому это Господь говорить? Петру вопервыхъ, и каждому изъ васъ, юные обитатели честнаго дома сего, въ послъднихъКаждому изъ васъ самъ Христосъ говоритъ: И Азъ тебъ глаголю, яко ты еси Петръ, и на семъ камени созижду церковъ мою
и врата адова не одольчотъ ей.

Извъстны многочисленныя толкованія святыхъ отцовъ на это изреченіе Господне, что оно сказано не одному Петру, и не значать буквально: ты еси Петръ и на тебъ Петръ созижду иерковь мою. Въ подлинной ръчи Господней туть употреблены такіе оттънки, которые заставляють, по крайней мъръ, уполномочивають толковать ее такъ: ты еси каменный (по-гречески—πέτρος, слово производное отъ πέτρα—камень) и на семъ камени (по-гречески употреблено тамъ πέτρος, а здъсь πέτρα), на семъ камени, на семъ твоемъ исповъданія Меня Христомъ, Сыномъ Бога живаго, на Мнъ самомъ Христъ, Сынъ Бога живаго, созижду церковь мою, и врата адова не одольють ей. Самъ

Н—камень (πέτρα), основная скала церкви, а ты Петръ—каменный, камень производный, взятый отъ скалы. Самъ Я лежу въ самой основъ церкви, а ты Петръ на Миъ, какъ и другіе на Миъ же, и основанную такимъ образомъ на Миъ, на тебъ и на другихъ моихъ ученикахъ церковь врата адова не одольютъ.

Этотъ священный образъ дается въ точныхъ выраженінхъ въ самомъ священномъ писаніи, въ посланіи св. апостола Павла къ Ефессениъ (2, 19-22): вы наздани (утверждены, надстроены) на основании апостоловь и пророковь, сущу красугольному самому Іисусу Христу (имъя самого Інсуса Христа враегольнымъ вамнемъ), на которомъ все зданіе, слагаясь стройно, возрастаеть въ святый храмь о Господь, на которомь и вы устролетесь въ жилище Божіе Духомь. Извъстно, что это священное язреченіе можеть быть толкуемо трояко. Наименве удобное толкованіе: идуть двв линіи камней, сходясь угломъ, который оппрается на вамень врасугольный. Красугольный вамень - Христосъ, прочіс камни-апостолы и пророки. Но при такомъ толковании не всъ камни полагаются въ зданіе на Христь. Другое толкованіе, что главныя линіи зданія сходятся въ средоточному вамню; средоточный, красугольный камень-Христосъ, а подъ главными линіями или ствнами лежать основою апостолы и пророви. Но и при этомъ не всъ камни зданія будуть лежать на Христь, что требуется завлючительнымъ изреченіемъ св. апостола Павла: на которомь (на Христъ) и вы устрояетсь вь жилище Божіе Духомъ. Поэтому самымъ точнымъ толкованіемъ должно признать, какъ и признавалось искони (со временъ пастыря Ермы, т. е. съ I — II въка), что Христосъ лежитъ основаніи храма Божія первоосновною скалою; на немъ полагаются камни второстепенные, апостолы и пророки; на нижъ следующіе ряды пастырей до насъ съ вами на нихъ полагаемся мы, пастыреначальники; на насъ полагаетесь вы, настоящіе и будущіе пастыри церкви; на васъ полагаются и будуть полагаться слъдующіе вамни зданія Господня; важдый изъ васъ есть и будеть основаніемъ зданія Господня; важдый изъ васъ есть и будеть Петръ, камень производный, взятый отъ скалы Христа, и на семъ камени Господь созидаетъ и будетъ до скончанія въковъ созидать церковь свою, и врата адова не одолжють ей.

Поймите же, духовные юноши, ваше значение и назначение. Каждому изъ васъ самъ Господь говорить: ты еси Петръ, намень, каменный, производный отъ камия Христа, и на семъ камени Я Господь созижду церковь мою. Увирьтесь, что Господь говорить это именно въ вамъ, уже изъ того, что Онъ выражается о будущемъ и въ будущемъ времени: созыжду, не одолизотъ. Да, апостолъ Петръ, какъ и прочіе апостолы остаются основаніями церкви и доднесь, церкви даже видимой, вемной; мы и до сихъ поръ зиждемся на нихъ. Но есть разность въ ихъ отношенів въ церкви, пока они были живы на земль, и какъ они переселились на небо. Еслибы, по отшестви ихъ на небо. созидание первви земной не продолжалось, то земное бытие ея уже давно прекратилось бы совсёмъ, что противно всёмъ намереніямъ и обътованіямъ Господа. Тогда врата адова одольли бы вемную церковь. Потому-то Господь и утверждаеть о будущемъ въ будущемъ времени, что на основныхъ камняхъ церкви, апостолахъ и проровахъ, будутъ полагаться следующіе ряды вамней, пастырей и архипастырей; каждый изъ нихъ самъ станетъ основою ново-совидаемой церкви, и такъ все зданіе, слагаясь стройно, будеть въковъчно, до кончины въковъ, созидаться въ жрамъ святый о Господъ; каждый изъ васъ будеть Петръ, и на семъ намив Господъ будетъ созидать церковь свою, и такъ врата адова не одолвють ей до уреченнаго времени, дондеже Господь положить всихь враговь своихь подъ ноги своя. Такъ-то.

Чего же ждеть отъ васъ Господь? Какія обязанности ваши вытекають изъ вашего высокаго значенія и назначенія?

Туть можно было бы говорить о пастырскомъ значении и назначении безъ конца, что вамъ и безъ насъ внушается безпрерывно. На этотъ разъ для краткости останемся въ предълахъ священнаго изречения, положеннаго нами во главу угла нашей бесъды съ вами. Оно такъ безконечно глубоко, что и его не вычерпаешь. Да и заключаетъ оно въ себъ самую сущность пастырства.

Ты еси Петръ. Будь же Петромъ, ваменнымъ, твердымъ, вавъ вамень, твердо и неподвижно лежи на вамиъ Христъ. Всипнемъ очи назадъ, на значение св. апостола Петра. За что Господь переименовалъ апостола Симона въ Петра? Вопросъ Господа, за вого принимаютъ, въмъ называютъ Его люди, Сына человъ-

ческаго? Прочіе апостолы перебирають въ отвъть разные толки и мивнія людовія, вромв единаго истиннаго: одни принимають за Іоанна Крестителя, иные за Илію, другіе же за Іеремію, вли за одного изъ пророковъ. А вы за кого Меня принимаете? Отвъщавь же Петрь рече: Ты еси Христось сынь Бога живаю. И отвъщавъ Іисусъ рече ему: блажень ты Симонь, Сынь Іонинь, яко не плоть и кровь явили тебъ сіе, но Отець мой иже на небесьхъ. Отврыла благодать Божія, которую ты заслужиль. И Азъ же тебъ застолю, яко ты еси Петръ... За искреннее и твердое въ эту минуту исповъдание Інсуса Христа Сыномъ Бога живаго первоверховный апостоль переименовань изъ Симона въ Петра; за то, что въ эту счастливъйшую въ своей жизни вдохновенную минуту онъ не колебался людскими мизніями о Христь, болве удобопріемлеными, хотя и странными. Сынъ человъческій, несомнанно, камъ же онъ можеть быть? Кто онъ такой? Можеть быть воспресшій Іоаннъ Креститель? — было такое мивніе. Можеть быть воскресшій Илія, котораго еврен ждали предъ пришествіемъ Мессін, или Іеремія? А въроятиве всего, судя по Его чуднымъ дъламъ и высокому ученю, одинъ изъ пророковъ; вообще пророкъ, посланникъ Божій. Но всячески не Сынъ Божій, еще боаве не Сынъ Божій единородный и единосущный Отцу. Кто могь додушаться до сего естественнымъ плотскимъ умомъ? До этой высоты мысль даже лучшихъ евреевъ, даже самыхъ учениковъ Господнихъ, подняться не могла. Нужно было, чтобы сама благодать Отца небеснаго подняда ее. Плоть и провь не могли открыть, одинъ Отецъ небесный могъ открыть. И въ эту минуту особаго вдохновенія открыль ее апостолу Симону за особую его ревность о Господъ Інсусъ Христь. И за это онъ сталъ Петръ и основаніе церкви. Но не совсвиъ сразу, но не вдругъ.

Извъстно, что съ этой высоты Божественнаго вдохновенія св. Цетръ скоро же низналь въ низменность плотскихъ помышленій. Скоро же съ своей еврейской плотской точки зрѣнія онъ сталь пререкать Господу относительно Его предсказаній объ ожидающей Его последней на земле судьбе, о крестной смерти (Мат. 16, 20—23). И на горе Преображенія, въ виду божественнъйшаго изъ виденій, выразиль человеческое желаніе. плотской восторгъ (Мат. 17, 4). И на Тайной вечери обнаружиль довольно низменную самомнительность и самонадёянность (Лук. 22, 24 —

34). Почему видя въ глуби его пока неочищенного благодатію св. Духа сердца и немощи его и силу его духа, Господь, въ последніе часы своей вемной жизни, молясь о всехъ ученивахъ, о заступленін ихъ отъ грядущихъ напастей, молился особенно и исвлючительно за Петра, какъ Самъ и говорилъ ему за Тайною вечерею: Симоне, Симоне! Се сатана просить, чтобь ему попущено было разстять вось, яко пшеницу. И увы! еслибы было попущено, то и совершилось бы, онъ разсвиль бы васъ. Но я молился о тебъ, чтобы не оскудъла (совстиъ) въра твоя; и ты нькогда обратившись (посль отреченія), утверди братьевь твочи. И воть въ силу этой особой молитвы Господней, по Господию предсказанію, подвергшись отреченію, но покаявшись и возствиовленный въ впостольство, Симонъ сынъ Іонинъ имъль не мало случаевъ утверждать свою братію, и сталь нетинный и дъйствительный Петръ, основаніе цериви, съ одной стороны неподвижный, а съ другой живой камень церкви, первоверховный апостоль первоосновной скалы, основанія церкви Христа за исповеданіе коего не пошадиль и живота своего.

Будь же каждый изъ васъ Петръ. Будь твердъ, какъ Петръ; будь неподвиженъ въ зданін церкви, какъ камень. Посмотрите на это уготованное для васъ зданіе. Оно все состоить изъ камией. Посмотрите на эти вамни. Еслибы важдый изъ вамней быль не твердъ, былъ рыхлъ, то не только разсыпался бы самъ, но не могь бы поддерживать и надстройку, которая лежить на немъ, и содъйствоваль бы не созиданію, а разрушенію зданія. Тоже было бы, еслибы каждый изъ камией не быль неподвижень, еслибъ уложенъ былъ непрочно, еслибы на своей основъ колебался. Тогда и все, что на немъ лежитъ, не имъло бы твердаго упора въ свое основаніе. Всему этому угрожало бы не только колебаніе, но рано ли, поздно ли и разрушеніе. Перенесите очя на себя. Каждаго пастыря полагають въ основу прихода, канъ навидаемой на немъ церкви. Смотрите, твердо ли основание? Не подвижно ли? Не волеблется ли? Думаете ли вы, что важдый изъ пастырей твердъ въ въръ? Твердъ даже въ основномъ исповъданіи Іисуса Христа Сыномъ Божимъ единороднымъ и единосущнымъ Богу Отцу? Думаете ли, что въ наши дни лукавые легко не только врвико выражать, но даже содержать это самое коренное исповъданіе? Думаете ли, что тысячи вовраженій противъ исторіи

евангельской, противъ догмы христіанской не могуть колебать пастырскаго духа? Думаете ли, что воть один эти грубыя толстовскія иден о томъ, что Христосъ быль простой равви, не могуть служить для безпечныхъ и неразумныхъ намнемъ претыканія и соблазна? Думаете ли вы, что отстанвать віру, какъ въру, только какъ дело ума, какъ христіанскую символику, ость трудъ дегвій? Леговъ онъ для техъ, ито не трудится. Но нетъ тиготы болье тижелой для трудящихся, для испытавликъ борьбу съ помыслами своими и особенно чужнии. Думаете ди, что легко ототанвать нашу въру даже противъ невъжественной, повидимому, штунды? Повърьте, что штунда есть порождение духа современности, современнайшаго самаго радикальнаго суемудрія. Штунде протягивають руку охотно в Пашковы и Толстые, да в всв самые суемудрые сыны ввка сего. Когда они отрицають въру въ самые источники христіанскаго ученія, не только въ преданіе, но больше вли меньше и въ св. писаніе, какъ отстаявать отъ нехъ самые положетельные, самые основные догматы христіанства о Божественности Інсуса Христа, о воскресенія, о божественности установденія таннствъ, ісрархін и т. д. безъ конца? Въ эту сторону ближайшее въ вамъ пастырство почти еще не начинало направлять свой трудъ. Не хочу теперь коснуться того, васалов многовратно, -- какъ пастырство въ этомъ направленін не отстанваеть, а колеблеть въру. Колеблеть безпечностію въ содержанів церковныхъ уставовъ, набрежностію въ совершенів богослуженій; волеблеть обычною модчаливостію въ разъясненів въры; колеблеть полнывъ незнаніемъ того, что нашъ народъ погружовъ въ полное непонимание богослужебно-церковнаго в догмативо-историческаго христіанскаго языка; что онъ у насъ ничего не понимаеть и идеть въ штунду, чтобы тамъ коть худо, хоть превратно, но хотя сколько-либо понимать... Стойте же въ въръ, мужайтеся, укръпляйтеся...

И помните, что въру можно колебать не только какъ дъло ума, но и особенно какъ дъло сердца. О! это еще болъе опасная сторона, еще болъе подверженная всякаго рода претыканіямъ в соблазнамъ. Созидаетъ ли или разрушаетъ въру немещной пастырь, который... который, которые... не только старые немощные силами, но и юные пастыри, о нихъ же не лъть ии есть и глаголати подробну, да и нужды нътъ. Вамъ извъстно нвъ другихъ нашихъ же сообщеній, да видите и собственными очами. Скажу только, подумайте, не разрушають ли такіе пастыри народную въру, въру Христову, которую они призваны содержать, навидать, отстанвать? Объ этомъ подумайте. И убойтесь за себя, за свое будущее пастырство.

Будьте, будущіе пастыри церкви, камиями не только твердыми и неподвижными, но и живыми. Какъ это быть живыми намиями? Въ этомъ вотъ зданія вой камин мертвы; оть нихъ только и требуется, чтобъ они были мертвы и по возможности неподвижны. Но не такъ отъ насъ. Мы всв сознавемся въ зданіе Божіе живое, въ храмъ духовенъ, въ жилище Божіе духомъ. Созидаемоя не для смерти, а для жизни, своей и чужой; совидаемся не для того, чтобы дежать только въ основания здания камиями неподвижными, но камиями именно живыми, по буквальному изреченію самого же первоверховнаго апостола Петра: яко каменіе живо зиждитеся въ храмь духовень (1 Петр. 2, 4-21). И это наставленіе первоверховнаго апостола такъ близко къ намъ въ настоящую минуту, да собственно намъ оно и изречено на всякую минуту нашей жизня, что мы его примънимъ къ вамъ, да и сами вы примъняйте его въ себъ всегда. Назидаясь на Господъ, приступая въ Нему, камню живому, человъвами отверженному и нынв отвергаемому, но Богомъ избранному, драгоцвиному, и сами вы, какъ живые камии, устрояйте изъ себя домъ духовный, священство святое, чтобы приносить духовныя жертвы, благопріятныя Богу. Ибо сказано въ писанін: воть Я (Богь) полагаю въ Сіонъ камень красугольный, избранный, драгоцънный; и върующій въ Него, полагающійся на Него не постыдится. Итакъ Онъ для васъ върующихъ драгоценность, а для невърующих вамень, который отверган строители, но который сдвлался главою угла, камень претыканія и камень соблазна, о который они и претываются, не покоряясь слову Божію, из чему они и предопредълены, чтобы быть отверженными противниками. Но вы родъ избранный, царственное священство, народъ святой, люди взятые въ удъль Божій, дабы возвъщать совершенства Призвавшаго васъ изъ тьмы въ чудный свой светь.

Въ чемъ же ваше призваніе, какъ камия виваго въ зданія церкви Божісй? Вы не только сами не должны претываться о камень краеугольный, камень претыканія и соблазна для проти-

вящихся слову Божію. Они на то уже и предопределены, чтобы претываться. Вы же родь избрань, царокое священство, люди отдъленные въ удвлъ Божій, - зачвиъ? Да добродители возвистите Призвавшаю вась изъ тьмы въ чудный свой свыть. Богъ призваль вась изъ тьмы въ чудный свой светь, - васъ такъ многому учили и учать, просвышая вась божественнымь свытомъ. Звивмъ? Чтобы вы возвищали совершенства Свитодавца, возвищали вашимъ словомъ и диломъ. Прошло то время, когда духовенству достаточно было оставаться неподвижнымъ въ храненія свято отеческих преданій. Увы! прощло то время. Тогда церковь Божія, въ продолженіе вівові, росла какъ-то сама собою, силою Божіею, совершавшеюся въ человъческой немощи. -Церковь Божія и теперь растеть не иначе же, какъ силою Божіею. Но человіческая немощь должих воспрянуть, чтобы въ ней совершалась сила Божія. Но вов мы должны стать на стражв Церкви Божіей,-этого мало-стать на отражь. Всв должны выступить на борьбу со врагами церкви. Ихъ тысячи кругомъ, тайныхъ и явныхъ. Они пов дваутъ со всихъ оторонъ, чтобы подрыть зканіе Божіе съ самаго основанія, чтобы одольть его оверху до наву. А ны что двавемь? Посмотрите вругомъ. Посмотрите, похожи дь мы сколько-либо на воиновъ осажденнаго Севастополя? Не спимъ ли? Не пачинаемъ ли только пробуждаться? Не начинають ин только въкоторые, только немногіе? Да и тв чують и грозящую опасность? Такъ ли внергически, такъ ли умело берутся за борьбу, какъ того требуеть тревожное подоженіе вещей? Въ нынвшнее льто между самыми умными священниками не нашель я ни одного, который обращаль бы сознаніе хотя бы то учениковъ училищь къ первоисточнику вары, святому Евангелію, Дівніямъ, священному текоту, котораго. особенно церковно-славнискаго, нарокъ даже вовсе не понимаютъ. Въдь они, чтобъ пояниать, идуть въ штунду. Даже спемъ ли мы? Спимъ на добро. Но бодретвуемъ- на что? Сказать на вло - тяжко. Но бодретвуемъ надъ личнымъ интересомъ, нередко въ ущербъ провде Божіей, въ ущербъ делу Божію.

Послушаемъ, какъ св. первоверховный апостоль поучаеть насъ возвъщать совершенства Призвавшаго насъ въ чудный свой свъть. Возлюбленные! просить насъ св. первоверховный апо-

столь, какъ пришельцевъ и странниковъ на земль, —прошу васъ удаляться отъ плотскихъ похотей, отъ всякихъ мірскихъ пристрастій, воюющихъ на душу, и провождать добродътельную жизнь между язычниками, которыхъ такъ много разводится и въ наше время, между врагами церкви, дабы они за то, за что злословять насъ, какъ неподвижныхъ, какъ безпечныхъ, какъ злотворцевъ, увидя добрыя дъла наши, прославляли Бога. Ибо такова воля Божія, чтобы мы, дълая добро заграждали уста невъжеству безумныхъ людей, какъ свободные слуги Христовы, не какъ употребляющіе нашу сравнительную въ жизни свободу для прикрытія зла, но какъ рабы Божіи. На се бо и звани бысте.

Но то, о чемъ мы говоримъ, то-въ жизни, то-въ свътъ. А что сказать вамъ для васъ здёсь? Помните, что Господь каждаго изъ васъ кочетъ сдвлать Петромъ, и на семъ камени созидать церковь свою, чтобы врата адова не одольли ей. И не думайте самодумно уклоняться отъ этого призванія. Кого Господь призваль, того и приставить въ своему делу, того и положить въ основаніе зданія Божія камнемъ живымъ. Глядите же на это мертвое зданіе, на это мертвое каменье. Тамъ его выръзали изъ горы. Его обтесывали въ извъстную форму. Здъсь его притесывали и втиснули въ зданіе, чтобы лежаль твердо и неподвижно. Вотъ и васъ Промыслъ избралъ и выдълилъ на свое дъло. Здёсь васъ обтесывають въ извёстную форму, отбивая ненужное, неудобное, нескладное, усиливаясь дать вамъ извъстное настроеніе, чтобы, когда вложать вась въ зданіе, въ его назиданіе, вы были прочною, пригодною, неподвижною основою для дальнейшаго назиданія церкви. Но этого мало, что усиливаются приголовить изъ васъ прочное неподвижное основание постоянно созидающейся церкви. Хотять, чтобы вы были каменіе съ одной стороны неподвижное, а съ другой и живое, такъ какъ вы созидаетесь не въ мертвое каменное зданіе, а въ храмъ Божій живой духовный, такъ какъ вы и полагаетесь на живомъ врасугольномъ вамив Христв. Оттого здёсь усиливаются не только привить къ вамъ добрые навыка, но и напитать васъ живымъ и правымъ очищающимъ сердца отъ всявія скверны духомъ духовности. Не противьтесь же промысительному двйствованію на васъ, чрезъ насъ слугъ Христовыхъ, вашихъ пастырей, отцевъ и руководителей,— не противьтесь отеческому промыслительному дъйствованію самого пастыреначальника и Господа нашего Іисуса Христа. Назидаясь на Немъ, приступая къ Нему, вамени живу, отъ Бога избранному и сами, яко каменіе живо, зиждитеся въ храмъ духовенъ, священство святое, возносити жертвы духовны, благопріятны Богови. Помни каждый изъ васъ, яко по Божію званію ты еси Петръ и на семъ камени Господь будеть созидать церковь свою, чтобы врата адова не одольди ей. Аминь.

#### къ вопросу

О ЗАКОННОСТИ ВОЙНЫ СЪ ХРИСТІАНСКОЙ ТОЧКИ ЗРЪНІЯ\*.

IV. Тезисъ о противорвчіи войны духу христіанства дополняется слідующимъ, въ которомъ утверждается противорвчіе ся въ частности тімъ или инымъ заповідямъ и главнымъ требованіямъ Евангельскаго ученія и отдільно взятымъ изреченіямъ Евангелія и другихъ містъ изъ Св. Писанія Новаго Завіта. Авторъ при этомъ держится такого плана: сначала онъ приводитъ міста, подтверждающія его положеніе (часть положительная въ аргументація), затімъ разбираетъ приводимыя въ пользу противнаго ему минінія цитаты изъ Св. Писанія, подтверждающія миніне о дозволительности войны съ христіанской точки зрінія (въ томъ числів нікоторыя и изъ сділанныхъ нами цитать въ ст. "Христіанство и война").

в) Основанія изъ Св. Писанія Новаго Завъта въ пользу мнънія о незаконности войны.

Авторъ дълаетъ до шести ссыловъ на Св. Писаніе. На перкомъ мъсть у него, конечно, стоитъ Ме. V, 38 и друг. гдь читаемъ: Вы слышам, что сказано: око за око, и зубъ за зубъ (Исх. 21, 24). А я говорю вамъ: не противься злому. Но кто ударить тебя въ правую щеку твого, обрати къ нему и другую; и кто захочетъ судиться съ тобою, и взять у тебя рубашку,

<sup>\*</sup> См. сентябрьскую кн. «Правосл. Обовр.» за текущій годъ.

отдай ему и верхнюю одежду; и кто принудить тебя идти съ нимь одно поприще, иди два... Вы слышали, что сказано: люби ближняю твоего, и ненавидь врага твоего (Лев. 19, 17, 8.). А я говорю вамь: любите враговь вашихь, благословляйте проклинающихъ васъ, и молитесь за обижающихъ и гонящихъ васъ; да будсте сынами Отца вашего небесного; ибо Онъ повельваеть солнцу Своему восходить надъ злыми и добрыми, и посылаеть дождь на приведных и неправедных; ибо, если вы будете любить любящихъ вась, какая вамь наградод Не то исе ли филають и мытари? и если вы привътствуете только вратьевь вашихь, что особеннаго дълаете? Не такъ же ли поступають и язычники? (ст. 38-41. 43-47) 15. Авторъ цитуеть въ добавовъ въ этому еще Ме. V, 21-22, и находить, что война совывщаеть въ себв тв самыя дурныя расположенія и чувства, которыя запрещаются именю вдесь Спасителемъ. "Война, разсуждаетъ онъ, невозможна безъ твиъ страстей, которыя запрещаеть Онъ.. Мы разсуждаемъ такъ: война не можеть быть одобрена, если запрещается то, что необходимо для войны. Таковъ именно аргументъ Эразма: "Тъ, которые защищають войну, должны защищать также душевныя расположенія, ведущія въ войнь, а эти расположенія безусловно непозволительны".. Христівнство говорить: мобите вразовь ваших; но какая любовь во врагу можеть-быть въ томъ человъкъ, который провалываеть его штыкомъ?" (р. 499). Процессъ, навимъ авторъ пришелъ къ такому заключенію, нашемъ читателямъ понятенъ будетъ, если они припомнятъ первый тезисъ автора о

<sup>13)</sup> Не отрицается ли справедливость въ Богь сравненіемъ Его любви къ додямъ съ солнцемъ, изливающимъ лучи свои безразлично на злыхъ и добрыхъ, и съ дождемъ, одинаково падающимъ на всъхъ людей, будутъ ди они гръшны или праведни? Будемъ далеки отъ такого здоупотребленія этимъ прекраснымъ сравненіемъ (сравненіемъ—не болье), какое изъ него дълютъ проповъдники сантиментальнаго христіанства. Солице, этотъ прекрасный символъ дуковнаго свъта и чистоты, есть въ то же время прекрасное подобіе Божественной дюбви, незнадщей границъ, нелицепріятной, всепрощающей, обращающейся и на насъ гръшныхъ, враговъ Богу, коротко, солице—подобіе безкорыстной всепрощающей любви Божества. «Въ томъ любовь, что не мы возлюбили Бога, но Онъ возлюбиль насъ, и послалъ Сына Своего въ умилостивленіе за гръхи намиъ, что Онъ прежде возлюбилъ насъ (1 Іо. IV, 10—19)». «Богъ Свою любовь въ намъ доказываеть тъмъ, что Христосъ умеръ за насъ, когда мы были еще гръшниками...» (См. л. V, 8...)— Эти слова—ключъ къ пониманію сравненія въ Ме. V, 45. (см. также ст. 46—47).



причинахъ войны: для автора война и злодвиство, звърство и т. п. -- синонимы. Звърство возможно, но не необходимо въ войнъ, и мы не имвемъ нужды, какъ этого хотвлъ бы Эразмъ, защищать звёрство, защищая войну, если война можеть имёть и другіе чистые источники. Война, кромів злобы, вражды, зависти н т. п. дурныхъ чувствъ, можетъ возникать изъ законныхъ потребностей самозащиты, справедливости и любви, какъ мы имъли уже случай говорить объ этомъ. Авторъ не потрудился выдълить изъ понятія о войнь то, что въ ней случайно и несущественно, и онъ говоритъ всегда не о войнъ вообще, а о звърсвой войнъ дикарей. Онъ какъ будто совсъмъ не знаетъ и не слыхаль, что всв жестокости прежнихъ варварскихъ временъ и современныхъ дикарей въ культурномъ міръ все болье и болье дълаются достояніемъ прошлаго, что способы веденія войны постоянно изминяются въ дучшему, что въ цивилизованномъ міри выработался цвлый водексъ прочныхъ правиль и идей относительно войны, вошедшихъ въ постоянное международное обращеніе; онъ какъ будто совсёмъ не знаеть о тёхъ благородныхъ усиліяхъ обществъ, правительствъ и науки которыя направлены въ тому, чтобы какъ можно больше дать миста въ войни гуманности и ограничить эло войны, сведя его въ неизбъжному minimum'y. Развъ ему неизвъстно высоко-человъчное общество Краснаго Креста, имъющее своею главною цълью облегчение участи раненыхъ и пленныхъ воиновъ? Разве не слыхалъ онъ о международныхъ конференціяхъ и конгрессахъ, составлявшихся для обсужденія вопросовъ о гуманномъ веденія войны (особенно вамъчательна конференція брюссельская 1874 г. многія изъ постановленій которой вошли въ практику и даже получили юридическую санкцію между европейскими народами? Онъ долженъ быль бы знать, что звърская война осуждается въ настоящее время всёмъ строемъ понятій культурныхъ и современными законами войны, имъющими всеобщее международное признаніе въ родъ законовъ женевской конвенціи 22 августа 1864 г. а также постановленій брюссельской конференціи 1874 года, привившихся главнымъ образомъ, во Франціи, Англіи и Германіи (а многія у встать народовъ) 16). Возьмемъ на выдержку несколько правиль

<sup>14)</sup> См. op. cit Maine «La guerre» p. 170 и всю гл. VII. «L'adoucissement des lois de la guerre» и слъд. VIII. «Les lois actuelles de la guerre».

современнаго военнаго законодательства, сделавшихся общими мъстами въ многочисленныхъ учебникахъ и руководствахъ, составленных въ употреблению офицеровъ армій въ военное время. "Врагъ", читаемъ мы, слагается изъ вооруженныхъ силь и безоружнаго населенія (враждебнаго государства). Первое правило войны это разрушать вооруженныя силы, пова онъ противятся, и всвии законными (подлежащими опять международной регламентаціи) средствами. Право убивать челована продолжается до техъ только поръ, пока онъ сопротивляется. Лишь только онъ сдается, онъ двиается пивиникомъ" 17). "Убійство противно обычаямъ войны (l'assasinat т.-е. преступно-въроломное, а не le meurtre или l'homicide) 18). Коварное умерщвленіе (le meurtre) лицъ, принадлежащихъ въ враждебному лагерю, считается убійствомъ, преступнымъ умерщвленіемъ (l'assasinat). Сущность преступленія—въ измінів и 19). Такимъ образомъ военное международное законодательство двлаеть строгое различіе между законнымъ умерщвленіемъ и незаконнымъ или убійствомъ, каковое различеніе мы видимъ и въ языкахъ европейскихъ (homicide, Todschlag, умеривленіе; meurtre, Mord, убійство; assasinat, Meuchelmord, въроломное убійство). "Война не устанавливаетъ никакихъ (новыхъ) отношеній между частными лицами (воюющихъ сторонъ), но только между враждебными государствами, такъ что не должна быть вводима въ борьбу никакая личная вражда, потому что воюющіе враги лишь поскольку они солдаты, но не поскольку люди".-- Многими правилами запрещается излишнее для цвлей войны кровопролитіе и выставляется къ руководству такое общее начало: "Должно избъгать причинять врагу зла больше, чвиъ того требуеть прямая необходимость - укротить его. Этимъ началомъ исключается всякое ненужное варварство, также жестовости и осворбленія, служащія только въ увеличенію страданій, къ раздраженію врага, не приводящему къ покорности". Въ силу этого принципа, строгой регламентаціи международнаго военнаго законодательства подлежать военное вооружение, способы осады городовъ, овкупаціи и отношенія арміи въ населенію



<sup>17)</sup> Ibid. r. 200.

<sup>16)</sup> Cm. Dictionnaire des synonymes de la langue française par B. Lafaye. Paris 1869.

<sup>19)</sup> Maine p. 178.

побъжденной страны и т. д. Въ этомъ отношении можно было бы привести не мало правилъ, дълающихъ честь гуманнымъ стремленіямъ современнаго военнаго законодательства, направляемаго сплою общественнаго мизнія и сравнительно недавней еще науки международнаго права, но ограничимся въ заключеніе нашей характеристики современной войны выдержною маленькою изъ постановленій Женевской Конвенціи. "Не только должно щадить раненыхъ воиновъ (чужихъ), но гуманность требуетъ, чтобы, когда они попадутъ въ руки врага, имъ оказывалось попеченіе наравнъ со своими". (р. 204) 20).

Изъ всего сказаннаго слъдуетъ, какъ неосновательно думать, что война не оставляетъ мъста для человъческихъ гуманныхъ чувствъ, и что она всецъло покоится на расположеніяхъ и чувствахъ, запрещаемыхъ въ Мо. V. Гивъъ, мстительность и вражда, конечно, запрещаются здъсь, но они не составляютъ существа войны, а потому позволительно полагать, что нагорная бесъда въ данномъ мъстъ и не имъетъ отношенія къ войнъ. Авторъ не кочетъ буквально понимать Мо. V, 39 и д., "но что изъ этого, спрашиваетъ онъ? Если нельзя изреченія Спасителя (о щекъ, верстъ и рубашкъ) понимать буквально, то это еще не значитъ, что они не запрещаютъ войны... Что значитъ "не противься злому"? Одобряются ли здъсь бомбардированье, опустошеніе, битвы? Если не одобряется все это, то не одобряется, конечно,

<sup>20)</sup> Съ чувствомъ глубоваго удовлетворенія мы прочитали теплыя и прочувствованныя строки въ классическомъ сочиненіи (ctt.) англійскаго юриста, посвященныя незабвенной памяти въ Бозъ почившаго Александра II, съ именемъ котораго связывается въ исторіи международнаго права все лучшее и благороднівниее, достигнутое пока имъ. Почившій нашь императорь первый сділаль серьезныя попытви въ очеловъчению войны. По признанию английскаго ученаго, имъ всегда руководило чувство глубокой гуманности, которымъ запечатлены все дела его какъ внутрепней, такъ и вившней политики. Опъ быль иниціаторомъженевской конвенців, онь первый подаль голось противь пікоторыхь оружій, причинявшихъ слишкомъ большія страдація, онъ также созваль брюссельскую конференцію 1874, неутомимо потруднешись здёсь на благо всего человёчества и проч. (см. р. р. 167-168. 177-178 и др., особ. 186). Мы думаеть, все дучшее въ человъчестве и темъ более въ нашемъ отечестве всегда съ благословениять и благодарностью будеть произпосить великое имя Александра II Освободителя и помнить дела его, запечатавнныя духомъ высово-благороднаго человеколюбія. Влагословенно имя его въ роды родовъ!



и война. Какой смыслъ, затъмъ, въ изреченіяхъ: "любите враговъ вашихъ" и воздавайте добромъ за здо?" Разумвется ди въ въ нихъ "подрывайте ихъ торговлю", "топите ихъ корабли", "грабьте ихъ города", "простръдивайте имъ сердца"? Если они не одобряютъ всего этого, то они не одобряють и войны" (р. 499-500). Если не говорить о странности въ самой постановив вопроса, здёсь дёлаемой, то достаточно указать на то, что "все это" т.-е. грабительство, разня и т. п. не есть война. Война есть средство силою отражать насиліе и возстановлять требованія нарушенной справедливости. Какъ мы успым замітить, авторъ отождествляетъ войну съ дикою звърскою дракою, не оставляющею мъста человъческой совъсти и разуму. Вслъдствіе невыясненности этого основнаго понятія въ разсматриваемомъ вопросъ (отношеніе между христіанствомъ и войною) всъ сужденія автора утрачивають совершенно міткость и основательность; большая часть того, что говорить онъ противъ войны, самой войны не касается. Таковымъ же характеромъ отдичается и послъднее суждение автора, что если война не запрещается въ нагорной беседе прямо, то во всякомъ случав она не одобряется и запрещается косвенно, такъ какъ въ ней не одобряются и прямо запрещаются расположенія, необходимыя въ войнъ (злоба, гивьъ, мстительность, вражда, обидчивость и т. п.).

Здесь не лишне будеть отметить, что въ авторе мы имеемь предшественника нашему Л. Толстому по его пресловутому ученію о непротивленіи злу силою; онъ также не считаеть возможнымъ противопоставлять злу силу и указываетъ единственный путь для борьбы со зломъ въ любви и увъщаніи. Расврытію этого ученія посвящается въ его этикъ даже цълая особая глава, въ которой особенно ярко выступають слабыя стороны и, въ цвломъ, уродливость этого ученія, когда оно излагается не такимъ художникомъ слова, какъ нашъ писатель, а простымъ смертнымъ. Безъ внишей художественной оболочки слова это ученіе является передъ нами во всемъ своемъ непривлекательномъ видъ. Для этой цвли мы позволимъ себъ сдълать выдержки изъ XVII главы сочиненія: Rights of self-defence (права самозащиты). "Согласно ли съ нравственнымъ закономъ лишать жизни того, вто насъ оскорбинетъ", ставить вопросъ Даймондъ? Мы отсылаемъ за ответомъ на этотъ вопросъ къ широкимъ нача-

дамъ христівнскаго благочестія и доброжелательства, - благочестія, основывающагося на въръ въ Божественное Провидение и на предпочтение будущаго настоящему времени;-благожелательства, конмъ требуется не только любить ближняго, какъ самого себя, но чувствовать, что и самарянинь или вразь есть нашь ближній. Такимъ образомъ, нізть возможности представить себів такіе случан въ жизни, когда бы следовало пріостановить действіе этого начала 21). Мы всегда должны находить въ сердцв своемъ любовь въ ближнему,-тогда, когда нашего участія требуетъ нужда, и тогда, когда неблагодарность платить намъ за добро зломъ; къ ближнему мы должны имъть любовь тогда, когда онъ тонетъ въ реке, а также и тогда, когда онъ нападаетъ на насъ въ лъсу на большой дорогъ; всегда и при всъхъ обстоительствахъ обязанность любить остается въ полной силъ « (р. 261-262). Это посылка, но основательны ли будуть выводы изъ нея? Мы сейчасъ увидимъ, что любовь автора не болве, навъ дряблое, сантиментальное начало, не совмъстимое ни со строгостью, ни съ правосудіемъ. Съ точки арвнія такого понятія о любви сопротивленіе злу есть догическая неизбъжность. "Такимъ образомъ отсюда самъ собою раждается вопросъ, находить или ноть свой предоль наша любовь во томо случаю, когда на насъ нападають и наша жизнь подвергается опасности? Нътъ сомивнія, что благорасположеніе въ злодью отсутствуетъ въ насъ, когда мы направляемъ оружіе въ его сердце. Это неоспоримо. Но мало того, что нападающій на насъ лишается нашего благорасположенія 22), свтуеть чувствительный авторъ, мы заграждаемъ ему путь вообще къ человъческому сердцу, убивая его, и, что тоже важно, отнимаемъ у него возможность исправленія и раскаянія 28). Призваніе къ раскаянію было одною изъ

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Едва ли: въ жазни есть многое, недостойное любви, и есть случаи, когда самая любовь требуетъ, чтобы мы не любили,—и ея мъсто заступаетъ строгое правосудіе.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Какое жестокое и неестественное требованіе цізловаться съ негодяемъ и злодфемъ въ моменть совершенія имъ страшнаго преступленія.

эз) Жертва, такимъ образомъ, превращается здёсь въ падача, а падачъ въ жертву: боле преступни те, которые защищаются, чемъ те, которые нападають! Что касается вашихъ заботъ о душе преступника, то оставьте ее Промыслу: если Провидение попустило быть обеде, то оно же возьметъ на себя заботу объ исходе ея. Наконецъ, разве живой человекъ мумія?

главныхъ особенностей свангельской миссіи Спасителя. Представляется ди согласнымъ съ этою христіанскою чертою отнятіе путей у гръшника къ поканнію? Согласно ли око съ любовію христівновою?" Что, убивая злодъя, мы вообще не исполняемъ долга любви въ ближнему, котораго мы должны любить вавъ самого себя, это не требуеть доназательствъ: "ясно, что если мы убиваемъ нападающаго на насъ, мы любимъ его менье чъмъ самихъ себя" 24). Авторъ самъ себъ ставитъ вовраженія (конечно слабенькія) и побъдоносно побиваеть... самого себя. "Можеть быть сважуть, что, убявая разбойника, ны поступаемъ по долгу любви въ обществу, для котораго лучше смерть, чвиъ жизнь его? Но очень немного людей, которые убили бы своего врага именно по этому побужденію 25) Кромі того, общество, руководясь началовъ вознездія, лишается большаго и выпграеть меньше, чвиъ еслибы опо рувоводилось въ отношеніп къ преступленію началомъ снисходительности (forbearence). Безъ сомнънія, мертвый уже не будеть болье вредить обществу; но въ тавомъ случав следуетъ иметь въ виду, что разбойниви будутъ болве дерзки и отчаянны въ своихъ элодъйствахъ, зная, что ихъ ожидаеть 26), ихъ дервость будеть пропорціанальна опасности. Но, чувствуя увъренность въ своей безопасности, разбойнивъ будетъ вести свое двло съ большимъ сравнительно благородствомъ 27); между тъмъ тоть, ято знаетъ, что рискуеть своею жизнью, долженъ убить свою жертву, чтобы самому не быть убиту... Своею

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Авторъ говоритъ о бакихъ то джентельневахъ, а никакъ не о разбойнакахъ. Такіе джентельнени—разбойники фигурируютъ развѣ только въ «страшнихъ» фантастическихъ романахъ риночнаго издѣлія. Изъ этихъ «джентельненовъ» найдутся, конечно, такіе, которые предпочтутъ кровопролитію безпренятственное опустошеніе кармановъ; но вѣдь изъ нихъ есть и такіе (пе plundermur er'ы), которымъ нужно крови и ничего больше. Чамъ укротить такихъ «джентельменовъ?».



<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Противъ этого вывода талиудическаго буквобдства всякій скажеть, что въ разумной и справедливой любви возможны и законы «болбе и «менвс».

<sup>«</sup>в) Чтобы попасть и въ эти немпогіе, надо быть вакпиъ-нибудь монстромъ изъжелтаго дома: пормальные люди, какъ извістно, въ моменты неожиданнаго душевнаго потрясенія не им'яють времени и способности размишлять о мотивахъсвоихъ дійствій, и ни малійшей возможности особенно къ такому кабинстному резонёрству, какое одобряеть авторъ. Нормаліный человівть—по истуканъ.

<sup>26)</sup> Думають совсимь паобороть съ большею естественностью.

строгостью общество само создаеть себв опасности. Мы вовсеуслышаніе говоримъ, что будемъ убивать разбойниковъ; а разбойникъ, зная это, убъеть при случав насъ, когда онъ этого не сдълалъ бы, еслибы общество поставило своимъ правиломъ—кротость". (р. 263) <sup>28</sup>).

"Допуская даже законпость убійства ради сохраненія собственной жизни, какъ можемъ мы знать, что нашей жизни дъйствительно грозить опасность, т.-е. что насъ на самомъ дълъ убьють? Когда человъкъ врывается въ чей-нибудь домъ, и хозяннъ, схвативши его, беретъ пистолетъ и стръляетъ въ него, то мы не слышимъ, чтобы говорили: "втотъ человъкъ былъ убить при самозащитъ хозянна". Или пойдемъ дальше (хотя, казалось бы, дальше идти трудио) и предположимъ въ воръ намъреніе произвести насиліе или убитъ хозянна; допустимъ, что это предположеніе наше въроятно; даже и въ такомъ случать, вамъ придется стрълять въ вора безъ твердой увъренности въ томъ, что онъ дъйствительно посягаетъ на вашу жизнь" (р. 263) 20).

Обратимся въ другямъ мъстамъ изъ Св. Писанія, на которыхъ защитникъ новаго возарънія на войну кочеть обосновать его.

Паймондъ хочетъ воспользоваться для этпхъ педей Мө. XXVI, 52, т. е. ответомъ Спасителя на предложение учениковъ "ударить мечемъ" вопновъ, пришедшихъ въ Геоспианский садъ схватить Его: "возврати мечъ твой въ его место; ибо все, взявшие мечъ, мечемъ погибнутъ". "Это место весьма важно: имъ запрещается отнятие жизни у ближняго даже въ такомъ случав, когда оно представлялось бы наиболее всего целесообразнымъ (т.-е. для сохранения жизни).—Вопросъ "не ударить-ли намъ мечемъ" очевидно предполагаетъ намърение учениковъ защитить своего Учителя отъ разбойниковъ силою оружия; Его ученики.

<sup>25)</sup> Авторъ заходить въ своей любви въ ближнему за предвли здраваго смисла благодаря общесевтантской мансрв доводить великія свангельскія начала до абсурда путемъ одвосторонней гвиерболизаціи. Здвсь такому искальченію подвергнулось великое начало возданія добромъ за зло, кратко вираженное св. ап. Павломъ: Не будь побыжденъ вломъ, но побыждай зло добромъ (Рм. XII, 21; см. отд. ст. 17—21.

ээ) Адвокать «джентльменовъ» слешкомъ строгъ уже въ ихъ жертвамъ: отъ имът требуеть онь всеведенія. Но жертвамъ достаточно здраваго смысла, который здёсь пужне.

танимъ образомъ, уже были готовы биться за Него, и если вообще для подобной вещи есть какое-нибудь основаніе, то тавимъ можетъ быть признано представлявшееся въ данномъ случав (сохранить жизнь Спасителя). Но если даже въ этомъ случав ученіемъ Христа не одобрено было убійство, то на какомъ же еще основании и при вакихъ другихъ случаяхъ его одобрить намъ? Адвокаты войны, по крайней мёрё, обязаны указать лучшее основаніе для смертоубійства, чамъ то, которое представляется въ данномъ случава во Простимъ автору, что онъ смешиваеть съ апологією войны благочестивое желаніе защитить здравое пониманіе христіанскихъ нравственныхъ началъ, одушевляющее и самого автора, только мало подготовленнаго въ этому, скорве, въ глазахъ людей, чуждыхъ христіанству, роняющаго, чемъ разъясняющаго великое начало евангельской любви отождествленіемъ ея съ нервною чувствительностью. Но мы отвъчать ему, придумывать, по врайней мере, своего ответа не будемъ: онъ находится въ дальнъйшихъ словахъ Спасителя, почему-то прерванныхъ въ цитать автора. Мы читаемъ непосредственно за вышеприведенными словами оледующее: или думаешь. что Я не могу теперь умолить Отца Моего, и Онъ представить Мню болье, нежели двинадиать легіоновь ангелогь. Какь же сбудутся Писанія, что тако должно быть? (53 — 54). Вотъ разъясненіе того, почему запрещено было "ударить мечемъ". Авторъ неудачно береть въ примъръ исключительный и единственный въ исторіи случай, какъ этотъ, где дело идеть объ Искупитель міра, Агиць Божіемъ, заколенномъ отъ сложенія міра, "Его же предложи Богь очищение върою въ крови Его" (Рим. III, 25), пришедшемъ основать духовное царство, - церковь, на началахъ любви и истины, а не на началъ внъшней силы и земнаго оружія 31). Его слова "поднявшій мечъ мечемъ погибнеть" являются въ данномъ случай конкретно выраженною формулою главнаго начала, на которомъ построено Его духовное царство; это цар-

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Іоан. XVIII, 36—37; Ремл. XIV, 17 и др. мн., а изъ цитуемыхъ авторомъ на р. 502--2 Кор. X, 4.



<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Еслибы, какъ соображаетъ авторъ, убивать ближнихъ было въ какихъ-нибудь случаяхъ законно, то здёсь именно былъ такой случай. Ему такъ кажется не смотря на то, что «такого случая» не призналъ здёсь самъ Спаситель. Если Его словомъ не вразумился авторъ, то чьего еще послушаетъ?

ство погибнетъ, если измънитъ своему началу и свою силу будеть искать въ силв парствъ земныхъ, т.-е. въ оружін; оставаясь духовною силою, христіанство и церковь христіанская выстоять передь всякою силою, а претендуя на силу вившнюю, христівнство и церковь перестають во вспхъ отношеніяхъ быть силою. Этотъ принципъ по другому поводу быль въ другой разъ высказань въ отвъть Пилату, на извъстный вопросъ его: "Царь ли ты?" (Ев. Л. XVIII, 36-37), такъ что приведенное изреченіе надо толковать лишь въ связи съ Іоан. XVIII, 36-37), а также и др. под. мъстами, напр. Ав. IX, 55 32). Авторъ, вырвавъ изреченіе изъ контекста річи, старается, впрочемъ, поправить дъло, предвидя возражение, нами приведенное; приводить и онъ его (хотя, конечно, не въ сильныхъ выраженіяхъ, формулируя весьма слабо) со ссылкою на ст. 53 — 54. "Можеть быть скажуть, что основанія, по которымъ Інсусь Христось не позводиль защитить Себя оружіемъ, заключались въ томъ, что такою защитою разрушалось бы то дело, ради котораго Онъ пришелъ въ міръ, именно принести Себя въ жертву за грвии міра, и что Онъ Самъ приводить это основание въ контекств. Онъ дъйствительно приводить его; но первое основание, непосредственный отвъть на вопросъ, по смыслу контекста ръчи, - "потому что всякій, взявшій мечъ, мечемъ погибнеть". Еслибы это и такъ было (т.-е. два основанія), то и тогда было бы непонятно, почему для автора первое по порядку основание важиве втораго? При чемъ тутъ цифры? "Затвиъ, второе основание говоритъ только о томъ, почему ученики Его не должны были въ этомъ случать "ударить мечемъ", и примънимо только въ нему, но первое, приведенное Имъ, главное основаніе, говорить именно то, что намъ нужно,-что совстьма, никогда не должно ударять мечемъ" (р. 502). Въ этой тирадъ даетъ себя замътить весьма харавтерная манера экзегетовъ "новыхъ евангелій"; она состоитъ въ томъ, что къ тексту дълаются прибавленія, - правда, неболь-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Исторія христіанской церкви служить непрерывнымь подтвержденіемь справедливости этого начала, показывая, что церковь тогда и сильна была, когда была візрна ему, такъ силою одного этого началь она одержала побізду надъ сильнымъ внізшнею силою язычествомъ, которое могло бы задавить зарождавшуюся церковь, еслибы она взялась за мечъ. Наоборотъ, она всегда теряла, когда забывала, въ чемъ ея настоящая сила, и искала силы только или главнымъ образомъ на сторонъ.

шія, напр. одно слово "вовсе" (at all), но ръшающія все, подобно тому, какъ ненужныя слова совсемъ отбрасываются, напр. въ текств стоить: "всякій, гиввающійся на брата своего напрасно, подлежить суду" (Ме. V, 22), а проповедникь пноваго евангелія" читаеть: "всякій, гиввающійся на своего брата, поллежить суду". Разница получается громаднан: получаются двъ правственныя системы, одна-христіанская (при истинномъ чтеніи), другая — буддійская система наи стоическая система "атараксін". Къ тексту здъсь, правда, авторъ не дълаеть прибавленія, но въ перифразв его употребляеть слова, которыхъ тамъ нътъ и которыя вывести, такъ или иначе, нельвя. Такъ получилось: "ниногда или coscnms (at all) нельзя ударить мечемъ, потому что" etc. Съ своей стороны, мы обратили бы вниманіе читателей и на дальнайшее продолжение разговора Спасителя въ саду Геосиманскомъ, гдв попадаются слова, пріобретающія важное, хотя нервшающее, значеніе въ нашемъ двяв. Въ тот чась сказаль Іисусь народу: какь будто на разбойника вышли вы съ мечами и кольями, взять Меня (Ев. Мо. XXVI, 55). Не ясно-ли для всякаго, читающаго слово Божіе безъ покрывала на сердцв своемъ (2 Кор. III, 15), что здёсь указывается на первый разъ одинъ, по врайней мъръ, случай, когда можно браться за мечъ, и не только за мечь, но и за колья? Употребление кольевъ в мечей противъ разбойнивовъ представляется здесь деломъ естественнымъ и позволительнымъ: "вы выходите на Меня, говорить Спаситель, какъ на разбойника; но выходить съ кольями и мечами придично только противъ разбойника: здёсь нетъ его ..

Приведенными мъстами ограничиваются самыя въскія положительныя данныя въ пользу возарънія автора на войну. Авторъ, вирочемъ, имъетъ настолько такта и пониманія дъла, что не ищетъ въ Св. Писаніи прямыхъ положительныхъ постановленій о войнъ, запрещающихъ ее. Война запрещается не буквою Писанія, а духомъ его, не прямо, а косвенно чрезъ запрещеніе причинъ, производящихъ ее, т.-е. гивва, злобы, зависти и т. и. дурныхъ чувствъ, осуждаемыхъ ученіемъ Христовымъ. Но если, заключаетъ авторъ, запрещаются причины, то запрещается в слъдствіе ихъ, т.-е. война. Мы не будемъ оспаривать правильность этого умозаключенія: оно правильно, но оно не мътко, не попадаетъ въ цъль. Имъ осуждается война несправедливал,

возникающая изъ дурныхъ источниковъ, но не война, какъ война, т.-е. какъ влементъ права. Война, возникающая изъ потребностей справедливости, допускается христіанствомъ. Весь интересъ вопроса, изследуемаго нами, и ваключается въ томъ, допускается ди именно такая война христіанствомъ и не отрицается ди имъ еслкая война? Но было бы большою наивнестью полагать, что есть какая-инбудь надобность заниматься вопросомъ: запрещаетъ или дозволяетъ христіанство войну въ томъ омысле, какъ ее представляетъ авторъ. Едва ди на почве христіанской могутъ быть апологеты именно такой войны, и мы думаемъ, что у автора нашего они созданы, вероятно, пылкимъ воображеніемъ его,—не боле.

б) Полемическая часть артументаціи на основанів Св. Писанія страдаєть отсутствіємь указаній на главныя цитаты, приводимыя въ пользу кристіанскаго возгрінія на войну, и обиліємь цитать неважныхь, которыя могуть иміть вісь развів въ ансамблів, а не въ отдільности (напр. Луки XXII, 36). Онь уділяєть вниманіе такимь аргументамь своихь противниковь, которые не могуть быть признаны значительными, умалчивая о важныхь и сильныхь. Онь находить такіе аргументы у своихь противниковь, которыхь не одобрили бы и мы сами. Упомянемь объ аргументахь этой категоріи.

Приводять, говорить авторь, въ пользу дозволительности войны такое соображение. Христосъ позволиль платить дань римскому государству въ то время, ногда у него была война, и эта дань, следовательно, должна была идти на издержки войны, чёмъ косвенно одобрялась самая война. 3). Справедливо возражаеть авторъ, что изъ этой посылки можно вывести неленыя заключения, что напр. Спаситель одобриль гладіаторскія игры, языческій культь, безумную и развратную роскошь римскаго двора и т. п., такъ какъ, безъ сомивнія, государство употребляло казну, собираемую посредствомъ дани, на всв свои потребности, между прочимъ на указанныя вещи и имъ подобныя. Наше возарвніе не нуждается въ такихъ дурныхъ подпоркахъ, а объ авторё надо скавать, что онъ напрасно тратитъ порохъ на такія мелочи, надо

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) См. въ нашей ст. «Христіанство и война». 1890 г. кн. І, этоть аргументь въ лучшей формулировей.



сказать болве, выражансь поговорною, — что онъ "въ воробыя бомбой стрвияеть". Такой стрвиьбою онъ занимается также, когда разбираетъ ссылку своихъ противниковъ на Лк. XXII, 36,-ссылку, которой и мы, действительно, не сделели бы (р. 506-507). Но у него мы находимъ разборъ также нъвоторыхъ изъ техъ цитатъ, важности которыхъ, особенно въ целомъ, нельзя отрицать, каковы Мо. VIII, 10 и Д. Ап. X, 1 и др., изъ которыхъ видно, что съ военнымъ вваніемъ въ христіанствъ можеть уживаться высовое христіанское благочестіе, и что оно само по себъ отнюдь не представляеть препятствій для христіанской жизни. Автору пришлось употребить большое умственное напряжение, чтобы ослабить очевидное значение этого довода но удалось ли ему сделать это, -- посмотримъ. "Разсвавъ о сотнивъ, воторый приходиль во Христу съ просьбою исцълить его слугу, даетъ апологетамъ войны одинъ изъ аргументовъ въ пользу войны. Тамъ не сказано, чтобы Христосъ осудиль званіе вонеское сотника, что Онъ непременно сделаль бы при такомъ удобномъ случав, еслибы смотрвлъ на войну, какъ на двло, противное Его нравственному ученію 34); напротивъ, мы читаемъ тамъ слова высочайщей похвалы въръ сотника. Очевидно слабость этого аргумента завлючается въ томъ, что онъ основывается не на прямомъ одобреніи войны, а на молчаніи о ней 25). Правда, и въ приведенномъ мъсть выражается одобреніе, но не войнъ и военному званію зе), а его "въръ"; для какого либо сужденія о профессів сотника въ данномъ случав не было даже и повода, такъ какъ сотникъ пришелъ во Христу не въ качествъ представителя своего званія, не какъ офицеръ, а какъ человівкъ. Но если не было повода высказаться о званіи сотника, то быль поводъ высказаться Христу о его языческой въръ, ибо онъ навърное былъ язычнивъ 37). Кавъ могло случиться, что Христосъ

<sup>34)</sup> Что онъ это сдвиалъ-бы, мы не можемъ утверждать.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Здёсь авторъ измёняеть своему такту—не искать въ Евангеліи прямых и положительныхъ данныхъ или правиль относительно войны; цёль этого очевидна.

<sup>34)</sup> Odospenis bones es apertialetes never omegati: 242cb bosnomeo tolico dossolenie (ne approbation, a allowance une allowableness).

эт) А откуда это извістно? Изъ язычниковъ много было прозедитовъ, а много и въ переходномъ перішительномъ состоянів, т.-е. безъ опреділенной віры. Это важно.

ничето не свазаль о религіи сотника? Не можно ли, следуя толкованію противниковъ, съ одинаковымъ правомъ на этомъ осно ванін утверждать, что Христосъ одобриль идолоповлонство, такъ какъ Онъ не осудилъ его въ сотникъ?" (р. 505). Конечно, этотъ аргументъ бодве отрицательнаго, чвиъ положительнаго свойства, и имветъ значение въ связи съ другими, а не въ отвыльности, но долю значенія все же инветь. Есть епроятность думать, что сотникъ не удостонися бы такой похвалы за свою въру отъ Спасителя, какую удостоился получить, еслибы профессія его была профессією преступною. Профессія не есть что-либо постороннее нравственному существу человъческой личности, въ родъ одежды, которая въ насъ янчего не мъняетъ; вогда производится такая цальная оцанка нравственной личности, какую мы имвемъ въ данномъ случав, то мы въ правв думать, что для такой оценки непременно должно было быть принято во вниманіе и занятіе человівня, его профессія, имінющая такое ръшающее вліяніе на образованіе нравственной личности. Съ точки зрвнія новаго воззрвнія на войну какъ на преступленіе ни сотникъ, ни вто другой не могь бы получить такой высокой похвалы, о какой мы читаемъ въ Евангеліи. Не можеть быть, чтобы ея заслужиль и быль достоинь преступникъ, самое ремесло котораго составляеть преступленіе; а кром'в того не можеть быть также, чтобы въ преступникъ, пока онъ не раскаялся, могла родиться такая высокая вфра, которая удостоилась особаго отличія отъ Спасителя 38). Что касается утвержденія автора, что въ равсматриваемомъ случав быль поводъ Спасителя высвазаться объ языческой религіи сотнива, то ничто не позволяетъ намъ согласиться съ немъ. Повода такого не было и нејмогло быть. Спаситель говориль всегда только то, что нужно было говорить, а Его отрицательное отношение въ явычеству всемъ и всякому настолько было известно, что лишне было бы Ему говорить о томъ. Онъ проповъдываль въ средъ еврейской, знавшей истиннаго Бога, и касался того, что мало извъстно было или мало привилось къ этой средъ. Затъмъ,--и

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Если припомнить сужденія автора о нравственности въ военномъ званіи, то мы найдемъ въ нихъ разкое противорачіе фактамъ евангельскимъ, какъ въ Ме. VIII или Д. А. X, 1—2.



вто главное— если сотнивъ могъ числиться язычникомъ, то во воякомъ случав, по существу двла, онъ не быль имъ, что явствуетъ изъ аттестаціи его личности Самимъ Спасителемъ, сововиъ неприличной язычнику.

Подобный же аргументь извленается изъ разсказа о Корнилія сотникъ въ Д. А. Х, къ которому быль посланъ изъ Іоппін апостолъ Петръ и о которомъ извъстно, что хотя онъ удостоплся особой благодати, однако не видно ни откуда, чтобы бросиль свою просессію после крещенія; не говорится также, чтобы его профессія была несовивстива съ хрпстіанскимъ вванісмъ.-Этотъ аргументъ, какъ и прежній, основывается на молчаніи и имветь отрицательный карактерь: мы не находима, чтобы Корнилій оставиль свою службу. Я могь бы отвітить со своей стороны, что мы не находимъ также, чтобы онъ продолжалъ ее" (р. 505). А мы со своей стороны сощиемся на 1 Кор. VII, 20, гав ваниючается въское основание того, почему мы пивемъ право на вышеприведенный аргументь. Это мъсто читается такъ: каждый оставайся въ томъ званіи, въ которомъ призванъ. Это повемоние (ст. 17), думаемъ, исполнялось въ церкви такъ же, какъ всъ прочія повелькія апостола.

Авторъ, наконецъ, старается ослабить часто приводимый въ пользу христіанскаго воззрінія на войну аргументь, основывающійся на Ев. Лв. III, 14, гдъ говорится, что Іоаннъ Креститель отъ пришедшихъ вреститься въ нему вопновъ, въ отвътъ на ихъ вопросъ: "что намъ дълать?" не требовалъ, чтобы они оставили военную службу, но сказалъ только "никого не обижайте, не клевещите, и довольствуйтесь своимъ жалованьемъ ". Аргументъ этотъ опять является отрицательнымъ (не потребоваль). Имъ не доказывается законность войны, равно какъ п не опровергается ея незаконность. Но цитату паъ Лк. III, 14 авторъ хочеть лишить всякаго значенія еще спеціальнымъ соображениемъ, основывающимся на иностическомь его отношения въ Ветхому Завъту (здъсь сказывается ввакеръ): "намъ, христіанамъ, говорить онъ, нътъ нужды справляться съ тэмъ, что и какъ говорилъ Іоаннъ, -- что онъ одобрялъ и что порицалъ. Онъ, по своей въръ, принадлежить той системъ, въ основу воторой положено было начало око за око и зубъ за зубъ. Еслибы сталъ ето настанвать на авторитеть Іоаниа, то им отослади бы его за отвътомъ къ самому Івсусу Христу... "Меньшій, говорить Онъ, въ царствъ небесномъ (новозавѣтномъ благодатномъ царствъ) больше чъмъ онъ « ээ). Гностициямъ, какъ ересь, давно осужденъ христіанскою церковью, и сданъ въ архивъ исторіею какъ заблужденіе вообще. Всякій мало-мальски внимательный читатель откроетъ въ Библін одного и того же премудраго, благаго и правосуднаго Бога, дъйствовавшаго какъ въ Ветхомъ, такъ дъйствующаго и въ Новомъ Закѣтъ; онъ увидитъ, что здъсь нътъ двухъ системъ, а есть только единый стройный планъ Божественнаго домостроительства нашего спасенія, положенный въ основу обоихъ завѣтовъ, начало котораго въ Ветхомъ Завѣтъ, продолженіе или отчасти конецъ—въ Новомъ, поливищее же осуществленіе—въ жизни будущаго въка. Всего короче выражается отношеніе двухъ завѣтовъ въ старинномъ изреченіи: Novum (Testamentum) in Vetere latet, Vetus in Novo patet 40).

Если это положение для вого-нибудь неясно, то здёсь не изсто входить въ спеціальное его обсужденіе, требующее спеціальной для этого работы; ограничнися указаніемъ на курьёзъ въ внига Даймонда: отвергнувъ авторитетъ величайшаго изъ пророковъ Ветхаго Завъта, Предтечи и Крестителя Іоанна, предсказаннаго пророкомъ Малахіею, авторъ стронтъ свой VI тезисъ сполна на авторитетъ пророчествъ Ветхаго Завъта.

Свою полемику съ "апологетами войны" авторъ заканчиваетъ слъдующимъ обобщенемъ: "таковы аргументы, запиствуемые изъ Св. Писанія адвокатами войны. Каковы они? Очевидность цитатъ, на которыхъ они основываются <sup>41</sup>), въ большинствъ случаевъ отрицательная: вмъшивается въ нихъ не. Такъ сотникъ



<sup>&</sup>quot;") Авторъ не отмъчаетъ цитати, но она въ Ап. VII, 28. Но Спаситель тутъ же говорить: «изъ рожденнихъ женами пътъ ни одного пророка больше Іоанна Крестителя» и если Онъ заповъдалъ слушать другихъ пророковъ, посланивковъ Божінхъ, то тъмъ болъе — величайшаго изъ нихъ. Конечно, здъсь ръчь идетъ не объ авторитетъ Іоанна, а только о томъ, что въ новозавътномъ благодатномъ парствъ Христовомъ всякій, даже самый малый, получаетъ больше благъ небеснихъ, чъмъ даже первый въ ветхозавътномъ царствъ, основывавшемся только на въръ въ грядущаго Мессію. Неужели въ учительствъ серьёзно авторъ ставитъ себя выше пророка величайшаго?

<sup>40)</sup> Новый Завёть въ Ветхомъ скрывается, Ветхій въ Новомъ открывается.

<sup>11)</sup> Числомъ будто бы иять.

не быль осуждень; о Коринли "не говорится, чтобы онъ оставиль свою военную службу; Іоаннь не требоваль оть вонновь отставки" (р. 509). Говоря такъ, авторъ, конечно, забываетъ, вакого рода его собственныя доказательства, и главное, сходить съ почвы върнаго пониманія вопроса, ранве имъ занятой. Онъ самъ призналъ ранъе, что по самой природъ дъла, невозможно требовать указаній въ занимающемъ насъ вопросв въ Евангеліи прямыхъ и положительныхъ, такъ какъ Евангеліе не регламентируетъ явленій земного общественно-политическаго характера и его ваконодательство относится дишь къ области не преходящихъ и немвияющихся явленій человвического духа. Но, не давая самъ положительныхъ доказательствъ, онъ требуетъ таковыхъ отъ своихъ противнековъ; основательно ли это? Мало того, онъ старается всячески уменьшить доказательства противниковъ не только въ ихъ силв, но и въ числв: онъ не приводить, напр. 1 Кор. VII, 20 и совствить не упоминаеть важитишаго мъста изъ Рим. XIII, 3-4, которое имъетъ почти положительный характеръ 42). Чего стоитъ дъло, отстанваемое такими способами? Конечно, объ стороны болъе косвенными путями подходятъ въ ученію христіанскому относительно разсматриваемаго вопроса; но чьи пути прямве и чьи кривве и извилистве, гдв больше натяжекъ-это видять сами читатели. Напомнимъ также имъ и то, что въ основъ всей аргументаціи автора лежить, столь обычное для его единомышленниковъ, недоразумъніе, состоящее въ смъшенім понятій война и звпрство, всявдствіе чего къ войнв его аргументація и не относится. Не отличается выясненностью и другой основной терминъ темы-принципъ христіанской любви, недозволяющій войны: здась любовь смашивается съ чувствительностью, а потому авторъ говоритъ объ отношении войны не къ христіанству, а къ чему то другому, напр. къ сектъ квакерской.

Тъ, которыхъ нашъ авторъ называетъ адвокатами войны, кромъ Св. Писанія Новаго Завъта еще имъють въ свою пользу

<sup>42)</sup> Тамъ говорится, что «начальникъ есть Вожій слуга», страшний для злыхъ людей, что «онъ не напрасно носить мечъ; онъ Божій слуга, отиститель въ наказаніе ділающему злое». Не ясно-ли, что этими словами христіанство прямо освящаеть мечъ, какъ необходимую функцію освящаемой имъ земной власти (правосудія)? Отчего же авторъ замодчаль місто такой рішающей важности.



Ветхій Завіть, который въ христіанстві импеть вначеніе, какъ источникъ догматическаго ученія, равное съ Новымъ Завътомъ, съ темъ только различіемъ, что единый и тоть же гласъ Божій въ обоихъ завътахъ явствениве и отчетливъе раздается въ Новомъ Завътъ, когда сошло на землю Само Предвъчное Слово, Сынъ Божій (Евр. І, 1). Съ христіанской точки врвнія свидвтельства Ветхаго Завета въ пользу законности войны, столь очевидныя и столь многочисленныя, получають въское значение въ нашемъ вопросъ. Взглядъ, что война есть сама по себъ, по существу своему преступленіе, явно осуждается Ветхимъ Завътомъ, и это объясияетъ до изкоторой степени, почему авторъ предпочель занять позицію гностика по отношенію къ Ветхому Завъту. Въ самомъ дълъ, еслибы война была противна правственному закону, который есть законъ Бога, то развъ Богъ Ветхаго Завъта, который есть Богь и Новаго Завъта, могь бы благословлять оружіе избраннаго Своего народа въ законной борьбъ его съ его врагами и вънчать славою оружіе его? Развъ никакого значенія, въ самомъ дёлё, не имбеть въ нашемъ вопросъ замъчание блаж. Августина, что святой пророкъ Давидъ быль воинь, равно какь и другіе святые мужи ветхозавътные? Еслибы война была преступленіе, Богь не одобрять бы ея и служителей ея въ Ветхомъ Завъть, ибо одинъ Богъ Ветхаго и Новаго Завъта. Между прочимъ, авторъ хочетъ ослабить силу ссыяви сявдующимъ страннымъ замвчаніемъ: Ветхій Заввть одобрявь войны дая евреевь, но сведуеть ин отсюда, что онв дозволительны намь? Мы не получали повельнія на это. Но отсюда савдоваль бы выводь только къ нашему поведению, а не въ понятію о войнь: то, что было позволено Богомъ, безъ нарушенія Его святыхъ законовъ, евреямъ, могло бы быть позволительно и намъ, и если для евреевъ война не преступленіе, то почему она будеть преступленіемъ для насъ? Что можеть измънить туть имя еврея, или время (ветхій и новый завъть)? Однако авторъ ни передъ чемъ не останавливается, и утверждаетъ, въ своемъ отвътъ на этотъ вопросъ, что время измъняетъ самое понятіе о добръ, такъ что доброе и нравственное для одного времени безиравственно для другаго, согласное съ волею Божества (заметимъ, вечявго и неизменнаго въ своихъ опредеденіяхъ) противно ей въ другое время. Война была согласна

съ волею небесъ тогда, въ Ветхомъ Завъть, но не теперь 11). Но отсюда следовали бы двъ неленыя вещи, которыя не можетъ принять христіанниъ: во-первыхъ, что добро условно (точнъе правственный законъ); во-вторыхъ, что волею Божества въ Ветхомъ Завъть одобрядось и повелевалось безиравственное, напр. война (если не принять перваго вывода объ условности добра).

У. Вырование древие христианской церкви вы незиконность войны Такъ-канъ авторъ въ данномъ случав ничего не говоритъ новаго, неизвъстнаго нашимъ читателямъ (см. тез. III), то, подагаемъ, достаточно съ нашей стороны только отивтить тез. У. Считаемъ пужнымъ еще указать на одно обстоятельство, лишаюшее этоть тезись значенія: онь построень на предразсуднь встраченномъ нами у Буасье, что разцватомъ христіанства были только первые два въка, въ которыхъ и должно искать върнаго, истинио-христіанского отвъта въ интересующемъ насъ вопросв. Мы уже пивли дело съ этимъ предразсудномъ въ редакціп Буасье, нътъ налобности разбирать его въ редакціп Даймонда. Последній отличается отъ перваго не по существу, а развъ по сиблости и ръзности выраженій. Первые два въка въ главахъ автора безупречны: на основаніп двухъ-трехъ фактовъ уклоненій отъ военной службы среди древнихъ христіанъ и цитать (кетати сказать глухихь) изъ Іустина мученика, Татівна, Климента Александрійского, Оригена и Тертулліана (если за цитаты признать собственный выраженія автора со ссылкою на упомянутыхъ церковныхъ писателей), авторъ дълаетъ такое общее заключеніе: вообще всю хрпстіане первыхъ двухъ въковъ держались его взглядо на войну. Защищаемый нами взглядъ началъ формироваться съ III в., когда въ церковь начала вкрадываться порча и въ ученій христіанскомъ, и въ жизни, всявд-

<sup>&</sup>quot;) Чтобы сколько-пибудь уменьшить высь ссылки на Ветхій Завыть, дылается у автора, въ свою очередь, указаніе ва 1 Пар. ХХІІ, 7 гдв Богь устами пророка предсказываеть Давиду, что онь не построить храма Ему, такъ-какъ онъ много продиль крови человыческой. По следусть за отсюда, что въ Ветхомъ Завыть Богь запрещаль войну? Конечно, пыть; напротивь, отсюда вытекаеть заключеніе нежелательное для автора—гностика. Богь Ветхаго Завыта тогь же Богь Новаго Завыта, Богь мира и любви, допускающій войну, это великое человіческое бідствіс, не какъ благо, но какъ пешэбіжную необходимость, направляющую Его Промисломъ къ благу.



ствіе унадва хрпстіанской въры и первоначального энтузіазма. Параллельно съ втимъ искаженіемъ первоначального христіанства развивалось и росло нынъ столь распространенное понатіе о войнъ. Авторъ, конечно, выступилъ со своею инигою для вовстановленія первобытной чистоты христіанскаго ученія, быв-шаго столько въковъ до автора неизвъстныхъ міру. Однано, автора нельзя признать Колумбомъ въ нашемъ дълъ: его предупредили дачно еще въ У въкъ, именно язычнивъ Волузіанъ. Намъ остается только удивляться такой солидарности въ вопросъ правственности между язычникомъ и "христіаниномъ", солидарности, которой мы не наблюдали въ излюбленныхъ авторомъ первыхъ двухъ въкахъ.

VI. По воть, наконецъ, нашему автору-гностику понадобился Ветхій Завъть, авторитеть котораго онъ такъ ръшительно отвергнулъ, по представившейся ему надобности (см. тес. IV), теперь онъ находить удобнымъ укрыть подъ защитой его свое возаръніе.

"Въ изследовании вопроса о законности войны съ христіанской точин эрвнія есть пункть, который всегда казался мив важнымъ--это пророчество Ветхаго Завъта о наступленія въ будущемъ періода всеобщаго мпра (на вемль). Вврованіе это обще съ христіанскимъ, что настанетъ нівогда время правды п мира, торжества хрпстіанскихъ началь на земль. Что это время наступить, ны убъждены, потому что оно объщано Богомъ" 44). Затимъ дълаются цитаты изъ Исаін II, 4. XI, 3. IX, 18, относящінся, по автору, къ торжеству христіанства на земаю "въ последнія времена". Воть эти места... "Въ последніе дип... Онъ (Господь) будеть судпть народы... п перевують мечи свои па орада и копья свои на серпы; не подниметь народъ на народъ меча, и не будеть болве учиться воевать". "Не будуть двдать вла и вреда на всей святой горъ Моей 45): ибо вемля будеть наполнена въдъніемъ Господа, какъ воды наполняють море". "Тогда волиъ будетъ жить вивств съ ягненкомъ, и барсъ будетъ лежать выйств съ козденкомъ... и левъ, какъ волъ, будетъ

<sup>43)</sup> Ипачо «Сіонская», подъ чімъ, обыкновенно, разумівется не земля, а небо, торжествующая церковь пебесная: ср. Евр. XII, 22-24.



<sup>&</sup>quot;) Отзывается хиліазмомъ (въра въ тысячельтиес земное царствованіе Христа).

всть солому « 46). "Двв вещи надо отметить въ этихъ пророчествахъ, комментируетъ ихъ авторъ: во-первыхъ, что въ намеренія Бога входить окончательное уничтоженіе войны, что весьма важно, потому что, если война несогласна съ Его волею, то она не можеть быть согласна съ христіанствомъ, воторое есть отпровеніе Его воли" (р. 510). Конечно, нечего и говорить, что избавленіе человічества отъ всіхъ бідь и золь есть намівреніе Бога (а въ числъ этихъ бъдъ не послъднее мъсто занимаетъ война); но что отсюда сабдуеть, сабдуеть ли, что война преступна, какъ двло, противное правственному закону? Тогда слъдовало бы тоже самое утверждать и о голодъ, землетрясеніяхъ, наводненіяхъ, болъзняхъ, смерти и т. п. Что война есть великое бъдствіе, этого слово Божіе, конечно, не отрицаеть. "Вовторыхъ, и это главное, христіанство является средствомъ водворенія мира въ человъчествъ... Такимъ образомъ, представляется совершеннъйшею нельпостью утверждать, что христіанство допускаетъ войну, когда оно, и оно одно, по самой своей природъ стремится въ исворененію ея. Если мы не имъемъ иныхъ гарантій мира, кром'в нашей религіи, и иной надежды на меръ, какъ въ распространение ея началъ въ народахъ, то какъ можеть такая религія санкціонировать войну?" (ibid). Ноть ничего проще, какъ отвътить на этотъ вопросъ, но нътъ ничего трудиве давать ответь на него нашему автору, употребляющему слова зджсь въ особенномъ смысле. Что значить у него "санкціонируеть "? если--- "терпить, допускаеть", то мы принимаемь вопросъ его, если же нътъ, то его вопросъ — недоразумъніе. Что значить у него "война"? если и здъсь это -- акть нарушенія справединвости и любви, зверство, то опять таки его вопросъ одно чистое недоразумение. Но это такъ и есть на деле. Недоразумъніе автора, впрочемъ, дегко устравить указаніемъ одинъ факть, который, конечно, ему долженъ быть извъстенъ. Ему извъстно, что рабство, это одно изъ величайшихъ общественныхъ волъ, исчевло въ христіанскомъ мірт подъ марнымъ воздъйствіемъ хрястіанства; не подлежить сомнінію, что и война могла бы исчезнуть совершенно такимъ же путемъ. Но помъ-

<sup>&</sup>quot;) «И девъ»... Очевидно это будеть воеможно только на новой, а не на этой вемль.



шала ли христіанству достигнуть своей цвли (уничтоженія рабства, какъ несправедливой съ точки эрвнія его началь формы отношеній) его терпимость къ рабству, имъ допускавшемуся? Авторъ не долженъ имъть какого-либо опасенія и въ настоящемъ случат: христіанство непремінно поведеть ко всеобщему миру, если вавъ следуеть будуть усвоены его нравственныя начала и положены въ основу международныхъ отношеній. Если ранъе не видъли противоръчія правственной сущности христіанства въ его терпимости по отношенію къ несомивнной несправедивости, накъ рабовладвльчество, то основательно ли кричать о ванихъ-то противорвчіяхъ въ томъ случав, ногда оно повволяеть войну (конечно справедливую), которая есть акть справедливости при настоящихъ международныхъ отношеніяхъ? Еслибы нашимсь смельчаки, которые стали бы утверждать, что христіанство противорвчило себв, допуская рабство, то ведь тогда пришлось бы обвинять въ этомъ самихъ апостоловъ, что вначило бы -- выдумывать вместо христіанства истиннаго свое христіанство. Но христіанство во всёхъ случанхъ остается верно своему началу невывшательства въ область земныхъ политическихъ отношеній, и требованіе отъ него положительнаго закона о войнъ довазываетъ только непонимание его истинной сущности.

Что касается экскурсіи автора въ область ветхозавътныхъ пророчествъ о всеобщемъ миръ между народами, то она оказывается совсъмъ неудачною: пророчества эти, какъ это установлено экзегетикою, и какъ это, отчасти, видно изъ нашихъ къ нимъ подстрочныхъ примъчаній, относятся не къ земль и не къ земной нашей исторіи, а къ небу и будущей въчной жизни, къ новымъ небесамъ и земль, съ нихъ же правда жизеть (2 П. III, 13). Тамъ несомнънно волкъ будетъ пастись съ ягненкомъ, но о томъ, что будетъ на земль и исчезнеть ли когда-нибудь война здъсь, опредъленныхъ указаній въ словъ Божіемъ не имъемъ, а изъ тъхъ, какія есть, можно вывести, пожалуй, противоположное заключеніе <sup>47</sup>). Впрочемъ мы видъли, что даже и въ толкованіи автора эти пророчества не даютъ права на тъ выводы, какіе ухитряется дълать изъ нихъ авторъ.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Этоть вопрось быль затронуть въ первой стать в о войн в кн. I, стр. 125 и даже.

VII. Опончательную онвику себв находить всякое учение въ "плодахъ" своихъ: разсматриваемое съ этой точки зрвнія, современное возорвніе на войну, какъ преступленіе, является практически-непримънимою и гибельною для обществъ утопіею. Оно не разсчитано на нашу землю и на наши человъческія общества, где пока львы еще не вдять, какъ волы, солоку, а волен не пасутся съ ягнятами... Практическія последствія этого возарънія, сміниявающаго землю съ небомъ, такъ ясны, что о нихъ нътъ надобности распространяться: оно, конечно, на руку волкамъ, но каково будетъ овцамъ? какъ возможно будетъ ихъ существованіе? Кром'в того, всякому ясно, что въ основів разсматриваемаго воззрвнія лежить несостоятельное кань теоретически, такъ и практически невозможное начало восмополетизма. Все это предвидить авторъ и посвящаеть разбору возможныхъ съ практической точки зрвнія возраженій свой седьмой и последній тевись, что благополучіе обществъ несколько не отрадаеть, напротивъ много выигрываеть при практическомъ примъненія новаго возэрвнія на войну.

Тремя соображеніями онъ хочеть покончить со всякими возраженіями противъ практической непригодности его взгляда и вмъстъ съ тъмъ доказать свой тезисъ, и не всъ они заслуживали бы вниманія, но, для точности, мы должны упомянуть ихъ

Во-перныхъ, авторъ считаеть возможнымъ выиграть свое дѣло напоминаніемъ своимъ читателямъ той прописной истины, что "наши интересы въ этой жизни иногда, по цѣлямъ Божественнаго Промысла, подчиняются высшимъ интересамъ будущей жизни" (р. 520), т.-е. взявшись доказать практическія выгоды своего возгрѣнія для земныхъ обществъ, авторъ вдругъ приходить къ сознанію дѣйствительности и начинаетъ насъ утѣшать будущимъ, забывая, что слѣдовало бы говорить о настоящемъ.

Во вторыхъ, онъ вприто, что Провидение сохранить въ целости общества, отказавшияся отъ земнаго оружии и вверившияся Богу; что само Провидение придеть на помощь темъ обществамъ, въ которыхъ будутъ господствовать, на ихъ погибель, разныя невозможныя кабинетныя теоріи въ роде разсматриваемой. Этотъ доводъ любопытенъ, и надъ нимъ стоитъ немного остановиться. Онъ любопытенъ въ качестве иллюстрации веры м живаго религіознаго чувства, не направляемых в не освящаемых разумомъ. Вотъ навъ формулируетъ свей доводъ хорощо
върующій, но плохо размышляющій авторъ. "Разумно надъяться,
что, если мы изъ послушанія воль Бога, добровольно подвергаемъ себя трудамъ и опасностямъ, то Богъ ващититъ насъ и
направитъ наши несчастія во благу.... что Онъ не оставитъ
тъхъ, кои не имъютъ иной помощи, вромъ Него, и кои оставили надежды на всявую земную защиту, возложивъ всъ свои
надежды на Него одного" (р. 520). Отоюда послъдовательно авторомъ дълается выводъ, что "адвоваты войны" не въруютъ въ
Божественный промыслъ, проповъдуя войну ванъ средство для
самообороны народа (р. 525) <sup>48</sup>).

Невероятно, чтобы кому-либо доводъ автора показался скольконибудь значительнымъ при правильномо представления о Божественномъ Промыслъ. Онъ находить себв приговоръ изъ устъ Самого Спасителя, отъ вотораго некумавшій Его діаволь дерзнуль требовать приблизительно такой же въры въ Промыслъ, жаной требуеть отъ христіанъ г. Даймондъ. Въ Ев. Лк. ІУ. 3-12 читаемъ: И повель Его въ Герусалимъ, и поставиль Его на прыль храма, и сказаль Ему: если Ты Сынь Божій, бросься отсюда енизъ. Ибо написано: ангеламъ Своимъ заповъдаетъ о Тебъ сохранить Тебя (во вопьхъ путяхъ Твоихъ); и на рукахъ понесуть Тебя, да не претинешься о камень ногою Твоею (Псал. 30, 11, 12), Іисусь сказаль ему въ отвът: сказано: не искушай Господа Бога твоего (Второз. 6, 16). Кто не видить, что здёсь осуждается такая въра въ Промыслъ, которою требуются отъ него напрасныя чудеса? Но вира г. Даймонда соединяется съ требованіемъ напраснаго чуда. Если вы христіане, говорить онъ, то позвольте ванести надъ своею головою мечъ кому вздумается, при всвхъ визможныхъ средствахъ съ вашей отороны отстранить этотъ мечъ. Ибо написано: ангеломъ Своимъ еtc. Итанъ, не искупиай Господа Бога твоего, должны мы сказать автору въ ответъ на его второе соображение.

<sup>48)</sup> Таковыми невърующими въ Промыслъ, если слъдовать г. Даймонду, надобыло бы признать бл. Августина, мизніе котораго о войніз приведено нами выше м пр. Сергія Радонежскаго, благословившаго Димитрія Донскаго на войну съ татарами!

Авторъ, наконецъ, обращается въ опыту для оправданія последняго своего тесиса о прантических выгодахъ проводимагониъ возарънія на войну. "Я вырю", говорить онъ, "что мы и въ опыть найдемъ подтверждение той истины, что терпвние есть нандучній союзникъ нашихъ интересовъ". Въ самомъ дълв, вътакого рода аргументв, какъ этотъ, авторъ ничего не сдвалъбы безъ своего окромнаго "върю". Опытъ заключаеть въ себъ все, чтобы разрушить эту истину, и не даеть намъ ничего для подтвержденія вя, исключая техъ, которые и безъ опыта вырують въ нее, върують въ силу и торжество добра надъ вломъ. Эта въра не опытомъ рождается; люди, невооруженные этою вёрою, даруемою свыше, скорве будуть видеть въ жизни торжество иной истины, что успака и право въ жизни принадлежать не правда, а сыв, не добру, но злу; они будуть смотреть на нее съ точки врвиня Дарвинова принципа борьбы за существование, въ которой побъда всегда остается за грубой сидой, а не за нравственными началами, и эта точка эрвнія на жизнь есть самая естественная для невърія. Бевъ всякаго сомивнія, зло жизни заслоняєть отънасъ добро ея и не по тому одному только, что его больше (больше его или меньше, чемъ добра, ведомо, конечно, одному Богу), а и потому, что по самой своей природв эло нахальнои любитъ выставляться, а добро скроино и выставии не любить. Если же и въ самихъ себв иы находинъ зла болве, чвиъдобра, то последнее неизбежно делается не столько предметомъопыта, сволько предметомъ въры. Блаженъ тогъ, кому такая въра согръеть сердце и освътить существованіе, и вдвое блаженъ онъ, если его въра останется твердою и неповолебимою среди всявихъ вскушеній, среди всяких ви встав безчисленныхъ побъдъ, одерживаемыхъ зломъ надъ добромъ въ жизии! Однаковъру автора нельзя признать истинно-христіанскою и желательною; развъне вамътно для всякаго, что она требуетъ себъ искусственной поддержки въ особомъ фальшивомъ возврвнім на жизнь, не оправдываемомъ опытомъ, будто жизнь непремъннодолжна представлять собою картину такъ или иначе торжествующей добродетели и наказываемаго порока 40)? Къ сожаленію,

<sup>(10)</sup> Кстати здёсь отмётить, что художественному достоинству изданій «Посредника» значительно вредить проходящая чрезь нихъ именно эта фальны въ воз-



жизнь не сказка и не назидательная датекая повасть, въ которыхъ добродатель всегда торжествуетъ, а порокъ наказывается:
жизнь и по свидательству опыта, и по христіанскому ученію
есть для насъ подвигъ, который совершить намъ поможетъ лишь
трезвая, здравая вара, не становящаяся въ противорачіе съ
явными показаніями опыта. Мы, христіане, не пріобратаемъ
вару цаною разума, всахъ его очевидностей: въ вара мы пребываемъ разумны, здравы и трезвы, въ своемъ идеализма—
реалистами, какъ никто и нигда помимо насъ. Вара автора недостаетъ трезвости, и это свидательствуетъ, что здась мы имаемъ дало не съ христіанствомъ а съ чамъ-либо еще.

Авторъ ссывается на два—три факта (р. 520 - 524) въ подтвержденіе своей оперы, что миръ и кротость есть лучшая защита отъ враговъ, располагая и этихъ последнихъ къ миру съ нами (упоминаетъ напр. о поливнией безопасности квакерскаго Общества Друзей въ Пенсильваніи, по принципамъ своего ученія не прибъгавшаго къ оружію для своей защиты во время провопролитной и страшной войны краснокожихъ съ бълыми въ начале нынешняго столетія и т. п.); но для веры, ненуждающейся въ доказательствахъ, этого, пожалуй, и не кужно, а для разума—слишкомъ мало...

Съ практической стороны васьма важно решеніе вопроса, какимъ путемъ могло бы получить осуществленіе возвреніе, защищаемое авторомъ, такъ какъ вследствіе своей практической непригодности оно потеряло бы для насъ и свою теоретическую ценность. Въ самомъ деле, что делать темъ, которые примуть воззреніе автора на войну, т.-е. признаютъ, что война — преступленіе, вотъ вопросъ, решеніе котораго необходимо. И авторъ решаеть его, хотя и мимоходомъ, въ заключеніе своего трактата о войне. "Можеть быть, спросять, каковы же должны быть обязанности техъ, которые уверують или убедятся, что

зрвиін на жизнь: въ разсиазахъ какъ Л. Толстаго, такъ и другихъ всегда зло побъждается добромъ (любовью), причемъ торжество добра надъздомъ представляется или чисто-правственно, или даже грубо матеріально (напр. «Упустимь огонь—не потупишь и «Сввчка»). О, еслибы въ жизни было все такъ гладво, какъ въ этихъ разсказахъ, какъ дегко и пріятно было бы быть добрымъ! Остается пожалівть, что «Посредникъ» стремится дать торжество своей идев искаженіемъ жетины. лізйствительности.

война несовивстима съ ихъ христіанскою религіею и которыхъ однако правительства будутъ призывать въ воинской повинюсти? Мы прямо отвъчаемъ, ихъ обязанность вротко и осторожноно твердо отказаться отъ военной службы. Пусть они вспомнятъ, что на нихъ возложена страшная но почетная обязанность пропаганды христіанскихъ началь; пбо оть ихъ върности будеть завистть миръ на земль, поскольку онъ зависить отъ человъка. Пусть они открыто и смедо исповедують и защищають свои мивнія и не удовольствуются словами, если потребуется чтонибудь большее, чемъ слова, даже мученичество. Только единодушною вірностью добродітели можеть быть искоренено зло-Если вы върите, что Інсусъ Христосъ запретилъ войну, то не отступайте ни передъ чемъ: ни передъ закономъ, ни передъ общественнымъ мивніемъ" (р. 527—528). Безъ всякаго сомивнія, втоть практическій совёть автора своимъ послёдователямъ не поважется имъ достаточно правтическимъ; можетъ случиться, что авторъ такинъ советомъ и совсемъ разочаруетъ даже послъдователей своихъ. Мы же съ своей стороны въ утвшеніе истивныхъ друзей мира могли бы напомнить то, что имъ давноизвъстно и безъ насъ. Великія нравственныя реформы, намъпомнится, никогда не совершались въ исторіи такимъ искусственнымъ и насильственнымъ путемъ, какой рекомендуется авторомъ по отношению къ водворению всеобщаго международнаго мира: какъ и все великое и значительное въ исторіи, миръ на вемлъ, если ему когда-нибудь суждено быть, явится врълымъ плодомъ исторіи, результатомъ естественнаго теченія вещей, а не индивидуальныхъ преждевременныхъ протестовъ. Слишкомъ очевидно, что миръ водворится на землъ и войнъ не будеть не тогда, когда отдельныя личности будуть отказываться отъ войны, а тогда, вогда не будеть надобности въ войнъ, вогда не отъ чего будеть отвазываться имъ, т.-е. вогда изсявнуть самые источники причины войны. Проекть автора касается лишь следствій, оставляя въ полной силь причины; но вто же не согласится, что это наименте всего подходящій способъ для борьбы со зломъ? Кто не видитъ, что для уничтоженія этого зла требуется радикальный перевороть въ современномъ соціальнополитическомъ строю обществъ, совершенивищее ихъ обновленіе и перерожденіе, т.-е. такая универсальная реформа, примъ-

ровъ которой во всемірной исторіи еще не бывало? Если такъ, то что же такое и вся затвя автора усиліями отдельныхъ личностей перевернуть міръ, намінить исторію, - какъ не пустое и сившное притязание букашевъ сдвинуть гору съ мъста? Пусть не говорять нашь, что бувашки воздвигають горы (мізловыя горы, коралловые острова и т. п.) и что великіе перевороты въ асторіи совершаются незамітною, невидимою міру, работою единицъ, изъ которыхъ слагается исторія: наукю пока еще неизвъстно, вакими силами, какими тайными пружинами въ концъ вонцевъ совершаются въ исторіи веливіе перевороты и событія и направляется самая исторія въ ціломъ. Это составляеть лишь проблемму ея, въ настоящее время пока только поставленную, но не ръшенную при множествъ попытокъ къ разръшенію ея 50). Тотъ, ето хоть немного знакомъ съ вопросомъ, знаетъ, что нельзя такъ ръшительно выдвигать личную волю въ качествъ главнаго фантора общественно-историческихъ переворотовъ: есть еще что-то такое, что движеть и направляеть жизнь народовъ, изысканіемъ чего и будеть заниматься наука. Но кристіанину оно изв'єстно. (Д. Ап. XVII, 26-28).

Разсмотрвніемъ практической стороны вопроса заканчивается трактать г. Даймонда о незаконности или преступности войны не только съ общей моральной, но и, въ частности, съ христіанской точки эрвнія, а вмістів съ тімъ онанчивается и наше обязательство передъ читателями подробно разсмотріть аргументацію защитниковъ новаго воззрінія на войну, опінить его, главнымъ образомъ, съ христіанской точки эрвнія. Подробности, въ которыя при этомъ намъ пришлось входить, вполя оправдываются чрезвычайною важностью этого, повидимому — спеціальнаго, но въ дійствительности — затрогивающаго общія начала и существо христіанства, вопроса, когда для рішенія его аппеллирують въ авторитету Евангелія. Читатели могли видіть доказательства этого въ нашихъ статьяхъ.

Въ виду того, можетъ быть, обстоятельства, что христіанство не заключаеть въ себъ неоспоримыхъ основаній для новаго

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) См. *Н. Каръева* «Сущность историческаго процесса и родь личности въ истории». Спб. 1890 г., его же «Основные вопросы философіи исторіи» І—ІІ т. Проблемма о роди личности въ исторіи затрогивается, какъ извёстно, и въ ром. Л. Толстаго «Война и Миръ» (См. придоженіе въ конпѣ его).



возарвиія на войну, за самое последнее время мы находивь попытан связать его съ современною точною наукою, дать ему научную санкцію, вивсто неудавшейся религіозной. Въ настоящее время какъ разъ на встрвчу этой потребности идетъ автеритетный голось изъ самыхъ заоблачныхъ вершинъ точной (построенной на началахъ эволюціонизма) науки въ лиць извъстнаго Герб. Спенсера. Приверженцы новаго воззрънія на войну, въроятно, съ большимъ удовольствіемъ примутъ, что "самъ" Спенсеръ, съ научной точки эрвнія, объявиль войну дваомъ несправедливымъ, преступнымъ. Это сдвавно имъ въ отать в одного англійскаго журнала ("Девятнадцатый Въкъ") подъ заглавіемъ: О справедливости 51). Конечно, съ этой точки арвнія, строго говоря, правственная оцинка явленій, въ томъ честь войны, невозможна: съ точки зрвнія эволюціонизма вопросъ можеть идти лишь о пользю, в не о иравственной цинности войны, и если наука повволяеть себъ трактовать явленія съ чисто-нравственной стороны, то она всегда разуметъ подъ нравственнымъ полезное. Но нътъ надобности говорить, что нравственное и полезное-не одно и то же, а потому думаемъ, что наука современная и въ данномъ случав, какъ во многихъ другихъ, неспособна будетъ удовлетворить народявшейся въ современномъ образованномъ обществъ потребности не одного только разсудочнаго, но и нравственнаго отношенія въ явленіямъ общественнымъ и всявимъ другимъ, настоятельно требуемаго совъстью, долгое время попиравшеюся наукою. Поэтому сомивнаемся, чтобы даже "самъ Спенсеръ" могъ удовлетворить нравственнымъ запросамъ, въ настоящее время связаннымъ съ обсужденіемъ вопроса о войнъ. Спенсеръ тоже, конечно, смъшиваетъ полезное съ нравственнымъ, объявляя справедливымъ то, что полезно виду 52). Въ своей quasi-этической опънкъ войны онъ примъняетъ именно этотъ quasi-этическій критерій (какъ онъ даже самъ его называетъ), и находитъ, что война въ настоящее время болъе вредна, чъмъ полезна для сохраненія и развитія вида (т.-е. человъчества вообще). Это мивніе его, впро-



<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Въ Nineteenth Century за мартъ и априль 1890 г. Эта ст. перев. на русскій языкъ: см. въ ж. Русская Мысль за май 1890 г.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) См. въ русск. пер. стр. 95.

чемъ, относится въ войнамъ наступательнымъ; что васается войнъ оборонительныхъ, то и Спенсеръ находить возможнымъ признать ихъ полевными (для сохраненія вида) и въ этой м'яръ справедивыми 53). Прежде наступетельныя войны были полезными, очищая мъсто, въ борьбъ за существованіе, болье приспособленнымъ, сильнымъ, однимъ словомъ - лучшимъ и, благопріятотвуя заселенію планеты нашей сильнийшими, тимь самымь служили интересамъ расы, хотя и тогда часто побада достава. лась не сильнъйшимъ, а многочисленнъйшимъ <sup>54</sup>). Въ настоящее время, когда физическая сила, храбрость и хитрость потеряли овою первостепенную важность для сохраненія вида и наибольапую двиность въ этомъ отношении получили чисто-вультурныя, т.-е. духовныя свойства (моральныя и интеллектуальныя), война не столь полезна, сколько вредна, не всегда способствуя переживанію нанопособивших въ борьбв за существованіе, которая теперь должна изманеть свой грубый онзическій характеръ. свойственный нившимъ стадіямъ человъческого развитія. Если борьба теперь будеть вестись при помощи силы, то весьма естественно ожидать, что часто въ ней будуть погибать двиствительныя истинныя силы, т.-е. культурныя способности. Кромъ того, война оказываеть "несомивние вредную нравственную реавцію какъ на побъдителей, такъ и на побъжденныхъ 4 55). Воть два соображенія, которыми Спенсеръ оправдываеть свое мевніе о незаконности войны (наступательной). Но для всякаго слишкомъ явны натяжки, къ которымъ долженъ былъ въ данномъ случав прибъгать Спенсеръ для оправдація своего взгляда; если для кого, то именно для эволюціонистовъ вообще и дарвимистовъ въ частности особенно трудно довазать незаконность войны. Всякій знасть, что однимь изъ важивйшихъ факторовъ естественнаго подбора служить борьба за существование и чемъ напряженные, сыльные борьба, тымы лучше это для цылей естественнаго подбора. Но что такое война, какъ не лучшее выра-

<sup>53)</sup> Cm. на стр. 106 ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Такъ напр., одић лишь случайности спасли европейскую цивилизацію отъ дижихъ татарскихъ ордъ, а древнюю Грецію отъ победи Персовъ. Не такъ ли это на самомъ делё?

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) См. въ пер. стр: 106, также 120.

женіе или даже воплощеніе этой борьбы за существованіе, необходимой для сохраненія и совершенствованія видовъ? Война-постудять Дарвиновой теоріи, принципы которой положены въ основу современной точной науки. Спенсеру, для избъжанія этого вывода, надо было утверждать изминчивость формы борьбы за существование въ человъческомъ видъ. Не входя въ разборъ этой теоріи изминчивости борьбы, приличный для спеціалистовь и неумъстный въ нашей статьв, имъющей свои задачи, мы со своей стороны, становясь на точку врвнія самого Спенсера, можемъ указать въ его разсужденіяхъ о вредв наступательной войны двъ ошибни, лишающія его разсужденія значенія. Вопервыхъ, онъ утверждаетъ, что для сохраненія и совершенствованія вида въ настоящее время (т.-с. въ нынашнія историческія времена) физическая сила не имфеть прежняго значенія. Положеніе, въ такомъ видь высказанное, противно згравому смыслу и опровергается исторією. Здравый симсять говорить, что здоровье, сила всегда для насъ будуть имъть одинаковое значеніе: меторія говорить, что первыя міста въ ней принадлежать расамъ кръпвимъ не только морально, но и оизически и что расы недостаточно врвикія всегда ждеть вымираніе. Еслибы Спенсеръ высказаль это положение спеціально по отношению къ борьбъ за существованіе, въ которой ръшающее значеніе въ настоящее время принадлежить не столько физической силв в храбрости (хотя вто же будеть и теперь отридать ихъ значеніе?), свольно вачествамъ моральнымъ и интеллектуальнымъ, то ны ничего не инван бы противъ него. Но теперь другое двао. Во-вторыхъ, если сиха не ръщаеть въ настоящее время побъды, а ръшають ее умъ да деньги, то опасенія Спенсера, что борьба за существованіе, ведущаяся при помощи силы, не всегда будеть благопріятетвовать переживанію приспособленивнинив" является дишеннымъ венкаго основанія. Что касается соображеній Спеноера о деморализующемъ харантер'в войны, то они приложимы развъ къ войнамъ Англіи, не выходящимъ изъ узкой сферы національнаго эгонзма въ крайней формъ его хищничества. Въ настоящемъ случав намъ пришлось бы повторять то, что говорили раньше по поводу вниги Даймонда, т.-е. что нравственно развращаетъ побъдителей и, но не въ такой уже степени дурно въ нравственномъ отношении действуетъ на побъжденныхъ (подрывая чувства справедливости и благожелательства) лишь несправедливая война. Мы думаемъ, "самъ Спенсеръ" затруднился бы объяснить, какимъ это образомъ войны 1812 года, 1877—1878, греческая война за независимость и др. могли оказывать "вредную нравственную реакцію" (воздъйствіе) на когобы то ни было.

Такимъ образомъ, по нашему мивнію, новое воззрвніе на войну не можеть найти себъ опору въ наукъ; да оно не отъ науки и отправляется, а отъ нравственнаго чувства, въ настоящее время обратающагося въ разлада Стремленіе въ миру, какъ многія и другія хорошія современныя стремленія, идуть вовсе не оть науки: они имъють свой источ никъ въ совъсти, въ сердив, гдв теперь бродить, не находя настоящаго исхода, много хорошаго. Современный научный разумъ, противный природъ нравственной, не въ состояніи внушить высокаго и благороднаго намъ ни въ какой изъ сферъ въ нашей дъятельности: въ жизни породиль онъ практицизмъ, въ искусствъ грубый натурализмъ. Не имъ диктуются теперь произведенія чедовъческаго слова, отмъченныя печатью возвышенности и благородства, силы и оригинальности. Точно также, въ концв концовъ, и защитники новаго воззрвнія на войну, въ основъ котораго лежить доброе стремленіе въ миру, не здісь должны некать себъ опоры, а въ христіанской религіи мира. Но они должны будуть признать, что христіанство, будучи религією мира и дюбви, не можетъ все-таки, безъ противоръчія своему духу, своей нравственной сущности и основнымъ началамъ, наложить запрещеніе на войну и вмішиваться въ діла политики. Оно благословляеть всв способы, ведущіе въ миру, исвлючан техъ, которые противорвчать его природв (какъ выше разсмотрвиное поощреніе въ личнымъ политическимъ протестамъ). Оно не относится съ порицаніемъ и въ произведеніямъ печатнаго слова, пронивнутымъ духомъ мира и желаніемъ ему торжества, пока въ этихъ произведеніяхъ слова не рекомендуется спеціальныхъ мъръ, стоящихъ въ противоръчіи съ духомъ христіанства. Къ такому влассу произведеній можеть быть отнесень, отчасти, но-

<sup>56)</sup> См. «Современный конфликтъ научнаго разума и простой совъсти» С—ва-«Прав. Обозр.» 1890. III кн.



вый романъ извъстной въ Австріи писательницы Берты Суттнеръ: "Долой оружіе " 57)! Произведеніе это, тенденція котораго видна уже изъ заглавія, въ самый короткій срокъ нашло себв шировій вругь читателей въ Австрів и въ Германіи, т.-е. даже въ такихъ странахъ, гдъ наиболъе развить современный европейсвій милитаризмъ, можно сказать-въ самомъ гивадь его. Чтобы лучше видеть, какъ развивается основная идея романа, кратко изложимъ его содержаніе.-Героння романа, баронесса Марта Тиллингъ, дочь стараго боеваго генерала, получила "военное" воспитаніе. Она выходить за мужъ за молодаго и красиваго гусарскаго офицера, высшая мечта котораго-военная слава. Въ наступившей компаніи военной съ Италіей молодой мужъ ея падаеть на поле битвы. Авторъ вдается въ описание тяжелаго душевнаго состоянія жены его во времи разлуки и талантливо рисуеть впечатавніе, произведенное на семью Тилинговъ извъстіємъ о смерти мужа Марты. Марта снова выходить за мужь и при томъ опять за военнаго. Какъ разъ къ этому времени отврывается опять война у Австрійцевъ и мужъ Марты попадаетъ въ ряды австрійской армін. Не получая долго извъстій о своемъ мужъ съ военнаго театра, Марта сама отправляется туда и на мъстъ знакомится со всъми ужасами войны. Нъкоторые изъ описываемыхъ здёсь эпизодовъ ея напоминаютъ русскому читателю извъстные "Четыре дин" Гаршина... Несчастная женщина, пораженная страшнымъ военнымъ эрвлищемъ, забоавваеть и ее отправляють въ имвије ся отца въ Богемін, куда вскоръ является и мужъ Марты. Но и здъсь еще дають себя знать ужасы войны въ видъ неразлучной съ нею эпидемів, жертвою которой двамотся, между прочимъ, двъ сестры Марты. Отецъ ея, старый генераль, не смотря на всв несчастія, принесенныя его семью войною, все еще убъщень въ ея законности и необходимости, но смерть его последняго сынв отъ той же эпидеміи исторгаеть, наконець, и у этого закоренвиаго "вояки" провлятіе войнь. До сихъ поръ романь обращался почти исключительно въ сердцу читателя, живописуя ужасы войны; но далве онъ аппедируетъ и въ уму интелигентнаго читателя изъразряда твуъ, для которыхъ Дарвинъ, Спенсеръ, Бокль и др. имъ

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) «Die Waffen nieder!» Dresden und Leipzig. Pjerson's Verlag. 1890.



подобные ученые служать безусловно непогращиными авторитетами, которые съ ихъ именами часто отождествияють и самуюнауку, въ чемъ, замътно, повиненъ и авторъ романа. Марта съ мужемъ посвящають себя, подъ впечатавніемъ только-что пережитыхъ ужасовъ войны, изученію исторів культуры и естественныхъ наукъ для одной цвли-найти въ нихъ оправданіе ужасу и смущенію сердца, пораженнаго войною; они углубляются въ Дарвина, Бокия и другихъ ученыхъ последняго времени, чтобы въихъ твореніяхъ почерпнуть новые (научные) аргументы противъвойны, этого "массоваго убійства". Пропов'язь противъ войны они сдвлали задачею своей жизни. Во время осады Парижа Пруссаками въ 1871 году Марта съ мужемъ, уже давно вышедшимъвъ отставку, какъ разъ оказываются въ осажденномъ городъ. Тилинга по ошибив принимають за прусскаго шпіона, и онъ падаеть жертвою народной ярости. Романь заканчивается увъреніемъ сына Марты, что будто бы недалеко то время, wo die Menschheit sich zur Menschlichkeit erhebt (ne gazeko to Bpems, вогда человичество возвысится до человичности). Трудно, конечно, подраться этому пророчеству, если вспомнить, что и нетакіе пророчили тоже самое нісколько разъ (напр. Бокль наканунъ врымской войны); но въ смысль pium-desiderium'я это увъреніе вполив законно, и всякій въ отвътв на него, особенносъ христіанской точки эрвнія, долженъ свазать: дай Богь!

Свящ. П. С--въ.

## НАШИ ОБЩЕСТВЕННЫЕ НЕДУГИ.

("Съверъ" 1889 г., №№ 5 — 9).

Рачь объ общественных недугахъ можетъ вызвать въ читателяхъ накотораго рода недоуманія. Къ чему говорить о темъ, что составляеть всегдащній и общій всему роду человаческому законъ природы? Не будетъ ли это напраснымъ пережевываніемъ того, что всегда было, есть и будеть? Люди всегда останутся модьми съ своею силомностію ко граху, и общество, составленное изъ отдальныхъ людекихъ единицъ, всегда будеть заражено недугами этихъ посладнихъ. Никакія разглагольствія, какъ бы, повидимому, ни были они краснорачивы, никогда поэтому не произведуть какого-либо цалебнаго дайствія: тутъ, можетъ быть, скажутъ, нужно такое властное слово, которому и басы повиновались бы; но, разумается, ни одинъ, самый высокодаровитый писатель не можетъ мнить имать въ себа что-либо подобное.

Мы не напрасно говоримъ это: такія пессимистическія воззрѣнія составляють одну изъ характеристическихъ особенностей нашего исхудалаго вѣка. Вѣра въ спасительную силу высшихъ идеаловъ, въ правду, въ лучшее будущее все болѣе и болѣе какъ будто ослабѣваетъ; недостатки и разнаго рода злокачественныя зараженія въ общественномъ организмѣ слишкомъ рѣзко бьють въ глаза наблюдателя и подрываютъ послѣдніе остатки былой вѣры въ золотые дни. Рефлексъ заѣлъ современнаго че-

ловъка и подточикъ въ немъ самыя священныя върованія, которыя сообщали симоль и живнь внутрениему его бытію. Ядь сомивнія отравиль его правственное существеваніе я на все наложиль печать безотраднаго отрицанія. По опустошенів своего влугренняго содержанія жить нынешнему интеллигенту стало очевь тажко, в онъ весьма часто обращается въ "онзіологичеоной правде", жыря, по выраженію одного изъ героевъ г. Эртеля ("Въстинъ Европы" 1884 г. "Пятихины дъти"), такъ какъ "живеть допухъ", "ощущая нъгу овоего существованія", подобно комкъ, когда она гръстся на лежанкъ, и, забывая о существованія всёкъ другичь людей, старается брать отъ жизни то, что она даеть ему, и "въ этой подачко отыснивать элементы наслажденія". Но очень многіе изъ нынішнихъ людей не хотять мириться и съ подобною несложною жизнію, носящею на себъ печать простаго "прозябанія", и стараются повончить счеты со всякою жизнію, прибъгая къ стрихнину, револьверу или даже простымъ сърнымъ спичкамъ. И такая ондосооія пессимизма часто подприллется авторитетомъ Писанія: "суета суеть, всяческая суста"; "во многой мудрости много печали, и кто умножаеть повнанія, умножаеть скорбь", говорить часто подобными словами Ененисіаста, последователи этой модцой оклософіи, не разумън того, что въ этомъ случав Евнлисіасть имветь въ виду малишиюю и притомъ одностороннюю мудрость, которая действительно ведеть въ суетности и смятению духа, а не истинную мудрость, ведущую въ нравственному самоусовершенствованію человъва и сдужащую залогомъ его внутренняго духовнаго счастія.

Правда, жалка наша дайствительность: повсюду видны нестроенія, оскорбляющія челована ва самых священных его чувстваха, иногда разбивающія ва праха самые его возвышенные идеалы. Но не смотря на это ненавистна здоровому человаческому чувству вышеприведенная оплософія полной безнадежмости. Мечты ва наступленіи золотыха дней даже адась— на вемла—не оставляють челована, поддерживають ва нема надежду на лучшее и будята его внергію ва борьба са ненормальными условіями настоящей жизни. И положима, эти мечты часто оказываются пустыми грёзами, разлетающимися, кака мыльные пузыри, при соприкосновеніи са грубою дайствительностію; но это показывають только, что человань часто сама не понимають,— въ чемъ завлючается его истичное счастіе, и накими путими можно его достигнуть; и вмъстъ съ тъмъ свидътельствуеть, что въ духъ человъческомъ существуеть неискоренимая потребность къ счастю и блаженству, на которую не можетъ отвътить онлосовія пессимизма и которая состоить не въ отремленія къ вышеуказанной "зоологической правдъ", но къ удовлетворенію высшихъ заявленій разума и чувства. Ошибна оптивноговъ часто, именно, завлючается въ томъ, что они смотрить на земию, какъ на синственную арену, гдъ человъкъ можетъ завоевать себъ возможно полное и окончательное счастіе. Но мимолетное не можетъ датъ въчнаго, а преходящее постояннаго; а между тъмъ этимъ характеромъ непостоянства и измънчивости отличается нашъ земиой міръ со всъми своими явленіями, и, разумъстся, тъ, которые только на его предметахъ надъются основать прочность своего благополучія, должны потерпъть политайшее оїаско.

Но темъ не мене человену приходится жить и действовать въ этомъ мірѣ непостоянства и приврачности, и его положеніе было бы двиствительно самое трагическое, вполив оправдывающее онгосооію пессимняма, еслибы онъ ограничиль взорь свой предвиами земной мудрости: чувствовать въ себв повывъ въ безнонечному совершенству и блашенству и въ тоже времявидъть постоянно вопругъ себя разнаго рода нестроенія, сперби н печаль, -- такое положеніе, нолное самаго общивго, чувстветельного противорвчія, не можеть не привести из отчаннію. Но-- если вемная мудрость не доставляеть человёну выхода изъ егобевотраднаго положенія, то откровенное ученіе разрішаеть егосомивнія, примиряя всв его противорічія. Посліднее не отрицаеть суетности и ничтожества земныхъ благъ; даже если весьміръ сдвивется достояніемъ человька, то и тогда ему не будеть никакой пользы (Ме. XII, 26), но вывств съ твиъ оно безконечно расширяеть человаку сферу его интересова и указываеть ему на такую область, гдв онъ можеть доставить покой душь своей. Земной міръ съ его неправдою, съ его тревогами и скорбями, по его возэрвнію, есть только временная сфера двятельности человъка, такъ что онъ является адъсь не болье какъ отранникомъ и пришельцемъ (Eeec. II, 19), истинное же, ностоянное и въчное его существование предполагается на небесахъ; повтому ему и звповъдуется себирать себь сокровища не ша вемяв, а на небв (Ме. VI, 20, 21). Но впрочемъ и временное существование человъка на землъ не представляется по отпровенному учению такимъ безусловно жалкимъ и не имъющимъ никакой цены, какимъ его изображаетъ онгософія пессимизма; напротивъ для христіанина ово полно глубоваго педагогическаго симсла и значенія. Только здісь, на землі, человінь можеть развить въ себъ духовныя силы и достигнуть надлежащей эрълости для того, чтобы стать членомъ, достойнымъ небеснаго отечества; поэтому земля необходима человъку, какъ мъсто подвиговъ и обянія, а получать за нихъ награду и собирать плоды онъ долженъ будетъ уже на небъ. Однако и здёсь уже, по христівнскому ученію, можеть человінь достигать относительнаго счастія. Евангеліе говорить ему о наступленіи царства Христова. благодатнаго, которое есть не пища и питіе, но правда, миръ н радость во Святомъ Духъ (Римл. 14, 17). Это благодатное парство Христово находится не вдали отъ каждаго человъка: оно --- вблизи его и существуеть въ немъ самомъ, внутри его (Дув. 18, 21); но твиъ не менве оно не двется человвку безъ труда, - этому препятствують и въ немъ самомъ существующія незаконныя расположенія духа и плоти, и находящіяся вив его, но отвеюду его окружающія зло и неправда. Чтобы завоевать себъ царство Христово, человъку нужно выходить на борьбу съ этими последними; поэтому то относительно этого царства и сказано, что оно силою берется и что употребляющіе усиліе восхищають его (Ме. XI, 12); на этомъ основани христіанину ваповъдуется быть добрымъ воиномъ, готовымъ переносить всякія страданія (2 Тим. Ц, 3); отсюда и самыя эти страданія върный последователь Христовъ не считель для себя вакимъ-либо несчастіемъ, — напротивъ они доставляли ему истинную радость, такъ какъ вели къ завоеванію в упроченію на землю правды и мира, воторые составляють царствіе Божіе: "злословять насъ, мы благословляемъ; гонять насъ, мы терпимъ; хулять насъ, мы молимся (1 Кор. IV, 12 — 13)... Насъ огорчають, а мы всегда радуемся" (2 Кор. VI, 10).

Изъ этого понятно, какъ противно истинному духу христіанства равнодушное, безраздичное отношеніе къ существующему зду и неправдъ. Многіе считаютъ какъ бы нравственною доблестію своею подобное невижшательство въ окружающіе ихъ ненормальныя обстоятельства и событія въ человіческой жизни и пресловутое изреченіе "не противься злу" сділалось новооткрытою заповідію новаго лиенменнаго апостола. Еслибы подобной еплосовін держались всі и каждый въ откільности, то
разумівется, должно бы было остановиться всякое движеніе человічества по пути прогресса какъ умственнаго, такъ и нравственнаго; потому что этоть прогрессъ состоить въ постепенномъ умаленіи и искорененіи между людьми лжи и неправды,—
что несомнінно предполагаєть борьбу съ ними, и борьбу тімъ
боліве упорную и усиленную, чімъ распространенніве становится
въ дажное время царство зла. Вышеуказанная еплосовія безразличія ведеть къ всеобщему нвістизму, умствежному и нравственному застою, благодаря которымъ зло распространалюсь бы
боліве и боліве, такъ какъ тогда уже ничто не мізшало бы усиленію его господства.

Нервяю эта оплософія прикрывается якобы требованіями христівнскаго незлобія, смиренія, кротости и любви, вызывающими будто бы въ уступчивости и синсходительному отношению въ гръхамъ своихъ ближнихъ. Но въ подобныхъ разсужденіяхъ нужно видьть смешение различныхъ понятій: разумется, нужно быть вротнимъ, незлобивымъ и снисходительнымъ нъ своимъ ближнимъ, какъ лицамъ, по своемъ духовнымъ и тълеснымъ немощамъ, свлоннымъ во всякаго рода погрешностямъ; но нельзя быть уступивымъ въ самымъ гръхамъ ихъ, какъ во злу, пресвиать которое, по мёрё силь и возможности, всякими законными средствами призывается христіанинъ. Св. Писаніемъ, напр. повельвается повиноваться властямь; нисть бо власть, аще не от Бога (Римя. XIII, 1), и "не только благить и кроткить, но и строптивымъ" (1 Петр. II, 18); но темъ не мене тоже Писаніе гласомъ самихъ апостоловъ воспрещаеть поступать требованію властей, если это требованіе противно закону Божію и основанному на немъ закону гражданскому (Дъян. IV, 19). Такимъ образомъ неправда, прикрываемая даже властнымъ лицомъ, не можетъ претендовать на уступчивость и снисхожденіе себъ.

Весьма часто безразличное и безучастное отношение въ окружающему злу оправдывають правиломъ якобы практическаго благоразумия, выражающемуся въ извъстныхъ ноговоркахъ: "одинъ

въ полъ-не воинъ", "по своему весь міръ не передвлаещь" и т. под. Но эта правтическая мудрость, по нашему митию, въ данномъ случав является не болве вакъ прикрытіемъ лености духа, нехотънія нарушить повой своей личной жизни, раздражать ближнихъ своимъ законнымъ вившательствомъ въ неправое двло, навлечь на себя нерасположение сильныхъ міра сего и т. под. Всв подобные мотивы безучастія въ борьбв со зломъ съ точни эрвнія нравственнаго христіанскаго закона, разумвется, не только не могуть иметь никакого оправданія, но заслуживають полнаго порицанія, накъ проявленія самолюбивыхъ влеченій духа, нежелающаго пожертвовать своимъ покоемъ для борьбы со зломъ. Еслибы такой практицизмъ получилъ внутреннее оправданіе въ сознаніи всего человічества, то посліднее дошло бы до такого же безнадежнаго нравственнаго состоянія, которое нъкогда вызвало Божественное правосудіе произвесть всеобщій потопъ. Но въ счастію для человічества въ немъ не исчезаеть стремленіе къ дъйствительной истинъ и правдъ в сознаніе необходимости дъятельной борьбы съ существующимъ зломъ. Среди него являются отъ времени до времени герои духа, борцы за идею, воторые для нашего грвшнаго міра служать светочами, разсвявающими тьму его и ведущими человвчество по пути нравотвеннаго прогресса, который, хотя медленно, прочно совер-.паетъ свои завоеванія.

Итакъ, если въ человъкъ неотразимо стремленіе къ счастію и блаженству, и если это счастіе на землъ онъ можеть найти только въ царствъ Христовомъ, которое для своего водворенія вдъсь требуеть отъ человъка усиленной борьбы, такъ кавъ оно силою нудится; то для всякаго христіанина, не ограничивающатося въ своей жизни однимъ своимъ именемъ, но стремящагося и въ дъятельности своей провести христіанскія убъжденія, состоить въ томъ, чтобы безстрашно выступать на борьбу съ существующимъ зломъ. И какъ бы, повидимому, ни была ограниченна иногда сфера дъятельности этой борьбы, она не можетъ пройти безслъдно и, подобно тому какъ капля долбитъ камень, она пробиваетъ постепенно, мало-по-малу, броню неправды, притотовляетъ и расчищаетъ путь къ распространенію и упроченію на землъ царства Христова. Не безплодны поэтому раскрытіе и обличеніе нашихъ общественныхъ недуговъ, совершаемыя пу-

темъ нечативго слова, такъ какъ это составляетъ видъ той же борьбы за царство Христово, наиболее удобный и распространенный въ настоящее время, какъ всякій другой, требующій отъписателя часто подвига христівноваго самоотверженія.

На такія размышленія мы были наведены чтеніемъ ніжоторыхъ Бесідъ "Сівера", надаваемаго Вс. С. Соловьевымъ. "Бесіды" эти отличаются такою искренностію, правдивостію и убідятельностію и вмістії съ тімъ настолько запечатліны характеромъ глубокаго хриотіански-православнаго духа, касаясь при томъ и вопросовъ, ниівющихъ самое близьое отношеніе къ религіи и церкви, что мы считаемъ ихъ вовсе небезъинтересными и для читателей духовнаго журнала. На этомъ основанія мы в рішились познакомить съ ними нашихъ читателей, именно, сътіми изъ нихъ, которыя изображають общественные недути, усматриваемые въ религіозно-правственной жизни нашего общества.

I.

"Бесвды" изложены въ формъ переписки двухъ друзей, изъвоторыхъ одинъ-юный, находящійся на службъ только два года. по овончаніи университетскаго курса, просить совъта и указаній у другаго, болье зрылаго лытами и опытнаго въ жизни. Два года службы молодаго человъка, соприкосновение съ людьми разныхъ убъяденій я міровозарвній, чтеніе внигь и самонаблюденіе заставили его поглубже заглянуть въ свое прошлое, взвъсить и оценить годы своего воспитанів и образованія, и эта оценва вышла далеко не въ пользу последнихъ: картина, нарисованнаяюнымъ авторомъ, производитъ тяжелое впечатавніе и невольно заставияеть задуматься о судьбв нашего молодаго покольнія, воторое обычно принято называть надеждою отечества. Положимъ, это пишетъ светскій человекъ и его отзывы касаются собственно свътскихъ учебныхъ заведеній; но они касаются тавикъ темныхъ сторонъ воспитанія и образованія, которыя вънастоящее время могуть быть общи и нашимъ духовнымъ заведеніямъ. Руководителямъ этихъ последнихъ темъ более нужно принять ихъ въ свъдънію, что духовно-учебныя заведенія, уже посамому существу своему и цваямъ, которыя они преследуютъ, должны стоять во главъ редигіозно-нравственнаго развитія юноспества. Итакъ, посмотримъ на эту, въ своемъ родъ весьма любопытную картину.

"Мы, я и всё мои сверстники, пишеть молодой человёкъ своему опытному другу, всё товарищи по высшимъ учебнымъ заведеніямъ, дёти тяжелаго переходнаго времени, времени измельчанія, разрушенія и паденія идеаловъ. Такое переходное время не можеть не отражаться крайне на духовно-нравственномъ развитія общей массы молодаго поколёнія. Вёдь молодежь всегда требуеть путеводной яркой звёзды, свётлаго идеала, и только съ нимъ, не колеблясь и не сомнёваясь, идетъ по указанному имъ пути. Если же такая путеводная звёзда начиваеть меркнуть, вмёсть съ ея свётомъ исчезаеть и всякая общность въ характерё, стремленіяхъ и направленіи дёятельности молодежи.

"Меньшая, но лучше и богаче одаренная часть молодыхь людей принимается за трудные поиски новаго идеэла, новой путеводной звъзды. Одни изъ нихъ попадають на ложный путь и безполезно гибнуть, другіе, истомившись въ напрасныхъ пошскахъ, теряютъ всякую надежду на выходъ, "впадаютъ въ уныніе и отчаяніе, "изсушающія умъ, холодящія сердце", какъ говоритъ Кавелинъ въ своихъ "Задачахъ этики", и только третьи, весьма немногіе счастливцы, находять новый путь, новый идеалъ, новую путеводную звъзду. Но что же двлаетъ вся остальная масса молодежи? Она, какъ еврейскій народъ, покинутый Монсеемъ у горы Синая, снова впадаетъ въ своего рода язычество: она подчиняется тому голосу, который вричить въ ней въ это время громче другихъ и который называется—грубымъ этоизмомъ.

"Да; мы слушались и слушаемся этого голоса, онъ управлялъ и управляеть нашими поступками. И, кажется, никогда это подчинение голосу грубаго эгоизма не разросталось до такихъ предъловъ, какъ теперь. Въ этомъ уже виновато не одно переходное время, но также виноваты многіе изъ нашихъ отцовъ, матерей и воспитателей. Они испугались тъхъ страшныхъ, отвратительныхъ явленій, какія разразились въ недалекомъ прошломъ и заставили Россію взярогнуть до глубины души. Изъ страха за будущность своихъ дътей, эти родители, для огражденія юношества отъ заблужденій и гибели, не нашли ничего лучшаго,

накъ твердить намъ изо-дия въ день, что единственное, къ чему мы должны стремиться, это наилучшее устройство нашей жизвиблестящая карьера, видное положение въ обществъ, важный чинъ. "Не мудрствуйте и не занимайтесь . разръшеніемъ отвлеченныхъ вопросовъ, постоянно твердили намъ, начнете съ фидософін и, пожадуй, кончите какимъ-нибудь нагидизмомъ и пропадете. Будьте правтичны, пріучайтесь уметь жить и брать отъ жизни всв удобства и радости, какія она дать можеть". Вотъ что внушали намъ, и въ тоже время развитию въ насъ честности, любви въ правдъ и добру было отведено въ нашемъ воспитаніи ничтожное и второстепенное містечно. Намъ справедниво увазывали на ужасы и безуміе разрушительныхъ довтринъ; нонасъ не готовили быть борцами противъ общественнаго зла, намъ не прививали идею гражданскаго долга, а указывали только на карьеру, какъ на единственный желаемый, спасительный путь, и радовались и торжествовали, когда увидёли, что мы не смущаясь пошли по указанной намъ дорогъ.

"И вотъ мы, уже достаточно изуродованные, уже съ лживымъ, свладывающимся міровозарвніемъ, пришли въ университеть. Зачэмъ? Что нужно было намъ отъ университета? Нуженъ былъ дипломъ, дающій, само собою разумвется, многія средства для борьбы все изъ-за той же карьеры, но отнюдь не наука: къ ней мы уже въ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ получили достаточное отвращеніе и ею не интересовались... Безъ сомивнія, существовали между нами и такіе, для которыхъ научныя истины представлящись более дорогими, чемъ все остальное, но ихъ было очень мало и мы даже сменлись надъ неми, какъ надъ странными чудаками. Началось кожденіе на лекцій, которыя конечно понимались весьма плохо, ябо посъщение университета было неаквуратнымъ, и содержание предшествовавшихъ слышанныхъ лекцій не передумывалось и забывалось. Короче и откровенно говоря, въ году ничего не дълалось. Да и какъ тутъ былованиматься, когда такъ необходимо нужно было играть въ карты по нъскольку дней подрядъ, участвовать въ товарищескихъ попойнахъ, посъщать оперетви, словомъ такъ или иначе безсмысленно прожигать молодую жизнь?!

"За мъсяцъ, много—за два до экзаменовъ, мы нъсколько приходили въ себя и принимались "зубрить". Память, способности были еще свъжи, не потеряли воспріимчивости, и за этоть короткій промежутокъ времени мы успъвали, такъ сказать, схватить громадный научный матеріаль, съ гръхомъ пополамъ усвоить его и выдержать экзамены, иногда, при удачъ, даже блестяще.

"Но проходили недвли, и всв наши знанія, съ такой быстротой пріобрътенныя, улетучивались изъ памяти, оставляя въ головъ какіе-то обрывки, клочки мыслей, идей, единичные, ничъмъ несвязанные факты.

"Такъ прошель и весь университетскій курсъ. Наша alma mater вручила намъ по диплому и выпустила въ дъйствительную жизнь. Ты хорошо понимаешь, что при такомъ вившнемъ, поверхностномъ, непостоянномъ соприкосновеніи съ наукой, она не могла дать намъ чего-либо дъйствительно цъльнаго и цъннаго, точно такъ же, какъ не могли измънить того складывав-шагося міровоззрънія нашего, которое зародилось въ насъ, когда мы были еще въ семьъ, въ средне-учебныхъ заведеніяхъ. Нътъ, университетская жизнь не передълала нашихъ воззръній, вкусовъ, привычекъ, она дала имъ только возможность вырости и окръпнуть, мы вступили въ жизнь чистопробными карьеристами".

Рвчь объ исчезновения въ нашемъ учащемся поволения всякаго рода идеальныхъ побуждений и развити въ нихъ узкаго, крайняго практицизма стала раздаваться въ настоящее время вее чаще и чаще. Причина этого по истинъ грустнаго явленія въ вышеприведенныхъ разсужденіяхъ "Ствера" указывается одна: вся вина сваливается на отцовъ, матерей и воспитателей, которые будто бы сами прежде всего позаботились о вытравленіи въ своихъ дътяхъ всявихъ идеальныхъ стремленій и приветін въ нехъ исключительно мысли о карьерв, объ устроеніи своего вившияго благополучія и созданіи себв виднаго положенія въ обществв. Положимъ, въ значительной степени это върно; но нельзя сназать, чтобы это было достаточно для объясненія развитія въ нашихъ дётяхъ узко-эгоистическихъ началъ. Возникаеть вопрось, откуда въ самихъ родителяхъ и воспитателяхъ вознивъ этотъ взглядъ на жизнь и ся задачи, который они стремелись передать и привить потомъ въ своимъ дътямъ? Авторъ изложенной нами беседы "Севера" утверждаеть, что отцы, испуганные ужасными событіями, отъ которыхъ вадрогнула вся Русь, стали предостерегать своихъ дътей отъ увлеченія всякими Философскими теоріями и отвлеченностями и заставляли ихъ главнымъ образомъ обращать вниманіе на практическую сторону жизни. Но, по нашему мивнію, чувство страха, по поводу ванихъ-либо частныхъ событій, не можеть служеть основанісмъ для образованія въ обществъ общаго направленія, которое естественнъе всего объяснять изъ навихъ-либо общехъ причинъ. Дъло въ томъ, что эти отцы и воспитатели сами были дътъми духа времени в необходимо должны были заразиться его въяніями. Они воспитались въ тенденціяхъ 60 годовъ, когда матеріалистическія и въ частности — утилитаристическія теоріи господствовали въ нашемъ обществъ. Если прибавить въ этому, что въ тоже время сталь входить въ моду также и дарвинизмъ съ его проповадью объ абсолютной случайности, борьба за существованіе и пр.-дарвинизмъ въ которомъ матеріалистическія и утилитаристическія начала получили новую для себя опору; то станеть понятно, почему отцы и воспитатели нынашняго молодаго поволенія, въ трудную годину нашихъ соціальныхъ бъдствій, не нашлись сділать инаго поученія своимъ дітямъ, промів проповёди о возможно лучшемъ устроенія своей матеріальной жизни, забывая, или лучше, просто не понимая, что единственнымъ цълебнымъ средствомъ въ уврачеванію нашихъ общественныхъ недуговъ можеть быть только воспитание въ нашихъ дътяхъ чувствъ добра, гражданской честности и долга. Подъ вліяніемъ началъ указанныхъ философскихъ теорій извратились всв понятія въ обществъ и въ всвхъ сферахъ общественной жизни, стали получать господство права грубой силы. И авторъ приводимой нами бесъды "Съвера" иллюстрируетъ мимоходомъ эту извращенность общественныхъ понятій однимъ примъромъ, хотя очень частнымъ, но въ тоже время очень характернымъ: "ты знаешь, писалъ молодой человъкъ своему другу, что уже два года, какъ я окончиль университеть и, благодаря некоторымъ связямъ, оставшимся мив въ наследство после покойнаго отца, поступель на службу. Чрезъ три мъсяца послъ причисленія моего я уже подучиль штатное мъсто, съ порядочнымъ содержаніемъ и весьма несложными обязанностями.

"Всябув за можив назначеніемъ, товарищи по службв сочли своимъ долгомъ собраться и повдравить меня. Странно ввучали дьстивыя, полныя зависти слова въ устахъ этихъ молодыхъ людей, конечно ненавидъвшихъ меня за то, что я отнялъ у нихъ то самое мъсто, котораго они добивались не три мъсяца, а нъсколько леть. Но они хорошо поняли, на сколько сильная рука покровительствовала мив, и такого пониманія было достаточно для того, чтобы они не посмъли обнаружить свои настоящія чувства. Только одинъ молодой чиновникъ, дъльный и работящій, но желчный не удержался. "Поздравляю васъ, сказалъ онъ мив, вривя роть въ усмъщку, вы сумъли състь всемъ намъ на шею и этимъ довавали, что вы сильиве насъ въ борьбв за существование, а передъ силой все должно преклоняться". И молодой человъкъ отвровенно признается, что его смутила не прозвучавшая въ этихъ словахъ правда, но ихъ безтактность; получивши "приличное" воспитаніе, опъ съ отроческих леть пріучился понимать, что есть вещи, которыя встии признаются, но о которыхъ говорить не следуеть, непридично... Такимъ образомъ господство трубой силы, волчьи аппетиты, берушіе свое внутреннее оправданіе въ теоріякъ грубаго утилитаризма, стали приврываться, сообразно съ требованіями дожной цивилизаціи нынашняго времени, якобы чувствомъ приличія, такта и т. под. При такой извращенности общественных понятій и господствъ грубой силы, берущихъ, навъ мы свазали, свое оправдание въ теорияхъ матеріалезма, какихъ можно ожидать благихъ результатовъ въ двлв воспитанія нашихъ дітей, отъ которыхъ въ настоящее время нельзя утанть никакихъ общественныхъ явленій?! И можно ли венить туть только однихъ ихъ отцовъ?!... Сами эти отцы находятся подъ давленіемъ направленія времени и господствующихъ общественныхъ порядковъ, обычаевъ, вкусовъ, прилечій M T. HOL.

Не малую долю вліянія на оскуденіе идеаловь въ нынешнемъ молодомъ поколеніи принимаєть также господствующая теперь въ нашихъ учебныхъ заведеніяхъ система обученія и образованія. Благодаря все боле возрастающему количеству научныхъ знаній, ученику нынешняго времени школьный путь становится очень нелеговъ. Старыя науки сравнительно съ прежнимъ вре-

менемъ до неузнаваемости становятся болве сложными, курсъ обученія расширяется и увеличивается новыми науками, и всящствіе этого ученику въ настоящее время приходится столько усвоивать знаній, что выдержать удовлетворительно весь школьныи искусъ могуть только обладающіе болье или менье счастливыми способностями. Вследствіе этой много-предметности, сложности и огромнаго количества знаній, требуемыхъ нынъ оть ученика, последнему приходится только все усвоять и усвоять: времени же на самостоятельное обдумываніе, обсужденіе ему остается очень мало, а при посредственныхъ способностяхъ и совствить не остается. Результатомъ такого положенія дала въ швольномъ мір'в является новомодная больвиь — переутомленіе учениковъ, обнаруживающаяся въ ослабленіи умственныхъ способностей и разнаго рода онзическихъ недомоганіяхъ. Такимъ образомъ огромное большинство нынашняго учащагося поволь. нія совершенно неспособно становится возвыситься до идеальной стороны изучаемых имъ наукъ и ограничивается въ этомъ случав самыми непосредственными и вполнв осязательными результатами своего обученія. Ученикъ сперва учится, чтобы подучить блестящій балль за свой отвёть, а затемь, возросши, онъ всв свои стремленія направляеть только къ тому, чтобы окончить курсь изв'ястного заведенія и получить дипломъ, дающій ему извъстныя права. Все, слідовательно, здісь сосредоточено на достежение исвлючетельно правтическихъ правей, и въ результать учебныя заведенія наши выпускають покольніе молодыхъ людей, уже съ самой школьной свамых своей пролитанныхъ правтическимъ духомъ и чуждыхъ идеальныхъ стремленій. Да иначе и быть не можеть. Чтобы достигнуть пониманія ндеальной стороны изучаемой науки, развить въ себъ ввусъ къ ней и ощущать духовное наслаждение въ занятияхъ ею, со стороны ученика требуется внутреннее проникновеніе въ существо науки, споспъществуемое всъми сидами его духовной природы, а не каними либо единичными умственными процессами, ограничивающимися главнымъ образомъ дъятельностію памяти. Посатанее обстоятельство ведеть только къ чисто-вижшиему, механическому усвоенію изучаемаго предмета, которое, разум'я ста, неспособно само-по-себъ сообщить ученику живаго интереса къ наукъ и развить въ немъ чувства влеченія и любви къ ней. Нынъшняя же система школьнаго обученія, какъ мы видъли, именно и ведеть въ огромномъ большинствъ случаевъ только къ мертвенному, механическому усвоенію сообщаемыхъ ученику знаній, которыя въ его душъ не одухотворяются и не оживляются никакимъ внутреннимъ интересомъ. Потому-то ученикъ учится ве изъ любви къ предмету обученія, а чтобы окончить курсъ заведенія и получить извъстныя права.

Такимъ образомъ въ оскудении идеаловъ среди ныившинго молодаго поколенія повинны не отцы только и воспитатели, но и деятели боле общіе и могущественные, воторые въ известной степени вліяють и на самихъ отцовъ и воспитателей. Но возвратимся къ беседамъ "Севера", издатель котораго, какъ мы увидимъ дале, прекрасно анализируетъ общія причины нашихъ недуговъ.

Выведенный "бесфдами" молодой человъвъ, благодаря, какъ онъ выражается, той доль правды, искренности и наблюдатель. ности, которая, несмотря ни на что, все-таки жила въ немъ, воспрянуль духомъ и почувствоваль живо лживость окружающей его общественной атмосферы и онъ сталь пристальные приглядываться къ жизни. И воть "жизнь, говорить онъ, стала развертывать предо мною картину за картиной, одну страшиве другой; жизнь стала спрашивать: понимаю ли я смыслъ этихъ картинъ, вишу ди хоть какую-нибудь свизь между ними, ясны ли для меня причины и условія ихъ возникновенія? Та доля правды и испренности, о которой я только что упомянуль, поившала мив удовлетвориться легковасными, голословными объясненіями, какія приходили мнё въ голову, н заставила совнаться передъ самимъ собою, что я ровно ничего не понимаю въ явденіяхъ настоящей жизни... Становилось какъ-то стыдно и совъстно за себя... Я поръшиль приняться за вниги... Первая же внега... обнаружила мев во всей наготв мое неввжество... Мой апломбъ и самоувъренная болтовня пропали. Я сталъ слушать, что говорять другіе, сталь учиться и жадно присматриваться въ окружающему меня... Я сумвав всмотреться въ лецо нашего общества и ужаснувся его безобразію. Эгопотическая, грубая, животная борьба, торжество, грабежь и кулацкая нажива однихъ, паденіе и нищенство другихъ, всеобщее пониженіе нравственности, упадокъ религіи, упадокъ семьи, безсиліе, скука жизни, самоубійства, вотъ что я увидёлъ. Куда же мы идемъ, къ какой цели?

"Эта мрачная, безотрадная картина и пригнетаеть и давить меня. Мить душно, я задыхаюсь въ этой атмосферт, я инду кажого-нибудь выхода изъ этого печальнаго положенія.

"Какъ жить? что дълать? вотъ вопросы, которые одни меня волнуютъ, поглощаютъ всецъло. И я обращаюсь къ твоей помощи"...

## II.

Итакъ вопросъ со школы переносится на все общество. Юный другъ, окунувшійся въ его водоворотъ, быль поражень иножествомъ разнаго рода гадовъ, которые кипать въ немъ, и обращается нъ своему опытному руководителю за разрѣшеніемъ своихъ недоумвній: "какъ жить? что двлать?" Издатель "Сввера", оказавшійся, именю, тымъ лицомъ, ит ноторому обращался за разъясненіемъ своихъ недоумъній молодой человъкъ, въ своемъ отвъть ему замъчаеть прежде всего, что онъ въ своемъ письмъ слишкомъ сгустилъ красви, что наше общество не настолько деморализовано, какъ ему это представляется, такъ какъ иначе не могло бы существовать никакой государственной общественной жизни. Но въ тоже время онъ вполнъ признаетъ, что указавные его юнымъ другомъ общественные недуги дъйствительно сущеотвують и въ несчастію въ последнее время получають въ немъ большое распространеніе. Повтому и всв усилія здоровой части общества, говорить издатель, должны быть направлены на то, чтобы бороться противъ этой эпидеміи и найти способы сохранить оть заразы въ особенности русскую молодежь, такъ какъ въ юномъ возраств всякая зараза прививается легче и производить больше опустошеній". Но съ своей стороны онъ прямо не указываеть такихъ способовъ и бороться съ общественнымъ вломъ, очевидно, думаетъ путемъ распрытія основныхъ причинъ его. Поэтому и своему юношъ другу онъ ие отвъчаетъ прямо на поставлениме вопросы: какъ жить? что дълать? но старается обратить вниманіе на то, — откуда могли произойти указанныя имъ бользни общества. Противъ такого пріема возражать конечно нечего: чтобы найти надлежащія врачебныя средства противъ извъстной бользни, нужно очевидно произвести правильный діагнозъ и выяснить причины бользни. Итакъ, послушаемъ, что говоритъ издатель по занимающему насъвопросу.

"Ты указаль, отвъчаеть онъ своему другу, на многіе бользненные симптомы, но все они сводятся въ одному, поставленному тобою на ряду съ прочими, а между твиъ имвющему первенствующее значение и являющемуся единственной причиной встья останьных. Симптомъ этотъ-, упадокъ религии, и в прежде всего буду писать тебв объ этомъ предметв и скажу тебъ все, что могу, и когда мы дойдемъ до разбора остальныхъ симитомовъ и вглядимся въ ихъ суть-ты ясно увидишь, что всяваразная бользнь нашего общества, всь его язвы, словомъвсе, что ты въ немъ увидълъ и чему ужаснулся-происходитъ только отъ упадва истинныхъ религіозныхъ понятій". Издатель совнается, что въ этомъ случав онъ не сважеть инчего новаго, нбо мало новаго можеть быть въ этой сферв, гдв отъ ввиз работала мысль челована; "новое старое, что я скажу тебв, справедино говорить онъ своему другу, будеть новымь для тебя н для тахъ, вто, подобно тебв выросъ и созраль вдали отъ этой сферы, вто представляеть ее себв совсвиъ не такою, какова онавъ дъйствительности, ето иной разъ, даже толкуя о ней, доказываеть полное свое незнаніе. Это поразительное незнаніе и непонимание всего, что относится до религіозной сферы-особенно печально въ наши дни, когда являются лжеучители и лжепророки и когда ихъ проповёдь принимается кыкъ нечто серьёзное только потому, что общество, незнакомое съ предметомъ, не видить ея жалкой несостоятельности"... Первый симптомъ этого "упадка религін" авторъ видить въ широкомъ распространеніи среди нашего общества матеріалистическихъ возарвній, занесенныхъ намъ съ запада. "Леть пятнадцать тому назадъ и даже меньше, говорить онъ, какъ въ столицахъ, такъ и въ провинціи, среди общества, считающаго себя образованнымь, невовножно было заикнуться о редигій, о въръ, чтобы не прослыть неразвитымъ, отсталымъ, юродивымъ, кликушей. Патентъ на развитость и образованность получалъ только человъкъ, объявившій, что въ міръ кромъ матеріи ничего не существуетъ и глупо издъвавшійся надъ всякой редигіей, надо всёмъ, что такъ или иначе относится иъ явленіямъ внъ грубо-матеріальнаго порядка. Такому человъку достаточно было выучить нъсколько ходячихъ оразъ, выбранныхъ изъ такъ называвшихся "передовыхъ" журналовъ, запомнить имена трехъ—четырехъ западно-европейскихъ ученыхъ матеріалистовъ, названія ихъ модныхъ тогда сочиненій,—и его сажали на почетное мъсто и слушали, развинувъ рты. Онъ могъ нести самый невъроятный въдоръ, блистать невъжествомъ и недомысліємъ,—но не находилось никого, кто бы сказалъ ему, что онъ неучъ и незнакомъ даже съ авбукой того предмета, о которомъ разсуждаетъ.

Зараза была велика. Люди эрвлыхъ леть превращались въ невърующихъ или тщательно скрывали свою въру, стыдились ел, какъ какого-нибудь нароста, какого нибудь природнаго недостатка. Молодое поколъніе воспитывалось въ невъріи, щеголяло имъ. Результаты матеріалистическихъ тенденцій для общественной нравственности и въ частности для нравственности каждаго отдъльнаго человъка понятны: "что могъ давать и что даваль этотъ вричащій, торжествующій матеріализмъ русскимъ людямъ? что можеть дать матеріализмъ обывновенному, заурядному человъку? Нътъ ни Бога, ни безсмертія духа, есть только префлексы мозга, и "клъточки". Человъкъ не иное что, какъ высшая порода животнаго. Онъ случайно рождается, чрезъ большее или меньшее число быстролетныхъ леть умираетъ и разлагается, "Ничто" въ началь и "ничто" въ концъ, а вежду этими двумя "ничто"кратковременное мельканіе часовъ, дней, літь, полныхъ всевозмож ныхъ страданій и ръдкихъ, мгновенныхъ удовольствій. Во всей природъ-только одна борьба за существование и погоня за мимолетными удовольствіями, такъ какъ эти удовольствія все же единственное благо мимолетной жизни"... Нравоучительную часть матеріализма авторъ характеризуеть следующимъ образомъ: "надо быть последовательнымъ и разумнымъ, говоритъ матеріализмъ: если ты только высшая порода животнаго, если ты

завтра умрешь и отъ тебя ровно ничего не останется-на что же тебъ вся эта борьба и лишенія, этоть глупый альтруизмъ, иъ чему эти дни и почи труда, подрывающаго силы? ты животное, такъ ищи только животнаго наслажденія, ибо оно одно вполив удовлетворить тебя, ибо оно одно свойственно твоей природъ! Гонись за нимъ, достигай его всеми мерами-оно твое законное владъніе. Ужъ и такъ государство и общество связали тебя по рукамъ и по ногамъ всявими законами, выставили предъ тобою безконечный списокъ преступленій и проступковъ, за которые ты подлежищь отвётственности и наказанію. Но вёдь ты знаешь, что всв эти преступленія и проступки-одна условность, что нътъ ни добра, ни зла и что всявій законъ можеть найти себъ оправдание только въ необходимости дисциплинировать людское стадо, чтобы люди-животныя не растерзали другь друга. Такимъ образомъ, въ сущности, тебъ разръшено все, ръшительно все, что можеть доставить тебв наслаждение и спрасить твою краткую жизнь. Только ты долженъ быть остороженъ и дъйствовать такъ, чтобы тебя не растерзали или не наказали другіе. Ты-матерія, ищи же наслажденія только въ матеріи и знай что вив ея-все одинъ призракъ и непроизводительная затрата жизненной силы"...

"Заурядному человъку, справедливо говоритъ авторъ, ръшктельно признававшему себя животнымъ высшей породы, остается два пути. Первый путь его заключается въ томъ, что, послушавъ голоса своего учителя, онъ отръшается отъ всякихъ идеаловъ, отъ всякихъ иравственныхъ понятій и, зная, что нътъ ни добра ни зла, а только одна законная погоня за наслажденіемъ, душитъ въ себъ совъсть, признавая её за пустой призракъ—и живетъ въ утробу, съя кругомъ себя зло, обманъ, насиліе, стараясь только объ одномъ: хитро обойти законы, "дозволяемые разумомъ, требуемые матеріальной природой, но наказуемые условной, временной моралью". Матеріализмъ породилъ въ нашемъ обществъ множество людей, вся жизнь которыхъ, для тъхъ, кто ее зналъ и знаетъ,—является точнымъ исполненіемъ этой программы.

"Второй путь, возможный для истиннаго матеріалиста, весьма кратокъ. Человъкъ не въ силахъ помириться съ тягостію жизни,

съ трудами, лишеніями и заботами. Захватить наслажденія—не удается. Впереди—въ близкомъ будущемъ—все равно смерть и поливищее уничтоженіе. Къ чему же тянуть эту мучительную к глупую канитель? Чёмъ мучиться и ждать—гораздо умиве сейчась же и мгновенно покончить съ собою. И человёкъ кончасть съ собою тёмъ или инымъ способомъ. Какъ много знаемъ мы нодобныхъ самоубійствъ и какое множество ихъ осталось для насъ неизвёстнымъ!"

## III.

Когда подъ всякаго рода высшеми цвиями человакъ поставиль похоронный вресть и для всвхъ своихъ стремленій очертиль ограниченный кругъ узко-своеворыстныхъ интересовъ, то это вызываеть въ немъ упадокъ духа, которому не дается должнаго простора для его полета и во всей двятельности человъвадолжны наступить отсутствіе всякой энергів, вялость, апатія ж безразличное отношение ко всякаго рода жизненнымъ явленимъ. Безраздичие въ теоріи должно сопровождаться безраздичиемъ н въ практивъ, такъ какъ отсутствуетъ высшій критерій, съ точки врвнія котораго можно бы было оцвинвать и факты міра вившняго и отношенія человъческія. Справедливо поэтому авторъ "Бесвдъ" непосредственнымъ следствіемъ увлеченія матеріаливмомъ считаеть "религіовное равнодушіе", именемъ котораго онъотивчаеть второй періодъ общественной бользани. Симптомы этой бользни обнаруживаются не въ религіозной только сферъ, но в во всей нравственно-практической двятельности человака. "Въ твлесномъ заболъванін, говорить авторъ, после приступовъ лихорадки, после жара, бреда, сильныхъ и безпорядочныхъ движеній, после напряженности, спутанности и безумія мыслей, -- наступаеть полный упадокь силь, безучастность, лень, апатія.

"Точно также, послъ ликорадочнаго бреда и безпорядочныхъдвиженій проповъдующаго и дъйствующаго матеріализма, наступаетъ полная апатія, слабость и бездъйствіе мысли, безучастность ея въ самымъ существеннымъ и важнымъ вопросамъ въ вопросамъ, составляющимъ центръ того или иного міровоззрънія. Умственный кругозоръ человъка внезапно суживается в обводится рёзко опредёленною чертою. Внутри этой черты заключается "злоба дня", вопросы повседневной жизни, самая узкая мораль, пригодная для будничнаго обихода. Весь разсчетъ ведется на дни, мёсяцы и годы, а когда представление о годахъ невольно заканчивается представлениемъ о смерти,—человёкъ блёднёсть, отворачивается и гонить отъ себя мысль о ней. Тамъ, за этою чертою, мракъ, неизвёстность, а потому не слёдуеть объ этомъ думать, такъ какъ подобныя думы только мучительны, и, главное, безполезны.

"Но если тамъ мракъ и неизвъстность, если "объ этомъ" не слъдуеть думать и если человъкъ дъйствительно объ этомъ по-думаетъ, во что могутъ и неизбъжно должны обратиться его понятія о жизни, и самая жизнь его? Жизнь сразу преврящается въ нъчто безцъльное и безсодержательное, въ нъчто безформенное, сърое и унылое, ибо каная можетъ быть форма и цъль того, что теряется во мракъ, что уходитъ въ неизвъстность?

"Если сознательный матеріализмъ, превращая человъка въ животное, притупляетъ всъ его высшія способности, погружаетъ въ сферу самыхъ грубыхъ ощущеній и, не смотря на всъ доводы и обольщенія, не способенъ дать дъйствительныхъ и прочныхъ наслажденій и счастія, то и полное религіозное равнодушіе ставитъ человъка въ не менъе печальное положеніе, совершенно отдавая его на произволъ случайностей и внъшнихъ обстоятельствъ жизни.

"Жизнь, у воторой нэть цэли, возвышающей духъ и бодрящей всегда, даже во время самыхъ тяжкихъ испытаній и несчастій, можеть быть сносна и пріятна только тогда, когда она свладывается счастливымъ образомъ, когда человъкъ доволенъ своей судьбой, когда "злоба дня" ему улыбается, исполняеть его желанія, пріятно щекочеть его самолюбіе, честолюбіе, корыстолюбіе и прочія тому подобныя страсти. Конечно баловень земнаго счастія, окруженный встым земными благами и оть рожденія предназначенный ко всякимъ успъхамъ, можеть очень удобно и пріятно вращаться въ предълахъ тъской черты, можеть разстянно и легкомысленно отсчитывать свои дни и годы. Ему не трудно забываться и отмахиваться отъ грознаго призрака, стоящаго за чертою. Но въдь такихъ баловней земнаго счастія очень мало, и они совершенно теряются въ великомъ множествъ людей, жизнь которыхъ или тяжкая борьба, упорный трудъ. рядъ всевозможныхъ лишеній, испытаній, нуждъ и бъдствій, или самая блёдная сёренькая доля.

"Какъ же управиться со всеми бурями и бедствіями, какъ же удовлетвориться серенькой долей, если нетъ глубоваго, твердаго убежденія въ томъ, что эта земная жизнь, какова бы ни быль она, есть только приготовленіе въ иному супісствованію, только періодъ пути безсмертнаго духа, только эпизодъ въ его исторія? Въ чемъ же, страдая и томясь, найти успокоеніе, удовлетвореніе чувству справедливости? Нетъ твердой, ясной веры, и человекъ становится совершенно беззащитнымъ. Если его жизненная борьба тяжела, если трудъ и несчастія преследують его, онъ неизбежно, мало-по-малу, теряетъ всё силы и доходитъ до страстной глубины безнадежности и отчаянія...

"Быть можеть прирожденныя его наклонности и прекрасны, быть можеть онъ способенъ на добро и чувствуета, въ чемъ справедлявость и благородство; но онъ до того безпомощенъ и обезсиленъ, что уже не можеть разбирать дурно или хорошо, честно или безчестно являющееся ему средство защиты. Человъвът говорить себъ: "гадко обманывать, илеветать, присвоивать чужую собственность, подкапываться подъ ближняго; но я доведенъ до краймости, мит надо кормить семью, я не въ силахъ больше бороться. Если буду разбирать средства, то погибну самъ и, витств съ собою, погублю ни въ чемъ неповинную свою семью. Не для себя, а для близкихъ мит существъ я долженъ забыть о томъ, что хорошо, что дурно, и поминть только о томъ, что можеть вывести меня и моихъ изъ бъдственнаго положенія"...

"Какъ только человъкъ сказалъ это себъ—все кончено, и онъ уже не можетъ нравственно подняться, ибо всъмъ извъстно, что труденъ только первый шагъ, а затъмъ уже легко улаживать себя софизмами, убаюкввать себя все одной и той же пъсенкой: "что-жь дълать—судьба! Жизнь проклятая требуетъ!... дъти... "подъ конецъ даже и эта пъсенка становится излишней—человъкъ погибъ, его засосало гнилое болото и онъ уже не замъчаетъ, не можетъ замътить, куда онъ попаль и что съ нимъсталось.

"Все это въ случав борьбы, несчастій, неудачь. Если же у человъка нътъ ничего подобнаго, но жизнь сложилась съренькой, будничной, однообразной, то религіозное равнодушіе приносить удушающую тоску, недовольство всемъ и всеми... "Что за печальная и противная вещь-ота жизнь!.. и зачемъ было родиться, жаной симоль въ томъ, чтобы сидеть въ своемъ убогомъ уголив. дълая одну и туже скучную работу, считая гроши и вертясь постоянно и неизбъяно все на одномъ и томъже мъстъ, какъ бълка въ волесъ? А между тъмъ въдь есть иная жизнь, полная интереса, значенія, наслажденій, вёдь за предёлами этого врохотнаго мірка, этой бъличьей влетки, есть восторги и радости, чудныя горы, моря, благословенныя страны, манящія къ себъ неудержимо и ничего этого не увидишь, всю жизнь провертишься въ своемъ бълмчьемъ колест и умрешь въ этой влатев!... Зачемъ же такая жизнь, зачёмъ такая несправедивость, отчего однимъ дано все, а другимъ-ничего?"... Сколько такихъ разсужденій ежедневно, ежечасно и ежеминутно создается въ умакъ людей, мужчинъ и женщинъ, предназначаемыхъ для свромной доли!..

"Если у такихъ людей еще есть обязательная работа, постоянное занятіе, все же это хоть немного помогаеть имъ "скоротать" жизнь; но посмотри вовругь себя, и ты увидить, канъмного у насъ людей, въ особенности безсемейныхъ женщить, проводящихъ свою съренькую жизнь, вертящихся въ своемъ бъличьемъ колесъ даже безъ всякой обязательной и постоянной работы. "День да ночь—сутки прочь!" въдь это ходячая потоворка и что можеть быть безотраднъе и ужаснъе подобной жизни!...

"Но жизнь этихъ людей нетолько мучительна для нихъ и безполезна, она непремънно вредна. Каждое подобное безцъльное
существование непремънно вливаеть большую или меньшую дозу
яду въ общественную чашу. Тоска и скука жизни, недовольство
всъмъ—неизмънно порождають и недовольство встьми, раздражение, зависть, злобу, свлонность къ осуждению, къ постановлежию несправедливыхъ приговоровъ надъ ближними. Эти безцъльныя существования съють вокругь себя раздоръ и вражду, со
всъми ссорятся, и во всемъ этомъ находять единственное содержание своей съренькой жизни.

"А между темъ, явись у всехъ этихъ людей действительный идеалъ, явись у нихъ настоящее глубокое убъждение въ томъ, что явть такой жизни, такихъ обстоятельствъ, когда человъкъ могъ бы считать себя безполезнымъ для себя в для другихъ, что нътъ такихъ бъдствій, надъ которыми человъкъ не могъ бы восторжествовать, что нътъ такого уголка, такой "клътки", въ которой бы человъкъ не могъ найти самыя высокія, самыя истинныя наслажденія, явись у нихъ подобное убъжденіе— и они нашли бы счастіе и жизнь ихъ стала бы добромъ для нихъ и для ближнихъ.

"Все это больные, находящіеся во второмъ періодъ общественной бользии, въ періодъ упадка силъ, апатіи... Посмотри вокругъ себя—и ты увидишь, какое ихъ великое множество"...

Трудно что-нибудь прибавить къ этой иркой картинъ современных общественных недуговъ. Нельзя ничего свазать и противъ того, что главная причина этихъ недуговъ состоитъ въ ослабления среди общества религіозной въры. Отсутствіе идевловъ въ жизни несомивнно говорить объ отсутствии высшаго идеала, который содержится въ религіи. Какъ бы ни быль, повидимому, возвышенъ идевать, создаваемый на основаніи эмпереческихъ данныхъ, онъ некогда не можетъ отвътить и удовлетворить всемъ запросамъ человеческого духа. Безконечныя стремленія и требованія последняго ведуть въ признанію необкодимости существованія высочаншаго источника жизни, струж которыго были бы способым всегда утолять духовную жажду человъка, на какой бы высокой стадін своего развитія онъ на находился. Естественно поэтому, когда человъвъ отвергаеть этотъ источникъ и вивсто него старается найти другой, онъ добровольно осуждаеть себя вавъ бы на блужданіе въ песчаной пустыни; новременамъ онъ видитъ вакъ-будто въ туманной дали зеленъющіе луга, богатые города, съ великолюциными дворцами, дорогими постройнами и т. под., но на самомъ дъл это оназывается простымъ обманомъ, миражемъ, и въ вонцъ концовъ блуждающій путникъ чувствуетъ еще большее изнеможение отъ голода и жажды. Только тотъ, "кто будеть пить воду, которую Я дамъ ему"; говорить Христосъ, только "тоть не будеть жаждать вовъки" (Ioaн. IV, 14).

## IV.

Но появление и распространение въ нашемъ обществъ матерівлистическихъ и въ частности утилитаристическихъ теорій не вполнъ еще объясняють бользии нашего времени, корень зла тантся глубже. Самое распространение вышеуказанныхъ теорий не свидътельствуеть ли о подготовленности почвы, на которой такъ дегво могли развиться эти дикія растенія? Если религіозная въра нашего общества не могла устоять предъ напоромъ противныхъ ей ученій, то кръпка ли была сама эта въра и не было ли въ ней признаковъ, говорящихъ о ея какой либо внутренней слабости. Двиствительно, вогда религія понимается только вакъ вивший культъ, который обязываеть человека исполнять одви вившніе обряды и не имветь непосредственнаго отношенія въ жизни, то она перестаетъ быть для него чвиъ-либо цвинымъ, требующимъ со стороны его какого-либо заботыпваго и уважительнаго отношенія. Вотъ почему человъкъ, который свои религіозныя обязанности ограничиваетъ чисто формальнымъ холоднымъ исполненіемъ религіозныхъ обрядовъ, въ жизни своей рувоводствуется не началами религіи, а возарвніями и обычаями въка сего, можетъ дегко уступать и поддаваться всякимъ отрицательнымъ теоріямъ, особенно когда последнія якобы научнымъ образомъ оправдывають ему тв привычви и образъ жизни, на которыхъ онъ обосновываетъ свою дъятельность. Поэтому, если общество, или по крайней мъръ, большинство членовъ его заражено недугомъ вившняго пониманія религіи и отличается только фарисейскимъ исполненіемъ религіозныхъ обрядовъ, то оно представляетъ собою самую удобную почву для развитія на ней всяваго рода матеріалистическихъ ученій; потому что оно въ существъ своемъ, въ своей жизни и дънтельности уже содержить всв черты матеріализма, служа Богу только вившнимъ образомъ. А для такого общества, при случав, бываеть не особенно жалко и совсемъ отвергнуть Бога, присутствіе котораго оно нисколько не ощущаєть среди себя. Не справедлива ли поэтому мысль автора "Беседъ", что ворень всяваго ела, всехъ нашихъ общественныхъ недуговъ есть "вившнее благочестіе въ его исключительности"?..

Хотя недугъ "вившняго благочестія", который авторъ "Бесвідъ" "Сввера" считаеть ворнешъ всвіхъ общественныхъ бользней, называется неисцвльнымъ, однакоже онъ не можеть отрицать того, что настоящее время знаменуеть собою наступленіе новаго періода, — періода общественнаго выздоровленія. Общество ищетъ религіи, но не зная преимуществъ религіознаго ученія, предлагаемаго церковію, бросается на все, что прикрывается именемъ религіи. "Настоящіе дни, говорить авторъ, и не только у насъ, —дни все усиливающагося прилвва насушной жизненной потребности въ религіи. Большая часть нашего общества, истощенная бользнію, требуеть здоровой пищи, жаждеть выздоровленія.

"Испорченный воспитаніемъ, отвратившійся отъ редигія въсилу всевозможныхъ искаженій ея, производимыхъ вившнимъ благочестіемъ, фарисействомъ, наконецъ соблазненный поверхностнымъ знакомствомъ съ наукой, — человѣкъ, въ ослѣпленів своемъ, рѣшилъ, что слѣдуетъ перемѣнить пищу. Онъ вовсе не отказывался отъ пищи, не обрекалъ себя на голодъ, а просто нашелъ, что пища Христовой религіи плоха, малопитательна, и что слѣдовательно, необходимо отыскать болѣе здоровую, питательную. И онъ сдѣлалъ себъ изъ матеріализма религію, сталъ насыщать себя матеріализмомъ, принимая его въ своемъ горяченомъ бреду за ту существенную, здоровую пищу, какой онъ искалъ. Но питаніе это, конечно, было только кажущимся; матеріализмъ не могъ его насытить, а произвелъ въ немъ самые болѣзненные припадки и только ослабилъ и надорвалъ всѣ его правственныя силы.

"Изъ этой борьбы, въ результать которой является ничтожество и разрушеніе, безнадежное "ничто"— человъкъ вышелъ апатичнымъ, безучастнымъ, недвижимымъ. Если онъ останется извъстное время въ такомъ состояніи, то не въ силахъ будетъ жить и умретъ, ибо безъ питанія жить нельзя. Но сила жизни велика, человъчество существуетъ не для смерти, а для жизни, послъ отлива начинается житейскій приливъ и человъкъ мало-по-малу приходить въ себя...

"Но естественно, что въ своемъ ослабленіи, посла долгаго безумнаго бреда, онъ не въ состояніи сразу вернуться въ той единой здоровой пища, которую уже бросиль, какъ ему казалось, за негодностію. Онъ бредеть ощунью и пробуеть все, что попадается ему подъ руку. Его капризный, все еще бользненный аппетить заставляеть его желать какого-нибудь непремънно новаго, необыкновеннаго блюда.

"Появившееся сознаніе невозможности жить въ матеріализмъ, выходъ изъ состоянія религіознаго равнодушія, метанія изъ стороны въ сторону и поиски новой животворной пищи—несомивно составляють первые признаки возможнаго выздоровленія. Но еще вопросъ—выздоровъеть ли данный человъкъ, или бользань пустила въ немъ такіе кръпкіе корни, что сила жизни не одолъеть ее.

"Двло въ томъ, что въ тв времена, когда истинная въра слабъетъ въ обществъ, въ немъ обыкновенно появляются и выростаютъ всякіе пустоцвъты суевърія и ложныя въры. Это есть тъ самыя, якобы новыя кушанья, которыя дразнятъ болъзненный аппетитъ стремящагося въ выздоровленію человъка. Положимъ, даже и они имъютъ значеніе переходнаго средства отъ невърія къ въръ, но принести пользу это средство можетъ далеко не всъмъ. Весьма часто оно только быстръе губитъ тъхъ, въ комъ нътъ достаточно жизненной силы для прочнаго выздоровленія...

"Въ такомъ состояни онъ обывновенно накидывается прежде всего на одну область явленій, очень распространившуюся въ последнее время по всему свету и известную подъ именемъ спиритизма или медіумизма".

Но туть мы не во всемь можемь согласиться съ почтеннымь авторомъ. Можно признать, что серьезное изследование вопроса о спиритизмъ можеть вести въ редиги, такъ какъ оно ведетъ въ признанию сверхчувственнаго мира и вере въ загробную жизнь; но темъ не мене въ увлечении общества спиритизмомъ мы не видимъ "искани редиги", какъ онъ озаглавилъ эту свою последнюю беседу. Прежде всего нужно признать, что это увлечение ограничивается главнымъ образомъ аристократическимъ и образованнымъ слоями общества и въ большинстве случаевъ есть не что иное, какъ развлечение, избавляющее человека отъ обывновенной скуки. Человечество всегда падко было на чудесное, таинственное; спиритизмъ же именно и увлекаетъ этою же своею стороною, и наше общество заинтересовалось имъ, какъ

заманчивой игрушкой. Видёть въ этомъ увлечении "исканіе религіи" довольно трудно. Религіозное отношеніе въ предмету прежде всего заключаеть въ себт благоговъніе и живое ощущеніе въ нему извёстнаго рода иравственныхъ обязанностей; но ничего подобнаго въ этомъ увлеченіи спиритизмомъ мы не видимъ.

Но мы согласны съ авторомъ въ томъ, что нынешнее время есть время возвращенія къ религів, только признаки этого возвращенія мы свлонны видеть въ вое-чемъ другомъ. Когда указанное выше направление 60-хъ годовъ разръшилось грозными событіями, ставшими неизгладинымъ позоромъ всей земли русской, то всв благомыслящіе люди нашего общества пришли въ тому сознанію, что убійство лучшаго изъ царей земныхъ есть слъдствіе забвенія Царя Небеснаго. Представитель нашихъ духовныхъ интересовъ предъ свътскою властію, нынъшній оберъпровуроръ Св. Синода, К. П. Побъдоносцевъ, одинъ изъ первыхъ понялъ причину переживаемаго нами бользненнаго общественнаго кризиса и его управление ознаменовалось цълымъ рядомъ мъръ, направленныхъ къ развитию и укръплению въ обществъ религіознаго чувства. Справедливо признавая, что оздоровленіе государственнаго организма прежде всего зависить отъ правильной постановки школьнаго воспитанія нашего молодаго поволенія, готовящагося нести впоследствін государственную и общественную службу, онъ прежде всего обратиль внимание на подведомственныя ему духовныя шволы, изъ которыхъ должны выходить пастыри цервви, руководители общественной нравственности. Начальственныя должности въ нихъ отданы лицамъ, облеченнымъ духовнымъ саномъ и преимущественно лицамъ монашествующимъ, которые, по существу своего званія, какъ оно раскрывается въ иноческихъ обътахъ, призываются менъе всего руководствоваться въ своей дъятельности навими либо своекорыстными, эгоистическими, честолюбивыми интересами, и потому должны бы были самою жизнію своею пробуждать въ дётяхъ тв неземные нравственные идеалы, паденіе которыхъ, какъ мы выше свазали, составляеть характеристическую черту нашего времени. Въ самой системъ воспитанія последовало также много новыхъ постановленій, разсчитанныхъ на пробужденіе, развитіе в укръщение въ дътяхъ религиознаго чувства. Такое усиление въ духовныхъ заведеніяхъ средствъ, разсчитанныхъ на возбуж-

деліе религіознаго чувства въ дітяхъ, дало свой отиливъ в въ учебныхъ ваведеніяхъ светскихъ, современная постановка въ воторыхъ преподаванія Закона Божія считается уже недостаточною, такъ что высказываются желанія о болье шировой постановив этого предмета и большемъ вначения въ гимизаняхъ личности завоноучителя. Веливую государственную важность имветь сдвланный также г. оберъ-прокуроромъ Св. Синода починъ въ дъл возрожденія и распространенія церковно-приходсвихъ шволъ и принятіе ихъ подъ свое непосредственное новровительство. Уже давно слышался голось изъ народа, который нерждко высказываль неудовольствіе по поводу иногда слишкомъ односторонне-свътскаго направленія въ дъль обученія своихъ двтей; многочисленны напротивъ бывали со стороны того же народа выраженія удовольствія, когда онъ видёль своихъдетей, свободно разбирающихъ славянскую церковную грамату и участвующихъ въ церкви чтеніемъ и пініемъ. Г. оберъ-прокуроръ вняль этому желанію народа и откликнулся ему устройствомъ церковно-приходокихъ школъ, которыя предоставиль въденію духовенства, какъ наиболъе всего способнаго въ данномъ случав удовлетворить религіозно-нравственнымъ стремленіямъ народа 1). Съ своей стороны и духовенство, всегда послушное голосу высшей власти, съ веливою готовностію отозвалось на ея желанія, и въ настоящее время въ объихъ столицахъ и даже неръдко въ провинціяхъ и заходустьяхъ мы видимъ ведикое множество мъстъ народныхъ благочестивыхъ собраній, гдъ члены духовенства ведуть назидательныя, духовно-правственныя бесёды.

<sup>1)</sup> Устроеніе церковно-приходских школь, удовлетворяя насущнымъ духовнымъ потребностямъ народа, въ тоже время имфетъ важное государственное значеніе. Съ настойчивостію проводя въ системф обученія дфтей иден и воззрфнія нашей православной церкви, они будуть способствовать раскрытію и уясненію въ народныхъ массахъ ел ученія и покажуть его внутреннее превосходство и безусловную чистоту въ сравненіи съ мутнымъ ученіемъ разнаго рода непризванныхъ апостоловъ и учителей и такимъ образомъ объединятъ русскій народъ единствомъ пониманія религіознаго ученія, что, по нашему мифнію, должно вести вь болбе крфпкой внутренней сплоченности и прочности его въ общемъ государственномъ организмъ. Какъ имфющія такую государственную важность, церковноприходскія школи имфють полное право разсчитнвать и на матеріальную поддержку со стороны государства.



Воть, по нашему мивнію, признаки, которые несомивнно свидвтельствують о томь, что настоящее время заключаеть въ себв задатки общественнаго оздоровленія. Если болвзни общества были несомивниымь следствіемъ оскуденія въ немъ религіовнаго чувства, то для уврачеванія этихъ болвзней естественно должны быть найдены средства, направленныя въ усиленію въ обществъ религіи. И это нынв сдвлано.

Но и при сознанія этихъ признавовъ наступающаго выздоровленія, которые должны несомивнию радовать сердце истиннасо патріота, мы повводимъ себъ высказать нъкотораго рода опасенія. Какъ всякое дело, по своему источному началу, по своимъ цвиямъ и намвреніямъ самое чистое и святое можеть извращаться или простымъ людскимъ недомысліемъ, или же нечистыми людскими побужденіями, и въ концъ концовъ можеть превращаться даже въ дело богомерзкое; такъ и то дело, о которомъ ны разсуждаемъ, можетъ подвергнуться той же опасности. Благія стремленія и починъ высшей власти могуть получить превратный характеръ и направление у тахъ, кому придется проводить, ихъ въ жизнь, давать имъ дъйствительное осуществленіе. И чвиъ выше, чище и святве, по существу своему, самое двло, тъмъ омерзительнъе оно становится въ неумвлыхъ или неумытыкъ рукакъ. Дъло религіозное, церковное можетъ превратиться въ дъло чисто житейское, и святыя начинанія высшей власти, направленныя несомивнию во благу юнаго поволвнія, могуть послужить только средствомъ къ достиженію разнаго рода своекорыстныхъ и честолюбивыхъ стремленій ближайщихъ его руководителей. Все будеть зависьть отъ того, кто явится ближайшимъ, непосредственнымъ режлизаторомъ начинаній нашего высшаго правительства. Явятся люди действительно благонамеренные, честные и разумные, дело, безъ сомнения, приметъ желательное направление и принесеть плоды добры; но завладъють этимъ дъломъ люди мелкіе, ничтожные, своекорыстные, и святое дъло получить превратный характерь и разрешится плодами, еще болье горькими, чъмъ какіе мы уже вкушали.

Но когда высшая власть развертываетъ извъстное знамя и привываетъ людей, способныхъ и расположенныхъ стать подънего, то какъ много является всегда разнаго рода проходищевъ, которые, не имъя нисколько внутренняго расположенія, или, по

врайней мере, будучи совершенно равнодушны въ тому, что начертано на этомъ знамени, занвляють о своей готовности взяться за предлагаемое дело, чтобы только обезпечить свои личные интересы, урвать кусочевъ власти, доставляющій имъ прочное и матеріальное и общественное положеніе. Ради этого они готовы бывають на все, чтобы только достигнуть своихъ своекорыстныхъ целей, не задумаются пожертвовать на время своими личными вкусами, симпатіями и антипатіями, изменить сколько угодно и какъ угодно свою внешнюю и внутреннюю физіономію.

А что подобная опасность не является плодомъ какого-нибудь пессимистически настроеннаго воображенія, но имфеть и невоторое фактическое основаніе, это можно подтвердить отзывами накъ светсвой, такъ и духовной печати. Такъ хровикеръ одного светскаго журнала, характеривуя нынёшнее общественное направленіе, выражается следующимъ образомъ: "переменился мундиръ, а люди, носящіе его, остались теже. Вместо либеральнаго мундира надеть консервативный мундиръ, потому что носить его стало выгоднее, вотъ и все, воть въ чемъ и простое объясненіе факта, что вчеращніе либералы оказываются сегодня консерваторами, что вчеращніе матеріалисты сегодня, уже имёя очи горѣ, говорять "о путяхъ провиденія" что вчеращніе "либръпансеры" сегодня выслушивають "молебствіе съ коленопреклоненіемъ".

Если на свътской общественной дъятельности могуть являться люди, надъвающіе на себя извъстную личину, то тъмъ большій просторъ для фарисейства можеть представлять дъятельность въ области духовной, церковной, гдъ и внъшнія условія и обстановка дъятельности, и санъ лиць дъйствующихъ и даже внутреннее средство религіи, ея ученіе, — все можеть быть обращено людьми злонамъренными въ удобное орудіе для разыгрыванія роли книжниковъ и фарисеевъ. И что эта опасность съ отвътствующими ей горькими послъдствіями уже дъйствительно угрожаеть церкви, — въ этомъ можно убъдиться изъ словъ одного авторитетнаго оратора, новонареченнаго епископа, который, изображая трудности епископскаго служенія въ настоящее время, характеризуеть послъднее следующимъ образомъ:

"Всякое время, говоритъ омъ, имъетъ свои особенности, свои задачи, съ которыми такъ или иначе пряходится считаться церкви Христовой възнив ея служителей. Бывають эпохи, когда требованія и запросы времени становятся въ такія неопредъленныя запутанныя отношенія къ требованіямъ и задачамъ церкви, что въ нехъ трудно бываетъ разобраться. Свъть евангельской истины до такой степени искусно смешевается съ омрачающими умъ лжемудрованіями въ области науки, литературы и жизни, правда до такой степени теряется среди утонченной, замаскированной джи, дицемърія, обмана въ общественныхъ, оффиціальныхъ и частвыхъ отношеніяхъ, что часто не знаешь, гув вончается правда, гдв начинается ложь; правда обращается въ ложь, дожь возводится на степень истины, хорошо замасированный порокъ принимается и выдается за добродетель, истинная добродътель встръчается недовъріемъ и подовръніемъ. Въра Христова до такой степени териеть свое живое значение въ сердцахъ ен исповъдниковъ, что ее стараются обходить, игнорировать, или-что еще хуже-ею стараются лишь прикрываться для достиженія цілей, ничего общаго съ нею не имінощихъ. Совість человіческая до такой степени становится эластичною, сговорчивою, что часто съ замъчательною тонкостію умъють примирить принципы, убъжденія и дъйствія, повидимому совершенно непримиримын. Духъ міра-духъ эгоизма, вражды, интригиширокою волной вторгается въ ограду церкви. Жизнь въ такія эпохи представляется какъ сумерками, когда идешь ощупью, не ясно различаешь лица и предметы, встръчающіеся на пути, не внаешь, кто другь и союзникь, кто противникь и врагь, кто поборниев истинныхъ интересовъ въры и церкви, вто современный болье цивилизованный и искусный Іуда-предатель.

"Такой характеръ представляеть, думаю, настоящее время", говорить высокопоставленный ораторъ ("Прав. Обозр." 1887 г. май—іюнь).

Грустныя чувства вызываеть эта мрачная вартина нынашняго состоянія цервви Божіей. Общественные недуги приводять лучшихъ людей въ сознанію, что жизнь безъ Бога есть основная причина и ворень всего нашего зла. Далаются разнаго рода усилія возграть потухнувшее религіозное чувство въ нашемъ общества, но въ ограду цервви Божіей, изъ воторой именно и

должны истекать лучи, согравающіе небесным лучем охладавшую душу, врываются люди не двора сею, распространяющіе колодъ сарисейскаго лицемарія и бевдушія и образъ живаго Вога истины и любви затемняющіє густымъ облакомъ лии и обмана. На самой нива Божіей разростаются плевелы, заглушающіе собою пшеницу и недозволяющіє ей рости свободно.

Естественно, люди, которымъ дороги интересы церкви Божіей и своего отечества, провикнуты желаніемъ охранить ихъ огь вторженія татей и разбойнивовъ подъ повровомъ овечьей одежды скрывающихъ свои плотоядные инстинкты, и всею своею дъятельностію препятствующихъ наступленію на землів царства Божія, какъ о нихъ еще въ свое время скавалъ Божественный учитель: "Горе вамъ, внижники и фарисеи, лицемъры, что затворяете царство небесное человінамъ, ибо сами не входите, и хотящихъ войти не допускаете" (Ме. XXIII, 13). Но какія же могутъ быть средства противъ этого поистинъ великаго зда?

Нъкоторые изъ древнихъ мудрецовъ (Пинагоръ) въ числъ своихъ учениковъ допускали только твхъ, вто предварительно выдержаль извъстнаго рода искусъ, продолжающійся не одинъ, а насколько лать. Далалось это разумается съ цалію точно опредълить степень умственнаго и правственнаго состоянія лица, жалающаго быть последователемь известнаго ученія, - чтобы въ число учениковъ какъ нибудь не попалъ субъектъ, который своею двятельностію не подтвергнуль бы искаженію и профанаціи самое ученіе... Но не заходя такъ далеко, примъры подобнаго искуса мы имвемъ и изъ исторіи нашего времени. Предъ нами наприывръ лежитъ № 4 внижки педагогическаго журнала "Русской школы", гдв изъ статьи г. Куляковскаго ("Классическіе языки въ русскихъ гимпазіяхъ") узнаемъ, что въ Германіи для опредъленія дицъ на учительскія должности издавна существуєть своего рода искусъ, продолжающійся пока одинъ годъ. Но уже раздаются голоса за то, чтобы этотъ искусъ распространить на болве продолжительный срокъ. Авторъ статьи приводитъ по этому поводу аргументацію одного изъ нынашнихъ видныхъ нъмецкихъ представителей педагогического міра, Оскара Шлемма: "между тъмъ какъ государство требуетъ четырехъ и пятилетняго приготовленія посль окончанія университетскаго курса отъ своихъ будущихъ чиновнивовъ въ администраціи и юстиців, т.-е.

тамъ, гдё дёло идетъ о матеріальномъ благополучій, объ имуществе гражданъ и казны, объ общественной безопасности и порядке, прежде чёмъ вручить имъ самостоятельный постъ, оно довольствуется однимъ годомъ по отношенію къ хранителямъ идеальныхъ благъ, воспитателямъ души" (стр. 70).

Не твиъ ли большаго вниманія, осторожности, разборчивости скажемъ мы, требуется при избраніи твхъ, кто предназначается быть строителемъ такиъ Божінхъ, хранителемъ влючей царствія небеснаго, пастыремъ и учителемъ словеснаго стада, дътоводителемъ въ религіозно-нравственной жизни во Христу? Только самый продолжительный искусъ, зредость леть, богатый жизненный опыть, всеобщая добрая репутація могуть быть болье или менње достаточнымъ ручательствомъ того, что набираемое лицо будеть соответствовать высоте и овятости будущаго своего званія, честно и непостыдно править ввёренными ему душами христіанскими. Тогда только можно вполна наданться, что изъ подъ руководства такихъ дъятелей будуть выходить и люди, всевозможно содъйствующіе очищенію нашего общественнаго организма стъ всяваго рода заразы и злыкъ недуговъ. Въ противномъ случав всявія міропріятія высшей власти, -- какъ бы ни были они прекрасны по своему источному началу,---не приведутъ въ желаемымъ последствіямъ; мало того, - людьми неумными и влонамъренными будутъ обращены въ орудіе для распространенія новыхъ, зловачественныхъ бользней въ обществъ.

С. Левитскій.

1890 г. 21 апръля.

## ФОРМЫ

УСТРОЙСТВА ВОСТОЧНОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ \*.

б) Епископально-клерикальное епархіальное устройство.

Ни одна изъ православныхъ помъстныхъ церквей не представдяетъ и не представляда названной сейчасъ формы епархіальнаго устройства въ такой законченности, въ какой представляетъ ее древняя греческая церковь, въ особенности церковь константинопольскаго патріархата (византійская). Устройство этой церкви мы и будемъ имъть въ виду, представляя характеристическія черты этого типа епархіальнаго управленія. Къ этому располагаетъ насъ и требованіе исторической послідовательности: ибо по времени своего возникновенія, епископально-клерикальное устройство слідовало непосредственно за примитивнымъ, т.-е. епархіально-общиннымъ устройствомъ и развилось именно изъ него.

Главнымъ признакомъ этой формы устройства служить исключительное преобладаніе духовенства или клира въ управленій епархіальными двлами предъ "върными", или мірянами; при этой формъ устройства последніе неимъють почти нявакого значенія въ двлахъ церковнаго управленія. Его производить епископъ съ подчиненными ему влариками, являющимися въ этомъ качествъ церковно епархіальными начальниками — "«фрхоутєς єк-

<sup>\*</sup> См. мартовскую книжку «Православнаго Обозранія» за 1890 г.

капопостькой в 1). Въ научномъ, теоретическомъ отношения вта форма епархіальнаго устройства имъетъ тотъ интересъ, что весьма последовательно и наглядно проводитъ различие межу двумя главными видами полномочий церковной власти: полномочий священной или перархической власти и полномочий правительственной власти.

Епископально-влерикальная форма церковнаго устройства произошла непосредственно изъ епископально общинной.

Ближайшею причиною такого преобразованія на нашъ взглядъ послужило возникновеніе сельскихъ, а затімъ и городскихъ пресвитерскихъ или по поздиве установившейся терминологін— приходскихъ церквей.

Есть основание предполагать, что уже во 2 половинъ III въка парожіа имтла кромъ главнаго или канедральнаго храма въ городъ, филіальные крамы по селеніямъ, стоявшимъ въ районъ увада. При этихъ храмахъ жили пресвитеры, съ необходимыми для службы влиривами, уже въ началь IV въва отличаемые отъ городскаго пресвитеріума, совивство съ епископомъ совершавшаго богослужение и производившаго все церковное управление<sup>2</sup>). Влижайшій надворь за ними ввърень быль, по всей въроятности, танъ называемымъ хорепископамъ. Въ этомъ учреждении мы усматриваемъ первую церковную должность, характеризующуюся попреимуществу полномочіями правительственной власти. Ибо по своему іерархическому положенію хорепископы не представляли ваной-либо особой степени но имъли или степень епископа, или пресвитера. Въ должность хорепископа не было особаго рукоположенія, в только производство (провоки). Это довольно ясно выражено уже въ 8 правилъ 1 вселенскаго собора. Епархіальному епископу здъсь предписывается, что въ случав обращенія въ цервви раскольнического епископа ковраровъ, или новотівнъ) для сопричисленія такого въ влиру онъ долженъ пріпскать мізото хорепископа (έπινοήσει τόπον χωρεπισκόπου) 3). Въ концъ IV въка эта первая церковная должность съ правительствен-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Прав. 8: «(да) изобрететь для него место хорепископа».



<sup>, 1)</sup> Вальсамонъ къ Nomocan. Phot. I, 36. Также къ 2 пр. IV Всел. соб.

<sup>\*)</sup> Неокесар. соб. прав. 13: «сельскіе пресвитеры въ градской церкви не могутъ свищеннодъйствовать въ присутствіи епископа, или пресвитеровъ града».

ными полномочіями преобразована въ nepiodesmos, въ каковые я воспрещено тогда же производить лицъ епископскаго сана  $^4$ ), затъмъ въ средніе въка переименована въ экзарховъ  $^5$ ) и навонецъ съ протопоповъ (πρωῖοπαπας), каковою пребываетъ на востокъ и доселъ (у насъ—"благочинные").

Что касается свойствъ правительственныхъ полномочій, которые получали отъ епископа в) хорепископы, то по всей въроятности они были первоначально двухъ родовъ: полномочія надзора за сельскимъ клиромъ и полномочія по вспомоществованію бъднымъ. Яснымъ свидътельствомъ о полномочіяхъ перваго рода служить посланіе св. Василія Великаго къ хорепископамъ, въ которомъ на основаніи древней церковной практики св. отецъ довольно полно и ясно изображаеть положение и значение хорепископовъ въ дълахъ епархіального управленія. Это отчасти подтверждается правиломъ 10 антіохійскаго собора 7), наименованіемъ "періодевтъ" и характеромъ поздивищей должности экзарха или протопопа, въ которую перешла должность хорепископа. Еще болъе ясно засвидътельствованы древнимъ каноническими законодательствоми втораго рода полномочія хорепископовъ-по вспомоществованію бъднымъ. 14 правило неокесарійскаго собора, опредъляя каноническое достоинство хорепископскаго чина, говорить, что хорепископы пріемлють честь (больтую, нежели сельскіе пресвитеры) "ради попеченія о нищихъ". Зонара въ своемъ толкования къ этому правилу замъчаетъ между прочимъ следующее о хорепископахъ: "они были обязаны доходы техъ церквей, въ которыхъ были представителями, издерживать на нищихъ и имъть попеченіе о нихъ, и за то что дълали это пользовались честію". Но важивищимъ свидътельствомъ въ семъ отношеніи служить 8 правило антіохійсваго собора, воторое говорить: "сущіе безъ порова хорепископы дають мирныя граматы (τὰ εἰρηνικά)". Мирная грамата

<sup>4)</sup> Лаодик. соб. прав. 57.

<sup>4)</sup> См. Толков. Вальсам. въ 57 прав. Лаодик. соб.

<sup>9</sup> Антіох. соб. прав. 10: «хорепископ» же да поставляется ( $\gamma$ і $\gamma$ є $\gamma$ ) отъ епископа града».

<sup>&#</sup>x27;) Антіох. соб. прав. 10: «св. соборъ заблаго разсуждалъ, чтобы... они (хорепископы) *управляли* токмо подчиненными ниъ перквами и ограничивали ими свое попеченіе и распоряженія».

есть довументь, свидътельствующій о бъдности предъявителя, имъющаго вслъдствіе сего права на призръніе отъ церкви, въ воторую онъ пришель во время путешествія. Если исключительно хорепископовъ правило уполномочиваеть властью выдавать таковыя граматы бъднымъ странникамъ, то безъ сомивнія — на томъ основаніи, что хорепископъ, какъ завъдующій дълами благотворительности, лучше чъмъ-либо другой въ епархін зналь истинно нуждающихся и вовсякомъ случав одно уже это уполномоченіе на выдачу документовъ красноръчиво свидътельствуетъ, что назначеніе, оффиціальная служба хорепископовъ есть призръніе и надзоръ за бъдными.

Такъ, благодаря осложненію епархіальныхъ учрежденій изъ состава древняго пресвитеріума выдвлились лица пресвитерской степени (иногда впрочемъ удостоивавшіяся и епископства) и соединили въ себъ правительственныя полномочія епископской надзирающей власти и діаконской должности — попеченія о бъдныхъ. Эти полномочія втораго рода не долго однако же сохранялись за хорепископами; церковная жизнь выработала для нихъ новыя спеціальныя. Хорепископъ, затъмъ періодевтъ и протопопъ остались исключительно органами надзирающей власти.

Второю по времени происхожденія церковною должностію съ правительственными полномочіями была должность эконома при епископъ. Древнъйшимъ хотя и непрямымъ свидътельствомъ о существованіи ея въ христіанской церкви можно почитать 7 и 8 правила гангрскаго собора. Въ нихъ поименовывается спеціальная должность "поставленнаго управляти благотвореніями" (ὁ ἐπιταρμένος εἰς οἰκονομίαν εὐποιῖας). Ему принадлежитъ власть принимать и раздавать церковныя плодоприношенія. Никто, подъстрахомъ строгаго церковнаго наказанія, не можетъ ни принимать ни раздавать ихъ кромъ сего "уполномоченнаго" епископомъ. Чижманъ безъ всякаго колебанія видитъ въ этомъ уполномоченномъ ту самую церковную должность, которая въ позднайшихъ правилахъ называется οἰκονόμος \*). Но съ этимъ едва ли можно согласиться. Въ первой половинъ IV въка, къ которой относятся разсматриваемыя правила, еще пе было нужды



<sup>&</sup>lt;sup>a)</sup> J. Zhishman, die Synoden und die Episcopalämter in der morgenlandischen Kirche. S. 93.

ВЪ ДОЛЖНОСТИ ЭКОНОМА ЦЕРКОВНАГО, ВЪ КАКОВОЙ ОКАЗАЛАСЬ НАСТОЯтельная потребность стольтіе спустя. 340 годъ, въ которомъ происходиль Гангрскій соборь, принадлежаль въ числу годинь, бъдственныхъ для православной церкви: это было время господства аріанской смуты; не о нововведеніяхъ по части благоустройства своей экономіи приходилось тогда заботиться церкви! И соборъ антіохійскій 341 г., воснувшійся сего предмета (въ прав. 24 и 25), почти не привнесъ отъ себя въ этомъ отношеніи ничего, повторивъ лишь правила апостольскія 40 и 41. Согласиве съ обстоятельствами времени и иными каноническими данными разсматриваемыя правила гангрскаго собора относить въ хорепископамъ. Послъдніе по 14 правилу неокесарійскаго собора имъли попеченіе о нищихъ, и "уполномоченный" 7 и 8 правилъ гангрскаго собора имълъ своимъ назначениемъ только принимать и раздавать плодоприношенія, или вообще завъдывать " экономією благотвореній". Должность церковнаго эконома позднъйшаго времени была разностороннъе и полновластиве. Впрочемъ уже изъ 2 половины IV въка мы имъемъ весьма ясныя свидътельства въ пользу существованія церковныхъ экономовъ въ полномъ смыслв этого слова съ никоторых в церквахъ. Такъ Өеофиль Александрійскій въ 10 правиль даеть такое наставленіе одному изъ подчиненныхъ епископовъ: "съ согласія всего священства да назначится другій ікономъ, на опредъленіе коего соглашается и епископъ Аполлонъ, дабы церковное достояніе употребляемо было на что должно". И св. Василій Великій въ одномъ изъ своихъ писемъ упоминаетъ о "ό τῆς ἐκκληνίας φροντίζων καὶ διὰ χειρὸς ἔχωο τῶν κτήσεων τὴν ἐπιμέλειαν »). Чτο цериви александрійская и кесаріе-каппадокійская представляли въ семъ отношеніи лишь частныя особенности — имъя особенныя для управленія церковнымъ имуществомъ должности экономовъ, во многихъ же иныхъ церквахъ господствоваль еще старинный поридовъ, некоторое свидетельство о семъ можно усматривать во 2 правиль св. Кирилла Александрійскаго. Здісь говорить онъ между прочимъ следующее: "благочестивейшихъ епископовъ, сущихъ по всей земли, весьма огорчаеть и въ крайнее неудо-

э) Письмо 129: «заботящійся о церкви и имфющій въ рукахъ попеченіе объ имуществахъ».

вольствіе приводить требованіе отчета въ случающихся у няхъ расходахъ, какъ изъ доходовъ церковныхъ, такъ и изъ приношеній отъ явкоторыхъ". Въ судебномъ процессв Ивы, епископа Едесскаго, разсматривавшемся на IV вселенскимъ соборъ, не встръчается намека на то, что въ Едесской церкви была должность эконома въ это время, между тъмъ поводъ къ упоминанію о семъ быль. Даже и въ константинопольской церкви во времена св. Іоанна Златоуста по всей въроятности еще не было эконома, какъ объ этомъ можно судить по обвинительнымъ пунктамъ на него, представленнымъ діавономъ Іоанномъ. Только съ половины У въва должность церковнаго эконома вводится повсемъстно, по крайней мъръ въ Восточной церкви. IV вселенскій соборъ въ 26 правиль опредымиъ: "всякой церкви, имъющей епископа, имъти эконома изъ собственнаго влира, который бы распоряжался цервовнымъ имуществомъ по волъ своего епископа". Императоръ Юстиніанъ своимъ законодательствомъ не мало содъйствоваль упроченію положенія церковнаго эконома въ пілой организаціи епархіальнаго управленія.

Такъ изъ въдънія древняго пресвитеріума вышла подъ дъйствіемъ новаго положенія церкви въ государствъ весьма важная отрасль церковнаго управленія— церковная экономія и церковная благотворительность и была ввърена новой спеціальной должности "церковнаго эконома" 10).



<sup>10)</sup> Экономъ быль далеко не единственною должностію, на которую возложенобыло управленіе церковнымъ хозяйствомъ, включая сюда и діла церковной благотворительности. Онъ въдалъ хозяйственную часть преимущественно канедральной церкви и приходскаго клира. Рядомъ съ нимъ также очень рано возникан должности церковнаго «апокрисіарія», вёдавшаго судногражданскія дёла церкви и «скевофилакса» (судохранителя), въ въдини котораго находились церковные сосуды и вообще церковная утварь. Онъ быль-тоже, что въ русской церкви «рязничій» патріаршаго или синодальнаго доми, а также ризпичій лавры. Церковная благотворительность также въ большей части с. оей выходила изъ въденія эконома образовавъ особыя учрежденія подъ названісмъ страннопрівиныхъ домовъ, больницъ, богадъленъ, пріютовъ съ особыми однимъ или нескольвими при каждомъуправителями, которые и въдали всю экономическую часть учрежденія. Мы не будемъ разсматривать этихъ должностей и этихъ учрежденій, такъ какъ наша вадача состоить не въ подробномъ ихъ изображения, а ограничивается лишь характеристикою родовыхъ формъ церковнаго устройства, представляемою нами въ оправданіе защищаемой нами теоріи священной и правительственной власти въ церкви православной.

Въ высшей степени важное значение въ сложной системъ епархіальнаго управленія получила далье должность хартофилакса (χαρτοφύλαξ). Трудно указать съ точностію и даже приблизительно время установленія этой должности и съ этимъ наименованиемъ. Принимая во вниманіе, что юстиніаново законодательство не знаеть употребленія сего наименованія, можно предполагать, что оно было усвоено хартофилаксу въ довольно позднее время—не ранве ІХ въка.

По множеству и разпообразію полномочій должность хартофиланса представляеть собою результать довольно долгаго процесса развитія епархіальной администраціи. Ее предуготовляли постепенно одна за другой церковно-административныя должности меньшей важности, а посему річь о хартофилансів и должна быть предварена разсмотрівніємь сихъ, его предуготовлявшихъ должностей.

Уже въ уставахъ св. апостоловъ довольно ясно выдъляется язъ числа діаконовъ первый какъ во время архіерейскаго служенія "δ παρεστώς τω άρχιερεί διάκονος" 11), такъ и въ особенности въ делахъ епархіальнаго управленія. "Діаконъ о всемъ доносить епископу, какъ Христосъ Отцу-читаемъ здесь-впрочемъ, что можетъ пусть исполнить самъ, принявщи власть отъ епископа, какъ Господь отъ Отца твореніе міра и промышленіе. Дъла же важнъйшін епископъ да судить. Между тьмь да будеть діаконь и очи, и уши епископа, его уста, сердце и душа, чтобы епископъ имвать попечение не о многихъ двазхъ, но о важивишихъ только, вакъ и Іофоръ совътовалъ Моисею, и не неугоденъ быль совъть его "12). Если подчеркнутыя выраженія и отзываются интерполяцією, свойственною болье рукь писателя IV или V въка, чъмъ мужа апостольского, то въ общемъ положеніе при архіерев перваго изъ діаконовъ, даваемое апостольсними уставами, вполнъ согласно съ историческими фактами глубокой древности. Греческіе писатели (Константинъ Порфирогенитъ) уже священномученику Лаврентію усвояютъ наименованіе: άρχιδιάκονος; и не безъ основанія: ибо о комъ изъ клира св. папы Сикста можно сказать, что онъ быль душа и сердце его, какъ

<sup>11)</sup> Διαταγ. τ. αγ. Αποστ. ΙΙ, 57.

<sup>11)</sup> Ibid. Lib. II, cap. 42.

не о Лаврентів? Не по одной личной въ себв симпатіи архіепископа и св. Асанасій въ санв діакона занималь столь важное положеніе на первомъ вселенскомъ соборв: онъ быль архідіакономъ александрійской церкви если не по названію, то de facto. Въ живни св. Іоанна Златоуста архидіаконъ—уже весьма обычная церковная должность 13), какъ исполнитель важнвйшихъ порученій епископа и лицо властное въ клирв. Св. Исидоръ Пелусіотъ объ архидіаконв Луціи выражается—подобно апостольскимъ уставамъ — что онъ "очи и уши епископа", и ясно изображаетъ значеніе его въ двлв избранія и рукоположенія въ степени клира 14).

Такимъ образомъ въ надворъ за дисциплиною клира, въ избраніи и рукоположеніи въ степени клира и въ епархіальномъ судъ архидіаконъ съ глубокой древности выступаетъ ближайшимъ сотрудникомъ и исполнительнымъ органомъ епископа.

Рядомъ и одновременно съ нимъ развивается и еще отрасль учрежденій въ епархіальной администраціи съ теченіемъ времени получившая весьма важное значеніе — церковнаго номаріама. Уже съ третьяго въка замітны на важнійшихъ церковныхъ соборахъ нотаріи или скорописцы. Въ IV и V вв. они— неизмінная часть въ составъ собора, канцелярія его. Нотарія писали нотами,—стенографическими значками и затівнь по окончаніи соборнаго застданія переписывали нотныя записи буквеннымъ письмомъ, придавая этимъ записямъ видъ журналовъ или протоколовъ застданія. Изъ "діяній" соборныхъ — какъ назывались тогда эти протоколы—видно, что нотаріи исправляли не только обязанность записчиковъ и писцовъ, но и заготовляли нужныя для дізль справки, хранили у себя разные документы, напр. императорскіе указы и граматы, оффиціальныя пославія

<sup>14)</sup> См. въ Кормчей гл. 36, отрывовъ изъ сего посланія: «аще епископовы очи и честваго одгаря суть діаконы, ты же сими по попущенію Божію начальствуеми, весь окомъ должень еси быти... (и тебів должно) не помрачати злыми начинавьни и честное оное совокупленіе и ликъ и безразсуднів повинующагося тебів епископа и дихониствомъ (не) освверняти божественный олгарь и приходы (т.-е. прибытокъ) себів от цьны хиротоніи собирати».



<sup>11)</sup> Св. Димитрія Ростовскато, Четінхъ-Минен, къ 13 ноября, житіе св. Ісанна Златоустаго: «Іоанна посла къ царици писаніе свое со архидіавономъ Евтихіемъ»... «Повели Евтихію архидіавону своему съ запрещеніемъ: рци дверинвомъ перковнимъ: егда царица пріндетъ къ церкви, да затворять двери предъ нев».

епископовъ и "дъянія" прежнихъ соборовъ, также кодексъ или "книгу правилъ" соборныхъ. Въ отправленіи сихъ обязанностей они дъйствовали или служили—выражаясь нынёшнимъ языкомъ—какъ оффиціальные чиновники, несшіе отвътственность за исправное храненіе и изготовленіе документовъ 15). Они состояли непремънно изъ клириковъ, именно изъ чтецовъ и дъйствовали подъ начальствомъ "перваго нотарія", каковымъ по большей части въ IV и V вв. былъ архедіаконъ.

Изъ соединенія полномочій архидіанона и перваго нотарія и образовалась должность хартофилакса.

1) Хартофилаксь быль прежде всего севретаремъ (Kanzler) епископа. Въ этомъ качествъ его обязанностію было охранять всв права епископа, проистекающія изъ его епископской власти, и защищать ихъ въ вачествъ блюстителя епископскихъ правъ (ἐπισκοπικῶν δικαίων φροντιστής). Онъ составляль оригиналы епископскихъ распоряженій и документы и оные, также какъ и копіи съ нихъ, скрвилялъ своею подписью, датою и епископскою печатью. На вопросъ Константина Кавасилы, архіепископа диррахійскаго-можетъ ли епископъ поручить этого рода дела другому чиновнику?-Повниъ епископъ цитрскій отвічаль, что епископъ не долженъ этого дълать ни въ какомъ случат, напр. по случаю бользии хартофиланся, въ необходимой его отлучив или по другой какой-либо причинь: для замыны хартофилакса въ подобныхъ случаяхъ есть спеціальный помощникъ и подиластный ему чиновнивъ —  $\partial$  плопроизводитель ( $\dot{\upsilon}$  πομνηματογράφος) 16). — Отно сительно содержанія документовъ, выдаваемыхъ отъ имени епископа, хартофилаксъ долженъ наблюдать, чтобы оно не заключало никакого противоръчія церковнымъ предписаніямъ. При семъ его дъло-приводить въ согласіе законы съ канонами и примирять разноръчіе въ самыхъ ванонахъ; равнымъ образомъ онъ, вавъ блюститель ванонического права, долженъ давать отвъты на предлагаемые ему казунстические вопросы. Онъ ведетъ также сношенія съ государственными правительственными учрежденіями, испрашиваетъ содъйствія ихъ къ исполненію церковныхъ пред-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) См. любопытный въ семъ отношеніи процессъ нотаріевъ въ д'яніяхъ IV вселенскаго собора.

<sup>16)</sup> Συνταγ. V, 413.

писаній, или объ отмівненіи законовъ и привиллегій, препятствующихъ церковнымъ интересамъ. Вслідствіе такой близости въ своему епископу хартофилаксъ нерідко называется устами и руками епископа (δλος έστὶ τῷ ἀρχιερεῖ δεξιά)  $^{17}$ ).

- 2) Хартофилансъ былъ постояннымъ уполномоченнымъ ещескопа, двиствовавшимъ его именемъ (Der ständige Delegirte des Bischofs) въ следующихъ обстоятельствахъ:
- а) Въ отправлении суда. Если епископъ самъ лично предсъдательствуетъ въ судъ, то хартофилансъ непремънный членъ еписвопскаго суда. Въ этомъ случав онъ представляетъ суду докладъ по дъламъ гражданскимъ и дисциплинарнымъ, предлагаетъ необходимые вопросы членамъ суда и сторонамъ и подписываеть приговоръ 18).—Въ отсутствие епископа онъ-непремінный предсідатель суда во всіхъ церковныхъ ділахъ, и ділахъ дисциплинарныхъ духовенства и монашества. Но хотя онъ и независимо именемъ епископа изрекаетъ приговоръ, однакоже обязанъ выслушивать мивнія сочленовъ и приговоръ постановлять по большинству мивній. Сверхъ того онъ наблюдаеть за поведеніемъ всего высшаго и низшаго клира епископін, установляеть для него правила и принимаеть мёры противъ всякихъ проступновъ. Онъ имъетъ право наказаній за проступни, которые примо не обозначены вакъ подлежащие епископскому суду. Въ перввахъ патріаршихъ эта дисциплинарная власть принадлежитъ хартофилансу и по отношенію нъ архіереямъ патріаршей епархіи.
- β) Постоянное полномочіе хартофилакса распространяется далье на епископское право дозволенія или запрещенія браковъ (ή ἔνδοσις καὶ ἡ κώλυσις τῶν συναλλαγμάτων). Къ нему поступають прошенія отъ вступающихъ въ бракъ; онъ производить о нихъ дознаніе, спрашиваеть, нѣтъ ли какого препятствія, и предписываеть священнику соотвѣтствующей церкви чрезъ особенный письменный документь благословить бракъ. За сообщеніе та-

<sup>19)</sup> Σημείωμα συνοδικόν πατρ. **Ιγκ** Χρησοβερτα οτω 11 απρ. 1166 r. Συνταγ. V, 98: Ὁ χαρτοφύλαξ τῆς ἀγιωτάτης μεγάλης Ἐκκλησίας καὶ αρχιδιάκονος Ἰωάννης ὁ ΄Αριοφλιορίτης ὑπέγραψε.



<sup>17)</sup> Симеона Θессалоникійскаго, de S. Oxd. cap. 13. Βαльсамонъ: Μελέτη χάριν τῶν δύο δφφικίων, τοῦ τεἰχαρνοφύλακος καὶ τοῦ πρωτεκδίκου, Συνναγμ. ΙΥ, 534: καὶ κολεῖται τοῦ πατριάρχου στόμα καὶ χέιρ.

коваго документа хартофилаксъ не имветъ права требовать чеголибо, онъ долженъ довольствоваться твиъ, что женихъ добровольно дастъ. Если священникъ обвенчаетъ бракъ безъ таковаго документа, то онъ отрешается на болве пли менве продолжительное время отъ должности. — Это право хартофилакса не имветъ применения въ следующихъ случаяхъ:

- 1) Если епископъ уполномочитъ спеціально для разр $\pi$  вакого-либо протоіерея ( $\pi \rho \omega \tau \sigma \pi \alpha \pi \hat{\alpha} \varsigma$ ).
- 2) Въ патріаршихъ ставропигіяхъ, гдв полномочіє сіє дается экзарху.
- 3) Во встять твять епископіяхть, вта которыхть патріарять назначить особаго экзарха вта возстановленію упадшей дисциплины и ста симъ вмітсті довітрить ему полномочія власти, или же удержить за собою назначеніе священниковть, которые должны совершать благословеніе браковть.

Особеннымъ преимуществомъ хартофилавса константинопольскаго патріарха было то, что онъ могъ именемъ патріарха установлять ставропигіи:

3) Хартофилаксъ былъ органомъ епископа по дъламъ внутренняго церковнаго управленія.

Въ силу этого, ни одному священнику чужой епархіи не позволялось совершить литургіи прежде чёмъ онъ представить хартофилаксу надлежащую "представительную грамату своего епископа" (συστατική, ἀπολυτική γραφή).

Въ овругъ своего епископа хартофилаксъ производить точное изслъдованіе — на основаніи требованія каноновъ не рукополагать никого безъ изслъдованія (ἀνεξετάστυς) — о возрасть, познаніяхъ и поведеніи желающихъ поступить въ духовное званіе. При этомъ онъ взвъшиваетъ показанія свидътелей, въ особенности свидътельство духовника и только по точномъ испытаніи кандидата даетъ ему удостовъреніе, что онъ достоинъ полученія низшей степени клирическаго служенія. Эта дъятельность хартофилакса до того неотдълима отъ должности его, что епископъ Іоаннъ цитрскій вмънилъ въ особенно важную вину нъкоторымъ архіереямъ то, что они нарушали этотъ порядовъ и испытаніе кандидатовъ на пресвитерство предоставили іеромнимону. Хартофилаксъ подаеть свое мнъніе равнымъ образомъ и при удостоеніи кого-либо высшей степени рукоположенія.

При совершени посвящения хартофилаксъ приводить къ епископу посвящаемаго.

При избраніи епископа хартофилаксъ изготовляєть вызовы. При самомъ избраніи онъ удерживаєтся однакоже отъ всякаго вмѣшательства касательно указанія кандидатовъ и сужденія о добрыхъ и дурныхъ качествахъ ихъ. Всякаго рода свѣдѣнія по этой части онъ можетъ сообщать только патріарху. При хиротоніи онъ представляєть избраннаго рукополагающему епископу, а также составленный имъ въ присутствіи нотарія протоколь о происшедшемъ актъ избранія и собранныхъ при семъ голосахъ избирателей.

На литургіи, если оную совершаєть самъ епископъ, хартоонлаксу принадлежить право, вмёсто него приглашать сослужашихъ священниковъ къ пріобщенію святыхъ таинъ 19). Обычное
при этомъ выраженіе: "ἱερεῖς προσέλθετε" указываєть на требоаніе апостольскаго правила, по которому каждый пресвитеръ
и діаконъ при литургіи епископа долженъ причащаться святыхъ
таинъ или въ противномъ случать представить благословную причину, по которой не можетъ сего совершить, дабы отказъ его
не послужыть причиною соблазна для втрующихъ и не принесъ
нареканія на епископа, якобы онъ не правильно совершаєть
литургію 20).

- 4) Двятельность въ синоде и въ епископскомъ совете.
- а) Подобно тому какъ при епископъ хартофилаксъ состоитъ блюстителемъ церковнаго права, и въ синодскихъ совъщаніяхъ онъ выступаетъ въ такомъ же свойствъ. Здъсь онъ даетъ заилюченія по всъмъ церковнымъ вопросамъ, касательно правъ митрополіи или епископіи, равно какъ и во всъхъ спорныхъ случаяхъ представляетъ во всей ясности юридическія основанія для ръшенія, имъетъ въ своемъ распоряженіи необходимыя книги и документы и прочитываетъ ихъ по требованію собора.
- β) Въ епископскомъ совътъ ему принадлежитъ чтеніе протоколь, равно какъ и всякихъ документовъ, въ его отсутствім эту



<sup>19)</sup> Goar. III, Εύχολογ. μέγα, p. 688: Ό χαρτοφύγαε ισταται πλησίον των άγιων θυρών και έν τη άγια μεταλήψει αυτός λέγει «Ίερεις προσέλθετε» (хартофилаксъ стоитъ близъ святыхъ дверей и во время св. причащения говоритъ: «iepeu приступите»).

<sup>20)</sup> См. апост. прав. 8.

должность исполняетъ ближайшее въ нему высшее должностное лицо.

Проколы, для коихъ должна быть особая внига (кшбікіот), ведутся самимъ хартофилаксомъ, или подъ надзоромъ его епископскимъ нотаріемъ, въ непрерывномъ порядкв; но при смѣнѣ хартофилакса образуютъ новый отдѣлъ, въ началъ котораго ставится примѣрно такая формула: "начало синодальныхъ рѣшеній, содержащихся въ настоящемъ кодексѣ съ того времени какъ господинъ хартофилаксъ NN нашимъ святъйшимъ господиномъ и патріархомъ вмѣсто господина NN возведенъ былъ въ должность хартофилакса" (слѣдуетъ дата).

На основани этихъ протоколовъ, или вслъдствіе особыхъ предписаній епископа хартофилаксь изготовляєть нужныя распоряженія, різменія и приговоры, которые съ надлежащими формальностями утверждаются и подписываются, затемъ съ приложеніемъ печати публикуются или сообщаются сторонамъ (тяжущимся). Напрамъръ, синодальное ръшеніе патріарха Михаила Керулларія отъ 1052 г. оканчивается такъ: "вышеписанная копія, согласующаяся съ синодально изданнымъ патріаршимъ посланіемъ, изготовлена на основаніи храняшихся въ врхивъ протоколовъ и утверждена собственноручною именною подписью и печатью Никиты Протосинкеми и хартофилакса великой церкви, а потомъ и еще утверждена подписью почтенивитаго діакона и патріаршаго нотарія и опубликована, какъ выше показано, мъсяца и индикта NN".--Подпись документа, который выдаль патріархъ Германъ II въ іюль 1235 г. относительно рышенія нъвоторыхъ каноническихъ вопросовъ, адресованнаго на имя митрополита навпактскаго Іоанна гласять: "таково содержаніе соборнаго дъянія, утвержденнаго обычнымъ образомъ подписью и печатью хартофилакса веливой цервви и изготовленнаго 6743 (1235) мъсяца и индикта, которые выше повазаны. Константинъ Авленъ хартофилавсъ великой церкви.

Изготовленіе хартофилаксомъ нужныхъ докушентовъ дълается безъ всякой платы.

5) Надзоръ надъ архивомъ (хартофидаксіот). Послъдняя, а судя по названію древивішая должность хартофилакса есть надзоръ за церковнымъ архивомъ. Въ документахъ церковный архивъ называется различными именами: то є̀піокопєїот—поелику въ немъ

хранятся документы касательно церковной дисциплины и правъ епископін, то "канцеляріей хартофилакса" (бекретоу хартофилакіко̀у) — поелику онъ служить главнымь містомь, гдв совершается двятельность хартофиланса, но наиболже употребительно названіе уартофидаксіом. Это есть учрежденіе, необходимое въ каждой епископіи, и въ немъ хранятся всё тё бумаги и документы, которые епископъ сдаеть хартофилаксу съ помітою: "катабтрюю пти", "катаотршооу" ("принять въ архивъ"). Сюда главнымъ образомъ относятся: церковныя книги и юридическіе документы, распоряженія епископовъ, предписанія государственнаго правительства васательно церковныхъ дълъ, какъ въ оригиналахъ, такъ и въ кошіяхъ. Сюда принадлежать и списки, содержащіе рядь по старшинству ваоедръ митрополій, архіеписнопій и еписнопій, равно вакъ и удостовъренія о возведеніи епископій въ митрополіи или соединеніе нъсволькихъ епископій въ одну, или подобныя симъ влекущія за собою измънение и рархической системы.

Сверхъ того хартофилансь обязанъ следить за ходомъ церковныхъ делъ и вести имъ равно какъ и вообще замвчательнымъ церковнымъ событіямъ хронику. Вышедшія изъ употребленія законныя опредёленія, но имъющія историческую ценность, обязанъ сохранять въ особенныхъ футлярахъ (кіβώτιον).

Вспомогательных хартофилаксу лица. При столь обширномъ вругв своей двятельности хартофилаксъ имвлъ у себя сотрудниковъ, подчиненныхъ ему чиновниковъ. Они иногда были довольно многочисленны—въ такомъ случв двлились на два класса: озкретікої и епіокопетачої. Первые служили хартофилаксу въ его ванцелярской двятельности, вторые — въ двлв охраненія и поддержанія церковной дисциплины. При патріархахъ константинопольскихъ хартофилаксъ имвлъ у себя 12 нотаріевъ <sup>21</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Zhishmann, l. с. S. 109—124. Чижманъ, основывалсь на сочиненіи Вальсамона «о должностяхъ протекдика и хартофилакса» усволеть хартофилаксу кроив перечисленныхъ еще очень важныя полномочія, нменно священной власти: 1) епископское право ученія и 2) епископское же право принятія исповіди и разрішенія гріховъ. О первомъ Чижманъ говорить: «хартофилаксь есть постоянний уполномоченный епископа въ должности ученія, къ чему овъ призивается самниъ пронаводствомъ въ должность, такъ что въ приміненіи сего права — въ виді зи перковной проповіди или катехиваціи онъ уже не иміеть нужди въ нарочитомъ епископскомъ полномочіи». О второмъ говорить слідующее: «предполагается, что



Мы не будемъ разсматривать существо другихъ церковныхъ должностей, число воторыхъ особенно въ великой константинопольской церкви было весьма значительно. Для ознакомленія съ ними достаточно влассического изследованія Чижмана: Die Synoden und die Episcopal-ämter и А. Павла: О должностяхъ великой церкви. Для насъ совершенно достаточно указанія на тотъ важный фактъ, что вся епархіальная юрисдикція епископа съ постепеннымъ установленіемъ сихъ должностей разділена была между ними, каждой изъ нихъ спеціализированъ быль особый вругъ дълъ, такъ что епископу оставалось только общее направленіе ихъ дъятельности и наблюденіе за точнымъ исполненіемъ важдымъ изъ чиновниковъ его своихъ обязанностей. Для полной характеристики разсматриваемой формы епархіальнаго устройства намъ остается разсмотръть условія поступленія въ цервовно-правительственную должность, способъ производства и характеръ дъятельности епархіальныхъ чиновниковъ.

Требованіе правиль 26 и IV Всел. соб. и II XII Вир. соб. чтобы церковный экономъ быль назначаемъ епископомъ изъ собственнаго клира, имъло значеніе общаго правила для про-изводства въ каждую церковную должность. Посему клиръ епархін и представляль сферу, контингенть лицъ, изъ которыхъ

хартофилаксъ виветь степень пресвитера и въ такомъ случав ему принадлежить власть принятія кающихся и разрешенія греховь. Вальсамонь разъясняеть при этомъ, что эта власть поручается хартофилаксу отъ епископа (патріарха) на основани самой должности и при семъ ему припадлежить уже совершенно епископское право преподавать это полномочіе и другимъ (слова Вальсамона: «ой μόνον αῦτος τοσαύτης ἐξουσίας ἐπλούτησε χάρισμα, ἀλλά καὶ οἱ ἐξ αὐτοῦ τὴν χάριν ταύτην λαμβάνοντες»). Чижмань, говоря это, стоить совершенно на точкв врвнія Вальсамона, который какъ въ семъ случав такъ и въ другихъ нередко увлекается и впадаеть въ преувеличенія относительно сущности и значепія патріаршихъ чиновниковъ. Право избирать изъ священниковъ-духовниковъ и выдавать имъ документы, уполномочивающие на совершение исповъди - это право хартофилаксу действительно принадлежавшее — отнюдь не ссть полномочіе сообщать благодать священства къ совершенію таниства, каковое полномочіе священной власти принадлежить только архіерею. Каждое полномочіе священной власти преподается чрезъ хиротонію, а не чрезъ простой указъ, или оффиціальвую бумагу. Вальсамовъ впаль здесь въ грубую ошибку смешения полномочий священной и правительственной власти, приписавъ хартофилаксу ісрархически-спископскія полномочія.

епископъ избиралъ себъ чиновниковъ. Для нихъ почитались способными вакъ получившіе степени пресвитеровъ и діаконовъ, такъ и хиротезію чтецовъ и првцовъ. Что касается лицъ мовашествующихъ, то до XII стольтія и они иногда поставлялись на цервовноправительственныя должности. Такъ Оеофиль, Александрійскій архіспископь удостоиль рукоположенія монаховъ Аммонія и Евсевія и сдълаль ихъ экономами 22). Во времена Өеодора Студита въ Константинопольской церкви хартофилаксомъ былъ архимандрить 23). Но патріархъ Миханлъ III Анхіаль (1169—1174) воспретиль дотоль правтиковавшіеся случаи избранія монаховъ на церковноправительственныя должности, поедику онв не соответствують созерцательной жизни монаховъ и приводять къ несообразности, что и лица мірскаго духовенства, по принятіи монашества, не желають оставлять церковноправительственныхъ должностей, которыя они дотолъ занимали. На будущее время въ эти должности могутъ быть избираемы только лица мірскаго духовенства, а монашествующіе должны оставаться внутри своихъ монастырей, соблюдая дисциплину и строго монастырскій образъ жизни. Это распоряженіе помъстиль въ своемъ комментаріи къ номованону Вальсамонъ 24) и такимъ образомъ вопросъ о дозволительности опредвлять монаховъ къ церковнымъ должностямъ получилъ отрицательное ръшеніе. Чтобы мірскія лица могли быть опредвляемы къ церковнымъ должностямъ-отого не видно изъ памятниковъ права; нельзя этого точно также доказать и изъ свидетельствъ церковной практики. Таковое дозводение не согласовалось ни съ строго церковнымъ существомъ церковныхъ должностей, ни съ способомъ опредвленій въ оныя, каковой совершался чрезъ архіерейское благословеніе (σφραγίς). Посему ванонисты восточной цервви называли по мъстамъ практиковавшееся опредъленіе мірскихъ лицъ въ церковныя должности-антиканоническимъ (παρὰ τάξιν) <sup>25</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Сократь, Ц. И. VI, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Письмо 35, ed. Sirm. p. 347.

<sup>24)</sup> Номок. І. кеф. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Сим. Өессалон. О. свящ. рукополож. гл. 13. Вальсамонъ въ толкованін къ 33 прав. Трул. соб. говорить: «и въ семъ царствующемъ градѣ—міряне интютъ должности свойственныя клиру, а какъ это допускается...—я не понимаю».

Что касается вопроса, кавихъ іерархическихъ степеней клирики почитались наиболее способными къ производству въ цервовноправительственные чиновники, то въ этомъ отношеніи церковная практика представляетъ некоторыя неясности и затрудненія.

Наиболъе легко ръшается вопросъ о чтецахъ и пъвцахъ, какъ кандидатахъ на церковныя должности: изъ нихъ опредъляемы были только на низшія церковныя должности, каковыя въ каталогахъ и пиъли особую рубрику: "'οφφίκια ἀναγνωστῶν). Не такъ легко ръшается вопросъ о пресвитерахъ и діаконахъ.

Въ пользу діаконовъ много говорить то обстоятельство, что великій евхологій проводить различіе между цервовною службою (оффіктоу) епископскаго чиновника и священнослужениемъ пресвитера. Последній не можеть быть церковнымъ чиновникомъ, ибо церковный канонъ назначиль его для совершенія безкровной жертвы, а не поставиль на службу епископа 26). Вслъдствіе сего цервовные чиновники и называются иногда діаконами въ тъсномъ смыслъ слова <sup>27</sup>). Многочисленные документы представляють далье примъры, что иногда высшія церковныя должности если не исключительно, то по меньшей мірть въ большинствъ были занимаемы діавонами 28). Между тъмъ діавоны не были уполномочены никакимъ церковнымъ закономъ въ прохожденію церковныхъ должностей. Если иногда оставалось и противное мнівніе, то этимъ имізлось въ виду оправдать то явное повровительство діаконовъ, накое иногда оказывали имъ епископы изъ оппозиціи противъ неуступчивости пресвитеровъ. Само собою дъло дошло до того, что діаконы получили весьма важныя преимущества и отличія, которыми внёшне становились почти равными пресвитерамъ, а иногда и возвышались даже надъ ними



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Goar, Ευχολ. μεγ. 228: «οὐκ ὀφείλει γάρ είναι τὸν ὶερὲα κληρικόν: διότι τοῖς ἱερεθσιν ἔταξεν ὁ κανών λειςουργείν τὴν αναίμακτον θυσίαν, καὶ οὐκ οἰκέτας τοῦ ἀρχιερέως είναι». Σελ 223»: ὁ μέγας οἰκονόμος τῶν κτημάτων ὀφείλει είναι ἱεροδιάκονος».

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) 10 ам. Кітр. 'Єршт 4: «діакомої ої ёхомтєς архієратіка ёкклубіастка ферікіа» Вальсамонъ въ толкованін къ 40 прав. (31) Кареат соб. «діаконы здісь принимаются не въ смыслі совершающихъ діаконство во святомъ алтарів, но въ смыслі совершающихъ какую-либо церковную службу».

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Примъры приведены у Чижмана l. c. стр. 189, примъч. 4.

своимъ вліяніемъ. Такое отношеніе противоръчило ісрархическому порядку, такъ что уже 1-й Всел. соборъ 18 мъ своимъ правиломъ воспретилъ всякое преимущество діаконовъ предъ пресвитерами какъ въ порядкъ пріобщенія Св. Таинъ на литургін, такъ и относительно засъданія въ церковныхъ собраніяхъ. Это правило было потомъ подтверждено 7-мъ правиломъ Трул. собора: "мы узнали, говорить оно, что въ некоторыхъ церквахъ діаконы иміноть церковныя должности и посему нікоторые изъ нихъ, попустивъ себъ дерзость и своеволіе, предсъдять пресвитерамъ, того ради опредъляемъ: діакону, аще имълъ бы и достоинство, т. е. какую-либо церковную должность, не занимати мъста выше пресвитера... Сіе же самое да соблюдается и въ прочихъ степеняхъ священнаго чина; ибо мы въдаемъ, что достоинства или должности духовныя превосходное должностей, относящихся въ міру". Согласно съ симъ и императоръ Алексій Комненъ въ новеля отъ 1107 года объяснявъ: "какъ епископъ стоитъ выше пресвитера, такъ последній выше діакона, хотя бы оный быль протодіаконъ, ибо въ семъ качествъ онъ выше всъхъ діаконовъ, но по степени своей ниже самаго младшаго пресвитера". Эти узаконенія и остались навсегда опредълателями церковно-влирическаго положенія діаконовъ, исполнявшихъ церковныя должности. Исключеніе отсюда допускалось только для техъ діаконовъ, которые по вакому-либо двлу являлись на соборахъ мъстоблюстителями своихъ епископовъ.

Но съ другой стороны извъстно также, что именно высшія перковныя должности съ древнъйшихъ временъ были занимаемы если не исключительно <sup>30</sup>) то въ большинствъ также и пресвитерами. Точно также и должности, уже въ позднъйшее время установленныя, по самой ихъ сущности необходимо требовали пресвитерской степени Таковы: должность протопресвитера, втораго пресвитера (бештересоши тши пресоритерши), <sup>30</sup>) перівдевта (57

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Должность втораго пресвитера сама по себя не имела никаких особенных правь, но назначением его было заменять протопресвитера, вогда последний не могь почему-либо лично исправлять должность, или во время вакантности ел.



<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Codin-Curopal cap. IX. р. Замъчаеть, что членами первой пентады первоначально были пресвитеры, но потомъ патріархи стали назначать вмѣсто нихъ діаконовъ. Послѣдніе посему и носили, проходя эти должности, священническую фелонь (по не епитрахиль).

прав. Лаодив. соб.) и проповъднива учителя свящ. писанія: вбо въ учительской должности по средневъвовому каноническому взгляду призваны только епископы и уже по ихъ порученію пресвитеры. Изъ остальныхъ чиновниковъ, въ воторые поставлялись преимущественно пресвитеры, Іоаннъ епископъ цитрскій поименовываеть еще: первовнаго экдика, архонта освъщенія и питателя бъдныхъ и сиротъ (фрфиотрофос). Съ этимъ согласуется и то обстоятельство, что таковыя должности отправлянсь иногда даже епископами, проживавшими въ чужихъ епархіяхъ въ силу накихъ-либо причинъ, препитствовавшихъ имъ управлять своими епархіями.

Изъ сего следуетъ, что древніе канонисты, которые почитали цервовныя должности исключительно учрежденіями діаконской службы, имели въ виду только известнаго рода церковныя должности. Сюда принадлежали: архидіаконъ, второй діаконъ, Канстрнзій, Іеромнимонъ и архонть евангелія. Посему если какаялибо изъ сихъ должностей и проходилась пресвитеромъ, то ему не дозволялось при архієрейскихъ служеніяхъ носить діаконскихъ одеждъ 31). Съ той точки зренія легко объясняются и случан, ногда должности, принадлежащія чтецамъ и певцамъ, представляются исполняемыми отдельно или въ соединеніи съ другими должностями— пресвитерами 32) и діаконами.

Въ числъ условій для кандидатуры на церковную должность требуется, кромъ духовнаго званія, еще нъкоторыя особенныя личныя качества, а именно: нравственная чистота жизни, образованіе и довъріе епископа. Клирикъ тогда только можеть быть опредъленъ на церковно-правительственную должность, когда онъ извъстенъ нравственнымъ строго каноническимъ образомъ жизни. Вальсамонъ осуждаетъ епископовъ, допускавшихъ двубрачнымъ чтецамъ продолжать службу и возводившихъ ихъ даже на высшія должности зз). Точно также отъ кандидата на церковноправит. должность требуется довъріе епископа. "Слово оффиція

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Ιῶαν. Κιτρ. ἀποκρ. 9. Σνντ. V, 412: εἰ δὲ ἱερεὺς ἐστιν ὁ ἱερομνημων, κενῶ ὀνομάτι, ὡς οὅτως εἰπειν, ἱερομνημωνεῖ· οὀδὲ τὰρ ἐξὸν ᾶυτῶ ἐν ταῖς ὑπηρεσίαις τῖεν ἀρχιερατικῶν στολισμάτων διακόνου τάξιν τηρειν.

эт) Такъ напр. Act. Patriarch. Konst. I, 547 пресвитеръ представляется въ вванін пріціктріос с том сматумотом.

вы) Вальсам. въ 17 апост. прав.

(оффікіот) римское всть. говорить Зонара (въ 34 прв. Кар. соб.), означающее власть и довъріе. Наконець оть него требуется образованіе и способность из учительству <sup>24</sup>). Средствами для отысканія способныхъ церковныхъ чиновниковъ служать для еписнопа частыя собестдованія съ влиромъ и испытанія его, но въ особенности настоятельныя его убъщденія носвятить собя на церковное учительское служеніе, обращенныя къ тімъ ивъ илириковъ, которые стрешятся из высшимъ достоинствамъ <sup>25</sup>). Инструкція (ὑποτύπωσις) патріарха Матоія I (отъ 1398) требуеть, чтобы и поставленные уже церковные чиновники, присутствуя при совъщаніяхъ епископскаго совъта, въ дозволенныхъ вмъ предълахъ принимали участіе въ обсужденія діль какъ для практики въ приміненіи каноновъ и прочихъ церковныхъ законовъ, такъ и для того, чтобы симъ дать доказательство своего достоинства въ высшему званію.

Полученіемъ рукоположенія пресвитеръ и діаконъ получать способность и въ церковно-правительственной службъ. Въ той мъръ какъ въ некоторымъ должностямъ могуть быть способны чтецы и певцы—последніе производятся въ должность не иначе какъ по достяженіи 20 летняго возраста. Но вообще ни возрасть, ни особенныя отношенія, ни личныя преимущества—хотя и они не должны быть оставляемы безъ вниманія—не имеють решающаго вліянія на определеніе въ церковно-правительственной службъ.

По строго епископальному характеру епархіальнаго устройства Православной Церкви право назначенія на церковно-правительственныя должности принадлежить епископу. Тімь не меніве въ дійствительномъ приложеніи этого права епископъ ніжоторымъ образомъ связывается во 1-хъ соучастіемъ своего епархіальнаго совіта и 2) гражданскимъ правительствомъ.

По духу цервовныхъ правилъ непосредственное призваніе епископомъ (ή ἐπισκοπικὴ μεῖάκλησις) клирика къ церковно-правительственной службъ—безспорно. Правда 26-е прав. IV Всел.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Слова новеллы Алексія Комнена: (р. 417): «καί μή άπαξ ή έπιφονητική άυτη όμιλία τε καί παραγγεγία γένηται, άλλά καί πολλακις γινέσθω καί άπαιτείσθω έκαστος παρά τής σή5 άγιότητος τί μετά τάς ἐπφωνητικάς ποραγγελίας ἐκαρπωσατο».



<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Эти требованія выражены въ новеддів импер. Адексія Компена отъ 1107 г. Συνί. V, 295.

собора относительно церковныхъ экономовъ выокавывается довольно обще, что каждая черковь, имъющая епископа, должна имъть эконома изъ своего клира. Но уже прав. VII Всел. собъяснило это предписание въ пользу власти митрополита и епископа, и нътъ недостатка въ примърахъ, что изъ этихъ правилъ прямо выводилось исвлючительное право епископа на ноставле. ніе эконома. Въ жизни Іоанна Милостиваго Минъ свильтель. ствуеть, что онь поставлень быль экономомь оть патріарха елександрійскаго; въ этомъ же смыслів и соборъ Халандонскій требоваль оть Ивы митрополита Едесского, чтобы онь объщель, что впредь по образу церкви Антіохійской будеть управлять церковнымъ имуществомъ чревъ эконома, котораго онъ явбереть изъ своего влира. Текъ же точно такая независимость епископа можетъ быть довазана и изъ принятыкъ въ номоканонъ узаконеній юстиніанова водекса 36). Къ такому заключенію ведуть навонець решенія отдальныхъ патріарховъ и мижніе канонистовъ.

Ограниченіе епископскаго избранія церковныхъ чиновниковъ со стороны влира свидѣтельствуєтся данными церковной правтики относительно избранія эконома <sup>37</sup>), архидіаконя <sup>38</sup>) и втораго діакона <sup>39</sup>). Къ влиру принадлежить въ этомъ отношеніи только совѣщательное значеніе, рѣшающій голось принадлежить епископу, такъ что онъ можеть отвергнуть выборъ лица по его недостоинству или неспособности къ предназначаемой ему должности.

Болъе важное ограничение епископскому (собственно патріаршему) избранію церковныхъ чиновниковъ исходило отъ государственной власти. Общее положеніе великаго евкологія, что "патріарки устрояють и управляють церковными должностями въсоюзъ съ императорами" подтверждается слъдующими данными;

а) Съ первыхъ христіанскихъ стольтій христіанскіе императоры во вниманіе къ потребностямъ и доходамъ отдельныхъ

<sup>34)</sup> Νομοκ. Χ, Ι (Δ. Ι, 286: «οίκονομος κατά δοκιμασιαν επιςκοπου γίνεται»).

ат) См. 10 пров. Өсөф. Александр.

<sup>&</sup>lt;sup>2\*</sup>) Hieron. ep. 146. Ed. Veron. 1734. I. 1076: Aut diaconi etigant de se, quem iudnstvium noverint et archidiaconu ne vocent.

<sup>: 3°)</sup> Ιωαν. Κτῖρ. ἀνοκρ 8: Ἡ προχείρισις δέ του δευτερεύοντος τῶν διακόνων δυχ ἀπλῶς γίνεται, ἀλλὰ κατ ἐ'κλογήν.

20\*

епископсияхъ церквей опредълям штаты служившихъ въ нихъ церковныхъ чиновниковъ, равно вакъ способы содержанія въ согласіи съ церковію, и смотря по обстоятельствамъ времени отмъням прежнія на сей счетъ постановленія. Кромъ того, въ случав недостаточности церковнаго имущества на содержаніе церковныхъ чиновниковъ, они давали вногда субсидів изъ государственныхъ средствъ.

- б) Иныя императорскія постановленія опредъляють возрасть, необходимый для церковной службы, или же выражають заботу о томъ, чтобы церковные чиновники поставляемы были канонически, чтобы соединенныя съ церковнослужебными степенями преимущества пребывали не нарушаемыми; наиболье ревностнымъ чиновникамъ жалують титулы <sup>60</sup>) и разныя иныя отличів (βασιλικά ἀξιώματα).
- в) Но въ особенности церковное государственное законодательство стремилось урегулировать наиболюе целесообразное распределение и устройство церковныхъ должностей и именно троякимъ образомъ:
- а) Чрезъ тв законы, которыми установляло нравственное поведеніе и требованіе научнаго образованія, какъ существенныя условія въ полученію церковной должности. Это въ особенности тщательно было произведено новеллою императора Алексвя Комнена обращено въ влиру въ 1007 г.: "объ избраніяхъ я о влирикахъ", точно также какъ и новеллою того же императора, адресовано 1094 г. патріарху Няколаю ІІІ-му грамматику. Первая изъ названныхъ новелль въ особенности настанваеть на томъ, чтобы о кандидатахъ на церковныя должности съ особенною тщательностію были составляемы списки съ обозначеніемъ качествъ каждаго. Достойнъйшіе изъ нихъ должны быть представляемы патріархомъ императору для опредъленія ихъ въ церковнымъ должностямъ, а имена недостойныхъ должны быть вычеркиваемы изъ списокъ.
- в) Чрезъ контроль церковпыхъ пмуществъ. Каждый экономъ долженъ былъ каждомъсячно, а впослъдствін чрезъ каждые два мъсяца и непремънно при отставленіп отъ должности представлять отчетъ императорскимъ чиновникамъ объ управленіи имъ



цервовнымъ имуществомъ. Равнымъ обравомъ эти императорскіе чиновники вели надзоръ надъ состояніемъ всего церковнаго и монастырскаго имущества внутри указанныхъ имъ провинцій. Церковные чиновники, неправильно отправиявшіе свои должности и отказывавшіеся представлять отчеты, подлежали не только каноническому наказанію, но и строгости государственныхъ завоновъ.

- . т) Наконецъ источники церковнаго права свидетельствуютъ, что какъ установленіе церковныхъ должностей, такъ и опредъленіе на должность высшихъ церковныхъ чиновниковъ следовало при непосредственномъ содъйствін государственнаго правительства. Вальсамонъ замъчаеть о членахъ первой пентады: "поедику церковныя права двоякаго рода: одни въ своихъ различныхъ формахъ принадлежатъ существенно церкви, другія же ванонически предоставлены патріарху: то православные императоры въ своей ревности о церковныхъ дълахъ узаконили, чтобы послъднія были распредъиземы между пятью церковными должностями и отправденіе ихъ возложено было на особыхъ управителей. Съ того времени и домына эти церковныя права вадаются пятью засадающими экзокатакилами архонтами какъ бы пятью чувствами" \*1). Соответственно сему въ Константинополе высшія церковныя должности, и именно эконома и скевофилакса замъщаются подокладу патріарка съ древникъ временъ самостоятельно импера. торомъ; на этомъ же основани было въ обычав, что вновь опредвленные высшіе чиновники тотчась по своемь постановленім въ знакахъ своего достоинства являлись къ императору для выраженія благодарности за опредвленіе въ должность. Если императоръ Исаавъ Комненъ и предоставиль это право назначенія цервви, то это было лишь временною делегацією, которую императоръ во всякое время могъ взять обратно, и что эта делегація последовала не чрезъ формальный законъ-это доказывають поздивищіе указы императоровъ.
- б) Назначеніе низшихъ церковныхъ чиновниковъ вообще предоставлено усмотрънію епископа. Только учители свящ. писанія получали утвержденіе отъ государственнаго правительства.

<sup>&</sup>quot;) Вальсамонъ въ тракт. о должи. харт. и протекд. Σ. IV, 533. Эдзокатакидами (ἐξωκατάκοιλοι) назывались чиновники первой пентады включительно съ протекдикомъ.

Въ вакой бы мъръ двуня указанными выше соучастниками въ избраніи пандидата на церковную должность ни ограничивалась власть опархіальняго спископа въ семъ дъгв, окончательный в решительный акть производства (прокопф, проводф, провіваоцоє, προχείρισις) принадлежаль неключительно епискепу и совершаемъ быль въ формъ особеннаго церковнаго обряда (офратіс). Въ важдую изъ церковно-правительственныхъ должностей клиривъ вовводился торжественнымъ навъ бы восвищениемъ во время литургін, среди цереви; такъ что примънительно въ отрою православной церкви теорія Оомы аввичского, что jurisdictio сообщестия ех simplici injuctione hominis 40) должив потеривть накоторое измънение. Въ греческой православной деркви и уполнежочение церковие правительственного властью совершалось чревъ своего рода consecratio, но только особенное сравнительно съ хиротонією. И это дівлелось весьма послідовательно и весьма цълесообразио. Какъ религіозное учрежденіе, перковь должна запечативвать каждый авть приложенія своей власти своимъ благословеніемъ, какой бы юридической природы ни быль онъ. Это однако же далеко не актъ рукоположенія. Отличіе его отъ последняго въ следующемъ: 1) хиротонів совершается внутри алтаря, тогда вавъ серагисъ-вив, среди цервки, такъ же точно кавъ совершается поставленіе чтецовъ и уподіаконовъ 43). 2) Даже и отъ поставленія чтецовъ и півцовъ сфрагись отличается твиъ, что первое совершается съ престообразнымъ постриженіемъ власовъ на головів поставляемаго, между тімъ сфрагись только съ врестовиднымъ благословеніемъ. 3) Хиротонія возводить рукополагаемаго въ особое церковное состояніе, отличающееся особыми правами церковнаго общенія, серагись сооб-

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) См. наму статью: о священной и правительственной власти. Прав. Оборс. 1889 г. октябрь.

<sup>43)</sup> Зонара въ 2 прав. IV Всел. собора: «одне рукополагаются (хероточойчтат) канъ напр. епископи, пресвитери; а другіе только запечативваются (офратісочтин) вритоштя и съ возмеженіемъ рукъ (херофеста) какъ напр. чтеци и въвци, а нъкотерие прешведятся, вакъ напр. засмоми, зиднем и пров. См. и Вальсам. въ этому правилу. Что касается чнодіаконовъ, то и они въ древивнито эпоху удостоневаемы были также рукоположенія, но потомъ стали производиться чрезъ офратіс. См. Новая скрижаль. Пр. Веніамина, Арх. Нижегородскаго и Арзамасскаго, стр. 8—9, гл. П. изд. 5. Спб. 1823.

наеть только спеціальныя положенія церковной службы и сообпаеть уже клирику, а не ділесть мірянина клирикомъ. — Вирочемъ по поздиве развившейся обрядности, особенно въ великой коистантинопольской церкви и именно для производства въ высшія церковныя должности лиць пресвитерскаго и дівконоваго сана, серагись совершался въ сормі, весьма близкой къ посвященію въ собственномъ смыслів. По евхологію Говра серагись пресвитера и дівкома состояль изъ слідующихъ отдільныхъ моментовъ:

- 1) Изъ троевретнего представленія (просфора, просфересту) новаго перновнаго служители епископу. Оно происходяло по время литургів въ такой формъ: "представляются благочестивый брать нашъ NN во еже быти ему экономомъ (или инымъ должи. лицомъ) святой перкви NN<sup>44</sup>).
- 2) Поставденія ещископокаго, которое сладуєть за возглашеність діанона: "повели, владыко" (кєλεύσατε). Оно состоить:
- α) въ молитев поставленія: божественная благодать вся немещная врачующая и освудъвающая восполняющая производить благочестваго NN въ великаго эконома еписнопіи NN. Помолимся убо о невъ да пріндетъ на него благодать Святаго Духа\*.
  - $\beta$ ) въ троекратномъ знаменованіи врестомъ,
  - т) въ руковозложения епискона (χэροθεσία)
  - б) въ молитев епископа 45).
- $\epsilon$ ) въ врученіи символовъ церковной должности  $^{46}$ ) или  $\phi$ ор-мальныхъ служебныхъ одеждъ.
  - η) въ цълованіи и троекратномъ возглашеніи влира: ἄξως!
- Въ отведении соотвътственнаго мъста между церковными чиновниками.

Но такая торжественная обрядность вовсе не была обязательною и тъмъ паче необходимою. Епископы, евхологіи которыхъ не имъли такого чинопослъдованія, ограничивались при постав-

<sup>\*\*)</sup> Προσφέρεται ό έβλαβέστατος άδελφός ήμων (δείνα) είς το γενέσθαι μέγας οἰκονόμος τής άγιωτάχης έπισκοπής (δείνα). Ενίοί. Ed. Goar. p. 282.

<sup>48)</sup> Въ евкологін Гоара есть модитам на поставленіе эконома, протопресвитера, архидіакона, екклисіарха и монастырскаго эконома.

<sup>46) 4</sup>Напр. вновь поставленному хартофилаксу вручались кольцо и епископская печать.

денія своихъ чиновишковъ такою формулою: "мѣрность наша производить благочестиваго служителя церкви NN въ картофилакса для церкви NN во имя Отца и Сына и Святаго Духа". При этомъ не наблюдалось и различія въ молитвахъ для той или другой должности <sup>47</sup>)

По совершеніи серагиса новоопреділенный чиновникъ получаль отъ своего епископа (митрополита, патріарха) особый указъ называвшійся: "піттакшу" или "єйєруєтікоу уріщиа". Въ немъ давалось новопоставленному удостовъреніе въ уполномоченіи его въ означенной должности, а иногда чрезъ обозначеніе содержавія полномочій ея обращалось его вниманіе и на соединенныя съ званіемъ его обязанности.

Весь порядожь производства въ церновныя должности можно представить въ слъд. общихъ чертахъ:

- 1) Иниціатива учрежденія новой или зам'ященія уже установленной церковной должности по сил'я прав. 26 Халкид. и 11-го Всел. собора принадлежить енископу.
- 2) Наименованіе перковнаго чиновника слідуеть или такъ, что епископъ предлагаеть удобное ему лицо и сообщаеть о семъ государственному правительству для утвержденія, или же поставляеть по требованію государственнаго правительства.
- 3) Государственное правительство увъдомляетъ епископа о послъдовавшемъ утвержденіи, или же когда нужно о наименованіи и поручаетъ ему вновь назначаемому чиновнику сообщить обычное посвященіе и ввести его въ должность.
- 4) Подобное сообщение государственнаго правительства посыдается и къ призываемому на церковную должность клирику.
- 5) Посвящение совершвется порядкомъ, предписаннымъ въ
- 6) Епископъ поручаетъ новому церковному чиновнику особымъ указомъ (πιτάκων) церковную должность и всё связанныя съ нею преимущества чести и права.
- 7) Новый церковный чиновникъ посредствомъ особаго письменяаго документа даетъ объщание оказывать епископу послушание и тщательно отправлять свою должность.

Проходя свою должность церковный чиновинкъ долженъ во все



<sup>47)</sup> Zhishmann, l. c. S. 208.

это время быть въ строгомъ повиновени своему епископу, не выходить изъ отведениой ему соеры дёль и не вторгаться въ иную; во всякое время онъ обязанъ давать епискону отчетъ о ходъ и положени дёлъ во ввёренной ему области. Но съ другой стороны и епископу не предоставлено (права произвольно или безъ достаточнаго каноническаго основания снимать съ чиновника данныя ему полномочия, препятствовать ему въ исполнения обязанностей его службы, инзводить его на низшую должность а вообще вынуждать его къ чему-либо такому, что парализовало бы задачу его полезной службы.

Съ церковною службою соединены особыя преинущества состоянія и чести.

Такъ опредълениемъ въ первовную должность влирикъ, хота бы еще и не имъющій узаконеннаго совершеннольтія, становится изъ подвластнаго (отеческой власти) самовластнымъпривилегія, которою пользуются по грекоримскому праву только лица епископской и пресвитерской степени. Всв они въ епархіи своей имъють определенный ранговый порядокъ-высшихъ и низшихъ, и соотвътственно занимаемому ими въ ономъ мъстуособенный титуль, который непремънно присоединяется въ именамъ ихъ въ оффиціальныхъ бумагахъ и устныхъ объясневіяхъ, для лицъ 1-й пентады: тішштатос и абекфос, для второй — веофеλιστατοσ и ὑιός, для третьей – ἐντιμότατος. Этоть последній титуль имъють также лица лъваго хора: первый и вторый пресвитеры и орфанотрофъ. Каждый изъ нихъ исполняетъ опредвленную должность при торжественномъ служеній архіерея, имветъ право быть впереди при торжественныхъ выходахъ и прежде прочихъ пріобщаться Св. Таинъ.

Прохожденіе службы представляєть наконець условіе, хотя и не абсолютное, для избранія во епископа. Многочисленные примітры церковной правтини показывають, что церковные чиновники по своимь особеннымь нравственнымь качествамь и діловой опытности всегда разсматривались какь самые ближайшіе кандидаты при избраніяхь епископскихь 48). Старшинство по рукоположенію, строго наблюдаемое въ стеценяхь священства, почти не имфеть значенія въ церковноправительственной службь 47).

<sup>49)</sup> Zhishmann, S. 211, 212.

<sup>49)</sup> Вальсановъ въ 86 (97) правилу Кареаг. соб.: «Что касается до права

Носему пресвитеръ, діанонъ и чтецъ безотлагательно по времена несвищенія ихъ въ етепень нивють предъ прочини влиривама преимущество, нать скоро они произведены въ церковнодолжноотныхъ служителей церкои. Ибо здъсь обращается внимаміе на личным достоинства и образованіе. Однако же принципъ старвішинства и здъсь не должеть вовсе новлючаться въ виду того, чтобы елишномъ ръзное нарушеніе его не повело къ оснорбленю заслуженныхъ лиць и нъ смятенію благоприличнаго порядка <sup>50</sup>).

Поврыче расходовъ на содержане церновнодожностныхъ лись производилось или изъ церковнаго имущества, или изъ доходовъ поступавшихь въ первовную пользу ради особенныхъ торжествъ (ψαλτικά), или-въ вачествъ взносовъ съ подчиненныхъ (κανονικά) вля ставленныхъ пошлинъ (є̀νθρονιστικά) или въ качествъ дана съ куховныхъ лицъ (сифалютька) или въ иной какой-либо формь. Эти доходы раздалянсь или омогодно одинъ разъ (рочок стήσιοι) нин по полугорію нин по місячно (ипроба). Въ обходоріяхъ отпостильно трехъ пентадъ праваго и лъваго хора замъчается, что нь суниы опредвлежной для всяхь цервовных чиновниконь два части должны сладовать первой певтада, второй полторы, третьей одна съ четвертью изъ суммы причитаемой на цвани хоръ. Не поедику пентады правего хора въ спархівльныкъ церквихъ редко являются въ полномъ числе, а леваго хоря сововив не бываеть, то указанное отношение должно почитать только накъ примврное.

<sup>10)</sup> Вальсам, къ 31 (40) прав. Каре, соб.: «Епископамъ предоставлено право переводить клириковъ на высшія степени, а никакъ не на низшія, дабы не оскорблять и не безчестить ихъ чрезъ сившеніе чиновъ священныхъ степеней, и того которий вчера можеть быть сділагон начальствующимъ здругь не отавить на высшед можеть быть сділагон начальствующимъ здругь не отавить на высшед можеть быть образома заміть, что и цермовина додиности т.-е. вачальственным зависять не отъ власти епископовъ, какъ нівкоторые говорять, но отъ силы и дійствія правиль, равно какъ и права прочихъ чиновъ т.-е. діаконовъ, священниковъ и прочихъ.



старшинства, о которомъ говорится въ настоящемъ правиль, то оно действуетъ по отношеню къ чинамъ клириковъ: по отношеню же къ степени всёхъ начальственияхв должностей это не соблюдается, но положене каждаго опредълается помодей вобтавилицихъ аркіеревкъ и часто мислей (не рукоположенію) вредпочинается стараймему по той причава, что дерковноправительственныя должности въ несобственномъ смысле называются степенями».

Επисвопскій совіть (ίερον κριτήριον)

Исполняя камдый откраьно воздоженный на него кругъ обизанностей церковной службы, лица вляра, облеченныя церковноправительственною властью, виасть съ тамъ по требованію епископа составляють наъ себя коллегіальное учрежденіе, помогающее своимъ совътомъ епископу въ важнъйшихъ дълахъ епархін, а танже разръщеющее всикія недоуманія и затрудженія ва духовной жизви всвхъ пасомыхъ, въ нему обращающихся. Въ семъ последнемъ отношени втотъ советь служить какь бы духовною лечебницею, въ кочорую обращается наждый съ недоумъніями и превогами своей христіанской совъсти 31). Это колдегівльное учрежденів, члены котораго имфють въ немъ каждый οποε οροбοε μέστο η πολοπεμίε (καδέδραιο καὶ στάσις) составляется каждый разъ по требованію (протропі) епархіальнаго епископа и различается не только отъ собора въ собственвомъ смысле, но и отъ древинго пресвитерія. Отъ перваго оно отличается твиъ, что сочлены его отнюдь не имбють решающаго голоса а тольно совъщательный. Ръшающій голось принадлежить адвов только одному енископу, посему адесь не можеть быть и рачи е раменіяхь по большинству голосовь, такь что значеніе яхь въ епископскомъ совътв ивобращается технически двловымъ терминомъ παραλαθήμενοι (присутствующіе), но не συνεφριάζονες (вижеть засыдающіе), который прилагается исключительно нъ лицамъ епископской степени, какъ полиомочнымъ членамъ собора. Они не вывють права, какъ это полномечны члены собора-представлять высшей инстанція общее, коллентивное какое-либо обвинение — протавъ председателя своего; каждый изъ нихъ только дично отъ себя можетъ представить жалобу или обвиценіе на него въ случав опаравной ему лично несправедливости.

Этотъ епископскій совътъ, созданный епископально-клерикальною системою, существенно отличается и оть древисй пресвитеріи: членами пресвитеріи были всъ пресвитеры и діаконы ка-

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Βε απετργαμία ματρίαρχα Ματοσя 1 οτε 1898 τ. эτοτε εσεύτε οπρεχέμαστες τακε: «Τατρείον γάρ έστι πνευματικόν το πατριαρχείον, και σύκ αν τις έντάθθα προσελθών ασθενοθσαν έχων την σονείδησιν αδιόρθωτος απελεύσεται, αλλά και καγάλληλον έφ' ακάστφ πάθει την θυραπείαν ευρήσει, είτε περὶ τὰ θεῖα δόγματα ἀπορῶν ἐστιν, είτε περὶ τίνος άλλου τῶν ἀναγκαίων αὐτφ».



еедральной церкви, получавшие это звание самымъ рукоположенемъ въ степень, въ епископскомъ совътъ члены—исключительно лица съ церковноправительственными должностими и только проваводство въ эти должности открываетъ доступъ въ члены совъта. Въ частности, по свидътельству церковной ирантики, на-иболье постоянными членами епископскаго совъта являются слъдующи лица:

Всв чиновини первой пентады; въ церковныхъ каталогахъ е нандомъ нвъ нихъ вамичается: "ἔστι δὲ καὶ εἰς τὰς κρίσεις". Изъ второй пентады: нанстривій, референдавій, ієреминись, логофетъ. Изъ въваго кора — протопресвитеръ. Впрочемъ отнюдь нельзя сказать, чтобы эти чиновники имъли безусловное и исвлючительное право предъ прочеми илиривами быть членами совъта. Во власти епископа состоитъ---смотря по важности двла или наимъ-либо другимъ обстоятельствамъ увеличить число сочленовъ своего совъта приглашениемъ и прочихъ лицъ своего вдера. Такъ напр. епископъ јерисскій (изъ XIV в.) по судному двлу одного пресвитера образоваль свое епархіальное судилище изъ нъсколькихъ просвитеровъ и дуковниковъ 53). Число членовъ епископского совъта могло доподеяться и енископами временнонроживающими въ чужой епархів. Равнымъ образомъ далеко не ночиталось обяжательнымъ присутствіе въ заседаніямъ опископснаго совъта непремънно всъхъ должностныхъ лицъ епархіальнаго влира. Напротивъ, чаще всего этотъ совъть представляется состоящимъ лишь изъ трехъ лицъ 52). Заседанія этого совета въ отличее отъ цервовныхъ общественныхъ-богослужебныхъ собраній неогда навываются собраніями вню ампаря (аі ёго вірастос συνάξεις).

Оредметами двятельности епископскаго совъта служили отчасти двяа административныя, но главнымъ образомъ судебныя. Изъ перваго иласса двяъ наиболье часто разематривались слъдующія: двяа о заилюченіи. законности и расторженіи брана,

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Чижманъ приводить примъры епископских совътовъ съ слъдующимъ составомъ членовъ: 1) Кромъ епископа: хартофилаксъ, протекдикъ, логофеть, іерошвимонъ, сакелларія, втораго пресвитера; 2) Спевофилаксъ, протекдикъ и притонотарій; 3) Хартофилаксъ и протекдикъ; 4) Хартофилаксъ, протекдикъ, референдарій и іеромнимонъ.. S. 219.



<sup>33)</sup> Zhishmann, Col. S. 218.

непытанія начествъ лицъ производимыхъ въ церковно-правительственныя должности и въ священную степень пресвитера, и двла по устройству патронатствъ или ититорствъ <sup>54</sup>).

Но главнымъ предметомъ дъятельности епископскаго совъта служиль судъ церковный во всемь общирномь объемвепископской подсудности, вакая отведена была ему ваноническимъ и гражданскимъ правомъ. Церковно-епархіальный судъ искони совершаемъ быль коллективнымъ учреждениемъ, состоявшимъ изъ епископа и его пресвитеріи въ присутствіи върныхъ или народа; по опископально-клерикальной системв онъ также совершаемъ быль коллегіально въ епископскомъ совъть, но при закрытыхъ для народа дверяхъ. Судебныя заседанія составляли: еписнопъ, а въ отсутствіе его хартофилансь, который при этомъ занималь предсъдательское мъсто, затъмъ изъ илира-епархіальныхъ чиновниковъ вышеуказанныхъ степеней то въ большемъ, то въ меньшемъ числъ. Это собственно судебный персональ, но въ залъ засъданія на низшихъ мъстахъ присутствовали и низшіе церковные служители, отправлявшіе обязанности такъ свазать судебныхъ приставовъ для ввода судящихся сторовъ въ засъданіе (ή τῶν κρινομένων εἰσαγωγή), для ихъ вызова (ή πρόκλησις тойтшу), для охраненія порядка между судящимися а также и для соблюденія иныхъ судебныхъ формальностей, для исполненія порученій курьерской службы. Въ случав неявки подсудимыхъ по вызову они обязывались доставлять основанія оной отъ неявившихся.

Кромъ втихъ активныхъ членовъ засъданія судебнаго въ немъ присутствовали зрители или слушатели судебныхъ дъяній, вто—клирики не имъвшіе церковно-правительственныхъ должностей, но только готовившіеся къ полученію ихъ, или и имъвшіе ихъ, но не удостоенные права засъдать єїς κρίσεις; они помъщались за кресломъ предсъдателя и обязаны были безмольно слушать разбиравшіяся дъла. Впрочемъ чрезъ третье лицо, или непосредственно и каждый изъ нихъ могъ высказывать какое-либо свое мивніе предсъдателю. Въ инструкціи патріарха Матеея 1 представляется даже желательнымъ таковое присутствіе клириковъ въ епископскихъ совътахъ и вниманіе къ дълопроизводству, съ

<sup>64)</sup> Zhishmann, l. c. S. 219.

одной стороны для болве тщетельного и основательного резонрательства дёль, съ другой-для навыва духовныхъ лицъ въ деловой техникъ и практического ознаномленія съ ваконами 55). Порядовъ дёлопроизводства по судному дёлу таже ниструкція представляеть въ такой последовалельности: судящіяся сторовы должим первоначально отнестись по своему двлу из тему изъ дерковнодолжностныхъ чиновниковъ, къ въдомству котораго относится предметь ихъ двав, последній и должень, если можеть и если это во власти его - удовлетворить ихъ. Въ противномъ случат онъ представляетъ дъло на судъ епископа. Въ назначенный для резбирательства день стороны вводить и производить довладъ особый для того установленный чиновнивъ (δ έπὶ τῶν оскретшу) хартофилансъ, или же ногарій. Присутствующіе члены совъта съ дозволенія еписнопа предсъдателя, если онъ на лицо, производять следствіе чреть вопросы сторонамъ и оценку довазательствъ и обетоятельствъ дела, и высвавывають свои миннія. Приговоръ произносить епископъ. Когда же место председателя занимаеть делегать опископа, обыкновенно хартофилаксь, то приговоръ произносить онъ, впрочемъ принявъ во вниманіе мивыя своихъ сочленовъ 56).

Таново въ общикъ чертахъ устройство епископально-клери-кальной формы.

Важнымъ последствіемъ упроченія ея въ каноническомъ древнемъ строф клира было ревкое различеніе полномочій священной и правительственной власти. Полномочія последней правда соединялись въ лицахъ ими одаренныхъ съ полномочіями первой, ибо и церковные чиковники были не просто хартофилаксами, экономами, іеромнимонами, но хартофилаксами — пресвитерами, іеромнимонами. Темъ не мене полномочія священной власти у этихъ лицъ оставались какъ бы въ тени уступая первое, видное место въ отношеніяхъ этихъ лицъ къ прочему клиру и народу полномочіямъ правительственной власти. Между темъ пречій клиръ—городскихъ и сельскихъ приходскихъ церквей, а также церквей при богоугодныхъ ваведеніяхъ, домовыхъ церквахъ и клиръ монастырскій сохраниль ва собою только



<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Zhishmann, l. c. S. 226.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Чижманъ, 1. с. S. 225.

полномочія священной власти и неималь никакихъ полномочій власти правительственной. Пресвитеры и діаконы для всёхъ этихъ церквей оказались налишними: вмёсто первыхъ явились просто священники (ίερείς), т.·е. лица священнаго сана пресвитерской степени, но не имъвшія правъ пресвитеріи, а только полномочія священной власти: ученія, богослуженія и пастыротва; что же касается діаконовъ, то они въ большинствъ и со всамъ не были поставляемы для приходскихъ церквей, потому что полномочія священной власти ихъ не настольно велини и существенны; чтобы безъ накъ не могъ обходиться священнивъ. Въ отношеніяхъ этого клира въ епископу не было уже непосредственности, какая была прежде; во всвять случаямъ своихъ снощенай этотъ клиръ долженъ теперь первоначально относиться къ тому или иному архіерейскому чиновнику, смотря по свойству дъла и чрезъ него ожидать предписамія, вообще изъявленія архіерейской воли. Чрезъ это само-собою въ глазахъ народа унижалось ноложеніе "овященнослужителей" въ пользу священнослужителей» чиновниковъ. Клирики-не чиновники вывств съ народомъ, вепреки каноническому устройству, стали въ подчиненное положеженіе къ клирикамъ одинаковыхъ священныхъ степеней, но бывшихъ въ тоже время оффиціалами епископа — и архонтами его паствы. Безъ письменнаго полномочія какого-либо изъ сихъ архонтовъ священникъ приходскій не могъ дъйствовать всюми полномочіями даже и своей священной власти, а именно: не могъ вънчать брака не получивъ отъ хартофилакса вънечной памяти, не могъ совершать исповеди, если не получилъ на то особаго полномочія въ севретв того же хартофилакса, акзарха или какого иного епископскаго оффицала. Далае, въ отправленіш обизанностей своей службы и въ образв частной своей жизни онъ подлежалъ постоянному надвору періодевта, протопопа или вакого-либо иного оффиціала а находись въ столицъ или учинивъ какой-либо проступовъ, подвергался и дисциплинарнымъ внушеніямъ того же хартофиланса. Наконецъ вывств съ народомъ сельскій и городской приходскій клиръ быль податнымъ сословіемъ по отношенію къ епархіальному епископу и своимъ архонтамъ: онъ платилъ ежегодныя обычныя подати (ємватіка) и чрезвычайныя при опредъленіи на місто и рукоподоженія (качочка, єчеропістіка). Такъ упроченіемъ разсматривае-

мой формы епархіальнаго устройства между епископомъ и священникомъ-по канонической нормъ различавшимися только степенями подпомочій священной и правительственной властивозникла целая система оффиціаловъ-архонтовъ, система клерикальной бюровратів. Повременамъ эти духовные архонты такъ злоупотребляли своимъ положеніемъ, что нарушали права в іерархической порядокъ въ самыхъ элементарныхъ требованіяхъ божественнаго права. Напр. діаконы-архонты причащались прежде пресвитеровъ и даже преподавали имъ св. тайны. А въ средніе въка, въ эпоху процвътанія этой системы въ особенности въ константинопольскомъ патріархать, дъло ваходило такъ далево, что натріаршій хартофилавсь стопль по ісрархичесьних отношеніямъ выше епископа, уполномочиваль священниковь на совершение браковъ и исповъди. И находились законодатель, какъ инператоръ Алексъй Комненъ, также и канонисты даже такіе знаменитые накъ Вальсанонъ, которые ващищали этотъ антивановическій отрой, вопреви горячимъ протестамъ епи-CROUOB'S 57).

<sup>67)</sup> Въ новеляв Але ксія Комисна оть 1094 г. представляется слівующая апологія въ защиту такого высокаго положенія хартофилакса: «а какъ нынъ мое царское ведичество узнало, что н'якоторые архіерен взъ соревнованія пытаются умалить преимущество хартофиланса и, выставляя на видъ вравила, ими докавивають, что онь не должень садиться выше архіереевь когда имъ должно собираться для какого-пибудь дёла и сидёть съ ними вмёсть прежде входа твоей святыни (т.-е. патріарха): то моему царскому величеству показалось не яснымъ, чтобы дело одобрявшееся въ теченін столь долгаго времени и принятое вследствіе долговременнаго молчанія какъ прежинии патріархами, такъ и другими аркієренив и доже тими самыми, которые выва веосвовательно смотрять противъ него, чтобы такое дело было отменено, какъ излишнее и отложено, какъ совершаемое по препебрежению. Итакъ определяется, что это дело основательное и вполив справедливое (!) И благо было бы, еслибы архіерен и впредь не волебали недвижимое и узаконенное отцами... Но если изкоторые изъ нихъ, ревиул о буква правила (ибо отъ смисла его отступили далеко) и еще будуть стараться ECHOLHUTE CHOC MCEANIC... TO MOS HAPCROS BULHVECTES CONSBOLECTE HUTCHKOMATE I разъяснить составъ правниа... Это самое правня (18 1 Всел. соб.) угрожаеть епитимією и архієреямь: почему, зная правило и тщательно исполняя букву его, неосновательно обманывали они свою совьсть и съ нарушенісмь правила терпьям и одобряли, что сидыли ниже прежних хартофилаксовой Въ возмездіе за пренебреженіе священных правиль ное царское величество повельваеть таковымь удалиться на овошть церквамь и во семь случать точно со-

Нътъ нужды доказывать въ настоящее время, что такое преобладание влеривальной бюрократии есть темная, отрицательная сторона этой формы епархіальнаго устройства именно въ отноношения въ приходскому влиру или духовенству, какъ грубо нарушавшая его ваноническия права. Другая слабая сторона этой формы устройства состоитъ въ полномъ отчуждении върнаго народа отъ дълъ церковнаго управления.

Изъ всъхъ актовъ церковпо-общественной жизни при рассматриваемой формв епархіальнаго устройства можно указать развъ только на одинъ, изъ котораго народъ остался не вытъсненнымъ отъ нъкотораго участія-это на общественное Богослуженіе, въ особенности на литургіи. Чины ея, редактированные Вселенскими учителями, оставались въ Восточной церкви на всегда и върный народъ при совершения ся дъятельно участвуетъ въ пъніи подъ управленіемъ влериковъ чтецовъ и пъвцовъ 58) и въ пріобщеніи тала и врови Христовой. — Что же васается прочихъ актовъ церковной жизни, то отъ участія въ совершеніи ихъ народъ былъ совершенно устраненъ: изъ церковно-общественныхъ они превратились теперь въ церковно-правительственные, совершавшіеся чиновнымъ влиромъ въ замкнутыхъ церковно-правительственныхъ камерахъ, или - какъ избрание епископа,митрополитскихъ церквахъ. Такъ уже императоръ Юстиніанъ VI-ю новеллою своею ограничиль число мірянь — избирателей кандидата на епископство только "первыми гражданими" города притомъ и эти последніе вместе съ местнымъ клиромъ должны были избирать и представлять для рукоположенія не одного, какъ

образуясь съ церковнымъ правиломъ и въ отмщение пренебречиющимъ правила выводя тъже самыя священныя правила—и проч. Эту новеляу можно читать въ толковании Вальсамона къ 18 прав. 1 Всел. собора.

До такого страннаго, недостойнаго законодателя софивма довела ревность о сохранении неприкосновеннымъ стараго, но явно антиканоническаго клерикальнаго строя!

<sup>\*\*)</sup> Вальсамопъ къ 15 прав. Лаодик. собора: «Кажется, что въ древности нѣкоторые изъ простыхъ мірянъ присвояли себѣ преимущество клириковъ и предначинами въ церквахъ божественныя псалмопѣнія къ уничиженію клириковъ.
Пѣли при томъ и нѣчто измѣненное и необычное, какъ напр. нынѣ поютъ женщины по знакамъ (знаменамъ—σίγνοις). И такъ отцы, отвращая это, говорять,
что никто кромѣ... клириковъ не долженъ предначинать божественнаго псалмошѣнія: «ибо мюжь съ ними въ церкви не вострещено и мірянам».

это было издревле общимъ правиломъ, а трехъ вандидатовъ. Но в этотъ порядовъ держанся не долго, такъ что въ въкъ Зонары и Вальсамона двиствоваль уже совсвиъ иной порядовъ избранія и рукоположенія. Избраніе архіерея совершаемо было исключительно соборомъ епископовъ, собиравшимся для сего не вътой перкви, для которой предназначался избираемый, а тамъ глъ предписывалъ митрополитъ 58) по преимуществу въ его кабелрыльной церкви, гдъ совершаемо было и его рукоположение 60); такъ что вновь рукоположенный вступаль въ управление паствою которая дотоль совсьмъ и незнала его. – Церковно-епархіальные суды также точно утратили свой общественный, гласный характеръ, замкнувшись въ ієрой крітиріом епископіи. Публичное покаяніе съ целою системою публичных наказаній точно также уступило мъсто тайной исповъди и епитиміямъ, единолично и въ строгой тайнъ совершаемымъ указными духовниками. Цервовная благотворительность также точно получила оффиціально единообразный характеръ чрезъ устроеніе учрежденій, управленіе воихъ ввърено было особо назначаемымъ къ тому лицамъ, которыя и несли отвътственность предъ епархіальнымъ начальствомъ за исправное ихъ содержание и хозяйственное благосостояніе. Ко всему этому нужно присоединить еще и то, что отдъльныя церковныя учрежденія, даже отдъльныя церковноправительственныя должности получили характеръ публичныхъ учрежденій, находившихся подъ контролемъ государственныхъ учреждепій, и не редво отъ сихъ последнихъ зависевшихъ даже и во внутреннемъ ихъ управленія. Такимъ образомъ то, что въ христіанской церкви въ древнее время разсматривалось съ государственно-политической точки эрвнія какъ "corpus christianovine", societos christianorum—общество, или община христіанъ. потомъ-въ средніе въка Византіи почиталось учрежденіемъ церковио-государственнымъ, въдавшимся церковно-государственными оффиціально служебными лицами. Лагкос-мірянинъ въ качествъ лишь простаго члена церкви только пользовался сими учрежденіями для своихъ духовно религіозныхъ потребностей,

<sup>. 5°)</sup> См. чины избранія въ церкви степени у Сумеона Осисалоникійскаго въ общемъ изданіи подъ заглавіємъ: Литургическія писанія отновъ церкви,



<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) См. Толков. Вальсамона къ 13 прав. Кареаг. собора, а также толнованія къ 1 Апост. прав.

платя за это опредвленную ежегодную дань на эти учреждения и разныя пошлины, но не имвль никакого права вившательства въ двла церковнаго управления: онв ввдались исвлючительно церковными архонтами-клириками.

Безспорно, что такое преобразование церковнаго устройства имъдо нъкоторыя внъшнія преимущества предъ древними простыми формами церковно-общественнаго устройства. По визшности церковное богослужение стало стройные, сложные и бласольпиве, внутреннія отношенія клира упорядочениве, управленіе судъ и надзоръ, равно какъ церковное хозяйство облечено было въ единообразныя правильныя формы, чрезъ которыя весьма удобно было вести контроль надъ ними и легче было ими управлять. Но это вившиее преимущество куплено было дорогою цвною-цвною упадка религіозности, благочестиваго интереса и участія въ дъламъ церковнымъ. Прежнія цервовныя приношенія, добровольно въ такой обильной мъръ притекавшія къ алтарю и гдому епископа или пресвитеровъ « 61) теперь настолько оскудъли, что для поддержанія штата своихъ клириковъ и архонтовъ церковь принуждена стала обращаться за субсидіями къ государству, не смотри на то, что она теперь владела недвижимыми имуществами. Съ другой стороны јерархія и клерикально чиновничья бюрократія, ставъ въ изолированное положеніе отъ народа, пошла весьма естественною въ такомъ положения стезею корыстолюбія, интригъ, протекцій, непотизма, угодничества предъ вдіятельными высшими лицами, вообіце стезею не прямою. не правильною, неканоническою. Теперь клирикъ состояль не на общественно церковной службъ, не отъ цълаго общества христіанъ получадъ оцвику своей ревности, своей двительности п своей нравственной дичности, а отъ мъстнаго кружка сосдуживцевъ и своего ближайшаго начальника. Для снисканія доброй репутаціи у одного человіна достаточно не хитрыхъ средствъ человъкоугодія, искательности, притворства и обмана, но этими средствами цвлое общество не проведешь. Такъ произошло, что съ внашнимъ прогрессомъ своего "правоваго порядка", церковная жизнь соединила внутренній нравственный упадокъ: заповъдь Господа, обращенная къ носителямъ власти-том же не

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Прав. Апост. 4.

теперь въ большинствъ являлась не принципомъ руководящимъ или лозунгомъ церковнаго начальства въ его отношеніяхъ къ пасомымъ, а скорве тяжнимъ, но справедливымъ укоромъ, обличеніемъ. Не даромъ же въ періодъ господства этой формы церковнаго устройства со стороны епископовъ, поборниковъ строго каноническаго права на синодахъ К—польскаго патріарха весьма часто возвышались протесты противъ уклоненія отъ каноническихъ предписаній, недаромъ императоры этой эпохи были такъ плодливы въ своей законодательной дъятельности по церковнымъ вопросамъ: новый строй церкви, противный древнимъ канонамъ требовалъ и новаго законодательства. Дъло заходило даже такъ далеко, что въ средъ духовной бюрократіи нъкоторое время привътствуема была идея—изъять вовсе изъ церковнаго употребленія номожанонъ церковный, замънивъ его базиликами.

Конечно дъйствовали и иныя причины въ образовании такого положенія вещей,---кром'в выставленной нами, но что и эта последняя оказывала сильное вліяніе въ этомъ направленіи церковной жизни-это едва-ли можно оспаривать). Кромъ того, устраненіе народа отъ вліянія на ходъ церковнаго управленія сказалось въ болве ощутительной формв-въ формв вознивновенія и упроченіятакъ называемаго втиторскаго или патронатскаго права. Церковное ктиторство служило какъ бы возмъщениемъ утраченныхъ правъ мірянина на участіе въ делахъ церковнаго управленія и само собою разумвется, это возмвщеніе было противоположною врайностію. Ктиторъ, основатель или благотворитель церкви, а впоследствии и целого монастыря, мірское лицо былъ настолько вообще хозянномъ своей церкви и лицъ при ней служащихъ, на сколько таковымъ бываетъ законный владълецъ. собственникъ своего имущества. Основавъ церковь, ктиторъ пріобръталь ее въ частную собственность, пользовался всъми доходами ея, отъ себя нанималь по договору священника и чтеца. для отправленія въ ней службы; имвлъ право передать свое ититорское право на нее своему наследнику, сыну или другому родственнику, имвать право отдать это право въ качество приданаго дочери своей. Понятно, что въ такомъ положения влиръ втиторской церкви совстмъ не пользовался своими клирическими церковными правами. а служиль ктитору въ качествъ наймита,

обязавшись въ тому полюбовнымъ съ втиторомъ договоромъ. Ктиторство было сильно развито въ Византіи и сослужило не малую службу въ умаленію нравственнаго значенія въ народъ и унизительнаго положенія приходскаго духовенства <sup>62</sup>).

Епископально-клерикальное устройство держалось во всей силв въ греческой церкви до паденія политической невависимости Греціи, перенесено оно было и во всв славянскія перкви. Вездъ оно приносило свои вредныя последствія и если не вызывало противъ себи такого ръзкаго протеста какой въ XVI въкъ высказаль противъ римско-католическаго клерикализма ивмецкій протестантизмъ въ лицв Лютера и его последователей, то въ замънъ этого здъсь возникали другія явленія, парализовавшія его усиленіе. Что касается греческой церкви, то здівсь само бідственное положение христіанъ, угнетенныхъ мусульманскимъ рабствомъ, заставило ісрархію выдти изъ своего изолированно-высоваго положенія и искать для себя опоры въ привязанности народа. Съ другой стороны и бъдственное положение послъдняго служило сильнымъ толчкомъ въ возбужденію религіозной ревности, такъ какъ религія единственнымъ утфшеніемъ, цементомъ и опорою для охраненія національно-еллинскаго единства при совершенной и безнадежной утрать единства и опоры политичесвой. Народъ врвико ухватился за религію, подняль голосъ за возвращение къ исконнымъ каноническимъ нормамъ въ цержовномъ устройствъ, возстановилъ свое исконное право голоса при избраніи ісрарховъ и взяль почти въ свое исключительное въдъніе хозяйство приходскихъ церквей.

Равнымъ образомъ и въ церквахъ славянскихъ, какъ скоро наступила эманципація ихъ отъ преобладанія греческаго духовенства, народъ непосредственно или чрезъ свое національное государственное правительство всегда неизмінно вступаль въ свои права по управленію церковными ділами. Оказывая полное уваженіе іерархіи въ ея божественномъ правъ священнослуженія, ученія и пастырства, православные славянскіе князья и православный славянскій народъ всегда ревниво предупреждали или

<sup>62)</sup> О втиторскомъ правъ явилась недавно превосходная книга Чижмана: I. Zhishman, Das Stifterrecht (то ктутоском δικαιοм) in der morgenlandischen Kirche. Wien, 1888.



во время пріостановляли стремленія и попытки въ чревмѣрному преобладанію клерикальной аристократіи, хотя по временамъ в по мѣстамъ сами впадали въ противоположную крайность—своего, мірскаго преобладанія надъ нею <sup>63</sup>).

Н. Заозерскій.

(Продолжение будеть.)

<sup>63)</sup> Въ примъръ такого преобладанія мірскаго элемента надъ ісрархією, совершенно чуждаго и противнаго строю святой, апостольской церкви можно указать въ настоящее время на устройство православной сербской церкви въ Австро-Венгрія. Здісь сверху до низу проведено послідовательно начало скупщиннаго управленія ділами церкви. Высшее управленіе церковію віздаеть церковно-національный конгрессь періодически собирающійся, въ которомь членами состоять духовныя и мірскія лица съ равнымъ правомъ голоса, всявдствіе чего въ конгрессв преобладающее большинство голосовъ всегда на сторонъ мірянъ. Частное управленіе каждою епархією опять-таки сосредоточено въ епархіальномъ церковномъ собраніи такого же устройства какъ и конгрессь; управленіе приходскими церквами-въ церковно-приходскихъ собраніяхъ. Между темъ эти три собранія имфють въ рукахъ своихъ все дела церковнаго управленія. Такимъ образомъ церковная юрисдикція или церковно-правительственная власть здівсь принадлежить народной скупщинь, а на долю ісрархів и клира остается только действованіе полномочіями священной власти въ зависимости отъ мірской скупщины. Это совершенно противно заповъди апостольской, предписывающей насомымъ почитать и повиноваться своимъ настырямъ, а не предписывать имъ ваконы въ сферф ихъ церковнаго призванія.



## Въра въ бога,

ЕЯ'ПРОИСХОЖДЕНІЕ И ОСНОВАНІЯ\*.

3. Такова сущность предложенного Спенсеромъ отвъта на вопросъ о происхождении и последнихъ основаніяхъ религіозной въры. Не требуется особенной проницательности, чтобы замътить въ этомъ ответе, подобно тому какъ это мы видели у Милля, прежде всего недостатокъ внутренней связности и согласованности. Съ одной стороны Спенсеръ прямо и ръшительно заявляеть, что последнимъ основаниемъ веры въ Бога служить неопредвленное сознание абсолютной непостижимой "Основныхъ началахъ"); съ другой, --- дълаетъ попытку доказать, что двиствительнымъ "корнемъ" вфры служитъ страхъ предъ умершими, и вывести мысль о Богв изъ мысли о чествуемомъ предкв (въ "Соціологіи"). Правда въ одной изъ своихъ поздивншихъ работъ ("прошедшее и будущее религіи"), замвчая указанную несогласованность своихъ взглядовъ. Спенсеръ утверждаеть, что и въ самомъ чествованіи умершихъ проявлялась уже мысль о единой непостижимой силь. Но конечно одного утвержденія со стороны философа, будто его разновременные взгляды не страдають отсутствіемь внутренней связности, недостаточно. Здесь дело не въ словахъ, а въ самой постановив во-

<sup>\*</sup> См. майск., іюньск. и сентябр. кн. «Правосл. Обозр.» за 1890 годъ



просовъ и въ различіи основной тенденціи "Соціологіи" и "Основныхъ Началъ". Въ самомъ двяв, еслибы "Соціологія" была дъйствительно проникнута тою же мыслію, установка которой составляеть конечную цвль "Основных» началь", то, изучал низшія формы въры, Спенсеръ долженъ быль бы спрашивать не о томъ, какимъ образомъ тотъ или другой предметъ получиль въ сознаніи человічества, дотолів не имівшаго нивакой мысли о Богв, Божественное свойство (что мы видимъ въ "Соціологія"), а о томъ, ванимъ образомъ человъчество, искони владъвшее сознаніемъ о Богъ, хотя бы только какъ о единой всепроникающей Силь, забылось до того, что стало смышнвать Бога съ теми или другими частными предметами. Напримеръ, находя, что весьма многіе народы употребляють, какъ взанмозамінимыя выраженія "первый человінь", "патріаркь", "прародитель", "владыва жизни и смерти", "творецъ міра" и т. д., Спенсеръ истолковываеть этоть факть въ томъ смысль, что мысль о значенім и власти патріарха, прародителя и т. д. повела въ образованію дотоль совершенно неизвъстной, чуждой человъчеству мысли о Богв. Между твиъ, еслибы онъ быль ввренъ "Основнымъ Началамъ", онъ долженъ бы былъ видеть въ предкоповлоненіи не ворень віры, а лишь одну изъ ея вторичныхъ формъ, -- долженъ бы былъ признать въ человъчествъ не восхожденіе отъ предва въ Богу, а наоборотъ, — нисхожденіе, ниспаденіе отъ почитанія Бога въ обоготворенію предва. Вообще, если соединять со словами Спенсера ихъ прямой смысль, необходимо признить, что оставаясь върнымь "Основнымь Началамь", онь должень быль бы говорить о происхождении не самой въры въ Бога, а лишь различных формь ея; такъ какъ въра въ Бога, т.-е. привнаніе единой всепроникающей божественной силы, по смыслу его философіи, есть первичный, основной, такъ сказать, неимфющій исторіи фактъ нашего сознанія. Если же, такимъ образомъ, касающіеся нашего предмета взгляды Спенсера въ "Основныхъ началахъ" и въ "соціологіи" не могутъ быть сведены въ высшему единству, то необходимо различать, какъ два независимыхъ порядка мыслей, Спенсеровъ "преобразованный эвгемеризмъ « 20) и его агностицизмъ. Обратимся сначала къ обсужденію

<sup>20)</sup> По имени древняго мыслителя Эвгемера, который первый началь выводить



перваго, чтобы отъ разсмотрвнія частнаго и второстепеннаго перейти затымъ въ разсмотрвнію общаго, существеннаго и основнаго.

Первое условіе состоятельности всякой теоріи заключается въ томъ, чтобы она покондась на дъйствительныхъ, а не мнимыхъ фактахъ. Если дъйствительно, какъ утверждаетъ вследъ за другими сторонниками эвгемеризма Спенсеръ, въра въ Бога произошла изъ культа предковъ и чествованіе предковъ служать ея последнимъ основаніемъ, если въ самомъ деле страхъ предъ мертвыми повсюду является "корнемъ религіознаго контроля": то Спенсерь должень бы быль прежде всею показать, что культь предковь дыйствительно повсюду является начальнымь моментомь религи что чествование умершихь и страхь предь ними повсюду предшествують или по крайней мпрь сопутствують ей. Странно было бы, въ самомъ двяв, выводить ввру изъ одной изъ ен позднийшихъ формъ или обосновывать ее на несуществующихъ сердечныхъ чувствованіяхъ и отношеніяхъ. А между темъ этихъ то основоположныхъ фактовъ и новымъ представителямъ эвгемеризма не удается установить точно такъ же, какъ не удалось установить ихъ древнимъ. Чёмъ дальше идетъ сравнительное изученіе религіозныхъ вфрованій такъ называемыхъ дикихъ (некультурныхъ) народовъ, твиъ безспориве становится тотъ фактъ, что религіозное чествованіе предвовъ есть лишь одна изъ многочисленных фазь религозных върованій, что во многих случаях в его предваряють другія формы вфры; что весьма многія племена имъють религіозныя върованія, ничего не зная о культь предковь, и что савдовательно, культь предковь не есть необходимое условіе или prius въры 21). Равнымъ образомъ сравнительное изученіе

<sup>21)</sup> Le Comte Coblet D'Alviella: Introduction à l'histoire générale des religions, résumé du cours public etc. Paris. 1887. P. 101. Réville: Les religions des peuples non—civilisés. Paris. 1883. vol. II, pp. 233—7. Cfr. e10-же: La nouvelle théorie Evhémériste M. H. Spenser (Revus de l'histoiredes religions, 1881, vol. 4-me, pp. 1—21). Pfleiderer: Religionsphilosophie etc. B. II, s. 18. Теорія эвгемеризма не можеть объяснить «техь фактовь, что напр., у полинегійцевь культь высшихь ботовь быль изгнань культомь предковь (Waitz—Gerland, die Anthropologie der



въру въ Бога изъ культа предковъ (род. около 316 г. до Р. Хр.).—Лучшее взслъдованіе объ Эвгемеръ: М. R. de *Block*—«Euhémère, son livre et sa doctrine». Mons. 1876.

древнъйшихъ историческихъ памятниковъ религіозной въры показываетъ, что на заръ исторіи человъчество, хотя не вездъ одинаково чисто, чтило единое Божество, и что культъ предковъ на ряду съ другими формами многобожія сталъ появляться лишь въ позднъйшія времена <sup>22</sup>). Особенно знаменателенъ въ данномъ отношеніи тотъ фактъ, что обычная смълость какъ бы измъняетъ сторонникамъ ввгемеризма, когда имъ приходится касаться маститой священной лътописи человъчества, сохранившейся въ Библіи. Несмотря на роковое значеніе для эвгемеризма свидътельства этого памятника о независимости искони существовавшаго единобожія отъ культа предковъ, сторонники этой теоріи почти вовсе не касаются вопроса о происхожденіи библейской въры <sup>23</sup>).

Пойдемъ далъе. Этнографія и исторія согласно свидътельствуютъ, что есть много древнихъ и новыхъ народовъ, которые со всею строгостію хранять тъ или другія религіозныя върованія и у которыхъ однако не только не находится ни малъйшихъ слъдовъ религіознаго чествованія предковъ ("культа предковъ"); но которые какъ разъ наоборотъ, представляютъ факты совершенно противоположнаго характера, факты равнодушнаго и даже болъе, безчеловъчнаго отношеній къ предкамъ живымъ, съ чъмъ конечно неразрывно связано забвеніе о предкахъ умершихъ 24). Изъ втихъ и подобныхъ свидътельствъ безепорно

Naturvölker, VI, 244): что въ Китай культь предковъ поконтся на основи древнийшей природной мнеологіи; что въ Егинть, сколь высоко ни было здісь значеніе культа предковь, онъ всетаки быль подчинень культу общихь божествь» и т. д. (Pfleiderer, s. 18). О первоначальномъ монотензий у Китайцевъ см. w. v. Strauss und Torney: Der altchinesische Monotheismus, Heidelderg. 1885, Sammlung von Vorträgen, herausgegeben von Frommel und Pfaff, XIII, 9). Мы не говоримь уже здісь о представителяхь теоріи анимизма, которымь однако въ данномъ случай слідуеть отдать рішительное предпочтеніе предъ эвгемеристами за то, что они, въ согласіи съ фактами, признають культь предковъ лишь частью, одною изъ многихъ вітвей широкаго процесса выработки религіозныхъ вітрованій.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) См. выше, гл. III и II.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Только въ самое надавнее время Липперто сдёлаль очень легкую попытку перетолковать библейскія свидётельства въ смыслё теоріи эвгемеризма въ своей монографіи: Der Seelenkult in seiner Beziehung zur altgebräischen Religion. Eine ethnologische Studie, Iulius Sippert.—Основательный разборъ этой монографіи Липперта сдёлань въ Zeitschrift für Völkerpsychologie, 1882. В. 13.

<sup>24)</sup> Такъ Страбонъ и Геродотъ согласно свиденельствують о некоторыхь, со-

следуеть, что по меньшей мере въ некоторыхъ случаяхъ нельзя признавать генетической зависимости религіозной візры отъ почитанія предковъ и что, следовательно, она должна иметь другой источнивъ. Подобное же значеніе для судьбы эвгемеризма имъетъ и тотъ въ высшей степени важный факть, что основнымъ мотивомъ попечительности о живыхъ и умершихъ предкахъ служить вовсе не то душевное движеніе, которое по теоріи Спенсера и другихъ эвгемеристовъ служитъ последнимъ основаніемъ религіозной віры т.-е. не страхъ предъ ними, а скорве любовь. Внимательное изучение погребальных реремоний и такъ называемыхъ "заплачекъ" показываеть, что повсюду въ нихъ предъ нами выступаетъ скорбный образъ матери и жены, опланивающихъ "милыхъ сердцу". Изида плачетъ по Озирисъ, Афродита-по Адонисв, Деметра-по Персефонв и т. д. Оплакивается не предводитель толпы, въ отношеніяхъ къ которому имъло мъсто только повиновеніе, страхъ и почтеніе; не отецъ съ его строгою властью; даже не брать, который только защищаеть, замвияя собою отца: а лишь мужь, къ которому влечеть одна любовь, желанное детище, которое мать выносила подъ своимъ сердцемъ. Озирисъ не столько божество, сколько мужъ и сынъ и Персефона не богиня, а дочь. Изъ самой далекой доисторической глуши доносятся до насъ не торжественные звуви погребальной церемоніи, подобающей вождю и герою. а стенвнія любящей супруги и матери въ свромной средв семейнаго союза; опланивается не маститая старость, смерти которой

временных имъ, «варварахъ» (массагетахъ, бактрянахъ и др.), что они оставляють на произволь судьбы, морять голодомъ, бросають звърямъ, собакамъ (которыя у нихъ носиль даже особое техническое названіе гуспарастай) и т. д. своихъ престарълыхъ родителей и родичей (См. у Страбона. Lib. XI, сар. 8. 11, editio Tauchn. vol. II, р. 439; cfr. Herod. 1, 212. 216; III, 38). См. подобные же факти изъ жизни позднъйшихъ дикихъ народовъ у Гримма (Grimm: Rechtsalterthumer, s. 487 und folg.), Ваккернагеля (Wackernagel: Kleine Schriften, I, 15—17) и др. ср. Zeitschrift für Völkerpsychologie. В. 13, 1882.—У нъкоторыхъ дикарей, пригомъ, нътъ идеи будущей жизни и слъдовательно, загробнаго существованія предковъ. Нъкто Бэккеръ спрашивалъ главу одного дикаго племени: «думаетъ ли онъ, что со смертію все кончено»?—Конечно, отвъчалъ дикарь: быкъ сильнъе человъка, однако же умираетъ» и т. д. Саттам: La Philos. геligieuse en Augl., р. 207—8. Было бы странно послъ этого выводить въру въ Бога изъ предкопоклоненія.



предшествуеть постепенное разрушеніе, а молодость, полная свъжихъ силъ и надеждъ. Вообще чрезъ всю исторію человъчества звучить одна нота по отношенію къ покойникамъ: шлачетъ осиротълая любовь и оплакиваеть свое, дорогое, близкое Страха нъть въ этихъ отношеніяхъ. А когда погребается лицо, съ которымъ связывала живыхъ неволя, отношенія къ покойнику овазываются настолько бледными, что въ общей группе "заплачевъ" они отступають на задній планъ 35). Если же страха нельзя признать основнымъ мотивомъ отношенія къ предкамъ, то утверждение Спенсера, будто последнимъ основаниемъ религиозной въры или какъ онъ выражается, "корнемъ религіознаго контроля повсюду является "страхъ предъ мертвыми", должно быть признано опять таки лишеннымъ фактической основы. Такимъ образомъ, диссоціація фактовь, которые должны бы быть связаны, по теоріи Спенсера, неразрывною причинною связью, отнимаеть у этой теоріи первое и главныйшее условіе состоятельности-согласіе въ посылкахь сь дъйствительными фактами.

Столь же мало Спенсеровъ преобразованный эвгемеривмъ отвъчаетъ и другому основному требованію оть состоятельной гипотезы -- именно тому требованію, чтобы гипотеза удовлетворительно и безъ натажни объясняла соотвътствующую группу фактовъ. Спенсеру надлежало прежде всего объяснить, какимъ образомъ человъчество на раннъйшихъ ступеняхъ развитія перешло отъ культа предвовъ къ религіозному чествованію животныхъ, свътилъ небесныхъ, морей, горъ, ръвъ и т. д. Во всъхъ этихъ случаяхъ Спенсеръ разрёшаеть затрудненія простымъ и однообразнымъ указаніемъ на смішеніе предка съ тімь ня другимъ обоготворяемымъ животнымъ или предметомъ-смъщеніе "столь свойственное человівку на назшихъ ступеняхъ развитія". Такъ напримъръ, тотъ или другой предокъ за свою силу получилъ прозвище быка или за способность вызывать въ окружающихъ ужасъ-прозвище врокодила. Когда установилось ему религіозное чествованіе, то сначала со словомъ быкъ, кро-

<sup>&</sup>quot;) См. объ этомъ подробиве въ вышеуказанной статьв извъстнаго нашего спеціалиста по даннымъ вопросамъ, проф. *Буслаева*: «Догадки и мечтанія о первобытномъ человъчествъ. Русскій Въстникъ, т. 107. «Особенно страницы 712 и слъд.; 747 и слъд.



кодиль соединялось представление о самомъ предев. Но съ теченіемъ времени объ истинномъ смысль этихъ словъ забыли и подъ именемъ быка, врокодила и т. д. стали разумъть и чтить самихъ этихъ животныхъ. Подобнымъ же образомъ установился вульть светиль небесныхь. Вождь племени за свои победы навывался звиждою, солицемъ и т. д. Когда опъ умиралъ, устанавливалось служение ему, какъ звъздъ, солнцу и т. д. Еще примъръ. Племя выселяется изъ области, расположенной при океанв или въ горахъ. Въ памяти отдаленныхъ потомковъ этотъ факть сохраннется, какъ фактъ происхожденія отъ славнаго предка-Овеана или какой-нибудь горы. Отсюда недалеко до культа океану, горамъ. ръкамъ и т. д. Искусственность и совершенная неестественность этихъ и другихъ подобныхъ объясненій Спенсера очевидна. По върному замъчанію англійскаго ученаго Андрью Ланга, они требують невозможнаго спединенія двухъ взаимно уничтожающихъ себя психологическихъ фактовъ; съ одной стороны поразительной памятливости, съ другой столь же поразительной безпамятности 36). Въ самомъ деле съ одной стороны, дикарь долженъ неизмънно хранить благодарную память о своихъ отдаленивашихъ предвахъ, которыхъ его предшественники чтили какъ боговъ и которыхъ поэтому и онъ долженъ чтить точно такъ же. Съ другой стороны, этотъ же самый дикарь долженъ безусловно забыть о томъ, что эти предви были такіе же какъ и онъ самъ люди и смёшать ихъ съ животными или даже бездушными предметами. Для насъ равно непонятенъ каждый изъ этихъ процессовъ. Даже у цивилизованныхъ народовъ память о предкахъ ръдко восходить дальше третьяго покольнія. Тъмъ справедливве можно это утверждать относительно народовъ некультурныхъ. Равнымъ образомъ трудно допустить у человъва, на какой бы низкой ступени умственнаго развитія онъ ни находился, такую утрату реального смысла, чтобы онъ смешаль не только въ своихъ воспоминаніяхъ, но и въ своихъ практически религіозныхъ отношеніяхъ лицо съ вещью. Но если мы должны, такимъ образомъ, признать неестественнымъ каждый изъ этихъ двухъ процессовъ въ отдельности; то темъ более-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Andrew Lang. La mythologie, traduite de l'anglais par Lion Parmentier. 1886. Paris, p. 51—2.



конечно мы не можемъ признать ихъ совмъщенія: ибо неизмънно храня память о предкъ, дикарь столь же неизмънно долженъ былъ помнить и о значеніи и свойствахъ этого предка и наоборотъ,—забывъ о его значеніи и свойствахъ, долженъ былъ забыть и о немъ самомъ, такъ какъ за вычетомъ этого значенія и свойствъ отъ предка инчего не останется (не останется субъекта) и не къ кому будетъ привязывать воспоминанія 27).

Еще очевидние выступають несообразности теоріи Спексера въ его попыткъ вывести изъ культа предковъ чрезъ различныя посредствующія ступени низшихъ формъ візры візру въ единаго Бога. Въ образовании мысли о Богъ единомъ, по смыслу Спенсеровой теоріи, проявилось врайнее напряженіе совывстваго дъйствія тву же двухъ психологическихъ факторовъ, которые были указаны выше, т.-е. забвенія въ одномъ отношенія и памяти въ другомъ. Человъчество мало-по-малу забыло объ огракиченности свойствъ этого главнаго предва-бога и, преобразовавъ свойства конечныя въ безконечныя, надълило его всемогуществомъ, безконечною прозоранвостію, бавгостію и другими божественными свойствами. Такимъ образомъ оно возвело въ абсолютное Божественное достоинство своего "прародителя" "патріарха" или "перваго человъка". Такой процессъ тъмъ страннъе и непонятиве, что Спенсеръ предполагаетъ его у племенъ, уже вышедшихъ изъ состоянія дикости и вступившихъ на путь прогрессивнаго культурнаго развитія, которыя, следовательно, могля уже по состоянію своего умственнаго развитія, замітить призрачность своихъ традиціонныхъ върованій и незаконность ихъ преобразованія въ указанномъ смысль. Вирочемъ, какъ мы видъл выше, Спенсеръ сохраниль достаточно такта для того, чтобы не настаивать исключительно на этомъ объясненіи. По смыслу его теоріи, чвить далве развивается человъчество, твить болъе забываеть оно о свизи своихъ редигіозныхъ върованій съ культомъ предковъ и въ самомъ верховномъ Божествъ начинаеть чтить не столько "великаго прародителя", сколько единую всепроникающую и всеустрояющую Сплу. И повинуясь процессамъ дезинтеграціи и дезантропоморонзація, въра въличнаго

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ср. разсужденія по данному вопросу *Каро*: La philosophie religieuse en Ang eterre. Paris, 1888. p. 211—221.



Бога, въ которой всетави слышится еще нъкоторый отзвукъ предкопоклоненія, мало-по-малу превратится, по Спенсеру, въ научно обоснованное исповъданіе непостижимой Силы. Но поправляя подобнымъ образомъ предложенную въ "Соціологіи" теорію происхожденія религіозныхъ върованій Спенсеръ, очевидно, тъмъ самымъ ее осуждаетъ. Въ самомъ дълъ въ этой поправкъ проявляется косвенное сознаніе Спенсера въ недостаточности принятаго имъ въ "Соціологіи" начала объясненія религіозныхъ върованій и въ необходимости ихъ восполненія другимъ, болъе шировямъ принципомъ. Это сознаніе Спенсера служитъ лучшимъ опроверженіемъ его преобразованнаго эвгемеризма.

Можетъ показаться страннымъ, почему, высказавъ въ "Основныхъ началахъ" взглядъ на послъднее основание религиозныхъ върованій, исключающій самый вопросъ объ ихъ происхожденіи, въ "Соціологін" Спенсеръ твиъ не менве снова поставиль этоть вопросъ и примянуль, при его разръшеніи, къ устарълой, неодновратно отвергавшейся теоріи Эвгемера, несостоятельность воторой онъ и самъ въ концъ концовъ созналъ. Разгадва этого факта завлючается въ томъ, что теорія Эвгемера больще, чемъ ваная-либо другая теорія, давала Сценсеру надежду примънить и къ области религіозныхъ върованій свою знаменитую формулу развитія. Согласно съ этой формулой, всякое развитіе состоить въ переходъ отъ однороднаго и безсвязнаго аггрегата къ связному разнородному организму посредствомъ процессовъ интеграціи и дифференціаціи. Теорія Эвгемера, признающая началомъ религіи однородныя, безсвязныя върованія въ толпу одинаковыхъ, съ неясно очерченными предвлами значенія и власти, предковъ, очевидно вполит оправдываетъ первый членъ формулы. Различныя формы политеизма, вакъ болъе или менъе развитыя и законченныя системы върованій въ божество съ ясно выраженными особенностями и со строгой внутренней субординаціей, безъ большихъ затрудненій могуть быть признаны выраженіемъ въ сферъ религіозной втораго момента эволюція т.-е. процессовъ интеграціи. Правда, строго монотеистическія върованія, исключающія самую мысль о группа божествь, труднае втиснуть въ рамви эволюціонной формулы. Но изъ этого затрудненія можно выйти съ помощію вспомогательнаго понятія о процессь дезин-

Digitized by Google

теграцін. Замітивъ, что теорія Эвгемера пригодна для оправданія формулы эволюціи, Спенсеръ усвоиль ее въ "Соціологін" вавъ бы не замъчая ея несоотвътствія (въ посылкахъ) дъйствительнымъ фактамъ и неестественности ея объясненій и, такимъ образомъ, съ большею затратою времени, труда и учености, развиль теорію, которая, сміло можно сказать, не иміть ровно никакой цвны, такъ какъ не удовлетворяетъ самымъ элементарнымъ научнымъ требованіямъ. Спенсеръ дадъ связную и законченную теорію върованій; но эту связность и законченность онъ вушиль ценою игнорированія однихь фактовь, подтасовки другихъ, и перетолкованія третьихъ. Вышеупомянутый французскій историвъ Ревиль, человъвъ вполнъ компетентный, когда ръчь ндеть о фактической сторонь дыла, такъ карактеризуетъ научные пріемы Спенсера: "Методъ, употребляемый англійскимъ оплософомъ для доказательства своей теоріи, состоить въ выборъ изъ многочисленныхъ, прочитанныхъ имъ сообщеній путешественниковъ и миссіонеровъ благопріатныхъ дла теорін частностей, при систематическомъ игнорированіи данныхъ противоположныхъ, безъ всякой критики источниковъ и даже почти всегда безъ указанія авторовъ, на которыхъ двлаются ссылки. Такой методъ можеть ввести въ заблуждение читателя, которому неизвъстно громадное различіе по компетентности и достоинству изследованій о жизни, правахъ и идеяхъ народовъ нецивилизованныхъ. Тъмъ не менъе онъ (методъ) есть не что иное, какъ обманчивая видимость и такой пріемъ, съ помощію котораго съ одинавовымъ успъхомъ можно довазывать самын противоположныя утвержденія. Нъть ничего легче, какь развить, исключивь все, собранное Спенсеромъ, и собравъ все, имъ обойденное, съ помощію тысячи аргументовь, теорію, діаметрально противоположную его meopiu" 28). При такой решительной ненаучности пріемовъ, употребленныхъ Спенсеромъ при развитін его теоріи происхожденія религіозныхъ върованій, эта теорія, конечно, не только не довазываетъ, какъ надъялся Спенсеръ, примънимости его формулы эволюцій къ спеціальной области редпгіозныхъ фактовъ, но не-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Réville: Les religions des peuples non-civilisés, t. II. p. 236—7. 1883. Paris.—Ср. подобный же отзывь о методь Спепсера у Каро (Philosophie religieuse en Augleterre), p. 209.



противъ, служитъ прямымъ возраженіемъ противъ общепригодности этой формулы; такъ какъ оказывается, что примъненіе этой формулы ведеть къ произволу въ распоряженіи фактами <sup>29</sup>).

Замътимъ здъсь же, что, не имъя опоры въ оавтахъ, Спенсерова формула религіознаго развитія не можетъ быть обоснована и осмыслена и съ точви зрънія его принципіальныхъ философскихъ взглядовъ. Правда, Спенсеръ говоритъ, что, съ его точки зрънія, религіозныя върованія человъчества дожны быть признаны отнюдь не случайными, а необходимыми, "видами обнаруженія Непознаваемаго" и что въ этомъ и слъдуетъ искать "смысла ихъ существованія"; но самъ же и добавляетъ, что "начало и конецъ того великаго развитія, элементами котораго должны быть признапы религіозныя върованія, лежать еню сферм нашего знанія или пониманія" 16). А если такъ, то въ чемъ же тотъ великій смысль "развитія", о которомъ говорить и котораго ищетъ Спенсеръ?

4. Перейдемъ въ обсужденію взглядовъ Спенсера на основанія религіозной візры, высказанных въ "Основных началахъ". И вдъсь, въ этой обособленной группъ имслей англійскаго оплософа, замічается иногда та же двойственность, которою, какъ мы видели выше, страдаеть вся совокупность его взглядовь: съ одной стороны, какъ на последнее основаніе религіозной веры указывается на присущее каждому человъку убъждение въ томъ, что "бытіе міра со всвиъ, что въ немъ содержится и что опружаеть его, есть тайна, постоянно требующая объясненія ( 31); съ другой, -- такинъ основаніемъ признается столь же неотступно сопутствующее человъку "сознаніе непостижимой вездіприсутствующей силы 32). Не трудно, впрочемъ, решить что изъ двухъ только что указанныхъ разнорфчивыхъ положеній Спенсера подлиннымъ выражениемъ его взгляда следуетъ признать последнее. Спенсеръ не могъ, вонечно, не видать, что какъ въра вообще не можетъ основываться на однихъ чисто отрицательных

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Въ нашу задачу не входить разборъ Спенсеровой формулы эволюцін. См. объ этомъ въ спеціально посвященной этому вопросу монографіи *Мелькольма* Гёзри (On. M. Spencer's formula of evolution. London, 1879).

во) Основанія соціологін стр. 131.

эт) Осповныя начала стр. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) lbid. ctp. 107.

предположеніяхъ, такъ и религіозная въра въ особенности не можеть поконться на чисто отрицательном убъедения, что мірь есть въчная, никогда неразръшимая задача. Правда, признаніе непостижимости міра въ его последнемъ основанім и несовершенство нашего знанія всегда считалось необходимымъ условіемъ религіозной въры, но лишь условіемъ отрицательныма Съ полнымъ невъдъніемъ, съ признаніемъ задачи, условія разръшенія которой вовсе не даны, въра столь же мало можеть уживаться, какъ и знаніе. Необходимо, по крайней мірів, чтобы вивств съ задачею, какъ отрицательнымъ условіемъ въры, предъ нами были на лицо и данныя для разръшенія этой задачи, какъ положительныя основанія віры. Воть почему и Спенсерь, высказавъ въ началъ своего изслъдованія вышеуказанное отрицательное положеніе, затымъ незамітно перешель оть него въ положительному. Следовательно, развитой имъ ответъ можно формулировать такимъ образомъ: находя передъ собою въ фактъ существованія міра вічно данную задачу, человівть въ то же время по свидетельству непосредственнаго, хотя и неопредеденнаго сознанія, ввчно неизмвино разрвшаеть эту задачу укаваніемъ на единую непостижимую, всепронивающую силу, абсолютное или Божество <sup>23</sup>).

Насколько научно состоятелень этоть отвёть Спенсера? Нёть ни побужденій, ни основаній оспаривать ту широко раскрытую Спенсеромъ мысль, что сознаніе окружающей и какъ бы охватывающей насъ и весь мірь силы ни на минуту не повидаеть человёка и побуждаеть его мысль къ признанію за явленіями и въ нихъ самихъ высшаго могущества. Но едва ли, съ другой стороны, можно, хотя бы на минуту признать вмёстё со Спенсеромъ, что мысль о непознаваемой въ точномъ смыслё Спен-

зз) Колебаніе Спенсера въ формулировей его взгляда на нашъ вопросъ объясняется построеніемъ его теоретической философін. Въ первой части «Основнихъ началь» Спенсеръ изслидуеть сферу «непознаваемаго»; потому и основаніе религіозной вёры онъ опреділяеть сначала отринательно. Но, переходя ко второй части, которая изслідуеть законы «познаваемаго», онъ естественно должевъбыль восполнить и такимъ образомъ исправить свою раниййшую формулу, указавъ для вёры положительныя основанія въ сфері познаваемаго. При всемътомъ, Спенсерь остается отвітственнымъ за то, что онъ высказаль первую формулу безъ ограниченій и оговорокъ, обнаруживъ такимъ образомъ въ своихъ «Пачалахъ» несогласіе съ самимъ собою, хотя лишь формальное.



серовой оплософіи, сил'в (т.-е. сил'в, совершенно неизвістной) можеть быть признана достаточнымъ принципомъ объясненія религіозной візры. Чтобы не затеряться въ возможностяхъ и не попасть въ сомнительную область ничёмъ необоснованныхъ предположеній, мы здісь же съ самаго начала укажемъ то начало (критерій), которымъ будемъ руководствоваться при дальнівішемъ обсужденіи тезиса Спенсера.

Извъстенъ психодогическій законъ, по которому между нашами теоретическими убъжденіями и нашею практическою жизцью (двятельностью воли и сердечными чувствованіями) существуеть строгое соотношеніе. Этотъ законъ находить свое оправданіе не только въ фактахъ ежедневнаго опыта, но и въ высшемъ направленіи жизни — въ жизни религіозной. Завсь прежде всего забота направляется къ тому, чтобы у последователей той или другой редигіи установился и выяснился определенный теоретическій элементь візры, въ чемъ, очевидно, проявляется убівжденіе, что каковы върованія, таковъ и складъ опредъляемой ими жизни, которая именно, въ силу различія въ вёрованіяхъ, иначе слагалась и слагается у іудея, иначе у язычника, иначе у магометанина, иначе у последователя Христова 34). Если такъ, то открывается возможность, по релегіознымъ вірованіямъ того или другаго лица или народа, характеризовать непосредственно неизвъстный намъ свладъ его практически религіозной жизми (религіозная настроенность, дъятельность, культь), и наобороть, по вившиему увладу жизни-проявляющееся въ немъ ся глубочайшее основаніе. Отсюда следуеть, что, если действительно. жакъ думаетъ Спенсеръ, всв религіозныя върованія человъчества сводятся, какъ къ своему основанію, къ мысли объ абсолютной силъ, природа и свойства воторой намъ совершенно неизвъстны, то эти върованія должны проявиться въ практически религіозной жизни однимъ опредвленнымъ способомъ или, выражаясь языкомъ Спенсеровой философіи, должны имѣть опредъленные корреляты. Установивъ это соотношение и свъривъ его съ дъйствительными проявленіями религіозной жизни человъчества, мы получимъ твердую почву для сужденія о томъ, насколько

<sup>· &</sup>lt;sup>34</sup>) См. раскрытіе этой мысли у преосвященнаго Сильвестра: Опыть православнаго догматическаго богословія. Т. І, стр. 20—28.

точно опредълена Спенсеромъ искомая величина, т.-е. основаніе религіозныхъ върованій.

Итакъ, каковы должны быть практическіе корреляты вёры въ абсолютную непознаваемую силу? Мысль о томъ, что вся наша судьба находится во власти силы, законы и мотивы двительности воторой намъ абсолютно неизвъстны, очевидно, должна прежде всего наполнить наше сердце неизвъстностію, которая въ свою очередь должна развивать два порядка душевныхъ движеній: съ одной стороны-чувствованія неувіренности въ своемъ дальнійшемъ благополучін, страха за свою будущность, безпомощности и т. д.; съ другой, — стремленіе и привычку, подъ вліяніемъ мысли объ абсолютномъ именно какъ о спла только, и въ себъ самихъ и въ другихъ придавать значение только силв, могуществу 35). Если бы абсолютная сила была человику коть свольконибудь извъстна, онъ зналъ бы, вакъ сипскать ел благоволене в твиъ обезпечить свое относительное благополучіе: въ его сердце получила бы доступъ надежда. Съ другой стороны, если бы онъ зналь въ абсолютномъ какія-нибудь другія опредъленія (свойства), вромъ силы, онъ бы не сталъ разсматривать себя и ближнихъ вавъ силы тольво (съ точки врвнія могущества), но пришель бы въ мысли о необходимости цвинть въ себв и вив себя проявленіе высшихъ началь гуманности. Итакъ. строго выдержанное върование въ абсолютно — невъдомую силу, должно имьть своими практическими коррелятами съ одной стороны, страхъ предъ непонятнымъ всемогуществомъ (основный мотивъ культа), съ другой — эгоизмъ (главное содержание этпип). Этоть дедуктивно установленный нами ваконь соотношенія религіозныхъ вфрованій, сводимыхъ къ указанному Спенсеромъ основанію, съ такимъ именно, а не съ инымъ складомъ правтически-религіозной жизни, вполнё подтверждается фактами, доставияемыми этнографическимъ и псторическимъ изученіемъ религій. Они указывають намъ, что повсюду, гдё въ вёрованіяхъ проявляется представление Божества, какъ силы и какъ силы только, основнымъ мотивомъ всехъ церемоній культа служить страхъ, охватывающій все существо чтителя божества селы. в

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) См. раскрытіе этого соотпошенія у самого Спенсера: Основ. сопіологів § 32, стр. 124 и сл'яд. (ср. выше V. 2).



побуждающій его въ самымъ неосмысленнымъ, противонравственнымъ и даже противоестественнымъ жертвамъ всемъ дорогимъ для себя и самимъ собою, при чемъ, рядомъ съ этимъ подавляющимъ и вакъ бы уничтожающимъ страхомъ въ культъ, уживается въ практической дъятельности самый ръшительный, не терпящій ограниченія эгоизмъ <sup>26</sup>).

Здвеь умветно распрыть и оправдать нашу мысль на одномъ общензвъстномъ примъръ-на исламъ 37). Магометанинъ знаетъ евоего Алаха только какъ силу, и догматика исламизма лишь чище и абстравтиве выражаеть то же самое представление о Божествъ-Силь, которое составляеть общую мысль върованій мекультурныхъ народовъ: разница между цервою и последними состоять лишь въ томъ, что тогда навъ въ первой абсолютная снав всецвио усвояется единому Существу, въ последнихъ она дробится и раздёляется между цвлымъ сонмомъ взаямно ограничивающихъ себя существъ. Коранъ учить мусульманина чтить Аллаха не за то, что онъ благъ или мудръ, но за то, что онъ есть высочайшая сила. Повсюду здёсь выставдяется на первый планъ совершенная непостажемость (неисповъдамость) ръшеній Бога, его чисто-деспотическій, немотивируемый никакимъ нравственнымъ закономъ и никакою идеальною истиною, произволь. Нигде неть ни малейшаго указанія на разумный міропорядокъ или разумное міростроительство; напротивъ, повсюду мы видимъ въру въ слепую сульбу или-что тоже-въ случайное и капризное обнаружение воли Аллаха. На самъ Магометъ, на его поздаващие комментаторыбогословы, говоря объ Аллахъ, не возвышалясь надъ представленіемъ о Немъ, какъ о Силъ. Богъ есть непостижника Сила и ничего болве, -- Сила, служение которой должно состоять лишь въ непрестанномъ трепетв, управдизющемъ всв проявленія дичной живни. Въ точномъ соотвітствів съ этою догматикою "правовърнаго" его практическая нестроенность характе-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Характеристика Ислама сдёлана нами по Тэйхмюллеру: Religionsphilosophie, von Gustav Teichmüller, Breslau. 1886. s. 265.



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) См. подтвержденіе нашей мысли у *Роскова*,—въ его прекрасномъ аналезъ върованій незшихъ расъ въ здыхъ духовъ и въ селу водшебства. *Roskoff*: das Religionswesen der rohesten Naturvölker. Leipzig. 1880. s. 124, und f.

ризуется прежде всего чувствами страха и надежды. "Предъ лецемъ силы нътъ мъста никакому кругому чувствованію, кромъ страха; страхъ же предъ силою безусловною, не руководимою никакими разумными мотивами, неизбъжно долженъ превратиться въ тупое самоотреченіе. Аллахъ великъ; онъ требуетъ безусловнаго подчиненія и объщаеть за него всв земныя и небесныя награды. Въ этой великой религіи страха ніть ни мальйшихъ следовъ нравственности; нормою здесь является самолюбіе, дъйствующее въ разсчеть на награду или наказаніе, по аффектамъ страка и надежды" <sup>38</sup>). Подобнымъ же образомъ в религіозный культь установлень исключительно въ виду воли деспота: онъ состоить или изъ хвалебныхъ гимновъ Аллаху и церемовій самоуниженія предъ нимъ, или-изъ чисто вившимхъ умилостивительныхъ жертвъ вещественными приношеніями, демьгами и т. п. Отсутствіе надлежащихъ понятій о природв и свойствахъ Бога оставляетъ въ нультв ислама мисто водшебствуэтому достоянію назшихъ редигій. По той же самой причинъ "правовърные " опутаны прасою срдо внашних предписаній (образаніе, положеніе при молитв'я, время молитвы, священныя м'яста и т. д.). "О чистотв сердца и правственной настроенности въ странв мусульманина нвть и рвчи. Какъ его богь, такъ и онъ самъ есть неотвътственный деспотъ въ отношевін къ своему семейству и въ своимъ рабамъ и, въ свою очередь, самъ вавъ рабъ безпрекословно подчиняется своимъ калиоамъ и своей высовой Портв « з »). Жизнь свободно сознательная для магометанина немыслима. Такимъ образомъ, исламъ представляетъ полное подтверждение выше выяспенняго нами положения о томъ, что агностицизмъ, т.-е. признаніе Богомъ абсолютно невъдомой силыненвбежно долженъ отразиться въ религіозной этике, какъ эгоизмъ, а въ культв-какъ чувство страха.

Еслибы человъчество не поднялось выше религи страха, чистый типъ которой мы видъли въ исламизмъ; еслибы сердце человъческое не знало никакихъ другихъ религозныхъ чувствованій, кромъ страха, а воля—никакихъ мотивовъ кромъ эгоизма: то это было бы яснымъ, но и печальнымъ знаменіемъ того, что



<sup>34)</sup> Teichmüller, Religionsphilosophie, Breslau, 1880. S. 267.

<sup>39)</sup> Ibid. S. 268

Господь въ гитвът Своемъ соврылъ лице Свое и явилъ Себя міру только какъ Силу. Тогда Спенсеръ быль бы правъ. Но на лиць земли издревле обитали и теперь обитають народы, культь которыхъ запечативнъ печатью чистоты и которые ставять для своей двятельности высоко-нравственныя цвин, и еслибы догматика этихъ народовъ кому-либо показалась невнятною, неточною и спорною, то весь укладъ ихъ жизни доказалъ бы высоту и дъйствительность ихъ върованій, — върованій въ Бога, не какъ Сплу только, но и какъ Разумъ и какъ Любовь. Правда, представленіе Божества подъ образомъ Силы есть древивниее представленіе. Но чэмъ далье идеть сравнительно-историческое изученіе древивишихъ религіозныхъ върованій, тъмъ безспориве становится тотъ факть, что не только народъ богоизбранный, но и древивите представители другихъ вътвей человъчества мыслили Бога не вакъ Силу только, но именно вакъ Силу разумную и святую или точиве-какъ всемогущее, премудрое и всесовершенное Существо. Мы не говоримъ уже о христіанствъ. Какъ бы ни объяснями происхожденія этихъ върованій, самый фанть ихъ существованія неотразимо доказываетъ, что принципъ, принятый Спенсеромъ для объясненія въры въ Бога, узокъ и недостаточенъ.

Впрочемъ, какъ мы знаемъ, Спенсеръ думаетъ выйти изъ указаннаго затрудненія при помощи того шатваго соображенія, что человъчество перенесло на Божество разумъ, благость и другія человънообразныя свойства ошибочно и что рано или повдно оно сознаетъ свою ошибку и придетъ къ агностицизму, какъ единственно здравому и научно-состоятельному зерну религіозныхъ върованій. Мы видъли выше, что самъ Спенсеръ не остался въ теоріи въренъ своей мысли о невозможности усвоять Богу какія-либо другія свойства, кромъ силы. Теперь же посмотримъ, къ какимъ практическимъ послъдствіямъ пришло бы человъчество, еслибы отказавшись отъ върованій, которыми оно жило досель, оно обратилось къ агностицизму, отъ служенія "Богу въдомому"—къ служенію "Богу невъдомому".

Нътъ сомнънія, что мысль объ абсолютно невъдомомъ всемогуществъ у народовъ цивилизованныхъ должна проявляться не въ столь грубыхъ формахъ, вавъ у народовъ дивихъ. Они ве станутъ, вавъ эти послъдніе, населять страшными призра-

нами окружающую природу и приносить на священные алтари одицетвореннымъ грознымъ силамъ рабовъ и тамъ болъе близнихъ своему сердцу. Спенсеръ думаетъ, что у цивилизованныхъ народовъ будущаго агностицизмъ проявится въ самыхъ благородныхъ, высово-эстетическихъ чувствованіяхъ благоговъйнаго трепета, священнаго восторга, изумленія и т. д. Не споримъ; но пе ясно ли, вавъ день, что исчерпываясь указанными и имъ подобными религіозными чувствованіями, религія будущаго (агностицизмъ) совершенно утратитъ то плодотворное, широко захватывающее и глубоко пронивающее вдіяніе на весь строй не только теоретической, но и практической жизни человъчества, которое досель имъла въра въ Бога личнаго? Если нътъ въры въ устрояющій судьбы міра и человака разумъ, если натъ надежды на промыслительную благость Божію: то неть надежды на прогрессивное нравственное развитіе человъческихъ обществъ и ихъ отдельныхъ членовъ, нетъ надежды на вившній истеріальный прогрессъ, натъ, наконедъ, надежды даже на прогрессъ научный. Словомъ, вивств съ вврою въ личнаго Бога міръ покинетъ и надежда во всёхъ ен формахъ и во всёхъ сферахъ жизни (Ee. II, 12).

И прежде всего агностициямь уничтожаеть надежду на прогрессь моральный. Приведемъ по данному предмету разсуждения человъка, который, по условиямъ своего существования въ отечествъ агностицияма, могъ на дълъ ознакомиться съ его практическими послъдствиями 40). "Что человъкъ знаетъ, разсуждаетъ названный авторъ — это не такъ важно какъ то, чъмъ онъ оказывается на дълъ. Сила и совершенство характера — вотъ высмая цъль всъхъ здравомыслящихъ людей. Когда они размышляютъ о томъ, для чего они созданы и чъмъ они могутъ бытъ, они не могутъ не стремиться къ этой пъли. Но какъ бы мощно ни раздавался повелъвающій голосъ совъсти, необходимъ личный Богъ, чтобы сообщить ей надлежащую энергію и жизненность. Теорія, отрицающая личность Бога, естественно и логически ведетъ къ отрицанію личности человъка. Она дълаетъ изъ человъка простое, лишь болъе развитое явленіе, цвътокъ, про-

<sup>10)</sup> Noah Porter: Agnosticism, a doctrine of despair (Present day tracts, Me 8). p. 11—15, passim.



израстающій изъ глубоко сокрытаго корня — изъ "непознаваемаго недветстваго". Что мы называемъ его личностію, карактеромъ, волею, --- все это столь же обманчиво, какъ облака въ летній день: то они неподвяжны, какъ горныя вершины, то на вашихъ же глазахъ исчезаютъ. Какъ бы ни смотрвли на человъка, личный Богъ необходимъ для того, чтобы сообщить его нравственному идеалу действенность и утвердить этоть идеаль, накъ верховную цель для воли. Наше другое внутрениейшее я часто является совершенно безсильнымъ. Какъ бы мы на уважали его требованія, мы въ сожальнію часто слишкомъ легко запрываемъ свой слухъ для его внушеній. Но когда это лучшее наше я является замёстителемъ живаго Бога, который, безмёрно возвышаясь надъ нашею совъстію, однаго же говорить черезъ нее, тогда совъсть является во вселенной царственнымъ трономъ и ся голосъ — голосомъ въчнаго Владыни, Которому всъ върнонодданные отвътствують радостнымъ согласіемъ.-Далье, и послушный совъсти и Богу человъкъ обывновенно бываетъ даленъ отъ совершенства. Онъ непреставно согращаетъ. Разсматривая свою живнь при свёть высовихъ требованій нравственнаго идеала, онъ не можеть не чувствовать стыда и угрызеній совъсти. Съ другой стороны, зная по опыту о своихъ непрестанныхъ и какъ бы неизбъяныхъ паденіяхъ, не можеть не приходить въ отчанніе: ибо не находить достаточныхь основаній для надежды сділаться вогда-нибудь, при помощи одних только собственныхъ силь, лучшимъ. Если нътъ личнаго Бога, который бы увазаль человеку, чемь онь должень быть, и даль ему средства выполнить свое назвачение, то у него не можеть быть прочной надежды на нравственное преуспъяніе и недостанеть энергія для борьбы съ живущимъ въ немъ эломъ. Но именно этихъ то необходимыхъ средствъ для усвъщной нравственной дъятельности и не даетъ агностицизмъ. Онъ разрушаетъ нашъ идеалъ совершенства, а вивств съ нимъ и нашу свободу. Онъ разрушаетъ идеаль совершенства: ибо онь выводить этоть превль изъ измънчиваго настроенія среды, всявдствіе чего онъ не можеть быть въ нашихъ глазахъ ни обязательнымъ, ни священнымъ. Такому идеаду недостаеть постоянства: быть добрымь или совершеннымь чедовъкомъ въ одно время не тоже, что быть такимъ человъкомъ въ другое. Это-дъло вкуса или моды и важдый въкъ, подчиняясь

закону развитія, ставить себъ свой идеаль по своему вкусу. Агностициямъ, далъе, разрушаеть свободу. Въ самомъ дълъ, достиженіе идеала есть результать простаго неханизма; характорьсоединенный продукть наследственности и обстоятельствъ; свобода-тынь, ложный привракъ, праздная мечта, вызванная несбыточными желаніями и напрасными сожаланіями. Такой не имъющій ни устойчивыхъ ндевловъ, ян свободы человъвъ подобенъ тому больному, члены котораго поражены параличемъ и котораго однако, не смотря на это, приглашаютъ встать и прогуляться по сыпучену песку. Или,-лучше-онъ подобенъ птица, у которой перепиблены врылья и которая при этомъ посажена подъ стевлянный колпанъ въ безвоздушное пространство. Что же остается такому человъку дълать, какъ не предаться воецью своимъ страстнымъ влеченіямъ и мимолетнымъ движеніямъ, которыя, по крайней шэрэ, отвлекають мысль отъ его испорченности, услащають его безпальное и безнадежное существованіе, бросая мрачный свыть во тьму его отчаянія"? Прибавимь къ этому, что агностицизмъ не даетъ основаній для въры въ безсмертіе. А человъкъ, не признающій безсмертія, не тренещущій предъ мыслію о совершенномъ увичтоженія, станеть ли задумываться надъ своею смертію,--надъ твиъ, когда и каиъ она наступить? Кто не боится уничтоженія, остановится зи тоть предъ самоуничтоженіемъ, предъ самоубійствомъ? Такъ легко агностицизмъ приводитъ человъка чрезъ эпикурензмъ къ пессимизму и самоуничтоженію.

Столь же вредно последовательный агностициямъ долженъ отразиться и въ наукъ, хотя ея область несравненно боле отдалева отъ вопросовъ религовныхъ, чемъ область жизни практической. Спенсеръ возлагаеть на науку большія надежды. Въ ней, говорить онъ, "мы имвемъ истивное откровеніе" <sup>41</sup>). Нельзя отрицать въ этомъ взгляде некоторой доли истины. Наука действительно есть пророкъ и истолкователь естественныхъ откровеній Бога въ природе и въ судьбахъ человека. Но что можетъ быть несообразиве, какъ съ одной стороны видеть въ науке "мстинное откровеніе", а съ другой—не признавать Открываюпагося, т.-е. проявляющаго въ міре разумъ, любовь и другія



<sup>44)</sup> Основныя начала, стр. 21.

свойства живаго Бога? Безъ въры въ живаго Бога наука немыслима. "Върую во единато Бога"...-вотъ единственная, хоти обывновенно глубоко сокрытая и не выражаемая представитедями науки, мысль, обусловливающая для нез возможность установки ея формуль и аксіомъ и сведенія ея отдівльных положеній къ единству цельного знанія. Наука, какъ и человекь въ своей нравственно правтической жизни водится въ своихъ изысканіяхъ върою и живеть надеждою. Наука, какъ истолкование природы, начинаеть фактами, но не вончаеть ими. Начиная видимымъ, она стремется за его предълы — въ невидимому. Сопоставляя и оравнивая явленія и событія, она объясняеть ихъ силами, законами, гипотезами и теоріями. Пусть она доказываеть свои теорін тысячевратно повторяємыми опытами-довавываемое, очевидно, есть начто превышающее опыть, невидимое, составляющее предметь въры. Отысивая невидимое, наука неизбъжно, хотя бы даже невольно приходить въ признанію верховнаго Разума-Бога. - Далве, наука, какъ исторія, какъ истолюваніе прошедшаго, есть отремление понять вакономфрность и смыслъ историческаго развитія тахъ или другихъ силь (возьмемъ ли мы исторію народовъ нии исторію природы). Но предположеніе завономфриости, однообравія, правильности ведеть опять таки въ признанію верховнаго законодателя природы и распорядителя судебъ человъчества. Но еще ясиве отврывается религіозная основа истинной науки въ ен вагиндахъ въ грядущее, - въ ен ожиданін въ грядущемъ болве или менве полнаго воспроизведенія прошедшаго и настоящаго, равно какъ и въ ея великой въръ въ прогрессъ: она върить, что природа и человъкъ и впредъ будуть повиноваться темъ же самымь законамь, какъ доселе: что въ прогрессивной цени сообщаемыхъ наукою откровеній о человать и природь одно подготовляеть другое такъ же естественно и спокойно, какъ свътъ утренней зари предваряетъ восходъ солица. Здёсь вера переходить въ надежду. И если тружения науки, -- не сухой и холодный формалисть, но человъкъ, влагающій въ свой трудъ всю свою душу, — спросить у себя отчета въ этой своей научной въръ и надеждъ, то онъ непременно укажеть, какъ на ен последнее основаніе, на религіозную въру въ Бога личнаго. Безъ этой въры въ Бога личнаго труженикъ начии есть путникъ, проходищій въ глухую полночь глукимъ лесомъ. Онъ двигается впередъ съ трудомъ, осторожно, меденно, какъ слепецъ, полагалсь лешь на чувство осязанія. Но воть онь проходить твиъ же лесомъ въ полдень. Солнце проръзываетъ люсную чащу своими свытлыми дучами и, вмъсто осторожности, опасеній и страха, на душів путника світь и радость. Подобнымъ же образомъ наполняетъ радостью, вфрою и надеждою сердца жисыж представителей науки признаніе верховнаго личнаго разума, доступнаго повнанию въ своемъ естественномъ откровения въ природъ и истории. Какъ столиъ огневный, светить имъ эта мысль, когда они заходить въ непрогладную тыму гипотезъ, и вакъ свътлое облако манять она ихъ въ себъ во времена какъ день ясныхъ научныхъ отврытій. Напротивъ, отридание верховнаго Разума или мысль о томъ, что Онъ не можеть быть повиань, иншаеть науку ся спетьой и плодотворной надежды: ибо тогда не остается для нея въ природъ и исторін на запантельнаго божественнаго Разума, на промыслательной любви, т.-е. исчеваеть руководящая цаль изысканій. Такъ гибельно долженъ нодъйствовать агностицизмъ и на науку.

На одну только сторону общественной жизии агностициамъ можеть имъть болъе или менъе благотворное вліяніе, шменно на развитіє вившней или такъ навываємой матеріальной культуры. Провозглашая непознаваемость Бога основнымъ догматомъ вёры, агностицизмъ тёмъ самымъ освобо ждаеть умъ отъ всвиъ вопросовъ о Бога, о Его отношения въ міру, о разумныхъ цъляхъ бытія и т. д. Освободивши же умъ человъка отъ этихъ вопросовъ, онъ обевпечиваетъ ему полную свободу отдать все свое вниманіе и всь свои силы устроенію своего вившняго благополучія и увеличенію овоей власти надъ природой. Между агностицизмомъ и быстрымъ развитіемъ нультуры дъйствительно существують нёкоторая постояния связь и взаимозависимость. Какъ одностороннія заботы о вившнемъ укладъ жизни накъ бы парадизують способность челокъка интересоваться высшими вопросами о Богв (см. выше, во введения), такъ въ свою очередь, привычка успеконваться на мысли о непознаваемости Бога постепенио ведеть челована все нь большему и большему погружению во вижший міръ, что конечно можеть отражаться и на увеличенін его могущества надъ этикъ міромъ. Но не следуеть забывать, что съ точки вренія высшихъ принциповъ успъхи внешней культуры имъють лишь весьма условную ценость. Подъ вліяніемъ этихъ успъховъ легко можеть развиться и действительно, канъ свидетельствують факты, развивается эпикурензиъ,—правда тонкій и иногда не лишенный поэзіи, но въ сущности етоль же недостойный человеки, какъ и эпикурензиъ древности.

Пересматривая все свазанное о прантическихъ савдствіяхъ агностицизма, нельзя не прійти къ тому заключенію, что онъ тантъ въ себъ начало разложенія, воторое при достаточномъ развитін можетъ поразить всё сферы человёческой жизни и сдвиать удвив человвка прайне тяжелымв. "Рано или поздно, разсуждаеть Портеръ, -- лишенный всехъ надеждъ и верованій агностивъ сдълается мрачнымъ и угрюмымъ, или чувотвеннымъ и самоугодиннымъ, или скупымъ и черствымъ, или холоднымъ и самолюбивымъ, или разсвяннымъ и пустымъ, -- словомъ, теоретическимъ или правтическимъ пессимистомъ, какъ человъкъ, который ни для себя, ни для міра не знасть никакой высшей ціли. Очень возможно, что при своеобразномъ развитіи вультуры ивъ такого человъка выработается новый стоикъ, котя и не обладающій тою вравственною серьезностію, которая отличала стопка древняго; но гораздо вфроятиве, что изъ него выработается новый эппкуресць, наи человакь, который всю жизнь овою будеть гнаться за призракомъ новой религіи, которая - онъ заранве уввренъ въ этомъ-нивогда не удовлетворить его; будеть всю жизпь псвать Бога, возможность познанія котораго опъ заранве отрицаетъ. Въ томъ и другомъ случав исторія его жизии можетъ быть кратко выражена эпитафіей: жиль безбожвикомъ и умеръ въ отчаяніпа 48).

Ко благу для человъчества, строго послъдовательное проведеніе агностицизма невозможно, лучшимъ довазательствомъ чего служитъ система самого Спенсера. Мы видъли выше, что Спенсеръ остался невъренъ своему основному ученію о непознаваемости абсолютнаго (см. гл. I, 5); здъсь же отмътимъ новую невърность Спенсеръ самому себъ—невърность въ пониманіи психологической природы въры. Считая единственнымъ основаніемъ религіозной въры мысль о непостижимой силъ, Спенсеръ есте-



<sup>42)</sup> Porter: p. 28.

ственно обнаружиль навлонность съузить религію и свести ее иъ простому теоретическому признанію первой причины т.-е. впакь вь ту обычную въ такомъ случай односторонность, которую принято навывать интеллектуализмомъ 43). Но какъ ни сильно было из него въ даннемъ отношения вліяніе разсудочнаго принципа его оплософіи, онъ не могь совершенно не замізянть того исихологического явленія, которое называють религіознымь чувствомъ. Правда, объ этомъ чувствъ онъ говоритъ какъ бы мимоходомъ и разсматриваеть его лишь со стороны его происхожденія (состороны "психогеневиса", по выраженію Гакуана 44); но во всякомъ случав замечаніе, что оно "такъ же нормально въ человъкъ, какъ всякая другая способность", что поэтому мы побязаны относиться нъ нему съ уважениемъ « 45), показываеть, что и самъ Спенсеръ въ сущности считаетъ для человъка невозможнымъ замкнуться въ удушливой сферв холоднаго теоретического агностицивма. Мы находимъ, такимъ образомъ, и съ этой стороны чистый, последовательно проведенный агностицизмъ практически невозможнымъ.

Итакъ Спенсеръ, какъ открывается изъ предложенной критики его взглядовъ на происхождение и основания въры въ Бога, впалъ въ двойную ошибку. Во первыхъ, признавъ въ теории последнимъ основаниемъ религіозныхъ върований воспріятие абсолютной непостижимой силы, при объяснении дъйствительнаго религіознаго процесса онъ указалъ, какъ на таковое основаніе, на "чествованіе предковъ" и "страхъ предъ мертвыми". Во вторыхъ, открывъ въ содержании иден о Боге идею всемогущества, абсолютной силы, онъ ограничилъ, подъ вліяніемъ своего философскаго агностицизма, все доступноз человъку познаніе о Боге именно этою идеею о Немъ, какъ всемогущей Силъ только. Первый недостатовъ есть непослъдовательность въ примъненіи принципа, которая иожетъ быть исправлена, и въ богатой современной литературъ нашего вопроса есть уже опыты



<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) См. объ интеллектуализм'в Спенсера во взгляд'в на релитію у *Pānjer*'a: der Positivismus in der neueren Philosophie (Jahrbücher für protestantische Theologie, vierter Iahrgang, Leipzig).

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Die Grundlage der Spencerschen Philosophie, kritisch beleuchtet von Gacuoin. Berlin. 1888. 44, Anmerk.

<sup>&</sup>quot;) Основныя начала, § 4, стр. 17.

такого исправденія, которые, оставдяя неприкосновеннымъ сущность взгляда и принципъ, двлають изъ него другое примвненіе 46). Но второй недостатокъ для опытной оплосооіи менопра-

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Какъ на выдающійся опыть такого рода можно указать на сочив<del>он</del>іе богослова Гольствна (Holsten: Ursprung und Wesen der Religion, 1886). Возарънія Гольстена не им'вють генетической связи съ философією Спенсера-очи сложулись на иной почей, на почей германской философін; но основная мысль таже и притомъ проведена последовательно: Гольстенъ выводить все содержание веры изъ воспріятія безконечной силы и для объясненія ея возникновенія не обращается въ эвгемеризму. Сущность взгляда Гольстена на нашъ предметь состоить въ следующемъ: 1 («Человекъ чтить, какъ Бога, все что онъ опытно познаеть какъ силу жизни, такъ что существенный смыслъ слова Бого во всёхъ резигіяхъ долженъ бытъ выраженъ понятіемъ жизненной силы», каковое понятіе заключается и въ основъ не-монотеистических върованій въ «добрых» и «злыхь» боговъ, и-въ ученів монотенстическихъ религій о Божественной «любви» и Божественномъ «гиввъ» (Второз., 30, 15, 19). 2) Религія есть «діло человіва, а не Бога» и какъ «форма человъческой духовной жизни, подчинена закону развитія» (Галат., 4, 1-7). Какъ историческій человікъ постепенно преобразовывается изъ существа чувственнаго, живущаго одною чувственною жизнію, въ существо духовно-дъятельное, такъ и религія изъ почитанія чувственныхъ силъ вт цвяяхъ обезпеченія своего вившняго благополучія постепенно преобразовывается въ почитаніе «духовной жизненной сили», въ ціляхъ удовлетворенія потребностей духовныхъ. 3) Религіозный процессь начался уже въ то время, когда человъчество находилось еще въ поръ своего дътства и жило одною только «душевною жизнью» т.-е. жизнью ощущеній, низшихъ чувствованій и стремленій. Челов'якъ на этой ступени представляль изъ себя лишь н'якоторый «обособленный центръ жизни» -- не болве. Но и онъ имвлъ уже ивкоторое «ощущение» двиствующей во множествъ міровихъ силъ («фетишестическій поледемовизмъ») единой сиды. «чивствование» своей безусловной зависимости отъ нея и «стремление» въ общению съ нею. 4) Прогрессь въ върованиямъ начался лишь тогда, когда чедовъкъ, переходя отъ жизни кочевой къ жизни осъдлой, началъ преобразовывать «хаосъ поледемонизма въ космосъ земныхъ, небесныхъ и подземныхъ божествъ» нли,-что тоже,-«въ политензиъ съ присущинъ ему стремленіемъ къ монотеизму»: міросозерданіе изъ причиннаго становится теперь «телеологическимь», которое находить свое завершеніе въ представленіи Бога, какъ единой «міроустрояющей и цілеполагающей воли» (въ религіи духа или «христіанстві»). На этой ступени человевь узнаеть «и въ своихъ жизненных» состояніяхъ (радостяхъ и сворбяхъ, паденіяхъ и возстаніяхъ) и въ связи этихъ состояній съ своею діятельностью, и вы результатахъ своего труда для себя и для человачестваузнаеть опытно, переживиеть собственнымь чувствомь дийствее единой силы. возвышенной и надъ знаніемъ, и надъ волей, и надъ сплами человіка и преследующей въ исторіи свои, а не человеческія цели». 5) Служащее основанісмъ въры познаніе Бога, какъ «міровой силы» не должно смешивать съ логическимъ

вии» (такъ какъ онъ тъсно связанъ съ ея общею ограниченностію) и можетъ быть устраненъ тольно перенесеніемъ нашего вопреса на другую почву, на которой можно бы было восполнить то, чего не дветъ оплософія опытная.

Общій взглядъ на ученіе опытной философіи о происхожденіи и основаніяхъвъры въ Бога.

Но здёсь, прежде чёмъ сдёдать такое перенесеніе, намъ необходимо остановиться и пересмотреть пройденный путь, чтобы привести въ ясность, что сдълано, что еще остается сдълать и почему именно необходимо перенести вопросъ съ почвы опытной философіи. Мы начали изследованіе вместе съ анимистами изученіемъ фактовъ редигіознаго сознанін и нашли, что даже съ ихъ точен врвнія должно привнать въ основів всіхъ, не исключая и самыхъ низшихъ върованій, нъкоторое "зерно истины", которое анимистами просмотрено только вследствіе вліянія на нихъ одностороннихъ тенденцій Контовой философіи. Это "верно истины", на основаній результатовъ объективнаго, свободнаго отъ Контова вліянія, наученія религіозныхъ въровавій было ближе опредвлено нами тремя идеями: идеею силы, безконечности и личной жизни. Идею лично-живой безконечной силы мы признали предъльною идеею объясненія выры со стороны фактовь наи, выражаясь язывомъ германской философіи, предпланок идеею феноменологіи религіознаго сознанія, т.-е. нашин, что, если анализировать религіозныя върованія, отбрасывая въ нихъ слу-

заключенісмъ, съ правственно-практическимъ постулятомъ или безотчетвою потребностью сердца проэктировать всемогущее существо въ надеждв отъ него дождаться осуществленія своихъ идеаловъ жизни. Нівть, это— необходимое усмотрічніе (Rückgang) въ опитно познаваемомъ фактів его безусловной причини. Отношеніе безконечной жизненной силы къ человіку есть отношеніе фактическое, объективное, независимое отъ воли человіки (Дівли., 17, 28). Но чтобы человікь всталь къ ней въ религіозное отношеніе, увіроваль въ нее, — для этого въ нешь должно заговорить стремленіе къ жизни—стремленіе исполнить свое «д» счастьемъ чувственнаго удовлетворенія, миромъ сердца и всею истиною и радостью познанія. Неудовлетвореніе этого стремленія со стороны міра и ведеть къ вірів въ Бога, — надмірную силу и безусловное начало жизни.



чайное и преходящее, и останавливансь лишь на существенномъ и необходимомъ, то придется остановиться именно на этой идеъ, вавъ самомъ общемъ и постоянномъ элементв всвуъ вврованій. Возникаль дальнійшій вопрось, уже не "феноменологія редигіовнаго сознанія", а ея метафизики: что же служить объоктивно, метафизического основого указанной общечеловпческой въры въ лично-эксивую блаконечную силу? производить ли ее въ человъчествъ какимъ бы то ни было образомъ само дъйствительно соответствующее ей существо, или она есть лишь выраженіе субъективныхъ потребностей человъческой природы? Разборъ теорія Милля показаль, что решеніе вопроса въ последнемъ смысле не можеть быть признано удовлетворительнымъ ни съ субъективной точки врвнія вірующаго (ябо относиться религіозно въ существу, лишенному действительности, невозможно) ни съ объективной точки зрвнія науки (ибо и въ данномъ случав, какъ вообще, свептициамъ никакъ не можетъ замънить положительнаго ръшенія вопроса, къ чему однако наука только и стремится). Наконецъ, мы ознакомелись съ последнимъ словомъ опытной философіи по нашему вопросу-со взглядомъ Спенсера, по которому источникомъ и основою вышеуказанной религіозной идеи служить опытное познаніе — воспріятіе абсовютной сниы, и нашии, что въ немъ есть доля истины, хотя онь и не можеть быть принять во всемь объемь. Но что же яменно въ этомъ взгляде должно быть принято и что отвергнуто? Какъ и выше было замъчено, нъть ни прямыхъ основаній, ни восвенныхъ поражденій оспаравать ту мысль Спенсера, что идея безконечной силы составляеть элементь идеи Божества и притомъ самый основной, общій, остающійся по исчезновеніи всвять другиять элементовъ. Конечно намъ, т.-е. людямъ, воспитаннымъ въ понятіяхъ христіанской культуры, трудно со всею живостію воспроизвести въ своемъ ощущеніи или чувствъ впечатлъніе той всепроникающей силы, которая, по выраженію

охваченнаго благоговъйнымъ восторгомъ поэта, какъ "могучій потокъ течетъ безчисленными ручьями бытія, жизнью бьетъ въ травахъ и цвътахъ, а съ вершинъ лучезорныхъ творенія сіяетъ въ солнцъ и въ звъздахъ" <sup>67</sup>)—трудно отчасти потому, что

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Приведено въ сочиненія *Уоллеса*: «Естественный подборь», перев. подь ред. *Вагнера*, Спб. 1878. Стр. 402.

мы, при своей разсудочности, наклонны превращать всякое живое воспріятіе или чувство въ сухую мысль, отчасти же потому, что не имъя надобности обращаться въ этому сравнительно все же неясному и тусклому источнику богопознанія при другихъ болве ясныхъ и опредвленныхъ источникахъ, мы, такъ сказать, разучаемся понвиать языкъ природы. Но у народовъ вивкультурныхъ, не просвъщенныхъ свътомъ христіанской въры, и не возросшихъ до самостоятельнаго научно-систематическаго мышленія, какъ это ведно изъ выше приведенныхъ анализовъ ехъ върованій, указанное воспріятіе, какъ единственное основаніе въры въ Бога, безспорно существуеть во всей своей жизненности. Да и не только у народовъ вивкультурныхъ, въ низшихъ слоямъ обществъ культурно-христіанскихъ дегко можно подивтить тоже стремленіе яскать последней опоры для веры въ Бога въ проявленіяхъ чрезвычайнаго могущества 48). Да и самая столь глубово присущая человёку жажда чудесь, что она такое, въ концъ концовъ, какъ не тоже исканіе опоры для вёры въ опытномъ познаніи Божественнаго всемогущества? Далве, и культурный, христівнски просвіщенный человівь, когда сму приходится отстанвать свою вёру въ среде людей, пронивнутыхъ совнаніемъ безсилія всякихъ раціональныхъ доказательствъ ея, ссылается, какъ на последній, еще не утратившій своей силы, аргументъ, не на что другое, а именно на окружающія насъ повсюду безвонечность и могущество-на необъятность вселенной, на безсиліе человъка въ сравненіи съ нею, на слабость его мысли и т. д. 49). Еще важиве для насъ въ данномъ случав

<sup>(\*)</sup> Какъ это энергично выразнаъ извъстный Пастерз въ своей похвальной ръчи Литтре, произвесенной во французской академіи 27 апр., 1882 г. «Повя-



<sup>&</sup>quot;8) Нельзя не признать въ данномъ случать справедливнить тонкаго замъчанія Юма объ основаніяхъ върм у человъка простаго. Его, по Юму, поражаеть въ природів не цілесообразность, а именно проявленіе могущества. Если его спросить объ основаніяхъ върм въ Бога, онъ не сошлется напр., на устройство своей руки—на гибкость и проворство ея суставовъ, на ея способность къ выполненію иногоразличныхъ функцій и г. д. «все это ему слишкомъ знакомо и на все это онъ смотрить совершенно равнодушно. Итакъ что же онъ скажеть въ доказательство существованія Бога? Тотъ-то емезанно умеръ; тотъ-то упаль и изуродованся; одно літо было чрезвычайно сухо, другое очень холодно и дождляю» и т. д. (у Carrau: La Philos. rel. on Angl. р. 150). Проявленіе непостижнюй сили—воть что заставляеть его вървть.

то обстоятельство, что и учители церкви придавали указанію на "творческую, движущую и сохраняющую сотворенное силу", воторая "очевидна", хотя и не объемлется мыслыю" 50), первенствующее значение при выяснении вопроса о всеобщности въры, ея очевидности и, следовательно, безответности неверующихъ, По нхъ мысли, хотя бы всв другіе источники ввры изсявли и всв другія основанія исчезии, этотъ, т.-е, воспріятіе безконечной силы, неизраченного могущества продолжаеть еще власть 51). Навонецъ, и надъ человъком в свою это самое важное, та же мысль содержится и въ словъ Божіемъ и именно всего яснъе высказана великимъ апостоломъ языковъ, Павломъ, имъвшимъ, какъ извъстно, болъе другихъ новодовъ и случаевъ, вслъдствіе своего непрестаннаго обращенія съ "язывами", говорить объ источнивахъ и основаніяхъ ихъ именно въры. Бога, говорить впостоль, сотворила рода человьческій взыскати Господа, да поне осяжуть его и обрящуть. яко не далече от единаго коегождо насъ суща: о Немъ бо живемь, движемся и есмы (Двин. 17, 27-28). Именно "осяжуть". Конечно, подъ оснявніемъ здёсь нельзя разумёть того грубаго чувства осязанія, которымь мы удостовъряемся въ бытіи вившнихъ предметовъ, ибо Богъ не есть что-либо подобное такимъ предметамъ. Но, съ другой стороны, было бы произволомъ слиш-

тіе о безконечномъ, говориль онь вы ней между прочимъ, имветь тоть двоякій карактерь, что оно въ одно и тоже время непостижимо и пеопровержимо. Когда это понятіе охватываеть умь человіческій, тогда ничего другаго не остается какъ повергнуться въ прахъ подавляющей тоски. Да и въ эту минуту нужно просить помилованія у своего разсудка: всё пружним умственной жизни грозять ослабнуть; чувствуешь, какъ тебя уже охвативаеть возвышенное изступленіе Паскаля»... (Приведено у М. А. Остроумова, въ сочиненіи: Исторія философіи въ отношеніи въ откровенію, стр. 75, приміч.). — Ньютома, напр., также поражала въ вдей Бога главнимъ образомъ идея всемогущества и именно эту идею онъ считаль самымъ общимъ и основнимъ элементомъ общечеловіческой идеи Божества (Philosophiae naturalis principia mathematica auctore Isaako Newtono ed tert. t. II, pp. 526—530, Lond. 1726; німецкій перев. Wolfers'a ss. 508 und ff).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Св. Григорій Богословь, т. І, 540. У Струнникова, ІІ, 23.

<sup>&</sup>quot;) Тертулліана: «ничто не вселяеть такой величественной идеи о Богв, какъ невозможность постигать Его: безконечное Его совершенство вибств и открываеть Его людямъ и скрываеть Его оть нихъ. Вогъ почему нельзя ихъ извинить въ томъ, что они не признають Того, Кого не могутъ не знать». Ап. XVIII, у Струнникова. II, 69. Ср. II, 62, § 3.

комъ истончать это конкретное полномысленное и, конечно, не безъ намеренія употребленное св. апостоломъ слово. Принимав во вниманіе, съ одной стороны его точный смыслъ (ψηλαφίζω) и контекстъ рвчи, а съ другой — натуралистическій характеръ религіозной жизни "изыковъ", которымъ апостолъ не могъ говорять какъ о чемъ то очевидномъ и безспорномъ, о накомълибо высокомъ, недоступномъ имъ при ихъ огрубени, духовномъ чувствъ, мы должны допустить, что онъ говорить здъсь о томъ же самомъ психическомъ фактъ, къ которому другимъ путемъ приводитъ объевтивное язученіе върованій виввультурныхъ народовъ и конгеніальная міросоверцанію "языковъ попытная философія, т.-е. допустить, что и по мысля Апостола, человъкъ въ нъкоторой неполной степени можетъ познавать опытно, въ самомъ прямомъ и собственномъ смысле этого слова, ощущать его присутствие въ себв. въ своей созправной, хранимой и носимой Божественною Силою жизни (по немъ бе живемъ, движемся и есмы"). Это чувство тотъ же апостоль въ другомъ мъсть конкретнъе называетъ чувствомъ довольства, "веселія", которымъ Богъ, никогда не перестающій свидътельствовать о себв человеку благоденніями, исполняеть сердца наши, подавая намъ съ неба дожди и времена плодоносныя (Дъян. 14, 17) 58). Точное опредъление и уяснение психологиче-

<sup>62) «</sup>Св. апостоль Паволь, пишеть намъ известный ісраркь-философъ, высовопреосвященный Никаноръ, пропов'ядоваль въ анинскомъ ареспагв, въ собрънів образованиващихъ мужей той образованной эпохи: Богь Его-же не выдуще (подъ именемъ Бога невъдомаго) благольние чтете, сей Богь, сотворивый мірь и вся, сотвориль оть единыя крове и весь языкь человычь, жити по всему лицу земному, взыскати Господа, да поне осяжуть его и обрящуть, яко недалече отъ единаго коегождо насъ суща (Двян. 17, 24-27). Разумное Вожіє (то тишото тоо  $\theta \in 0$ ). То, что можно и должно человых знать о Богы явь есть въ нижь: Богь-во явиль есть имь. Невидимая-во его, оть созданія міра, творенми помышляема, видима суть, какъ-то присносущая сила его и Вожество (Р. I, 19-20). Значить, по взгляду великаго апостола, Бога можно даже осязать; невидимия свойства Божін, присносущная сила и Божество видимы и вообще о Богв, его бытіи и свойствахъ можно пріобретать познаніе даже чувственнымъ путемъ. На этой въръ великаго апостола и мы стоимъ и утверж. даемся в утверждаемъ, что о Бого, какъ существо всесовершенномъ, Его бытін и свойствахъ мы импемь знаніе, которое пріобритаемь даже чувственнымо путемо». «Позитивная философія и сверхчувственное бытіе», Никанора, архіенископа жерсонскаго. Т. III. стр. 2-3.



ской природы этого факта есть вонечно дело будущаго, услашное выполнение котораго въ значательной мфрф обусловлено расширеніемъ и качественнымъ улучшеніемъ нашихъ свъдъній о жизни вивкультурныхъ народовъ. Но, какъ видно и изъ работъ, подлежавшихъ нашему изученію (особенно въ 3 гл.), указянная задача уже намъчена довольно опредъленно. И заслуга опытной философіи, равно вакъ и возбужденныхъ ею изследованій вивкультурныхъ народовъ въ томъ именно и состоить что она указываеть на такое основание въры въ Бога, которое очевидно для человъка и потому сохраняеть надъ нимъ свою силу одинаково на всъхъ ступеняхъ развитія, до самыхъ низплихъ вилючительно. Этимъ, вопервыхъ, она даетъ влючъ въ научному объясненію върованій внъкультурныхъ народовъ, содъйствуя темъ самымъ частивйшему раскрытію богословскаго ученія о естественномъ отвровенів, и вовторыхъ, даеть возможность бороться съ отрицаніемъ візры, выросшимъ на почвіз низшихъ типовъ опытной философіи (особенно на почвъ "объективнаго феноменизма"), оружісмъ самихъ отрицателей.

Но другой вопросъ, можно ли вивств со Спенсеромъ ограничивать содержание идеи Божества идеею безконечной непостижимой силы т.-е. останавливаться на агиостицизмв. Мы видыи, что завлючая религіозную жизнь въ невозможныя условія, и являясь вследствие этого практически непригодною формою религлозной въры, агностицизмъ въ то же время не можеть быть признанъ удовлетворительнымъ и въ качествъ объективно-научнаго принципа объясненія религіозныхъ върованій, ихъ происхожденія и основаній, такъ какъ не только не помогаетъ внутреннему освъщенію фактовъ религіознаго сознанія, но ведетъ даже къ ихъ одностороннему и неправильному истолкованію, вакъ это всего исиве довазываетъ Спенсерова теорія преобравованнаго эвгемеризма, вызванная изъ забвенія ради наполненія пустыхъ рамокъ его формулы механической эволюціи редигіозныхъ върованій. Здъсь намъ остается лишь ближе выяснить логическую зависимость только что указаннаго безсилія опытной философіи дать законченный и удовлетворительный отвіть на нашъ вопросъ, отъ ез принципіальной ограниченности, ту зависимость, которою, какъ мы указали выше (гл. І. 5), въ сущности уже заранъе опредъдена задача изслъдованій опытной фидософін въ области нашего вопроса, хотя, повидимому, они имвють всецью объективный и фактическій характеръ. Опытная философія поставила своею задачею выразить абсолютное (какъ принципъ метафизическій) въ терминахъ общечеловіческого "универсальнаго" опыта и остановилась накъ на пригодномъ для ея цели понятія, на понятія силы, выражающемъ съ объективной стороны самый общій элементь бытія, а съ субъентивной-самый общій и очевидный психологическій факть или опыть. Съ этой точки врвнія она и человвка опредвина, какъ силу только, при чешъ всв другія чисто духовныя свойства его природы, какъ бы ни сиятчала опытная философія свою подлинную мысль о данномъ предметь, являются для нея чымь то несущественнымь, преходящимъ, чемъ то такимъ, что возникаетъ лишь постепенно и такъ же постепенно, незамътно, мало по-малу должно и исчезнуть, по неизмъннымъ законамъ эволюціи. Человъкъ прежде всего есть сила и, какъ всякая другая сила, проявляетъ себя въ дъйствіи, страданіи и воздійствіи. Все остальное, вся его высшая разумность, всв эстетическія и нравственныя проявленія, съ указанной точки врвнія, суть не болве, какъ механическія "образованія", преобразованія" и перепреобразованія" тахъ же простыхъ элементовъ "активности". Но если въ человъкъ его разумность и всв высшія правтически-идеальныя проявленія его духа не есть, съ точки зрвнія опытной философіи, существенная принадлежность его природы, то какъ она можеть усвоять эти свойства природъ Божественной? Ни въ міръ, ни въ человъкъ нъть для нея никакой разумности, какъ чего то генерически отличнаго отъ механизма "образованій" и "преобразованій": что же въ такомъ случав можеть служить для нея свидвтельствомъ разумности и другихъ духовныхъ свойствъ Бога? А если такъ, то очевидно все, что въ человъческихъ върованіяхъ не можеть быть сведено на воспріятіе силы, должно быть заранве признано для въры случайнымъ, преходящимъ, что должно отпасть при дальнойшемъ движении оволюции. Эдось и лежить разгадка страннаго, на первый взглядъ, ограниченія въры исповъданіемъ непостижниой Силы, равно какъ и построенія въ томъ же смыслъ религін будущаго. Мы видели такимъ образомъ, какъ далеко въ области нашего вопроса сказывается вліяніе одностороннихь вачаль опытной оплософіи. Конечно, держась главнымъ образомъ

въ области осноменологіи, опытная оплособія радко говорить о своихъ посладнихъ посылкахъ, но это не ослабляеть ихъ односторонняго вліянія на рашеніе ею нашего вопроса, всладствіе чего и обратно-доказанная неудовлетворительность ся взгляда на происхожденіе и основанія вары въ Бога свидательствуєть о ся принципіальной ограниченности.

Изъ сказаннаго следуеть, что дальнейшее раскрытие нашего предмета обусловлено прежде всего выработною такого понятія о существъ человъка и Бога, которое бы не только не требовало односторонняго истолкованія фактовъ религіовнаго сознанія, но даже содъйствовало бы ихъ болье глубокому внутреннему освъщенію. При обили матеріала, которымъ располагаеть и опытная философія, необходима и болфе ясная и шировая принципальная точка зрвнія на предметь. Такую сравнительно болъе ясную и широкую точку зрънія и дветъ намъ философія того направленія, въ изученію вотораго мы непосредственно обращаемся, направленія раціональнаго. Она опредвляеть существо человъва разумностью, тъмъ же аттрибутомъ опредъляеть затъмъ и Бога. Въ зависимости отъ этого она признаетъ источнивомъ и основаніемъ въры въ Бога познаніе разумомъ человъческимъ Разума Божественнаго и религіозный процессъ принимаетъ уже не какъ процессъ механическій, а какъ процессъ догическій. Въ своихъ крайнихъ формахъ она относится отрицательно къ ръшенію нашего вопроса на почвъ опытной философін; но въ формахъ болве шировихъ и терпимыхъ она стремится въ органическому синтезу съ нею. Она разлагаеть на составные элементы то психологически неясное чувство силы или жизни, на которое опытная философія указала какъ на последнее основание веры въ Бога, открываеть въ немъ присутствіе высшихъ движеній духа и, такимъ образомъ, не упраздняя совершенно ученія о нашемъ предметь опытной философіи, лишь проясняеть, какъ бы одухотворяеть его. Понимая Бога не какъ силу только, а какъ силу именно разумную, она и въру въ Бога обосновываетъ не на опытномъ повнаніи Божественнаго всемогущества только, но и на разумномъ познаніи Божественной міросоздательной премудрости.

А. Вреденскій.

(Продолжение сатдуеть).



## КЪ ВОПРОСУ ОБЪ ОБШЕНАРОДНОМЪ ЦЕРКОВНОМЪ ПЪНІИ.

По поводу передовой статьи въ Церковномъ Въстникъ объ общенародномъ иерковномъ льни (см. № 25).

I.

Статья, какъ видно, написана по поводу брошюры монаха Инновентія. Мы напередъ оговариваемся, что означенной брошюры въ виду не имъемъ, тъмъ болье что-либо говоритъ въ защиту ея. Наше вниманіе все обращено къ означенной нередовой статьъ неизвъстнаго автора. Вопросъ вдъсь поставленъ ясно, опредъленно, но сужденія автора раскинулись и коснулись предметовъ, не имъющихъ прямой связи съ нимъ, и потому являются сужденіями темными, высказанными, правда, аподиктически, но не основательно и съ противоръчіями. Видится, что авторъ не особенно много вникалъ въ суть вопроса. Увлеченный неопредъленнымъ теченіемъ, авторъ не пощадилъ въ угоду ему ни принципіальной стороны, ни исторической правды церковной жизни, въ ясныхъ фактахъ.

Въ поставленомъ авторомъ вопрост все отъ начала до конца представлено смутнымъ и сотканнымъ на авось. Говоря объ общенародномъ перковномъ пти яко бы искони единомъ бывшемъ въ употреблени обычат въ представляются поставленными неопредъленто оба предиката къ слову "пти "—общенародный и перковный. Подъ общенароднымъ, по нашему митнію, нужно

разумьть пвніе всяхь сошедшихся въ храмъ Божій—безъ всякаго ограниченія, безъ всякой подготовки (что и не возможно) и естественно, безъ согласія, въ разбродъ, что и было частію въ Москвв; авторъ же приводить въ примъръ народный хоръ 1) Казанскаго собора въ С.-Петербургъ; но думается намъ, что хоръ Казанскаго собора, состоящій изъ 500 человъкъ не то же, что общенародное пъніе, такъ какъ онъ имъетъ нъкоторую ор-

<sup>\*</sup> Рекомендуемъ рецензенту прочитать статью г. Комарова (ниже вами укаванную), въ которой проведенъ весьма серьезный взглядь на церковное паніе. какого (взгляда) намъ досела не приводилось встрачать ни въ одной монографіи,



<sup>1)</sup> Подобное же неосновательное указаніе сділано было въ томъ же Вістинкі (№ 29 въ отделе меннія печати) за 1889 годь въ краткой заметие на статью «о церковномъ пвнін», поміщенную въ Московскихъ Епархіальнчих Відомостяхъ. за 1889 г. въ Ж 28. Здесь кстати дадемъ краткіе ответы на заметки рецензента этой давией статьи. Намъ представляется взглядъ автора, высказанный по поводу ея, слишкомъ поверхностнымъ. 1) О неподвижности и косности въ церковномъ пънін онъ не могь бы говорить, при мальйшемъ вниманіи въ содержанію статьи, въ которой напротивъ дается широкая свобода и просторъ церковному изнію; и если это не подходить подъ мърку его музыкальнаго требованія, то гдъ же вина, если онъ изъ за-музики забываеть существенную цель церковнаго пенія-служенія человіку въ діль списенія, и смотрить на него съ своей узкой точки зрѣнія? (Впрочемъ кажется, и самая музыка теперь не совершенствуется, а мельчасть). Где причина, что реценвенть въ своей погоне за музыкальнымъ образованіемъ (въ чемъ состоять музыкальное образованіе, какое онъ считаеть необходимимъ) идетъ какъ разъ наперекоръ заботамъ благомислящихъ людей и требованію народа, направляющихъ все свое стараніс къ тому, чтобы возстановить въ наше время (по мивнію рецензента-время прогресса музык. образованія) те церковные напевы, которые оставили намъ, какъ дорогое наследство, нами предви-не музыванты, а цервовные півцы, и охранить цервовную мелодію. плодъ молитвеннаго духа ихъ? (Впрочемъ по его мивнію, это регрессъ). Далве, гдъ вина, что мы такъ дајеко уклонились отъ духа молитвеннаго, отъ духа церковнаго, питавшаго и воспитывавшаго нашихъ предковъ, и думаемъ возместитъ это взягою изъ чужихъ рукъ-отъннуду - музыкою? Нравственный рость-задача нашей жизни и наше призваніе, къ которому мы не только можемъ, какъ выражается рецензенть, но должны стремиться, а не удаляться отъ него шатаніемъ музыкальнаго прогресса. Также намъ стравнымъ представляется такое сметене, какое допускаеть рецензенть: музыкальная мелодія и церковная мелодія-но нему-одно и тоже \*. Намъ думается, что всему нужно даватъ свое имя. Нашъ взглядъ высказанъ въ настоящей статьв. 2) Что касается до замечанія автора по поводу наскольких строкъ, посвященных въ стать взгляду на общее перковнос пініє, мы считаемъ нужнымъ сказать, что здібсь рецензенть совершенно

ганизацію, ділаєть співни и приготовляєтся; отсюда и не дивно, если онъ поеть боліве или меніве согласно, какъ не дивно, что въ милліонной столиців оказалось столько способныхъ и могущихъ піть согласно. Намъ приводилось слышать и большее число півцовъ, согласно исполнявшихъ партесное півніе, но это все-таки півніе хоровое, а не общенародное.

Подъ церковнымъ пъніемъ можно разумъть пъніе въ церкви или вив богослуженія, при собесвдованіяхъ вивбогослужебныхъ, что мы считаемъ весьма важнымъ воспитательнымъ элементомъ, нии во время богослуженія. Авторъ какъ видится настанваетъ на последнемъ пониманіи, но въ конце статьи приходить къ сившенію того и другаго понятія, чего на самомъ двяв не должно бы быть, ибо иное двло пвть при богослужении, и иное-вяв богослуженія, ибо въ первомъ случав храмъ Божій есть святилище благодатное, въ которомъ, по слову апостола, вся блаюобразна (стройно) и по чину (по установленію) да бываеть (1 Кор. 14. 40), и самъ Господь поставиль одних вапостолами, другиль пророками, иныхъ блазовъстниками, иныхъ же пастырями и учителями къ совершенію святыхъ: въ дъло служенія, въ созиданіе ппъла Христова (Ефес. 4, 11. 12). Во второмъ случав храмъ Божій является лишь высшимъ священнымъ училищемъ, въ который върующіе собираются для слушанія урововъ въры н нравственности и пріучаются къ пенію священных песнопеній для собственного назиданія. Такимъ образомъ въ первомъ случав освящаются и назидаются отъ богопортавленныхъ руководителей,



снутался, и переменналь самыя понятія. Для него безразличны понятія: общее (общенародное) и народное, и эта путаннца привела въ дальнейшей: въ смешено общаго церковнаго пенія съ народнымъ хоромъ. Кому же можетъ вазаться не понятнымъ, что понятіемъ общее пеніе—обозначается пеніе всекъ присутствующихъ въ храме, противъ чего и высказано, и прибавимъ встати, съ чёмъ согласенъ и рецензентъ, понятіемъ же пеніе народное—обозначается пеніе избранными изъ народа (певцами ли назовете, любителями,—это все равно), собраще каковыхъ авторъ и называстъ народнымъ хоромъ и совершенно верно, противъчего и въ статье не сказано не слова. Такимъ образомъ рецензентъ, назвавше взглядъ статьи оригинальнымъ, оказался самъ въ оригинальной колливіи, и въ существе дела оказался согласнымъ съ взглядомъ статьи. Къ сказанному прибавить, что и всё наши хоры могутъ бить назвавы народными хорами только одни по профессіи, другіе по любен къ доброму дёлу. Количество певцовъ туть не имъетъ инвакого значенія.

во второмъ только назидаются; только въ этомъ случав можетъ быть допустимо общенародное пвије.

Авторъ рвшаетъ вопросъ этотъ слишкомъ аподинтически и чтобы придаетъ ему большее значеніе, начинаетъ исторію его съ начала христіанства, безъ всакаго ограниченія придагая къ настоящимъ общинамъ церковнымъ условія первыхъ малыхъ общинъ. Такъ онъ говоритъ, что общенародное півніе идетъ отъ времени тайной вечери во всв віжа и прекратилось только въ XVIII віжъ, когда явилось къ нимъ въ Россію півніе партесное итальянское, и что до сего віжа не было ни въ Греческой, ни въ Русской церкви никакихъ спеціальныхъ хоровъ.

Сужденіе неправильное и ошибочность этого взгляда отмѣчается исторіей церкви, каноническими правилами, богослужебными книгами, указами святвйшаго правительствующаго Синода и несогласіемъ съ словомъ Божінмъ.

Авторъ возводить начало общенароднаго приія чуть не къ установленію божественному, говоря, что оно началось съ первой литургін, т.-е съ тайной вечеры. Такое сужденіе объ обрядъ едва ли желательно! Не скорве ли оно можеть оказаться вреднымъ, оправдывающимъ собранія еретиковъ и расходящимся съ правтивой церковной?!. Оно несогласно даже съ словами евангелистовъ, которые говорятъ, что по тайной вечери, т.-е. по совершенін тайной вечери, а не во время совершенія, св. апостоли воспивше изыдоша; прибавленнаго же авторомъ слова вси въ евангеліяхъ нётъ. А когда евангелистамъ нужно было указать на всъхъ апостоловъ, то они прибавили слово всю, какъ напр. вст вы соблазнитеся о Мит в). При томъ, что особенно достойно вниманія, св. апостолы, которыхъ было всего 12, если считать и Іуду, о которомъ решительно трудно свазать, быль ли онъ тутъ, -- св. апостолы вавъ служетели слова и дела Христова имвли быть служителями и строителями таниъ Божінхъ и такимъ обравомъ, облекшись силою свыше, продолжать дело Христовоспасенія человъковъ и быть вселенскими ісрархами. Да и можно ли это необычайно таниственное собраніе, въ которомъ совершителемъ былъ самъ Господь Інсусъ Христосъ, прилагать въ вашимъ храновымъ собраніямъ и ставить въ примпръ? Восплоше

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) EB. Me. 26, 30. 31. Maps. 14, 26. 27.

изыдоша, т.-е. св. впостолы пели (псалмы) на пути въ Генсиманскому саду, -- это нъчто въ родъ путеваго пвнія паломинковъ но св. ивстамъ или въроде нашихъ врестныхъ ходовъ, совершаемыхъ послъ богослуженія. Намъ думается, что приводить это въ подтверждение древности общенародного приня нрт никакого основанія... Равно неудачно и второе указаніе автора на древность общенароднаго при погребени пречистаго траз Богоматери, выведенную имъ изъ словъ святителя Димитрія. Здесь авторъ даже иронически выражается, что тогда не было спеціальнаго пъвчесваго хора; при разръщении вопроса церковнаго мы считаемъ неумъстнымъ такое выражение, и на основани дан ныхъ сваженъ, что быль святьйшій и пресвытлыйшій хорг изг лика св. Апостолова: они одни составляли хоръ, а прочее множество народа шло со свъчами и кадилами, и ни откуда не видно, чтобы пъло; кажется этого и не могло быть потому, что сопровождавшіе апостоловъ были изъ іудеевъ, у моторыхъ общенароднаго пвнія не было, а быль при храмв установленный особый хоръ цевцовъ. Изъ словъ же Святителя: Петръ св. начинаше, прочін же по немъ пояху согласно", всего скоръе слъдуеть то, что за св. апостоломъ Петромъ пели прочіе апостолы, но нътъ основанія выводить, что післо все множество. При томъ это было опять пвије путевое.

Авторъ говорить, что общенародное пъніе существовало и въ послъдующіе въка христівнетва, но обходить самъ собою нараждающійся вопросъ, было ли оно всеобщимъ и узаконеннымъ? А надлежащее ръщеніе этого вопроса, по нашему мивнію, можеть пролить свъть на дальнъйшую его исторію. Быть можеть, это не входило въ задачу автора и не соотвътствовало цъли его; но мы считаемъ долгомъ сказать, что такой всеобщности и уваконенности общенароднаго пънія не было, и если допускалось пъніе присутствующими при богослуженіи, разумъется въ малыхъ общинахъ, то оно является, какъ возможный, мъстный обычай, каковому конечно, никто не будетъ противодъйствовать, если онъ будетъ безъ нарушенія благоприличія, и что въ смыслъ подпъванія, но не пънія, допускается и у насъ. Къ этому прибавниъ, что пъніе народное въ древности было речимомименоя зъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Истор. Смир. 1 и 2 вып., 3 изд. стр. 373.

чего, конечно, не пожелаетъ и авторъ, тамъ болъе, что онъ склоняется главнымъ образомъ къ пънію по знаменному напъву. Укажемъ историческіе факты, изъ коихъ одни представлены авторомъ невърно, какъ напр. объ Іоаннъ Златоусть, другіе говорять, что организованное пъніе, конечно не въ смысль ныньшнихъ хоровъ, началось очень рано, по мере расширенія обществъ христіанскихъ. Такъ при св. Игнатів Богоносцв въ церкви Антіохійской, при св. Ефремъ Сиринъ въ церкви Сирійской и т. п. было введено такъ называемое пъніе антифонное на оба лика, что указываеть на особый классъ певцовъ при богослужении 4). И вообще отношенія между ісрархісю (клиромъ) и мірянами выражались въ такой формъ: "клиръ управлялъ, училъ и совершалъ богослужение (следовательно и пелъ), -- міряне принимали участіе въ избраніи членовъ клера и управленіи церковными дълами 5)". И чъмъ дальше развивалась жизнь церкви и расширялось число членовъ ея, естественно, темъ более требовалось сосредоточить такой великій актъ при богослуженіи въ средв установленнаго и приготовленнаго къ тому клира. Правда, есть указанія, что при богослуженіп пели верующіе, но весьма вероятно, сведующіе въ пеніи, какъ у насъ и теперь знающіе пъніе міряне принимають непосредственное участіе въ пвній невозбранно, и церковь и правительство чрезъ школы стараются привить въ народъ охоту въ пънію, вакъ назидательному жизненному акту. Въ то же время есть указанія, что мірянамъ запрещалось принимать участіе въ богослужебномъ пінія в). Такъ между прочимъ, на Лаодикійскомъ соборъ постановлено: "кромъ цввцовъ, состоящихъ въ клиръ, на амвонъ входящихъ и по кимгв поющихъ, не должно пнымъ ивкоторымъ пвти въ церкви" (пр. 15). Да и вообще въ правилахъ церковныхъ нигдъ не говорится о всенародномъ пвніи при богослуженіи і, а требуется отъ представляющихъ особое благоговъніе при немъ.

<sup>&#</sup>x27;) Желающій можеть прочесть слідующія правила: а) VI Всел. Собора, 64 пр., во которому право ученія принадлежить только избранному чипу (пініе же при богослуженіи есть тоже ученіе); б)—75 пр., гді сказано: желаемь, чтобы при-



<sup>4)</sup> Такъ во II и III вв. на востокъ въ нъкоторыхъ церквахъ были уже отдъльные хоры пъвцовъ (idid. 185).

<sup>\*)</sup> Idid, crp. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ibid, crp. 373.

Во времена св. Іоанна Златоуста, поментся, было совствив наобороть, чемъ сказано въ статье. Въ противовесъ гармоническому пъвію, совершавшемуся еретиками на открытыхъ мъстакъ и темъ привленавшему нъ себе многикъ православныхъ, св. Іоаннъ Златоусть установиль такое же гармоническое приіс (разумъется, хоровое, а не общенародное) въ православныхъ храмахъ и съ летіей (т.-е. общественнымъ моленіемъ) на площадихъ предъ храмами. Затемъ при императоре Іустиніане при храмъ св. Софіи прямо и ясно упоминается объ особомъ хоръ пъвцовъ, каковые, естественно предполагать, были и въ послъдующіе въка въ Греческой церкви. Такимъ образомъ невольно приходишь въ недоуменіе, что побудило автора такъ решительно утверждать, что въ церкви Греческой не было совсвиъ хороваго пвнія, а было только общенародное. Правда о церковномъ богослужебномъ пъніи свидътельствъ немного, но и эти немногія говорять не въ пользу автора, желающаго насколько возможно обобщать дело вопреви теченію исторів церкви. Обратимся въ руссвой церкви. Здъсь почти на первой страницъ ея исторіи встрвчаемся съ неввроятнымъ фактомъ переданнымъ авторомъ съ мыслію непонятною. Можно ли, въ самомъ деле, поверить, чтобы въ Царьградъ павнило пословъ Владиміровыхъ общенародное пъніе въ храмъ св. Софін, совершавшееся при томъпри служени патріаршемъ и въприсутствін царя? - Объ этомъпанів послы выразились такъ: "пенія толь сладостная, каковыхъ нагдъ же слышахомъ" °). Пъніе общенародное, очевидно, не могло бы такъ уваечь пословъ и показаться имъ толь сладостнымъ. Естественно было пвніе хоровое, организованное изъ отдільныхъ пъвцовъ. Доказательство очевидное, что въ Греческой цервви были организованные хоры.

ходящіе въ церковь для півнія, не употребляли безчинных воплей, не вынуждали изъ себя не естественнаго крика...» Очевидно, півли не всії, присутствующіе въ церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) «Егда пріндохомъ въ царьградъ», разсказали послы, «введоша нась грецы въ церковь свою, идѣже они Богу своему служать, и видѣхомъ тамо таковую красоту и славу, ел же языкъ нашъ изрещи не можетъ: одежды іереевъ ихъ пречудны, и служенія чинъ зѣло честенъ, и предстояміе всталь людей благолостиво, пѣнія же толь сладостная, каковыхъ ни гдѣ слишахомъ (очевидно, раздѣляются предстоящіе отъ поющихъ). Жизи. Св. Кв. Владиміра.

Въ дальнъйшей исторіи русской церкви, очевидно, нътъ возможности и предполагать о существовании общенароднаго церковнаго пвнія, а твиъ болве и распространенности его, съ одной стороны потому, что для этого необходима была надлежащая подготовка, чего, очевидно, нельзя было сделать въ темной массъ – народной, съ другой стороны потому, что въ XIV стольтін оказывались несвъдущими не только въ пънін, но и въ чтеній, даже вандидаты священства, какъ засвидетельствоваль Геннадій, архіепископъ новгородскій. Можно ли было туть и думать объ общенародномъ церковномъ пеніи и темъ боле по знаменному напъву?!. А что пъніе церковное часто несоотвътствовало высовому содержанію богослуженія и не всегда было благообразно даже среди влира церковнаго, это видно изътого, что пастыри церкви всегда заботились объ улучшении его, принимая къ тому необходимыя средства "). Примъръ патріарка Никона, въ бытность его архіепископомъ новгородскимъ, подтверждаеть это; при патріархахъ всегда быль особый хорь пввцовъ. При этомъ неизлишнимъ считаемъ указать и на регламенть духовный, изъ котораго видно, что организованные хоры были до XVIII въка.

Такимъ образомъ изъ всей исторіи церкви видно, что при храмахъ были особые пъвцы при совершеніи богослуженія, и даже спеціальные хоры, и нътъ никакихъ свидътельствъ, чтобы общенародное пъніе церковное было всеобщимъ обычаемъ и всегдашнимъ съ начала христіанства до XVIII въка.

Да не подумаеть авторъ, что мы становимся въ отрицательное отношеніе въ общенародному церковному пѣнію; мы придаемъ ему важное значеніе и смотримъ на него, навъ на средство глубово-назидательное и воспитательное и отводимъ ему достойное мъсто во время внъбогослужебныхъ бесъдъ, вогда, привлекая въ слушанію ихъ большее число народа чрезъ автивное участіе въ пѣніи священныхъ пѣснопѣній, оно дѣйствительно можетъ отвлевать отъ безобразій уличныхъ, служить отдыхомъ и благочестивымъ занятіемъ среди собесъдованій; пріучивши въ пѣнію священныхъ пѣснопѣній, оно дастъ народу возможность

у) Укажемъ на соборъ во Владиміръ, при митрополита Кириллъ, и на соборъ Стогдавий.

польвоваться этимъ уменьемъ и дома, среди семейства, и такимъ образомъ поможетъ ему облагородиться, снять съ себя ту кору грязи, которая, къ несчастію, проникла во всв слон, въ видъ грязныхъ и пустыхъ пъсевъ и праздныхъ, часто не невинныхъ беседъ и сужденій. Нужды же въ общенародномъ п'вніи при богослуженіи и особенно при литургіи не видится особенно въ смысле отвлечения, какъ выражается авторъ, отъ бевобразныхъ и бевпутныхъ разгудовъ по кабакамъ и трактирамъ и т. п. Время богослужебное среди простаго народа-таное время, въ которое прибъгать къ какимъ-либо искусственнымъ средствамъ для отвлеченія... не представляется нужнымъ; другое двло-время послвобъденное и вечернее; но здвсь и авторъ подтвержаетъ нашу мысль следующими словами: "для отвлеченія... въ воскресные и праздничные дин", и такимъ обравомъ наклоняется къ общенародному церковному прийо вирогослужебному; причемъ, очевидно, представляется излишнимъ его стремленіе доказать всеобщность и всегдашность общенароднаго церковнаго панія. Что хорошо, полезно, спасительно, то всегда останется таковымъ, и никто не будеть отрицать этого.

Переходя ватемъ въ появленію въ нашей церкви пенія партеснаго, съ итальянской гармонизаціей, авторъ и здесь, соотвътственно своему страстному желанію отстоять давность и всеобщность общенароднаго панія, впаль въ противорачія. Скававши нъсколько словъ о происхожденій церковныхъ пъснопъній отъ св. отцовъ и преимущественно отъ св. Іоанна Дамаскина, авторъ прибавияетъ, что "пвиись по крюковымъ, безипнейнымъ нотамъ, т.-е. по знакамъ или (по-славянски) знаменамъ; откуда и названіе ..., знаменный напіввъ"; причемъ влиру подпівваль в народъ" (что и мы допускаемъ). Здъсь самообличеніе автора очевидно. Крюковая система-сложная, трудная для исполненія, и требующая неприменно значительной подготовки. Какъ же могло совершаться по этой систем в общенародное паніе, когда кругомъ облегало невъжество, какъ нами замъчено выше, даже въ средв духовенства?! Нътъ, пъніе крюковое въ тогдашнее время хранилось только въ монастыряхъ, остававшихся среди тмы свъточами народными; да и теперь даже въ средъ старообрядчества и единовирія, держащихся этого птнія, оно не общенародно, а имъетъ лишь немногихъ понимающихъ его. А авторъ

поступаетъ рѣшительно; онъ говоритъ, что "вотъ это-то знаменное пѣніе 10) съ установившимся съ первыхъ вѣковъ христіанства обычаемъ (?) народнаго участія въ немъ перешло и къ намъ (удивительная новость!), и существовало у насъ дотоль, пока хлынувшая къ намъ бурнымъ потокомъ вападная цивилизація съ итальянской музыкой и живописью не вторглись въ нашу церковную жизнь". Удивляемся, какъ авторъ въ этихъ немногихъ словахъ попалъ въ безвыходный кругъ противорѣчій Укажемъ ихъ:

а) Знаменное пвніе; въ нашей церкви нать знаменнаго панія, а есть пініе церковное разных напівовь, и между прочими знаменнаго напъва. Выраженіемъ "знаменное пъніе" авторъ вакъ бы обязываеть насъ върить, что въ Россіи всюду при только знаменнымъ напрвомъ; правда ли? Врдь знаемъ мы, что почти цвлая половина нашей Руси исполняеть церковное пвніе другимъ напівомъ весьма употребительнымъ и рас. пространеннымъ, что тамъ, откуда возсіялъ свёть истины, въ самой колыбели нашего православія, искони существуєть свой напъвъ, достаточно отличающійся отъ напъва знаменнаго, появившагося среди великорусскаго народа, напъвъ кіевскій. На какомъ основаніи попирать древность этого напава и говорить аподинтически, что всюду было одно знаменное прніе? Не будеть ли правильные, естественные и историчные считать этоть напъвъ великорусскимъ 11) въ отличіе отъ южнорусскаго и искать основанія того или другаго строя церковных в напововь въ особенностяхъ и характеръ народномъ? 12)...

<sup>1°)</sup> Отдаемъ должную честь автору за отврытіе, что знаменное пініе было въ употребленія съ первихъ віковъ христіанства; греки также, должно быть, піли знаменнымъ напівномъ, и не по тімъ же ли крюкамъ? Здісь представляется намълогическій кругъ (contradictio in adjecto).

<sup>§ 11)</sup> Къ этой мысли приводить насъ существование и другихъ паціональныхъ
напівовъ: греческаго, болгарскаго, сербскаго и др.

<sup>18)</sup> Здесь все построено не более, какъ на предположения в вероятностихъ, какъ навр. Потуловъ выводить изъ сходства напева кіевскаго съ знаменнимъ, что кіевскій истекаетъ изъ знаменнаго (см. Руков. къ изученіи ц. пенія, стр. 78). Такія заключенія не могутъ быть убедительными. Отъ подобнаго сходства скоре можно заключать къ единству источника, изъ котораго вытекли эти два нашева, въ дальнейшемъ принявшіе свои местныя особенности.

- б) Перепло въ намъ вийств съ православною вёрою и чиномъ богослуженія не знаменное пініе, а перковное пініе греческаго напіва и отчасти болгарскаго, и у насъ получило свой сообразный съ строемъ народнымъ характеръ.
- в) Знаменный напъвъ, навъ сложный и шировій, навогда не могъ быть исполняемъ всъмъ народомъ, какъ недоступный безъ предварительнаго приготовленія, что можно видъть изъ практики единовърческихъ церквей, гдъ для исполненія его существують нарочито приготовляемые къ тому пъвцы.
- е) Следя за общимъ теченіемъ речи автора въ пользу давности и общеупотребительности общенароднаго церковнаго панія, мы замічаємь, что съ навістною ему одному цілію онь вдругь замъняетъ и смъщиваетъ два предината въ слову "пъніе" -- общенародный и знаменный, какъ будто бы одновначущіе и тождественные, говоря, что знаменное (чит. оно же и общенародное) 12) пвніе испорчено западной музыкой. Намъ думается, что западная музыка повредила не общенародному и знаменному пънію, воторое и не было широко распространено, а главнымъ обравомъ ютилось въ монастыряхъ и нынв есть подъ именемъ столбоваго, а церковному прнію вообще, внесши въ него свртскій элементь и отнявши харантеръ церновности. И если наше нскрежнее желаніе внести духъ и жизнь въ наше богослуженіе. то вопросъ о напъвахъ долженъ, естественно, свестись въ вопросу о благотворномъ вліннім того или другаго напівва, свестись съ точки формальной на точку матеріальную, въ жизненному ръшенію.

Говоря объ общенародномъ пвніи, авторъ почему-то не принимаєть во вниманіе взгляда народа, унаслідованнаго отъ предковъ. Народъ смотрить на церковное півніе при богослуженія, какъ на принадлежность, преимущественный долгь членовъ влира. Такъ всегда смотръда и смотрить и наша русская церковь, въ лиців высшей власти. И всів ся распоряженія направлены пменю къ тому, что півніе при богослуженіи должно совершаться членами влира, чтобы оно было церковно, чуждо излишествъ,

<sup>18)</sup> У насъ, говоритъ авторъ, общенародное првіе начало упадать съ техъ поръ, какъ въ Россіи начали появляться съ запада театральные капельмейстеры. Иновры искоренили прекрасный обычай общенароднаго првія вмусть съ древнимъзнаменнымъ првіемъ...



неприличныхъ св. храмамъ, содъйствовало молитвенному настроенію предстоящихъ, назидало и воспитывало ихъ въ чадъ царства Божія, и ни одно распоряженіе Святьйшаго Синода <sup>14</sup>) не говоритъ и не настаиваетъ на необходимости введенія общенароднаго при богослуженіи пінія. Напротивъ совершенно ясно подтверждается, что пініе при богослуженіи есть прямая обязанность причетниковъ и вообще всітхъ членовъ причта съ дозволеніемъ лишь допускать до участія въ пініи світдущихъ въ простомю <sup>15</sup>) пініи и благоговітныхъ прихожанъ. Съ цінію распространенія знакомства съ церковнымъ пініемъ предписано священникамъ обучать пінію дітей поселянъ, а чтобы предохранить его отъ неприличныхъ излишествъ, запрещено пініе концертовъ при богослуженіи <sup>16</sup>).

Спрашивается, гдт же видить авторъ авторизацію своему интнію объ общенародномъ церковномъ птній съ стороны высшей духовной власти? Странная претензія видіть то, чего на самомъ діліт ніть. Самый вопросъ о піній по знаменному напітву есть вопросъ новый, недавно сділавшійся предметомъ изслідованій.

Авторъ, усиливаясь доказать давность и всегдашнее существованіе общенароднаго церковнаго пънія, думается намъ, позабылъ, что существуетъ въ церкви уставъ или типиконъ и служебникъ, съ которыми онъ вошелъ въ совершенное противоръчіе. Близко знакомые съ служебникомъ православной церкви и съ уставомъ ея, въ которыхъ усвояются предстоящимъ во храмъ лишь краткіе отвъты, каковы: "аминь, и духови твоему, и со духомъ твоимъ" и т. п., мы нарочито пересмотръли служебникъ единовърческій 17, и въ немъ оказалось немного мъсть, гдъ сказано: людіе глаголютъ, а почти всюду говорится: пъвцы поютъ, ликъ поетъ, клирицы поютъ. И достойно особеннаго вниманія, что о предстоящихъ (общенародное пъніе, ясно напоминающее древній речитативъ) говорится, что они глаголютъ.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Увазы Св. Синода - 1800 г. 22 март., 1804 г. 22 дек.

<sup>15)</sup> Очевидно, здась говорится не о знаменномъ напава.

<sup>16)</sup> Указы—1847 г. 7 мая, 1850 г. 19 апр.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Изданъ въ московской единовърческой типографія съ служео́ника времени патріаржа Іосифа.

а не поють (автору следовало бы на это внимательнее посмотреть), и глаголють лишь краткіе ответы, за исключеніемъ Символа Вера и молитвы Господней, которые и мы признаемъ приличнымъ произносить всемъ предстоящимъ, такъ какъ и по существу ихъ напевъ речитативный и такимъ образомъ самъ собою приближающійся къ общему пенію и доступный.

Съ введеніемъ общенароднаго церковнаго півнія при богослуженіи не мирится и завіть, оставленный намъ св. апостоломъ Павломъ: "жены ваши въ церквахъ да молчатъ, ибо не позволено имъ говорить, а быть въ поученіи, какъ и законъ говоритъ. Если оні хотять чему научиться, пусть спрашивають о томъ дома у мужей своихъ. Ибо не прилично жені говорить въ церкви" (Кор. 14, 34. 35). Эти слова положены въ основаніе 70-го пр. VI Вселенскаго Собора, на которомъ поставлено: "не позволительно женамъ, во время божественной литургіи, глаголати, но, по слову апостола, да молчатъ"... На этомъ основаніи у насъ въ Россіи допущено півніе при Богослуженіи женскимъ поломъ только въ женскихъ монастыряхъ и женскихъ учебныхъ заведевіяхъ, и эта постоянная практика церкви.

Если намъ скажуть, что этотъ запретъ св. апостода относидся къ проповъди слова Божія, то такое пониманіе не соглосно съ всеобщимъ голосомъ церкви, ясно п опредъленно высказаннымъ на VI Вселенскомъ Соборъ, и думается намъ, что мы не неправду скажемъ, что и пъніе священныхъ пъснопъній при богослуженіи, какъ заключающихъ въ себъ или догматическую истиву или нравственное назиданіе, есть тоже проповъдь церковная словами самой церкви. Другое дъло, если смотръть на пъніе, какъ только на процессъ голосовой или со стороны формальной, но такой взглядъ не достоинъ святости богослуженія и мъста, какъ и апостолъ называетъ подобное мъдью звенящею и кимъваломъ звяцающимъ.

Вообще ивтъ ниванихъ основаній утверждать древность и непрерывность существованія общенароднаго церковнаго півнія, а тівнь болье доказывать это напереворъ дійствительнымъ фактамъ, какъ дізласть авторъ, въ противорічне постоянной пра втикі церковной и тівнь какъ бы въ упрекъ церкви въ отступленіяхъ. Не нужно забывать, что жизнь течетъ не всегда одинаково и неязмінно, и предъявляеть свои требованія и нужды, и жизнь цервви, созданной въ дъло служенія, въ созиданіи тъла Христова, должна слъдить и наблюдать за этимъ теченіемъ, исправляя, улучшая и направляя ко благу. И св. церковь никогда не оставляла безъ наблюденія жизни върующей среды и дъйствовала, сообразуясь какъ съ всегдашней практикой, такъ и съ окружающими обстоятельствами, и оставаясь всегда върна самой себъ.

Само собою нараждается вопросъ: настоить ли такая неотложная нужда въ введеніи общенароднаго пънія при богослуженіи, чтобы нужно было доказывать ее всякими путями хотя бы и въ ущербъ истинъ? Здъсь заслуживаетъ должнаго вниманія то, что этотъ вопросъ поднялся именно въ наше время, когда въ нъдрахъ св. церкви появляются одинъ за другимъ волки въ одеждахъ овчихъ, въ видъ разныхъ ересей, получающихъ начало отъинуду, когда установнвшейся практики церковной нужно держаться кръпче, и всякое нововведеніе едва ли полезно?! Въ наше время нужна особая осторожность и осмотрительность, чтобы подъ видомъ благочестія не причинить скорби св. церкви.

Думается намъ, что авторъ, увлекаясь вопросомъ объ общенародномъ церковномъ пъніи, въроятно, съ благочестивою цвлію и ставя его на видъ съ времени тайной вечери, не только не оказываетъ услуги св. церкви, но едва ли не подкрепляетъ и не оправдываеть молитвенныхъ собраній еретиковъ вновь народившихся, съ характеромъ протестантскимъ, собраній, въ которыхъ, какъ и въ чисто протестантскихъ собраніяхъ, общее пініе стоить на первомъ планъ и занимаеть большую часть времени, и которыя съ формальной стороны думають отражать въ себв ивчто въ родъ древнихъ церковныхъ общинъ. Здъсь невольно припоминается назидательный завъть св апостола искупать время, яко дніе его лукави суть. Въ наше время по преимуществу должно быть обращено вниманіе служителей церкви а) на благоговъйное совершение богослужения, ясное и поучительное чтеніе и молитвенно-назидательное церковное пініе, б) на исполненіе завъта апостольскаго проповъдывать (слово Божіе) благовременив и безвременив, утверждать въ въръ и благочести, и охранять отъ вреднаго вліянія техъ, иже изыдоша отъ насъ и несуть уже отъ двора сего. И заботы нашей высшей власти всв направлены въ этому. Высшая власть какъ внущаетъ пастырямъ

церкви двятельные относиться къ обязанностямъ ихъ, такъ и указываетъ къ тому и средства, въ настоящее время принимая мъры и къ удучшенію пънія въ смыслъ церковности, разумности его и вмъстъ народности (что весьма важно). Предстоитъ здъсь вопросъ; можетъ ли удучшиться церковное пъніе при введенія общенароднаго пънія при богослуженія, тъмъ болъе упрочиться и сдълаться привычнымъ напъвъ знаменный, самъ по себъ широкій, отвъчающій редигіозному требованію неиспорченнаго чувства?—Отвътъ прямой: нътъ. Иначе и думать нельзя. Да и въ древности, даже во время св. Іоанна Златоуста, когда допускалось пъніе предстоящими при богослуженіи, оно могло совершаться не иначе, какъ речитативно, что, конечно, никому не желательно, и что очевидно опровергаеть мнъніе автора, будто всъ пъли знаменнымъ напъвомъ.

Наконецъ, если принять мивніе автора, какъ raison d'etre при богослуженіп общенароднаго пінія, то, по необходимости, нужно дозволить каждому предстоящему во храмъ имъть при себъ и богослужебныя книжки 18), по подражанію католическихъ и протестантскихъ церквей. Въ нашихъ храмахъ и при многолюдствъ предстоящихъ уже немыслемо то, что было возможно въ первыхъ малыхъ общинахъ христіанскихъ. Но это было бы нежедательнымъ нововведеніемъ и не нужнымъ въ нашей православной церкви, въ которой богослужение понятно и по языку, глубоко-назидательно по содержанію, и сильно вліятельно по своимъ действіямъ. Это дозволеніе было бы равносильно отученію предстоящихъ отъ благоговъйнаго вниманія во храмъ, отъ благоговъйнаго созерцанія священныхъ дъйствій, заключающяхъ въ себв глубовій смысль, и пріученію въ поверхностному отношенію въ богослуженію. Въ церквахъ иноверныхъ этотъ обычай вывванъ необходимостію: съ одной стороны-непониманіемъ богослужебнаго языва, съ другой-отсутствіемъ содержательности богослуженія.

<sup>&</sup>quot;) Правда, издано теперь не мало книжекь съ отдъльными службами,—книжекь дешевыхъ, доступныхъ и для бъдняковъ, но они имъртъ значене не для перкорнаго, при богослужени, употребленія, а для домашняго и школьнаго употребленія, и, при развитіи грамотности, должим принести не малую пользу народу. По нашему митнію, еще полезитье было бы издавать ихъ съ объясненіемъ какъ непонятныхъ словъ, такъ и целыхъ выраженій трудныхъ для пониманія, встрівчающихся въ богослужебныхъ книгахъ, въ избіжаніе перетолковачій.



II.

Теперь перейдемъ въ pia desideria автора. Въ этомъ отдълъ обращаеть наше внижание желание автора, чтобы учреждень быль постоянный цензурный дуковно-музывальный комитеть, на подобіє учебнаго, при Св. Синедв. Это желаніе автора мы принимаемъ за новость, едва ли требующуюся. Думается намъ, что авторъ руководится благочестивымъ желаніемъ ограничить страстные порывы составителей замысловатыхь, по воймь правиламь музыкальной теоріи, нотимкь положеній, изгнать изъ храмовь недостойное ихъ, это желаніе автора мы прив'ятствуемъ, но учрежденіемъ духовно-музывальнаго комитета, думается намъ, едва ди достигнетоя цаль?. Кто же не знасть, что въ портфеляхъ регентовъ находится иножество, действительно, непотребнаго хдама, который употреблиется име тогда, когда нужно повабавить публику (какъ выражаются), и глё же? въ св. храме, или прямо въ угоду закащикамъ? По нашему мевнію достигнуть цвли можно при дъйствіи не изъ далека, но при непосредственномъ: для этого нужно поставить хоры првцовь во полное зависимое отношешеніе из епархіальной містной власти и въ частности из мізстному настоятелю, кавъ лицу непосредственно отвътственному предъ Богомъ, судомъ совъсти и своими прихожанами, нужно то, чтобы право петь въ храмъ и тавимъ образомъ составлять вавъ бы часть клира свизывалось не съ дипломомъ 19), который укавываеть только на знакіе ноты, на ум'явье разучить то или другое пвенопвніе и руководить имъ, но съ дозволеніемъ отъ церковной власти, (какъ было всегда въ церкви) которая нъногда должна исповъдать предъ правосуднымъ судіей: се азъ и дъти мон, и которая уполномочена не только разръщать и свявывать, но и указывать пути въ правственному совершенству-

<sup>49)</sup> Значеніе диплома, напр. консерваторскаго, въ смысле отрицательномъ, н, кажется, справедливо, очевидно изъ правдивыхъ словъ г. Комарова: «въ консерваторіи никто не преподаетъ и никто не знаетъ церковнаго пенія, тамъ завимаются своимъ дёдомъ... но русскаго церк. пенія совсемъ не знаютъ, ибо нельзя же читатъ чемъ то серьезнымъ одинъ недёльный урокъ крюковой симіографіи и тотъ кижется ad libitum». Ст. г. Комарова Объ удучшеніи церк. пенія—«Прав. Обозр. 1890 г., апр. стр. 55 въ прил.

пасти стадо Христово. Пвніе церковное, какъ одно изъ данныхъ средствъ къ этой цвли совершенству, необходимо входить въ кругь обязанностей пастырства. Поэтому то и должно быть требовательнымъ и обязательнымъ, чтобы желающій составить хоръдля пвнія при церковномъ богослуженіи обращался за разръшеніемъ къ епархівльной власти, которая, съ своей стороны, находя возможнымъ дать саницію ему на это, должна предъявить ему необходимыя обязательства точнаго исполненія ея требованій. Только при такихъ условіяхъ, думается немъ, можетъ развиться истинное церковное пвніе, и изгонится изъ храма недостойный хламъ <sup>20</sup>). Въ этомъ отношеніи уже высказаны достаточно ясно практическія соображенія <sup>31</sup>).

Мы никакъ не можемъ помириться съ придагаемымъ къ церковному при предикатомъ: музыкальный, накъ и въ желаніи автора поставлено: духовно-музыкальный комитеть. Естественно, комитеть должень будеть давать свои одобренія пъснопъніямъ нотнымъ для храма Божія; намъ представляются несовивстиными понятія: храмь Божій и музыка. Очевидно, последнее занесено въ намъ отъинуду,--где въ храмахъ, действительно, преобладаеть мувыка въ собственномъ смыслъ. Въ церкви же православной отъ начала ея не слышно слово музыка, а всегда выражалось словомъ церкосное пъніс. Между этими понятіями-громадное различіе: музыка услаждаеть, развленаеть, заставляеть слушателя какъ бы забыться, увлекая его развыми сочетаніями звуковъ; -- повніе церковное назидаеть, сосредоточьваеть, заставляеть войти въ себя, одуматься, возвышаеть духъ человъка, дъйствуя какъ разъ обратно. Отсюда не одно и тоже музыванть или первовный півець; отсюда и составленное по правиламъ музыки пъснопъніе имъеть неодинаковое вліяніе на предстоящаго въ храмъ сравнительно съ пъснопъніемъ, изложеннымъ въ духъ молитвенно-цервовномъ, каковымъ направленіемъ дышеть нашъ церковный обиходъ, унаследованный оть предковъ-немузывантовъ, а добрыхъ церковныхъ пъвдовъ. Тамъ слышится инструментальность, вліяющая лишь на вившнія чув-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Смотри: 1) «Прав. Обозр.» за мартъ и априль, и май—понь 1890 года, 2) «Московскія Церков Видом.» въ X-X-28 и 48 за 1889 годъ.



<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Хламомъ мы называемъ только въ отношенін церковномъ; вь музыкальномъ же отношенін, быть можеть, многое ниветь свое значеніе и оцвику.

ства или ласкающе или бороздяще, и оставляющая по себъ лишь сочетанія звуковъ; здёсь — священная песнь, проникающая въ духъ человъческій и оставляющая глубовій слъдъ разумнаго впечатавнія. И вакая сида въ этомъ пінін, широта, и какое обиліе переливовъ! Стоитъ только внимательные освоиться съ нимъ, чтобы понять всю предесть его и его неотразимое впечатавніе. Отъ чего это происходить? Отъ того, что наши предки не отдъляли півнія отъ молитвы: они півли и вмізсті молились, — молилясь и прин. не такъ, какъ наши составители нотныхъ изложеній, которые впередъ наставять ноть, варіируя ихъ соответственно своей фантазін, уже испорченной музыкой, а потомъ подписывають слова пъснопънія, гдъ и какъ придется, лишь было бы музывально; оть того и выходить такая коллизія, что стоишь при богослужени, а чувства твои витають гдв-то во вившнемъ мір'в вм'вств съ сочетаніями звуковъ музыки совершенно свътскаго характера, и не слышишь разумнаго и правильного произвошенія словъ. Не есть ли это профанація священнаго дъла?! Мы иначе назвать не можемъ 22).

Итакъ, мы стоимъ за то, что къ пънію церковному долженъ быть прилагаемъ предивать— не музыкальный, а согласный (согласное пъніе). Къ этому только должны стремиться всъ, заботящіеся о церковномъ пъніи и желающіе слышать его въ храмъ Божіемъ и назидаться имъ. Отсюда и оцънка нотному пъснопънію должна связываться не съ выполненіемъ правилъ музыкальной теоріи въ сочетаніи звуковъ, но съ приличіемъ его святынъ храма и богослуженія, съ благочестивымъ вліяніемъ на предстоящихъ и съ назидательностію, иначе сказать—производиться не теоретически, но практически, и не со стороны техники, а со стороны матеріальной, т.-е. содержанія. И такой рядъ опытнаго знакомства съ церковнаго пъніемъ идетъ чрезъ всю исторію церкви; онъ получилъ обратный ходъ лишь съ тъхъ поръ, какъ вторглось въ нашу священную ограду пъніе чуждое, которое понравилось ввусамъ испорченнымъ, и при охлажденіи къ св. хра-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Тавъ намъ привелось недавно слишать дикое прніе священных піссней—
«Царю небесний»... и «Господи помилуй».—Что вишло изъ этихъ двухъ молитненныхъ словъ, которыя должны быть всегда присущи гръщнику? Трудно вообравить что либо болье несообразное. Это всепьлое поношение св. двла.



мамъ, начало считаться вакъ потребностію, какъ бы для завлеченія въ перковь; но это путь ложный и самый опасный.

При своемъ взгляде на дело, мы настанваемъ на томъ, чтобы обращалось самое строгое вліяніе на просодію, т.-е. на соотвътствіе нотнаго положенія съ словесными выраженіями или на подчиненность ноты содержанію и выраженію. Здесь то музыка, пришедшая отъинуду, и погращив, и предебрегая священнымъ пъснопъніемъ, позаботилась только о технической сторонъ безъ всякого отношенія из нему; намъ приводилось слышать въ священиващія минуты божественной литургік католическій хораль, съ подписью словъ: "Тебе поемъ" и другія изложенія, исполненныя по всёмъ правиламъ искусства, но дишенныя того духа, который долженъ быть присущъ богослуженію православному23). Впрочемъ мы въ этомъ особенно и не винимъ композиторовъ и пъвцовъ: естественно музыканту стремиться въ выполненію музыкальныхъ требованій, чтобы не показать себя профаномъ предъ другими, какъ естественио оратору отремиться къ красивымъ фразамъ и эффектиымъ экспрессіямъ,---но должны оговориться, что подобные композиціи не доджны быть допускаемы въ храмъ Божіемъ. Мы опять повторимъ, что согласіе въ панія церковномъ вившняго выраженія съ содержаніемъ и соотвътствіе пінія слововыраженію составляеть, по нашему мивнію, первостепенную важность, какъ это важно и въ разговорной рвчи. Говорить, что такъ пваи прежде, и отъ этого образовалась привычка къ мотивамъ, значитъ не оправдывать себя, а обвинять въ нежеланіи приняться серьёзно за дело святое, обвинять себя въ косности. Какъ жизнь идетъ впередъ, постепенно развиваясь, такъ следують за ней и проявленія жизненныя: что было возможно, и что допустимо было въ раннихъ въкахъ, то можеть быть не приложимо въ 19 въкъ-въкъ развитія широкаго. А дему же дано много, много и ввыщется съ него го-

<sup>23)</sup> Скорбно, но враводится слушать при богослужени такія комповиців со всёми вибраціями голосовъ, которыя вызывають прямо негодованіе, напр. молитву Господню—Сарти (зту величайшую молитву, требующую самаго глубокаго благо-говенія), — «Милость міра»... гдё отъ крику и гаму особенно въ словакъ: «Святъ, Святъ»... волосы подымаются дыбомъ, и мало ли подобнаго кламу?! Намъ представляется страннимъ в безсодержательнимъ паніе «Символа Вары»—Березовскаго съ неосмисленными невеходами.



ворить Евангеліе. На насъ, потомкахъ нашихъ предковъ, оставившихъ намъ богатое наслъдство въ пъснопъніи, лежитъ священный долгь устранить эти неправильности, подобно тому вакъ дълались и дълаются исправленія текста богослужебныхъ книгъ, и темъ внести въ ихъ дорогой трудъ и свою лепту. Но такъ ли на дълъ? Сколько намъ ни приводилось видъть нотныхъ изложеній, не встрівчали мы должнаго соотвітствія, хотя и приводилось читать не мало подобныхъ совътовъ. Читали мы подобные совъты г. Львова, но въ его же трудахъ находили нарущенія (вм. Господи-Господи, вм. Боже-Боже, вм. люди-люди, ви. мидость — мидость, вм. осанна — осанна и т. п. — это постоянная встрача). Просладили мы "Руководство къ изучению древняго богослужебнаго пвнія" г. Потулова, снова пришли въ тому убъщению, что отъ слова до дъла далеко. Здесь мы нашли безсмыслицу даже съ объясненіемъ, что такое прніе наплучшев, потому что оно лучше подходить въ дальныйшему сочетанию ноть (см. стр. 171: Господи цомилуй). Еще обратимся въ композиціямъ болве близнимъ въ церковному пвнію - прот. Турчанинова. Онъ, какъ видится, стремился сделать некоторый повороть въ церковномъ пъніи, и теперь, при бъдности болье подходящихъ гармонизацій, чаще слышится при богослуженіи. Очевидно, что поющіе съ одной стороны предполагають, что они совершенно удовлетворяють этимъ потребности богослуженія и исполняють свой долгь, съ другой, --что все таки поють сочиненія вомпозитора извъстнаго; за большимъ они не гонятся. Прислушайтесь внимательно въ пенію хотя бы херувимскихъ; основной мотивъ заимствованъ изъ обихода церковнаго; но мувыкальная сторона забила его совсемъ, такъ, что вы слышите . не пъніе церковное (согласное), а какую то игру звуковъ безъ всякаго отношенія къ словеснымъ выраженіямъ. Хотя и на цержовной почвъ, но онъ видится въ своихъ гармонизаціяхъ всецько сыномъ своего времени. Слышится не произношение правильное сдовъ, съ ясностію и назидательностію для предстоящихъ, а постоянное словонарушение вследствие игры звуковъ; вы слушаете, пожалуй, заслушиваетесь, но не назидаетесь. Особенно въ этомъ отношеніи выдается его гармонизація: "Тебе одвющагося"..., вся исполнена ошибовъ, отступленій, просодическихъ нарушеній, лищена выразительности мысли, но наполнена переходами отъ разди-

рающихъ ввувосочетаній къ совершенно замирающимъ. Мы признаемъ его стремление къ гармонизации древнихъ напъвовъ, къ перевороту въ перковномъ пвији, -- но, признаемся, теперь не можемъ сказать, что его труды безъ ошибокъ и грубыхъ 34) и составляють истинное церковное пініе, соотвітствующее святой миссін его. Что же касается дальнайшихъ композиторовъ, держащихся чуждой почвы, какъ руководства, то намъ кажется, оне еще дальше уклонились отъ должнаго пути, и что терпимо въ музыкъ и пъніи свътскомъ, то безъ зазрънія совъсти несется н въ область цервовную. Здесь въ однихъ, более мелкихъ коиповиторахъ, сказывается невъдъніе дъла, слъпое подражаніе бевъ разсужденій (причиной, конечно, служить недостатовъ развитія умственнаго и самомивніе) въ другихъ, крупныхъ и авторитетныхъ, устойчивость въ своихъ знаніяхъ музыкальныхъ, нивющая свое значение по отношению въ свътскому пънію, видится нежеланіе поступиться техникой въ пользу смысла в въ соотвътствіе выраженіямъ. И потому считаемъ правильнымъ упрекъ автора, поднесенный имъ московскимъ и кіевскимъ ивданіямъ ва просодическія пограшности; они составляють общій удель; да, съ этимъ справиться—трудъ весьма не легкій, и долженъ быть настойчивый. Тутъ предстоитъ бороться, сверхъ склонности къ гармонизаціямъ, не обращающимъ вниманіе на тексть песнопеній и, нужно сказать, более легкимъ, какъ не требующимъ особыхъ соображеній, съ давнею привычкою въ мотивамъ, вошедшимъ какъ бы въ плоть и вровь. Но думается намъ, что авторъ многое въ этихъ изданіяхъ просмотръль: серьевность трудовъ, оригинальность изложении, серьезно исполненныхъ, и-большое стремленіе въ устраненію вышесказаннаго (просодическаго) недостатка (такъ сказать — начало дъла). После этого упрека мы решили надеяться, что въ этомъ отношенін покажуть намъ образець изданія петербургскія, но в туть было ожиданіе наше напрасно. Въ просодическомъ отношенін вов недостатви прежнихъ изданій повторяются цванкомъ въ всепной последовательности и въ нихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Для примъра укажемъ между другими на одну непростительную ошибку: въ задостойникъ на Рожд. Богородицы «примедшаго наъ боку дъвичу» — у него слишкомъ непріятное: «наъ боку».



Съ другой стороны въ насъ вызывается некоторое недоумение следующими словами автора: "что васается до начавшейся гармонической разработки древняго знаменнаго (?) панія, то здась нельзя сказать, чтобы дело шло правильнымъ путемъ". Что касается до сужденія о правидьности постановки и гармонической разработви церковнаго панія, и какъ смотрать и оцанивать ее, нами уже выше сказано; но намъ представляется, что авторъ мало ознавомился съ московскими изданіями (въ віевскихъ очевидно кіевское пініе); мы считаемъ долгомъ напомнить, что въ московскихъ изданіяхъ гармонической разработки знаменнаго напфва очень мало, такъ мало, что нельзя изъ этого дъдать ниванихъ зандюченій, а гармонизированъ большею частію напъвъ кіевскій, какъ болье распространенный и любимый нашими старыми пъвцами-причетниками, и въ нашихъ церковныхъ обиходахъ занимающій почтенное місто. Знаменный же напіввь началъ гармонироваться въ изданіяхъ петербургскихъ 25).

Что касается до вопроса объ оцанка достоинства гармонизацій, это—вопросъ спорный; намъ думается, что лучшій цанитель панія—тотъ, кто приходить въ храмъ Божій не для слушанія только, но для молитвы и назиденія. И если оно производить вліяніе доброе и содайствуєть благоговайному настроенію предстоящихъ и поддерживаетъ ихъ молитвенный духъ, содержаніемъ овоимъ давая пищу уму и сердцу, оно есть истинное паніе ра-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Въ частности, нельзя быть неблагодарнымъ къ трудамъ ре Соловьева вопервыхъ вообще за гармонизацію знаменнаго напѣва и изданіе, вовторыхъ — за тотъ нормальный и естественный строй ея, о необходимости котораго намъ уже приводилось говорить, и каковой только отвѣчаетъ древнему пѣнію. Онъ мелодиченъ и простъ (доступенъ), только слишкомъ высокъ особенно въ 1-й басовой партіи (разумѣемъ, если исполнять его, какъ показано) и часто затянутъ на одной высокой нотѣ; отъ чего можетъ быть иногда труденъ въ исполненіи даже большаго хора.

Всв же другія гармонизацій, составленныя строго по правиламъ музыки, не только не выполняють требованій и особенностей древняго півнія, но уродують его. Такое півніе совершенно візрно охарактеризоваль г. Комаровь: «наши півнческіе хоры, даже лучшіе, въ исполненій древнихъ напівновъ, особенно тамъ, гдів они стараются произвести хорюшее впечатлізніе на слушателей, походять на иностранца, который, не зная ни языка, ни его настоящаго выговора, старается тівмъ не меніве декламировать» (указани. ст., стр. 24).

вумное, истинная хвала Господу, во благодати везносимая въ нашихъ сердцахъ, и достойно выполняетъ свою святую и велекую миссію. Если же оно остается безъ этихъ благихъ результатевъ, то оно есть не болве, какъ мъдъ звънящая или кимвалъ звяцаяй, и служитъ не къ славъ Божіей и къ не созиданію душъ человъческихъ, и потому не должно быть допускаемо въ св. храмахъ.

1890 г., сентябрь.

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

## ПРИТЧА О ТАЛАНТАХЪ\*.

Ме. гл. 25, ст. 16—18.

II.

Господинъ отправился, и рабы пошли на работу. -- Сегодня мы постараемся разсмотреть подаваемый ими примеръ; но, приступая въ этой темв, я не могу не остановить вашего вниманія, братіе, на одобреніи труда, высказанномъ Інсусомъ Христомъ. Я моблю отмечать подобные факты, ибо вижу въ нихъ опроверженіе одностороннихъ нанадовъ на Евангеліе, находящихъ слишкомъ много отголосковъ въ нашъ въкъ, --- въкъ, живущій среди отранныхъ контрастовъ, какъ апосеозы труда въ видъ всемірныхъ промышленныхъ выставокъ, и канонизація римской куріей нищенства въ лицв святаго Лавра. Вы знаете, съ какой ловвостью противники христіанской религіи отдають предпочтеніе то той, то другой его сторонъ, чтобы подорвать въ нему довъріе. Такъ въ Евангеліи Христа есть чудное поученіе о томъ, какъ мы должны довърять божественному Провиденію, бери примъръ съ полевыхъ лилій и птицъ небесныхъ, которыхъ Господь и одъваеть и питаетъ. Объ этомъ учении говорять нынъ, что оно представляеть изъ себя возвышенный поэтическій образъ, и вывств съ твиъ является жалкой грёзой, непониманіемъ условій новаго общественнаго строя, безплоднымъ квізтизмомъ въ ожиданіи царства Божія. Здёсь же въ притчё о талантахъ, безъ

<sup>\*</sup> Изъ Берсье.

всякой натяжки можно видеть одобрение трудолюбия и бережливости, этихъ двухъ рычаговъ нынёшней цивилизаціи, этихъ двухъ качествъ, о которыхъ Франкдинъ писалъ: "если человъкъ говорить вамъ, что можно разбогствть какимъ либо инымъ способомъ, вромъ труда и экономіи, не слушайте его: онъ — соблазнитель". Какое же заключеніе можно, даже должно отсюда вывести? То, что Евангеліе отнюдь не принадлежить въ твиъ узвимъ севтантскимъ ученіямъ, которыя имъють въ виду тольво одну сторону человъческой живни, а наоборотъ, -- оно принимаеть во вниманіе жизнь человіка во всей ся цілостиости, отвъчветь всъмъ стремденіямъ нашей природы. Христово ученіе благословляеть трудь и семейство, освящая его словами перваго закона Ветхаго Завъка: плодитесь и размножайтесь, и наполняйте вемлю и обладайте ею (Быт. I, 28); но вивств съ твиъ оно говорить также человъку: ты — сынъ неба, такъ думай же и о своей въчной участи, отдавай свои заботы земль, чтобы овладеть ею, но и устремляй взоры свои къ небу, твоему вышнему отечеству; ляхорадочную двятельность шести дней недвли смъни днемъ субботы, днемъ покоя и модитвы; оторвись отъ покоряемой тобою матеріи, чтобы она не ослабила тебя, не засосала тебя всего, чтобы тебв не умереть для истинной жизии; останови оглушающій шумъ твоихъ машинъ, чтобы можно было слышать гимны природы и людей Богу, чтобы голоса всехъ слились въ одинъ общій хоръ, чтобы и бъдняви, и рабочіе, и дъти,дъти блидныя, согнувшіяся подъ ранней работой на фабрикахъ среди машинъ, между которыхъ они являются живымъ колесомъ, -- также имъли день покоя, чтобы они не забыли, -- страшно вымольить, -- зеленолиственных лесовъ и цветовъ, и птицъ, я взора Отца ихъ Всевышняго, видящаго и благословляющаго ихъ съ небесъ.

Итакъ, Евангеліе отвъчаетъ на всъ нужды нашей пряроды. Если оно требуетъ покоя, нужнаго для высшей жизни, то это не значить, что оно осуждаетъ трудъ; напротивъ, оно возстановило его во всемъ его значеніи. Мы не должны забывать, что тотъ онзическій трудъ, къ которому съ такимъ презръніемъ относились греки и римляне, оставляя его рабамъ, со временъ Христа уважается законами и практикуется людьми свободными. Нынъ извъстные льстецы народа стремится даже называть тру-

домъ только трудъ онвическій, — лесть грубая и линвая, имвющая въ виду представить все остальное общество въ видъ тунеядцевъ! Какъ будто бы умственный трудъ не равняется труду онвическому, какъ будто бы архитекторъ, работающій циркулемъ, имветъ меньше значенія, чвмъ каменьщикъ, работающій лопаткой; какъ будто бы инженеръ, склоняясь надъ планами, менве утомляется, чвмъ кочегаръ или машинистъ; какъ будто бы вычисленія и глубокія размышленія, являющійся подготовкой къ какому-либо врупному предпріятію, стоютъ меньшихъ усилій и душевныхъ напряженій, чвмъ десять или двънадцать часовъ въ день, проводимыхъ рабочимъ въ мастерской.

Воть этоть то великій законь обязательности труда и утверждаетъ Евангеліе примъромъ тэхъ двухъ рабовъ, которые удвоивають полученные ими таланты: изначальный даръ Божій умножился въ ихъ трудолюбивыхъ и искусныхъ рукахъ. Здёсь. братіе, мы коснемся того, что можно назвать исплючительно человъческимъ преимуществомъ. Вы въронтно знаете, что въ наше время существуетъ извъстная школа, стремящаяся свести къ минимуму разстояніе, отділяющее человіна отъ животнаго, то принижая перваго, то преуведичивая способности последняго. Легко можно угадать влое удовольствіе, доставляемое подобнаго рода разсужденіями противъ христіанской религіи съ цалью искоренить то, что называють хвастливымь тщеславіемь человічества (т.-е. его надежды на безсмертіе) и доказать ему, что вся его жваленая нравственная свобода въ сущности ничто иное какъ пустая иллюзія. Аргументь не новь: мы знаемь изъ Оригена, что его охотно употребляль, какъ оружіе противъ христіанства, еще Цельзъ во второмъ въкъ по Рожд. Хр. Такъ вотъ школа, о которой я говорю, стремится собрать всв доводы, изъ коихъ явобы явствуеть, что умъ животнаго отличается отъ ума человъка только количествомъ, а не качествомъ. Такимъ образомъ последователи этого мненія забывають, что до сихъ поръ нивогда въ міръ животномъ не было замъчено ни сознанія, ни потребности прогресса. Тъ виды животныхъ, на которыхъ такъ охотно ссылаются, пчела, бобръ, муравей, обезьяна, никогда и ни въ чемъ не изменили своихъ привычекъ и не создали ничего, что могло бы служить такъ-сказать основнымъ фондомъ культуры. Одинъ человъвъ увелячиваетъ и умножаетъ дары Божіи,

онъ одинъ изъ двухъ талантовъ делаетъ четыре,изъ пяти-десять, онъ одинъ прогрессируеть, онъ одинъ распространяеть свою двятельность въ ширь и въ даль, въ глубь и въ высь, ему одному ничто не можетъ поставить предвловъ, ибо онъ созданъ для совершенствованія, ибо его призваніе, наміченное ему Евангеліемъ, возвышенно и въчно. Нътъ, Евангеліе не съуживаеть поприща человъческой жизни и дъятельности. — Юноши, слушающіе меня! Не смущайтесь жалкими софизмами: Евангеліе есть живнь и сила, оно-плодотворно. Напротивъ тв матеріалистическія ученія, которыя нынв ему противополагаются, заплючають насъ въ роковой, все болве и болве суживающійся кругъ. Христіанская религія это-закваска, приводящая въ броженіе, это-безграничное расширеніе души человъка, это-разумъніе преизбыточествующее полнотою истины, это — сердце, требующее такой же глубокой любви, какъ глубоки его желанія, это — совъсть, вождельющая въ святости, это — человъвъ прогрессирующій по всімъ направленіямъ и преслідующій идеаль не какъ философъ, видящій въ немъ лишь обманчивое марево, за которымъ нетъ ничего действительнаго, а какъ существо, отвътствующее на призывъ Того, Кто сказалъ: ищите и найдете, просите и дастся вамъ; это-человъкъ ищущій, просящій, трудящійся и наконецъ видящій, что благословеніе свыше сошло на плодотворный трудъ его, и что его жизнь становится все шире и обильные въ доны Бога дюбви и правды.

Теперь, показавши великую обязанность труда, налагаемую на всвую Евангеліємъ, приступимъ въ самому содержанію нашего текста. Какого рода работой или какимъ трудомъ пользовались върные рабы, умноживщіе данные имъ таланты? Нужно ли понимать подъ этимъ просто-на-просто приложеніе къ жизненной дъятельности естественныхъ способностей, онзическихъ силъ, ума и матеріальныхъ средствъ, съ которыми является человъвъ на жизненное поприщъ? Хотълъ ли Інсусъ Христосъ, какъ это полагаетъ пошлый раціонализмъ, дать просто наставленіе порядочности, экономности и добраго согласія въ жизне, какъ это могло придти въ голову какому нибудь еврейскому раввину, воображавшему (чудное дъло!), что его соотечественники не достаточно развиты въ этомъ отношеніи и что имъ слъдуеть взять еще нъсколько уроковъ разсчетливости и практическаго смысла въ житейскихъ дълахъ?



Конечно подобное объяснение можетъ только вызвать улыбку, и древняя церковь не допускала его. Подъ талантами, о которыхъ идетъ ръчь, она скорве разумъла чисто духовную благодать, раздаваемую Вождемъ церкви, Інсусомъ Христомъ ея членамъ въ неодинаковой мъръ. Такъ напримъръ, апостолъ Павелъ получиль отъ Него смелый и быстрый умь, а также поворяюпую силу дъятельнаго борца, апостолъ Петръ — благородные порывы сердца и начества ръшительняго начинателя; апостоль **Јоаннъ-даръ возвышеннаго и глубоваго созерцанія. На осно**ваніи такого истолкованія многіє отцы церкви думали, что рабъ невърный — Іуда Искаріотъ, позавидовавшій выдающимся качествамъ своихъ товарищей по апостольству и зарывшій свой талантъ въ безплодную и сухую почву своего ожесточеннаго и мятежнаго сердца. Конечно, это последнее истолкование стоитъ безмърно выше перваго, мо и оно все таки недостаточно, ибо притча имъетъ болъе шировій смыслъ. Таланты обозначають всв дары исходящіе отъ Бога, дары духовные и физическіе, ввчную благодать и временныя блага. Все это можеть быть освящено служениемъ Господу, все это можеть умножиться въ рукахъ христіанина. Само собой разумъется, что дъятельность рабовъ должна быть благочестивой по существу, и что Іисусъ Христосъ отнюдь не думаль поучать своихъ учениковъ, какимъ обравомъ при трудъ и береждивости можно нажить богатство, -- но ечевидно также, что Онъ не хотель исвлючить ни одного дулиевнаго свойства, не одного дара природы, ни одной изъ тъхъ сферъ, въ которыхъ вращается земная жизнь человъка.

Я особенно настаиваю на этомъ положеніи и вотъ почему. Заыческая древность вся насквозь проникнута одной такой идеей, какой не знаеть юдаизмъ, и не знали первые въка христіанства, но которая впоследствіп пріобреда права гражданства и въ церковной практике; это — идея различія между мірскимъ и священнымъ. Мірское, все то, что касается людей и настоящей жизни; священное—то, что относится къ Богу. Домашній очагъ, мнструменты рабочаго, изысканія ученаго, вся гражданская жизнь вообще — мірское; храмъ, алтарь, религіозные обряды и церемоніи — священное. Я сказалъ уже, что еврейская религія не знала этого различія; хотя у іудеевъ были и священники и храмъ и торжественныя религіозныя церемоніи, но Библія

всегда заботливо напоминаеть, что весь Израиль есть священникъ Бога своего, что вся жизнь должна быть служеніемъ Богу и всякій домъ — святилищемъ. Подробныя предписанія Моисеевыхъ книгъ, охватывающія всё стороны общественной и частной жизни дётей Израиля, начертывавшихъ на косякахъ дверей и на одеждё слова изъ закона,—все это въ концё концовъ есть ничто иное, какъ простое и вмёстё съ тёмъ высокое выраженіе той мысли, что Богъ есть Владыка, котораго все касается, который печется о всей жизни съ колыбели до могилы и которому всюду должно отводить первое мёсто.

Въ Евангеліи еще менъе замътно это древнее дъленіе всъхъ вещей на мірскія и священныя. Въ сажомъ деле, есть ли что-нибудь мірское въ глазахъ І. Христа? Аскеты Его времени считали таковымъ бранъ, Інсусъ начинаеть свое общественное служение на бравъ въ Канъ Галилейской. Другіе мудрецы провлинали природу, Інсусу она служить рамкой и иллюстраціей нъ Его чуднымъ притчамъ. Раввины учили въ храмъ, Інсусъговорилъ, сидя въ лодев, или на окраинъ колодца Гакова, иликакой соблазнъ!-- за столомъ мытаря. Когда Фарисеи говориль І. Христу: перестань творить чудеса и проповъдывать, ибо наступила суббота, когда эти лицемъры подъ предлогомъ святости . седьмаго дня недвли стремились заградить уста Святаго и Праведнаго,-Онъ отвъчаль имъ этими простыми и высовими словами: "Отецъ мой до ныяв двлаеть, и Я двлаю". (Оть Іоанна V, 17). Для Інсуса Христа все можеть и должно сделаться священнымъ, и только прямо входя въ мысль Учителя могъ сказать Апостоль Павель эти смелыя слова: "Итакъ, едите ли, пьете ли, или иное что двлаете, все двлайте во славу Божію". (II въ Kop. X, 31).

Жизнь, вся цвликомъ проникнутая единой идеей и приводящая къ Богу всё свои действія, вотъ нравственный идеаль, къ которому мы должны стремиться. Но какъ мы далеки отъ него! Древнее языческое различіе между мірскимъ и священнымъ вторглось въ христіанское общество и почти безспорно властвуеть въ немъ. У большинства изъ насъ идутъ рядомъ двъ жизни, не проникая одна въ другую: одна принадлежить Богу, другая свёту, и это раздёленіе нерёдко доходитъ до вопіющаго противорёчія.

Воть, напримъръ, человъкъ, дающій свое имя и вліяніе ради услыхь дурныхъ предпріятій, предосудительныхъ спекуляцій, человъкъ, постоянно растущее богатство котораго составилось нечестивыми путями. Я ничуть не удиваюсь, если въ воскресенье онъ надвиетъ новую совъсть и будетъ изумлять всъхъ свониъ благочестіемъ. Не такъ давно въ англійскомъ парламенть надылало много шума смылое разоблачение цылаго ряда жладнокровно и обдуманно совершенныхъ злодъяній 1). Куппы очень дорого застраховали старые, полустнившіе, неспособные выдержать бурю корабли и тотчасъ же отправляли ихъ въ дальное плаваніе съ тайной надеждой на ихъ близкую гибель вмёств съ несчастными людьми, составлявшими ихъ экипажъ. И только тогда, когда эти подлые факты, гораздо болве преступные, чвиъ убійство, ведущее на гильотину, когда эти факты, совершаемые съ дьявольски разсчетливойпреднамъренностью, стали практиковаться на широкую ногу, англійская общественная совъсть возопіяла наконецъ противъ нихъ. Такъ воть я скажу совершенно серьезно безъ малъйшей тъни ироніи одно: меня ничуть не удивило бы, если эти честные убійцы, узнавъ о крушеніи одного изъ своихъ застрахованныхъ кораблей, имъли обыкновение дъдать щедрыя пожертвованія на какое-нибудь религіозное или благотворительное предпріятіе. Я думаю, что это вполив въроятно, я почти увъренъ въ этомъ, ибо такимъ образомъ имъ удавалось заставить молчать свою совъсть. Притомъ я убъжденъ что еслибы существовала на свете такан удобная религія, которая бы учила, что можно искупить свои грахи извастнаго рода благочестивыми виладами, эти люди навърно были бы ея последователями потому что она была бы словно нарочно для нихъ сдълана. Ахъ, да мив даже и незачвиъ переходить за грамицы нашего государства и выбирать примъры, могущіе повазаться слишкомъ ръзкими! Сколько всюду у насъ\* громкихъ благочестивыхъ двяъ, кожденій на богомолье по святымъ мъстамъ и вившнихъ подвиговъ, коимъ истинной причиной служитъ внутреннее безповойство граховной совасти, отъ котораго, во чтобы то ни стало, нужно избавиться!

Жизнь такихъ людей, какъ я уже замътилъ, распадается на

Следуетъ поминть, что это говорить иностранецъ о своихъ соотечественникахъ.



<sup>&#</sup>x27;) Дѣло Plimsoll'а въ сентябрѣ 1875 года.

двъ половины: одна посвящена Богу, другая свъту; въ одной части благочестивыя чувства, въ другой безумныя грезы покорнаго гръху сердца; съ одной стороны высовія стремленія, съ другой тайная испорченность и постыдныя паденія.

Порой контрасть становится настолько резовъ и вопіющь, что дъло доходитъ до внутренняго разлада, и запуганная совъсть вступаеть въ свои права. Тогда-то вы увидите варывы слепаго рвенія. Та женщина, которая вчера носилась въ вихръ свъта, сегодня ударяется въ набожность, увлекается самыми необывновенными постами и говъньями и даже изобрътаетъ ихъ въ случав надобности. Простая, серьезная въра съ ен правильными, однообразными обяванностями и скромными дъяніями, этого ей совствъ не надо. Нужны сильныя ощущенія, новые объты в элитимын, или дерзвіе вывовы міру невёрія. Въ крайности благочестія впадають также легко, какъ въ крайности моды... О, будьте увърены, свътская суетность начего отъ этого не потеряеть! Все это было бы, конечно, смешно, еслибы дело шло не о христіанской въръ, еслибы она не была публично подрываема и отдаваема въ пищу издъвательствамъ этими безумными преувеличеніями, съ которыми не всегда дерзають бороться тв, на обязанности которыхъ дежитъ руководство этими душами, н которые порою деже пользуются ихъ безуміемъ для достиженія своихъ цвлей или торжества своего двла.

Что же въ данномъ случав сделано для Бога? Чего Онъ требуетъ прежде всего и больше всего остальнаго? Принесенія въ даръ самого себя. Видимъ ли мы это здёсь? Нетъ, напротивъ: для того чтобы не отдать Богу сердце, Ему даютъ милостыни, жертвы, говенья, словомъ все за исвлюченіемъ того, чего Онъ требуетъ прежде всего.

Итавъ, можно ди сравнить жизнь тавихъ дюдей съ жизнью върныхъ рабовъ въ притчъ? Похожи ди дъда ихъ на умножающіеся таланты? О, конечно эти дъда можно считать и восквалять, ихъ можно съ успъхомъ привести въ надгробной ръчи среди растроганной толпы, наконецъ они могутъ быть дъйствительно полезны и плодотворны для тъхъ несчастныхъ, которыхъ они пріютили, одъди и накормили. Но принесли ди они пользу творившимъ ихъ, этимъ сустливымъ гръщнымъ дущамъ, которыя полагались на нихъ, думали ими искупить свои гръхи и

заслужить царство небесное? Если милость Божія повущается, если прощеніе Божіе товаръ, если врата небесныя, какъ двери театра, отврыты для всёхъ, кто можетъ заплатить входную плату, то да. Но если небо есть состояніе любищаго сердца, взыскующаго Бога и находящаго свое блаженство въ вёчномъ единеніи съ Нимъ, то конечно нътъ. Иная жизнь кажется съ внёшней стороны обильной и плодотворной, а на самомъ дълё она бёдна и жалка, ибо у нея нътъ той исходной точки, безъ которой немыслима истинно христіанская жизнь, нътъ принесенія себя въ даръ Богу. Что даетъ ценность действію? Чувство, подъ наитіемъ котораго оно совершается. Что дёлаетъ действіе угоднымъ Богу? Любовь, съ которой оно творится. Тамъ гдё ен нътъ, что значитъ внёшнее действіе въ глазахъ Того, кого нельзя обмануть? Умножайте нуль на сотни тысячъ, въ результате вы все таки ничего не получите.

Пусть сердце, чуждое любви, громоздить для личнаго спасенія одно доброе двло на другое, оно все-таки ничего не достигаеть. Если при кораблекрушеній я нахожусь на тонущемъ корабль, и ко мив подплываеть спасительная лодка, я, конечно, брошу въ нее все цвиное, что хочу спасти, но что вы подумаете, если я самъ откажусь прыгнуть въ эту лодку? Не точно ли тоже бываеть и съ вами, безумные, съ вами, которыхъ Богъ хочетъ вырвать изъ этого міра и пожирающей бездны гръха? Вы чувствуете, что почва колеблется подъ вашими ногами, вы понимаете, что не сегодня—завтра, можетъ придти смерть, и потому бросаете Богу свои молитвы, покаянія, объты, пожертвованія и богатства, а сами вы? Вы сами, прилъпившись къ излюбленному кумиру, къ той или иной преступной страсти. ожидаете послъдней волны, волны смерти, которая унесетъ васъ отъ Бога въвъчную бездну.

Итакъ я скажу: самое существенное, самое нужное состоить не въ одномъ лишь совершени добрыхъ двлъ, которыя можно сосчитать и регистрировать, а въ томъ, чтобы посвятить свое сераце Богу, чтобы всюду служить Ему, куда бы ни забросила судьба человъва, въ накой бы области онъ ни двиствовалъ. Нужно, братіе, чтобы все существованіе было проникнуто христіанскимъ духомъ, чтобы то, что называють двятельностью свътской и двятельностью религіозной, не только не противоръчило другъ другу,

но даже шло параллельно, а чтобы одна двятельность проникала другую. Тайна великихъ натуръ заключается въ ихъ цвльности. Нужно, братіе, чтобы всюду, гдв бы я васъ ни встрвтиль,
въ двлахъ, въ трудахъ, въ кругу семьи, вы были бы твми же
людьми, какими вы здвсь въ храмв, гдв я бесвдую съ вами. Не
надо двухъ соввстей, двухъ правъ, двухъ сердецъ: нужна одна
жизнь, стремящаяся въ одной цвли. Только при этомъ условіи будетъ плодотворна вашадвятельность, и ваши таланты умножатся.
Тогда, вмвсто того чтобы задавать себв вопросъ: какое благочестивое двло совершить мив, или какъ бы сдвлать что-нибудь
необычайное? Ты будешь, братъ мой, по христіански двлать то
двло, въ которому прязванъ, каково бы ни было твое положеніе,
будь ты богатъ или бвденъ, великъ или малъ, будь ты депутатъ,
сановникъ, банкиръ, купецъ, рабочій или слуга.

Я знаю, что, въ несчастью, не всё роды занятій позволяють одинавово славить Бога и служить Ему. Есть такія занятія, которыя положительно преступны, въ которыхъ ложь—правило, лихоимство—цёль, и отъ которыхъ нужно освобоциться, чтобы спасти и честь и душу. Есть наконецъ такія обязанности, которыя сами по себё не имёють никакого отношенія въ служенію Богу: такъ воть и ихъ тоже слёдуеть выполнять въ духё христіанской любви, избёгая ихъ изсушающаго вліянія, посвящая весь досугъ и средства на боле высокія цёли, на чисто христіанскія дёла. Но, повторяю, прежде всего наши силы должны быть направлены на то, чтобы совершать въ христіанскомъ смыслё то дёло, въ которому мы призваны. Иногда можеть случиться, что предпріятіе, кажущееся тамъ чисто свётскимъ, послужить Богу болёе, чёмъ чисто благочестивое дёло.

Положимъ, напримъръ, что человъкъ съ върующимъ и дюбящимъ сердцемъ и обладающій большими средствами находится въ какомъ-нибудь изъ такихъ забытыхъ уголковъ нашей страны, гдв жители необразованны и грубы, ибо унижены нищетой и невъжествомъ. Какимъ путемъ можетъ онъ возвысить ихъ? Располагая врупными средствами, онъ могъ бы построитъ роскошный храмъ, Но этотъ человъкъ не строитъ храма... Вслъдствіе индиферентнаго отношенія къ религіи? Нътъ, но онъ знаетъ, что никакое чудо зодчества не испълитъ отъ искушеній, порождаемыхъ нищетой. Онъ могъ бы также построить богадъ-

денный домъ или пріють, отврытый для всвхъ страждущихъ, но онъ не двлаеть этого. Можеть быть по жестокосердію? Нівть, но онъ знаеть, что гораздо важнёе предупредить зло, чёмъ удадить его, что если хорошо задержать на время запрудой разливающійся потокъ, то еще дучше уничтожить совствив его быстрыя и разрушительныя наводненія. Такъ вотъ серьезно и арвио обдумавши все, этотъ человвиъ посвятить свое состояніе на то, чтобы изменить безплодную почву, сделать пустыню плодородной, чтобы привлечь этпхъ на половину дикихъ жителей къ хорошо вознаграждаемому и облагораживающему труду, уничтожающему язву нищенства. Онъ устроитъ тамъ вакую-нибудь фабрику, въ которой будеть распоряжаться какъ христіанинъ, т.-е. смотри на рабочихъ какъ на людей, какъ на помощниковъ, а не кавъ на живыя орудія; и тамъ, гдв прежде хилое, болваненное, поврытое рубищемъ население оспаривало другъ у друга скудные продукты неплодородной почвы, будеть раздаваться веселый шумъ кипучей дъятельности. Вмъсто тъсной и нездоровой хижины, гдв двти спали рядомъ съ телятами, выстроится каменный домъ; появятся вследъ за темъ и церковь, и школа, и такимъ образомъ чисто свътское предпріятіе докажеть міру, что, по словамъ ап. Павла, "благочестіе имфеть обфтованія жизни настоящей и будущей". (I кн. Тим. IV, 8).

Если такова сущность труда, требуемаго Богомъ, то какой человъкъ осмълится сказать, что онъ не можеть, служа Господу, умножить даровъ данныхъ Имъ? Ничто не исключено изъ царства небеснаго, ничто, кромъ гръха. Отдайте же, братіе, на служеніе такому благому господину всв ваши силы и способности, особенно вы, юноши и дъвушки, вы, живущіе еще въ возрасть великихъ надеждъ и широкихъ замысловъ, вы, стояще еще въ началъ жизненнаго поприща, между тъмъ вакъ мы прошли уже половину его! Хотите ли вы быть безполезными паразитами, не прибавившими ничего къ тому капиталу въры, преданности и благородства, который составляеть истинное богатство человъчества? Хотите ли вы принадлежать въ людямъ алчущимъ лишь наслажденій и для всего остальнаго погруженнымъ въ безплодную лень? Данте, веливій флорентійскій поэть, встретиль души этихъ последнихъ въ преддверіи ада, и вотъ что говорить о ихъ положеніи спутникъ Данта Виргилій:

Таковь удвав ничтожных душь, что въ мірв

Прошли, какъ твиь, безь славы и следа; Имъ участь каждая завидна въ ихъ печали Подъ врчнымъ бременемъ позора и стыда; Боялись зла они и отъ добра отпали, Нътъ состраданья имъ и нътъ для вихъ суда... Что говорить о нихъ? Взгляни,—и дале... (Dio. Com, Inf. III равз.).

Хотите ли вы избъжать этого стыда, этой отверженности, этого ничтожества? Откройте сердца ваши, откройте ихъ вполив духу Евангелія! А вы, оплавивающіе досель безплодную и погибшую жизнь, — возродитесь къ юной надеждь. — Мив вспомились здъсь слова умирающаго генерала Дезэ, обращенныя къ Наполеону Бонапарту и ръшившія собою участь битвы при Маренго. "Генераль, — сказаль онъ, — это сраженіе проиграно, но у насъ есть время выиграть другое". Вы, разбитые жизненной борьбой, вы, скептическіе и пресыщенные умы, вы, пораженные отчаяніемъ сердца, — принимайтесь за работу!

Покуда солнце блестить на вашемъ горизонтв, покуда Евангеліе, это солнце души, освъщаеть васъ, покуда есть въ васъ коть капля жизни, — можно надъяться и начинать жизнь сначала, полагаясь на Того, кто возствновляеть и возрождаеть, кто превращаеть пустыню въ цвътущій садъ и извлекаеть изъ скалы воду. Лазарь быль неподвиженъ и холоденъ, его трупъ разлагался, когда Христосъ сказаль ему: встань и выйди изъ гроба. Что произошло тогда, должно повторяться и въ грядущіе въка. Я есмь воскресеніе и жизнь сказаль Господь. Не къ тъмъ ле вто относится, души которыхъ мертвы? Не для того ли пришель Христосъ, чтобы все измънить и обновить? "Если кто во Христъ, говоритъ апостоль Павелъ, тоть—новое существо; все старое прошло и вотъ все стало новое" (2 Кор. V, 17).

### ОТЧЕТЪ

ПРАВОСЛАВНАГО МИССІОНЕРСКАГО ОБЩЕСТВА ЗА 1889 ГОДЪ.

По отношенію къ внашнему составу Православнаго Миссіонерскаго Общества, прежде всего сладуеть отматить, что въ отчетномъ году оно значительно увеличилось въ своихъ членахъ. Особенно много новыхъ членовъ вступило въ Общество на юга Россіи. Такъ въ Полтавской епархіи встрачаемъ 1.117 членовъ, вмасто прежнихъ 365 членовъ. Тоже явленіе наблюдается и въ епархіяхъ Херсонской и Харьковской. Всахъ членовъ Православнаго Миссіонерскаго Общества, принадлежащихъ къ самымъ разнообразнымъ званінмъ и состояніямъ, въ минувшемъ году было 12.849. Благодареніе Богу! Ни въ одииъ годъ изъ предшествующихъ 19 льтъ существованія Общества оно не получало столь приматнаго приращенія въ количествъ своихъ членовъ. Почетнымъ членомъ Общества состоитъ, его сіятельство, г. Московскій генералъ-губернаторъ, князь Владиміръ Андреевичъ Долгоруковъ.

Поставленный во главъ Миссіонерскаго Общества и руководимый высокопреосвященнъйшимъ предсъдателемъ его, Іоанникіемъ, митрополитомъ Московскимъ и Коломенскимъ Совътъ означеннаго Общества въ отчетномъ году имълъ такой видъ. Первымъ помощникомъ предсъдателя, по его назначеню, былъ преосвященнъйшій Мисаилъ, епископъ Дмитровскій, состоявшій въ семъ званіи до назначенія его въ Орловскую архіерейскую кафедру—3 іюня 1889 года, за тъмъ, съ 18 октября того же года, преосвященнъйшій Виссаріонъ, епископъ Дмитровскій, а вторымъ, по избранію общаго собранія членовъ Общества 4

іюня 1889 года, его сіятельство, Московскій губерискій предводитель дворянства графъ С. Д. Шереметевъ. Членами состояли. по избранію общаго собранія 19 іюня 1888 года: 1) протопросвитеръ Большаго Успенская собора Н. А. Сергіевскій, 2) ректоръ Московской духовной семинаріи, протоіерей Н. В. Благоразумовъ, 3) протојерей І. Н. Рождественскій, 4) протојерей А. М. Иванцовъ Платоновъ, 5) графъ С. В. Орловъ Давыдовъ, 6) тайный совътникъ О. М. Сухотинъ, а послъ кончины его, последовавшей въ Туле 20 мая 1889 года, ревторъ Император сваго Московскаго Университета, тайный совътникъ Г. А. Ивановъ, 7) тайный совътникъ Г. В. Грудевъ и 8) коммерціи совътникъ А. К. Трапезниковъ; по назначению предсъдателя: 9) Повровского миссіонерского монастыря настоятель, нынъ состоящій настоятелемъ Ставропигіальнаго Симонова монастыря, архимандритъ Андрей, 10) коммерціи совътникъ В. Д. Аксеновъ, исполнявшій вывоть съ тымь обязанности назначея совыта, 11) свищенникъ А. В. Никольскій, завъдывавшій письменною частію Совъта и 12) священникъ В. О. Рудневъ. Дълопроизводителемъ состояль діаконь А. Соколовъ.

Дъятельность Савъта носила въ отчетномъ году характеръ по преимуществу административный. Разсматривались и обсуждались ходатайства епархіальных отделеній Миссіонерскаго Общества, или вомитетовъ, такъ или иначе касавшівся миссій и миссіонерсвихъ учрежденій въ Россіи и за темъ делались соответственныя, своевременныя распоряженія, вызывавшіяся этими ходатайствами. Независимо отъ сего, твердое, настойчивое поддержаніе міропріятій, направленных въ возбужденію и укришенію въ обществъ живаго сочувствія въ миссіонерскому дълу въ Россіи и ранве выработанныхъ Советомъ, составляло также предметь его постоянныхъ заботь, благодаря которымъ и въ отчетномъ году православные русскіе люди съ усердіемъ несли свои лепты на сіе святое дело. Особенно значительнымъ представляется сборъ въ недвлю православія, сумма котораго, составившаяся, въ наибольшей своей части, изъ мелкихъ приношеній простирается до 91.832 р. 56<sup>1</sup>/<sub>в</sub> к.

Но изыскивая матеріальныя средства для миссій, Совъть Миссіонерского Общества въ отчетномъ году сдълаль нъчто и для удовлетворенія давно ощущаємой нашими миссіями потребности въ лицахъ, хорошо подготовленныхъ къ миссіонерскому служенію. Въ засъданіи Совъта, 18 октября, по выслушаніи отношенія высокопреосвященнъйшаго Павла, Архіепископа Казанскаго и Свіяжскаго, объ открытіи при Казанской духовной академія двухгодичныхъ миссіонерскихъ курсовъ, Совъть избраль двухъ, кандидатовъ, которые по своимъ умственнымъ и нравственнымъ качествамъ подають надежду видъть въ нихъ впослъдствій усерд-

ныхъ дъятелей на поприщъ миссіонерскаго служенія, —бывшаго псаломщика Московской Іоанно-Богословской, въ Бронной, церкви студента семинаріи Николая Одигитріевскаго и Московскаго купеческаго сына Николая Королева. Первый изъ нихъ уже находится въ Казани и слушаетъ миссіонерскіе курсы.

Что васается епархіальных вомитетовъ, число воторых въ отчетномъ году оставалось прежнимъ (41), то большинство вомитетовъ относилось съ живымъ интересомъ къ своимъ задачамъ, указаннымъ уставомъ Общества. Представляя собою центры, которые въ епархіяхъ объединяли отдельныя благотворительныя стремленія на пользу православныхъ миссій, сообщая сему двлу благотворенія видь опредвленной организація, епархіальные комитеты употребляли зависящія отъ нихъ мітры въ тому, чтобы шире и полнъе знакомить общество съ положеніемъ миссіонерскаго дъла въ Россів и чрезъ это ознакомленіе привлекать и оживлять сочувствіе къ сему делу въ различныхъ общественныхъ сферахъ. Но епархіальные комитеты, какъ и самый Советь Общества, не многое могли бы сделать въ настоящемъ случав, если бы православное Россійское духовенство не оказывало Миссіонерскому Обществу дъятельной поддержки. Можно безошибочно сказать, что наибольшая часть матеріальныхъ, денежныхъ средствъ, которыми располагаетъ въ настоящее время сіе Общество, своимъ происхожденіемъ обязана могущественному пастырскому воздъйствію православнаго духовенства на паству свою. И фантъ такого воздействія, вообще являющаго духовенство на высотв его призванія, по отношенію нъ миссіонерскому вопросу въ Россіи, засвидательствованъ многими епархіальными комитетами въ ихъ отчетахъ за 1889 годъ. Вотъ что, напримъръ, по этому поводу встръчаемъ въ отчетъ Нижегородского комитета за минувшій годъ. "Въ ряду пожертвованій на діло миссіоперства самымъ выдающимся въ отчетномъ году является тайное пожертвование 500 рублей поселяниномъ чревъ его духовнаго отца, священника села Павлова. Горбатовскаго увзда, Николаевской церкви Іоанна Покровскаго". О. Іоаннъ такъ сообщаеть объ этомъ пожертвованій въ Нижегородскій комитеть въ отношеніи отъ 2 мая 1889 г. за № 27: "Ревнуя о славъ Господа нашего Інсуса Христа и о распространении Его святаго имени между невъдующими Его, одинъ духовный мой сынъ, поселяницъ, вручилъ мнъ пять облигацій 3-го восточнаго займа, каждая по 100 рублей на распространеніе православія между язычнивами внутри Имперіи. Исполнян волю благотворителя, я почтительнайше при семъ представляю въ Комитетъ Православнаго Миссіонерскаго Общества оныя пять облигацій 3-го восточнаго займа и прошу оный, согласно волъ жертвователя, деньги эти присоединить къ пеприкосновенному вапиталу, а проценты употреблять на распространение православной въры между язычниками внутри Имперіи". Чрозъ о. Іоанна Повровскаго въ томъ же комитетъ 7 марта еще получено отъ неизвъстной, тайной жертвовательницы 57 рублей съ такимъ же назначеніемъ.

Средства Правосдавнаго Миссіонерскаго Общества за отчетный 1889 годъ представляются въ такомъ видъ: членскихъ взносовъ и пожертвованій, а также процентовъ на напиталы, съ присоединеніемъ 7.160 р. 58 к. чистаго дохода отъ Боголубской миссіонерской часовни, въ кассу Совъта поступило 85.867 руб. 511/4 коп.

Въ 41 епархіальномъ комитеть, членскихъ взносовъ и пожертвованій поступило 16.8807 р. 8½ коп. Такимъ образомъ общее количество денежныхъ поступленій на нужды Миссіонерскаго общества опредъляется суммою въ 254.674 р. 59¾ к., что съ присоединеніемъ 34.499 р. 18 к. церковно-кружечнаго сбора на распространеніе православія между явычниками Имперіи составляетъ 289.173 р. 77¾ к. Если еще присоединить сюда остатокъ отъ 1888 года въ 625.572 р. 21¾ к., то всъхъ суммъ къ 1 января 1890 года Православное Миссіонерское Общество вмъло въ цриходъ 914.745 р. 99½, к;

Отмътимъ наиболье крупныя пожертвованія, поступившія въ кассу Совъта въ минувшемъ 1889 году: отъ членовъ Императорской фамиліи Ихъ Высочествъ Великаго князя Константина Николаевича и Великой княгини Александры Іосифовны жалуемыя въ пользу Общества 100 рублей и отъ Великаго князя Николая Николаевича старшаго—50 рублей. Отъ высокопре-освященнъйшаго предсъдателя Общества Іоанникія, митрополита Московскаго, для присоединенія къ непрекосновенному капиталу-500 рублей. Отъ Синодальнаго члена, настоятеля Ставропигіальнаго Донскаго монастыря, преосвященнайшаго Германа-500 рублей. Отъ помощника предсъдателя Миссіонерскаго Общества, преосвященнъйшаго Виссаріона, епископа Дмитровскаго-200 рублей. Отъ Н. А. Гвоздевой въ пользу Алтайской и Забайкальской миссін—200 рублей. Отъ члена Совъта, Ректора Московскаго университета, тайнаго совътника Г. А. Иванова въ обезпечение членскаго взноса-200 рублей. Оть діакона Московской губерніи, Подольскаго увада, села Станиславля А. Виноградова - 100 рублей. Отъ неизвъстнаго чрезъ Афонскую часовню въ Москвъ-100 рублей. Отъ неизвъстной чрезъ секелларія Большего Успенскаго собора, священника Н. А. Розанова - 100 рублей. Чрезъ инспектора жельзныхъ дорогь, дъйствительнаго статскаго совътника М. Д. Селиванова 1-го въ пользу Алтайской миссін—201 р. 85 к. Чрезъ замитатнаго священника I. Архангельского отъ неизвъстной - 120 рублей. Оть С. І. Б.—370 рублей. Оть сяященника Ново-Московскаго Троицкаго собора, Екатеринославской епархіи, І. Вахнина 105

рублей (на поминовение о здравии и спасении и рея Іоанникия, Софіи съ чадами). Кром'в того въ пользу Православнаго Миссіонерскаго Общества поступило по духовнымъ завъщаніямъ: С. И. Зубкова — 1000 рублей, В. Е. Голубкова — 300 рублей, адмирала Д. И. Кузнецова — 1000 рублей.

Въ пользу Японской миссіи и на построеніе храма въ столицъ Японіи Тоокео болъе крупное пожертвованіе, въ количествъ 300 р., было сдълано Иркутскимъ купцомъ В. А. Лит-

винпевымъ.

На ряду съ денежными пожертвованіями въ Совътъ Общества поступали пожертвованія и вещами. Изъ числа ихъ должны быть отивчены следующія вещи, присленныя игуменіею Орловской губерніи, Елецкаго Знаменскаго монастыря Клеопатрою: три священническія и діаконскія облаченія, одежда на престолъ и жертвенникъ, воздухи и писанныя на полотит иконы: Гос-пода Вседержителя, Іоанна Крестителя, Божіей Матери и Никодая Чудотворца, помъщенныя въ двухъ сосновыхъ, выкрашенныха черною краскою складняхъ.

Расходъ суммъ Православнаго Миссіонерскаго Общества за отчетный 1889 годъ произведенъ быль на следующія статьи: 1) 166418 p. 90<sup>3</sup>/<sub>4</sub> к. отпущено было изъ кассы Совъта и изъ комитетовъ на содержание миссій и миссіонерскихъ учрежденій, а также на пособія миссіонерамъ, ихъ вдовамъ и сиротамъ. Сюда же въ частности входять суммы, въ отчетномъ году препровожденныя на построеніе соборнаго храма Воскресенія Христова въ Тоокео, столицъ Японіи, въ количествъ 10460 руб. 50 к. и 2) 12643 р. 99 к. израсходованы на содержаніе канцелярій въ комитетахъ и Совъть. Такимъ образомъ на содержаніъ миссій и миссіонерсвихъ учрежденій и по дъламъ Общества въ 1889 году было исрасходовано 179062 р. 89<sup>3</sup>/, к.

Затемъ въ остатев въ 1890 году состоить суммъ Общества 735683 р.  $9^{8}/_{4}$  к. Въ томъ числъ: непривосновеннаго капитала 390356 р. 33 к., запаснаго 187510 р.  $44^{3}/_{4}$  к. и расходнаго общаго 75698 р. 28 к. и спеціальнаго 82118 р. 4 к.

Сверхъ исчисленныхъ суммъ, на счетахъ Православнаго Миссіонерскаго Общества въ 1889 году на приходъ значились:

| 1) перечисленія изъ епархіальныхъ і   | комите- |         |                   |
|---------------------------------------|---------|---------|-------------------|
| товъ въ Совъть                        |         | 10949 p | $.89^{1}/_{2}$ R. |
| 2) суммы переходящія                  |         | 774 -,  | "                 |
| 3) суммы оборотныя                    |         | 9263 "  | 45 "              |
| а всего, съ присоединеніемъ перехо    |         |         |                   |
| остаточныхъ отъ 1888 года 142 р. 74 к | K       | 21130 , | $8^{1}/2^{2}$     |
| Въ расходъ сихъ суммъ поступило въ    | отчет-  |         |                   |
| номъ году                             |         | 21130 , | $8^{1}/_{2}$      |
| Затемъ въ остатке къ 1890 году та     | ковыхъ  |         |                   |
| суммъ не состоитъ.                    |         |         | ,                 |

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

#### ВЫСОЧАЙШЕЕ ПОВЕЛВНІЕ.

О новыхъ правилахъ приготовленія и продажи церковныхъ свычь.

Государственный совыть, въ соединенныхъ департаментахъ государственной экономіи и законовъ и въ общемъ собранів, разсмотрывь представленіе оберъ-прокурора Святыйшаго Синода о приготовленіи и продажы церковныхъ свычь, мниміемъ положиль:

Въ измънение и дополнение подлежащихъ узаконений постановить: 1) церковныя свічи должны быть приготовляемы изъ чистаго пчелинаго воска. Примъчаніе. Описаніе вившнихъ признаковъ церковныхъ свъчъ составляется въ духовномъ въдомствъ, по соглашенію съ министромъ финансовъ, и представляется оберъ-прокуроромъ Святвищаго Синода Правительствующему Сенату, для распубликованія во всеобщее свъдъніе. 2) Выпусть съ заводовъ и оптовая продажа церковныхъ свъчъ должны быть производимы не иначе, какъ въ цельныхъ запечатанныхъ пачкахъ, въсомъ не менъе двадцати фунтовъ въ каждой пачкъ, съ этикетомъ завода, на которомъ онв приготовлены, и съ обозначеніемъ на оберткъ "церковныя восковыя свъчи". 3) Розничная торговля церковными свічами никому, кромів церквей и состоящихъ въ въдъніи церковнаго начальства свъчныхъ складовъ в лавокъ, не дозволнется. 4) Свъчи не изъ чистаго пчелинаго воска не могуть быть приготовляемы для церковнаго употребленія. При выдвакв такихъ сввчъ для домашняго употребленія, числомъ болве восьми штукъ на одинъ фунтъ, онв должны отличаться отъ церковныхъ свъчъ по внашнему виду и цвату сватильня (ст. 1 примвч.). 5) За приготовленіе, храненіе для продажи или продажу свъчъ не изъ чистаго пчелинаго воска, числомъ болъе восьми штукъ на одинъ фунтъ, и одинаковыхъ по внёшнему виду и цвъту свътильни со свъчами церковными, виновные, подлежать болье строгому наказанію по ст. 173 уст. о наказ. налаг. мир. суд., подвергаются: денежному въ пользу духовнаго въдомства взысканію въ размъръ не свыше трехсоть рублей и конфискаціи неправильно выдъланныхъ свічь, которыя передаются въ распоряжение епархиального начальства. 6) За нарушеніе правиль о выпускі съ заводовъ и оптовой продажі церковныхъ свічь (ст. 2) виновные подвергаются: денежному въ пользу духовнаго віздомства взысканію, въ размірів не свыше ста рублей. 7) За производство розвичной торговли церковными свічами лицами, неимізющими на то права, виновные подвергаются: денежному въ пользу духовнаго віздомства взысканію, въ размірів не свыше ста рублей, и конфискація всіхъ найденныхъ у нихъ церковныхъ свічь, которыя передаются въ распоряженіе епархіальнаго начальства.—Государь Императоръ означенное мевшіе государственнаго совіта въ 14-й день мая 1890 года Высочайше утвердить соизволиль и повеліть исполнить.

Вивств съ симъ со стороны Святвйшаго Синода сдълано распоряжение о составлении описания вившнихъ признаковъ церковныхъ свъчъ, для распубликования во всеобщее свъдъние, согласно съ примъчаниемъ къ § 1 вышензложеннаго митния государственнаго совъта. (Церков. Въд.).

#### ПО ПОВОДУ НОВАГО СВЪЧНАГО ЗАКОНА И НО-ВЫХЪ ДОМОГАТЕЛЬСТВЪ СВЪЧЕТОРГОВЦЕВЪ.

Всвиъ хорошо извъстно, какъ сильно развились за последнія два-три десятильтія влоупотребленія при продажь цервовныхъ свъчъ частными свъчеторговцами. Такъ, напримъръ, основной вавонъ 28 августа 1808 года, строго запрещавшій продажу "первовныхъ свъчъ въ розницу и счетомъ (менъе 20 фун.) во вовкъ давнахъ и давочнахъ, танже на торгахъ и ярмарнахъ", совершенно игнорировался. Въ наждой негольно оптовой лавкъ, но даже мелочной, имъющей и другіе разные товары и гдв такъ называемая "гуртовая" продажа церковныхъ свъчъ была закономъ строго воспрещена, можно было покупать совершенно открыто церковныя свичи даже по одиночки. Этпмъ, конечно, ваносился большой ущербъ церковному хозяйству, для развитія вотораго закономъ 28 августа 1808 года и последующими распоряженіями правительства и предоставлено было церквамъ исилючительное право розничной продожи свъчъ (П. С. 3. № 23. 254). Особенно же много и матеріальнаго и нравственнаго вла принесла сильно развившаяся за последнія десятильтія фальсионкація церковныхъ свічь. Мы не будень теперь повторять всего, что писалось по этому поводу на страницахъ нашего изданія и другихъ духовныхъ журналовъ, но лишь напомнимъ, что отъ этой овльсионкаціи церковное хозяйство въ упадкъ, всв наши храмы заноптвли и только один сввчеторговцы успвли

нажить громадные барыши, потому что часто продавали овъчи, стоившія 10-12 руб., за 25 руб.

Въ пресвченіе существующихъ засупотребленій в составлены, вакъ извъстно, новыя правила приготовленія и продажи церковныхъ сввиъ, высочайще утваржденныя 14 мая тевущаго года. Главная задача этихъ правилъ завлючается въ томъ, чтобы достигнуть "употребленія въ церввахъ свічей только изъ чистаго нчелинаго воска" и оградить исключительное право церквей производить розничную продажу свичей. Естественнымъ и неизбъжнымъ следствиемъ этого закона является и 23 8 новой инструвціи церковнымъ старостамъ, въ которомъ сказано, что въ техъ епархіяхъ, где учреждены епархіальные свечные заводы иля снабженія церевей восновыми свізчами, ладономъ и деревяннымъ масломъ, церковнымъ старостамъ визняется въ непременную обязанность пріобретать означенные предметы для церквей, при которыхъ они состоять старостами, только наъ этихъ силадовъ, а равно и продавать огарии только въ эти свлады".

Такимъ образомъ, благодаря такой постановкъ свъчного дъла, церковное хозяйство повсемъстно должно улучшиться, вслъдствіе чего несомивнио должны увеличиться и источники на покрытіе безчисленныхъ епархіальныхъ нуждъ.

Но какъ бы законъ ни былъ обстоятельно поставленъ и ясно и точно формулированъ, вся сила заключается въ примъненія и исполненіи его. Законъ 1808 года о гуртовой и розничной продажё церковныхъ свечей, а равно и все последующія подтвержденія и разъясненія правительства но этому поводу, теже ясно и категорично опредъляли, что исключительно только цериви могуть продавать свачи въ розницу. Были опредълены и наказанія за нарушеніе этого закона: конфискація всёхъ свёчь, денежная пеня въ два раза стоимости подложныхъ свачъ, а во второй разъ пром'в того еще и отсышка виновныхъ къ суду. Триъ не менъе, какъ показывалъ опытъ, законъ нарушался открыто и повсемъстно. Причина этого явленія заключалась въ неправильной постановив наблюденія за исполненіемъ существующаго закона, вчинанія дала при нарушеніи закона и наконень въ томъ, что завъдывание самымъ судопроизводотвомъ поручено было несоотвътетвующей инстанціи.

Такъ, главное наблюдение за твмъ, чтобы розничной продажи нигдъ не производилось кромъ церквей, а гуртовой кромъ тъхъ мъстъ, кои для сего означены, ввърено было закономъ 1808 года и послъдующими распоряжениями градскимъ и земскимъ полимиямъ, торговымъ депутациямъ и церковнымъ старостамъ, а опредъление надлежащаго въмскания съ виновнаго предоставлялось казеннымъ палатамъ, съ предоставлениемъ, впрочемъ, недоволь-

нымъ решеніемъ палаты приносить жалобы правительствующему сенату. Понятно, что ни городскан и сельская полини, ни тортовыя депутаціи, ни церковные старосты, ни казенныя палаты не имван решительно никакихъ побужденій ни наблюдать за соблюдениемъ закона о розничной и гуртовой продажь церковныхъ свичь, ни темъ более вчинать иски и процессы въ случаяхъ нарушенія его. Напротивъ, сословные интересы церковныхъ старость, въ большинстве принадлежащихъ въ торговомукупеческому влассу, равно какъ и торговых в депутацій, заставдали ихъ всячески повровительствовать незаконной продажа церковныхъ свъчей. Благодаря только этому и можно объяснить такое повсемъстное и безперемонное нарушение закона. Что же касается казенныхъ палать, то, какъ показаля возбужденныя за последнее время въ изкоторыхъ епархіяхъ дэла о неважонной продажь церковныхъ свъчъ, оки болье ствали на почвъ соблюденія вазенныхъ интересовъ и развитія частной производительности, чемъ интересовъ деркви, чео впрочемъ и весьма HOHETHO.

. Тажимъ образомъ духовному правительству предстоить теперь, вижоть съ образцами для церковныхъ свичей, разръшить и другой весьив важный вопрось о томъ, кому должно быть поручено наблюдение за исполнениемъ новаго закона, вчинание нова въ олучаяхъ нарушенія его и наконець веденіе судебнаго процесса и опредъленіе судебнаго приговора. Вопросъ этотъ чрезвычайно сложный и самъ по себъ, осложняется быть можетъ еще твии или другими отношеніями разныхъ подлежащихъ въдометвъ нь духовному вообще и въ частности въ свичному двау. Но такъ какъ отъ того наи другого решенія этого вопроса зависить вся будущность свъчного дела, периовное хозийство, возможность обезпеченія массы епархіальныхъ нуждъ, то желательно, чтобы прежній порядовъ наблюденія и вчинанія исловъ, дававшій широкій просторъ развитію сословныхъ интересовъ, быль совершенно памънень. Равнымъ образомъ вполна жела. тельно, чтобы разсмотраніе и рашеніе даль о нарушеніи свачной торговли было передано въ общія судебныя учрежденія. Само собою разумъется, что духовенство не должно по своему вванію, да не можеть и но своимъ отношеніямъ къ прихожанамъ непосредственно вести подобныя дъла, тъмъ не менъе желательно, чтобы епархіальныя начальства не были поставлены въ этомъ дълъ въ положение постороннихъ зрителей, какъ это было прежде, но чтобы и имъ предоставлена была полная вовиожность участвовать въ немъ.

Что же васается до 23 § инстр. церв. ст., то наблюдение за его исполнением восцию лежить на обазанности спархимленого начальства. Только ожо одно должно и можеть урегулировать

это дело и заставить старость и духовенство брать овечи на епархівльных заводахъ. Правда, до сихъ поръ тоже существовало требование повупать свъчи непремънно въ церковныхъ давочкахъ или на епархіальныхъ ваводакъ (указы Св. Синода 1813, 1815 и 20 іюня—22 іюля 1879 г.), но, къ сожальнію, это требованіе оставалось, какъ и законъ о розничной продажь свъчей, мертною бунвою. Бывали, напримеръ даже такіе случан. Енархія вавлючаеть известный контракть съ свечеторговцемь, по которому обязывается покупать свачи только у него. Оказывается, что въ теченіе долгаго времени спархія покупасть у поставщика въ годъ до 15,000 пудовъ свъчъ. Но вотъ устранвается свой епархіальный заводъ, на которомъ въ силу вышеприведенныхъ распоряженій обязательно брать свічи, а между тімь на немь едва разбиралось въ годъ 5-6 тысячь пудовъ. Причина этого явленія заключалась въ томъ, что церковные старосты, въ большинствъ - купцы, являлись большими радътелями о своихъ собретахъ, чъмъ объ епархівльныхъ заводахъ, а затъмъ и само духовенство относилось довольно безучастно въ обязательной покупкъ свъчъ на своихъ заводахъ и вивств со старостами увленалось видимою дешевизною свёчь у частныхъ свёчеторговцевъ, нисколько не смущаясь темъ, что эти свечи фальсиэнцированныя и что они платять за нихъ производителямъ болве ста процентовъ выгоды. Въ настоящее время, если будеть соблюдаться законъ о продажи въ особыхъ бандероляхъ церковныхъ свичь изъ чистаго воска, то и частные свичеторговцы не будуть иметь возможности продавать ихъ дешевле спархіальныхъ заводовъ, а следовательно соблазнять церковныхъ старостъ дешенивною. Поэтому, для епархіального начальства является тъмъ болъе возможности и удобствъ урегулировать это дъло. И въ нъноторыхъ епархіяхъ (въ сожальнію пона еще не во многихъ) устроены уже по предложению преосвященныхъ, подъ ихъ соботвеннымъ или преосвященныхъ викаріевъ председательствомъ, особые свичные комитеты, на обязанности которыхъ лежить наблюдать сколько свычей продлеть извыстная церковь по приходо расходнымъ книганъ и спольно она будетъ брать на снархіальномъ заводв. Этимъ путемъ хотя до некоторой степени выяснится церковное ховяйство и урегулируется свичное двас.

Но само собою разумвется, что эта реформа сивчнаго явла, направленная въ выгодъ нервовнаго хозийства, пришлась врайне не по вкусу частнымъ свъчеторговцамъ. Они усматриваютъ въней полное разорение для собя, для 10.060 рабочихъ, выдълывающихъ у нихъ свъчи, и наконецъ высчитываютъ бодъще убытки для назны вслъдствие того, что будто бы всъ частные свъчные заводы и давки должны будутъ заврыться, чрезъ что уменьшится сборъ гильдейскихъ пошлянъ Развивая весьма

врасноръчиво эти положенія и въ отдъльныхъ запискахъ и въ безчисленныхъ телеграммахъ, присылавшихся ими въ централь. ное духовное управление и въ министерство финансовъ въ то время, когда только еще возникъ вопросъ о свъчней реформъ, они надвялись этимъ запугиваніемъ повліять на ріппеніе діла или и совствить остановить его. Къ счастію это имъ не удалось. Твиъ не менъе свъчеторговцы не унимаются. Въ нъкоторыхъ гизетахъ проскользнуло извъстіе, что они обращались въ г. министру финансовъ во время провада его чрезъ Нижній-Новгородъ. Къ прежнимъ доводамъ присоединены и новые. Такъ, теперь свъчеторговцы соглашаются нести какую угодно отвътственность за найденныя у нихъ въ продажь церковныя свъчи не изъ чистаго воска и вывств съ этимъ предлагають платить въ пользу духовнаго въдомства до 2 милліоновъ въ годъ, если будеть уничтожено требование объ обязательной покупкъ свъчей на епархіальных заводахъ. Пробують они также доказывать чревъ накоторыя газеты, что духовенство, забывъ свои пастырскія обязанности, совстить становится на коммерческій путь, что тогда оно скоро потребуеть передачи въ свои руки и коловольныхъ заводовъ и что будто бы не только торговцы, но все общество врайне ваволновано новымъ закономъ и видитъ въ немъ нарушение и ваноническихъ и нравственныхъ правилъ. Наконецъ, въ самое последнее время они хлопочутъ уже о томъ, чтобы дъйствіе новаго завона было отсрочено на три года, дабы дать имъ время постепенно диквидировать свои дъла.

Насколько действительно справедливо все это? Прежде всего для всяваго должно быть вполнъ очевиднымъ, что отъ измъненія завона не можетъ сократиться потребление перковныхъ свъчей. а следовательно, и количество рабочихъ рукъ и потому 10,000 рабочихъ, занимавшихся у частныхъ свъчепроизводителей, будутъ по прежнему заняты работою на твхъ или другихъ заводахъ, что для нихъ совершенно безразлично. Затъмъ, въ большинствъ епархій нътъ еще своихъ епархіальныхъ свъчныхъ ваводовъ и, следовательно, большинство частныхъ свечеторговцевъ волей-неволей должно будетъ остаться, а потому ни поголовнаго разоренія ихъ, не значительнаго ущерба вазив отъ совращенія будто бы гильдейскихъ пошлинъ никоимъ образомъ не будеть. Къ тому же, увеличивающіяся изъ году въ годъ епаржівльныя потребности съ одной стороны, а съ другой — все болье и болье разстраивающееся церковное свычное хозяйство, вынудили бы въ концв концевъ духовное въдомство обратиться въ государственному казначейству за субсидіею, что, конечно, въ сотни разъ превысило бы тоть десятитысячный убытовъ, который вазна можеть понести теперь оть закрытія несколькихъ частныхъ свъчныхъ заводовъ и давокъ.

 Предвогаемые свъчеторговцами 2 милліона въ пользу духовнаго ведомотва, за право торговля по прежнему, вызывають двоявое удивленіе: во-первыхъ, приблизительно такую же сумну предвагали недавно Св. Свноду за монополію продажи въ перввахъ одного только деревяннаго масла, расходъ котораго сравнительно со свъчами начтожный, а во-вторыхъ, странно слышать текое предложение отъ лицъ, которыя упрекаютъ духовенство въ торгашествъ. Если бы когда нибудь духовное въдомство согласилось за каную бы то ни было цифру передать въ частныя руви свычное дыло, то его дыйствительно справедливо было бы упревать въ воммерческихъ разсчетахъ и стремленіяхъ, въ ущербъ интересамъ чисто правственнымъ, духовнымъ. Обвинене же духовенства въ коммерчесних стремленияхъ-старая прсия, въ которую уже микто не вирыть, не исключая и самихъ свъчеторговцевъ, такъ долго и безнаказанно нарушавшихъ зановъ о свъчномъ производствъ и торговлъ. Да и не объ этомъ они печалуются, а о томъ, главнымъ образомъ, что теперь завонъ требуетъ употреблять въ церквахъ свачи лишь изъ чистаго воска. Это требование для частныхъ свъчеторговцевъ страшнве всего, потому что они привыван вивсто настоящихъ свъчей продавать фальсифицированныя, зарабатывая на нахъ до ста и болве процентовъ, чего теперь, вонечно, не придется получать.

Пожелаемъ же, а если гдё можно употребимъ съ своей стороны всё усилія, чтобы новый законъ о свечномъ производстве и торговле на практике не испыталъ участи прежняго и чтобы онъ вакъ-нибудь не затормозился на долгіе годы въ виду неустанныхъ домогательствъ частныхъ свёчеторговцевъ, которые, долго веди такъ недобросовестно свёчное дёло, должны теперь пенять не на церковь и духовенство, а только на самихъ себя. (Перков. Въстики № 42).

#### ОТВВТЪ «ВВСТНИКУ ВОСПИТАНІЯ».

- Въ 6 № "Въстнива Воспитанія, нанечатана замътка: теологія и медицина, представляющая "отповъдь" на нашу статью: пдеалы собременнаго воспитанія, помъщенную въ 9 кв. "Православн. Обозрънія". Такъ какъ указанная замътка приписываеть такой характеръ моей статьв, какого она совершенно не имъеть, то для возстановленія истиннаго смысла и значенія моей статьи считаю необходимымъ высказать слъдующее:
- 1. Нягдв въ своей статьв я не высказываль ни одного слова противъ компетенціи тъхъ статей "Въстника Воспитанія", въ которыхъ издагаются точноя сстественно-научныя и, въ частно-

оти, медицияскія зманія. Напротивъ, важное значеніе подобняго рода трудовъ для двла воспитанія признано въ самонъ началь моей статьи.

- 2. Предметомъ моего обозрвнія были только тв статьи "В. Воспитанія", которыя болве или менве уклоняются оть задачам точной науки, или даже ничего общаго съ этими задачами не имвють, въ особенности такія разсужденія авторовь, которыя носять на себв печагь философскихъ теорій, или спеціально-ведагогическихъ изследованій, основывающихся на психологіи и этикв, такихъ отраслей знанія, изученіе которыхъ возможно и для не врачей.
- 3. Поэтому какой-либо исторической вражды между "теологіей и медициной", на которую ссыдается достои, редакторъ "В. Воспитанія" для объясненія происхожденія моей статьи, въ этой последней него и быть не можеть. На самомъ деле не можеть же быть признакомъ такой вражды то, въ сущности, случайное обстоятельство, что я облечень въ духовный санъ и помъстиль свою статью въ духовномъ журналь, - статью, въ которой разсматриваются труды лиць, участвующихъ въ изданіи педагогического журнала, выходящого подъ редавціей и при сотрудничествъ врачей. Но въдь я могъ бы и не подписать, а сирыть свое имя, и тогда не было бы извъстно, что я духовное лицо; могъ бы помъстить свою статью не въ духовномъ, а въ какомъ-нпбудь светскомъ органа печати. По побужденіямь, указаннымъ мною въ своей статью, я съ особеннымъ интересомъ остановился на обозрвнія "Въстника Воспитанія"; но предположимъ, что для своей статьи, по направлению и даже содержанию сходной съ тою, которая напечатана въ "Прав. Обозрвнія", я могъ бы избрать не "В. Воспитанія", а какой нибудь другой журналь и избрать для своего обозрвнія статьи съ спеціально-педающиескимо содержаниемо, по направлению сходныя съ теми, которыя помъщены въ "В. Воспитанія (тавін статьи есть во всъхъ педагогическихъ журналахъ): можно ли бы было при подобныхъ условіяхъ говорить с какой то враждв между "теологіей и медициной?" Кратко: я обозръваль содержаніе "В. Воспитанія" не накъ духовное лицо и представитель "теологіи", а какъ человыкъ, которому дорого благо подрастающаго покольнія, какъ такое лицо, которымъ могь бы быть всявій читатель "Въсти. Воспитанія...
- 4. Производить "какую бы то ни было "пробу на полемическомъ поприщъ", каковое намъреніе приписывается мнъ достопредакторомъ "В. Воспитанія", у меня не было и нътъ" никакой охоты. Напечатанную же въ "Пр. Обозръніи" статью я писаль съ единственною целію разъясненія истины, писаль по нравственному долгу лица, призваннаго вести дъло воспитанія дътей

и ожидающаго отъ людей точной науки поддержин и помощи въ своемъ двав, и вмёсто того находящаго въ педагогическомъ журналё такія ходячія теоріи, которыя кром'в вреда двлу воспитанія ничего не приносять, что съ неопровержимостію доказываетоя многочисленными опытами жизни.

5. Наконецъ, не могу не замътить о несправедливости взгляда достоп. редавтора "В. Воспитанія" на всё те места въ моей статью, которыя онъ считаеть "нахватанными отрывками", къ которымъ примъняетъ пословицу: съ воза-по рыбкъ", при томъ отрывками , съ преднамъреннымъ комментаріемъ". Напротивъ, я старался приводить буквальныя выписки изъ "В. Воспитанія" съ тою целію, чтобы они, говоря сами за себя, делали излишнимъ не только преднамъренный, а и какой бы то не было комментарій. При этомъ, всв маста, выписанныя мною изъ "В. Воспитанія" представляють неслучайные, "нахватанные отрывки", а систему положеній, совокупность воторыхъ даеть цъльное понятіе о характеръ обозръваемыхъ мною статей и міровозарвній ихъ авторовъ. Въ частности, считаю долгомъ опровергнуть слова редактора "В. Воспитанія", будто выписыввемаго мною ивреченія: для первоначальнаю воспитанія требуется собственно разумныя няньки "ръшительно нътъ ни на одной страницъ журнала". Редакторъ "В. Воспитанія" считаеть даже нужнымъ, по этому поводу, обратиться съ укоромъ ко мив, какъ "духовному лицу, которому едва ли подобаеть намеренно затемнять дело (вн. 6, с. 166). ... Между темъ это искомое выражение дъйствительно помъщено въ 4 кн. "В. Воспитанія" на той именно страниць, которая мною указывается; только не въ началь страницы, гдв оно было розыскиваемо достоп. редакторомъ и откуда дълается, яко бы въ обличение меня, выписка, а на первой и второй стровахъ VII главы. Смело могу уверить достоп. редавтора "В. Воспитанія", что отступать отъ требованій правды я не позволяль себъ ни на шагь въ своей статью, ни въ ен цвломъ, ни въ самыхъ ничтожныхъ, повидимому, частностяхъ.

Свящ. А. Гиляревскій.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.



Отъ Московскаго Духовно-дензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Октября 31-го дня 1890 года.

#### объявленія.

#### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИГА:

### СЛОВА И РЪЧИ

#### MARAPIA, MUTPOПОЛИТА MOCKOBCKATO,

произнесенныя въ Московской Епархіи въ 1879—1882. Изданіе первое. С.-Петербургъ. 1890. Ціна 1 руб., на перес. придагается за одинъ ф.

Продается во всехъ внижныхъ магазинахъ С.-Петербурга и у вдовы Протојерел Е. Н. Булгавовой. Загородный просп., д. 70, кв. 23.

Танъ же продаются и следующія сочиненія того же автора:

**Исторія Русскаго Раскола.** Изд. 3-е. Цѣна 2 р. 50 коп., на перес. за 2 ф.

Исторія Христіанства въ Россім. Цівна 1 р. 50 к., на перес. за 2 ф. Исторія Русской церкви. Томы І, ІІ и ІІІ. Цівна 4 р. 50 к., на перес. за 5 ф.; томы ІV и V. Ц. 4 р., на перес. за 3 ф.; томы VI, VII, VIII и X по 2 р. каждый, на перес. за 2 ф. на каждый томъ; томы ІХ и XI по 2 р. 50 к. каждый, на перес. за 2 ф. на каждый томъ; томы XII. Ц. 3 р., на перес. за 3 фун.

Введеніе въ Православное Богословіе. Ц. 2 р., на перес. за 2 ф. Православно-Догматическое Богословіе. Два тома. Ц. 6 р., на перес. за 5 ф.

Слова и Ръчи, сказанныя въ Вильнъ. Ц. 1 р., на перес. за 1 ф.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1891 ГОДЪ.

(Второй годъ изданія).

Въ следующемъ 1891 году въ изданіи ежемесячнаго литературно-политическаго и научнаго журнала

# "PYCCKOE OBO3PBHIE"

примутъ участіє тѣ же сотрудники; журпалъ будетъ издаваться по той же программѣ и въ томъ же объемѣ, какъ и въ текущемъ году.

#### условія подписки:

|                                 | на год    | на полгода. |     |                 |      |
|---------------------------------|-----------|-------------|-----|-----------------|------|
| Бевъ доставки                   | 15 руб. 5 | Э кон.      | 8 ) | р <b>у</b> б. — | KOU, |
| Съ доставкой на домъ въ Москвъ. | 16 , -    | - "         | 8   | , 50            | ) "  |
| Съ пересылкой иногороднымъ      | 17 , -    | - "         | 9   | ,               | - "  |
| За границу                      | 19 " –    | - "         | 10  | " –             | - "  |

Подписка принимается въ конторъ журнала въ Москвъ, на Тверскомъ бульваръ, домъ Зыкова, № 46, и у всъхъ извъстныхъ кингопродавцевъ

При подпискъ въ конторъ журнала допускается разсрочка по полугодіямъ и четвертямъ года.

#### Въ 1891 году

ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ будуть издаваться по нрежде утвержденной программъ:

### "ТРУДЫ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ",

журналъ научнаго содержанія и характера.

Въ немъ будутъ помъщаться научныя статьи по всъмь отраслямъ наукъ, преподаваемыхъ въ духовной Академіи, по предметамъ общезанимательныя, по изложенію доступныя большинству читателей.

При журналь будуть помыщаться переводы творевій

блаженнаго Іеронима и блаж. Августана,

которые въ отдъльныхъ оттискахъ будутъ служить продолжениемъ изданія подъ общимъ названиемъ:

#### "БИБЛІОТЕКА ТВОРЕНІЙ СВ. ОТЦОВЪ И УЧИТЕЛЕЙ ЦЕРКВИ ЗАПАДНЫХЪ".

Указомъ Св. Синода отъ 3,19 февраля 1884 года подмиска какъ на журпалъ "Труды Кіевской Духовной Академіи", такъ и на "Библіотеку твореній св. отдовъ и учителей церкви западныхъ" рекомендована для духовныхъ семипарій, штатныхъ мужскихъ монастырей, кафедральныхъ соборовъ и болёе достаточныхъ приходскихъ церквей.

"Труды Кісвской Духовной Авадемін" будуть выходить *ежемпьсячно* книжками *ото 10 до 12 д*истовъ.

Цена за коде съ пересылкою "Трудовъ Кіевской Духовной Академін"—7 руб.

Адресь: въ Редакцію Трудовъ, при Кіевской Духовной Академіи, въ Кіевѣ.

Можно также подписываться въ книжныхъ магазинахъ: 1) Н. Я. Оглоблина, въ Кіевъ, на Крещатикъ; 2) Игн. Л. Тузова—въ С.-Петербургъ.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

HA

### "РУССКІЙ ПАЛОМНИКЪ"

ПЕРВЫЙ ВЪ РОССІИ ЕЖЕНЕДЪЛЬНЫЙ ИЛЛЮСТРИРОВАННЫЙ ЖУРНАЛЪ ДЛЯ РЕЛИГІОЗНО-НРАВСТВЕННАГО ЧТЕНІЯ,

#### въ 1891 году.

Приступая въ яздавію "Русскаго Паломинка" въ 1891 году, седьмомъ съ начала изданія, им намірены, номимо обязательныхъ для удучненій въ журналь, произвести нікоторыя изміненія въ самомъ способъиздавія "Русского Поломинка".

Такъ измѣнивъ икинъний форматъ журнала на болѣе удобный, мы булемъ выпускать витето полутора листокъ, по два листа въ нумерѣ, что дастъ намъ возможность по временамъ увеличивать количество рисунковъ. Книжки приложеній къ журналу изъ двухмѣсячныхъ превратятся въ ежемѣсячныя, по 6 листовъ въ каждой, что въ два мѣсяца, вмѣсто прежнихъ десяти листокъ, составитъ двѣнадцать. При этомъ и и самое печатаніе книжекъ будетъ болѣе четкое.

Помимо богатаго матеріала, имѣющагося въ распоряженіи редакціи по всѣмъ отдѣламъ программы, мы дадимъ подробную біографію отда Іоанна Кронштадтскаго, съ выдержками изъего сочиненій. Но самымъ цѣннымъ подаркомъ для нашихъ читателей будетъ

#### Дневникъ Отца Іоанна Кронштадтскаго,

выдержки изъ котораго онъ уже доставилъ намъ, съ уполнопочіемъ печать ихъ въ "Русскомъ Паломникъ".

ВЕЗПЛАТНОЮ ПРЕМІЕЮ нашею па будущій годъ будетъ написанный художникомъ Н. А. Тропинымъ и отпечатанный красками

#### Портретъ Отца Іоанна Кронштадтскаго.

Подписная цѣна па "Русскій Паломпикъ" въ 1891 году остается прежняя: шесть рублей въ годъ, съ правомъ разсрочки платежа подписной суммы

Адресъ редакціи "Русскаго Паломника": С.-Петербургъ, Владимірскій пр., д. 13.

Живущіе въ Петербургѣ могутъ также подписываться у книгопродавцевъ Тузова (Гостинный дворъ, 45), Фену (Невскій просп., 42) и др.; въ Москвѣ—Н. Печковской (Петровскія линіи); въ Кіевѣ—Оглоблина; въ Казани—Дубровина и др.

Редакторъ-издатель А. И. Поповицкій.

#### ОТВРЫТА ПОДПИСКА НА 1891 ГОДЪ.

СЪ РАЗРЪЩЕНІЯ ГОСПОДИНА МИНИСТРА ВНУТРЕННИХЪ ДЪЛЬ будетъ издаваться съ 1 января 1891 года, въ С.-Петербургѣ, большая политическая, экономическая, научная и литературцая газета

# "ПРАВДА"**.**

Подписчиви "Правды" за 6 руб. получать въ теченіе года:

52 помера газеты, еженедѣльно каждыћ № въ 2—3 печатныхъ листа самаго большаго формата съ разнообразными тщательно разработанными статьями: серьезными—научными и легкими—беллетрическими, именно со статьями—политическими, экономическими, изъ общественной жизни, научными по всѣмъ областямъ знанія, искусства и литературы, съ фельетонами, разсказами и проч., и проч., и

24 безплатныя приложенія— книги, изъ коей въ каждой будеть поміщенъ закопченный новый выдающійся романь извістнійшаго писателя. Каждое приложеніе будеть выходить въ двухнедільный срокъ, такъ что въ годъ выйдеть двадцать четыре тома отдільныхъ избранныхъ

романовъ, стоящихъ въ продажв не менве 24 рублей.

Съ первымъ же номеромъ газеты выйдеть и первое приложение—внига. "Правда" съ переходомъ въ новому издателю-редавтору совершенно преобразована, увеличена до самаго большаго формата и по разнообразному содержанию и дорогимъ приложениямъ—впигамъ—незамънима.

"Правда" по своему характеру и паправленію будеть истинно русскимь органомъ. Ея цъль и задача—неуклонно служить національнымъ

интересамъ всего государства.

"Правда" въ области политической — будетъ преслѣдовать осуществленіе ископныхъ національныхъ задачъ Россіи и Славянъ; въ областа экономической — будетъ служить полному подъему и развитію производительныхъ силъ русскаго народа, упроченію всѣхъ коренныхъ отраслей производства и разумному огражденію ихъ отъ пагубной иностранной конкурренціи съ недопущеніемъ однако никакихъ моношолій, безусловно кредныхъ интересамъ всего народа-потребителя; въ области общественной жизни — будетъ способствовать общему культурному преуспѣянію и разумно прогрессивному движенію.

"Правда" во встыть случаяхъ и при встух обстоятельствахъ останется втриой своему названію и всегда будеть служить отголоскомъ лишь

исвренних убъжденій и нелицемърных желаній.

"Правда" будеть давать читателямь возможность своевременно и подробно слёдить за всёмь совершающимся на земномъ шарф, заменить дорогіе газеты и журналы и будеть газетою для всёхь и обо всемь.

"Правда" по обилію тщательно разработаннаго и разнообразнаго матеріала для чтенія и по своимъ дорогимъ безплатнымъ приложеніямъ представляєть изданіе самое солидное, интересное, полезное и необходимое, какъ вполнѣ развитому и серьезному, такъ и любознательному читателю и особенно семьѣ, а по своей дешевой цѣнѣ вполнѣ и всѣмъ доступное.

"Правда" будеть издаваться по самой широкой, разнообразной програмив и заключать: І. Высочайтіе Манифесты, указы и другіе акты. Правительственныя распоряженія и узаконенія. П. Статьи по вопросамъ внышней политики. III. Статьи по текущимь вопросамь русской политиви. ІV. Систематическія обозранія событій въ Россіи и заграницею, въ особенности въ славянскихъ земляхъ. V. Статьи по вопросамъ экономическимъ и финансовымъ. VI. Статьи по всемъ областямъ знанія и философско-богословскія. VII. Изящная словесность повъсти, романы, стихотворенія мемуары и проч. VIII. Критика и библіографія руссвихъ и пностранныхъ произведеній. ІХ. Статьи о текущей русской и иностранной журналистивъ. Х. Корреспонденціи изъ провинціи и заграницы. XI. Судебная летопись. XII. Фельетоны изъ русской и иностранной жизни. XIII. Разные фокты, сообщенія, происшествія, слухи и проч., преимущественно свидательствующие о роста и развити государственных, земскихъ и общественныхъ силь Россіи и Славянъ. XIV. Статьи по искусству — театру, живописи, скульптуръ и проч. XV. Спортъ. XVI. Объявленія и рекламы.

"Въ Правдв" примутъ участіе многіе известиме писатели, ученые и общественные дъятели русские и неостранные, въ особенности сла-BABCKIO.

подписная ціна на газету "ПРАВДА" съ двадцатію четырьмя безплатными приложеніями-хингами:

| ·                             | Въ Россіи.                                   | За границу.             |                         |
|-------------------------------|----------------------------------------------|-------------------------|-------------------------|
|                               | ъ СПетербургѣ.<br>и во всѣ иѣста<br>Имперіи. | Въ Славянскія<br>венля. | Во всё другія<br>ивста. |
| годъ съ доставкой и пресылк   |                                              | 6 p.                    | 10 p.                   |
| TOTTOTO OF TOCHOPROS TITODOOS | 31 An                                        | 4 m                     | e n                     |

" полгода съ доставкой и пересыл. одинъ мъсяцъ съ дост. и перес. 1 р. 1 p.

NB. Допускается разсрочка: при подпискъ 3 р. и въ мартъ остальные 3 р. Выписывающіе 10 экземпляровъ получають одинь экземпляръ гаветы съ приложеніями-кпигами-безилатно.

подписка принимается исключительно въ главной конторъ газеты "Правда": С-.Петербургъ, Невскій проспектъ, домъ № 98.

Издатель-редакторь "ПРАВДЫ" П. Н. Подлигайловь.

#### ОТЪ ГЛАВНОЙ КОНТОРЫ ГАЗЕТЫ "ПРАВДА".

Главная контора принимаеть также оть петербургских и иногороднихъ жителей объявленія для поміжненія во всі русскіе и ипостраппые гаветы и журналы по цвнамь редакцій, безъвсякаго возвышенія платы, а равно принимаетъ подписки на эти издапія также по цінамъ редакцій. Кром'в того главная контора исполняеть всякаго рода порученія цо выпискъ всевозможныхъ кингъ и учебниковъ, какъ изъ своего кинжнаго склада, такъ равно в изъ всъхъ другихъ кинжныхъ магазинахъ, взиная 5% ва комиссію.

Для годовыхъ же полиисчиковъ "Правды" всё эти порученія испол-

няются безпатио.

Ha

Всв порученія исполняются немедленно и аккуратно. На отвіты обязательно придагаются почтовыя марки.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1891 ГОДЪ.

Одиннадцатый годъ изданія.

# "ЮЖНЫЙ КРАЙ"

ГАЗЕТА ОБЩЕСТВЕННАЯ, ПОЛИТИЧЕСКАЯ и ЛИТЕРАТУРНАЯ

#### выходить вжедневно.

Программа газеты: І. Правительственныя распоряженія. ІІ. Руководящія статьи по вопросамъ внутремней и внѣшвей политиви и общественной жизни. ІІІ. Обозрѣніе газеть и журпаловъ. ІV. Телеграмми спеціальныхъ корреспондентовь "Южнаго Края" и "Сѣвернаго телеграфнаго агентства". V. Послѣднія извѣстія. VІ. Городская и земская хроника. VІІ. Вѣсти съ Юта: корреспонденціи "Южнаго Края" и извѣстія другихъ газетъ). ІХ. Внѣшнія извѣстія: заграничная жизнь, послѣдная почта. Х. Наука и искусство. ХІ. Фельетонъ: научний, литературний художественный Беллетристика. Театръ. Музыка. ХІІ. Судебная хроника, ХІІІ. Критика и библіографія. ХІV. Смѣсь. "ХV. Биржевая хроника и торговый отдѣдъ. ХVІ. Календарь. ХVІІ. Справочныя свѣдѣнія. Дѣла, назначенныя къ слушанію и резолюціи по нимъ округа харьковской судебной палаты. ХЎІІІ. Стороннія сообщенія. ХІХ. Объявленія.

Редакція им'ясть собственных корреспондентовь во многихь городахь и торговыхь пунктахь южной Россіи. Кром'я того, газета получаеть постоянныя изв'ястія изъ Цетербурга и Москвы.

#### подписная цвна:

|                      | на годъ.    | на 6 м.   | на 3 м.    | HA l M.    |
|----------------------|-------------|-----------|------------|------------|
| Безъ доставки        | 10 p. 50 s. | б р. — к. | 3 p. 50 g. | l p. 20 s- |
| Съ доставкою         | 12 , - ,    | 7 , - ,   | 4 , - ,    | 1, 40,     |
| Съ перес. иногороди. | 12 , 50     | 7 , 50 ,  | 4, 50,     | 1 » 60 "   |

Допускается разсрочка платежа за годовой экземпляръ по соглашелію съ редакціей.

Подписка и объявленія принимаются въ Харьковів—въ главной конторів газеты "Южний Край", на Николаевской площади, въ домів Питры.

Кроме того подписка и объявленія принимаются: въ Петербурге — въ конторё подписки и объявленій Н. Матисена, Б. Конюшенная, № 29; въ Москве — въ конторахъ объявленій и нодписки; А. Сенъ-Мартевъ, Неглинный проездъ, д. Молчанова; Н. Печковской, Петровскія ливін; Л. Шабертъ, Покровка, д. Соболевыхъ; въ центральн. конт. объявленій бывш. Л. Метцль, Мясницкая, д. Спиридонова и въ справочномъ Бюро Н. Донитъ и Ко, Софійна, противъ Лубянскаго пассажа; въ Полтавъ — въ конторе И. А. Дохмана. Изъ Франціи объявленія принимаются встаночительно въ Париже, у Havas, Laste и Со Place de la Bourse

Редавторъ-издатель А. А. Історовичь.



#### журналъ

## ЦАРЬ-КОЛОКОЛЪ

1891.

3 мвс. 50 к., 6 мвс. 1 р., 12 мвс. 2 р.

10 ноября выйдеть въ свёть первый нумерь еженедёльного илиострированного журнала "Царь-Колоколь". 52 к. въ годъ: более 800 роскоми. илиостраців. Подписка въ Москве: въ редакціи (пассажь Попова) и въ конторе Н. Печковской; въ Петербурге у Н. Фену и Ко (Невскій, 40) и у всёхъ книгопродавцевь Росс. Имперіи.

Съ 1-го сентября 1890 г. вновь принимается подписка

на журналъ:

# вопросы философіи и психологіи

при участім Московскаго Психологическаго Общества. Подъ реданціей профессора Московскаго Университета Н. Я. Грота.

ИЗДАНІЕ А. А. АБРИКОСОВА.

#### годъ второй

(съ 1 ноября 1890 г.)

#### Содержаніе четвертой книги журнала:

Отъ редавціи. Н. Грота. – Кн. Е. Трубецкаго. Политическіе идеалы Платона и Аристотеля въ ихъ всемірно-историческомъ значеціи. — Э. Радлова. Вольтеръ и Руссо. — Л. Лопатина. Нравственное ученіе Канта. — А. Токарскаго. Гипнотизмъ въ педагогіи. — Н. Картева. Свобода воли съ точки зртвія теоріи историческаго процесса. — Н. Грота. Жизвенныя задачи психологіи: Некрологь: М. Н. Владиславлевъ. — Экспериментальвая психологія: Н. Ланге. Элементы воли. — Общія характеристики: В. Розанова. О борьбт съ Западомъ въ связи съ дтательностью одного изъ славянофиловъ. — П. Астафьева. Нравственное ученіе Гр. Л. Толстого и его критики. — Обзоръ книгъ по метафизикъ, логивъ, психологіи, этикъ и эстетикъ. — Обзоръ книгъ по метафизикъ, горитьт, психологіи, этикъ и эстетикъ. — Обзоръ курналовъ: Zeitschrift f. Psychologie Е. Челпанова. — Мінд. П. Мокіевскаго. — Перечень статей въ иностранных философскихъ журналахъ. Русскіе духовные жерналы. — Новыя книги. — Приложенія: Я. Колубовскаго. Матеріалы для исторію философіи въ Россіи. — Психологическое общество.

Общая программа журнала: 1) Самостоятельныя статьи и замыты по философіи и психологіи; въ понятія философіи и психологіи выправотся: логика в теорія знанія, этика и философія права, эстетика, исторія философія и метафизика, философія паукъ,—опытная и физіологическай психологія, психопатологія; 2) Критическія статьи и разбори ученій и сочишеній западпо-европейскихъ и русскихъ философовь и психологовъ; 3) Общіе обворы литературъ, поименованныхъ наукъ и отділовъ философіи, и библіографіи; 4) Философская и психологическая критика произведеній искусства и ваучныхъ сочиненій по различных отділамъ знапія.

Журпалъ будетъ выходить пять разъ въ годъ (вийсто 4 разъ): 1—5 ноября, 1—5 япваря, 1—5 марта, 1—5 мая, 1—5 септября—кпигам по 15—16 печатныхъ листовъ.

Подписная ціпа: въ годъ 6 р. безъ доставки,—6 р. 50 к. съ достать Москвів и перес. въ другіе города Россіп; для членовъ Психолого-ческого Общества, а также сельскихъ священниковъ, учителей народныхъ школъ, студентовъ и воспитавинковъ учебныхъ заведеній — 4 р. безъ дост., — съ дост. и перес. 4 р. 50 к.—Заграницей 7 р. 50 к., а для русскихъ и славянскихъ студентовъ заграницей 5 р. Отдъльна книга журпала стоитъ въ редакціп 1 р. 50 к. безъ дост. и перес., 2 р. съ дост. и перес., — въ книжныхъ магозинахъ 2 р. 50 к. Ціпа оставшимся экземплярамъ журпала за 1-й годъ: за четыре книги 4 р. безъ доставки, 5 р. съ пересылкой и доставкой. Отдъльная книга въ редакціи 1 р. 25 к., съ доставкой и нересылкой 1 р. 50 коп.

Подписка принимается въ помещени Редакціи (Новинскій бульварь, д. Котлярева), и Конторы Редакціи (Повинскій бульварь, д. Бажевовой), въ редакціи журнала "Русская Мысль" и въ конторь типографія Ал. Гатцука (Никитскій бульварь, д. Гатцука); въ книжныхъ магазанахъ "Новаго Времени" въ Москвъ, Петербургъ, Харьковъ и Одесъ, Н. П. Карбаспикова въ Москвъ, Петербургъ и Варшавъ; Н. Я. Оглоблина въ Кіевъ, Е. Распонова и Білаго въ Одессъ, и въ другихъ болшихъ книжныхъ магазинахъ, а также въ конторъ Печковской (Москва, Петровскія липіи).

WITE CARD

.4 / " 3 €

F / EL -

1 50

Мосива. Университетская типографія, на Страсти. бульв. 1890.

Digitized by Google

# Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующія книги.

І. Размышленія є сущности христіансной въры. Соч. Гизо. Переводъ свящ. Н. Серпевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 π.

II. Въчная жизнь. Пувличныя чтины Э. Навили. Перев. свящ.

H. Сериевскаю. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Сочиненія древнихъ христіанснихъ апологетовъ: Татіана, Анянагора, Осоонда Антіохійскаго, Ермія ондософа, Мелитона Сардійскаго п Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ перевод'я съ введеніями и примъчаніями свящ. И. Преображенскимъ. М. 1867 г. Пъна 1 р. 25 п., съ пересылкою 1 р. 50 п.

VI. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгь противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П.

Преображенскимъ. М. 1871. Цъна 3 руб. съ пересылкою.

V. Вопросъ о злъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навили. Перев. сеящ. Н. Протопонова. М. 1872 г. Ц. 75 в., съ перес. 1 р. сер.

VI. Чудеса Господа нашего Інсуса Христа. Объяснительныя примъчанія въ евангельскимъ повъствованіямъ о чудесамъ Христовыхъ. Сочиненіе Дублинскаго архіепискова Тренча, переведенное А. З. Зиновьесымо. Москва, 1883 г. Прив 1 руб. 30 коп. съ пересыдкою.

VII. Изъ лекцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ цервовное право. М.

1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ II. Система ваноническаго права: о состави церковнаго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., в обояхъ выпусновъц. съ перес. 2 р.

VIII. Ереси и расколы первыхъ трехъ въковъ христіанства. Ч. І. Обозрвије источниковъ для исторіи древивникъ секть. Прот.

А. М. Иванцова-Платонова, Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.

IX. За двадцать лъть священства (1863 — 1883 г.) Слова п ръчн прот. А. М. Иваниоза-Платонова, законоучителя Александровенаго военнаго учидища и профессора Московскаго Университета. Москва, 1884 г. Пана 3 р. съ пересывкою 3 р. 50 к.

Х. Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва,

1881 г. Цъна 75 к., съ пересыдною,

XI. Теорія древле-русскаго церновнаго и народнаго пѣнія на основаніи автентическихъ трантатовъ и авустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Арнольда. Мосива, 1880 г. Цана 2 руб. съ пепесылкою.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРУ ВЪ 1891 ГОДУ БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА 1

Подписная цъна на годовое изданіе съ перео

Россін 7 руб., за границею 8 руб. Подинска принимается: въ Москев, у редактор

протојерен при церкви Осодора Студита, у Ники роть, П.А. Преображенскаго и у изв'ястныхъ княгопр роть, п. д. Пребораженскаго и у извъстныхъкнигопр въ Петербурга — въ книжномъ магазинъ Тузова. В ные благоволятъ адресоваться исключительно редакцію «Православнаго Обозрѣнія» въ Москвъ.

Просимъ обратить особенное вниманів; желы с пополненіе церковных библіотекь в библіотекь поновных ополютекь в библютекь в библютекь и осерьщения, для комуства и министерства ш просебщенія, для конхъ «Пранославное Обозрѣніе просывано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православное Обозранія» находина мендомы у сонымь начальствомь, редакція сііраю го Обозрівнія з находить возможнымь доставять по камъ это изданіе за 1878, 1881, 1882, 1883, 1884 п 1 камв следующимъ пониженнымъ ценамъ: для выписивающ о дви в какой-либо ва одинъ какой-либо годъ пять руб., за два ва одна пакон-лиоо годъ-пять руб., за два семь руб.; за три-десять руб., за четире-трисемь рус., за и я т в дътъ семна руб., за четире-трин двадиать одина руб. съ пересылкою.

Экзенняры «Правосл. Обозр.» за 1886 и 1887 г

Экземпары «Правосл. Обозр.» за 1886 и 1880 года остается прежизя— сел

въ РЕДАКЦІИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ: Оставшіяся въ небольшомъ небольшомъ воличества заземняровъ Оставшияся въ неоодъщомъ водичества заземнярова и примъчаніями къ, изданныя въ русскомъ переводі со пислеть пересыялою 2 р.— Кромів того. А. Преображенскимъ.

в примвчания ка нима свина.

1) Указатель ва преображения преображени

увазатель и пересылкою 1 р.

Уназатель и пересызкою 1 р.

2) Уназатель и пересызкою 1 р.
гг. Сост. В. Шахонымъ православному Обоаръню за 1871 —
3) Псалтирь въ новомъ правода то кои.

Амиросія 3) Податирь въд новомъ Пана 75 кон. Рим.

3) Податирь въд новомъ Пана 75 кон. Рим.

4 вовомъ новення подавания подавания подавания москва 18 3) Псалтирь ва новома сланянском перепода Амиросія Прав 50 поп.

Прав 50 поп.

Поскововато, Москва 18 Цъна 50 ноп.

редикторъ-на дате ть гоот. И Предураженскій Oth Moss obeside of Association of Association of the Association of t

