

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

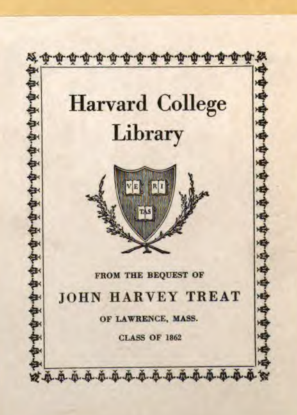
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





FROM A COLLECTION OF BOOKS
BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY
ARCHIBALD CARY COOLIDGE

gitized by Google

# HPABOCAABHOE OBO3PBHIE

1890

# Май-Іюнь.

## СОДЕРЖАНІЕ:

- 1.—СЕКТА ПАВИКОВЦЕВЪ. (Окомчаніс). Г. И. Терлецкаго.
- П.—СУЖДЕНІЯ ДВУХЪ ГЕОЛОГОВЪ О БИБЛЕЙСКОМЪ ПОТОПЪ.
   С. С. Глаголова.
- ин-первыя намецкія школы въ москва. Д. В. Цватаева.
- IV.—ВВРА ВЪ БОГА, ЕН ПРОИСХОЖДЕНІЕ И ОСНОВАНІЯ. Глава І. Тепо опитной философія и иха отношеніе за вопросу о въръ на Бога.— Глава ІІ. Теорія вининама.—Глава ІІІ. Выдененіе основнаго объективнаго оптерваній и главнаго субъективнаго факторы общечеловіческой въри на Бога путень сравнительно-историческаго и сравнительно-ицпологическаго авализа религіозних върованій. (Продолженіе). А. И. Введенскаго.
- У.—ДВИЖЕНІЕ ЭСТОВЪ И ЛАТЫШЕЙ ВЪ ПРАВОСЛАВІЕ ВЪ 1845— 1849 ГОДАХЪ. По изводу VII т. сочивеній Ю. О. Самарина. О. П.
- У1.—ПО ПОВОДУ СТАТЬИ В. О. КОМАРОВА О СРЕДСТВАХЪ КЪ УЛУЧИЕНТВ) ЦЕРКОВНАГО ПЪНІЯ. Z.
- VII.—КЪ ВОПРОСУ О ПОРМАЛЬНОМЪ ЧИСЛЪ НЕДБЛЬНЫХЪ УРОКОВЪ ВЪ СРЕДНЕЙ ШКОЛЪ, Графа Извла Капенста.
- УІІІ.— ПОВБОТІЙ и ЗАМЕТКИ: Статистическій данным има отчета т. оберапростурора Сватьй чаго Списла. Вполютрафическая заміста. Сочиненія 10. О. Самарина. Т. VIII. Окранни Россіи». Опечатки въ статьй обидосторій на гомременной Германіи». Обланиенія.

## BL HPHJOZEHIH

IX. - BRAHHIM BELAL XPAMA COLOMOHOBA, M. A. Myperosa.

MOCHBA.

Университетская типографія, на Страстномы бульк. 1890.

Digitized by Google

«Православное Обоврѣніе» выходить ежемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болье. Подписная цѣна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвъ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные экземилары «Православнаго Обогрѣнія» за прежпіе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 годы — по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866, 1868, 1869, 1871, 1872, 1873 и 1874—по 3 руб. безъ пересылки, а за одиниадцать лѣть двадцать восемь рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 11 лѣтъ — за 80 фунтовъ по разстоянію.

# Отъ Москвы за каждый фунтъ посылскъ съ книгами взимается:

До Або 20 в. Архангельска 20 в. Астрахани 20 в. Асхабада 40 к. Баку 30 к. Благовъщенска 80 к. Варшавы 20 к. Вильно 10 к. Витебска 10 к. Владинавказа 20 к. Владиміра 5 к. Водогды 5 к. Воронежа 10 к. Выборга 10 к. Върнаго 40 к. Вятка 10 к. Гельсингоорса 20 к. Гродно 20 к. Екатеринодара 20 к. Екатеринославля 10 к. Елисаветноля 30 к. Жатоміра 10 к. Првутова 60 к. Казани 10 в. Калиша 20 к. Калуги 5 к. Каменент-Подольска 20 к. Карса 30 к. Кашанева 20 к. Кіева 10 к. Ковно 10 к. Костромы 5 к. Красноврска 50 к. Куопіо 20 к. Курсва 10 к. Кутанса 30 к. Къдъпы 20 к. Ломжи 20 к. Минека 10 к Митавы 20 в. Могилева 10 в. Ниж.-Новгорода 5 в. Николайстадта 20 к. Никодаевска 1 р. Повгорода 10 к. Новочеркасски 20 к. Омека 30 к. Орда 5 к. Оренбурга 20 к. Пензы 10 к. Перми 20 в. Петроваводска 20 в. Петрокова 20 в. Плонка 20 в. Подтавы 10 в. Пекова 10 Радома 20 в. Реведя 10 в. Риги 10 в. Рязани 5 к. Самары 20 к. Самарканда 40 к. С.-Михеля 10 в. С.-Петербурга 10 в. Саратова 10 в. Семиналатинска 40 в. Симбирска 10 к. Симфероподя 20 к. Смоденска 5 к. Ставроподя 20 к. Сувалень 20 к. Съдлена 20 к. Тавасттуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 40 к. Твери 5 к. Темпръ-ханъ-Шуры 30 к. Тифанса 30 к. Тобольска 30 к. Томска 40 к. Тулы 5 к. Турган 30 к. Улеаборга 20 к. Уральска 20 к. Уфы 20 к. Харькова 10 к. Херсона 20 в. Чернигова 10 в. Читы 70 в. Эривани 30 в. Якурска 90 к. Ирослания 5 к.

# ПРАВОСЛАВНОЕ

# OBO3PBHIE.

1890.

ТОМЪ 1

М О С К В А. Университетская типографія, на Страстномъ бульв. 1890.

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго комитета печатать дозволяется. Москва. Апрёля 12-го 1890 года.

Цензоръ свящ. Іоаннь Петропавловскій.

Digitized by Google

# СЕКТА ПАШКОВЦЕВЪ\*.

٧.

Не ограничиваясь литературными средствами въ распространенію своей секты, пашковцы употребляли еще и натеріальныя для той же цвин; болве другихъ не ственялся работать и на этомъ поприщв самъ Пашковъ. Такъ онъ открылъ въ Петербургв на Выборгской сторонв дешевую народную столовую, куда сходилось весьма много чернорабочаго люда и гдв пропагандиствами секты являинсь прислуживавшія въ столовой дввушки. Онв обыкновенно подсаживались въ объдавшимъ, и обращаясь въ послъднимъ съ вопросомъ: "увъровалъ-ли ты во Христа?" "Увъруйте и вы тотчасъ почувствуете пришествіе въ себъ Христа и спасеніе",начинали знакомить постителя съ характеромъ своего ученія и въ конце концевъ убъщали ихъ присоединиться къ секте 1). При помощи своей благотворительности Паніковъ завлеваль въ свое общество и учащуюся молодежь, по преимуществу студентовъ университета, особенно твхъ, которые нуждались въ матеріальныхъ средствахъ. Вступленіе студентовъ въ последователи пашковщины происходило такимъ образомъ. Желающій ознакомиться съ ученіемъ г. Пашкова заявляль объ этомъ инспектору студентовъ, отъ котораго получалъ визитную карточку съ извъст-

Digitized by Google

<sup>\*</sup> См. март. и апр. ки. «Правося. Обозр.» за текущій годъ.

<sup>1)</sup> Открытыя письма г. Богдановича, стр. 50.

ною рекомендаціей. По этой карточкі Пашковъ принималь у себя ищущихъ спасенія; обывновенно таковыхъ онъ всегда встрвчаль словами: "погибли, погибли!" Затвиъ начиналь разсужденія о вірів и любви христівнской, о жизни христівнина и путяхъ спасенія и наконець о матеріальныхъ нуждахъ посётителя. Послъ этого вступающій въ секту, если онъ нуждающійся, вромъ Евангелія съ особыми отнътками и многихъ брошюръ, получаль еще чекь изъ магазина платья, гдв могь за счеть Пашкова сдвиать для себя заказы, а на другія нужды получаль пособіе деньгами, которое время отъ времени возобновлялось?). Но при такой щедрой благотворительности со стороны Пашкова замвчательно было то, что онъ оказывалъ ее только такимъ. относительно которыхъ онъ былъ увъренъ, что они сочувствують и разделяють его религіозныя убежденія. Но какъ скоро онъ узнаваль, что тв, коимъ онъ помогаль, продолжали держаться православного ученія, то сурово отказываль таковымъ въ пособіи. Воть напр. быль такой факть: въ услуженія при дешевыхъ столовыхъ, устроенныхъ Пашковымъ, вивств съ другими находилась врестьянка Маланья Алексвева, тверской губерній, тверскаго ужада. 7 декабря 1882 года, возвратившись изъ бани, она нашла все свое имущество погибшимъ отъ пожара, происшедшаго въ ея отсутствіе. Она обратилась за помощью къ В. Пашкову въ полной увъренности, что онъ, окавывая столько благодвяній бъдному люду, поможеть и ей въ ея несчасти. Но каково же было ея разочарованіе, когда она выслушала ръзвій отнавъ, приправленный сектаторскимъ внушеніемъ: "такъ тебъ и нужно, сказаль онъ, это тебя Богь наказалъ. Сколько разъ я тебя обличалъ, что ты облеклась въ діавода и не въруешь во Христа!"-Какъ не върую? восвликнула несчастная женщина. — Да, не въруешь, продолжалъ Пашковъ, потому что ты ходила въ церковь, держала у себя иконы и засвъчивала предъ ними лампадки. Нътъ тебъ ничего, ступай, куда хочешь!" И погоръвшая женщина осталась безъ имущества и крова! <sup>3</sup>).

Открытыя письма г. Богдановича, стр. 10.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Церковно-Общественный Вистникъ» 1880 г., № 146, сгр. 6.

Танивь образовь, если примемь во внимание все та средства (литературныя, проповъдническія и матеріальныя), какія употребляль Пашковь для распространенія своего лжеученія, то сдвивется повятенъ быстрый рость пашковщины 4). Онъ сдвлается еще понятиви, когда вспомнимъ, что въ первые годы своего существованія пашковщина пользовалась вниманіемъ петербургскато интелигентнаго общества. На Пашкова смотрели, вакъ на хорошаго моралиста, пробуждавшаго русскихъ людей отъ религіознаго индиферентизма 5). За Пашкова стояли нъкоторыя высокопоставленныя особы, спокойно смотрело на него и наше столичное духовенство. Это последнее не верило, чтобы нэъ Пашкова вышло что либо опасное для православной церкви, н потому не принимало никакихъ мъръ въ пресвченію зла и только когда пашковщина разрослась въ такой степени, что организовала изъ себя секту, намеревавшуюся исказить и извратить все православіе, тогда только заговорили въ печати о вредъ пашковщины для церкви и о необходимости воспретить Пашкову устроивать какъ въ своемъ домъ, такъ и въ другихъ частныхъ и общественныхъ зданіяхъ религіозно-назидательныя собранія. Въ 1877 году дъйствительно такое воспрещеніе последовало <sup>6</sup>), а въ 1878 году церковной власти поручено было увъщавать Пашкова и его единомышленниковъ оставить свое ваблужденіе и присоединиться и православной цериви <sup>2</sup>). На-

<sup>7) «</sup>Московскія Церк. Вѣдомости» 1880 г., № 16, стр. 318.



<sup>&</sup>quot;) Въ конце семидесятыхъ годовъ нашковщина распространилась по всемъ частямъ Петербурга; приверженцы ел устранвали свои сборища въ улицахъ: Захарьевской (домъ 11, кв. 13), Сергіевской (домъ № 20, кв. 5), Мясной (домъ № 20), Большой Морской, Кавалергардской (домъ № 2), въ Дегтярномъ нереулећ, на Васильевскомъ острове (7 и 17 линія), на Выборуской сторомъ (домъ Шаманскаго) и др. Собранія были двоякаго рода: «тайния» и откритыя. Первыя были доступны только «христовымъ», т.-е. сектантамъ; вторыя всемъ желавшимъ познакомиться съ сектой. Собранія были многолюдны; присутствовали мущины, женщины и даже дёти. Последнихъ заставляли становиться на колени, обратившись въ спинкъ стула, закрывать руками лодо, качаться и повторять молитву, произносимую кёмъ-либо изъ сектантовъ; затемъ давали имъ гостинцы и книги. Взросиме слушали проповёдь, молились и пёли «Любимие стихи» («Церковно-Общ. Въстинкъ» 1880 г., № 41).

³) «Тверской Въстникъ» 1880 г., № 20, стр. 3.

<sup>1)</sup> Тамъ же.

сколько успала въ этомъ отношеніи церковная власть, опредаденнаго свазать нельзя; можно только утверждать, что пашковшина не прекращалась, какъ свидътельствуетъ современная печать 8), а продолжала свое существование по прежнему, хотя столичное духовенство старалось противодъйствовать сектв. Изъ среды его явились лица, ръщившіяся бороться съ севтой твыя же средствами, какія употребляль и Пашковъ для распространенія своей пропаганды. Такъ, изкоторые изъ нихъ открыли по восвреснымъ днямъ въ послеполуденное время (въ 5 — 6 часовъ вечера) при своихъ церквахъ беседы, на которыхъ уяснялись слушателямъ истины правосдавія и разоблачалось заблужденіе пашковцевъ "); нъкоторые же не стъснялись и во время богослуженія въ своихъ проповъдяхъ обличать сектантовъ и твиъ предохранять отъ ихъ заразы православныхъ 10). Наконецъ у многихъ инцъ изъ столичнаго духовенства явилаеь даже мысльорганизовать общество противодъйствія пашковцамъ. Съ этою цвию 7 апрвия 1880 года въ одной частной квартирв собралось до 25 лицъ, принадлежавшихъ въ столичному духовенству.

Собравшіеся рашинись образовать общество противодайствія пашковцамъ и поэтому установили основаніе общества, его цаль и способы дайствія; въ тоже время было рашено для законности дайствій общества испросить надлежащее разрашеніе отъ властей духовной и сватокой. Признавъ затамъ необходимость борьбы съ сектой, собравшіяся лица въ большинства высказались, что эта борьба должна вестись при посредства чтеній и собесадованій, которыя должны происходить по преимуществу въ залахъ, представляющихъ то удобство сравнительно съ бесадами въ церквахъ, что въ нихъ предполагаются маста для сидвній и есть полная возможность для предоставленія желающимъ предлагать вопросы и возраженія по предметамъ собесадованій. Что касается до самаго характера собесадованій и чтеній, то

<sup>10)</sup> Такова напр. была проповѣдь протоіерея М. Архангельскаго («Церковно-Общественный Вѣстинкъ» 1880 г., № 41, стр. 3).



<sup>&#</sup>x27;) Tamb me.

<sup>&</sup>quot;) Таковыя бесёды велись въ Сергіевомъ соборь, где иниціаторомъ ихъ быль настоятель собора протоіерей Никитинь («Церковно-Общ. Вестинь» 1880 г., Ж 41, стр. 3).

относительно этого предмета собравшіеся постановили—раздалить ихъ на два разряда: одни должны имъть объектомъ свениъ образованные классы общества, — другіе имъть въ виду массу; и первыя—имъть характеръ апологетическій, а вторыя — катихизическій <sup>11</sup>).

Каковы были результаты грятельности этого общества, определеннаго ничего неизвестно, но важень во всякомь случав самый сакть организаціи противопашковскаго общества, показывающій, что столичное духовенство рашилось бодретвовать и оберегать православіе оть хищныхъ волковъ секты.

Въ это же время между петербургскимъ духовенствомъ и Пашковымъ завязалась открытая газетная переписка. Особенно интересную переписку велъ протојерей (нынъ протопресвитеръ) L. Л. Янышевъ въ бытность свою ректоромъ С.-петербургской духовной академія.

Въ перепискъ съ протојереемъ І. Л. Янышевымъ Пашковъ открыто заявилъ (хотя и не вполнъ), какихъ онъ держится религіозныхъ убъжденій и върованій и какимъ образомъ эти убъжденія у него образовались. Всъхъ писемъ Пашковымъ отослано къ протојерею І. Янышеву было четыре; изъ нихъ особенную важность имъетъ письмо отъ 9 апръля 1880 года. Въ немъ онъ писалъ слъдующее:

"Повторяющіяся съ нѣкотораго времени въ газетахъ разноръчнвыя и отчасти превратныя толкованія производимыхъ мною чтеній слова Божія заставляють меня обратиться къ вамъ съ письмомъ, которое имѣю честь покорнѣйше просить васъ благоволить напечатать въ столбцахъ издаваемаго вами журнала.

"Богословских познаній я не имвю никаких», а потому, зная, что я легко могу ошибаться, касаясь толкованія подобныхь вопросовь, я всячески старался избъгать ихъ въ бесъдахъ своихъ; точно также я намъренъ и впредь не вступать ни въ какія о нихъ пренія, желая въ этомъ случав, какъ и въ другихъ, слъдовать повельніямъ Господнимъ: "не многіе дълайтесь учителями, зная, что мы подвергнемся большему осужденію" (Іак. III, 1), и довольствуясь тъмъ исключительнымъ призваніемъ, которое имъю отъ Бога: призывать людей къ Спасителю.



<sup>11) «</sup>Церв.-Общ. Вестинкъ» 1880 г., № 44.

"Когда-то "я быль безъ Христа, чуждь завътовъ обътованія, не имъль надежды и быль безбожникомъ въ міръ" (Ефес. II, 12) Законъ Божій быль для меня мертвою буквою; я руководился исвиючительно правилами человъческими, живя для себя, пытаясь въ самыя лучшія минуты жизни совмъстить несовмъстимое т.-е. служить двумъ господамъ, хотя по Словамъ Спасители, опо невовможно. Я быль другомъ міру, не понимая, что дружба съ міромъ есть вражда противъ Бога, и жиль по волъ князя міра сего, а вмъстъ съ тъмъ боялся окончательно разссориться съ Богомъ. Я съ Господомъ не собираль и не понималь, что "кто не собираеть съ Нимъ, тоть расточаеть" (Ме. XII, 30), я проводиль, обличаемый совъстью, жизнь суетную, гръховную, богопротивную въ продолженіи цълыхъ сорока лъть въ соблазнъ другимъ и въ осужденіе себъ.

"Я не разумълъ любви Господней, полагая, что Господь любитъ только такихъ, которые первые Его возлюбили и тъмъ заслужили себъ любовь Его.

"Настало время, когда явилась миз "благодать, спасительная для всёхъ человъковъ" (Тит. II, 11), когда Господу благоугодно было дать миз понять, что Христосъ, умирая за грёхи міра, отвётиль за грёхи и мои, что пріобрётенное Имъ вёчное исвупленіе пріобрётено и для меня, что если "правдою одного—всёмъ человъкамъ оправданіе въ жизни" (Рим. V, 18), то оправданіе это предложено и мив, что "Христосъ, сдёлавшись для всёхъ послушныхъ Ему виновникомъ спасенія вёчнаго" (Евр. V, 9), можетъ сдёлаться Виновникомъ спасенія и моего.

"Озаренный свътомъ слова Господня, я увидълъ себя "отчужденнымъ и врагомъ по расположению къ злымъ деламъ" (Колос. I, 21), понялъ, что я гръшникъ погибшій, что я ничего не въ состояніи сдълать для своего спасенія.

"Преступленный мною законъ Божій оказался для меня "дётоводителемъ во Христу" (Гал. III, 24), пришедшему "призвать не праведниковъ, а грёшниковъ къ покаянію" (Ме. IX, 13), "ввыскать и спасти погибшее" (Лук. XIX, 10); и покаялся предъ Нимъ въ грёховности и отчаянной испорченности сердца своего; обратился къ Нему, потерявъ на себя надежду.

"Господь даль мив увъровать въ прощеніе грвховъ, возвъщаемое именемъ Его. "Благодать Божія и дарь по благодати одного человъка, Інсуса Христа" (Рим. V, 15), восполнили всю мою нужду, переполнивъ сердце мое радостью неземною и благодарностью во Спасителю, "искупившему меня кровію Своєю Богу" (Апокал. V, 9); я отдался Ему, чтобы Онъ исцълилъ меня отъ гръховъ моихъ; повинуясь Его призыву и полагаясь на нелживое Его слово, я довърился Спасителю Моему, въ Которомъ и имъю теперь жизнь въчную, Который не дастъ мив погибнуть во въвъ и не дастъ меня "похитить изъ руки Своей (Іоан. X, 28)...

"Господь приняль меня, какъ принимаетъ всякаго приходящаго къ Нему; благодарю Отца Небеснаго, что я теперь могу исповъдывать предъ людьми Інсуса Христа Господомъ моимъ; я теперь принадлежу не себъ, а Ему; живу не для себя, но для умершаго за меня и воскресшаго Христа. Господь теперь опредълилъ меня на служеніе Ему—на служеніе, которому я и предамсь съ радостью вотъ уже скоро пять лътъ; оно состоитъ въ томъ, чтобы свидътельствовать людямъ о Немъ, о Его безпредъльной любви, которую Онъ ежедневно даетъ испытывать.

"На Спасителя Імсуса Христа, Сына Божія, "преданнаго за гръхи мои и воскресшаго для оправданія моего" (Рим. IV, 25), я не могу не взярать, какъ на "единаго Посреднива" (1. Тим. II, 5) и "Ходатая" (1 Іоан. II. 1.), какъ на "Блюстителя души" (1. Петр. II, 25), на "Начальника и Совершителя въры" (Евр. XII, 2); я теперь знаю по опыту, какъ въренъ Онъ, и знаю, что "вст обътованія въ Немъ-да и аминь" (2 Кор. 1, 20).

"О Немъ я проповъдую людямъ и свидътельствую, какъ Самъ Богъ повелъваетъ, что Онъ есть опредъленный отъ Бога Судія живыхъ и мертвыхъ, напоминая имъ, что о Немъ всъ пророки свидътельствуютъ, что всякій върующій въ Него получитъ прощеніе гръховъ именемъ Его.

"Я всемъ повторяю, что "нетъ ни въ комъ иномъ спасенія" (Деян. IV, 11), ибо "никто не можетъ положить другаго основанія, кроме положеннаго, которое есть Інсусъ Христосъ (1 Кор. III, 11).

"Я говорю всвиъ, что двлами нашими мы не оправдаемся передъ Богомъ, а оправдаемся вврою въ Іисуса Христа; но разумвется, что истинная ввра не можетъ не проявляться въ двлахъ; вмъсть съ твиъ я постоянно напоминаю, что нивто не

войдеть въ царствіе небесное, не освободившись отъ гр $\pm$ ха, и указываю всякому на Спасителя, который "явился для того, чтобы взять гр $\pm$ хи наши и чтобы разрушить д $\pm$ ла діавола $\alpha$  (І. Іоан. III, 5, 8).

"Я всячески стараюсь доказать Словомъ Божіниъ, что всъ христіанскія добродѣтели суть ничто иное, какъ "плодъ Духа Святаго", даруемаго Богомъ вѣрующему т.-е. принадлежещему отъ сердца Інсусу Христу и Имъ усыновленному Богу Отцу, и что поэтому никакая плоть "не можетъ хвалиться передъ Богомъ получая оправданіе даромъ, по благодати Его, искупленіемъ во Христъ Іисусъ, Котораго Богъ предложилъ въ жертву умилостивленія" (Рим. III, 24). Вотъ въ короткихъ словахъ сущность того, о чемъ я свидѣтельствую передъ людьми "по мѣрѣ вѣры" (Рим. XII, 6) не въ премудрости слова, чтобы не упразднить преста Христова, ибо слово о крестъ для погибающихъ есть безуміе, а для насъ спасаемыхъ—сила Божія" (1 Кор. I, 17—18) 12).

Изъ этого письма Пашкова, представляющаго довольно искусный подборъ текстовъ, можно видёть, что религіозныя убъжденія его имъютъ вполнё протестантскую закваску, такъ какъ вопросъ объ оправданіи человёка рёшается Пашковымъ по протестантски, а именно, что человёкъ оправдывается исключительно чрезъ одну вёру во Христа и Его искупительныя заслуги.

Получивши отъ Пашкова вышеприведенное исповъданіе въры, прот. І. Янышевъ того же 1880 года 12 апръля отправиль къ нему письмо, въ которомъ просиль его дать отвъть на два слъдующихъ вопроса: 1) Правдали, что онъ Пашковъ началь и продолжаеть свою проповъдническую дъятельность безъ благословенія предстоятелей Христовой церкви? 2) Признаеть ли онъ спасительность тамиствъ и авторитетъ вселенской церкви въ дълъ разумънія Богооткровенной истины и въ церковномъ благоустройствъ? На эти вопросы Пашковъ почему-то мединлъ отвъчать и наконецъ даль отвъть въ слъдующей формъ.

"...Господь Інсусъ Христосъ говоритъ: "всяваго, вто исповъдаетъ Меня предъ людьми, того исповъдаю и Я предъ Отцомъ Моимъ Небеснымъ; а вто отречется отъ Меня предъ людьми,



<sup>12)</sup> Hep. Birr. 1880 r. 3 19, crp. 4-5.

отрекусь отъ того и Я предъ Отцемъ Небеснымъ" (Мате. Х, 32, 33). На основаніи этихъ словъ Господнихъ я со времени обращенія своего ко Христу началь свидътельствовать о Немъ, когда къ тому представлялся случай,—сперва предъ отдъльными лицами, а затъмъ и въ частныхъ небольшихъ кружкахъ; я въровалъ, а потому и говорилъ (2 Кор. IV, 13), радуясь тому, что Господь отверзъ уста мои къ прославленію имени Его. Я исполняю и по сіе время положительно выраженную Имъ волю, прововглащая въ настоящій въкъ невърія и отрицанія имя Спасителя и Бога моего Господа Інсуса Христа. Такой образъ дъйствій можетъ ли быть признанъ противнымъ ученію Господнему и христіанской любви къ ближнему для того, кто какъ я убъжденъ, что невърующій въ Сына Божія уже осужденъ, не увидитъ жизни и что гнъвъ Божій пребываетъ на немъ (Іоан. III, 18, 36).

"Я не могу не признавать установленных Господомъ и Его апостодами таниствъ, но не могу также не убъдиться словомъ Божінмъ, что всъ таниства установлены исключительно только для върующихъ, для которыхъ однихъ они имъютъ благодатное дъйствіе, обращансь для всякаго, кто приступаеть къ нимъ недостойно, т.-е. безъ въры, въ осужденіе (1 Кор. XI, 19).

"Церковь Бога живаго есть столиъ и утвержденіе истины (1 Тим. III, 15), есть твло Христово (1 Кор. XII, 27), состоящее изъ живыхъ членовъ, т.-е. върующихъ во Христа, искупленныхъ Имъ, принадлежащихъ Ему и любящихъ Его, изъ членовъ уже почившихъ во Христъ, живущихъ въ настоящее время, и всъхъ тъхъ, которыхъ Господь присоединитъ въ будущемъ иъ Своему тълу. Авторитетъ ея я не могу не признавать, благодарю Господа моего и Спасителя, что могу себя почитать принадлежащимъ иъ церкви Его, въ которой Онъ поставилъ однихъ апостолами, другихъ пророками, иныхъ евангелистами, иныхъ пастырями и учителями къ совершенію святыхъ, на дъло служенія, для созиданія тъла Христова, доколъ пріндемъ воъ въ единство въры и познанія Сына Божія... (Еф. IV, 11—13). Я не могу и не желаю отвергать, что эти особые дары Духа Свитаго даются избраннымъ Его на дъло служенія Его... "13).



<sup>12)</sup> Цер. Въст. 1880 г. № 19, стр. б.

Несмотря на вычурность изложенія, письмо Пашкова не заключаєть въ себів надлежащаго отвіта на предложенные прот. І. Янышевымъ вопросы. Пашковъ здісь даетъ такіе общіе отвіты, по которымъ нельзя съ точностью сказать: какого онъ собственно держится ученія относительно своето учительства, такиствъ и церкви. Можно только сділать то заключеніе, что Пашковъ признаетъ себя избраннымъ сосудомъ Божівмъ, пророкомъ и благовівстникомъ, котораго самъ Богъ избраль въ проповіданію Евангелія. "Со времени обращенія своего ко Христу, писалъ Пашковъ, началь свидітельствовать о Немъ, когда къ тому представлялся случай... я віроваль, а потому и говориль (2 Кор. IV, 13), радуясь тому, что Господь отверзъ уста мом къ прославленію имени Его".

Относительно ученія о таниствахъ Пашковъ далъ весьма неопредвленный отвътъ, а именно не сказалъ, сколько и какія таниства онъ признаетъ: "Я не могу не признавать установленныхъ Господомъ в Его апостолами таниствъ, но не могу также не убъдиться Словомъ Божіимъ, что всъ таниства установлены исключительно только для върующихъ, для которыхъ однихъ они имъютъ благодатное дъйствіе, обращаясь для всякаго, ито приступаетъ къ нимъ недостойно, т.-е., безъ въры, въ осужденіе" (1. Кор. XI, 20).

Не менъе уклончиво далъ понятіе Пашковъ о церкви и цервовномъ устройствъ, "Церковь есть тъло Христово, состоящее изъ живыхъ членовъ, т.-е. върующихъ во Христа, искупленныхъ Имъ, принадлежащихъ Ему и любящихъ Его, изъ членовъ, уже почившихъ во Христв, живущихъ въ пастоящее время и всяхъ твиъ, которымъ Господь присоединить въ будущемъ нъ своему твлу". Употребляя такія неопредвленныя выраженія о церкви, Пашковъ какъ бы нарочито обходить молчаніемъ тотъ строй, вакой существуеть въ нашей православной церкви; все это показываеть, что Пашковъ, не желан предъ лицемъ русскаго общества показать себя явнымъ отступникомъ отъ православія, вздумаль замаскировать овое лисучение общими оразами и выраженіями, которыя можно толковать и понимать, какъ угодно.-Съ этою право, оченидно, Пашковъ и прекратилъ дальнъйшую переписку съ прот. І. Л. Янышевымъ, сославшись на плохое внаніе богословскихъ предметовъ.

Отврытая дитературная переписка Пашкова въ 1880 году съ протојереемъ І. Л. Янышевымъ была единственной и последней; боле Пашковъ не решался нигде заявлять печатно о своихъ редигіозныхъ убежденіяхъ. Впрочемъ это быть можеть объясняется еще и темъ, что съ 1880 года Пашкову не такъ своболно жилось въ Петербурге, какъ ранее; въ 1880 году, напримеръ, ему не позводено было устраивать воскресныя беседы 14) и онъ поэтому счелъ за дучшее для себя на время ужхать изъ Петербурга и открыть свою проповедническую деятельность во внутреннихъ губерніяхъ Россійской имперіи.

Оставивъ Петербургъ, Пащновъ центромъ своей дъятельности избраль свои имвиія, которыя у него разсвяны во многихь губерніяхъ. Въ одномъ взъ нихъ, именно въ сель Крекшинъ, Звенигородскаго увада, Московской губерніи, пропаганда велась тавимъ образомъ: для крестьянъ ближайшихъ къ имънію деревень были выстроены школа и больница, хорошо обставленная, куда приглашены были учительница и женщина-докторъ. Въ школь проме грамоты учили пенію кантовь и стиховь по внижкамъ; обучение последнему бралъ на себя самъ Пашковъ и члены его семейства. Помимо школы, куда приходили съ детьми и взрослые, Пашковъ совываль еще крестьянъ къ себъ на домъ. Здесь читалась сначала молитва, а затемъ произносилась проповъдь въ протестантскомъ духъ; наконецъ слъдовало общее пъніе гимновъ по брошюрамъ, раздаваемымъ и собираемымъ самимъ Пашковымъ, -- пъніе происходило подъ аккомпаниментъ органа. Кто на собраніяхъ назался llaшвову особенно внимательнымъ, тому онъ давалъ наставление быть такимъ и на будущее время, а иногда дълалъ и небольшое денежное поощреніе. Въ рабочіе дни, а преимущественно по праздинкамъ Пашковъ посъщаль и самихъ крестьянъ. Любимымъ мъстомъ такихъ посвщеній было селеніе Митькино; здісь также онъ устраиваль собранія, на которыхъ произносилась проповёдь, пёлись стихи и раздавались брошюры 15). Также дъйствовалъ Пашковъ и въ другихъ овоихъ имъніяхъ, находившихся въ Нижегородской и Тамбовской губерніяхъ; проникаль съ своею пропов'ядью и въ

¹⁴) Тверской Вистникъ 1880 № 20, стр. 3.

<sup>15)</sup> Московскія Цер. Вѣд. 1887 № 18.

Таврическую губернію, гдё при посредстве своей широкой благотворительности вербоваль себе не мало последователей и соучастниковъ <sup>16</sup>).

Одновременно съ Пашковымъ подвизались на томъ же поприщъ вив Петербурга и ивкоторые изъ его горячихъ поклонниковъ и приверженцевъ. Таковы, напримъръ, были графъ и графиня Бобринскіе, устранвавшіе собранія съ молитвой, проповидью и пријемъ стиховъ въ г. Богородицив, Тульской губернін, затвиъ Ушковъ, отставной коллежскій секретарь въ г. Вышнемъ Волочкъ, Тверской губерніи. Дъятельность последняго по части распространенія пашковщины была особенно ревностна. До 1882 года Ушковъ былъ сыномъ православной церкви; въ началь этого года (т.-е. 1882 г.) онъ повредился умомъ, сталъ вадумываться, всего бояться и держаль при себъ заряженные револьверы. По совъту врача Ушковъ былъ отправленъ для леченія въ Петербургь; здёсь вмёсто доктора его познакомили съ Пашковымъ, на собранія котораго онъ ходиль въ продолженія трехъ, четырехъ недвль. Услышавъ ученіе Пашкова, Ушковъ быстро оставиль православіе и сділался сектантомь; вскорів затемъ онъ быль отъ Пашкова снабженъ книгами и отправленъ въ качествъ миссіонера въ Вышній-Волочекъ. Больной головъ Ушкова миссія пришлась по вкусу; его сердце возрадовалось при новой для него двятельности.

Прибывши въ Волочекъ съ внигами и брошюрами Пашкова, Ушковъ тотчасъ началъ дъйствовать съ особенною ревностью въ пользу лжеученія Пашкова. Въ своемъ домъ онъ снялъ драгоцівнным иконы, уложилъ ихъ въ сундукъ, а стіны увізшалъ евангельскими изреченіями, пересталъ ходить въ церковь, а устраивалъ моленіе у себя въ домъ; свояченица его при этомъ играла религіозные канты, а Ушковъ читалъ импровизированную молитву, заканчивавшуюся словомъ: ампнь.

Не ограничиваясь своей семьей, Ушковъ началь распространять пашковщину и въ городъ и вотъ съ этою пълю онъ совываль из себъ въ домъ всъхъ, встръчавшихся ему на улицъ, читаль изъ Библін, объяснять читаемое, раздаваль затъмъ книжки, а нъкоторымъ бъднымъ старушкамъ и деньги. Кромъ

<sup>14)</sup> Русскій Вист. 1886 г. № 2. стр. 860.



ляцъ, принадлежавшихъ къ семъв, Ушвову помогали въ двлъ пропаганды состоявшіе подъ надзоромъ полиціи—Кукинъ, Нивитинъ и Печугинъ. Всв они на собраніяхъ и при встръчахъ съ православными давали ложное толкованіе Евангелію, отрицали ісрархію, св. иконы, врестное знаменіе, обращеніе съ молитвой къ Божіей Матери и св. угодникамъ, посъщеніе храма, таинства и обряды православной перкви.

Не смотря на ревностное проповъданіе пашковщины, Ушковъ и его единомышленники особеннаго успъха въ Вышнемъ Волочкъ не имъди, хотя съмя, брошенное ими, не осталось безъ послъдствій: здъсь образовался небольшой кружокъ пашковпевъ 17).

Въ то время, когда Пашковъ съ своими единомышленниками работалъ на пользу секты во внутреннихъ губерніяхъ Россіи, въ Петербургъ его друзья не дремали, а только болъе скрытно продолжали начатое имъ дъло, такъ что пашковщина нисколько не уменьшалась въ своемъ объемъ, какъ объ этомъ свидътельствовалъ причтъ Пантелеймоновской церкви въ своемъ рапортъ С.-Петербургской Духовной Консисторіи отъ 30 января 1882 г. Секта въ это время, какъ видно изъ того же рапорта, распространялась главнымъ образомъ по окраинамъ столицы 18), а миссіонерами ея были по преимуществу женщины.

Съ возвращениемъ Пашкова въ Петербургъ 19) двятельность этихъ проповъдницъ, вакъ всъхъ вообще пашковцевъ, должна была оживиться, что и было на самомъ дълъ: они по прежнему стали устранвать свои собранія, на которыя сходилось довольное количество слушателей; первенствующую роль на няхъ заняль самъ Пашковъ, который снова выступилъ въ качествъ руководителя и "генерала" секты. Въ печати опять заговорили о пашковскихъ собраніяхъ и бесъдахъ; явились лица, которыя, видя существенный вредъ, наносимый православію пашковщиной, ръшились выступить въ открытую борьбу съ Пашковымъ

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Не смотря на запрещеніе 1880 г. Пашковъ по временамъ прівзжаль въ столицу и вель бесёды; ръ 1883 г. онъ таковыя вель открыто для всёхъ.



<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) «Перковный Вистникъ» 1883 г. № 36, стр. 13—14.

<sup>10)</sup> Въ рапортъ причта Пантелеймоновской церкви извъщалось, что «пашковщина распространяется на окраинахъ столицы и вдали отъ нея».

и его последователями; съ этой целію выпустили въ светь нъчто въ родъ полемическихъ сочиненій; таковы напр. "Отврытыя письма къ г. Пашкову", принадлежащія перу г. Богдановича, старосты Исаакіевскаго собора <sup>20</sup>). Въ этихъ письмахъ авторомъ вратко изложено въроученіе пашковщины и указана неблаговидность средствъ, какими Пашковъ завлекалъ съ свою секту православныхъ, а затемъ сделанъ выводъ о вреде секты. Въ томъ же духв помвинались и въ нвкоторыхъ періодическихъ паданіяхъ (напр. "Церковн. въст.", "Церковно-Общ. въст.") замътки и сообщенія, направленныя противъ пашковщины 21). Отчасти всладствие газетнаго порицания секты, а главнымъ образомъ всявдствіе быстраго ея распространенія по всему Петербургу 24 мая 1884 года последовало текого рода Высочайшее повельніе: "Закрыть Общество поощренія духовно-нравственнаго чтенія и принять міры къ прекрашенію дальнійшаго распространенія ученія Пашкова на всемъ пространствъ Имперія" (Указъ С.-Петербургской Духовной Консисторіи 4 октября 1884 г. № 3448). Вскоръ за этимъ магазинъ Гроте, выпускавшій въ свъть брошюры "Общества поощренія духовно-нравственнаго чтенія" долженъ быль прекратить свою деятельность; отврытыя Пашковымъ беседы въ Петербурге также должны были прекратить свое существованіе, а самъ Пашковъ увхаль за границу. Святыйшій Синодъ затымъ предписаль епархіальнымъ архіереямъ, а министерство внутреннихъ дълъ губернаторамъ — слъдить за распространеніемъ лжеученія и немедленно доносить высшему начальству.

Все повидимому было направлено къ радикальному искорененю секты, но къ сожаленю только повидимому.

Послъ вышеупомянутаго Высочайшаго повельнія пашковцы въ Петербургъ, какъ лишившіеся главы, значительно притихли и замолкли: они уже не устраивали открытыхъ собраній, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Въ 1882 году причтъ Пантелеймоновской церкви въ С.-Петербургъ въ своемъ рапортв духовной консисторіи просилъ «для прекращенія зла отмінить уставъ Общества поощренія дух.-нрав. чт. 1876 г. и принять міры противъ распространенія джеученій секты».



<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Еще ранъе были выпущены въ свътъ «Письма къ извъстному лицу въ Петербургъ» преосвищ. еп. Өеофана; въ нихъ разоблачалось догматическое заблуждение секты.

равъе, и осли собирались, то тайно и притомъ на окрестностяхъ столицы. Что же насвется пашконщины, гивадившейся во внутреннихъ губерніяхъ, то тамъ она продолжала свое дайствіе по прежнему, пріобратал все новыхъ и новыхъ членовъ. Здась съ прежней свободой распрестранялись книжен и брошюры общества поощренія духовно-правственнаго чтенія, такъ что въ 1866 году посладовало отъ Св. Синода вторичное запрещеніе распространять въ народа брощюры вышеназваннаго общества, а вижета съ ними и журналь "Руссній рабочій", издаваемый г. Пейкеръ. Брошюры, признанныя Св. Синодомъ вредными и долженетвующими поэтому быть изъятыми изъ употребленія въ марода были сладующія:

1) Брачная одежда. 2) Молишься-ди ты? 3) Перван молитва Джесиви. 4) Пастукъ и овцы. 5) Інсусъ Назорей идеть. 7) Спасенъ ли ты, нап погибъ? и Будьте готовы. 7) Что такое храстіанинъ? 8) Благая въсть. 9) Надоминаніе уристіанамъ отъ Слова Божія. 10) У Бога не останется безсильнымъ никакое слово. 11) Жизнь Імсуса Христа по Св. Писанію. 12) Брачный пиръ. 13) Вотръча од старушкой. 14) Прінди по Інсусу Христу. 15) Рай и Адъ. 16) Сегодня или никорда. 17) Застигнутые въ расплохъ. 18) Краткое руководство къ чтенію Новаго Завета. 19) Беседы двухъ друзей о воврожденіи, 20) Истиннан радость. 21) Примирилси ли ты съ Богомъ. 22) Званіе христіанина и его значеніе. 23) Два слова о Св. Библін. 24) Перепличка. 25) Разговоръ двухъ матросовъ послъ бури. 26) Благодатное дитя. 27) Онъ любить меня. 28) Христосъ все и во всемъ. 29) Какъ былъ завоеванъ яблоновый дворъ. 30) Путь по спасению. 31) Два брата. 32) Радостная въсть. 33) Новая азбука для всёхъ М. Е. К. 34) Два пути в предвам ихъ. 35) Пора домой. 36) Исполняете ли вы волю Божію? 37) Голосъ времени 38) Блегодарциь ли ты Бога. 39) Любезный читатель, прочти сіе цовъсквованіе о слівномъ. 40) Сябпан дввушка и Евангеліе. 41) Встревожился Іерусалимъ.

### ٧I.

Не смотря на это вторичное запрещене, брошюры Пашковцевъ все-таки распространялись какъ въ Петербургъ, такъ и внутри Россіи, а вмъстъ съними распространялась конечно и секта. Изъ ивотностей, гдв пашковщика послѣ Высочайшаго запрещенія отъ 24 мая 1884 г. продолжала свое существованіе, мы знаемъ слѣдующія:

Село Сергіевское, Крапивинскаго ужада, Тульской губернів. Сюда пашковское въроучение занесено двоюродною сестрою Пашкова внягинею Гагариной, состоявшею действительнымъ членомъ ванрытаго въ 1884 году общества поощренія дух.-нрав. чтенія. Пріважая на катнее время нав Петербурга въ село Сергіевское, въ имѣніе своего мужа, она всегда привозила съ собою заввятую пропагандиству нъкую Констанцію Козляванову состоявшую членомъ-сотрудникомъ "Общества поощронія дух.прав. чтенія". До закрытія названнаго Общества об'в он'в привознии и раздавали брошюры по имънію виявя Гагарина и въ окрестныя села; кромъ того собирали народъ или къ себъ въ домъ иди въ женскую гагаринскую школу для проповъданія пашновского ученія подъ предлогомъ объясненія Евангелія и пънія духовныхъ пъсней. Народу всегда собиралось много. Въ отсутствіе Гагариной ревностными пропов'ядинцами пашковщины здівсь были двъ особы: жена доктора Гагаринской больницы г-жа. Кирьякова и жена працивенского купеческого сына Анастасія Глаголева. Онъ устранвали собранія для народа, гдъ объяснилось Евангеліе въ сектантскомъ смыслѣ и раздавали брошюры; последнія раздавались не только здоровымъ но и больнымъ, помъщавшемся въ Гагаринской больницъ 22).

Въ такомъ же родъ велась пропаганда и въ селъ Пороходино, (въ 20 верстахъ отъ станціи Любанъ по Николаєвской жельзной дорогь). Здъсь была сентантами отврыта школа, нуда вмъсть съ дътьми собирались и взрослые для выслушиванія пашковскаго ученія <sup>22</sup>). По сообщенію Въстника Европы въ Новгородскомъ окружномъ судъ въ 1886 году разсматривалось дъло о военномъ телеграемсть Тихоновъ и престъянниъ Вегздинъ, обвинившихся въ насильственномъ привлеченіи православныхъ въ пашковщину. Оба подсудимые были признаны виновными, при чемъ снисхожденіе дано было только Вегздину. По словамъ обвинительнаго акта Тихоновъ собираль у себя разныхъ лицъ и про-



<sup>25) «</sup>Московскія Цер. від.» 1887 г. № 38, стр. 501—502.

<sup>23) «</sup>Мос∡овскія Церк. вѣд. 1886 г. № 9.

повъдываль, что поклоняться слъдуеть одному живому Богу, что почитаніе иконъ, мощей и св. угодниковъ взлишне, равно какъ малишни и многіе обряды православной церкви <sup>24</sup>).

Не безплодна пашковская пропаганда была въ воронежской спархін; здъсь подвизались на сектаторскомъ поприщъ вдова генерала Елизавета Черткова съ сыномъ своимъ Владиміромъ. Въ хуторъ Перлахъ, острогомскаго ужада изъ послъдователей секты образовалась особая община, главнымъ руководителемъ которой былъ крестьянинъ Ещенко; въ своемъ домъ по вечерамъ онъ собиралъ сектантовъ, предъ которыми читалъ Евангеліе и книжки, получаемыя имъ отъ сына Чертковой; послъ чтенія всъ сектанты на своихъ собраніяхъ пъли "любимые стихи" 35).

Несомивно также, что пашковщина развивалась съ успъкомъ и въ Варшавъ. Здъсь еще въ 1884 году составлялись пашковскія собранія, по подобію петербургскихъ, съ тъмъ тольно отличіемъ, что на эти собранія допускались лишь лица, принадлежавшія къ высшему аристократическому кругу. Въ Варшавъ, какъ извъстно, печатались и пропускались пашковскія брошюры <sup>26</sup>); здъсь былъ и особый магазинъ, выпускавшій въ продажу эти брошюры даже тогда, когда выпускъ ихъ былъ запрещенъ.

Довольно прочное гитадо свила себт пашковщина въ прославской губерніи. Однимъ изъ выдающихся діятелей на сектаторскомъ поприщів здіть быль крестьянинъ ростовскаго убада, деревни Кецкова Семенъ Алекствевъ Арнаутовъ. По свидітельству священника села Семеновскаго онъ отказывался отъ постищенія церкви, не совершаль также обычныхъ домашнихъ молитвъ, не твориль крестнаго знаменія и пропов'ядываль, что общественныя молитвы въ храмахъ, почитаніе иконъ и поклоненіе имъ совершенно излишне; при обыскі у него найдена масса брошюръ "Общества поощренія дух.-нрав. чт.". Другимъ рьянымъ послідователемъ секты по донесенію благочиннаго священника о. Предтеченскаго здіть явился крестьянскій сынъ деревни Малахова Федоръ Сальниковъ. При разговорів съ вышеупомяну-

<sup>21) «</sup>Въстинкъ Европы» 1886 г. № 6, стр. 788.

<sup>25) «</sup>Въстинкъ Европы» 1888 г. № 3, стр. 365.

<sup>26) «</sup>Церв. Въст.» 1886 г. № 45, стр. 714.

тымъ священивкомъ-благочиннымъ онъ объяснилъ, что нужно въровать въ живаго Бога— Слова Інсуса Христа и повлоняться Ему духомъ, а не твломъ и при втомъ восклицалъ: "къ чему—туть крестосложение такъ или иначе? Зачъмъ въчная борьба за трехперстие и двуперстие? вявшияя молита излишия"! У Сальникова также оказалось много брошюръ и карточекъ съ текстами, изданныхъ пашковцами з?).

Въ декабръ 1887 года отъ благочиннаго священника Владиміра Морева поступило въ епархіальному начальству донесеніе о третьемъ пашковців, крестьянинъ деревни Ременина угличскаго увзда И. М., появившемся изъ Москвы. Во время пребыванія на родинъ онъ читалъ крестьянамъ Евангеліе и Библію и внушалъ, что православныя иконы только картины и поклоняться имъ не слёдуетъ.

Въ 1888 году въ селъ Семеновскомъ ростовскаго увзда вновь появляется первый пашковецъ крестьянинъ Арнаутовъ; при обыскъ у него много найдено было пашковскихъ брошюръ. Въ своемъ учени онъ оставался упорнымъ приверженцемъ и съ приходскимъ священникомъ не желалъ вступать ни въ какія собесъдованія; по отысканнымъ у него письмамъ открыто, что онъ переписывался съ нъкоторыми пашковцами, проживавшими въ Петербургъ.

Наконецъ въ 1889 году обнаружились еще пашковцы въ мологскомъ увядъ въ деревнъ Никольской воскресенскаго прихода, въ липъ крестьянина А. С. и жены А. В. Мъстнымъ священивкомъ употреблены были всъ средства, какими только можетъ располагать приходскій пастырь, для вразумленія заблуждающихся и охраненія православныхъ отъ ихъ вреднаго вліннія, вслъдствіе чего дальнъйшаго распространенія пашковщины въ приходъ не замъчается <sup>26</sup>)

Двятельно велась пропаганда въ селъ Крекшинъ, звенигородскаго уъзда, московской губерніи (въ имъніи В. Пашкова). Главнымъ распространителемъ лжеученія здъсь былъ самъ Пашковъ, а въ его отсутствіе нъкая г-жа Черткова. Въ началъ декабря 1887 г. она устраивала для народа по вечерамъ чтенія, которыя

<sup>28) «</sup>Церк. Вѣдомости» 1889 г. № 40, стр. 1201—1202.



<sup>21) «</sup>Москов. Цер. Вѣд.» 1886 г. № 13.

происходили въ домѣ одного изъ крестьямъ с. Крекшина, служащаго старостою рабочихъ у Пашиова. Послѣ чтенія и проповъди Черткова раздавала брошюры, которыя разбирались, особенно дѣтьми, одотно. Съ отъвадомъ ея въ Мосяву собранія прекратились и пронаганда значительно ослабилась. При обыскъ полицейскимъ чиновникомъ у врестьмъ найдено было до 1550 брошюръ 20).

Но особенный интересъ представляеть распространение паніковщины въ тверской губернін въ стариционъ убадь въ с. Ладьнно. Первымъ и главнымъ распространителемъ въ с. Ладънно быль престывани Неполай Трофимовы по прозванию Орвховъ. Живя на заработнахъ въ Петербурга, Оржковъ познакомился съ ученіемъ пашковценъ и споро нережель на сторону сенты. Возвративника въ 1883 году въ денабръ мъсяцъ въ село Ладьнно онъ началь отпрыто здёсь упловяться оть православной церкви, что было вамичено тогда же имотнымъ священивкомъ Послъ мъсячного пребыванія Оржковъ снова ужкаль въ Петербургь, откуда прибымь одить въ свое селе въ декабръ 1884 г. Желая узнать, накихъ держится воззраній Орбховъ, мастими свищенникъ Разанцевъ пригласнаъ его къ себъ на собсевдованіе, при воторомъ отврылось, что Ортковъ отвергаеть церноввую іврархію, почитаніє святых угодиновъ Бомінка, повлоненіе св. иконамъ и модитвы за умершихъ. Когда Орвиовъ началь отврыто распространять свое джеучение между жителями села Ладыню и притомъ усившно, то было нависчено по этому дъду следствіе, нев которего выясинлось, что Орековъ-пашковенъ и что опъ имъдъ переписку съ барономъ Короомъ, одиниъ изъ главныхъ вомаковъ секты. На вопросъ пристава, (производившаго обыскъ въ квартиръ Оржкова), "ваного онъ върсисповъданія и не есть де овъ последователь Пашвова", сентантъ отвъчаль, что одъ "носледователь ученія Христа — Истаннаго Слова, а объ учени Пашкова и не знастъ", но затвиъ добавигь, что онь "видъгь и слышаль Пашкова". На дальнъйшіе равопросы Оржковъ отвичаль весьма неохотно и между прочимъ сказакь, что въ церковь ходить считесть излишнимъ, такъ какъ церковь вердь, и въ его домъ и всюду, гдъ собыраются два или



<sup>29) «</sup>Другъ Истини» 1888 г. № 8.

три върующихъ. Но не нестицая церкви, Тросимовъ все-таки не ръшнися обходиться бевъ чего-то въ родъ богослуженія; такъ онъ завель при участіи євоего отца, жены и двухъ малольтнихъ дътей своихъ ежедневное пъніе по брошюрамъ: "Любишые стихи", "Брачный перъ" и др. Кроит того, какъ объяснить приставу въ іюнъ 1885 года деситскій Антонъ Ивановъ, Оръховъ совершилъ великимъ постомъ въ присутствіи посторонняго свидътеля причаменіе себя, своихъ домашнихъ и другихъ послъдователей своего джеученія изъ односельчанъ, причемъ вино было налито въ чашку, а ишеничная бълая булнъ изображала тъко Христово. Такимъ образомъ Оръховъ, восприняющи ученіе Пашкова, счелъ необходимымъ для себя дополнить ту сторону этого ученія, какая назалась ощу педовонченной или опущенной.

Собравши вокругъ себя довольно тесный кружовъ последователей. Орвковъ твиъ свимиъ обособился отъ своихъ прочихъ односельчанъ, принадлежавшихъ въ православной церкви и даже оталь во враждебныя отношенія въ нимъ, чревь что значительно ослабыть тоть успахь, какой онь нивль въ даль распространенія пашковидны среди односельчань ладынцевъ. Эти последніе сперва относились безразлично на последователяма Орвхова, по потомъ, когда пашковцы стали открыто спорять съ ними на мірсинхъ сходнахъ и при этомъ выражели насм'вшки надъ чтимыми неонами, безраздичность стала смвияться озлобленіемъ; отношенія обострились до того, что православные ладьняцы, составивани мірской приговоръ, избрали изъ своей среды довъренныхъ лицъ и отправили ихъ съ прошеніемъ чъ тверскому губернотору. Въ приговоръ престъяне увъдомляли, что Никаноръ Оржковъ распространяетъ пашковское ажеучение между вына съ большою настойчивостью и при этомъ выражаетъ вижств съ другими своими единомышленникеми деракое кощунство на православную святыню, называя "храмъ Божій іудейскою синарогою, святыя ивоны досками, лопатами, ндолами, православныхъ христанъ язычниками, священика -- кичкой". Увъдомияя объ этомъ, крестьяне просили губернатора сдължь распоряжение о прекращении пашковской пропаганды и наказавін кошунствующихъ сентантовъ; въ противновъ случав, писали въ приговоръ крестьяне, "возстанемъ противъ нихъ всъ и отистивь имъ за всв ихъ прошедшія насившин; одному Богу извёстно, что можеть случиться въ раздражении".



Въ прошенів, отосланномъ ладыншами вирств оъ приговоромъ тверскому губернатору, еще болье была оттвиена аловредность пашковневъ для православія, въ немъ довъренные отъ простъявъ писели, что "лисучители смело идутъ въ домы слабодушных задыницевъ, особенно женщинъ, неренимають на улицатъ нищихъ, насильно объясияя имъ свое въроученіе и дошли уже до такой дервости, что публично кулять православкую въру, называя вев наши священие обряды, какъ-то молебны в водооовященія при выгонт на поле скота, на поляхъ при посъвъ клъба и т. ц. ндолопекленетвомъ". Далъе въ прошенін дадынны указывали на непочитаніе пашковцами праздииковъ и неисполнение ими привазаний царской власти. Такъ въ донь тысячельтія памяти нерпосрятителей славянских Кирилла и Менодія они работали, а когда имъ сказали, что празднованіє это установлено церковью и по Высочайщему повельнію Государя Императора, то на это пашковцы отвъчали, что "они подати Госудеря уплатыли, что Государь обывновенный простой человъть, накъ и опи, и не признають въ немъ пемазанника Божія и что окъ не можеть приназать имъ праздновать или не праздновать какому-то Кириллу, а еслибы и приказаль сдвлать что-либо противное ихъ въроучению, то они такого прикаванія никогда не исполнили бы". Въ заплючение ладъницы писали, что пашвовцы смущають православныхь угрозами и Божіниь на-ESBAHIENT ("BCC CCIO HORENMETCH OTT ILLAMENE HS BORRYNT"), есле съ ними поступять отрого и предадуть суду. "Воть почему, заванчивали свое прошеніе врестьяне, дов'трители паши твердо ръшились защищеть свою православную въру, противостоять пашковцамъ и отысинвать себъ у правительства правъ и огражденій отъ яжеучителей и не оставлять этого дела, хотя бы принялось о томъ обратиться из самому лично Государю Императору".

Получить приговоръ и прошеніе ледьницевъ, г. губернаторъ счелъ нужнымъ побывать лично въ сель Ладьнив, гдв и убъдшен, что православное населеніе весьма сильно возбуждено противъ Орбховъ и его последователи въ высисй степени люди сдержанные, ловкіе, всепью преданные своему люсученію и упорные въ свояхъ убъжденіяхъ 30).



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) «Тверскія Епарх. Вѣд. 1885 г. № 19.

Такимъ образомъ въ селв Лапьинъ нашковское ученіе привилось прочиве, чэмъ гдъ-либо. Правда, оно завеь получило ивноторую своеобразную окрасну (напр. допуженъ обрядь таинства причащенія), но при этомъ существенно не разошлесь съ основными убъжденіями Пашнова и если получило овоеобразную окраску то только потому, что усвоеніе его совершалось не пассивно, а активно.

Въ дополнение свъдъній о развитии пашиоволой секты внутри Россіи посла оффиціального ся вапрещения считаємъ не лишнимъ сказать еще о пашковцахъ въ олонециой губернія.

Первыя семена секты ванесены были сюда, при носредства брошюрь "Общества поощренія дух.-прав. чтенія" вще тогда. погда оффиціально не была запрещена ни секта, ни ен брошюры. Именно въ 1888 году въ январъ иссяце при печатныхъ отношеніях графа Корфа-предобдателя "Общества поощренія духовно-ираветвенного чтенія оть 1 числа 1 числа 1882 году присланы были пачии брошюрь въ народныя училища петрозаводскаго убида, олоненкой губернія — тивдійское, муноверское и вохтоверское. Учитель тивийского училища выдаль было ивсколько брошюръ грамотнымъ врестьинамъ и мальчинамъ, но прочитавъ въ № 24 "Церк. въст." за 1883 г. отзывъ о нихъ. отесявать остальныя брошпоры (142) инспектору неродных училащъ. Учитель муновероваго училица удержалъ полученныя броширы за собей; учитель вохточерского училища подариль насколько брошкорь одному грамогному врестьяниму, а другія началь раздавать въ награду темъ учениямъ, которые выучились читать, но быль осталовлень полицейскимь урядникомъ, предупредившимъ его, что эти кинжин относится жъ числу запрещенныхъ. Кромъ отихъ училищь иноместно брошюръ было роздано и по другимъ училищамъ слоневисй губерніч. Такимъ образомъ была подготовлена предварительно почва для жальнайныйшаго развитія совин, которая въ олонецкой губериїн своими гланными распространителями и расадителнии имала четырехъ шведских подамных»; номандированных изъ Стоигольма для сентиторових выжей пастором Вальденстремом. Этогь насторъ, нево замъчить, образоваль въ Швецін такъ называемое "Общество истиновърующих», задавшееся прию распространять христіанство прежде всего среди язычниковъ, а затвиъ

среди техъ христіанъ, где оно усвоено иначе, чемъ понимало его само Общество, а понимало его оно почти также, вакъ и Пашковъ; именно, привнавало для спасенія человъка достаточнымъ одного только сердечного обращения къ Івсусу Христу и озаренія свыше; средствомъ для полученія того и другого считало чтеніе Слова Божія и молитву. Воть при такихъ-то однородныхъ религіозныхъ убъщденіяхъ и становится понятно, почему прибывшие въ Петрозаводскъ шведские подданные польвовались пашковекими брошюрами при распространени своего ученія. Эти брошкоры и для нихъ были такимъ же хорошимъ средствомъ пропаганды, какъ и для Пашкова и его последователей, а потому и распространнии ихъ съ такой же внергіей и такимъ же способомъ, какъ и русскіе пашковцы. Такъ они раздавали брошюры не только за ничтожную цвиу, но и безденежно, разносили по давкамъ торговцевъ, давали ученикамъ училищь, престыянямь, отставнымь солдатамь-ониляндцамь и пр.

Кромъ раздачи брошюръ иностранцы устраивали въ Петрозаводскъ по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ собранія, на которыхъ иностранцемъ-проповъдникомъ читалась Библія или какая-либо другая книжка съ необходимыми объясненіями. Собесъдование прерывалось пъниемъ гимновъ и игрою на фисгармонін; если въ собраніе вто-либо являлся изъ русскихъ, игрались и пъись "Любимые стихи". Вообще пропаганду иностранцы въ Петрозаводсив вели очень искусно; желая скрыть спеціальную и настоящую цвль своего прівзда, они показывали видъ, что прибыли въ Петрозаводскъ для изученія ремеслъ и поэтому одинъ изъ нихъ посъщаль слесаря, другой сапожника, третій портнаго, четвертый финанидсевъ и т. п. Понятно, что все это было савлано съ цвлію отвести глава містной власти, которая однано усмотръда въ прівхавшихъ иностранцахъ — распространителей пашковщины и постаралась принять меры къ выселенію ихъ изъ города. Въ 1885 году двиствительно иностранцы въ симу правительственныхъ распоряженій оставили Петрозаводскъ. Но съ удаленіемъ ихъ пашковская пропаганда однако не превративась. Въ томъ же году какъ въ Петрозаводски, такъ и въ некоторыхъ приходахъ и селеніяхъ олонецкой губернін стали появляться нашковскія брошюры, привозимыя изъ Петербурга мъстными жителими. Въ 1886 году одними жаъ главныхъ распространителей брошюръ въ одонецкой губерніи явились ониляндцы лютеранскаго въронсповъданія. Нѣтъ сомнѣнія, что брошюры попадали въ одонецкую губернію не случайно, а по заранъе—намъченному плану. Заключать такъ можно потому, что брошюры привозились изъ Петербурга отставными солдатами, ониляндцами и мъстными престьянами, которые старались передать ихъ учащимъ въ училищахъ, чтобы эти послъдніе раздали ихъ учащимся. Очевидно, что брошюры получались въ Петербургъ отъ пашковцевъ, которые, кручая лицамъ, отправлявшимся въ одонецкую губернію, давали напередъ имъ совътъ или наказъ, какъ раздавать брошюры. Такимъ образомъ главными виновниками распространенія брошюрь, а вмѣстъ съ ними и секты нужно признать никого-либо другого, какъ Петербургскихъ пашковцевъ вообще и членовъ "Общества поощренія духовно-нравственнаго чтенія" въ частности з1).

Этимъ и закончимъ обзоръ развитія пашковщины внутри Россіи посл'в оффиціальнаго запрещенія ея, даннаго 24 мая 1884 года.

Канъ видимъ, секта мало ослабла въ своихъ дъйствіяхъ послъ запрещенія, а продолжала тайнымъ путемъ свою жизнь въ различныхъ уголкахъ нашего общирнаго отечества, пріобретая по временамъ новыхъ приверженцевъ себъ и последователей. Все это вызвало со стороны православнаго русскаго общества новую борьбу съ сектой, выразившуюся въ формъ преній и собесъдованій съ пашковцами. Въ первый разъ собесъдованія эти были отврыты въ Петербургъ, какъ главномъ гивадъ секты, 26 февраля 1887 года. На собестдованіе явилось весьма много слушателей, навъ православныхъ такъ и пашковцевъ; последніе старались отстанвать свои убъжденія и, неправидьно понимая слова Спасителя "въруй въ Меня, живъ будешь", старались доказать, что върующій и врещенный уже спасень и не можеть гръщить, а потому и таниства остальныя (кромъ врещенія) явдяются не нужными и излишними. Православный миссіонеръ на собесъдованіи извъстный ісромонахъ о. Арсеній наобероть на основаніи Св. Писанія доказаль необходимость всехъ таинствъ 32).



<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) «Христіанское Чтеніе» 1886 г. II, стр. 671—694.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) «Сынь Отечества» 1887 г. оть 27 февр.

Кромъ собесъдованія 26 февраля для нашковцевъ отврыты были еще нъсколько собесъдованій въ мартъ мъсяцъ того же года, а затвиъ весною 1889 года.

Нельзя конечно сомивнаться въ той пользю, какую могуть принести собеседования съ пашковцами. Только путемъ убъждений и разъяснений можно действовать на заблуждающихся и только при такомъ способе можно ожидать желаемаго результата, а потому желательно было бы, чтобы подобныя собеседования не прекращались, а продолжали существовать по прежнему и при томъ не въ одномъ только Петербурге, но и въдругихъ местахъ, где секта успела свить себе гнездо; тогда только можно ожидать, что пашковцы перестануть волновать русское общество, сознавши ложь своего учения и заблуждение своихъ учителей.

#### VIL.

Послѣ приведенныхъ свѣдѣній относительно степени развитія и распространенности пашковской секты въ Петербургъ и внутри Имперіи, считаемъ нужнымъ сказать касательно вѣроучительной стороны секты. Правда, ранѣе говорилось о религіозныхъ убѣжденіяхъ пашковцевъ, но говорилось отрывисто и не достаточно полно, поэтому нашей задачей—теперь должно быть составленіе болѣе или менѣе связнаго и цѣльнаго представленія о вѣроученіи пашковцевъ. Основнымъ пунктомъ пашковскаго вѣроученія служитъ то общее протестантское положеніе, что человѣкъ оправдывается и спасается одною вѣрою въ Искупителя безъ добрыхъ дѣлъ. Но около этого общаго положенія у пашковцевъ сгруппировано нѣсколько своеобразныхъ частныхъ, которыя выдѣляють ихъ вѣроученіе изъ общепротестантскаго, сообщая ему своеобразный оттѣнокъ.

Изъ частныхъ положеній, выділнющихъ на протестантскомъ вонів пашковское вівроученіе суть слідующія 33): 1) Спасеніе

<sup>3)</sup> Эти частимя положенія прекрасно разобраны преосвящ, спископомъ Өеофаномъ въ «Письмахъ къ одному лицу въ Петербургѣ по поводу появленія тамъ новаго учителя вѣры». Они приводятся и у насъ при наложеніи пашковскаго въроученія.



совершилось и вси увировавшие спасены. Эта мысль проводится почти во всёхъ пашковскихъ брошюрахъ; напр. въ брош. "Примирился ди ты съ Богомъ" на стр. 1, "усковиъ ди ты себъ въчное спасеніе вирово въ заслуги Іпсуса Христа? Онъ пріобръдъ для тебя вто спасеніе, какъ говорить апостоль: не тланнымъ серебромъ и золотомъ..., но драгоцінною кровію Своєю (1 Петр. 1, 18, 19), продитою на кресті и даруеть его всёмъ прибітающимъ къ Нему съ вірою и покаяніемъ". "Тебі не будетъ казаться неважнымъ теое спасеніе, говорится въ брош. "Званіе христіанина и его значеніе, если ты только твердо и отъ всего сердца будешь вировать, что Христосъ своими страданіями и смертію искупиль и твои гріхи" (стр. 7).

- 2. Условика спасается череза виру во Христа: "Христосъ пришель на землю, чтобы спасти мірь отъ гръха и смерти и взамвнъ этого отъ насъ требуеть одной виры... Христосъ предлагаеть тебъ спасеніе и въчное блаженство, и говорить тебъ: Оно твое, если ты въ Меня върувшь" (Прінди во Інсусу Христу, стр. 61—62).
- 3. Увировавшій во Христа и слидовательно усвоившій себи искупленіе ві собственность вичной позибели не подлежить. "Ничто не можеть, говорится въ брош. Прівди во Івсусу Христу теби спасти, если не хочешь обратиться въ Нему (Інсусу Христу); если же обратишься, то ничто не можеть лишить тебя вічнаго блаженства" (стр. 16).
- 4. Каждый, увировавшій во Христа, тотчась же получаеть отпущеніе гроховь и избавляєтся от вичнаю наказанія: "Если ты не принадлежить еще къ числу искупленныхъ Богомъ, то можеть сдвлаться таковымъ же. Нынъ же ты можеть сдвлаться наслъдникомъ парствія Божія и сонаслъдникомъ Інсуса Христа. Для сего нужно принять на въру то, что Господь говорить: "върно и всякаго принятія достойно слово, что Христосъ Інсусъ пришель въ мірь спасти гръшниковъ" (1 Тим. 1, 15). Признай себя погибшимъ гръшникомъ... Прінди ко Інсусу Христу съ искреннею върою и полнымъ упованіемъ на Его милосердіе и Опъ возьметь гръхи твои на Себя и дасть тебъ Свою праведность, которая одна можеть оградить тебя отъ грядущаго гнъва Божія (Рим. 5, 9) Съ этого времени ты родился свыше (стр. 6—7).



5. Для спасенія слюдуєть принять съ себя Христа. Для этого нужно сознать себя грышнымь, увіровать во Христа, возблагодарить Его за все, что Онь для насъ сділаль, сознать себя спасенными на выки и быть убіжконными, что съ этой минуты всь грыхи наши прощены и мы становимся неизмінными причастниками жизни візчной.

"Если ты, читатель, говорится въ статъв Закхей ("Русскій рабочій" 1876 г. Л. 8) искренно повършнь сердцемъ, что Іисусъ Христосъ приходилъ умереть за гръхи твои и воскреснуть для оправданія твоего; если върою твоею примешь Спасителя въ сердце твое, то, конечно, и въ твоей душь и въ твоей жизни многое измънится къ лучшему. Господь принесетъ съ Собою душъ твоей прощеніе, спасеніе, миръ, радость и жизнь въчную... Итакъ подумай объ этомъ. Іисусъ Христосъ хочетъ спасти тебя и вселиться въ сердць тноемъ. Открой же для Него сердце твое; пусть въ немъ возгорится любовь къ Спасителю... Внемли же теперь голосу Господню, открой сердце твое Спасителю гръшниковъ, не отвергай любъи Его и Онъ благословитъ тебя во въки" (стр. 30).

- 6. Мы принимаемь върою въ себя Христа, Который уже, не взирая ни на что, никогда не покидаеть насъ и пребываеть въ насъ. "Если сердце наше, какъ сердца учениковъ Спасителя занято Имъ, если мы ждемъ Его, скорбимъ о Немъ и говоримъ: останься съ нами, потому что нашъ день склоняется къ вечеру и безъ Тебя мы печальны и осиротъли, то Онъ придетъ къ намъ и останется съ нами до конца ("Русскій рабочій" 1877 № 3, стр. 12).
- 7. Принявшему въ себя Христа и потомъ согръшившему, нужно лишь покаяться и онъ тотчась получаеть непосредственно прощение. "Скажите мнв, говорить одинъ изъ собесваниковъ въ Дружеских бестдах, когда моя новая природа возстаеть противъ двйствій, которыя могуть быть совершены старою моею природою и которыя я долженъ назвать грвхами, скажите мнв, что двлать мнв съ этими ненавистными для меня грвхами?—Исповъдуйте, отввчаеть ему другой собесваникъ, предъ Господомъ... Кровь Христова, омывшая васъ единожды, въчно сохраняеть силу, чтобы васъ соблюсти чистыми во всёхъ путяхъ вашихъ" (стр. 14) Или напр. еще: "Бъдный грвшный человъкъ, принеси твое

виновное сердце во Христу; у ногъ Его сложи все бремя гръховъ твоихъ, и Онъ даетъ тебъ покой. Не скрывай предъ Нимъ ничего, не сглаживай, не утанвай ви одного изъ гръховъ твоихъ, принеси ихъ съ сокрушеннымъ сердцемъ и Господъ простить ихъ, изгладитъ, забудетъ ихъ". (Голосъ времени, стр. 5—6).

8. Каждый, принявшій въ себя Христа, можеть уразумимь все сеятое Писаніе и истолювивать его другимъ. "Читая Слово Божіе, старайся понять каждое слово. Если поймешь какое наставленіе въ словъ Божіемъ, то съ того часа старайся исполнять его, а если не поймешь его послъ внутренней молитвы о вразумленіи, оставь и читай далье; значить, не пришло еще время понять это—послъ поймешь". (Краткое руководство къчтенію Новаго Завъта стр. 19).

"Читая Св. Писаніе, мы не одни. Господь съ нами; Онъ съ нами говорить и мы можемъ съ Нимъ бесёдовать. Это общеніе вёрующаго съ Богомъ составляеть главную пользу чтенія Библім и размышленія о ен истинахъ... Читая, можеть быть съ перваго раза многое покажется сухимъ, но чёмъ более мы будемъ возростать въ духовной жизни, тёмъ более станемъ понимать смыслъ Св. Писанія ("Русскій рабочій" 1884 г. № 5 "Какъ надо читать Св. Писаніе").

Танимъ образомъ для пониманія Св. Писанія нужна только по ученію пашковцевъ, сильная въра въ Інсуса Христа, усердная молитва въ Нему о вразумленіи; пастырское же руководство излишне, такъ какъ можно обойтись безъ него.

9. Каждый принявшій въ себя Христа непреминно творить добрыя дила, которыя не спасають человика, а суть плоды виры; изъ нея они вытекають сами собою. "Спасеніе человива основывается единственно на заслугахъ Христа и собственными дилами отвергается, такъ что добрыя дила являются уже только необходимымъ плодомъ спасительной виры въ Искупителя" (Благая висть, стр. 6).

"Я узрвиъ, что для спасенія своего должно было только смотръть и видъть (любовь Божію въ намъ во Христъ Інсусъ), а не увлежаться дълами" (Адъ и Рай, стр. 23).

"Тотъ, вто полагается на свои дъла и на примърное свое поведеніе, чтобы избъжать въчнаго адскаго пламени, увидить въ великій день, когда Господь будеть отдълять овець отъ коздовъ, что его дъла и примърное поведеніе. на которыхъ онъ основывать свое спасеніе, погубили его (Примирился-ли ты съ Боюма стр. 5).

"Нигдъ не говорится въ Св. Писаніи, что человъкъ, взвъсивъ свои добрыя дъла и Законъ Божій и нашедъ, что послъдній перевъннваетъ первыя, можетъ придать къ своимъ добрымъ дъламъ столько заслугъ Інсуса Христа, чтобы между Закономъ и дълами возстановилось равновъсіе; ибо если бы это было возможно, въ такомъ случав человъкъ скоръе себя самого нежели Інсуса Христа, почелъ бы своимъ спасителемъ" (Истинная радость, стр. 2).

"Ожидающій своего спасенія отъ своихъ заслугь, думаєть спастись способомъ, противнымъ тому, какой указанъ намъ въ Библін" (Тамъ же стр. 3).

Вообще мысль о безполезности для спасенія добрыхъ дёлъ у пашковцевъ, насколько можно видъть по брошюрамъ, есть основная и преобладающая мысль ихъ въроученія. Почти въ каждой брошюръ эта мысль проводится съ довольно заметнымъ оттънкомъ, равно какъ съ такимъ же, если не большимъ оттънкомъ, провидится и обратная ей мысль о необходимости для оправданія и спасенія одной візры въ Інсуса Христа. Эта же основная мысль пашковского въроученія оттанена и въ пашковскомъ Евангеліи. Здёсь мёста, которыя говорять о значеніи въры въ христіанской жизни, подчеркнуты фіолетовыми невытравляемыми чернилями или синимъ карандашемъ; и тв мвста въ Евангелін, гдв повидимому значеніе ввры выдвинуто рельефиве, подчервнуты двумя или даже тремя чертами. Воть напр, въ Евангелін Матося гл. VIII, ст. 13: "и сказаль Інсусь сотнику: иди и какъ ты въроваль, да будеть тебъ; ст. 26: "что вы такъ боязливы маловиры? IX гл. ст. 22; "дервай дщерь! вира твоя спасла тебя; ст. 29: по въръ вашей будеть вимь. И такъ какъ такихъ мъстъ въ Новомъ Завътъ много, то поэтому и подчерковъ въ пашковскомъ Евангелін также много. Они существують въ слъдующихъ главахъ и стихахъ.

Въ Евангеліи отъ Матеея (вром'я вышеприведенныхъ): гл. XV, 28. Въ Евангеліи отъ Марка I, 15; V, 34; IX, 23—24, X, 52; XI, 23—24; XVI, 14—16. Въ Евангеліи отъ Луки: VII, 50; VIII, 48; XVII, 19; XVIII, 42; XXIV, 25. Въ Евангеліи отъ Іоанна

I, 11—13; III, 14—18, 36; IV, 39, 41—42; V, 24—25; VI, 28—29; 40, 47, 68—69; VII, 38—39; XI—25—26; XII, 44, 46; XX, 29, 31. Въ дъяніяхъ Апостольскихъ: X, 42—43, XV, 11; XVI, 30—31; XXVI, 18. Въ посланіи ап. Іакова II, 14, 17, 18, 23.

Въ первомъ посданія Петра: II, 6. Въ первомъ посданія Іоанна III, 23; V, 1, 10, 13. Въ посданія ап. Павда въ Римдянамъ: I, 17; III, 20—26; 28; IV, 2—5; 20—22; V, 1—2; IX, 32—33; X, 4, 9—11; XI, 20. Въ посданія въ Галатамъ: II, 16; III, 10, 22, 26; V, 6, Въ посданія въ Ефесянамъ: II, 8—10; III, 10—12; 17; VI, 16. Въ посданія въ Филиппійцамъ: I, 6; въ первомъ посданія въ Фессалоникійцамъ V, 8—10; 24. Во второмъ посданія въ Тимофею I, 12; II, 13. Въ посданія Филимону III, 5. Въ посданія Евреямъ III, 19; IV, 3, X, 19, 22—23, XI, 1, 6; XII, 2.

Подчеркнувъ мъста въ Евангеліи, упоминающія о спасеніи человъка страданіями и смертію Інсуса Христа и о необходимости въровать въ Него, Пашковцы въ въ же время оставили безъ вниманія тв стихи въ Новомъ Завъть, которые говорять о необходимости со стороны человъка свободныхъ усилій къ усвоенію и возгръванію спасительной благодати. Укажемъ напр. на 19 главу Евангелія Матося, заключающую въ себъ повъствование о томъ, какъ одинъ богатый юноша, обратившись ко Інсусу Христу съ вопросомъ: "Что ему делать, чтобы наследовать ввчную жизнь", — получиль отрать: "иди и соблюди заповъли". Въ этомъ повъствованія Пашковцы отметили чертой слова юноши: "Что сделать мит добраго, чтобы иметь жизнь въчную" и затъмъ слова Спасителя: "приходи и следуй за мной", а прямой и частый отвътъ Спасителя: "если хочешь войти въ жизнь въчную, соблюди заповъди" оставлень безъ отмътки и, конечно, съ цвлію показать, что въ христіанской жизни исполненіе запов'ядей не важно и не необходимо. Съ тою же цілю Пащковцы подчеркнуми и такія міста въ Новомъ Завіть, гдв говорится, что человъвъ не можеть спастись домами закона, подъ которыми разумълись не добродътели христіанскія, какъ разумъютъ пашковцы, а обрядовыя дъйствія, установленныя закономъ для Евреевъ и отмъненныя закономъ Христовымъ, Напр. въ посл. къ Римлянамъ III, 20, 28; IV, 2-5; 14-16; XI. 6; въ пося, къ Галатамъ II, 16 III, 10 и др.

Стоя на той точев эрвнія, что въ двій оправданія и спасевія человвка играєть роль одна только увіренность въ искупительныя заслуги Спасителя, Пашковцы значительно умаляють необходимость и спасительность благодатных средствъ, подаваемыхъ человвку въ таинствахъ, а потому и въ самымъ таинствамъ относятся почти отрицательно.

Просматривая содержаніе брошюрь, можно видеть, что Пашновим признають только два таниства: врещение и пованние, и то не въ строго православномъ смыслъ. Относительно крещенія, напр. въ брошюръ Дружескія бестоды сдвиана замътка, что оно есть "таинственное действіе, установленное Саминъ Богомъ" (стр. 11). Но въ бротюръ "Пшеница или Солома" значеніе этого таинства весьма умаляется, такъ какъ здысь проводится мысль, что врещеніе не пользуеть того, кто сознательно не приняль въ себя Христа. Кромъ того изъ пашковскихъ брошюръ не видно, чтобы для совершенія крещенія нужны были особыя іерархическія лица; напротивъ, дается намекъ, что это таинство можеть совершаться и не священникомъ, (въ православной дервви это допуснается только въ случав крайней необходимости). "Предположимъ, говорится въ брошюръ Дружескія бе--спов, "что я встрвчаю язычника, неимвющаго ввры ни во что. -Что мив двлать со своими грвхами? спрашиваеть онъ. ... "Інсусъ Христосъ ихъ Самъ вознесъ твломъ своимъ на древо" (1 Петр. 2, 24), и потому что жертва эта была достаточна, Богъ воспресиль Христа изъ мертвыхъ и поседиль Его одесную Себя. Тамъ Господь указываеть тебъ на Інсуса, какъ на предметь твоей въры. - Я върую, возражаетъ мнъ язычникъ и исповъдую устами моими, что Богъ восвресиль Его изъ мертвыхъ. Тогда н предлагаю ему креститься и когда онъ погружается въ воду, я напоминаю ему, что онъ погребенъ со Христомъ, покончилъ съ старымъ твореніемъ и грахи его омыты. Когда же онъ вытодить изъ воды, напоминаю ему, что онъ воспресъ съ Христомъ и сталъ новымъ твореніемъ и сделался живымъ во Христв" (стр. 12).

Наконецъ очевиднымъ доказательствомъ того, что Пашковцы отрицаютъ необходимость участія священника при совершеніи таинства крещенія служитъ следующій фактъ. Въ 1881 году Лашковъ посетиль селеніе Нововасильевку Таврической губер-

нін; адъсь онъ произносиль проповъди въ собраніи мелоканъ и совершаль прещеніе надъ присоединившимися къ нему молоканами изъ Тамбовскаго толка 34),

Что касается до таинства поваянія, то оно у Пашковцевъ понималось совствить не такт, какт оно понимается православноюцерковью; именно, Пашковцы признають, что для полученія прощенія гртховт, совершенныхъ посліт принятія втры Христовой, надо только чистосердечно покаяться предъ Богомъ "Ничто такть не облегчаетъ совъсть, какт чистосердечное признаніе своихъ недостатковт и своей вины, только исповъданіе это должно быть обращено къ Богу". (Дружескія бестады, стр. 6). "Исповъдуйте гртхи свои предъ Господомъ. Кровь Христова, омывши васть единожды, втачно сохраняетъ силу, чтобы соблюсти чистыми во встать путяхъ вашихъ" (тамъ же стр. 14).

При единоличномъ сердечномъ покаяніи предъ Богомъ установленіе исповіди въ томъ виді, въ какомъ она существуєть въ православной церкви, Пашковцами отвергается, а потому и о священникі, разрішающемъ въ таинстві покаянія гріжи, въ брошюрахъ нигді не упоминается, а если гді и упоминается, то въ отрицательномъ смыслі, какъ напр. въ брошюрі Прінди ко Інсусу Христу: "Иные полагаются еще на своего духовника, разрішающаго имъ ихъ гріжи въ таинстві поканнія. О заблужденіе изъ заблужденій! Духовникъ твой такой же грішный человінь, какъ и ты; онъ самъ не меніе твоего нуждается въ посредничестві Інсуса Христа. Онъ не можеть спасти собственной своей гріжовной души, какъ же хочешь ты ожидать отъ него, чтобы онъ спасъ твою душу"! (стр. 39).

Относительно прочихъ таинствъ въ брошюрахъ обходится молчаніемъ, какъ будто они и не существують въ христіанской церкви; о таинствъ причащенія впрочемъ въ брошюрь Прінди ко Іисусу Хрпсту есть упоминаніе, но отрицательнаго характера. "Иные полагають, что если они восприняли Св. Крещеніе, пріобшаются Св. Хрпстовыхъ Таинг..., то достаточно этого для полученія ими въчнаго блаженства. О, въ какомъ они жалкомъ заблужденіи!... Ни воспріятіе Св. Таинствъ, ни соблюденіе наружныхъ обрядовъ..., ничто не можетъ спасти тебя" (стр. 38).

<sup>34) «</sup>Русскій Въстникъ» 1886 г. № 2, стр. 860.



Вообще же изъ того достовърнаго факта, что важь Пашковъ, такъ и его последователи никогда не пріобщаются св. Таннъ Христовыхъ въ превославной церкви, можно заключать объ отрицаніи Пашковидани таннства причащенія. Впрочемъ Пашковецъ Никаноръ Ореховъ совершаль обрядъ причащенія въ своемъ домі, при чемъ вино было налито въ чашку, а пшенячная булка изображела тело Христово; подобнымъ способомъ Ореховъ причащался самъ и причащаль своихъ последователей крестьянъ села Ла́дънна 35).

Что касается до ученія о церкви и о церковной ісрархіи, то въ этомъ отношения Пашковцы обнаружние если не вполнъ отрицательные взгляды, то по врайней моро полуотрицательные н несогласные съ православнымъ ученіемъ. Вотъ какъ опредъляется понятіе о церкви въ брошюрь "Кратвое руководство къ чтению Новаго Завъта" (стр. 11): "церновь есть собрание или общество вірующих въ одноми мість; вси христівне вмість тоже навываются церковью". Какъ видимъ, понятіе о церкви дается самое общее безъ необходимыхъ частныхъ ея понятійо таниствахъ я церковной ісрархіи. Нівсколько поливе опредівляеть ее самъ Пашковъ въ своемъ письме въ протојерею I. Л. Янышеву отъ 30 апръля: "церковь Бога живаго есть столпъ и утвержденіе истины (1 Тим. III, 15), есть тало Христово (1 Кор. XII, 27), состоящее изъ живыхъ членовъ, т.-е. върующихъ во Христа, искупленныхъ Имъ, принадлежащихъ Ему и любящихъ Его, изъ членовъ, уже почившихъ во Христь, живущихъ въ настоящее время и всехъ техъ, которыхъ Господь присоединять въ будущемъ къ своему твлу. Авторитета ся я не могу не признавать; благодарю Господа моего и Спасителя, что могу себя почитать принадлежащимь въ церкви Его, въ которой Онъ поставилъ однихъ апостодами, другихъ проровами, иныхъ евангелистами, иныхъ пастырями и учителями къ совершенію святыхъ на дъло служенія, для созиданія тыла Христова, доколь всь пріидемъ въ единство въры и познанія Сына Божія... (Ефес. IV, 11-13). Я не могу и не желаю отвергать, что эти особые дары Дука Святаго двются избраннымъ Его на дъло Его служенія 4 38).

<sup>36) «</sup>Тверскія Епарх. Відомоств» 1885 г., № 19.

<sup>3&</sup>quot;) «Heps. Bier.» 1880 r. Ne 19, crp. 6.

Но и это быющее на эффекты и растянутое определение церкви не можеть быть признано вполна согласными съ православными ученісмъ, такъ канъ въ немъ нать упоминалія о необходимайшемъ признава цервви-объ ісрархів. Правда, Пашковъ въ своемъ опредълени какъ будто признаетъ перковную ісрархію, когда говорить словами впостоле, что въ церкви своей Христосъ поставить "одинкъ апостолами, другихъ пророками, иныхъ евангелистами, иныхъ цастырями и учителями". Но съ этимъ можно было бы согласиться, еслибы действительность не говорила другаго совершенно противоположнаго, а именно, что какъ Пашковъ, такъ и его последователи на деле обнаруживали не только колодное, но даже и враждебное отношение из поставленнымъ въ православной церкви пастырямъ и учителямъ. На своихъ собраніяхъ Пашновцы, какъ мы уже упоминали, пропов'ядываль, что въ жизни христівнина важна только візра во Христа, что все прочее, какъ-то: таинства, обряды не инвють большаго значения, что человыкъ можетъ спастись безъ хождения въ храмъ, безъ руководства священиявовъ и т. п. Повтому учение Пашкова, что въ церкви самъ Господь поставиль однихъ впостолами. пругихъ пророками, благовъстниками, пастырями и учителями, нужно понимать не въ смысле опредвленной Богоучрежденной іврархін, навая существуєть въ православной церкви а въ смысль протестантскомъ или въ смысль всеобщаго овященства, по воторому навдый върующій можеть пропов'ядывать, учить и овященнодъйствовать безъ принятія особыхъ благодатныхъ даровъ Св. Духа, подаваемыхъ въ тапиствъ священства. Эти дары, по ученію Пашковцевъ, могуть быть подаваены върующему и бевъ таинства священства, а просто по модитвъ и по усиденной въръ: "усвоение нами заслугъ Христа Спасителя п внутренняя въ жасъ перемвна или воврождение совершается Святымъ Духомъ, и потому мы должны смиренно и усердно молить Бога о ниспосланіи сего Духа Освятителя на насъ грешниковъ. Итакъ, первою обязанностью нашею должно быть примиреніе съ Богомъ, приближение въ Нему и запечатление мира съ нашимъ Праведнымъ Судіей у подножія креста Спасителя. Который пролиль вровь Свою для спасенія нашего. Безконечныя заслуги Спасителя, усвоенныя нами, заровняють бездву, отделяющую насъ отъ святая святыхъ и содвлають возможнымъ общение

между душею нашею п Богомъ; тогда и Св. Духъ синзойдетъ на насъ п пріобщить насъ къ жизни въчной ("Бесъда о возрожденіи", стр. 11—12).

Стоя на отридательной почвъ по отношенію къ ісрархическому строю въ церкви, Пашковцы твиъ самымъ стали въ такое отрицательное положение и къ церкви вообще, нравственно-воспитательное значение которой они ослабили до громадныхъ размъровъ. Именно, они учили, что нътъ необходимости принадлежать въ какой-либо церкви, къ какому-либо въроисповъданію, а для пріобрътенія спасенія нужно только искать Христа и въровать въ Него всемъ сердцемъ. "Да не сважутъ вамъ, что можно достигнуть спасенія, присутствуя въ навізстных мізстахъ при богослуженіи, или же соблюдая извъстныя формы и обряды (стр. 3,-брош. "Путь во спасенію"). Господь Інсусъ Христосъ сказаль: "Я есмь дверь, кто войдеть Мною, тоть спасется". Ясно, что туть представляется дверью самь Христось, а не совершеніе таннства наи обряда. Я не спрамиваю тебя, дорогой читатель, быль ли ты врещень, пріобщался ли ты Святыхъ Тамиъ, принадлежищь ли ты къ православной, или къ другой ваной церкви. Но я спрашиваю, вошель ли ты чрезъ Христа во дворъ овчій (тамъ же стр. 4).

"Если ты не вошель этою дверью, то ты не принадлежищь въ стаду Христову. Остерегайся и не полагайся на одно исповъденіе въры, или на принадлежность въ какой-либо церкви"... Итакъ, кто бы ты ни быль, въ какому въроисповъданію ни принадлежаль, навовы бы ни были прежимя жизнь и гръхи, если ты войдешь этою дверью, если искренно обратишься ко Христу, то будещь спасенъ" (тамъ же стр. 5).

Воть таким отрицательным возарвніемь на церковь Христову и объясняется, почему въ ихъ брошюрахъ о церкви и свищеннодвиствіяхъ и такиствахъ, объ ся ученіи и руководительствів въ ділів спасснія—обходится модчанісмъ; а сели, гдів и унотребляется, то въ смыслів неблагопріятномъ для самой церкви.

Вижсть съ отрицаніемъ внутренней стороны церкви Пашковцы отрицають и визшиюю,—какъ-то: богослуженіе, обряды, посты, общественныя молитем п вр. Отрицаніе этихъ отправленій цержовной жизни проводится Пашковцами рашительное и настой-

чивъе. Въ пкъ брошюрахъ, напр. можно находить по поводу обрядовъ и вообще правтической стороны церкви такія замвчанія: "ни посты, ни молитва, ни десятина не могуть служить умилостивленіемъ" (Мытарь и фарисей, стр. 11). "Да не скажуть вамь, что можно достигнуть спасенія, присутствуя въ извъстныхъ мъстахъ при богослуженій, или же соблюдая извъстныя формы и обряды" (Путь ко спасенію, стр. 3). Въ брошюрь Два помолодивших старца высказывается мысль, что церковное богослужение можеть быть заменяемо "беседою о слове Божиемъ" въ простыхъ вомнотахъ. Осизательное доказательство отрицанія Пашковцами церковно-богослужебной практики заключается въ томъ, что они някогда не посъщаютъ православныхъ храмовъ, не присутствують на богослуженияхъ, совершающихся въ церкви, нарушають посты и многіе праздники, а также не налагають на себя врестнаго знаменія и не имвють въ своихъ домахъ св. ивонъ, а вивсто нихъ украшають ствны картинками, изображающими земную жизнь Іпсуса Христа, и выдержвами изъ Евангелія, написанными пополамъ красной и черной краской на большихъ листахъ. Вивств съ отринанісиъ престнаго знаменія и св. нконъ Пашковцы отрицають и почитаніе Богоматери, святыхъ угодниковъ и ихъ мощей. Основаніемъ такого отношенія из овятымъ у Пашковцевъ служить точь общепротестантскій принципъ, что въ дълъ оправданія и спасенія человъка вграеть самую важную роль вёра въ некупительныя заслуги Інсуса Христа, что ходатаемъ за людей предъ Богомъ служитъ только Спаситель; святые же безопавии оказать напую-либо помощь человану, а потому и не должны быть привываемы въ модитвахъ. Вследствіе этого и въ своихъ броширахъ Пашновцы нигав не говорять о молитвенномъ ходетайствъ Вожіей Матери и св. угодинковъ, а намъренно даже умалчивають, какъ это можно заключать по брошюрь "Взирай на Іноуса". Если санчить 13 статью этой брошюры съ 14 статьею перевода, имбющаго тоже заглавіе, но напечатаннаго въ "Душеполезисиъ Чтенін" за 1865 годъ (ч. III, стр. 271 — 286), то увидимъ, что въ брошюръ "Взирай на Інсуса" опущено упоминаніе объ общения во святыми. Въ 14 статъв "Душенолевнаго Чтенія" говорится следующее: "возлюби церковь Інсуса, въ ноторой дышеть духъ Его, и благоговый предъ ся такиствами, чрезъ ноторыя совровенно дъйствуетъ благодатная сила Его. Приближайся въ Нему въ общеніи со сеятыми Его, какъ по лъствиць, восходи въ Нему чрезъ ихъ ученіе, примърз и молитеу.

Въ брошюръ же Взирай на Іисуса въ 13 ея статьв напечатано такъ: "возлюби церковь Іисуса, въ которой дышетъ духъ Его и благоговъй предъ установленными Имъ и апостолами Его таинствами, чрезъ которыя сокровенно дъйствуетъ благодатная сила Его" (стр. 5). Объ общени со святыми опущено вслъдствіе того, что упоминаніе о немъ не гармонируетъ съ отрицаніемъ Пашковцами молитвеннаго призыванія Богоматери и святыхъ угодниковъ.

Вообще надо замътить, что Пашковцы наиболье всего вооружались противъ почитанія св. иконъ и св. угодниковъ, относясь иъ немъ непочтительно и дерзко. Пашковъ, напр. отказывалъ въ своей щедрой благотворительности тъмъ изъ своихъ послъдователей, ито продолжалъ ходить въ православный храмъ, держалъ у себя иконы и засвъчивалъ предъ нами лампадки <sup>27</sup>).

Какъ однако ни старались Пашковцы стать въ отрицательное отношение въ обрядовой сторонъ православной церкви, въ абсолютному отрицанію все-таки не пришли, какъ показываютъ данныя. Не посъщая православныхъ храмовъ, Пашковцы открыли что въ родъ протестантской объдни. Богослужение открывалось молитвой, составлявшей по большей части свободную импровизацію лица, пропов'ядывавшаго на собраніи. Молитва всегда была коротка и проста по содержанію, въ ней было обращеніе въ одному изъ лицъ Св. Троицы, или во всей Св. Троицъ. Чтеніе нолитвы сопровождалось иногда особато рода колвнопревлонемісиъ, состоявшимъ въ томъ, что опускались на одно кольно предъ спинкой стула, на которую складывали объ руки съ нанлономъ головы. Такъ напр. двиаль на собранияхъ въ Петербургь Пашковъ, позаимствовавшій эту манеру отъ лорда Редстока. Посяв молитвы следовала проповедь или объяснение какого-либо стиха Новаго Завъта. Пашковъ, напр. въ проповъдахъ по большей части говориль о томъ, что люди уклонились оть Бога, что вев грашники и вев провляты, но Інсусъ Хри-

э) Открытыя письма Пашкову г. Богдановича, стр. 10.



стосъ взялъ на Себя ихъ проилятіе и чрезъ то ихъ спасъ, чтопоэтому для спасенія и оправданія нужно только въровать въІисуса Христа, а не увлекаться исполненіемъ добрыхъ дълъ,
которыя не помогутъ человъку спастись. Послъ проповъди слъдовали опять молитва съ кольнопреклоненіемъ и пѣніе всъмъсобраніемъ "Любимыхъ стиховъ" или "Пъсней Сіона"; пѣніеиногда сопровождалось акомпаниментомъ органа или опстармоніи.
Иѣніемъ и заканчивалось пашковское богослуженіе; иногда послъ
богослуженія происходила раздача Евангелій съ подчервнутыми
текстами или брошюръ "Общества поощренія духовно-нравственнаго чтенія".

Тавимъ образомъ видимъ, что Пашковцы хотя въ принципъи отвергли важность и необходимость храма и общественнаго богослуженія, на правтикъ же показали обратное, открывъ въ частныхъ домахъ богослужебныя собранія. Все это говоритъ за то, что протестантское ученіе, отрицающее обрядовую сторону перкви, каковаго держатся и Пашковцы, несостоятельно, такъ какъ во всей своей полнотъ не приложимо къ дъйствительности.

## VIII.

Значительное сходство съ религіозными убъяденіями Пашковцевъ имъютъ штундисты, баптисты, молокане и нъкоторыя другівраціоналистическія секты, съ которыми Пашковцы старались заводить связи и сношенія, о чемъ считаемъ не лишнимъ сказать-

Задавшись целію распространять среди православнаго населенія Россій свое протестантское вероученіе и видя, что въ этомъ имъ могутъ принести помощь штундисты и подобные имъ сектанты, Цашковцы (или вернее глава ихъ В. Пашковъ) решились воспользоваться ихъ помощью и войти съ ними въ сношенія. Завязать же сношенія Пашковцамъ было не трудиопри сходстве въ невоторыхъ пунктахъ ихъ вероученій съ вероученіемъ штундистовъ, баптистовъ и молоканъ, и воть върезультать оть этихъ сношеній вышло то, что пашковщина завлекла въ свои сети внутри Россійской имперіи многихъ сыновъ православной церкви. Но прежде чемъ говорить о сноше-

ніяхъ Пашковцевъ съ вышеназванными сектами, скажемъ нѣсколько словъ о нихъ самихъ, начнемъ съ секты штундистовъ.

Севта штундистонъ, или какъ принято ее называть, "штунда" стала извъстна въ Россіи очень недавно. Въ печати о ней заговорили въ концъ семпдесятыхъ годовъ, а возникла, или върнъе оформилась въ тотъ видъ, какой она имъетъ въ настоящее время, приблизительно между 1872 и 1875 годами.

Центромъ или зародыщемъ штунды считается обывновенно югь Россіи или Новороссія. Здась, и прениущественно въ херсонской губернін, съ давнихъ временъ разсвяны во множествъ нъмецкія колонія, населеніе которыхъ составляли выходцы изъ Германіи. Въ одной изъ этихъ колоній, именно въ колоніи Рорбахъ (одессваго увзда) въ 1817 году существовало такъназываемое "братство друзей Божінхъ или братство штунде" 38). Оно вечеромъ, по большей части по воскреснымъ днямъ устранвало для намцевъ-колонистовъ собранія, на которыхъ читалось и толковалось съ извъстными наставлениями Св. Писаніе, пвансь общія модетвы е пеалиы. Въ началь семидесятыхъ годовъ однемъ наъ ревностнъйшихъ дъятелей по части распространенія возэрэній братотва штунды адвеь явился пасторъ Боникемпееръ. Онъ на штундовыя собранія привлекаль не только намцевъволонистовъ, но и русскихъ, жившихъ въ колоніяхъ въ качествъ рабочихъ. Эти послъдніе, посъщая собранія нъмециихъ штундистовъ я знакомясь адёсь съ отрицательными взглядами протестантева на обрядовую сторону христіанской религія, постепенно охладъвали въ православной церкви и ея богослуженію и наконецъ окончательно порвали съ нею связи, отврывъ въ частныхъ домахъ свои собранія, которыя по харантеру и содержавію вполив похожи были на собранія намециих штундистовъ. Такамъ путемъ вознаван первыя русскія штундовыя собранія въ въменяних колоніямь херсонской губернін; отоюда они уже при посредстви русских распространильсь не только по состянить мъстностямъ херсонской губернін, но стили себъ гивадо и въ другить смежныть губеризять, по преимуществу

<sup>3°)</sup> Слово «штунде» происходить отъ немецкаго die Stunde — (часъ) и указиваетъ на характеристическую особенность въ религіоной жизни штундистовь собираться въ жезбетние часи для поученія и беседь.



же въ екатеринославской и віевской. Въ настоящее время штундизмъ распространенъ почти во всвхъ южнорусскихъ губерніяхъ и уже проникаеть въ среднюю полосу Россіи. Что касается до въроученія штундистовъ, то оно такъ же неустойчиво, какъ и въроучение Пашковцевъ; въ этомъ отношении штундисты представляють несколько разнообразных толковь, подвести воторые можно лишь разбивши ихъ на двъ группы: на староштундистовъ и маадоштундистовъ. Первые, признавая Св. Писаніе единственнымъ источникомъ христіанскаго віроученія, отвергають, вакъ всв вообще протестанты, св. преданіе. Изъ таинствъ староштундисты признають только два: врещеніе и причащеніе. Но первое они признають обязательнымъ только для тыхь, которые сознательно увъровали въ искупительныя заслуги Христа и принесли плоды достойные пованнія; повтому отрицають необходимость врещенія дітей, такъ какъ послідніе по своему возрасту не могуть обнаруживать сознательной візры. Тапиство причащенія понимають въ чисто-протестантскомъ смыслъ; именно учатъ, что въ немъ върующимъ препедаются не дъйствительныя тело и кровь Христовы, а простой хлабов и вино, воторые будто служать знаномъ тыла и прови Христовыхъ, вкушаемыхъ духовнымъ образомъ, т.-е. мысленю, а не дъйствительно. Обрядь причащения у отаропатундистовъ чревъ предомленіе хлаба и вкушеніе вина изъ чаши.

Съ отрицаніемъ таниствъ староштундисты отрицаютъ всв обряды и установленія православной перкви, наиъ-то: посты, многіє правдники, крестное зисменіе, почитаніе св. креста, иконъ, мощей, привываніе въ мелитвахъ Богометери, св. угодниковъ и номиновеніе усопшихъ. Въ вопросв о церкви и перковной ісрархів староштундисты держатоя того мизвія, что церковь есть общество людей, соединенныхъ между собою единетвомъ въры въ Іпсуса Христа, молитвъ и таниствъ. Ісрархическаго строя въ церкви вследствіе отрицанія таниства священства не признають, хотя имъють у себя старцевъ или пресвитеровъ, учителей и служителей, которые управляють общиной.

Въроучение младоштундистовъ отличается еще болье отрицательнымъ характеромъ, чъмъ въроучение староштундистовъ. Эти послъдние, какъ уже сказано, при отрицании удержали и многое положительное, напр. таннотво крещения и причащения. Младоштундисты пошли далёе; они отвергають и эти таинства. Такъ отрицая водное крещеніе и признавая только духовное, они говорять: "зачёмъ креститься водою, когда духовный міръ человіва отъ этого ни мало не измінится; человінь будеть все тавить же грізнинкомъ, если онъ не измінить своего поведенія и не покончить съ грізхами. Достаточно поэтому одного духовнаго крещенія, чтобы войти въ царствіе небесное, а всякій вступающій въ штунду уже крестится по духу" 30). "Поэтому то мы и візруемъ, что водою можно омыть тіло по наружности, а не душу, не волю, не умъ, не сердце" 40). Отвергая причащеніе подъ видомъ хлібба и вина, младоштундисты признають только причащеніе духовное при посредствів слова Божія.

Во всёхъ остальныхъ пунктахъ своего вёроученія младоштундисты сходятся съ староштундистами, т.-е. также отрицаютъ врестное знаменіе, посты, праздники православной церкви, отвергаютъ почитаніе св. иконъ, мощей, призываніе Богоматери, св. угодниковъ и поминовеніе усопшихъ.

Такимъ образомъ, если взять отрицательное отношеніе штундистовъ по преимуществу къ обрядовому и ісрархическому строю православной церкви и сравнить его съ отношеніемъ Пашковцевъ къ тому же строю, то нельзя не видъть, что между ними находится если не буквальное, то по крайней мъръ довольно близкое сходство; а это-то сходство и много вліядо на упроченіе той связи между штундизмомъ и пашковщиной, о какой заботился Пашковъ съ своими ближайшими сотрудниками и какан, дъйствительно, благодаря ихъ стараніямъ очень кръпко завязалась.

Воть что извъстно объ этой связи въ періодической печати. Въ 1875 году носъщать села нісвежой губерніи Чаплицку и Кослясовку извъстный препагандисть Пашковщины графъ Корфъ. Здъсь онъ велъ бесъду съ мъстными штундистами и объщаль поддержку со стороны петербургскихъ Пашковцевъ, дановою дъйствительно кісвскіе штундисты и пользовались \*1).

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) «Правося. Обозр.» 1881 г. I, стр. 360.

<sup>40)</sup> Въроучение малорусскихъ штундистовъ Ушинскаго, стр. 22.

<sup>41) «</sup>Баштизмъ или штунда въ кіевской губ.» 1884 г., стр. 27.

Съ однимъ изъ главныхъ заправиль этихъ штундистовъ, пменно чаплинскимъ пресвитеромъ Яковомъ Ковалемъ состоялъ въ переписвъ Пашковъ. Отъ него Коваль часто получалъ деньги на пособіе штундистскому братству; напр. въ 1879 году онъ получиль 200 рублей 42). Но такое вниманіе и поддержяв со стороны знатныхъ Пашковцевъ вскружнии голову Ковалю и подвергия его страшному искушенію. Распоряжаясь безконтрольно высылаемыми съ Петербурга значительными въ крестьянскомъ быту суммами для раздачи своимъ собратьямъ, онъ не выдержаль своей роди, замоталь хранившінся у него братскія деньги и предался своей прежней, давно оставленной страсти, сталъ пить запоемъ, за что и лишенъ былъ званія пресвитера, котя в остался по прежнему главнымъ проповъдникомъ, какъ болъе всткъ свъдущій въ Св. Писаніп 43). Кромъ кіевскихъ штундистовъ состоями въ близвихъ связяхъ и херсонскіе штундисты. Вожани этихъ последнихъ Ратугиный, Стригунъ и др. ежегодновздили въ Петербургъ въ Пашвову за получениемъ инструкцій, наставленій и денежныхъ пособій, чемъ вначительно ободряли своихъ пасомыхъ 44). "У насъ, говоритъ штундисть Левченкохерсонскому миссіонеру священнику Зубову, уже есть и графы и генералы и еслибы еще въ намъ присталь вто-нибудь изъ священниковъ, то мы могли бы избрать себъ п епископа 45). По свидетельству отчета г. оберъ-провурора Святейшаго Синода за 1884 годъ щедрая благотворительность Пашкова простиралась и на штундистовъ могилевской епархіи. Эти последніе всябдствіе поддержки великосвітского сектанта упорно стоняв въ своемъ въроучения и не хотъли обращаться къ православию. Но особенно стояли близко къ Пашкову елисаветградскіе штундисты; главные вожани и заправилы этихъ сектантовъ постояннопереписывались съ Пашковымъ, который высылаль пиъ деньги, брошюры "Общества поощренія духовно-правственнаго чтенія", даваль совыты и указанія. Одинь пры таковых вожаковы Хрисанов Капувань быль вызвань Пашковымь даже въ Лондонъ.



<sup>42) «</sup>Черниговскія Епарх. Вѣдомости» 1887 г., № 10, стр. 257.

<sup>43) «</sup>О причинахъ появленія штунды» Ушинскаго, стр. 31.

<sup>44) «</sup>Херсонскія Епарх. Відомости» 1896 г., № 20, стр. 786—787.

<sup>45)</sup> Тамъ же, № 13—14, стр. 558.

тяв получиль инструкцію и деньги вивств съ полномочіемъ переселиться изъ Елисаветграда для пронаганды въ одну изъ мастерснихъ г. Севастополя. Въ Елисаветградъ же по расперяженію Пашвова для пропаганды быль оставлень Бабиновь и его вять Михайловъ, состоявшій вингоношей велинобританскаго и спостраннаго библейских обществъ. Связь елисаветгредскихъ штундесчовъ съ Пашковымъ была настолько тесная, что некоторые наз насколько трая тому назадь вздели вр тифлиссвую губернію слушать его пропов'яди. Не спрываютьютой связи н сами штундисты. Миссіонеръ священнять Зубовъ слышаль 8 іюдя 1887 года изъ усть вожана едисаветградскихъ штундыстовъ следующій отзывъ о Пашнове: "Толстаго вы не уважаемъ; это безбожнивъ, но Пашковъ-святой человъкъ; мы его ученики; мы вполнъ согласны съ нимъ. Онъ ошибаться не можеть и неть ему ниваной выгоды мутить людей, еслибы онь не отстанваль истины. Россія только изъ-за политических выгодъ ващищаеть ученіе православной церкви, а то бы и она приняла ученіе западной Европы, где живуть люди более образованые" <sup>46</sup>).

Кромв Пашкова содъйствовали объединеню штундистовъ съ пашковцами и тв книгоноши, которыхъ разсылало для раздачи нашковскихъ брошюръ "Общество поощренія духовно-нравственнаго чтенія".

Поселяясь преимущественно тамъ, гдв была расиространена штунда, они не только безплатно раздавали вниги Новаго Завъта въ русскомъ переводъ, но принимали на себя обязанность проповъдывать пашковское учение среди туземнаго населения. Такъ напр. было въ селъ Плосокомъ (таращанскаго уъзда, вісвской губерніи), гдъ штунда свила себъ довольно прочное гятьясо. Въ февралъ 1876 года по свидътельству учителя мъстной церковно-приходской школы сюда прибылъ въ начествъ внигоноши рядовой Василій Васильевъ. Поселившись въ домъ одного изъ сектантовъ г. Богдашевскаго, онъ началъ собирать къ себъ послъдователей штунды для молитвы и духовныхъ бесъдъ. На собраніи онъ читалъ Евангеліе, толковалъ его въ сектантскомъ смыслъ, пълъ съ штундистами духовныя пъсни, раздавалъ паш-

<sup>&</sup>quot;) «Херсонскія Епарх. Відомости» 1887 г., № 2, стр. 28.



новскія брошюры, внушаль, что ходить въ церковь не сладуеть, что тамъ люди только больше граннать и т. п. Продовадь Васильева была довольно успашна,—такъ какъ, по словамъ того же учителя, участники собранія въ извастные моменты вмаста съ своимъ наставникомъ повергались на землю и илакали <sup>47</sup>).

Не менъе тъсныя спошенія отарались заводить Пашковцы в съ баптистами, разевянными въ такомъ же большомъ количествъ по югу Россіи, какъ и штундисты. Секта баптистовъ, такъ же какъ и штундестовъ, не русскаго происхождения. Родиной са очитается западная Европа вообще и въ частности Англія. Здась секта бантистовъ выдвинась въ первой половинъ XVII стольтія изъ секты пуританъ или индепендентовъ. Главою баштистовъ въ это время въ Англіи быль Джонъ Смедть, а въ съверной Америнь, куда они въ значительномъ количествъ переселились, руководителемъ ихъ былъ Ромеръ Вильянсъ. Но тамъ и здёсь они вскорё подраздёлились сначала на двё, а потомъ на ивсколько оранцій; процессь отого разділенія продолжается и понынь. Къ первой половинь настеящаго стольтія баптизнь проникъ въ Германію, а отсюда въ шестидесятыхъ годахъ и въ намъ въ Россію. Здёсь миссіонеры баптисты свили себё гивадо среди нъмеценкъ колонистовъ штундистовъ и вмюстю съ ними стали совращать изъ православія въ сектантство русскихъ рабочихъ, жившихъ среди нъмецкаго населении. Успъхъ ихъ также, вакъ и штундистовъ былъ великъ: общирная полоса марорусскихъ поселковъ въ херсонской и екатеринославской губернів въ какіе-нибудь 5, 10 леть имела уже достаточное количество баптистовъ. Въ настоящее время баптисты на югв Россіи представляють одну изъ опасивнщихъ секть для православія: она съ каждымъ годомъ все болве и болве отнимаетъ отъ православной церкви сыновъ ен, равно какъ вербуетъ себъ послъдователей и изъ секты штундистовъ.

Что васается въроученія баптистовъ, то оно почти тожественно съ въроученіемъ штундистовъ, съ воторыми ихъ неръдно смъшивають. Отличительную впрочемъ особенность сенты баптистовъ составляетъ ваглядъ ихъ на таинство прещенія. При-

<sup>41) «</sup>Черниговскія Епарх. Ведомости» 1887 г., № 10, стр. 257—258.



держиваясь того протестантского ученія, что въ двив спасенія человівка играєть важную роль одна лишь візра во Христа, баптисты отвергають необходимость крещенія дітей, какъ не могущихъ высказать сознательно своей візры; вмісто крещенія дітей у баптистовъ практикуєтся благословеніе шхь. Но особенно строги баптисты въ таинствів крещенія по отношенію къ взрослымъ; въ то время, какъ младоштундисты отвергають водное крещеніе и для дітей и для взрослыхъ, баптисты поступають наобороть. Признавая дійствительнымъ крещеніе только то, которое совершаєтся въ секті и отрицая крещеніе, совершенное въ православной церкви, они перекрещивають каждаго взрослаго, вступающаго въ секту.

Кромъ крещенія у бантистовъ изъ таинствъ употреблястся таинство Евхаристія, но не какъ таинство пресуществленія св. даровъ въ тъло и кровь Христовы, а какъ простой обрядъ преломленія хапбовъ.

Таинство покаянія у однихъ баптистовъ выражается въ исповъданіи гръховъ предъ общиной; у другихъ же оно понимается, какъ дъятельное исправленіе жизни предъ церковью.

Бракъ совершается у бантистовъ съ нѣкоторыми обрядовыми оормами: такъ невѣста и женихъ приводятся къ пресвитерамъ, которые по Евангелію и Дѣяніямъ апостольскимъ излагаютъ имъ обязанности супружеской жизни. Затѣмъ поются пѣсни изъ книги "Голосъ вѣры", читается молитва объ укрѣпленіи силъ брачущихся для жизни во Христѣ и возлагаются пресвитерами руки на нихъ. Торжество брака заканчивается братскими поцълуями върующихъ.

Елеосвящение совершается не всеми бантистами; у некоторых оно практикуется въ смысле простаго обряда помазания елеемъ.

Священство въ смыслъ преемственнаго отъ апостоловъ таинства бантистами положительно отвергается: роль священниковъ и пастырей у нихъ исполняють такъ-называемые пресвитеры, которые суть ничто иное, какъ выборныя лица отъ общины.

Затымъ, что касается до обрядовой стороны православія (какъ то: почитанія постовъ, крестнаго знаменія, праздниковъ) — то все это отвергается бантистами; также отвергается ими почи-

танія св. вреста, ивонъ, мощей, призываніе св. угоднивовъ Божімкъ и Богоматери <sup>48</sup>).

Воть эта-то отрицательная сторона и служить однимъ изъ твхъ звеньевъ, которыя связываетъ и объединяетъ многія рус скія раціоналистическія секты вообще и въ частности Нашковцевъ съ баптистами или штундистами.

Связь и сношеніе Пашковцевъ събаптистами выражалась въ томъ, что Пашковцы при помощи внигонощъ разсылали баптистамъ массу своихъ брошюръ и листви журнала "Русскій Рабочій « 4 »), вели съ ними переписку и матеріально помогали имъ. Особенно въ этомъ отношени отличался В. Пашковъ. Онъ. по слованъ г. Кутепова, думалъ устроить цвлую баптистскую колонію на Дону около хутора Казинки, гдв жили перешедшіе въ бацтизмъ нъвоторые старообрядческіе ажеіерен. Эти посавдніе. будучи подкрыпляемы Пашковымъ, обыщавшимъ имъ нысколько тысячь денегь для новосозидаемой волоніи, решились купить нъсколько десятинъ земли около Казинки и для заселенія ихъ вызвать баптистовъ или штундистовъ изъ Кіевской, Херсонской. Екатеринославской и другихъ южныхъ губерній. Но не успыл устроиться бывшіе ажеіереи на своемъ новомъ мъстожительствъ. какъ последовало Высочайшее распоряжение объ удаления изъ Россіи Пашкова и Корфа; а съ удалевіемъ последнихъ должны были рушиться планы лжејереевъ относительно устройства баптистской колоніп 50).

Не ограничивансь штундистами и баптистами, Пашковцы старались распространять свое вліяніе, а вывств съ нимъ и пропаганду своего ученія на молоканъ или евангеликовъ.

Молокане изъ. всехъ раціоналистическихъ сектъ юга Россіи считаются наиболее старыми; по мивнію самихъ молоканъ ихъ секта ведетъ свое начало отъ временъ царствованія Алексвя Михайловича подъ названіемъ секты духоборцевъ. Въ восьми-десятыхъ годахъ прошлаго столенія молокане подъ руководствомъ своего учителя Семена Укленна отделились отъ духоборцевъ и составили особую секту съ тремя толками: тамбовскимъ, влади-



<sup>40) «</sup>Екатерин. Епарх. Въд.» 1888 г. № 17, стр. 481-487.

<sup>4•) «</sup>Церковный Въстникъ» 1885. № 35, стр. 559.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Тамъ же, стр. 559.

мірсимъ и донскимъ; первые два толка почти начамъ не отличаются другь отъ друга,—третій донской составляеть сенту такъназываемыхъ евангелическихъ христіянъ.

Моловане Увленискаго толка также, какъ и штундисты или бантисты отрицають такиства православной церкии, всф обряды ел и богослужение. Такъ крещение, по учению молованъ, есть "духовное очищение грфховъ съ върою въ тричпостаснаго Бога и состоятъ въ благовъствовани учения Христова и умерщелени веткаго человъва съ дъяниями его върнымъ и цепорочнымъ житиемъ". Водное крещение молокане отвергаютъ; оно по ихъ мивнию не имъетъ силы: "наука нужна, а не вода, говорять они, наука и мысль учения".

Причащение состоить, по учению молокань "въ изучения божественныхъ глаголовъ и въ исполнении и соблюдения заповъдей". Поваяние непосредственно "должно совершаться предъ самимъ Богомъ". Елеосвящение "въ усердной молитвъ върующихъ о болящихъ". Бракъ понимается не въ смыслъ такиства, а въ смыслъ обывновеннаго житейскаго акта и совершается самымъ простымъ образомъ: отепъ береть свою дочь за руку и отдавая ее жениху говоритъ: "вотъ я даю тебъ дочь мою въ жену по закону Божію, возьми ее и отведи въ домъ отца твоего"; далъе слъдуетъ чтеніе наставниковъ или пресвитеромъ мъстъ Св. Цисанія относительно супружества, пъніе псалмовъ и цълованія жениха съ невъстой.

Церковная ісрархія молокамами отвергается: "мы всё священники, говорять они, ап. Павель всёхъ называеть священниками п слёдовательно особыхъ священниковъ не нужно" <sup>51</sup>). Управляются молокане, также какъ и штундисты и баптисты, избираемыми общиной пресвитерами или старцами, которые впрочемъ особеннаго значенія въ сектё молоканъ не имёютъ.

Затимъ, что касается обрядовъ и уставовъ православной перви (какъ-то почитаніе иконъ, св. креста, мощей, призываніе св. угодниковъ Божінкъ, Богоматери), то все это отрицается молованами.

Относительно сношеній Пашновцевъ съ молованами изв'ястно слідующеє:

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) «Отеч. Зап.» 1870 г., стр. 307--308.

Въ 1881 году пріважаль нь молонанамь въ Ново Васильевку (Таврической губернін) самъ В. Пашковъ. Здісь онъ вель бесъды съ сектами, принямать участіе въ Богослуженіи и совершаль врещение надъ лицами, присоединившимися нъ пашковщинъ изъ тамбовскаго толка. Еще ранве къ пашиовщинв здъсь присоединилисъ многіе изъ последователей донскаго толка. Произошло это такимъ образомъ: одинъ изъ вожаковъ этого толка, будучи по своимъ двламъ въ Петербургв, познакомился съ Пашковымъ и принядъ его ученіе. Вернувшись обратно домой, онъ сталъ уже проповъдывать пашковщину и имън большое влінніе на сектантовъ, составиль особую общину, воторая стала извъстна подъ именемъ штундистовъ. Отдълнвшись отъ донскаго толка, они изминили и ботослужение свое; вмисто шиния молитвъ и псалмовъ они начали пъть духовные стихи баптистовъ, отвергин молитвы за умершихъ и измънили свой взглядъ на таннство причащенія, въ которомъ они стали видъть не такиство, а воспоминание о последнень времени жизни Спасителя. Принявъ въроучение Пашкова, что страдание и смерть Спасителя искупили всв грвхи человвческіе, они отдали и этому вврованію пренмущество, ставя на задній планъ остальныя требованія Евангелія "мы святы, говорили новообращенные въ пашновщину молокане" насъ всвять освятиль вровію Христось, Который всв грахи человъческие пригвоздилъ во вресту; въруй и спасень будешь (1.59).

Но особенно близко стояли къ пашковщинъ вообще и къ Пашкову въ особенности молокане, жившіе въ Самарской губерніи. Отъ него они получали массу брошюръ "Общества поощренія духовно правственнаго чтенія", которыя распространяли затьмъ не только между своими единовърцами, но и между православными. Однимъ изъ главныхъ виновниковъ въ дълъ сношенія самарскихъ молоконъ съ Пашковцами былъ баштистъ В. Павловъ, вызванный молоканами села Малаго Узеня изъ г. Владикавказа для ръшенія спора о крещеніи; чревъ него переходила масса брошюръ пашковскихъ къ молоканамъ; онъ же находился въ перепискъ съ В. Пашковмыъ и заботился о сближеніи молоканъ съ Пашковцами. Не менъе сближалъ молоканъ

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>) «Русскій Вѣстинкъ» 1886. № 2, егр. 860—861.



съ: Пашковцами врестьянина села Петронавловского Новоувенскаго узада Степанъ Насоновъ. Онъ въ началв восьмидесятыхъ годовъ вздилъ въ Петербургъ въ Пашкову, которому заявляль о сочувстви пашковщина новоученскихъ молоканъ 53). Въ деполненіе нь свідвинямь о пашковской пропагандів среди молоканства скажемъ еще, что о Пашковъ знали даже благовъщенскіе (въ Сибири) молонане и духоборны. Еще въ семидесятыхъ гг. среди нихъ ходила молва, что "какой-то генерал въ Петербургъ обратился изъ православной въры въ молоканскую" и что "молоканская въра не такая пустая, чтобы говорить о ней пренебрежительно". До нихъ даже доходили Пашковскія брошюры изъ воихъ брошюра "Прінди ко Інсусу Христу" читалась съ увлеченіемъ и хранилась какъ величайшая ръдкость и драгоценность. Можно предполагать, что эта брошюра была выписана или самими благовъщенскими молованами, которые могли узнать. о появлении ея въ свъть изъ переписки съ своими знакомыми и родственнивами въ Россіи, или самъ Пашковъ разосладъ ее въ разные концы русской земли въ увъренности, что она въ сектантахъ всегда найдетъ благосклонное внимание 54).

Поддерживая сектантовъ-раціоналистовъ, Пашковцы имвли въ виду не одно только то, чтобы распространить среди нихъ свое въроучение и пріобръсти между ними новыхъ последователей. Нътъ; у нихъ была болъе широкая и грандіовная задача, а еменно: объеденеть всвиъ сектантовъ раціоналистическаго направленія такъ, чтобы они представляли изъ себя не разрозненныя и разбросанныя группы, каковыми напр. являются оня въ настоящее время, а одну цвлую общину, которая могла бы съ большимъ успъхомъ дъйствовать противъ русскаго право-CJARIS.

Фактическимъ подтвержденіемъ такихъ широкихъ и губительныхъ для руссвихъ православія и народности задачъ и цвлей пашковщины служить апрыльская конференція сектантовъ-раціоналистовъ, происходившая въ Петербургв въ 1884 году. Конференція эта была созвана по иниціативъ вождей пашковщины В. Пашкова и графа Корфа, воторые предварительно от-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) «Церк. Высти. 1886 г. оффиц. отд. № 47. стр. 221—225. <sup>44</sup>) «Христ. Чт.» 1887. II, стр. 560—561.

. .

правнии всемъ сектантамъ южной Россіи посланіе съ приглашеніемъ явиться въ Петербургъ къ 1-му апралю 1884 года на совъщаніе о соглашеніи въ вопросахъ въры. Посланіе, имъвшее еорму воззванія, было составлено очень искусно; въ немъ оттъненъ былъ библейскій духъ съ замътнымъ стремленіемъ въ этомъ случав подражать апостоламъ.

Вотъ содержание этого оригинального послания.

## "Любезные братья!

"Господь нашъ Іисусъ Христосъ, посвящая Себя за церковь Свою и готовись идти на крестную смерть, чтобы подобно зерну пшенпчному, падши въ землю, умереть и не остаться однимъ, но принести много плода, — обратился къ Отцу Своему съ предсмертной молитвой, въ которой высказывается завътное Его желаніе. Онъ молить Отца не только о твхъ, которые первые последовали за Нимъ, но и о върующихъ въ Него по слову пхъ прося:

«Да будутъ всв едино До будутъ совершенны во едино».

"Это завъщание Христово, переданное цервви Его приміхъ восемнадцать стольтій тому назадъ, по сіе время остается не исполненнымъ и Гостодь по сіе время ожидаєть осуществленія Его воли такъ ясно, такъ настоятельно Имъ выраженной воли, которая была предметомъ послъдней заботы земной Его жизни. "Не кажется ли вамъ, дорогіе братья, что надлежить намъ, членамъ тъла Христова, напоеннымъ однимъ Духомъ и составляющимъ одно тъло съ Нимъ, намъ, которые призваны къ общенію съ Отцемъ и Сыномъ, вспомнить, что Христосъ жаждеть соверщенія единства единаго Его тъла. Не кажется ли вамъ, что настала пора привести въ исполненіе волю Главы цервви?

"Если отъ насъ зависить совершение единства всей земной церкви, то по крайней мъръ мы обязаны способствовать едишению церкви Христовой тамъ, гдъ Господь насъ поставилъ.

"Предлагаемъ вамъ, братья, вооружившись этою мыслію, прислать отъ цервви одно лицо изъ техъ, которыхъ Духъ Святый поставилъ у васъ блюстителями стада, для совместнаго молитвеннаго предъ Господомъ изследованія путей, Имъ Самимъ указанныхъ для совершенія единства церкви Христовой. Вспомнимъ же, братія, что Христосъ умеръ для того, чтобы разсіянныхъ чадъ Божінхъ собрать во едино, чтобы составить изъ нихъ единое стадо, иміжніцее одного пастыря. Да соберетъ же Господь насъ вонругъ Себя съ тімъ, чтобы научить насъ охранять единство духа въ союзі мира. Мы полагаемъ собраться въ Петербургів иъ 1 будущаго апрівля дней на восемь.

"Пріважіе найдуть помвщеніе по прилагаемому адресу. Тв изъ братьевъ, которыхъ присылающая ихъ перковь не будеть въ состояніи снабдить средствами для прожитія въ столиць и притовъ неимъющіе на то собственныхъ средствъ найдуть по тому же адресу безплатную квартиру и содержаніе по близости отъ насъ въ народной столовой.

"Просимъ васъ въ наискорвишемъ времени сообщить имя присы́даемаго отъ васъ брата заказнымъ письмомъ по слъдующему адресу: Маріи Ивановнъ Игнатьевой, Выборгская, Ломановъ переуловъ, д. Пашкова № 3.

"Братьямъ, остающимся дома, да внушитъ Господь Духъ Святый поддерживать молитвою собранныхъ въ Петербургъ, чтобытымъ и другимъ получить равную долю благословенія отъ Господа. Подписали: графъ М. Корфъ и В. Пашковъ.

"Покорнъйше просимъ удерживать непремънно отъ прибытія сюда такихъ, которые не отъ церкви присыдаются"  $^{55}$ ).

Апральская конференція дайствительно состоялась; на нее съвхалось очень много представителей южно-русскаго севтантства; не было впрочемъ уполномоченныхъ отъ молоканъ Самарской губерніи, хотя къ нимъ было отправлено посланіе Пашкова в Корфа <sup>56</sup>).

О томъ, какого рода были собранія во время априльской конференція сектантовъ въ Петербургъ, свъдъніе объ этомъ сообщаетъ въ своемъ дневникъ баптистъ и вмъстъ пашковецъ Тифисскій гражданияъ Василій Гурьевъ Павловъ, бывшій въ числъ уполномоченныхъ отъ баптистскаго общества на конференціи.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) «Церк. Віст.» 1886 г. № 47 оффиц. отд., стр. 224—225.



<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) «Церк. Вѣсти.» 1886 г. № 47 оффиц. отд. стр. 224 — 225; Отчетъ оберъпрокурора Св. Синода за 1884 годъ.

"Прибыль, пишеть Павловь, благополучно въ Петербургь 1 апрыя въ 10 часовъ утра: Сегодня же отправились отыскивать собраніе, которое и нашли въ домв княгини Л., гдв бысособрано до 100 человънъ, которые принимали св. вечерю. Такъвавъ большая часть не были врещены по въръ, то мы и не участвовали съ ними. Изъ баптистовъ прівхали сегодня промівнасъ: В. Р. Колодинъ, Ф. П. Валихинъ изъ таврической губернів, М. Ратушный и И. Рябошапка изъ херсонской; затэмъ нъмеције братья — проповъдники: А. Либикъ — изъ Одессы в Н. Каргель изъ Болгарін. Кром'в того, быль здісь американскій миссіонеръ изъ Тавраза-Истенъ (Easton) Бэдэкеръ и Рандились. Послъ объда собраніе было въ томъ же домъ. Говорили и молились многіе. Но никому не предлагають, а вто чувствуеть побужденіе, тоть говорить и молится. Такъ какъ цёль собранів была достигнуть единства, то я тоже сказаль рачь на эту тему и взявъ въ основаніе Двян. II, 42, показаль, что единство у тогдашнихъ христіанъ произвель Духъ Святый и что мы можемъ достигнуть единства не иначе, какъ прося изліянія Св. Духа, и должны возвратиться въ апостольскому ученію.

"2 апрыля, утромъ, богослужение въ домъ княгини Л. Богослужение бываетъ такъ: соберутся всъ и поютъ пъснь, затъмъ, преклонивъ колъна, молятся, кто чувствуетъ побуждение къ этому. Также, кто чувствуетъ побуждение, говоритъ ръчь на какой-нибудь текстъ изъ Слова Божія. Послъ объда открылось совъщание, и пріъхавшимъ предложили на обсуждение программу, состоявшую изъ нъсколькихъ пунктовъ, чтобы достигнуть единства и согласиться въ нихъ. Предложили первый пунктъ программы, который гласитъ такъ... Послъ долгихъ разсужденій цосредствомъ голосованія пунктъ этотъ принятъ единогласно. Объдали всъ у Пашкова. Затъмъ утромъ богослужение у графа, гдъ я говорилъ тоже изъ Слова Божія. Послъ объда опять у Л. совъщательное собраніе, предметомъ котораго было крешеніе. По этому вопросу мнънія разошлись и не могли соеднияться.

4-го—Собранись тамъ же, и В. А. Пашковъ сказаль намъ, чтобы мы молились, а онъ ушелъ въ совъщательную комнату. Мы молились и говорили ръчи. Я говориль на 1 Корине. З гл. и объяснялъ, что "строеніе" значить ученіе и чтобы каждый смотрълъ, какъ оно учитъ. Послъ совъщанія д-ръ Бадекеръ объ-

объявиль оть имени братьевъ, составлявшихъ программу, чтоони беруть ее цазадъ, и этимъ удовлетвернии вовхъ, потому что опасались, что дальнайшее обсуждение вопросовъ можеть вызвать взаимисе неудовольствіе. После обеда графъ К. предложить собраться у себя. Собранись у него и обсущали пректические вопросы, нанимъ обравомъ можно усившиве распространять царство Божіе. Брать А. Либихъ предложнять молитвенвый союзъ и совывство молиться разъ въ недвлю. Я предложиль смачала 3 пункта: 1) посредствомъ личного свидетельства 2) посредствомъ распространенія печатныхъ сочиненій и 3) жертвовать для Бога и посылать для проповъдя особыхъ братьевъ. Затвиъ я предложить учредить ежемвсячныя миссіонерскія собранія, въ которыхъ бы прочитывались иввъстія отъ благовъстниковъ. Затемъ графъ всехъ насъпригласиль обедать и съ велиною радостью угощаль насъ. Были среди насъ и крестьяне изъ владимірской губернія и тамбовской, а также хохлы. Я тоже за столомъ сказалъ рачь, что мы всв радуемся, что Господь обратых въ Петербурге накоторых изъ высшихъ слоевъ общества и что мы чувотвуемъ себя всв счастливыми и предвиушаемъ блаженство на вемль, имъя здъсь царство небесное на земль въ маломъ видь, ибо не смотря на великую разницу по уиственному развитію и по общественному положенію, видимъ что Евангеліе уничтожаеть всв преграды и различія и соединяеть всвиъ въ любви. Послв обуда многіе разсказывали о своей двятельности для Царства Божія: говорили Богдановъ, Деляковъ и я и равопыись въ 11 часовъ ночи. Господь обильно дароваль намъ свое благословеніе. Послъ собранія ки. Г. имъла состязаніе относительно недопущенія нами крепценныхъ въ дітствв къ св. вечери.

5 апрали. "Три раза собирались ны въ томъ же домъ. Въ 6 часовъ обадали у княгини до 60 человъкъ и она радушно угощала насъ. Мы благодарили Бога за Его любовь и она также молилась въ слукъ и благодарила Бога, что Онъ удостоилъ ее видъть у себя братьевъ, собранныхъ съ разныхъ концевъ. Вечеромъ она держала рачь: "не любите міра" и пр. Посла меня говорилъ на владимірскомъ нарачім крестьянинъ Киселевъ, и говорилъ начто, изъ чего видно было, что онъ имълъ крайне ограниченный умъ. Посла сего Деляковъ всталъ и свазалъ

притчу, что одна дівочна разъ котівла услужить ему и положива его лошади бурьяну вийсто сіна, а головой привязала и подтянула къ дугі, такъ что напрасно трудилась и не принесла пользы, но что ему было очень пріятно ея усердіє; такъ и Богъ смотрить на насъ, наменая на то, чтобы синсходительно отнеслись къ різчи этого пресвитера. Говорили різчи и другіє. Рандкиноть на второмъ собраніи произнесъ різчь относительно способа распространенія Евангелія и предостерегалъ, чтобы мы не впали въ ту ошибку, въ накую пали германскіе и амглійскіе христіане, отпуская содержаніе пропов'ядникамъ спарійшинамъ (elelers), и предполагалъ, чтобы они трудились своими руками и запрещали говорить женшинамъ, Я послі того возражаль ему въ частномъ разговорів " 57).

Изъ приведеннаго дневника Павлова видно, что априльская конференція южно-русскихъ сентантовъ ездавалась вопросами объ объединении и соглашении всехъ сентантовъ, имъвинахъ въ своемъ основанія общую протеставтскую почву, но различавшихся накоторыми своеобразными частностями вароученія и вившиняго строя. Изъ этого же диевияка нидно и то, что общаго соглашенія у сектантовъ не произошло: во многихъ въроисповъдныхъ пунктахъ между членами конференціи пили пренія и споры, не приведшіе въ взаниному единомыслію и согласію. Таковы, напр. была разсужденія о таниствъ крещенія; по этому вопросу "мивнія, какъ говорить Павловъ, разошлись и не могли соединиться". Соглашанись сектанты только въ вопросахъ практичеснихъ, не имъвшихъ близкаго отношения въ въронсповъднымъ разностямъ; таковы, напр. были вопросы: о способъ распространенія сектантскаго віроученія среди русскаго православнаго общества, о дъятельности сектантскихъ миссіонеровъ н пр. Что касаетя до способа веденія бестув и превій на конференціи, то онъ, какъ видно изъ дневника, совершался по составленной впередъ програмив, гдв обозначались пункты и вопросы совъщаній. Главными рувоводителями собраній были Пашковъ и графъ Корфъ, устранвавшіе въ видахъ всеобщаго примиренія и соглашенія об'яды для членовъ конференців. Во-

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Южно-русскій штундазиъ. Свящ. А. Рождественскаго, стр. 140—143.



обще эти два лица, будучи вождями пашковщины, явились таними же вождями и для събхавимися въ Нетербургъ представителей сектантства. Конечно, еслибы этимъ вождямъ послъ коиееренція была дарована тамая же поливищая свобода дъйствій, какою они пользовались до созыва сентантовъ, то быть-можетъ они и достирли того объединенія и той сплоченности русскаго сентантства, къ какой стремилесь и накую они желали имътъ для уничтоженія православія на Руси. Но извъстно, что члены вонференціи вскоръ были высланы изъ Петербурга полицієй, а затъмъ 24 мая того же 1884 года послъдовало Высочайше повельніе о закрытіи "Общества поощренія духовно-нравственнаго чтенія", а вивств съ этимъ въ то же время были приняты строжайшія мъры къ прекращенію дъятельности Пашкова и его послъдователей какъ въ Петербургъ, такъ и внутри Имперіи <sup>58</sup>).

Вследствіе такого распоряженія Пашкову уже нельзя было такъ действовать смело и открыто, какъ онъ действоваль въ сакте созыва на конференцію сектантовъ и поэтому принуждень быль оставить Петербургъ и уехать за границу въ Англію, котя тайно не прекратиль покровительствовать своимъ последователямъ, присыдая имъ громадныя денежныя суммы.

Такимъ образомъ замыслы Пашковцевъ сплотить сектантовъраціоналистовъ и направить ихъ противъ православія хотя не
удались, но все-таки эти замыслы свидътельствують, что секта
Пашковцевъ въ лицъ своихъ главныхъ представителей и вождей
есть одна изъ опаснъйшихъ секть, борьба съ которою для православной церкви должна быть необходимой и настоятельной.
Но, повторяемъ, борьба должна быть раціональной и неожесточенной; однимъ изъ лучшихъ средствъ этой борьбы могутъ быть
признаны собестдованія съ сектантами по подобію того, какъ
они ведутся съ старообрядцами и раскольниками. Мы уже упоминали, каковы были по характеру собестдованія съ пашковцами
въ Петербургъ въ 1887 году; теперь добавимъ, что по сообщенію столичныхъ газетъ секта Пашковцевъ послъ собестдованій
значительно ослабъваетъ и упорно продолжаютъ держаться въ
своемъ заблужденіи лишь женщины, для которыхъ мистицизмъ

<sup>••)</sup> Указъ С.-Петер. Дух. Консисторін отъ 4 окт. 1884 г. № 3448.

секты очень заманчивъ <sup>50</sup>). Воть почему въ особенности желательно, чтобы накъ частныя, такъ и публичвыя собесъдованія съ Пашковцами не превращались, а поэторялись накъ можно чаще и чаще; тогда только можно ожидать, что нашковщина ослаблеть и не будеть представлять изъ сабя такого опаснаго и сильнаго врага, кановымъ она является въ настоящее время на ряду съ штундизмомъ и баштивмомъ, стремящамися въ уничтоженію на Руси православія, а выветь съ намъ и народноста.

Гр. Терлеций.



<sup>69) «</sup>Петербургевія Від.» 1888 г. № 249.

## сужденія двухъ геологовъ

## о вивлейскомъ потопъ.

Suess, Das Antlitz der Erde. Die Sintsluth. Wien. 1888. Howorth, The mammoth and the flood. London. 1887.

Въ курсахъ исторической геологіи — науки, разовазывающей: намъ о тъхъ перемънахъ, которымъ подвергалась земля въ прошедшемъ-мы не найдемъ повъствованія о томъ, что нъвогда вся земля была погребена въ волнахъ потопа, катъ разсказываеть Библія, ибо современные геологи полагають, что такогопотопа ниногда не было, Такой взглядъ съ необходимостію вытекаеть изъ принциповъ современной геодогіи пеодогіи Ляйзда и Дарвина — объясняющей всъ измъненія, происходившія наземяв въ прошедшемъ, изъ тъхъ условій, какія мы наблюдаемъ: въ пастоящемъ. Такъ, Гиммалайскія горы или Индійскій океанъ; по представленію современной науки не были образованы всявд-: ствіе канихъ-нибудь стращемихъ колебаній земной поверхности,: нътъ, поднятіе поверхности дле образованія Гиммалаевъ, полагають, происходило постепенно и незаматно, равнымъ образомъ незамътно происходило и опускание той почвы (бывшей нъкогда: натерикомъ), какая представляеть теперь собою дно Индійскаго: океана. Представинъ себъ землю въ видъ совершенно правильнаго трстообразнаго шара, представные дваре, что всявдствіе нваученія. Тепаоты въ пространство, поверхность шара станеты

твердъть, тогда, очевидно, эта поверхность начнетъ коробиться н на ней будуть образовываться складки и сдвиги, которые и положатъ начало горамъ и долинамъ. Допустимъ далъе, что охлаждение земли, вызывающее эти явления, будеть происходить съ врайней медленностію, положимъ, земля будеть охлаждаться въ теченіе года только на одну милліонную долю градуса, тогда, понятно, и измъненія земной поверхности будутъ происходить съ тою же врайней медленностію и постепенностію. Никакихъ катастрооъ на земяв происходить не будеть. Кромв охлажденія, причинами, производящими изманение рельефа вемли, является атносфера, разрушающая и выватривающая горныя породы и почву, вода ръкъ, озеръ и морей (также пары, дождь, сиъгъ и ледъ), размывающая сушу и отлагающая частицы суши на двв океановъ и морей, наконецъ, организмы: растительные, обравовавшіе залежи каменнаго угля, животные, образовавшіе, напримъръ, коралловые острова (изъ известковыхъ отложеній полиповъ) или мъловыя залежи (изъ известковыхъ панцырей маленьвихъ корненожекъ-глобигеринъ). Эти причины, какъ и цервая, двиствують тоже съ крайней медленностію. Такъ изманенія земин, по ученю современных геологовъ происходили и пронсходять такъ же медленно и незаметно, какъ незаметно происходить процессь роста въ организмъ. Правда, катастрофы иногда бывали и бывають на венномъ шаръ, такъ бывають неводненія, изверженія вульановъ, вемлетрясенія, наконецъ отрашныя бури. Недавнее извержение вулкана Кракатов, вемлетрясенія въ Исвіи и Верномъ, наводненіе въ Аллегантскихъ горахъ въ мав 1889 г., почти періодическіе ураганы и пинаоны въ странахъ тропичесвихъ, вотъ явленія на вемной поверхности натастрофальнаго харантера. Но во 1) ихъ ръдность, во 2) ихъ въ сущности крайне незначительные размъры по отношению ко всей земной поверхности заставляють признать за ними весьма ограниченное влінніе на исторію земля. Тановы принципы современной геологіи. Всемірный потопъ стоить въ противоръчіи съ этими принципами, поэтому онъ и отвергается современными геологами.

Кром'я принциповъ у геологовъ им'яются еще два рода основаній, чтобы отрицать сакть потопа. Прежде всего прошедшія судьбы геологіи выработали у геологовъ недоброжелатель-

ное отношение въ теоріи потопа. Не такъ давно — именно въ первой половинъ настоящого стольтія - потопу или точнье потопамъ отводилось значительное мъсто въ геологіи. При изслъдованіи земной поверхности геологу часто приходилось и приходится встрвчать воть накое явленіе. Посреди поля или вообще вдали отъ значительнаго собранія водъ онъ вдругь встрачаеть громадные вамни, такъ называемые эрратическіе валуны, блови п т, д. Отвуда явились они? Человъву не было нужно приносить ихъ, фактъ иноземнаго происхожденія ихъ несомнинень, нбо ихъ порода отлична отъ всего, что ихъ окружаетъ. Памятуя библейское повъствование о потопъ, геологъ естественно приходиль въ завлючению, что волны потопа разнесли эти вамив по земной поверхности. Данве, геологамъ приходится встрвчаться еще воть съ какимъ явленіемъ. Вдали отъ моря въ доливахъ, иногда даже на горахъ, они встръчаютъ морскія раковины. Появленіе ихъ здёсь повидимому весьма вёроятно объясияется предположениемъ дъйствия волнъ потопа. Наконецъ, самые принципы старой геологіи заставляли предполагать не только потопъ, но потопы. Старая геологія причины измъненія земной поверхности видъла въ катастрофакъ. Полагали, наприм., что горныя цъпи образовывались на вемль внезацио вслъдствіе поднятія отъ дъйствія вулканическихъ силъ тэхъ или другихъ мъсть земной поверхности. Такихъ случаевъ поднятія Эли-де-Бомонъ насчитываль 13. Геодоги находили возможнымъ не только доказать факть внезапности этихъ поднятій, но и показать сравнительную хронологическую дату поднятія той или нной горной цепи. Представимъ себе ровную земную поверхность. Поверхность эта состоить изъ парамельныхъ пластовъ вли слоевъ. Представниъ далве, что часть этой поверхности внезапно поднимется и образуеть цвпь горъ; слои поднятой части поверхности будуть образовывать тогда съ остальной горпзонтальной поверхностью некоторый уголь. После поднятія горной цепи на ней, конечно, начнуть образовываться новыя отложенія изъ перегнившей растигельности, изъ какихънибудь осадновъ. Эти отложенія будуть горизонтальны, и потому пласть или пласты ихъ будуть образовывать съ коренными слоями горы такой же уголь, какой эти слои образують съ горизонтомъ. Наблюдавшійся геологами факть, что верхніе слои въ

торахъ овазывались парадледыными горпзонту, а затымъ внезапно встрвчались слои въ горизонту навлонные, подтверждаль теорію внезапнаго поднятія горъ. Степень мощности и характеръ верхинкъ горизонтальныхъ слоевъ давали возможность опредвлять, сколько геологическихъ эпохъ протекло со времени поднятія горы, а характеръ верхняго (кореннаго) навлоннаго слоя горы даваль возможность опредванть последнюю изъ техъ эпохъ, когда мъсто, занимаемое горою, представляло горизонтальную поверхность. Исходя изъ этихъ данныхъ, узнали, что самыя высокія горы суть самын недавнія, наприм., Гиммадан, Анды, а самыя древнія-суть Гунсрюкъ и Таунусь-очень низкія горныя цвии въ Германіи. Это и понятно. Чэмъ старве гора, твиъ болье она подвергалась разрушительному вліянію воды я атмосферы, и тъмъ болъе должны были разрушаться ея верхнія части. Но если въ прежнее время горныя цъпи поднимались вдругъ, внезапно, то, очевидно, и моря должны были перемещаться внезапно, а это перемъщение морей и должно было производить обширныя наводненія или даже потопы.

Тавъ, въ старой геологіи все направлялось въ тому, чтобы съ полнымъ довъріемъ отнестись въ библейскому повъствованію о потопъ, но скоро случилось, что геологической теоріи потоповъ быль нанесень жестокій ударь новыми изследованіями. Такъ, выяснилось, что эрратическіе валуны и блоки были принесены на поля и въ долины вовсе не двиствіемъ волиъ потопа, а ледниками. Было констатировано, что не такъ давно въ прошеншемъ въ Европъ и Америкъ была ледниковая эпоха. Климать въ свверномъ полушарін быль тогда гораздо суровве. И теперь съ Альповъ или Скандинавснихъ горъ спускаются далеко въ долины ледники, несущіе обыкновенно въ обиліи камни, но въ ледниковую эпоху всв горныя цвии Европы и уральскія, и карпатскія, и врымскія, и вавказсвія и финляндскія и т. д. спусвали ледники несравненно большей мощности и несравненно дальше въ долины. Эти-то ледники и разнесли валуны и блоки, п теперь можно даже проследить путь многихъ изъ такихъ ледниковъ. Точно также относительно раковинъ оказалось, что и ихъ разнесъ не потопъ, а что онъ исконныя обитательницы твхъ мъстъ, гдъ ихъ находятъ ибо эти мъста нъвогда были дномъ моря. .Такимъ образомъ, теорія потопа долго препятствовала открытію лединвовой впохи и задержала развитіе ученія о переивщении материновъ и морей. Что васается до происхожденія горъ, то изследованія Дана, Фавра, Гейма и др. показали, что горы образуются всябдствіе медленнаго охлажденія и сжатія вемли, и что совствить нівть горть вулканическаго происхождеія, что сами вулканы образовались не вследотвіе поднятія земли отъ дъйствія подземныхъ силь, а образовались изъ того матеріала, который выкинула земля изъ своей внутречности при извержении. Новая теорія не стоить ни въ вакомъ противоричін съ фантомъ непараллельности слоевъ въ горахъ, Во 1) оказалось, что такая непаравлельность встрачается далеко не вездв, во 2) она находить себв объяснение въ томъ, что въ жаввотный періодъ образованія сдвиговъ на гор'в могло сововиъ не образовываться отложеній, и если такой періодъ быль ведекъ, то естественно, что потомъ начавшія образовываться отложенія должны были составить накоторый уголь съ коренными породами горы. Это обстоятельство можеть быть вив всякой овяви съ внезепнымъ поднятіемъ горъ. Если же горы нодиниванеь постепенно, то очевидно, что такое поднятие ихъ не могло произвести замътныхъ передвиженій массъ воды. Такъ овавалось, что предвзятая мысль о потопъ только задерживала въ геологіи открытіе истины, но нисколько не способствовала ея уразумънію. Отоюда становится понятнымъ недоброжелательмое отношение современныхъ геологовъ въ теоріи потопа, введшей въ грубый обманъ и во многін заблужденія предшествовавшія имъ покольнія ученыхъ.

Другое основание геологовъ для непризнания оавта потопа имветъ характеръ отрицательный. Потопъ —согласно библейском у предавию — произошелъ тогда, ногда люди уже жили на землъ. Но человъвъ появился на землъ очень недавно. Это съ полною увъренностию можетъ утверждать современная геология, констатированияя, что несомивнные слъды существования человъва находятся только въ самыхъ верхнихъ слояхъ земли, да и слъды сомнительные не заходятъ далеко. Эти верхніе слои, изученіемъ которыхъ пренебрегали довольно долго, въ послъднее время сдълались предметомъ тщательнаго изслъдования. Изслъдование это привело къ результатамъ вполнъ согласнымъ съ принципали современной геологіи, именно оно

показало, что во все время существованія человака на земль не происходило ръзвихъ перемънъ, что олора и овуна и влимать измённись очень медленно и постепенно. Прежде въ Квропъ и съверной Америкъ было гораздо холодиви, чъмъ теперь. Съверный олень, уделившійся теперь за полярный вругь, тогда разгуливаль по южной Франціи в даже спускален за Пиренен. Можно проследить, какъ онъ медленно и постепенно отступаль въ свверу, и эта медленность ясно указываеть на то, что п повышеніе температуры провсходило также медленно. Въ Данів съ твиъ поръ, какъ въ ней миветъ человъкъ, флора камънилась три раза. Въ глубочайшей древности Данію попрывала сосна. ватъмъ сосна была вытъснена дубомъ, и наконецъ, дубъ вытъсненъ букомъ. Но эти сивны флоръ происходили съ строгою постепенностію. Нівноторые палеонтологи пытались время, въ теченіе котораго человакь живеть въ Европа, раздалить на насколько періодовъ сообразно съ изманеніями окружавшей чедовъка фауны, и въ этомъ родъ составлено нъскольно классионкацій. Такъ, по влассионкація Ларте, въ первое время своего существованія въ Европъ челововь жиль съ пещернымъ медвъдемъ. Затвиъ, во-второй въкъ озуна изивинетси, и ивсто модвъдн заступають мамонть и костистый носорогь. Третій въдъ характеризируется распространеніемъ сввернаго оденя и четвертый — распространениемъ зубра. Ларте нолагаеть. свверныя животныя формы замещались новыми, двигавшимися по направленію меридіана съ сввера на югъ. Брандть нъсколько видоизманяеть плассифинацію Ларте. Перван фаза существованія человіна въ Европі характеризуется, по его возврънію, распространеніемъ въ Европъ азіатской фауны и оканчивается полнымъ исчезновениемъ мамонта и носорога. Вторая фаза обнимаетъ времи отъ вонца первой до уничтоженія съвернаго оленя, третья отъ уничтоженія съвернаго оленя до исчез. новенія быва въ дикомъ состоянія (XVI в. нашей вры). Четвертая - отъ исчезновенія быка. Брандть полагаеть, что зам'вщеніе одивкъ формъ другими шло по направлению параллельныхъ вруговъ, причемъ движение новыхъ формъ совершалось съ востока на западъ. Но эта смъна періодовъ не происходила такъ, что "въ день смерти последняго пещернаго медведя родился первый мамонтъ", нътъ, одна фауна совершенно незамътно смънялась

другой. Строеніе и характеръ верхнихъ слоевъ земли также указываетъ на отсутствіе скачновъ въ икъ образованіи. Одни язъ нихъ представляютъ собою ледниновые ваносы, другіе вивъютъ характеръ осадочный (т.-е. образовались чрезъ отложеніе водами въ однихъ містахъ твердыхъ частищь, унесенныхъ ими изъ другихъ мість), третъи образовались изъ перегинвшей растительности (такъ, большинство ученыхъ считаетъ въ настоищее время наиболіве віроятною гипотезу растительнаго происхожденія русскаго чернозема), ніжоторые представляють себою тореть и т. д. И вездів полное отсутствіе катастроеть и
скачновъ, вездів — гарионія и постешенность. Зачімъ вноситьсюда мысль о потопів, она только затрудияетъ пониманіе наблюдаємыхъ сактовъ? И вотъ, современные геологи, опираясь
на этотъ своего рода агуштеніште віlentio земли о потопів,
рішительно склоняются къ отрицанію сакта потона.

Но адъсь явинется маленькая трудность. Отнуда же возники сказанія о потопъ? Еслибы такое сказаніе находилось только въ Библін, тогда по всей въронтности ученые не обратили бы на него винманія и даже нам'вренне во имя проявляющагося нногда у нихъ автпредигознаго фанатизма стади бы его игнорировать, но оказаніе о потопа не есть достояніе однаха еврейскихъ книгъ: мы находимъ его весьма ясно выраженнымъ у многихъ народовъ Европы, Азін и Америки. Имфеть ли право геологъ не обращать вниманія на эти скаванія народовъ о геологическомъ оактъ? Въ прежнее время люди науки не слушали простыхъ спертныхъ, но опыть научиль иль быть болье винмательными нъ голосу толпы. Можно привести одинъ любопытный случай напазаннаго высокомврія ученыхъ. Тавъ съ глубокой древности шли сказанія о томъ, что съ неба на землю падаютъ намии. Сообщенія объ этихъ паденіяхъ находятся у многихъ древнихъ авторовъ, сообщенія эти были делаемы очевидцами наъ простаго народа и людямъ науки. Но люди науки долго отрецали возможность такого рода фактовъ. Такъ, наприм., когда въ 1768 г. въ Менъ произопию паденіе намня съ неба, вызвавшее больное волненіе въ жителяхъ Люцен, то знаменитый Лавуазье такъ отозвался объ этомъ: "намъ кажется, что самое въроятное мивніе, наиболюе согласное съ признанными законами фивики, съ фактами, сообщенными овидътелями и съ нашими соб-

стветными опытами, состоить въ томъ, что въ этотъ намень (метеорить, напугавшій жителей Люцен), который быль, можеть быть, слегка покрыть землею и травою, удариль громъ и обнажиль его". Нельзя не согласиться, что для того, чтобы остановиться на подобномъ заключении, нужно было вивть большое довъріе къ себъ, къ признаннымъ законамъ физики и очень мало уваженія "въ мужикамъ, занимавшимся уборкою жатвы" (такъ Лавуазье назваль свидетелей этого явленія). Французская академія наукъ съ фанатическою нетерпимостію отвергла мысль о возможности паденія камней съ неба. Но это не помъщало камнямъ падать, и теперь факты ихъ паденія — довольно уже корошо изученные и объясненные - извастны всякому шк льнику. Такіе и подобные случан, каковыхъ можно указать еще очень много, внушили ученымъ, что нельзя быть черезчуръ самонадвянными и высокомврными по отношеню въ неученымъ. Поэтому и свазанія о потопъ ученые -- по врайней мъръ наиболье основательные изъ ученыхъ-встрвчають, какъ обстоятельство, съ которымъ нужно считаться и которое нужно объяснить. Къ сожалвнію объясненія эти даются иногда слишкомъ посившно и легкомысленио. Какъ образчикъ таковыхъ объясненій мы приведемъ объяснение пр. Иностранцева. "Понятие о потонъ, говорить Иностранцевъ 1), проходить отъ религи индусовъ до христівнства видючительно. Понятів объ этомъ явлевін, насвольно мы (?) можемъ судить по космогоніи древнихъ египтивъ, явилось вань результать непосредственнаго наблюденія. Египетскимь жрецамъ было извъстно, что какъ въ горахъ, такъ и въ почвъ подъ долиною Нила встрвчались раковины морскихъ организмовъ. Отсюда естествененъ выводъ, что море покрывало мъстности, гдв лежить въ настоящее время Ниль, а отсюда мы (?) и выводинъ представление о потонъ". Любопытно это разсужденіе г. Иностранцева сопоставить съ темъ обстоятельствомъ, что грекамъ, разсказывавшимъ египетскимъ жрецамъ о потопъ Девкальона и Пирры, послъдніе говорили, что долина Нила была пощажена отъ потопа, какъ она была пощажена и отъ сожженія, произведеннаго Фастономъ 2). Нивогда сгипстскіе жрещы не

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Иностранцевъ, Геологія. Т. І, стр. 3. 1884 г.

<sup>2)</sup> См. объ этомъ у Lenormant'a «L'Histoire ancien. de l'orient.» pp. 77, 78 et sq. 1881.

умозавлючали такимъ образомъ, какъ предполагаеть Иностранцевъ. Въ ихъ космогоніи не найдено указанія на то, чтобы они върили, что былъ какой-то потопъ, во время котораго морскія возны поврывали долину Нила. Не такъ давно открытое Эдуардомъ Невидемъ египетское сказаніе о потопъ отдичается самымъ рвшительнымъ образомъ отъ всвиъ другихъ свазаній о потопъ: ни о какой воде, покрывавшей всю землю, въ немъ не говорится. Оно обнаруживаетъ сходство съ библейскимъ повъствованіемъ, но вовсе не въ техъ пунктахъ, где говорится о потопъ, а въ твяъ, гдъ говорится о событіямъ, предшествовавшихъ потопу (развращеніе людей) и его сопровождавшихъ (умилостивительная жертва спасшагося человичества). Откуда же пр. Иностранцевъ взяль свое объяснение? Если просмотрать первый томъ геологіи Ляйвля, то можно понять, какъ цетербургскій профессоръ дошель до своей теоріи, въ которой заметно обнаруживается набрасываніе нікоторой тіни на одно изъ сказаній всвять религій, включая и христіанскую, и которая не двлаетъ чести ученой проницательности русскаго геолога.

Не таковы два взгляда ученыхъ, названія сочиненій которыхъ мы выставили въ началь нашей статьи и изложеніе и разборъ каковыхъ взглядовъ мы поставляємъ своею задачею. И Зюссъ и Гоуортъ не въ нъсколькихъ строкахъ и не съ маху рѣшили вопросъ о библейскомъ потопъ, а послѣ внимательнаго изученія сказаній о потопъ, изученія, соединеннаго съ глубокимъ знаніемъ геологіи. Мы изложимъ сначала безъ всякой критики взгляды того и другаго ученаго и затъмъ приступимъ къ ихъ изслъдованію.

I.

Сущность взгляда Зюсса такова. Библейское повъствованіе о потопъ представляеть собою передълку халдеовавилонской саги о потопъ. Эта же сага представляеть собою отголосовъ дъйствительнаго событія, именно страшнаго наводненія, произведеннаго циклонами и поднятіемъ персидскаго моря и происпедшаго въ нижнемъ теченіи Евфрата и Тигра. Возникаютъ четыре вопроса: 1) что это за халдеовавилонская сага? 2) какія основанія имъетъ авторъ утверждать, что библейское сказаніе есть передълка этой саги? 3) что это за циклоны и поднятіе моря?

4) вакія основанія им'веть авторъ утверждать, что именно эти причины вызвали то событіе, о которомъ пов'яствуется въ саг'я. Сообщимъ отв'яты на эти вопросы.

Хащеовавилонское сказаніе о потоп'я было изв'ястно съ глубовой древности въ сообщении Бероза, но не такъ давно это свавание было прочитано въ влинообразныхъ надписяхъ безвременно умершимъ Смитомъ. Причемъ оказалось, что въ редавціи Бероза были измінены имена лиць, упоминаемыхъ въ событів, и міжоторыя подробности сказанія. Что касается до влинообразной надписи о потонъ, то Смить предположилъ — съ чъмъ охотно соглашаются и другіе ассиріологи, что редакція его восходить во времени Авраама. Тавимъ образомъ халдеовавилонское сказаніе о потоп'в является древивішимъ изъ встхъ сказаній объ этомъ событін, не исключая и пов'яствованія Библін <sup>2</sup>). "Самое страшное изъ естественныхъ событій, память о которомъ сохранилась въ преданіяхъ человъческихъ, говорить Зюссь, "восить имя потопа, и должно попытаться найти физическое основаніе для древнихъ сказаній. Я опираюсь для этой цвли на клинообразныя надписи, для истолкованія которыхъ дружественное содъйствіе д-ра Павла Гаупта (изъ Геттингена) оназвло мив большія услуги" (S. 26). Глубочайшая древность саги дълаетъ для насъ понятнымъ, почему Зюссъ избираетъ ее руководящею нитью для своихъ изследованій.

Приведемъ прежде всего переводъ клинообразной надписи <sup>4</sup>). Повъствование о потопъ влагается здъсь въ уста Газизадры, патріарха спасшагося отъ потопа и перенесеннаго богами въ отдаленное мъсто, гдъ онъ наслаждается въчнымъ блаженствомъ. Газизадра разсказываетъ свою исторію Издубару, извъстному калдейскому герою <sup>5</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въ переводъ П. Гаунта, которымъ пользуется Зюссъ, испорченныя изста



э) Египетское свазаніе о потоп'я найдено въ гробниц'я Сети I, правленіе вотораго падаеть приблизительно на время за полторы тысячи л'ять до Р. Х. (19 династія) сказанія всёхъ другихъ народовъ несомп'ятне—записаны въ позднійшее время.

<sup>4)</sup> У Зисса сначала излагается только краткое содержаніе клинообразной повісти, а затімъ постепенно приводится ся буквальный переводъ. Ми приводинъ этотъ переводъ сначала. Вообще въ изложеніи ми держимся иного плана, чімъ Зиссъ.

"Я желаю отврыть тебъ, о Издубаръ, исторію моего спасенія и сказать тебъ объ опредъленіи боговъ.

"Городъ Сурипакъ, городъ, который, ты знаешь, расположенъ на Евератъ, онъ былъ древній и въ немъ (не почитали) боговъ (Я одинъ, я былъ) ихъ почитателемъ великихъ боговъ. (Боги собрались на совътъ по призыву) Ану. (Потопъ былъ предложенъ) Бел(омъ) (и одобренъ Набу, Нергалемъ и) Ниниб(омъ)

"И богъ Еа, непреложный владыва, повториль ихъ опредъленіе во сив. Я слушаль опредвление жребія который онь мив возвъстилъ, и онъ сказалъ мий: человить изъ Сурипака, сынъ Убаратуту—двлай судно и ованчивай его (сворви). Я уничгожу свия и жизнь (потопомъ). Итакъ прикажи войти въ судно свмени всего того, что имветь жизнь. Судно, которое ты построишь, (будеть) въ 600 довтей высоты и ширины. Спусти его въ океанъ и покрой его кровлей". Я понялъ и сказалъ Еа, моему вдадывъ: "(судно), которое ты мнъ приказываешь строить, (когда) я буду дълать, молодые и старые (будуть смъяться надо мною)". (Ев открыль свои уста) и сказаль, онь сказаль мив, его рабу: " (если они станутъ смъяться надъ тобою), ты имъ скажещь: (будетъ наказанъ) тотъ, кто меня оскорбитъ, (ибо покровительство боговъ) есть надо мною... какъ пещеры... Я произведу мой судъ надъ тъмъ, что есть вверху и тъмъ, что есть внизу... Затвори судно... Въ моментъ входа, который я укажу, отвори внутрь и затвори за собою дверь корабля. Во внутренности твой хлюбъ, твоя утварь, твоя провизія, твои богатства, твои рыбы, мужчины и женщины и молодые люди, полевой скотъ и дикія животныя полей, которыхъ я соберу и которыхъ я пришлю къ тебъ, будутъ сохраняться за твоей дверью". Газизадра отврылъ свои уста и сказаль, онъ сказаль Еа, своему владывъ: "нивто не сдвивить (такого) судна. На подводной части я укрвпию ...увижу... и судно. Судно, которое ты мив приказываешь построить (такъ), которое въ 6)....

"Въ пятый день (его два бока) были подняты. Въ его объемъ

халдейской записи обозначены точками, но ми предпочли вставить въ этихъ мъстахъ предположительный переводъ Ленормана: уясняя текстъ, онъ не повредить делу.

<sup>&#</sup>x27;) Провущено нъсколько строкъ.

всего на всего было 14 меръ, 14 всего на всего считали ихъ на верху. Я взяль свою кровлю и покрыль его. Я плаваль въ шестой (день), я разделиль на этажи въ седьмой. Я разделиль внутреннія части въ восьмой. Я замазаль щели, чрезъ которыя вода входила внутрь. Я осмотрълъ трещины и и прибавилъ точего не доставало. Я вылиль на вившиюю часть трижды 3600 (мъръ) смолы и трижды 3600 (мъръ) на внутреннюю. Трижды 3600 человъвъ носильщиковъ принесли на ихъ головахъ ящиви провизіи 7). Я взяль 3600 ящиковь для питанія своего семейства, и моряки разделили себе дважды 3600 ларей. Для (продовольствія) я приказаль убить быковъ. Я определиль (части) на каждый день. (Предвидя нужду въ) питьи, бочкахъ и винъ, (я собралъ въ количествъ) какъ воды ръки и продовольствіе въ количествъ равномъ пыли земли. Я озаботился (размъстить все въ) ящикахъ ...солица... судно было готово... връпкій, и я привазаль нести вверхь и внизь принадлежности корабля. (Этоть грузъ) наполниль его двв трети.

Все то, что я имълъ, я собралъ, все, сколько я имълъ серебра, я собралъ, все, сколько я имълъ золота, я собралъ, всъ съмена, которыя я имълъ, я собралъ. Я приказалъ войти въ судно моимъ слугамъ, мужчинамъ и женщинамъ, полевому скоту, дикимъ полевымъ животнымъ и сыновьямъ народа, я приказалъ имъ всъмъ войти.

"Schamasch (солнце) опредвлиль моменть и возвъстиль его въ слъдующихъ словахъ: "вечеромъ я обильно задождю съ неба, войди въ судно и затвори твою дверь". Опредвленный моменть наступилъ, который онъ возвъстилъ этими словами: вечеромъ я обильно задождю. Когда я достигъ вечера этого дня, когда я долженъ былъ быть на стражъ, я чувствовалъ страхъ. Я вошель въ судно и затворилъ мою дверь. Затворяя судно, Воплоич-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Г. Петровскій приписываеть Ленорману такой переводь этого міста: «три мітры брани люди, которые нагружали корзину; они воздвигли алтарь», причемы цитируєть нітмецкій переводь Ленормана Die Anfange d. Cultur. Мы не видали этого сочиненія, но вы сочиненія Ленормана L'Histoire ancien. de l'orient. 1881 это місто переводится имъ такъ, какъ оно переведено у насъ. См. р. 61. См. также статью Петровскаго «Вавилонская запись о потопіт» стр. 88 (Чтен. вы общ. люб. д. п. 1889. іпль—августь).



schedi-rabi, кормчему ввириль я (это) жилище со невиъ твиъ, что оно несло.

Мои-scheri-ina-namari (одицетвореніе дождя) подняюсь изъслубины неба въ темномъ облакъ. Раманъ (богъ грузъ и бурь) гремъть посрединъ этого облакъ. И Nabou и Scharrou шли впередъ, они шли, опустошая горы и доляны. Могущественный Нергаль влекъ за собою горы. Нинибъ приближался, разрушая всепредъ собою. Азаръ заставляла каналы непрестанно разливаться. Анушнаки несли разрушеніе. Наводя ужасъ, они колебали землю. Наводненіе Рамана простерлось до неба, и (земля), ставшая безъ блеска, превратилась въ пустыню.

Они соврушили... поверхности всей земли, (они уничтовили) живыя существа на поверхности земли. Страшный (потопъ) надълюдыми поднялся до (неба). Брать не видвль болве брата, люди не узнавали себя болве. Въ небъ боги почувствовали страхъотъ бури и невали убъянща, они поднялись до неба Ану. Боги были неподвижны, тъсно примавшись одни ит другимъ, накъсобани. Истаръ говорила, какъ маленькое дитя. Великая богини возвъстила это разсужденіе: "вотъ, человъчестве обратилось въ прахъ, и это зло возвъстила я въ присутствіи боговъ, это зло возвъстила я въ присутствіи боговъ, за зло возвъстила я... ужасный изъ людей, которые принадлежать мив. Я мать, которая родила людей, и вотъ, они наполилють море, какъ племя рыбъ. И боги по причинъ того, что дълають архангелы бездны, плачуть со мною". Боги сидали на своихъ обдалищахъ въ слезахъ и кръпко сжимали свои уста, (размыщиня) о будущемъ.

"Шесть дней и столько же ночей прошли. Вътеръ, буря и дождь потона были во всей ихъ силв. По приблежени седьмаго дня потоный дождь сталь ослабъвать, страшная буря, которая неслась подобно землетрясению, утикла. Море начало осущаться, а вътеръ и буря кончились. Я смотрълъ на море, наблюдан внимательно. И все человъчество было обращено въ прахъКакъ водоросли, плавали трупы. Я открылъ окно, и свътъ удариль мнъ въ лицо. Меня охватила скорбь, я сълъ и плаваль,
и мои слезы текли по моему лицу.

"Я смотрълъ на страны, которыя ограничивали море, на 12 точекъ горизонта. Нътъ супи. Судно неслось надъ страною Нициръ. Гора Нициръ вадержала судно и не дала ему перейти

выше себя. Одинъ и другой день гора Нициръ держала судно и не пускала его чрезъ себя; третій и четвертый день гора Нициръ держала судно и не пускала его чрезъ себя; пятый и шестой день гора Нициръ держала судно и не пускала его чрезъ себя. По приближеніи седьмаго для я приказалъ вылетътъ голубю и выпустилъ его. Голубъ полетълъ, покружился и не нашелъ мъста, гдъ състь, и вернулся. Я пусталъ летътъ ласточку и выпустилъ ее. Она вылетъла, покружилась и не нашла мъста, глъ бы състь, и вернулась. Я пустилъ летътъ ворона и выпустилъ его. Воронъ выдетълъ и увидълъ падаль на водахъ. Онъпоълъ, посидълъ, покружился и не вернулся.

Я приказвать тогда выйдти (тому, что быдо въ судив) на 4 стороны и я принесъ жертву. Я вовнесъ жертвенный костеръ на вершина горы. Я вознесъ костеръ всесожженія на вершина горы. 7 по 7(?) я разставиль жертвенные сосуды и подъ ними. я положиль тростиккь, кедрь и можжеведьникь. Боги почувствовали благовоніе, боги почувствовали доброе благоволеніе и богисобранись, какъ мухи, надъ приносящимъ жертву. Поднимаясь падалена, вединая богиня подняда вединіе пояса (радугу), которые Ану сділаль, вакь ихъ славу (боговъ). Эти боги-світлый кристаллъ предо мною, я не покину ихъ инкогда, въ этотъ денья молиль о томъ, чтобы я могь никогда не повидать пкъ. Да придуть боги къ моему костру всесожнения, но да нивогда Белъне подойдеть въ моему востру всесожнения, ябо онь не обувданъ и произвелъ бурю (потопа) и онъ отдалъ моихъ людей бездив. Издалена приближансь, Бель увидель корабль, и Бель остановился, исполненный гитва на боговъ и на небесныхъ архангеловъ. Никто не должевъ выйдти живымъ. Николой человънъ не долженъ избъгнуть бездиы. Нинибъ открылъ свои уста н говориль, онь сказаль владыкь Белу: кто другой кромв Еа. опредълнят рашеніе, ибо Ев владветь зналівмъ и (предвидить) вое? Еа отпрымъ свои уста и говорилъ. Онъ спазалъ воителю-Белу: о ты, глашатай боговъ, воитель, какъ ты не обувданъ, ты произведъ бурю (потопа). Оставь грашника нести тажесть его граха, вдословящаго тяжесть его злословія. Успокойоя въ твоемъ добромъ счастів и никогда не производи насилів. Разъ навсегда да не будетъ насилія. Вивсто того, чтобы тебв производить (новый) потопъ, пусть авится львы и стануть уменьшать число людей; вийсто того, чтобы производить тебй (новый) потопъ, пусть явятся гіены и стануть уменьшать число людей; вийсто того, чтобы производить тебй (новый) потопъ, пусть явится голедъ, и пусть земля будеть (безплодна); вийсто того, чтобы производить тебй новый потопъ, пусть Диббара (богь эпидемій) явится, и пусть люди будуть (умерпвляемы). Я не отврымь опредъленія великихъ боговъ. Это Газизадра истолноваль сонь и поляль то, что опредълным боги.

Тогда, вогда ръшеніе было постановлено, Бель вошель на порабль, онь взяль меня за руку и приназаль подняться. Онь приказаль также встать моей жель и сталь ей около меня. Онь обошель вопругь нась и сталь неподвижно, онь приблизился къ нашей группъ. Досель Газизадра быль частью смертнаго человъчества, но пусть Газизадра и его жена сейчась поднимутся для того, чтобы жить какъ боги, и Газизадра нусть поселится вдали у устья ръкъ. Они пенесли меня и поселили меня въ отралежномъ мёсть у устья ръкъ".

Къ приведенному повъствованію Газизадры должно приссединить окончаніе изъ разсиаза второй поздивищей редакція, (Береза) отличающейся отъ первой въ деталяхъ и въ названіяхъ лиць, но тожественной съ вей въ своей сущности. Согласно этой редакція послівнотописе человічество произошло отъ спутникоръ Безизадры, называемаго тамъ Ксизутросомъ.

Исходя изъ раціоналистических принциповъ, Зюесь руководится следующимъ основаніемъ, чтобы вядёть въ Библейскомъсказаніи тольно передёлку вавилонской саги. Еврейское сказаніе и халдеовавилонская сага такъ родственны между собой, что, несомивно или они имъли общій источникъ или одно образовалесь изъ другаго. Принимая во вниманіе, что еврейское сказаніе явилось поэже халдейскаго и зная отношенія евреєвъ къ Халдев, должно заключить, что Библейская легенда имъетъ свой источнивъ въ вавилонской сагь. Авраамъ, радоначальникъ еврейскаго народа, вышель изъ Халдеи, впослёдствій евреи пробыли въ пліну вавилонскомъ около 70 летъ; следовательно, нъ какому бы времени мы ни отмосели редакцію 6,5—9,17 главъ книги Бытія, мы всегда будемъ имъть основанія допустить вліяніе Халдек на ихъ образованіе. Авторъ подагаеть, что причиною халдейскаго наводненія были цинлонъ и поднятіе моря. Объяснимъ, что это за явленія.

- Воздухъ, овружающій землю и притягиваемый въ центру земли, данить на землю своею тяжестію. Величина этого давленія въ ореднемъ опредвляется въ 760 миллиметровъ, т.-е. это значитъ, что давленіе столба атмосферы на какое-нибудь місто равно давленію, какое произвель бы на это масто вертикальный столбь ртути въ 760 миллиметровъ. Но не всегда и не вездъ это давленіе одинаково. Представимъ себв, что въ наввстномъ мвств давленіе это сділается слабіве, тогда равновівсіе въ давленів уничтожится, и въ центру слабаго давленія со всехъ сторонъ устремится токъ воздуха. Если, наоборотъ, въ накомъ-нибудь мъсть давленіе увеличится, тогда оть этого мъста воздухъ начнеть расходиться во всв стороны. Вращающееся движение воздуха, происходещее около центра слабаго давленія, называется циклономъ; движение воздука, расходящееся въ стороны отъ центра высокаго давленія, называется антициклономъ. Всякое движение воздука, навъ извъстно, называется вътронъ. Но сила вътра бываетъ различна. Около тропиковъ случается, что мъста скабаго давленія нивють въ діаметрь от трехь до семи географическихъ миль (21-49 вереть), и что давленіе въ этихъ мъстахъ на  $1^4/_2$ — $2^3/_4$  дюйма ниже давленія въ мъстахъ окружающихъ. Тогда около центра слабаго давленія возникаєть страшное вращательное движение громадныхъ массъ воздуха. Въ самомъ центръ бываеть безвътріе, но вокругь него вногда на пространства до 250 географическихъ миль свирапотвуеть ужасная буря. Такія бури собственно и называются циклонами. Направленіе вращательнаго движенія въ большихъ циклонахъ подчинено опредвленному закону. Въ съверномъ полушарів они вращаются около центра въ направленіи съ сввера нъ западу, югу, вестоку и опять къ съверу. Въ южномъ полушарін они движутся въ прямо противоноложную сторону. Или иначе говоря: направление вращения въ цикловъ одинаково съ вращениемъ земной поверхности того полушарія, где проходить циплонь. Обращенная нъ экватору сторона цяклова всегда представляетъ западный вътеръ. Но направление вътра не чисто круговое, а спиральное: внизу онъ приближается къ центру, между твиъ канъ вверху характеристично разорванныя облака обнаруживають теченіе оть центра въ овружности. Ярость, какую обнеруживають эти цинисны близь мъста ихъ вознивновенія въ тропическихъ моряхъ, превосходить всякое описаніе. Бланфоръ составиль списокъ цинлоновъ, свиръпствовавшихъ въ Бенгальскомъ заливъ съ 1737 до 1876 года. Онъ насчитываетъ ихъ въ
этотъ промежутовъ времени 112. Послъдній циклонъ въ Баккерсункъ быль навърное одинъ изъ самыхъ ужасныхъ. Онъ свиръпствовалъ 23 октября 1876 года. По описанію Элліота буря
циклона принесла въ ръку Меньа, когда ръка тольно что спала,
морскія волны необыкновенной высоты. Бассейнъ ръки былъ
наводненъ на западъ пръсною водою, на востоиъ водою соленою
на пространствъ болье 500 ивадратныхъ лье. Въ осонціальномъ
отношеніи губернатора сэра Темпля число жертвъ считалось въ
215.000 на народонаселеніе въ 1062000 душъ. Бланфоръ, писавшій позднѣе, считаєть ихъ около 109.000.

Воть описаніе циклона, которое, даеть Гельнгольцъ 8). Въ вакомъ-инбудь месте на Антилиахъ, въ которому направляетов центръ циклона, видятъ сначала на югв образующееся облако, предвишающее несчастье; оно стаковится все темиве, поднимаясь выше надъ горизонтомъ. Потомъ начинаеть дуть восточный вътеръ (порывистый, дующій толчками, который моряви навывають шеваломъ) съ возрастающей силой; облака постепенно спускаются ниже, разрёшаясь проливнымъ домдемъ, который пронявывается безчисленными молинями. Втечение первыхъ часовъ восточный вътеръ постоянно усиливается до ужесвющей ярости, Потомъ, когда подходить центръ циклона съ своимъ душнымъ воздухомъ и мрачнымъ облачнымъ покровомъ, наступаетъ затишье. Но жители Вест-Индіи уже знають, что эта тишина обманчива и притомъ непродолжительна. Вскоръ за нею наступаетъ другая половина цивлона: вдругъ начинаетъ дуть сильный западный ветерь, который также продолжается несполько часовь и потомъ постепенно ослабъваетъ. Наконецъ, солнце снова льетъ свои лучи съ голубаго неба на опустошенную мъстность.

Опустошенія, производимыя подобною бурею, ея ревъ, ея межаническая сила наводить ужасъ. "Растительность приходитъ въ такой видъ, какъ будто по странв прошель огонь, который

<sup>7)</sup> Гельмгольцъ, Ураганы и циклоны 1873 (перев.).

все опадилъ и смегъ". Большая часть деревьевъ вырваны съ ворнемъ и поломаны: тъ же, которыя устояли, совершенно лишены листьевъ. Дома раскрыты, раврушены. На островъ св. Өомы вновь построенный домъ быль въ 1837 г. сорванъ съ своего фундамента и снесенъ на средину улицы; двадцатичетырехоунтовыя пушки были сброшены съ врепостнаго вала. Одинъанглійскій офицеръ, который въ 1831 г. на о. Барбадось испаль защиты въ углубленін окна нижняго этажа, не слыхаль за бурею, какъ сзади его обрушнася домъ. Понятно, что корабли также подвергаются ужасной участи, деже тв. которые стоять въ гавани на якоръ, часто разбиваются и идуть но дну. Находящіеся въ отврытовъ море должны стремиться избегнуть средины цивлона, но если буря уже такъ сильна, что нътъ возможности поставить паруса, чтобы дать кораблю извъстное направленіе, тогда ничего больше не остается, какъ предоставить себя на волювътру. Пидвинтонъ описалъ путь одного англійскаго брига Чарлья Геддь, который втеченіе пяти дней носился ураганомъпо Лидвискому морю, пять разъ обощель вокругь центра циплона, описавъ обуживающуюся спираль. Особенно опустошительнобываеть также поднятіе мореной воды действіемъ урагана, которая вторгается на сущу въ формъ быотрыхъ наводненій нав же переносится во внутрь на цваыя мили въ формъ мелкой. пыли, умершваяя растенія и рыбъ.

Эти могущественные воздуховороты не стоять на одномъмъсть, гдв они возникли, во имъють довольно правильное поступательное движение. Мъсто ихъ происхождения лежить между 10 — 20 градусами, пироты, слъдовательно, весьма блиско иъвиватору и въ полоу затишья. Они отправляются отъ вкватора и сначала переръзывають пассаты въ поперечиомъ направлении, слъдовательно, съверные направляются въ съверозападу, аюжиме — въ югозападу. Въ своемъ движения они проходять отъ-4 до 5 миль въ часъ. Зюссъ приводить много примъровъ стращныхъ цинлоновъ, разразившихся въ восточной Индій, особенновъ устьяхъ Инда и Ганга, которые по своимъ географическимъ условиямъ весьма сходны съ Евератомъ и Тигромъ, долина которыхъ была театромъ потопа.

Другое явленіе, на которомъ Зюссъ останавливаеть вниканіе читателя, есть факть поднятія моря, т.-е. факть устремленія

морских волих на сушу. Мы видали изъ описанія Гельигольца, что подобныя явленія производятся иногда и циклонами, но причина ихъ чаще лежить въ землетрясеніяхъ и подводныхъ изверженіяхъ. Чуковищныя волны моря, поднимаясь въ такихъ случаяхъ на низкій берегъ, производятъ самые умасные и разрушительные эффекты, попрывая равнику на неизмітримомъ разетоянія, поглощая людей и животныхъ, уничтожая на поверхности почвы всё поселенія, всё труды земледільцевъ".

Иногда случается, что на одиу и туже мъстность обрушиваются сраву и цивлоны и поднятіе моря вслъдствіе землетрясенія. Зюссъ цитируеть два тавихъ случая: въ 1737 году въ Калькуттв и въ 1800 г. у устьевъ Кистны. Соединенное дъйствіе этихъ двухъ агентовъ, изъ которыхъ притомъ каждый въ данномъ случав двйствовалъ съ особо страшною силою, представляетъ собою такое явленіе, которое болве всвухъ извъстныхъ земныхъ явленій можетъ служить къ тому, чтобы дать понятіе о халдейскомъ потопъ и способствовать его объясненію.

Обращаясь въ халдейскому потопу, Зюссъ устанавливаетъ слъдующіе 4 тезиса:

- 1) Естественное событіе, извъстное подъ именемъ потопа, произошло на нижнемъ Еверать, и представляеть собою громадное и опустошительное наводненіе въ Месомотамской низменности.
- 2) Главною причиною его было сильное землетрясеніе, происшедшее въ области Персидскаго залива или въ болве южной. Оно было предшествуемо многими меньшими колебаніями почвы.
- 3) Весьма въроятно, что во время самаго сильнаго опустошенія съ юга, т.-е. отъ Персидскаго залива, шель циклонъ.
- 4) Преданія других народовъ не дають пиканих основаній поддерживать мивніе, что будто бы наводненіе перешло за предвям нижняго теченія Евората и Тигра, твиъ менве, что будто бы оно распространилось по всей землв.

Воть основанія для этихъ тевисовъ.

1) Въ халдейской легендв находятся два географическихъ указанія, которыя, по мивнію Зюсса, побуждаютъ искать місто катастрофы по теченію Евората. Въ легендв говорится о городів Сурипакъ, лежавшемъ на берегу Евората, какъ городів, гдів жилъ герой саги Газизадра, праведный человінкъ, спасшійся

отъ потопа покровительствомъ боговъ. Логенда называеть также гору Нициръ, накъ мъсто, гдъ корабль Газизадры встрътиль землю (следовательно, гора соответствуеть месту остановия ковчега Ноя). На основании изучения наносовъ Еверата и Тигра и изъ изысканій ассиріологовъ Зюссъ заключаеть, что положеніе этого города "уже довольно древняго, говорить онь, ко времени потопа и близнаго въ то время къ морю" должно находиться на большомъ разстояни отъ дъйствительнаго устья объихъ ръкъ. Зюссъ обращаетъ вниманіе на сказаніе саги о смоль, изъ которой Газизадра дъласть такое же употребленіе, вакъ и Ной, обмазывая ею внутреннюю и визшиюю часть своего судна. Зюссъ говоритъ, что черта эта носить мъстный колоритъ. Долина Тигра и Еворота опружена міоценовыми холмами, богатыми асфальтовою смолою. Еще и теперь это вещество употребляется при постройки кораблей, и немного лить тому назадъ инженеръ Черникъ, изучая поверхность Месопотамін для того, чтобы определить тамъ линію желевной дороги, точно описалъ примъръ практиви такого рода, встръченный имъ въ городъ Гить (Hit) на Еворать. "Воть говорить Зюссь, сохранившійся до насъ допотопный обычай въ самомъ точномъ смыслъ этого слова".

Что васается до страны Ницира и до горы, на которой остановился Газизадра, то Зюссъ полагаеть, что можно опредълить ихъ положение при помощи надписи Асурнатенриала, надписи повъствующей о походъ этого царя противъ персовъ. Зюссъ принимаеть, что корабль поднялся къ съверу въ часть занятуютечениемъ Тигра, и что онъ остановился между 35° — 36° с. ш. на боку міоценовой цъпи 300 метровъ высоты, представляющей собою на съверъ и съверовостокъ границу долины. "На боку говорить настойчиво Зюссъ, "а не на вершинъ, ибо я не вижу въ текстъ нивакого основанія для того, чтобы допустить, что эти горы были погружены".

2 и 3) Продолжительность катаклизма по жалдейской сагъ обнимала собою 6 дней и 7 ночей. Въ теченіе этого времени царствовали вётеръ, потопъ и буря. Удобно ли согласить такую продолжительность халдейскаго наводненія съ гипотезою циклона и поднятія моря? Видёли ли когда-нибудь, чтобы погруженіе земли, произведенное такими причинами, продолжалось столько времени?

Ученый геологь довольствуется заивчаніемъ, что эта продолжительность ниже данныхъ Библін, и что она болье приближается въ опыту.

Для установленія того, что главною причиною наводненія было землетрясеніе, Зюссъ главнымъ образомъ опирается на слъдующее мъсто въ описанія катастрофы:

Адаръ заставляла канали изливаться Ануннаки несли разрушеніе Наводя ужасъ, они колебали землю.

Изливаніе каналовъ, говорить онъ, есть явленіе, причина котораго при ненормальныхъ движеніяхъ земли весьма понятна, оно также можетъ-быть усилено бурею и стоками водъ. Ануннаки, какъ особенно расирыять Гауптъ, суть духи великихъ подземныхъ водъ, они заставляють колебаться вемлю и изъ своихъ глубинъ извергаютъ волны. Эти поднимающіяся подземныя воды вполнъ соотвътствують тъмъ водамъ, о которыхъ говорится въ часто цитируемыхъ элогистическихъ стихахъ Бытія:... "тогда разверзлись всв источники великой бездны, и окна неба отворимсь " (7, 11)... "И источники бездны затворимись, и пересталь дождь съ неба" (8, 2)... Въ томъ и другомъ случав источниви бездны противополагаются дождю съ неба. Открытіе этихъ источниковъ бездны, т.-е. веливихъ массъ воды, выходящихъ изь глубины, есть характеристическій симптомъ землетрясеній въ адмовіальной области великихъ ръкъ. Въ этихъ общирныхъ равнинахъ подземныя воды распространяются далеко въ свъжих отложеніяхь, и ихъ высшій предвль поднимается постепенно болье и болье надъ среднимъ уровнемъ ръки по мърв того, какъ удаляются отъ самой этой реки направо или налево. Подъ этимъ предъломъ почва растворена и мягка, надъ нимъ она суха и хрупка. Когда въ подобной почвъ происходять сейсмическія волненія, тогда длинныя расшелины открываются въ ея верхней и хрупкой части, и чрезъ эти расщедины подземныя воды выснальзывають стремительно, то чистыя, то грязныя, то большими массами, то отдельными каплями, достигая до высоты многихъ метровъ. Зюссъ приводить много примъровъ подобнаго явленія и ваключаеть, что приведенные стихи халдейской поэмы на научномъ языкъ означають колебание воды въ

отпрытыхъ канадахъ и раздитіе подземныхъ водъ по додинъ Евората водъдствіе внезвинаго подобанія почвы.

Затвиъ, онъ обращается въ следующимъ двумъ стихамъ саги:

Наводненіе Рамана простерлось до неба И (земля), Ставшая безъ блеска, превратилась въ пустиню.

Должно обратить вниманіе, говорить онъ, что досель еще не было нивакой рычи о великомъ наводненіи. Когда о немъ начинается рычь, то оказывается, что оно уже поднялось до неба. Причемъ оно приписывается не Еа, богу моря, а Раману, богу бурь. Такимъ образомъ то, что происходило, ты волны, которыя поднимались, имыли своею причиною не одно землетрясеніе. Предъволнами отъ землетрясенія боги не отступили бы въ жилище Ану или, слудуя переводу ныкоторыхъ ассиріологовъ, не убыжали бы изъ сферы планетъ въ сферу неподвижныхъ звыздъ. Это были волны, принесенныя циклономъ — волны, являющіяся столь внезапно и производящія столь ужасныя опустошенія.

Вообще для выясненія событія, описаннаго Газизадрой, Зюссь пользуется натуралистическимъ толкованіемъ халдейской миноологіи. Такъ, обращая вниманіе на то, что богъ Еа даетъ предостереженіе Газизадрів о приближающемся потопів, онъ полагаеть, что это повізствованіе просто олицетвореніе, что этимъ предостереженіемъ на самомъ ділів были маленькія наводненія віроятно сейсмическаго происхожденія. Много разъ повторявшееся поднятіе моря и разлитіе его на берегу, обратное теченіе Евфрата (снизу вверхъ) возбуждали ужасъ въ горолів Сурипакъ и побуждали благоразумнаго Газизадру къ мітрамъ предосторожности. Въ подтвержденіе справедливости этого мнітнія онъ ссылается на обычай, существующій на островахъ Фиджи. Тувемцы разсказывають, говорить онъ, что послів большаго наводненія тамъ держать втеченіе многихъ літь внолить готовыя лодки, чтобы спастись въ случать возобновленія наводненія.

Зюссъ цитируеть VI, 17 и VII, 6 ст. Бытія, чтобы повазать, канъ простою перестановною гласныхъ точекъ (mi yam — съ моря, вивсто mayim — воды), предложенною въ послъднее стольтіе І. Д. Михавлисомъ, получаютъ выраженіе совершенно благопріятное идеъ наводненія, идущаго съ моря.

Онъ придветъ много важности относительному подоженію Сурипака и горы Нициръ, потому что изъ разсмотранія атого положенія отпрывается, что судно Газизадры восходило съ юга въ саверу по долина Тигра и Еверата въ направленіи обратномъ силону дождевыхъ водъ, сладовательно, судно неслось волною съ моря.

4) Представивъ объяснение хаждейской саги, Зюссъ пытается доказать, что всв предания о потопъ другихъ народовъ не дають основаній увеличивать размітры халдейского наводненія. Онъ начинаеть съ разсмотрвнія преданій о потопв американцевь. "Въ шировій вругь сагь о потопъ, говорить онъ, приняты также преданія, которын говорять о происхожденіи моря и которыя, такимъ образомъ, принадлежатъ къ группъ космогоническихъ миновъ, будучи совершенно чужды потопу. Между минами стараго света такой случай произошель съ миномъ о великомъ дождъ, отъ котораго произощии воды земли согласно седьмой глава Пелеви Бундегенга. Въ новомъ свата примаромъ танихъ восмогоническихъ мисовъ является сага жителей Антиль о братьяхъ, нашедшихъ чашу, изъ которой послъ того, какъ она была равбита, надились безчисленныя массы водъ. Въ первоначальномъ издожения этой дегенды Петромъ Мартиромъ изтъ совсвиъ рвчи о потопъ, наказывающемъ и уничтожающемъ людей, ло о происхождении морей, которыя наполнили глубокую и до лого времени сухую землю, причемъ горы стали островами", "

Съ кругой стороны, у многихъ вмериканскихъ племенъ открыты свазанія о потопъ, въ которыхъ замвчаются столь спльныя заимствованія изъ Библейскаго цовъствованія, что вліяніе мносіоперовъ на ихъ образованіе не подлежить сомнанію, какъ это уже и было отмічено особенно Вайтцемъ.

Другой рядъ преданій—главнымъ образомъ по западному бефегу южной Америки и по окезническимъ островамъ до Фиджи имъетъ своимъ поточникомъ сейсмическія наводненія.

Всъ эти преданія, по мивцію Зюсса, не имвють никакого руководящаго значенія для пониманія, месоподанскаго наводненія. Товое значеніе могуть имвть только преданія стараго свата. Мъ нимь окъ и обрещается. Онъ подраздаляєть находящійся вайсь оказанія на четыре группы. Къ перной группа относить клинособравную завилсь и отрывокь Берова, ко второй два прег данія вниги Вытія — преданіе Ісговиста и Элогиста, твино вереплистенныя между собою и однако дегно могущія быть раздвленными, потому что въ одномъ изъ нихъ Богъ всегда называется Ісгова, въ другомъ—Элогимъ. Они обнаруживаютъ поразительное сходство съ первыми преданіями (предостереженія Ною и Газизадръ о потопъ, обмазываніе корабля смолою, появленіе радуги посль потопа и т. д.). Но въ предовыхъ данныхъ относительно числа животныхъ и продолжительности потопа оба преданія отступають отъ халдейской легенды и противоръчать между собой. Есть и еще маленькія разногласія, наприм., въ томъ, что вавилонскій Ной, какъ Библейскій Енохъ (Быт. 5, 23), берется живымъ къ богамъ.

Но существенное и харавтерное отличе между повъстью халдейскою в повъстью Бытія состоить въ томъ, что послъднее покрыто тою окраскою, которую это преданіе должно принять у народа континентальнаго. Все въ Бытіи уназываеть на народь, который живеть на континенть. Имя ковчега по-еврейски тёван обозначаеть ящивъ, а не корабль, между тъмъ какъ ассирійское евірри можеть обозначать ящивъ, но обозначаеть и корабль. Въ Вытіи не говорится о спускъ ковчега въ воду, пъть никакого упоминанія о моръ и плаваніи, никакого упоминанія о корабельщивъ. Напротивъ, халдейская поэма составлена среди народа приморскаго и носить на себъ отпечатовъ правовъ и обычаевъ жителей береговъ Персидскаго залива. Газизадра всходитъ на корабль, корабль лавируеть на водъ, щели его замазываются смолою, онъ испытывается, ввъряется корабельщику.

Къ третьей группв Зюссъ относить сказаніе о потопъ египтинь. "Вопросъ о существованія предавія о потопъ въ Египть, говорить онъ, имъсть особенное вначеніе, потому что событіе на нижнемъ теченіи Евората падаеть на то время, когда египетская культура уже находилась въ цвътущемъ состоянія, и отсутствіе тамъ таковаго преданія можеть быть равсматриваемо, какъ доказательство того, что катастрофа не распространилась на Средиземное море". Зюссъ приводить кратко содержаніе сказанія о потопъ, найденнаго въ гробницъ Сети, сущность котораго заключается въ томъ, что по опредъленію боговъ люди за нечестіе была перебиты богиней Гаторъ, и вся страна была покрыта ихъ провью. Только нъоколько человъть ускольскую

оть гибели. Между твиъ богь Ра—по иницатива котораго было преизведено мебіеніе, утодившій овой гибех, раснанвается нъ сдаланномъ. Ему представляють семь тысячъ вружень крови избитаго человачества. Онъ прикавываеть выдить ночью эту провь на поля. Гаторъ, пришедши на поля утромъ, нила эту кровь и, исполнившись радостью оть этого напитиа, не замътила оставшихся людей, которые такимъ образомъ и спаслись.

Зюссъ говорить, что можно сомивваться въ томъ, имветь не это преданіе какую-нибудь связь съ хандейскимъ потопомъ (Бругшъ эту связь решетельно отрицаеть), и затемъ, если и признать таковую связь, то ее можно объяснить темъ, что египетскіе жрецы воспользовались матеріаломъ изъ хандейскихъ сказаній для обработки и развитія своего собственнаго мнеа.

Къ четвертой группъ Зюссъ относить элино-сирійскія повъсти. Источникъ сказаній о потопахъ Огагея, Девкальова и Лордона онъ прежде всего видить въ сейсинческихъ явленіяхъ, происходящихъ по восточнымъ берегамъ Средиземнаго мори и затъмъ въ заимствованіи сказаній у хадейцевъ. Частыя землетрясенія, происходящія по берегамъ Средиземнаго моря, производя громадныя наводненія, естественно совдали свазанія о потопахъ. Заимствованія у халдейцевъ сообщиле особую окраску этимъ сказаніямъ и дали поводь для установленія нікоторыхъ религіозныхъ церемоній. Такъ, въ Аннахъ 13 числа месяца Антестеріона ежегодно праздновалось восноминаніе о потоп'в Деввальона, причемъ совершался особый обрядь - гидрофорія, именно вивств съ медомъ, смвшаннымъ съ мукою, лилась вода въ отверстіе въ землі, изъ котораго будто бы вышла вода девкальоновекой волны. Это отверстіе находится около храма олимпійскаго Зевса. Изъ сочиненія "О сирійской Богинъ", приписываемаго обывновенно Лувіану, оказывается, что совершенно подобная же религіозная церемонія совершалась въ Гіераполисскомъ храмъ на берегу Евфрата. Жители Гіераполиса сообщили Лувіану, что потопъ Девиальона произошель именно у нихъ, что именно д нихи разверзлась вемли и наи своихи начал извергля волны потопа, и что Девиальонъ после того, какъ это случидось, воздвигь подле самаго отверстія земли алгарь и храмъ Геръ. "Я, говоритъ Лукіанъ, видълъ отверстіе, оно находится около храма и весьма мало; было ли оно прежде большимъ и

: :

теперь стало такимъ, не знаю, но теперь оно весьма мало. Въ знакъ и воспоминаніе этого событія дълають слъдующее. Два раза каждый годъ приносится вода изъ моря въ храмъ. Ее несуть не только всъ жрецы, но и всъ сирійцы и арабы, даже съ той стороны Еверата многіе приходять къ морю и всъ несуть воду, прежде всего ее льють въ храмъ, а потомъ льють въ отверстіе, и маленькое отверстіе принимаєть въ себя громадное количество воды. И объ этой церемоніи они говорять, что самъ Девкальонъ установиль ее въ храмъ въ воспоминаніе о бъдствіи и о своемъ благополучіи. Таково ихъ древнее сказаніе о святилищъ".

Это повъствованіе представляеть, по Зюссу, преврасный примъръ перенесенія и странствованія мисовъ. Свое разсужденіе о четыремъ группамъ сказаній о потопъ онъ заканчиваеть утвержденіемъ, что никакое изъ нимъ не даеть основаній для заключенія, что сурипакское событіе распространилось до бассейна Средиземнаго моря.

Особо Зюссь изсладуеть индійскія и китайскія преданія. Преданія индійскія, по его мизнію, имають характерь заимствованный. "Уже то обстоятельство, говорить онь, что въ древизишемь изъ этихъ преданій, находящемся въ Риг-ведь, спасційся Ману Вайвасвата останавливаеть свой корабль на одмой изъ вершинъ Гиммалаевъ, показываеть, что сага занесена изъ чужой страны и затамь зайсь локацизировалась.

Что касается до преданій нитайскихъ, то Зюсеъ полагаеть, что они представляють собою отзвукъ твхъ наводненій, которыя производила Желтая ріка и другія до твхъ поръ, пока въ Китай не были устроены наналы и плотины, и что, такимъ образомъ, эти преданія не им'яють никакого отношенія къ преданію халдейцевъ.

Ħ.

Мы изложили сеображенія: Зюсса и та основанія, которыя онъ принодить въ защиту этихъ соображеній. Обратимся темарь къ сужденію о потоп'я другаго геолога—Гоуорта. Гоуорть англичання, соотечественникъ Ляйвля и Дарвина, наконопъ, Гоуоргъ писалъ собственно четырьня годами позже Зюсса (пер-

вое изданіе вниги Зюсса вышло въ 1883 г.), а утверждають, что принципы дарвинизма съ наждымъ годомъ тормествують все болье. Все это побуждало бы ожидать найти въ внигь Гоуорта самое рышительное и суровое отрицаніе потопа. Но мы встрычаемъ здысь совсымъ не то. Сущность разсужденій Гоуорта можно резюмировать такимъ образомъ. Назадь тому неособенно давно, когда человычество жило уже но всей землю, произошель всемірный потопъ, истребнящій все живое на поверхности земли промы какого-то такиственного остатка людей и животныхъ, спасшихся какимъ-то чудомъ, отъ которыхъ потомъ и населилась земля. Сказанія объ этомъ потопь находятся у всыхъ народовъ земли, и следы этого потопа можно видыть на всей поверхности земли.

Зюссъ, ванъ мы видъди, для объясненія преданій о потопъ руководится халдеовавилонской сагой и указаніями физической географіи. Гоуортъ руководится данными палеонтологія и доисторической археологіи. Изложимъ соображенія Гоуорта.

Уже раньше Гоуорта изследователи обращали внимание на то, что въ исторів первобытной культуры въ Европ'в между двумя эпохами обнаруживается какъ бы некоторый перерывъ, пропускъ, обнаруживается, далве, внезапное изминение всего окружающаго. Объяснимъ это. Было время, когда обитатели Европы употребляли только каменныя орудія. Время это распадвется на двъ эпохи. Въ первую изъ нихъ (древитанцую) человъкъ дъдаль себъ оружіе и орудія мал премия и обсидіана (працваго, по большей части чернаго, степловиднаго камия) мутемъ грубой оббивии, раскадывая камни один о другіе такъ, чтобы получить режущій или полющій предметь. Человень тогда не пивль домашнихь животныхь, не занимался земледелюмь, вель вочующую жизнь охотника. Въ Европъ жили тогда около человъва мамонть, костистый носорогь (этоть носорогь быль попрыть шерстью и имъть два рога на носу), гигантскій олень, съверный одень, пещерный медвъдь и вообще пещерные хищники. Человъкъ долго жилъ въ такой обстановев и заметно начиналь прогрессировать: орудія свои онь сталь обделывать лучше, сталъ дълать вещи изъ кости и рога, началъ заниматься искусствомъ, набрасывая рисунки на кости и даже кое-что вы-PRILIAR.

Вдругь, им видимъ, все изменяется. Мамонтъ, костистый носорогь, гигантскій одень исчезають. У человіна являются домашнія животныя, самъ окъ становится осёднымъ и наченасть заниматься земледеліемъ. Его орудія и утварь также решительно жеменяются. Мы находимь у него полированные топоры, по большей части изъ самыхъ врешвихъ вамней, сделанные съ талимъ испусствомъ и красотою, что ихъ не можеть сделеть лучше м современный работникь при всэхъ нивющихся у него средотважь. Эти новые люди воздвигають громадныя каменныя поотройни -- можеть быть крамы, алтари или памятники (мегалитическіе памятники). Они занимаются рыбной довлей при помоща сътей, повидемому знавомы съ челнокомъ и весломъ, они умвють твать одежду, они строять себв прочныя жилища, между тъмъ канъ обитатели первой эпохи жили въ пещерахъ. При этомъ и влимать изминился совершенно. Въ первую эпоху илимать быль гораздо суровне. Въ Европн была лединовая эпоха, со всвяв европейских горь калеко вр чолины заходили лечники и глетчеры, ръки тогда были гораздо обильный водами. Во вторую эноху влимать стадь такимъ, какимъ онъ является нынв. Первую эпоху назвали палеолитической (πάλαιος --- древий, λίвос-камень), вторую - неодитической (убос-новый, хівос-камень); постепеннаго перехода отъ первой по второй не находили. Однако впоследствии антропологи стали склоняться въ мненію, что такой переходь существуеть "). Гоуорть возстаеть противъ такого мизмія, онъ утверждаеть, что между двумя указанными впохами произошель всемірный потопъ.

Прежде всего от отмичаеть, что перван впоха харавтеризуется присутствиемъ мамонта, который безследно исчеваеть во
второй. Отложения Сибири весьма богаты мамонтовою костью.
Съ глубоной древности мамонтова кость была известна китайцамъ, арабы еще въ X въкъ польвовалясь ею, собирая ее съ
береговъ Волги. Въ XVII в. мамонтова кость была въ первый
разъ внезена въ Европу и затемъ оделалась предметомъ поотоянной торговля. Согласно Мидлендороу, ежегодно привозили
на междупародные рынки до 110 тысячъ фунтовъ мамонтовой
вости, что представляетъ въ среднемъ—количество кости со 100

<sup>\*)</sup> Cm. W. Schlösser und Ed. Seler, Die ersten Menschen. 1884, 5, 60 m cuts.



нидивидуумовъ. Изъ этого можно видеть, какое чудовищное количество мамонтовъ уже навлечено изъ восточной Россіи. Цеобывновенно громадное воличество ихъ находять въ тундрахъ Сибири. Недопустимо, чтобы стада мамонтовъ или носороговъ могли жить въ Сибири при существующихъ имив условіяхъ, Было высказано предположение, что потоки водъ приносили ихъ остании изъ областей болье южныхъ из устыямъ рвиъ. Но Гоуорть претявополагаеть этому обстоятельству то, что ископае: мые слоны не находится только въ аллювіяхъ доливь, где текуть действительный реки, но что они находится всюду въ равнинахъ тундры и даже въ области чукчей, гдв никогда не быдо рвиъ, способныхъ ихъ нереносить. Изкоторые думали, что мамонты лътомъ жили съвериће, а зимой — южиће, по эта теорія миграцій не согласуется съ сантами. Даже и літомъ тундра пря пастоящемъ положения вещей не доставлява бы достаточнаго прочитанія для водивихъ толотокомихъ. Но въ древнихъ наносахъ обнаруживаются слады инаго положенія вещей, чамъ то, жеторое заизчается въ настоящее время. Оказывается, что црногда лесная растительность доходила въ тущере на севере до -береговъ моря, и мамонть и носорогь населяли Сибирь до этихъ. предвловъ. Въ пищу имъ служили пустаринии, хвойныя деревья, березы, ивы и т. д. Въ зубахъ найденныхъ труповъ носорога я мамонта, а частію и да нев желумів обнаружних остатен на поторыхъ хвойныхъ растеній. . .

Воть эти найденные трупы великих додстокраних, почти вполиз сопранившеся от их магании частими и намъ русскимъ извъстные лучше другихъ, потому что найденные остании помртивнотоя въ руссиихъ музекъ, имъютъ особенный интересъ. Полное сохранение этихъ гремадныхъ мумій необходимо велетъ тъ заключеню, что эти животныя были заморожены непосредственно постъ ихъ смерти, и что они оставънсь заморожены непосредственного и постояннаго оледентній они необходимо должны были разложиться. Другое заключеніе, также слідующее съ необходимостію, есть то, что эти животныя были поражены смертью и затымъ подвергиясь оледентнію въ одно время и при однихъ и тъхъ же обстоятельствахъ. Заклаченным и увлеченныя водами, тъла мивотныхъ были веть витетт погребены въ наносахъ и гра-

віяхъ наводненія, затівнь заморожены и приняви тоть видь, вывоторомь они являются нынв. Это должно было произойти вивотть съ внезапной перемвной илимата, постигней общирный континенть. Такъ думели Кювье, Буккландъ, Арчіякъ. Приниман вовниманіе, что вивств съ останками мамонта и другихъ толсто-комихъ находятъ кости рыбъ и морскій раковины, должно полагать, что произошло нъкогда внезапное пониженіе берега Сибири, волны Лековитаго океана устремились на сущу и уничтожим на ней все живое. Затівнъ положеніе вещей возвратилось къ прежимъ условіямъ (материкъ поднялся), но мізстная температура стала значительно ниже, и тъ изъ труновъ, которые не успівли разложиться въ воді, подверглись оледенівню.

Такъ погибъ мамонтъ въ Сибири. Какъ погибъ онъ въ Европъ? Въ Европъ не найдено мигнихъ частей и вообще навихъ-либо иныхъ останковъ мамонта и носорога креив костей. Причиноюэтого было то, что влимать въ Европв не такъ суровъ, какъ въ Сибири, и здъсь не было оледенвиня. Но и здъсь, утверждаеть Гоуорть, видно, что мамонть погибъ внезапно и пальжертвою нахлынувшихъ водъ. Кости мамонта находятся въ • Европв въ весьма большомъ ноличествъ, сифшанныя съ ностями другихъ животныхъ. Происхождение находимыхъ массъ костейпытались объяснять весьма различно. Такъ, прициемвали егодъйствію человека, но если въ частныхъ случанхъ эти ности в имвли таковое происхождение, то възобщемъ это объясновие невърно. Невозможно пришесть первобытнивъ народамъ подобныя текатомбы: начего подобнаго не проясходить въ наши дни. Нельвиприписать происхондение ихъ и хищнымъ навотнымъ. Для каков прии и кокр моган последнія минитожить стольно жертвъ? Полжнообратить вниманіе на одно замачательное обстоятельство, чточасто сображія костей продетавляють коллекціи неповрежденныхъонелетовъ. Эпизоотія также не могуть объяснить происхожденія ностей, нбо кости принадложать самымъ различнымъ видамъ животныхъ, в эпизостін поражають одновременно только нъкоторые. Напонецъ, соединелю массъ постей въ одномъ мьотв ясно указываеть на насильственное снесеніе яхъ въ это масто. Ихъ могли спести только потови воды; но какіе потови? Часто. накъ и въ Сибири, эти массы ностей, принадлежащихъ самымъ равлилеюмъ животнымъ вирамъ--- изъ каковыхъ видовъ важдый

имъетъ особенный образъ жизни и живетъ въ особыхъ мъстахъ,—эти массы костей оказываются вмъсть и вдали отъ воды. Очевидно, овъ были снесены въ тъ мъста, гдъ ихъ находятъ теперь, какими-то особенными потовами водъ.

Кромъ того, что массы ностей животныхъ находять въ долинахъ, эти кости въ обили находять въ пещерахъ. Гоуортъ дъжить пещеры на три группы: 1) пещеры, гдв кости и свелеты не носять следовъ поврежденія ихъ человевонь или хищнивами; 2) пещеры, гдв на костихъ видны следы зубовъ мищныхъ животныхъ; 3) пещеры, въ которыхъ кости обнаруживають на себъ следы руки человека. Въ пещеры перваго рода кости, очевидно, были снесены водами, но-утвередаеть Гоуорть - не водами рвив. Онв представляеть одно доказательство этого. На берегахъ Везеры (во Франціи) находится нъскольно гротовъ. Лежащія ближе въ берегу, пещеры Laugerie-Haute и Laugerie-Basse не наполнены пескомъ и костями, а въ находящемся выше надъ Везерою гроть Мустье мы находимъ и то и другое. Нельзя объяснять присутствіе костей и песка въ Мустье тамъ, что они представляють собою отложенія когда то широко разлившейся Веверы: во 1) гроть стоить очень высоко надъ нею, во 2) еслибы Везера дъйствительно разлилась такъ широко, то она должна была прежде всего отложеть вости, иль и песовъ въ Laugerie Haute и Laugerie-Basse, а этого не оказывается. Следовательно, происхожденіе костей и песка въ Мустье должно приписать кавемъ то янымъ водамъ, а не водамъ ръки.

Кромф гротовъ подобныя собранія востей находять въ трещинахъ и разевливахъ скаль. На вершинъ Сантенейской геры во Франція (Saône-et-Loire) на изодированномъ утесистомъ плато, поднимающемся надъ равниною на нѣсколько сотъ метровъ, было найдено въ 1876 году въ расщелинъ скалы громадное собраніе костей, сплоченное мъловымъ цементомъ. Тамъ нашли тигра, рысь, волка, лисицу, барсуна, зайца, носорога, кабана, лошень, быка, оленя. Эти кости по большей части разломаны и находятся въ безпорядкъ. Онъ не обгрызаны хищниками, не несятъ слъдовъ приносновенія къ нимъ руки человъна. Какъ эти останки могли быть занесены на это плато, на вершину уединенной горы? По мижнію Годри, который участвоваль въ экскурсів, изольцовавшей эти кости, только наводненіе могло собрать животвыхъ на сантенейскую вершину, и это наводнение могло быть савдетвіемъ того, что Ронскій ледникъ образоваль запруду винзу долины. Но Гоуоргь замъчаеть, что наводненіе, произведенное этою причиною, должно совершаться медленно, между тъмъ какъ должно было произойти внезаписе наводненіе для того, чтобы соединить и согнать столькихъ животныхъ на тъсномъ плато, гдъ пищи было весьма мало. Другой геодогь, также нрисутствований при изслъдованіи этихъ костей, — Бодувнъ, признавая, что однъ только воды могли произвести наполненіе сантенейской бреши костями, полагаеть, что объемъ, происхожденіе и природа этихъ водъ (следы которыхъ находять въ столькихъ мъстностяхъ) еще неизвестны. Роземонъ добавляеть, что только одна тельное объясненіе.

На острова Мальта д-ръ Дейчъ Адамсъ изсладовать трещину екады, въ которой находятся смашанными кости птицъ, третичныхъ акуль, костей рыбъ и лягушекъ, скелетовъ ящерицъ, черянахъ и четвертичныхъ слоновъ, раковины надемныхъ улитовъ, округаенные кремии, принесенные издалека. Лейчъ, не колеблясь, принесенные этой странной колленци органическихъ останиовъ наведненю, которое изкогда покрыло страну. Должио свануть, что мясте геологи разематривають островъ Мальту, накъ часть изкогда общирнаго, но теперь погрузивщагося въ цоду материна.

Для всёхъ перечисленных случаевъ Гоуерть представляетъ одно общее объяснение. Во всемъ старомъ свётъ одновременно произеция великія колебанія почвы, сопровождавшіяся образованісмъ ресщелинъ, проваловъ и наводненіями, которые погубила всѣ живущіє на землѣ организмы и снесли ихъ трупы въ гроты, расщелины скаль и т. д. Эта стращная натестрова уничтожила и человъка падеодитической апохи. Слады его не найдены въ Сибири, но въ Европъ они миогочислены (въ Россія вти слады имъютъ сомнительный характеръ).

Въ Америив, напъ и въ старомъ свъть, найдено множество нестей на положени недобномъ тому, въ какомъ онъ были найдены на нашемъ континенть. Въ Америкъ не нашли сохранившихся животныхъ во льду, тамъ роль льда сыграли соденыя воды озеръ. Насчитываютъ много примъровъ сохранения мягмахъ частей животныхъ въ втихъ водахъ: головы мастодонтовъ съ ихъ хоботами, вуски кожи и шерсти 10), скелетъ мегалонивса съ остатвами хряща и сухихъ жилъ 11), раститедьные остатви, найденные въ желудев мастодонта и т. д. Нервдко находили цвяме свелеты въ томъ положеніи, въ какомъ животныя были захвачены смертію. Какъ въ Сибири, такъ и здъсь встрвчаются общирныя собранія костей, принадлежащихъ животнымъ самыхъ разнообразныхъ видовъ. Ископаемая кость въ Америкъ, собиравшаяся съ незапамятныхъ временъ эскимосами, была у нихъ предметомъ торговли съ чувчами Азія. Въ этомъ отношеніи можно установить перазительную параллель между старымъ и новымъ свътомъ.

Конечно, унпутожение столькихъ животныхъ нельзя приписать внезапной перемвив влимата. Двиствительно, настоящій влимать Америки не отличается ощутительными образоми оти того, какой, должно полагать, быль въ Америкв въ предшествовавшую геодогическую эпоху. Далве, человвит тоже не могь произвести столь страшныя опустопенія. То обстоятельство, что вограчаются мисгочисленные свелеты совершенно нетронутые, исплючаеть мысль о возможности вывшательства со стороны хищныхъ апвотныхъ. Въ Америяв, ванъ и въ Европв, предполагали, что мамонтъ и мастодонть могли погибать въ трисинахъ болоть. Но чаще всего останки ихъ встрачаются не въ болотистыхъ почвахъ. Гоуортъ увавываеть, что они преимущественно находится подъ торфомь. Онъ думаетъ, что нельзя объяснять причину громаднаго собранів костей действіємъ раздивовъ существующихъ водныхъ источмиковъ, нельзя уже потому, что часто эти кости находятся вдали отъ большихъ собраній водъ. Какимъ образомъ столько животныхъ, старыхъ и молодыхъ, большихъ и малыхъ, самыхъ раздичныхъ и весьма многочисленныхъ видовъ, могли быть захвачены и погребены всв вмысть съ наземными раковинами, съ останвами растеній, съ отложеніями гравія, непредставляюацами нивакого савда последующихъ перемещеній? Почему ске-

<sup>11)</sup> Мегалониксъ принадлежаль въ неполнозубымъ, именно из лёнищамъ.



<sup>10)</sup> Мастодонты принадлежать въ слоновымъ, отличаются отъ слоновъ, между прочимъ, присутствіемъ різцовъ въ нижней челюсти, которые у самовъ рано вышадають, а у самцовъ одинъ изъ нихъ развивается въ бивень.

леты часто представляются въ такоиъ положения, какъ будто животное плыло по направлению къ юго-западу? Всё эти факты, согласно Гоуорту, объясняются только неизмеренымъ наводиеейемъ.

Въ Америкъ, какъ и въ Европъ, человъкъ оставить слъды своего существованія въ отложеніяхъ гравія, глины и наконецъвъ пещерахъ; человъкъ палеолитической эпохи былъ здъсь жертвою той же катастрофы, которая уничтожила мамонта и мастодонта и всю остальную фауну. Причину ненэмфримаго наводненія для этихъ мъстностей Гоуортъ видитъ въ дислокаціяхъ, происшедшихъ въ скалистыхъ горахъ и вызвавшихъ перемъщеніе громадныхъ массъ воды.

Въ южной Америкъ, какъ и въ съверной, находять громадные массы костей, происхождение которыхъ не можеть быть прицесано ни рукъ человъка, ни хищимиъ животнымъ, ни эпизоотіямъ. Причину ихъ, по Гоуорту, должно искать въ водъ, но только не въ ръчной водъ. "Мысль, говорить по поводу этихъ сактовъ Дарвинъ, неудержимо направляется въ предположению нъкоторой великой катастросы. Но для того, чтобы уничтожить столькихъ животныхъ, большихъ и малыхъ, отъ Патагоніи, Бразиліи, Перу до съверной Америки, должно потрясти всю землю". Послъ обозрънія различныхъ предложенныхъ объясненій катастросы Дарвинъ находитъ, что ни одно изъ нихъ неудовлетворительно. Д'Орбиньи видъть ету причину въ потопъ, въ потопъ видитъ ее и Гоуортъ.

. Въ южной Америкъ, какъ и въ съверной, въ падеолитическую впоху жилъ человъкъ, и онъ погибъ виъстъ съ остальнымъ животнымъ міромъ въ волнахъ страшнаго наводненія.

Въ настоящее время съверная и южная американскія фаунь сообщаются между собой чрезъ узкій Панамскій перешеєкъ. Оказывается, что въ предшествовавшую геологическую эпоху у нихъ совершалось сообщеніе инымъ путемъ — именно чрезъ Антилы. Многін южныя животныя (ископаемые лънивцы — мегатеріумъ, милодонъ) были найдены въ Каролинъ и Георгіи. Ихъ нътъ въ Мексикъ, но ихъ встръчають въ отложеніяхъ Антиллъ, значитъ, они переходили черезъ Антиллы.

Констатировано понижение береговъ Королины и Георгіи. Весьма въроятно, что Антильскій архипелагь представляеть собою остатокъ древняго теперь погрузившагося материка соединявшаго изкогда объ Америки. Внезапное погружение этого материка должно было стать иричиною страшной катастросы въ окрестныхъ странахъ.

Обращаемся въ Австралін. Здісь, како и въ других містахъ, кости минотныхъ находятся собранными въ громадномъ воличествів не только въ темной глинистой почвів, образующей шировія внутреннія равнины, но также въ гравіяхъ, у подножій австралійскихъ Кордельеровъ и въ пещерахъ въ Wellington'в и въ Вогее, вблизи источниковъ ріжи Colo, въ vesseba на Madey, въ высокихъ долинахъ річекъ Coodradighee, Водац и т. д. Гроты Wellington'а особенно славятся громаднымъ количествомъ изъвеченныхъ изъ нихъ костей.

Гоуорть воказываеть, что массы этихъ костей, перемъщанвыхъ между собою, находящихся въ страшномъ безпорядкъ, сломанныхъ и цълыхъ, не могутъ быть обязаны своимъ происхождениемъ ни человъку, ни хищнымъ животнымъ. Въ Австраліи не было пещерныхъ хищниковъ, и притомъ найденныя кости не обгрызаны. Одна только гипотеза представляется допустимой—гипотеза водъ потопа. Эта гипотеза представляется допустисамымъ компетентныкъ геологомъ Австраліи. Часто кооти четвертичныхъ животныхъ оказываются погребенными на стращвыхъ глубинахъ въ 150—200 сутовъ. Одна только вода можеть производить подобныя дъйствія.

Досель еще не представлено доказательствъ того, что человъкъ жилъ въ Австраліи въ палеолитическую впоху. Уназывають тольно на одинъ наменный топоръ, найденный на глубнив
14 оутовъ въ диллювіи, и нѣснолько человѣческихъ костой, возрастъ которыхъ не опредълевъ съ точностію, найденныхъ въ
гретахъ. Однано но мизнію Массау присутствіе костой динго
(австралійскаго волка) въ отложеніяхъ предпествовавшей геологической впохи (палеолитической) служитъ несомивнимъ
донавательствомъ существованія человѣка въ эту эпоху въ Австраліи, потому что динго несомивнию былъ введенъ въ Австралію человѣномъ. Того же мизнія держатся Арчіякъ и Фальконеръ.
Предполагнемый ими австралійскій палеолитическій человѣнъ
додженъ быль погибнуть въ волнахъ котопа.

Современныя сауны Австралів и Тасманін представляють таную близость между собой, что вевовможно сомнініе относительно того, что въ недавнюю впоку обі земли были соединены. Маленьніе острова, находящісся между ними, представляють возвышенные пункты теперь исчезнувшаго континента. Погружевіе этого континента здісь, какъ и въ другихъ мізстахъ, произвелогромадныя переміщенія морскихъ водь.

На Новой Зеландін, вакъ и въ другихъ местахъ, насъ вотречають страшныя сборища скедетовъ. Не такъ давно шеда на этомъ островъ птица Моа-гигантская птица, значительно превосходящая велеченою страуса. Она исчезла въ коицъ эпохи, предшествовавшей эпохъ современной. Неръдко теперь можно встретить въ гротахъ довольно хорошо сохранившіеся останка ноже, перьевъ или янцъ Моа. Здесь встречаются также въ обилів вости другихъ птицъ, наприм., Harpagornis (безерылая птица), вов останки ихъ перемвшаны въ страшномъ безпорядкъ, однако пос-гай зайсь и тамъ находять цваме спелеты, чвиъ доказывается, что животныя были негребены съ мясомъ. Нельзя приписать уничтожение ихъ хищнымъ животнымъ, на Новой Зеландін была только одна хищиая птица—Наградоглів и она, видимъ, раздъляеть общую участь съ другими. Предлагали всевозможные способы объясненій: пожары, гибель въ трясинахъ, Гоуортъ отвергаетъ ихъ всъ, одна вода, утверждаетъ онъ, можетъ произвести подобное дъйствіе. Но никакая кость не округлена, вакъ это бываеть отъ долгаго пребывания въ текучей водв. Должно предполагать, что эти животныя, собравшіяся на возвышенных пунктахъ въ то время, когда наступило наводнение, погибли вев выветв и были погребены тамъ, гдв погибли.

Новая Зеландія состоить изъ двухъ островевъ, разділенныхъ Куковымъ продивомъ. Фауна и одора ископаемыя и дійствительныя—совершенно томественны на обоихъ островахъ. Вслідетвіе этого должно полагать, что разділеніе этихъ острововъ произошло недавно. Ті же самыя животныя и растительные виды находятся на острові Чатамъ. Въ виду этого представляется весьма віроятнымъ, что въ эпоху относительно исдавнюю произощло погруженіе общирнаго континента подъ широтою Новой Зеландіи. Можно, говорить Гоуорть, прослідить путьэтого переворота чрезъ Тахій океанъ до Индін. Эта великав катастро на должна была броизвести громадных перемвщения воды, которыя всколебали почву на громадных пространствахъ и погребли множество животныхъ, не имъвшихъ возможности ускользнуть отъ гибели.

Такъ Гоуортъ намвчаеть рядъ катастрооъ, охватившихъ собою всю землю. Нетрудно видёть, что всё эти катастровы должны быть синхронистичны, т.-е. одновременны, ибо изследования Гоуорта повазывають, что всв онв падають на конець геологической эпохи, предшествовавшей современной. Жертвою ихъ паль человъвъ палеолитической эпохи и великія толстовожія. Еслибы эти катастрофы не были безусловно синхронистичны и внезапны, то онв не истребили бы въ конецъ мамонта, мастодонта и другихъ и не положили бы конца палеолитическому въку. Но онв сдвлали то и другое, и затвив на земла возникло то положеніе вещей, которое мы наблюдаемъ нынь. Следовательно, нашъ гоологическій въкъ отдъляется отъ предшествующаго всемірнымъ потопомъ, и вся фауна и все человачество, живущія нынъ, представляють собою потомотво какого-то таинственнаго остатна мивыхъ существъ, спасшихся нанимъ-то чудомъ отъ волиъ потопа.

**Енита** Гоуорта оканчивается изложеніемъ существующихъ преданій о потепѣ, причемъ онъ старается доказать, что таковыя преданія имѣются у всѣхъ народовъ земли.

## III.

Мы изложили гипотезы Зюсса и Гоуорта, теперь попытаемся раземотрёть, какая изъ нихъ заключаеть въ себе более вероятія. Начнемъ съ раземотренія гипотезы Зюсса. Онъ утверждаеть, что ключь къ уразуменію всёхъ сказаній о потопе заключается въ халдеовавилонской саге, и что въ основе этой саги лежить действительное событіе—наводненіе вследствіе циклона и поднятія моря по причине землетрясеній. Онъ доказываеть это путемъ натуралистическаго комментированія клинообразной записи. Нельзя не отдать чести тому остроумію, съ которымъ онъ делаеть свой комментарій. Но нельзя не отметить также, что самый пріємъ комментированія не новъ. Не такъ давно онъ

быль въ моде (руководясь имъ, М. Мюллеръ объеснять Иліаду, у насъ на Руси толковались былины), но теперь плодотворность его подвергнута сильному сомивню. Точно также и мысль о пиклонъ легко могла быть подсказана Зюсоу. Существуеть много описаній циклоновъ довольно сходныхъ съ описаніемъ потопа. Отсюда попытка сближенія могла возникнуть весьма естественно. Тъмъ не менъе, не трудно найти въ толкованія Зюсса натажки и погрышности, хотя повидимому представляется затруднительнымъ обличать человъка въ той области, гдъ по отдаленности обсуждаемаго фанта и по недостаточности данныхъ открывается широкій проивволь для различныхъ гаданій.

Прежде всего въ прямомъ протяворвчии съ сагою стоитъ утвержденіе Зюсса, что потопъ, о которомъ разеказываеть Гавизадра, быль мъстнымъ. Постановление Бела, что изъ потоив нието не долженъ выйти живымъ, что ни одинъ человъвъ не долженъ быль инбытнуть гибели, затымь послы онанчанія натастроом предложение Ниниба не уничтожеть дюдей потопомъ, а создать для нихъ новые бичи-львовъ, гіснъ и эпидимін, устраняеть мысль о поражени части челованества. Потопъ-по представленію халдейскаго поэта-является катастрофой, ноложившей вонець старому міру, как обломковь котораго возникь мірь настоящій. Халдойскій новть не сказаль бы намъ, что потоповъ подобныхъ потопу Газивадры не будеть, еслибы онъ представлять себъ сурипавскую катастрофу совершившеюся въ столь свромныхъ размърахъ, какъ представляетъ ее Зюссъ, пбо наводненія, подобныя описываемому Зюссомъ, несомивнио происходили и въ періодъ между темъ временемъ, какъ Газпзадра бросиль якорь у Ницира и тамъ какъ халдейскій поэть описаль его приключенія. Тэмь менье въ этомъ случав поэть могь бы дать намъ столь поэтичную картину панини между богами, которую мы находимъ въ его поэмъ. Зюссъ говорить, что отъ обывновенияго наводненія боги не поднялись бы до ноба Ану, по они не поднялись бы до этого неба и отъ цивдона. Неужели на самомъ дълъ халдейскіе боги, почитатели воторыхъ живуть въ поясъ тропическихъ бурь, были по представленію этихъ почитателей такъ наивны и малознающи, что совершенно не были знакомы съ столь часто совершающимся въслед отрант явленіснь, которое могь такь хорошо изучить и геодогъ, жившій въ Лейпцигь и Вана.

Вообще должно признать, что выгляды халдейскаго поэта и Зюсса на размъры сурипанской катастровы совершенно расходятся между себою.

Конечно, вожно не довържты сантазіи поэта. Но сели при построевів научной теоріи мы, нежаунсь поэтическимь произведеніемь, будемь выбрасывать изъ него одно какъ дожное, а другое принимать намь истинное, не представлян оснований для такой сертировии, то едва ин создаваемая нами теоріи можеть претендовать на признаніе ся основательною. Въ синкъ мъстахъ Зюсев не сладуеть сага, на другихъ-онъ опанываеть ей полное довъріе и придаеть важное вивченіе каждой ен буквъ. Почему такъ? Онъ не говорить намъ, но любопытно, что онъ оказываеть безусловное доваріе и руководится для построенія своей теоріи самымъ сомнительнымъ мъстомь сати. Что касается до перваго стиха изъ тахъ цяти, которые цитируеть онъ, то въ большинствъ переводовъ его совсвиъ иътъ, а тамъ, где онъ существуеть, надъ нимъ ставать зналь вопроса, между темъ все разсуждение Эюсса о подвемных водахъ висить всецью на этомъ стихв. Если же ны удалимъ этотъ стихъ, то тогда и омысть последующихъ станеть далеко не столь ленымъ, канъ это важется Зюссу. Особенно если принять во внимение, что Ануннави въ мадейсной мисодогін являются не только кань архангелы бездиы, но и какъ обитатели звандь, и что Рамань не есть только причина циклона, онъ вообще бого грозъ и бурь <sup>12</sup>). А халдейская повма выводить въ настоящемъ «случав всв разрушительныя силы своего олимпа, чтобы погубить чеворвчество.

Оъ другой стороны, касаясь вопроса о продолжительности потопа, Эпосоъ уклоячиво говорить объ отношени ся из продолмительности дъйствии циклона и поднятия моря вследствие вемиетряссий. Причина этой уклончиности лежить въ томъ, что никотда на самомъ дълъ щиклонъ и поднятю мори не могутъ стояь долго дъйствовать—первый на одномъ мъстъ, а второе вообще. Мы выше говорили, что циклонъ имъетъ поступательное движеніе отъ 4 до 5 миль въ часъ, т.-с. отъ 28 до 35 верстъ, слъ-

<sup>12)</sup> О значении Рамана и Ануннаки въ хаддейской мноологіи см. Lenormant'a «L'Hist. ancien». Т. V. 1887. pp. 254—255 et 269.

довательно, въ месопотамской назмениести окъ на мегъ оставаться долго. Тигръ и Еверать оть своихъ вердовьевъ до устья занимають 10 градусовъ широты  $(40^{\circ}-30^{\circ})$  или 1050 версть. Но Газирадра по мивнію Зюска проплыть не болве половины этого протяженія (до горы Ницерь). Получится 525 версть. Тавое пространство цивломъ проходить менве, чемъ въ сутив-Далве, поднатія моря и отступленія его при вемлетрясеніи севершаются, какъ показываеть опыть, весьма быстро, а не такъ, какъ повъствуетъ Зюссъ. Вотъ, наприм., разсказъ о такомъ событін одного очевидца, спасшагося отъ катастровы на Явъ. Разсказъ этотъ приведенъ Фасих въ его иниги "Великіс бичи природы". "Я находилен, разсказываеть оченищець, на берегу моря, когда неожиданно увидътъ, что ко мив идетъ громадиая черная масса воды, ндеть отъ моря и повидимому поднимается до неба. Она приблималась быстро съ шумомъ грома. Немного спустя я быль подквачень потокомь и, поручая свою душу Богу подумаль, что наступиль мой последній чась. Я быль брошень на дерево, гдё и успълъ заціпиться. Съ вершины этого дерева я смотрель вянев. Тамъ, где только сейчасъ находился городъ Ангеръ, я видваъ только волнующееся мере, изъ котораго поднимались вершины деревьевъ и накоторыя вровли. Вдругь воды ототупнан и устремились въ морю, Я видъль, что онъ текуть предъ моими глазами съ чудовищной быстротой, и вскоръ нотомъ я сошель на землю. Я быль спасенъ". Это описание говорить о чудовищной быстроть наводненія, стоящей въ противоръчін съ тъмъ, что Газизадра втеченіе 6 двей и 7 ночей не видълъ никакой земле на 12 точкахъ горизонта. Скорве, руководясь сагою, въ данномъ случай можно допустить, что устреиленіе моря на сушу было следствіемъ (какъ это часто и бывало) того, что материть внезапно понижался. Допустимъ, что побережье Персидоваго задива неожиданно бы опустилось, тогда волны Персидского моря устремились бы съ юга на съверъ противъ теченія Тигра и Евората. Подобныя явленія поднятія и опусканія береговъ могуть происходить со всевозможною быстротою и медленностію-я въ минуты и въ стольтія.

Но оставляя въ сторонъ частности, обратимъ вниманіе на главное—на самый пріємъ толкованія Зюсса. Можетъ ли втотъ пріємъ, не смотря на все его оструміе, по самому существу

своему быть основательнымы? Несеменно мота. Еслибы изыдейская сага нредопавлила собот испусствание символичество овисаніє потопа, тогда, найде влючь въ символамъ---именю, что Sore cannet bodards crexis, -- He moran del transbast cary no cocсобу Зюсса. Но въдъ, тверецъ или-точиве тверцы саги не думали прибъгать нь символамь, а подагали, что описывають действитемность. Это вносить серьевныя затружения въ двяо понимания саги. Лалъе, несовивано, что эти творцы не были современиямин Газизодра, ибо Гавивара есть лицо иленческое. Онъ жиль еще въ тоть періодъ, когда земля была севсёмъ жиою, чёмъ жынё. Безь сомивнія автора навнообразной зависи представияль соб'в мсторію своей страны за ніжномьно соть літь и зналь, что въ этоть періодь были гісны, и львы и впидимін. Следоватольно дату потопа авторъ отводняв въ еще болве отволенное время вазадъ. Дъйствительно, но автору отъ потопа до его времени протекло приблизительно 33 тысячи лать 13). Конечно, эта цвера -вантастическая, однако мы имвемъ основанія утверждать, что она образовалась не неъ десятвовъ дътъ, а поврайней мъръ наъ стольтій. Саман изследуемая редалція влинообразной ваписи, какъ повазывають изследованія ассеріологовь, есть непервичная, а вторичная. Если же между событымы и записью лежить динный промежутокь времене--- данномъ случав, заметимъ, премежутовъ совершенно неопроделенный, кота несомивняю не меиве неспольяние столетій,-то кто поручется наме, что событіе нежележено въ описанія, что ему непридана, окраска того времени, когда оно соотавлено, и что отражение въ поэмв иравовъ в обычаевъ приморскихъ кащеевъ имъетъ свой источнивъ не въ обстоятельствахъ событія, а въ условіяхъ времени составленія скаванія о событів. Едва ли нужно повторять авбучныя нетины о томъ, какъ въ памяти народа искамаются его

<sup>15)</sup> Ванконяне утверждане, что ихъ первый царь парствоваль за 467581 г. до Руѓа, т. е. за 468380 гътъ до Р. Х. Втетеніе этого громаднаго неріода семь династій занимали вослідовательно тронъ. Первая династій (10 царей) правила до потопа втеченіе 432000 гътъ (въ среднемъ на наждое парствоваліе приходится по 43200 гътъ). Вторая, обнимающая 86 царей, царствовала 34080 лътъ (на наждаго царя 396 гътъ). Пять слъдующихъ династій правили только 1500 гътъ (каждый изъ царей въ среднемъ носилъ корону только 13 лътъ). Такъ прошло около 36 тисячъ пътъ отъ потопа до перендскаго завоеванія.

пропедшіл историческія судьбы. Кака народа соединяєть выботіссобытіл разділенныя пространствома и временема, ка одному лицу приурочняєсть совершенія всіха благиха ная вредныхьсобытій півлой впохи, произвольно назначаєть для происшествійновыя мізста и мовыя даты. А есля это така, то весьма повятвой становится трудность или даже невоєномность извлечь изы халдейской поэмы указанія на истинное положеніе діла.

Обратимся теперь въ разсмотрънію сужденія Зюсса о взаящимых отнешеніямъ мандейскаго и библейскаго разсказовъ.

Зюссь разсматриваеть библейское повествование о потопъ навъ соединеніе двухъ записей — элогиста и ісговиста. Трудно понять, зачень Зюссь обращается нь этой гинотесь влогизма. Она, какъ это онъ и самъ хорошо сознаетъ, нисколько не помогаеть ему въ уразумении библейской повести или ея отношенія въ повъсти хандейской, но можно повазать, что она, напротивъ, затрудняетъ поняманіе взаимнаго отношенія этихъ двухъ свачаній. Дівло въ томъ, что въ хащейскомъ сказанін наxogetor veptm r shorecterecearo e iepobectevecearo xaparteda, между тимъ какъ теорія элогизма и ісговисма имветь въ основа своей предположение, что исговазить внесть новыя и изминенныя понятія въ теологію и мивологію, что ученіе ісговизма есть поздивниее и отоящее въ противернии съ учениемъ элогивна. Защитники этой теоріи въ свое время очень обявательно разложили внигу бытія на элогистическую и ісговистическую записи и утверждали, что эти записи въ вопросв о творении міра и человъка, о паденія человъка, потопъ и т. д. стоять въ противоричи между собою. Ассиріологическія открытія должим были сильно удевить этихъ ученыхъ, ибо эти отпрыти повазели имъ, что элементы того, что они считають ученіемь ісговистическимь, поздиващимъ и противоръченция элогистическому, находител на древивишихъ клинообразныхъ таблицахъ, гораздо ранивишихъ не только времени вавилонскаго плена, но и времени Монсея, и находятся въ полномъ согласіи съ элементами элогистическими. Такъ, по мивнію сторонинковъ теоріи влогизма и ісговизма, ученіе о шести періодахъ творенія есть элогистическое, а ученіе о паденіи человъка — позднайшее ісговистическое; но оказалось, что на влинообразныхъ надписяхъ говорится и о шести періодахъ творенія и о паденіи человіна. Точно также п въ повіствованія

Digitized by Google

опотом вы бадейской земмен и им імповитическом отражий теворитоя о затвереніи двери невиста, съ другой сторомы Бельмині еврейскій Эль (Элемина) заспистев поотожно выступаюмы нь обънкы повъстяхь. Это соединеніе элегомстаческихь и історимическихь элементовы сторть за противорічні сь инпоравою защитическихь элементовы. Зачінь не Зпоссь обращается нь этой гипотевів и приниметь ее дане накъ овить, коти не извисиметь изъ нея никаной польны для своего предірованія? Мало этого, при изслідованіи онь должень забыть объ этой гипотевів, какъ способной только внести затрудненія, и онь и забываеть о пей и разсматриваєть библейскую повість вакъ одно цілое, содержаніе ноторого запиствовано изъ клинообразной записи. Попытаємся разсмотріть, насколько онь правъ въ этомъ.

Хащейсвая влинообразная запись о потоль безь сомавиія древиње вниги бытія, но следуеть ли отсюда съ необходимостію, что библейское повъствование о потопъ есть передълка халдейской сага? Конечно не следуеть. Кромъ предположенія о заимствовани втораго сказания отъ перваго возможно иное предопдоженіе Мы можемъ допустить, что въ основа скаванія о потопа лежить двиствительное событие, въ которомъ принимали участие общіе предни халдейцевъ и евреевъ, Впоследствін потомство, проношедшее отъ этихъ общихъ предковъ, раздълилось на двъ вътви: одна осталась въ Халдев, другая переселилась въ Палестину. Въ той и другой вытви преданіе о потопы сохранялось невависимо н въ последствия было записано Мы не можемъ даже утверждать, что у евреевъ оно въ первый разъ было записано во время Монсея. Кто знаеть, не могь ян уже самъ Авраамъ принесть съ собою житоторыя записи о первобытныхи временахи, ваписи, которыя нотомъ передавались изъ рода въ родъ, и которыми потомъ богодухифвенный авторь воспользовался при составлении питокиижін. Ни съ научной, щи съ религіозной точки эрвнія нельзя противопоставить возраженій этому предположенію, напротивъ, можно даже найти ивкоторыя для него основанія. Изследованія въ области до-исторической археологіи показывають намъ, что еще теловать современникь мамонта передаваль жос-что письмени для памяти. Такъ во Франціи у везерскихъ троглодитовь найдены жостяныя пластинки, символическія черточки на которыхъ могуть

имить значене только письменных знаховъ. Съ другей отероным нестидования въ области асеприелогия склонноть нь предложению, что имовленность была уже сильно развита въ халдей ко времени Авраема. Но Авраемъ, какъ это видео изъ его отношений къ царамъ Палестины и сарасну, принадлежалъ къ лицамъсильнымъ и почтеннымъ. Видио, что окъ принадлежалъ къ важному и богатому роду, что же, удивительнаго если въ этомъ радъ, сохранившемъ истинное богопочтение, записывались согласныя съ истиною сказания о первыхъ временакъ параллельно тому, вакъ въ то же время и около нихъ вамисывались саги и мнем.

Но это только теорія. Пусть такть. Но мы думаємъ, что незавновмость библейскаго разсказа отъ калдейской саги можетъбыть доказана еще нъкоторыми соображеніями, и чте напротивъвъ калдейской сагъ можно найти слады того, что въ осмовъ еголежало то событіе, о которомъ новъствуєть Библія.

"Что окажуть намь, роворить Вигуру 14), относительно того, отнуда Монсей навлекь столь славныя, столь чистыя и велиніянден? Представляеть ин собою его повъеть простое очищение халдейского преданія, или же оно является древиващимъ преданіємъ, сохраненнымъ во всемъ блескі своей неповрежденности племенемъ Авраама? Мы не можемъ сказать этого, но мы утверждвемъ, не белев опибиться, что есле это и есть очищение, тоэто очищение не человъческое. Тотъ, ито предприняль бы очиотить виволовскую вегенцу эть ен политенствическиго харантера, двиствовать бы кана янсенисты носледнего высь нан раціоналисты нашихъ дней, когда они пытаются очищать "логенды" о святыхь. Они делеюте имъ сухими, холодизми и безпроненими, они представляють геровь криотанотва, какъ самыхъ заурядянкъ връ людей, опасвясь, чтобы не открыли въ ихъ ноторів каного-нибудь признака свержьественности. Авторъ Бытія побонися бы тогда явиться не доводьие менотенетомъ и спиратуалиетомъ, нолагая, что можно самому достигнуть-чего на самомъ дыть нельве-по этихъ высшихъ понятій. Онъ остерегался быдавать Богу то имя Ісговы, то ими Блогимъ, онъ жщательноизбъгаль бы метефорь и антропоморонамовь, которые у негообще съ халдейской поэмой. Менсей, писавий по внушение

<sup>44)</sup> Vigouroux, La Bible et les sciences modernes. 1885.



Бомію, не далага ничего подобнаго. Что можно завлючить отопода? Наша наметов, что трудно будеть для того, ито серьбено
взучить это двейное отношеніе древних въ потопу, отоль еходное съ ел, такъ оказать, матеріальной отороны и отоль разничное, какъ небо ота вемии, съ ен догиминческой и теологической сторонъ, наша наметоя, что трудно будеть такому инцу
не воскливнуть охваченному удивленіемъ предъ страницами Писанія: здвоь перстъ Волей.".

Къ этимъ соображеніямъ Вигуру можно прибавить еще следующія. Велибы халдейская сара была первоосновой библейскаго разоказа, измёненной въ последнемъ ради монотеметической тенденцін. то намъ важется авторъ, переработывавшій сагу, тогда поступить бы такимъ образомъ. Вседь, гдв въ халдейской сарв выотупають двителими боги и духи, онь поставиль бы двитедемъ одного Вога. Поступиль ни авторъ Вытія такимъ образомъ? Нъть, онъ представиль въ Вибліи потопъ действіемъ природы, а не Бога. Онъ нигдъ не выводить Вога какъ непосредственную причину всёхъ ужасовъ потопа, онъ описываетъ потопъ, какъ явленіе природы, и дізлеть это гораздо искусиве, чемъ Зюссъ. Въ повествовани слышится голосъ очевидца, напротивъ въ халдейской поэмв мы видимъ, что остественное событіе заврыто мнеологическими образами. Изследуя исторію преданій, мы можемъ отмітить, что простота является ихъ первоначальною формою, а осложненія являются впоследствів. Число боговъ въ древивнияхъ индійскихъ гимнахъ гораздо меньше и описаніе событій гораздо проще, чэмъ въ поздивишихъ. Мы не видимъ основаній для предположенія, что образованіе преданій о потопъ шло путемъ обратнымъ.

Далже въ Библін говорится, что ковчегъ остановился на горахъ Араратъ. Несомивнио, что здвсь разумется Арменія 16).

<sup>15)</sup> Въ Библін при повъствованіи о томъ, что ковчегъ остановился на горѣ Араратъ, не должно понимать, что Араратъ быль названіемъ горы. Араратъ есть имя страны, а не горы и выраженіе Виблін harê Arárât надо перевесть: на горажъ страны Араратской. Кромѣ указаннаго мъста въ Библін три раза употреблиется слово Араратъ и всегда въ смыслѣ названія страны. Такъ въ 4 кн. Нарствъ XIX, 37, у Исаін XXVII, 38, у Ісремін 51, 27. Въ первомъ мъстѣ говорится, что Адрамелехъ и Саразаръ, убивши отца, бъжали въ землю Араратъ, во второмъ мъстѣ встрѣчаемъ тоже выраженіе «въ землю Араратъ», наконецъ,



Сиранивария, калима образома житель Палестини, восмользованийся желдеревиломской сагой о потожь, мога на масто-Ницира пестарить Арарать. Еслибы она избрать Гермонь, Херивь, Синай, мы бы аго поняди, но вачать она обращается ка-Арменія? Очевидно, для описанія потопа она руководится какимато иныма детодиняюма, а не жалдеовамиломской сагой.

Этрось замачаеть, что поваствованіе Бытія о потопа посять на себъ отпечатокъ, который оно должно принить у народа колтиневтельниго. Это совершение върно, повъственства ведно имбать въ виду жителей континентальныхъ и потому не сообщегь техъ технических подробностей въ дъл построенія ковчега, плаванія и управленія имъ, которыя могли васаться непонятными танить жителика. Но отсюда не следуеть, чтобы она самъ быль невнакомъ съ этими подробностями. Отличительный карактеръ. которымъ Монсей запечативиъ свое сказаніе о потопъ, говорить Вигуру 16), доставляеть намъ доказательства его уваженія въ древнимъ преданіямъ. Воспитанный въ Египтв, онъ не могъ не знать ди терминовъ, ни правиль мореплаванія и онъ двиствительно иногда называеть море-yam, гавани-hof и кораблиопууот, но онъ не желаль давать своему повъствованию ученую и въ нъкоторомъ родъ новую опраску, и онъ такимъ образомъ запечативиъ его несоврушимою печатью върности и подлин-HOCTH".

Наконецъ, намъ кажется, что въ халдеовавилонской сагѣ естъ нѣкоторые слѣды того, что въ основѣ его лежало событіе, о которомъ повѣствуетъ Библія. Вотъ эти слѣды. Въ повѣствованіи Газизадры о приготовленіи провизіи дѣло представляется такъ, какъ будто бы ему предстоитъ долгое плаваніе, а не семидневное. Въ замѣчаніи Газизадры о двѣнадиати точкахъ горизонта, гдѣ не было видно суши, содержится указаніе, какъ это объ-



въ третьемъ говорится о царстве Араратскомъ (mamlekôth). Текстъ 70-ти въ этихъ случаякъ слово «Араратъ» переводилъ «Арменія». Большая часть писателей древнихъ, равно какъ указанія клинообразимъъ надписей, заставляють думать, что действительно Араратъ есть тоже, что Арменія. Существують возраженія противъ этого мийнія, но они, намъ кажется, съ успёхомъ опровергнути J. Van den Gheyn'омъ въ изследованіи «Le séjour de l'humanité postdiluvienne». Rev. d. Quest. scientif. T. 13—14.

<sup>16)</sup> Op. cit.

доння Равшисови, не 12 знакови водівна, ви воторний селице, попереминно восходить ви теченіє цівлею года. Повидимому пища приготовлялась на годь, и плаваніе продолжанось годь. Но вселивясь отъ времени, предвий сократило плаваніе долсеми мей, однако, какъ всегда бываеть ви таких случаяхь, укільни нашеторыя указанія на истинное подоменіе діла, и вон указанів говорять нашь, что отношенія между халдейской сагой и библейской повітсью совершенно обратны тівмь, какія принисываеть нашь Зарось.

Для оцънки сужденій Зюєсь о характерь и происхожденій сушествующихъ сказаній о потопь недьзя руководиться только его изложеніемъ содержанія этихъ преданій, но дожню ознакомиться съ жими подробиве. Мы приведемъ теперь изкоторыя изъ нихъ. Переводъ клинообразной халдейской записи о потопь нами уже дамъ, библейскаго повъствованія мы приводить не будемъ, обратимся въ Египту.

Зюссь по отношеню въ Егниту устанавливаеть два положенія:

1) что повидимому тамъ нёть преданія, представляющаго собою отголосовъ того же событія, о ноторомъ говорить калдейская новма, и 2) что отсутствіе таковаго преданія повазываеть, что сурнивиская катастрофа не доходила до восточнаго берега Африки, нбо въ противномъ случай о ней сохранилась бы память въ Егнить, стоявшемъ въ то время уже на довольно высоной степени нультуры.

Коли исходнымъ пунитомъ для сужденій о потопъ веять халдейскую сагу и съ нем сравнивать преданія другихъ народовъ, тогда въ вопросв о египетскомъ сказаніи двйствительно не трудно прійти въ тому выводу, въ которему пришель Зюссъ. Но если мы будемъ сравнивать преданія не съ калдейской поемой, а съ повъстью Бытія, то результать получится иной. Произведемъ же это сравненіе.

Египетская надинсь, называемая надинсью о потопъ, описываеть сцену, происходившую въ концъ парствованія Ра (перваго земнаго царствованія, сардуя системъ онвекихъ жрецовъ, втораго,—слъдуя жрецамъ мемонсокимъ, которымъ слъдуеть и Манетонъ, и которые помъщали начало вещей въ царствованіе Фта—предшественника Ра). Раздраженный и разгиъванный преступленіями людей, созданныхъ имъ, Ра собираеть около себя

других боговъ, чтобы держать съ ними совъть (дожноствуений быть сохраненнымъ въ глубочайнией тайнъ) объ ногребдения людей за вечестіс.

"Сказакъ <sup>17</sup>) Ра Нуку: ты, старъйшій изъ боговъ, отъ котораго рожденъ я, и вы, качальные боги, вотъ дюди произошля отъ меня, они произносять рачи противъ меня, скажите миз, чтобы вы сдължи противъ этого, вотъ я жду и я не умерщимоихъ, доколъ не выслушаю вашихъ ръчей.

Сказаль его величество Нунь: мой сынь Ра, богь болье великій, чемь тоть, который тебя произвель и создаль, я пребываювь великомъ страхв предъ тобою; что ты размышляешь въ собственномъ сердцё?

Сназаль величество Ра: воть они бъгуть въ геры, и ихъ-

Ставали боги: да позволить это твое лицо. Пусть будуть поражены эти люди, которые измышляють злое—твои враги, в пусть никто (изъ нихъ не будеть существовать)".

Богини, имя которой из сожальнію печездо, но которая кажется была Таонуть, отожествляемая съ Гаторъ или Сепкетъ, тогда была послана для приведенія въ исполненіе приговора объуничтоженіи людей.

"Эта богини отправилась и истребила людей на вемий. Спазальего величество богъ: иди съ миромъ Гаторъ, ты сдёлала (то, что тебъ было приказано). Сказала эта богиня: ты есь мивый, ибо я была болъе сильною, чёмъ люди, и мое сердце довольно. Спазалъ его величество Ра: я есмь мивый, ибо я владычествующадь ними (и я окончу) ихъ истребленіе. И воть почему Семтеть втеченіе многихъ ночей попирала ногами ихъ кронь догорода На-кhnen-sou (Гераклеополиса)".

Но когда избісніє окончилось, тибить Ра ослабиль. Онъ начинаеть раскаяваться въ томъ, что онъ сділаль. Великая искупительная жертва утишаеть его. Сбирають плоды со всего Египта, мелють ихъ и сившивають съ провыю людей, которою наполниле 700 кружекъ, которыя и ставять предъ богомъ.

"Вотъ его величнотво Ра, владыка верхняго и нижняго Египта,

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Мы приводимъ преданія пренмущественно по Ленорману (L'Hist. ancien. Т. 1, 1881).



примель съ богами въ три дня плаванія, чтобы видёть эти сосуды съ питьемъ послё того, какъ примесьть богине избивать людей. Сказаль его величество Ра: и поднимаю мою руку для того, чтобы покляться, что и не буду больше избивать людей.

Его величество Ра, владыва ворхняго и нижияго Егинта, привазаль посреднив ночи вылить сосуды съ жидкостью, и поля были сомершение наполнены водою, ся лицо быле радостно, и она пила обильно и она возвратилась насыщенией, она не замътила людей.

Снаваль его величество Ра этой богинь: иди съ миромъ, прелестиал бориня. И овъ принаваль, чтобы родились юныя жрицы Аму (ими Ливіи). Скаваль величество Ра богинь: пусть будуть дълаться возліянія изъ чаши въ нашдый изъ праздниковъ моваго года подъ надзоромъ мовхъ жрицъ. Вследствіе этого произошло то, что съ древнихъ дней всеми людьми совершаются изліянія. подъ присмотромъ жряцъ Гаторъ".

Однако невоторые люди ускользнули отъ гибели, которая была назначена богомъ Ра, они обновили население поверхности земли. Что населеня до Ра, правившаго міромъ, то онъ почувствоваль себя старымъ, больнымъ, утомленнымъ, онъ не желаль болъе шить между людей, чтобы у него не возникло сожальніе, что онъ не уничтежиль яхъ вполить, между тъмъ какъ онъ по-кледся впредь щадить ихъ.

"Спазалъ его величество Ра: есть тявияя скорбь, которая меня удручаетъ; что причиняеть миз боль? Сказалъ его величество Ра: и есмь живый, мое сердце не будетъ больше съ ними (людьми) и я никогда не уничтожу ихъ, я не произведу ихъ погибели.

Овезали ему сопровождавшіе его боги; не удаляйся по причив'я твоей слабости, въ своей вол'я ты держишь все, что жоласнь «.

Темъ не менте Ра решилъ удалиться. Богина Нутъ была превращена въ корову. Ра селъ ей на епину, чтобы ехать на ней на небо. Тогда его увидели люди потомки новаго человечества и предложили ему сразиться за него съ его врагами. Они произвели великую битву и вышли нобедителями. Ра сказалъмиъ: пустъ будутъ вамъ прощены ваши грехи. Жертвы устрамили истребление. После этого Ра на Нутъ (въ образе коровы)

удалилов на небо, в управленіе міромъ респредбляль: между подвластными ему богоми.

. Можно отрицать обязь этого снаванія сь хандейской сагой. но нелься отридать связи его съ библейскить повъствованіемъ. Въ сочинения епископа Хрисанов "Религи древниго міра" было привнано, что сказаніе о потопъ было мензвістно жителямъ древявищаго Епшта. Открытая надшесь показываеть, что превижёшимъ жителямъ Египта нотонъ: былъ новистемъ, и аначить только у поздевищихъ воспоминаніе о немъ исчездо. Какъ мы сквими выше, въ египетской надписи не говорится о потопъ, но въ ней находится ческолько черть, пряме указывающимъ на исторію потопа. Воть вти черты. Въ египетскомъ сказанів призявется развращение первобычнаго человачества, божественное. осуждение этого человъчества за нечестие на погибель, сохраненіе отъ погибели немногать благочестивыхъ, принесеніе умилостивительной жертвы, смягчение этою жертвою Бога и возвъщеніе, что родъ человіческій не будеть болве истребляемь, чемъ подобно тому какъ въ Вибліи Богъ не потому откажывается поражать человека, что онь заслуживаеть милости (помышленія человъка вло отъ мности его), а пе овоей любви, такъ и здвеь Вогь не отивнаеть въ жодихъ ничего, что внушело бы снисхождение въ нимъ, напротивъ, онъ прязнаеть невозможнымъ общение съ ними и удаляется отъ нихъ. Разкое расличие нежду библейскимъ повъствованіемъ и египетскимъ-не говоря о различін духа истинной религія и религія грубо языческой-завлючается въ томъ, что въ Библін вода причинила погибель, адвоь, напротивь, жидиость спасла немногихъ благочестивыхъ отъ гибели. По мивнію ученыхъ это объясняется географическими условіями Егинта. Вода Нила была эдесь величаннить благомъ, воть это то оботоятельство, безъ сомижнія, и произвело то, что преданіе о потопъ, принесенное изъ Азіи первыми египетсними поселенцами, оъ теченіемъ времени въ вопросв о средствахъ отмиснія и спасенія перевернулось совершенно на изнанну. Воть почему, когда греки, а можеть быть и евреи говорили стиптинамъ о погибели людей отъ воды, стиптине не только не хотбин върить, чтобы оъ ихъ предками произошло что нибудь. подобное, но можеть быть даже мовиствование это находили грубымъ нечестивымъ и бегокульнымъ и нонечно уже не были

седонны дълоть нов отнув опаваній заниствованія для пополнепія своей минерлогіи, что тоше готовъ дапуртить Зюсев.

Неподвемещея сомивнію свярь огипетского спаванія съ библейсвимъ съ необходимостью приводить въ завлючению, что взглядъ Зюсса на хадрейскую сагу, вакъ на первоисточникъ предвий о потоив, ошибоченъ Библейское сказаніе и халдейрвая свга говорять объ одномъ и томъ же событін, бяблейское сказаніе и египетское говорять тоже объ одномъ себыти, но будучи сходвыми оъ повъствованіемъ Бытія, калдейская в египетская сали ръзно различаются между собою. Халдейская сага сходствуеть съ библейскимъ повъствованіемъ въ описанія визаней стороны овита (ужасовъ потопа), египетская сага сходствують съ библейслимъ въ поняманіи смысла факта (его нраветвенно-религіозныхъ причинъ и слъдствій). Исходя нвъ втого, намъ нажется должно придти нь такому заключению, какь нь наиболье выроятному. И халдейское, и египетское преданія представляють собою отголосовъ одного и того не событія—того потово, о которомъ говорить Библін, но сообразно различію исторических и географических условій живни того и другаго народа преданія шхъприняли совершенно различный харантеръ. Различіе уоловій произвело то, что память одного народа сохранила одна черты событія, память другаго-другія. Халдейская повма представляють двио потоно проивволомъ менетоваго Бела, огинетская надпись неясно говорить о томъ, каль истреблены дюди, и только въ Бибдін и физическая, и редигіовнонравственная стороны явленія становятся для мась осмысленными и понятными. Въ хадейскомъ и отипотокомъ сказаніяхъ мы логно отмичаемъ миоологическія и историческія наслоснія, въ Библів мы не находимъ ви того ни другаго. Фактъ здась описанъ просто, описанъ такъ, какъ енъ быль, въ пормахъ Газизады и Сети онъ описанъ лакъ некъ онъ сохранился въ памяти народовъ мнего въковъ поскв тего, какъ совершился.

Второе утвержденіе Зюсса, что хадейскій потопъ падасть на то время, когда культура въ Египть уже стояла на высопой степени, совершенно произвольно. Когда быль калдейскій потопъ? Зюсеъ не знасть этого, онъ педагасть однаво, что его должно отнести нъ болъе отдаленной эпохъ, чъмъ та, калую указывають различные библейскіе тенсты, сявдовательно, по

его минию нотопъ долженъ быть отодинуть далве чвит за 3.300 лвть до Р. Х., коти насколько далве опить таки неизвъетно. Но что было за 3.300 лвть до Р. Х. въ Египтъ? Различные египтологи отвъчають на это различнымъ образомъ. По мивнію ивкоторыхъ (наприм., Бунвена, полагающаго, что первый парь Египта Менесъ можеть быть началь царотвовать за 3059 лвть до Р. Х.) египетское государство тогда еще не существовало, по мивнію другимъ оно пережило уже 2000 лвтъ (наприм., Боква, Унгера, Маріетта, Ленориана). По мизнію Вигуру египетокіе памятники не представили до симъ поръ достаточныхъ основаній для того, чтобы отрицать традиціонную библейскую хронологію, извленаемую изъ текста 70, ибо хронологическія даты этихъ памятниковъ часто сантастичны. Спрашивается, каняю же образомъ Зюссъ на такомъ зыбкомъ и неустойчивомъ оундаментю пытается двлять столь рёцительное утвержденіе?

Обращансь из разсмотринію сваваній с потопи, существующихь въ Европи Азін, мы не находимь основаній для того чтобы, послидовать за Зюссомь въ его утвержденіяхь: 1) что въ своей первоначальной сорми они представляють отголосомъ ивотныхь событій, и 2) что слиды сходства ихъ съ преданісмъ халдейскимь (и библейскимь) новлючительно слидствіе поздивишихь завиствованій.

Приведемъ нъкоторыя изъ этих преданій. Замічательно своеобразнымъ характеромъ отличается преданіе о потоні пранцевъ.
Въ ихъ потопів не было ни ковчега, ни плаванія. У нихъ разсказываютъ, что Vima, который согласно первоначальному помиманію быль отцомъ человічества, быль увіздомлень Агумараздою
благимъ богомъ, о томъ, что земля будеть опустошена разрушительнымъ наводненіемъ. Богь приказаль ему постройть убізжище—садъ квадратной формы чага, защищенный плотиною и
ввести туда начатии людей, животныхъ и растеній, чтобы сохранить ихъ отъ уничтоженія. Дійствительно, когда произошло
шаводненіе, садъ Vima одинъ быль пощаженъ со истива тімъ,
что въ немъ находилось. И візоть спасенія было приносена птицею Каршинта, пославною Агумараздой.

У литовцевъ существуеть следующее преданіе о нотопъ. Вогъ Правіцинасъ, видя венлю полною безпорядка, послаль двухъ гасацтевъ—Вандона и Веяса, воду и ветеръ, чтобы ее опустошить. Оми въ ихъ пивва всполебали все, и тольно наскольно челованъ снаслось на одней гора. Тогда, преминиращись состраданісмъ, Праминивсь, явшій небесные орван, урониль вблизи горы свертуну, въ которой люди и нашли убъянще, и которую пощадали впранты. Успольнувъ отъ бъдствія, спаснійся потомь разстялись и одна пара весьма старая осталась въ литовской странв, скорбя о томъ, что у нихъ не будеть датей. Праминивсь, чтобы утъщить ихъ, послаль вмъ радугу и привазаль сванать на костяжь (камияхъ) земли. Оба старые супруга сдълам девять свачнонъ, и вслёдствіе этого явилось девять паръ, которыя стали предками девять литовскихъ племенъ.

Первое изъ этихъ преданій носить на себь мастный отпечатокъ, второе заставляеть предполагать о заимотвованіяхъ, но можно им выводить отсюда, что предви того и другаго народа не были участниками въ великой катостроов? Думаемъ, что нельзя. Несомивнию, что народы частію испажають свою прощлую исторію, частію забывають ес, частію привносять въ нее чущыя черты, внаномясь съ снасаніями других в народовъ. У всяхъ народовъ существуетъ обывновение соединять раздъленное пространствомъ и временемъ, работы многихъ пополеній они обыкновенно прицисывають одному лицу, имя котораго по какимънебудь причинамъ особенно вржзалось имъ въ память, великія событія различныхъ эпохъ они сбликають, а тамъ гдв событія ни имена участинновъ ихъ сходны, они отожествляють ихъ. Точно также едва ди какой неъ народовъ можеть похвалиться долгой памятью. Память о татарскомъ игв уже исчевла у руссних врестьянь, и даже нашествіе францувовь рисуется имъ въ весьма неясныхъ чертахъ. Съ другой стороны у руссиаго народа иногда можно найдти онискія преданія. Все это побуждветь быть весьма осмотрительнымь при руководстви предвніями нбо исторія и условія ихъ образованія въ большинствъ случаєвъ немзвъстны. Къ счастию у одного народа можно просивдить исторію преданій о потонь, и Зюссь могь бы павлечь нев этой исторін ивчто поучительное.

Народъ этоть—греки. Самое древнее изъ ихъ преданій о потопъ свявано съ именемъ Огигея древивнивато царя Беотік и Аттики, лица совершенно мисическаго, которос теряется во мракъ временъ. Его имя кажется проясходить отъ того назва-

-иниривоторыми оборначали пербоначально поторы вы арійскихдівлентахь, по санопритови aughs. Разсивнівають, что нь его - эреня вси вемян была наводнена потопомъ, воды котораго педняамеь до неба, и отъ котораго онь уснользнуль въ судна съ наскольними товарищами. Въ болъе поеднее, время, мы видимъ греческія свазанія о потопъ привязываются въ личности Дев--кальона, причемъ потопъ сначала представляется всетави всемірнымъ. Именно повъствуется, что по совъту отца Прометев-Деневльовъ постровлъ кончерь, нъ которомъ и спасся съ женою Пирроко. Потопъ начался. Ковчеръ плаваль по волнамъ втеченіе девяти дней и девяти ночей и наконецъ быль принесенъ водами чъ вершинъ Пернасса. Девкальонъ и Пирра вышин, принесли жертву и населили міръ, бросая по привазанію Зевса черезъ себя навадъ вости (т.-е. намии) земли, которые превращались въ людей. Однаво съ теченіемъ, времени начали говорить, что во время потона Девнальона погибли не вев, что многів спаслись на высовихъ горакъ, что даже и въ Осскали и то изкоторые были спасемы отъ вотопа, во всекъ же другихъ местностихъ Греціи отвли увазывать особыхъ героевъ, которые во время поточе или спасля своихъ соплеменниковъ, или спасніксь тольно сами, населили оть себи свою страну. Если мы примемь во внимаце, что Девнальонъ быль действительно историческою личностью-паремъ осссвийскимъ, что во время его церствования (полагають въ 1522 г. до Р. Х.) раки Осссали отъ сильныхъ дождей выступили изъ береговъ и затонили опрестности Париаса, и что онъ дийствительно спасся съ своими нодданными, удаливнись на Парчасъ (причемъ по ононувния наводнения возвратившись на обсоктвую вемлю, онъ и его педдвиные не имвин инпаной нужды приобразь на сверхаествочаенному образованию новых в вюдей ивъ "намин, нивя въ своемъ распоряжения естественныя средства размноженія), если мы примемь во вниманіе это историческое событе, то последняя редакція греческого сказанія о потопе представится вымь не имвющею никекого отвошения къ библейскому повъствованію. Но къ счастію мы можемъ проследить, какъ паиять объ одномы ногорическомы событи вытеснявась другими особытания и испажалась по личнымь соображенаямь различныхы лицъ. Сначала въ Греціи подъ вліннісиъ осссалійскаго наводиснів -только имя Огигея перемъчили на Девиальона. Но потомъ раввоположность текущему, измънчивому). Принимая терминъ опытъ во второмъ смыслъ, она должна ограничиться міромъ явленій сознання, исплючивъ изъ пруга своихъ изслідованій какъ міръ вившимъ явленій, такъ и область реальнаго, неизмінно сущаго. И только принимая терминъ въ посліднемъ смысль, опытная оплософія открываєть для себя возможность изслідовать, не изміняя собственнымъ началамъ, міръ какъ цізлое — и въ его призрачныхъ явленіяхъ, и въ его пребывающей сущности. Танинъ образомъ, на основанів ближайшаго опреділенія смысла термина опыть, мы можемъ различить три основныхъ типа опытной философія, изъ которыхъ первый, сообразно своему существу, можетъ быть названъ феноменизмомъ объективнымъ, второй — феноменизмомъ субъективнымъ, третій — реализмомъ (преобразованнымъ, въ отличіе отъ наивнаго или общечеловіческаго).

Кавъ отнесутся указанные типы опытной онлософія въ высшему вопросу философскаго знанія — въ вопросу о Богв? Признавая единственнымъ источникомъ познанія свидътельство
вившнихъ чувствъ, объективный феноменизмъ, очевидно, должевъ признать для себя положительно ("позитивно") достовърнымъ одинъ только внашній міръ. Кромъ внашняго міра, съ
отпрываемымъ въ немъ соотношеніемъ фактовъ, для него ничего
не существуетъ: онъ не признаетъ сладовательно ни души, какъ
самостоятельнаго начала, ни Бога і). Тажимъ образомъ, мы получаемъ доктрину позитивизма въ общепринятомъ смысла этого
слова. Какъ феноменизмъ объективный приводитъ къ позитивистическому отфицанто души и Бога, такъ феноменизмъ субъективный приводитъ къ сомнанію въ ихъ бытін—къ скептицизму.
Замкиувшись въ тасномъ кругу состояній своего эмпирическаго
сознанія и подагаясь единственно на свидътельство внутренняго

<sup>1)</sup> Строго говоря, объективный феномениям должень бы ограничиться именно этимъ выводомъ изъ посылокъ своей гносеологіи и остаться позимивымомо въ точномъ омыслів этого слова, т.-е. философією, которая привнаетъ достовірность иншь вимимист фантовъ и ограничиваетъ свою задачу установкою между этими фантами связи и соотношенія, при чемъ вопросъ о бытіи, превышающемь свидівтельства вибшнихъ чувствь, долженъ бы остаться открытымь. Но на самомъ ділів онъ выводить гораздо боліве. Съ прямымъ нарушеніемъ элементарныхъ правиль догини онъ превращаеть свой гносеологическій тезисъ: «посваваемо лишь вибшне данное» въ темисъ метафизическій: «существуєть динь вибшне данное».

чувства, онъ твиъ самымъ закрываеть для себя выходъ за предеды этого сознанія,---иъ бытію для него вившиему или, выражаясь философски, транссубъективному. Оставаясь върнымъ себъ, онъ не имъетъ возможности утверждать объ этомъ бытів ни да", ни "нътъ". Все, за исключениет эмпирическихъ состояній собственнаго сознанія, для него становится жертвой хододнаго скепсиса. Наконецъ преобразованный реализмъ поднимается и надъ отрицательною точкою эрвнія повитививив, и надъ скептическою точною врвнія субъективнаго феноменняма. Но, по самому существу дела, и онъ скоро долженъ сказать свое: ignoramus! Въ самомъ дълъ, такъ какъ опыть говорить лишь о реальностяхъ проявленных, существующихъ подъ формою міра феноменальнаго и ничего не можеть сказать объ этихъ реальностяхъ въ себъ, помимо проявленій въ опыть (ибо это было бы очевиднымъ противоръчіемъ); то мыслитель, строго ограничивающійся предвлами опыта, котя и можеть удостовірить факть существованія высшихъ реальностей (души и Бога), однаво относительно природы и свойствъ этихъ реальностей долженъ исновъдать свое полное невъдение: что онъ суть-это онъ признаетъ, какъ универсальный фактъ опыта; но что такое онв по своему существу,-отвътъ на этотъ вопросъ превышаеть тъ средства познанія, которыя онъ признаеть единственно законными. Агностициямъ, т.-е. признаніе непостижимости абсолютнаго начала и исповъдание Бога невъдомато-вотъ послъднее слово преобравованнаго реализма.

На основани сказаннаго не трудно опредълить отношеніе основныхъ тяповъ опытной оплософіи къ нашему вопросу.

Отрицая бытіе Бога для человъка, т.-е. для его познанія и жизни, опытная философія перваго типа твиъ самымъ, очевидно, заранве и навсегда закрываетъ для себя возможность понять то глубовое значеніе и то богатство содержанія религіозной въры, которое, по свидътельству религіознаго сознанія, обусловлено именно отношеніемъ человъка къ Богу. Съ другой стороны. признавая единственно доступною для человъка реальностію міръ внашнихъ явленій, она очевидно, будетъ стремиться и религіозныя варованія объяснять отношеніемъ къ этой единственной реальности и станетъ истолновывать ихъ, какъ выраженіе въ ума человъка природы, свойствъ и соотношенія внашнихъ

фантовъ. Но такъ какъ единственно-истинныма выражениемъ природы и соотношенія этихъ фактовъ, по предположенію позитивизма, служить система положительного знанія, построенного пидувтивнымъ методомъ изъ свидътельствъ внашнихъ чувствъ, то религіозныя върованія очевидно остается признать лишь неистинныма и призрачныма выражениемъ природы и соотношения вившнихъ фактовъ. Это - произвольно составленное объяснение вившнихъ явленій", которое, не смотря на свое временное значеніе въ смыслв суррогата ихъ положительно-научнаго объясненія и переходной ступени въ нему, все же не можеть долго продержаться въ сознаніи человіна развитаго, какъ и всякая другая налюзія. Такимъ образомъ, позитивизмъ знастъ религіозную въру не въ ея истинномъ внутреннемъ содержаніи, а въ ея вижшней, случайной и грубой оболочив, - онъ береть ее тамъ. гдв она. такъ-сказать, перестаеть быть сама собой и облекаясь въ несвойственныя ей формы миоа или отвлеченной доктрины, неправильно примъняется къ объясненію вившнихъ явленій,

Далве, отдавая всю объективность въ жертву холодному скептицизму, опытная философія втораго типа, очевидно, можеть искать для въры основаній не объективныхъ, но развъ дишь субъективныхъ. Она не останетъ спрашивать, соотвътствуетъ ли религіознымъ върованіямъ объективная реальность, т.-е. Божество, ибо вопросы обо всякой объективности для нея, въ силу ея основныхъ посылокъ, безсмыслица: она спросить лишь о томъ, удовдетворяють ди они субъективнымъ потребностямъ человъка. И такъ какъ факты уполномочивають отвъчать на этоть вопрось утвердительно, то эмпирическій скептицизмъ. если онъ захочетъ выступить въ защиту вфры, будеть оправды. вать ее именно съ этой стороны, т.-е. со стороны ея практиче. снаго значенія и притомъ — съ этой только (что мы действительно и видимъ): это логически необходимо. Но чемъ въ такомъ сдучав становится ввра? Будеть ди она отдичаться чвив-нибудь отъ другихъ чисто-субъективныхъ построеній, имъющихъ подобно ей благотворное значение для жизни? Очевидно нътъ. Итакъ, мы последовательно приходимъ во взгляду на веру, какъ на одну изъ формъ субъективнаго творчества. Такимъ образомъ, вакъ объективный феноменяямъ видить въ религозныхъ върованіяхъ вынысяъ, имвющій отношеніе въ объективныма предметамъ; такъ субъективный феноменизмъ видитъ въ нихъ вымыслъ, имъющій отношеніе въ субъектиснымо явленіямъ. Толькотамъ отношеніе не необходимое и не постоянное; здъсь женеобходимое, обусловленное самою природою духа и строемънашей духовной жизни.

Какъ, наконецъ, отнесется къ вопросу о въръ третій типъ опытной философіи? Исходя изъ своего основнаго тезиса о существованій въ основів всівхъ явленій единой абсолютной реальности, онъ не можеть удовлетвориться не только взглядомъ на въру объективнаю феноменизма, отрицающаго у нея всякое вообще право на существованіе, но даже и взглядомъ феноменизма субъективнаю, который, какъ сказано, можеть обосновать въру только правтически. Противъ феноменизма субъективнаго онъ доказываеть вообще возможность объективнаго обоснованія въры и именно доказываеть, ссыдаясь на то, что абсолютное существуеть и что въ этомъ его существованін челов'якъ удостовъряется опытно. Противъ феноменизма объективнаго онъдоказываеть, что это основаніе религіозныхъ вёрованій лежить не въ ихъ преходящемъ, случайномъ и призрачномъ отношенін къ внёшнимъ вещамъ въ качестве ихъ ложной и произвольной теоріи, а въ ихъ существенномъ, устойчивомъ, необходимомъ и истинномъ отношеніи къ единой непостижимой Силь. Мысль объ этой непостижимой Силь-вотъ объективный корень и подлинное "зерно истины" всвять религіозныхъ върованій. Несовершенны и лишены истины лишь  $\phi$ ормы въры, въ которыя она облекалась и облекается; но ея основное содержание и объективно и истинно и здраво. Таково отношеніе къ нашему вопросу агностицизма.

Перейдемъ отъ дедукціи типовъ опытной философіи и ихъ отличительныхъ особенностей въ историческому изложенію предмета. Здёсь мы встрёчаемся сначала съ обычнымъ въ исторів философія явленіемъ. Выставивъ свои принципы, опытная философія приходить въ ихъ отчетливому сознанію лишь крайне медленно. Сначала она весьма неясно отличаетъ саму себя отъ другихъ направленій философіи — раціонально-спекулятивнаго и идеальнаго — и нерёшительно выводитъ изъ своихъ посыловъ ихъ логическія следствія. Типы опытной философіи постоянно переходять, какъ бы переливаются другь въ друга. "Отецъ

опытной ондософін". Бэконъ, начертываеть планы метафизики совершенно въ духв Аристотеля; указываетъ свою задачу "естественному богословію (хотя вадачу чисто отрицательную) и даже для "сверхъсстественного богословія" оставляеть мъсто подяв своей философія<sup>2</sup>). Родоначальнивъ новвишаго сенсуализма, Локкъ, находить возможнымъ совместить съ своимъ сенсуализмомъ чисто раціональную философію 3) и пишеть трактать "о разумности христіанства" 1). Только Юмъ, какъ бы опередивъ свое время, логически последовательно вывель частныя следствія субъективнаго феноментизма5). Однако, при всихъ своихъ колебаніяхъ, при вськъ измънахъ самой себь, или, лучше сказать, путемъ именно этихъ колебаній и изивнъ себъ, опытная философія выдълила наконець изъ себя чуждые ей элементы, сознала и раскрыла свои собственныя отношенія, вывела данныя въ нихъ следствія и подготовила тоть вругь идей, который съ такой уверенеостію развить знаменитыми вождими опытной философіи въ текущемъ стоявтін-Контонъ, Меллемъ я Спенсеромъ. Въ исторической преемственности системъ названныхъ мыслителей выразились вышеозначенные типы опытной философіи или, что тоже, основные моменты догического понятія о ней. Объективный феноменизмъ Конта нашель свое восполнение въ субъективномъ феноменизмъ Милля, который, въ свою очередь, былъ дополненъ и исправленъ въ преобразованомъ реализмъ Спенсера. Такимъ образомъ, въразвитіи опытной философіи отрицаніе высшихъ истинъ сивнилось сомивніемъ въ нихъ, неуполно-

<sup>2)</sup> Куно-Фишеръ. Реальная философія и ея въкъ. Переводъ Н. Страхова. Спб. 1570. Гл. IX—X. Особенно стр. 172—7.

<sup>3)</sup> На это сочетаніе въ философіи Локка двухъ разнороднихъ элементовъ указаль въ недавнее время съ особенною ясностію проф. Линицкій. Въра и разумъ. 1884 г. октябрь, кн. 2, стр. 348—9, примъчаніе.

<sup>&#</sup>x27;) The reasonableneiss of christianity, as delivered in the scriptures 1695. Cm. Noack: Philosophie-geschichtliches Lexicon, s. 561.

<sup>\*)</sup> Естественно всявдствіе этого, что представителю субъективнаго феноменизма въ текущемъ столітін, Миллю, ничего другаго не оставалось ділать, какъ повторять въ большинстві случаевъ Юма. Изученіе философів Милля въ сравненія сл философією Юма ставить вить всякаго сомини зависимость перваго оть послідняго. См. подтвержденіе высказанной мысли въ прекрасномъ историко-критическомъ изслідованія Каро (Carrau): La philosophie religieuse en Angleterre depuis Locke jusqu'a nos jours. Paris. 1888. pp. 106. 121. 131, примічаніе.

мочивающимъ говорить "да", но не позволяющимъ говорить и "натъ"; сомнание же, въ свою очередь, сманилось сознаниемъ недостаточности для ихъ разумания одного опыта").

<sup>\*)</sup> Называя философію Конта «феноменизмом» объективным», а философію Милля-«феноменизмомъ субъективнымъ», им не вводемъ, какъ это можеть показаться съ перваго взгляда, новыхъ терминовъ. Они такъ-сказать уже пріобреди въ философской литератури права гражданства и притомъ въ приминени именнокъ названнымъ мыслетелямъ. См. напр. у Lauret: Philosophie de Stuart Mill (Paris, 1886), р. 382. Рибо: современная англійская психологія, перев. Боборыкина. Москва 1881 г., стр. 124. Что касается названія философін Спенсера «преобразованным» реализмомъ», то онъ самъ применяеть этоть терминъ къ своей философін. См. «Основанія психологін» Г. Спенсера (Спб. 1876), т. IV, въ гл. XIX, озаглавленной темъ же выражениемъ: «пресобразованный реализмъ». Еще употребительные въ приложени къ философіи Спенсера названіе: «агности-UMBMED. CM. A dictionary of Philosophy edited by Radford Thomson. London. 1887, pp. XXXIII, 269, et seqq. Еслибы въ ряду раннъйшихъ представителей опытной философів потребовалось указать прототипы Конту и Спенсеру, какъ указань прототипь Меллю (въ Юмф), то можно бы съ некоторымъ правомъ указать на Бэкона, какъ на прототниъ Конта, и на Локка, какъ на прототниъ Спенсера. Правда, Бэконъ оставляетъ подлё своей философіи мёсто вёрь, но онъ не въ силахъ обосновать ее на своей философіи и потому отнимаеть у нея всякое основаніе вообще. Своимъ призивомъ: «отдайте вірів, что ей принадлежить» Бэконъ, по меткому замечанию Куно-Фишера, «скорее отделивается отъ веры, чвиъ раздвливается съ нею». (Реальная философія, стр. 176). Его естественная теологія не обосновываеть віры, а лишь опровергаеть невіріе, а иногда в сама признается элементомъ чуждымъ философіи (ibid. 204). Въра, по Бэкону, поконтся на безусловномъ (сверхъестественномъ) основанів, которое лежить по ту стороку природы, науки и философіи. Она независима отъ этихъ последнихъ. Но эта пезависимость вёры, но смыслу Баконовой философіи, есть въ сущности ел безпочвенность, безосновность. Бэконъ «хотыль независимости веры, потому что имъть вь виду независимость науки; онъ дъйствоваль более въ нитересъ науки; чвиъ въ интересв вври... Наука была его сокровище, а гдв было его сокровище, тамъ было и его сердце» (ibid. 108-9). Бэконовская философія «признавала и утверждала положительную систему въры, между тъмъ, какъ сама шла своей собственной дорогой въ направленіи отступательномъ и випрелинозномъ» (ibid. 211). Ясно следовательно, что вера была въ глазахъ Бокона какимъ-то вифинимъ придаткомъ, какъ къ человъческому знанію вообще такъ и къ его (Бэкона) философін въ частности. Далеко ли отсюда до точки зрвнія Конта, считающаго религіозную віру не необходимымо состояніемо человічества? Съ меньшимь основаніемъ можно говорить о парадзелизм'я философіи Локка и Спенсера, но не совсемъ невозможно. Именно, неспособность Локка удовлетвориться субъективнымъ феноменизмомъ, логически вытелающимъ изъ началъ его философіи, уполномочиваеть на такое сближение, хотя непоследовательный и слишкомъ но-

Остановамся на частивниемъ уясненів взглядовъ названных онлософовъ на нашъ вопросъ преимущественно со стороны обоснованія этихъ взглядовъ въ общей связи ихъ философенных концепцій.

2. Средоточіє оплософія Конта, идея, управляющая встии частными положеніями его системы, есть привнаніе единственными источникоми встал нашихи познаній внишняю опыта 7).

симиный переходь его къраціонализму не позволяеть далеко проводить это сближеніе. Такимъ образомъ, между Локкомъ и Спенсеромъ сходство открывается более со стороны отрицательной (со стороны ихъ общаго недовольства феноменизмомъ), чемъ со стороны положительной (со стороны вихода изъ феноменизма).

7) О томъ, что служить руководящимь началомь философіи Конта висказываянсь самыя разнообразныя сужденія. Такъ, но Литопре, такимъ началомъ служить Контова классификація наукь. «Въ философіи Конта — говорить онъ, сивдуетъ принимать за свътило свътиль ту ісрархію человъческаго въдънія, которая за насъ мыслить и философствуеть повсюду, куда мы ни внесемъ ее». (См. его статью: «Конть и Милль», въ прилож. къ сочинению Тэна «объ умѣ и познания» С.-Пб. 1872, т. П, отр. 314). Яспо однаво, что служа орудіень для систематизаціи нашихь ноложительнихь познаній о природю, плассификація наукъ нисколько не опредвіляєть отношеній философа къ другимъ сферамъ челоловъческого въдънія -- метафизикъ и религіи, и сами сторонники указаннаго взгляда не усвояють ей этого последняго значенія, говоря о ней лишь, какъ о «главномъ методъ», который ставить мислителя «въ центръ постижимой мрироды» (Ibid., стр. 316). Воть почему другіе считають «ключемь» философіи Конта, ея «позвоночнымъ столбомъ» извёстный Контовъ законъ «трехъ фазисовъ развитія". (Джонъ Стюарть, Милль: «О. Конть и повитивизмъ» русск. перев. Спб. 1867, стр. 14). Не трудно однако заметить, что и на законе трехъ фазисовъ нельзя обосновать всихъ положеній философіи Конта и прежде всего его главивишаго положенія объ исключительномъ достоинствів научно-позитивнаго знавія. Допустимъ въ самомъ деле, что законъ трехъ фазисовъ веренъ исторически. Изъ того, что теологическое состояние человичества сминево метафизическимъ, а метафизическое - положительнымъ, слёдуетъ ли, что это последнее есть висшее единственно-свойственное природы человька состояние ума, долженствующее по этому самому вытыснить два других состоянія? Можеть быть, были какія-нибудь особыя условія, вслёдствіе которых в развитіе «теологическаго» и «метафитическаго» разума человъчества на времи пріостановилось н уступило мъсто положительному знанію: какъ же въ такомъ случай ожидать окончательнаго тормества этого последняго? Не можеть же, съ другой стороны, позитивизить не замівчать того факта, на который ему неоднократно указывала вритика, что подей позитивнаго знанія всегда существовала и существуєть метафизика и религія. Если же игнорируя этоть факть, позитивизить съ уквренностью ждеть своего торжества, то ясно, что основание для такого ожилания кроется не

Digitized by Google

Наблюденіе, сравненіе и сочетаніе вившнихъ наблюденій -- вотъ единственныя логическія вравила достов'вриаго познанія и изучнаго мышленія <sup>8</sup>). Гдв кончается паблюденіе, гдв теряется возможность сводить мысль къ чувственнымь даннымь како ко ея основнымь элементамъ, тамъ кончается область положительнаго знанія и начинается "мечта". Такимъ образомъ, въ глазахъ позитивиста единый міръ какъ бы раздвояется: "переставъ являться постижимымъ въ своей совокупности, онъ раздёдяется на двё части-одну известную, въ силу условій человъческаго познанія, другую неизвъстную, какъ въ протяжении пространства, такъ и въ течени врамени и въ связи причинъ « »). Соотвътственно этому, исключительная цваь положительной философіи состоить въ томъ, чтобы останивъ навсегда изысканія въ области непостижниой части вседенной т.-е. отказавшись отъ разрешенія "неразрешимыхъ" вопросовъ о ея происхождении и назначении равно какъ и отъ поисковъ за внутренними причинами явленій, "раскрыть, при посредствъ удачно скомбинированнаго примъненія сужденій и наблюденій, дъиствительные законы явленій т.-е. неизмінныя отношенія въ ихъ последовательности и сходстве и свести эти законы въ наименьшему ихъ числу или, если возможно, къ единому закону <sup>10</sup>).

Таковъ идеалъ человъческого знанія. Но этотъ идеалъ, какъ и всякій другой идеалъ, не могъ конечно быть осуществленъ

<sup>&#</sup>x27;7) Cours de philosophie positive. Vol. I, p. 9-10.



жи исторических фактахь, т.-е. не въ историческомъ законв трехъ фазисовъ. Контъ отстаиваетъ исключительное достоинство положительнаго знанія и ожедаетъ его окончательнаго торжества надъ знаніемъ теологическимъ и метафизическимъ не потому, что замичаетъ съ исторіи постепенное исчезновеніе этихъ посліднихъ формъ знанія, а скорве на обороть—потому ожидаетъ совершеннаго исчезновенія метафизики и религіи, что напередъ увітренъ въ преимуществахъ и несовмістимости съ ними положительнаго знанія. Слідовательно, средоточіе философіи Конта заключается именно въ его взглядів на положительное или, что тоже, впітине знаніе. (Ср. монографію проф. Каринскаю: «къ вопросу о позитивизмі», гді основательно раскрыта мысль, что именно «эмпиризмъ, а не законъ трехъ фазисовъ составляетъ сущность позитивизма»; см. «Православное Обозрініе» за 1875 г.).

<sup>\*)</sup> Cours de philosophie positive par Auguste Comte; deuxième édition augmentée d'une preface par É. Littré vol. II p., 13; vol. IV. p. 296.

<sup>•)</sup> Указанный выше этюдь Литтре стр. 295.

сразу. Думать, что всв наши действительныя знанія должны быть основаны на наблюдаемыхъ нами фактахъ, свойственно лишь уму возмужалому. Въ первоначальномъ же своемъ состоянін умъ человіческій "не могь и не должень быль дунать танишь образомъ, потому что, если съ одной стороны справедливо, что всявая положительная теорія должна быть основана на наблюденіяхъ, то съ другой стороны, столь же очевидно, что для того, чтобы предаться наблюденіямъ, нашъ умъ нуждается напередъ въ какой либо теоріп. Такимъ образомъ, будучи заключенъ между двумя необходимостями-наблюдать, чтобы обравовывать двиствительным теоріи, съ одной стороны, и создать себв напередъ какія нибудь теоріи, чтобы плодотворно наблюдатьумъ человъческій, вы своемъ млагенчествъ, оказался бы въ безвыходномъ положеніи, еслибы къ счастью не открылся ему естественный выходъ изъ этого положенія посредствомъ свободнаго (spontané) развитія теологическихъ понятій" 11). Еще не узнавъ по опыту о тесныхъ границахъ, въ которыхъ заключены наши познавательныя способности, первобытный человить смило приступаеть въ самымъ темнымъ и недоступнымъ решенію вопросамъ-о сущности бытія, началь и конць всьхъ явленій и т. д., строитъ въ этомъ направленіи самыя произвольныя теоріи и въ продолжение длиннаго ряда въковъ живетъ ими,---живетъ Философією, всецвло основанною на творческихъ вымыслахъ т.-е. минологіею 12). "Сосредоточивая свои изысканія на внуттренней природъ существъ, на первоначальныхъ и конечныхъ причинахъ всвуъ поразительныхъ явленій, однимъ словомъ-на абсолютныхъ знаніяхъ, умъ человіческій (въ своемъ младенческомъ, "теологическомъ" состояний) представляеть себъ, что явленія происходять оть прямаго и непрерывнаго воздайствія болъе или менъе многочисленныхъ сверхъестественныхъ дъятелей (agents surnaturels), самовольное вывшательство которыхъ объясняеть всв кажущіяся неправильности (аномаліи) вселенной 13). Признаніе этихъ сверхъестественныхъ двятелей (фетишей) и образуеть начальный моменть религіозной въры.

<sup>&</sup>quot;) Ibid. p. 12-3. Passim.

<sup>12)</sup> Ibid. p. 13-5. Passim.

<sup>12)</sup> Cours de philosophie positive. Vol. I. p. 9.

Религіозная въра, какъ видно изъ сказаннаго, имфетъ подъ собою, по теоріи Конта, двойное основаніе: съ отрицательной стороны она поконтся на невъжествъ первобытнаго человъка, на незнаніи имъ естественной связи и законосообразности явленій, заставляющемъ вводить для объясненія важдаго отдальнаго явленія личнаго д'явтеля (фетиша); со стороны же положительной-на навлонности человава все объяснять по аналогіи съ собою или говоря иначе, переносить вив себя, въ качествъ причинного деятеля, свою собственную личность. Ясно, что изъ этихъ двухъ факторовъ положительный устойчивъе отрицательнаго. Въ самомъ деле, указанное выше "неведение" есть очевидно лишь временное явленіе. Когда, при світт положительнаго знанія, оно окончательно исчезнеть, исчезнеть и обусловленная имъ религіозная въра, или, что тоже по Конту,- теологическое объяснение природы". Такимъ образомъ въра, поскольку она поконтся на временномъ и преходящемъ невъдънія человъка относительно міра, сама есть явленіе временное 14). Не таково, съ точки зрвнія Конта, значеніе другаго фактора редигіозной вврынавлонности человъва объяснять все вив себя идеею своей собственной личности, аналогичнымъ самому себъ "а". Объективируясь одинаково неизменно во всехъ редигіозныхъ представленіяхъ, начиная отъ божества духа (фетиша), и до Бога-Творца (въ монотензив), идея личности или, что тоже, идея человвчества, по смыслу его философін, есть тотъ устойчивый, саможизненный элементь, который управляль религіознымь движеніемь

<sup>11)</sup> Истинное отношеніе позитивняма къ вопросу о Богі должно быть отношеміємъ воздержности (отъ окончательняго сужденія), какъ это мы внясници вниме. Въ «курсів положительной философін» Контъ дійствительно стремится удержаться именно на этой точкі зрівнія безраздичія, коти и адісь уже неріздко переходить въ чисто догматическое отрицаніе (что и дало Миллю поводъ порицать Конта за то, что онъ «не допускаль открытыхъ вопросовъ, коти иногда самъ же и притомъ даже не безъ нівкогорой бідкости отвергаль догматическій атензмь». (См. ст. Милля: «Контъ и позитивнямь», стр. 15—6). Лишь поздиве, въ «курсів политики» саминъ фактомъ построенія «религіи человічества», Контъ отвергь всі историческія формы религіи, не исключая и монотензма и такимъ образомъ склонился къ отрицательному рішенію вопроса о бытіи Бога.—Литре рішительніе отрицаеть Бога, утверждая, слідовательно, несравненно больше, чімъ уполномочивають посымки отстанваемаго имъ «объективнаго феноменняма» (См. его этюдь: «Контъ имель», особ. стр. 323—6).



всъхъ въковъ, лишь облекаясь все въ новыя и новыя формы, и который, слъдовательно, не долженъ исчезнуть даже и съ уничтоженіемъ высшей формы исторической въры—монотеизма. Вотъ почему, когда Контъ, отвергнувъ умомъ въру въ надмірнаго Бога, въ сердию своемъ ощутилъ мучительную потребность замънить чъмъ-нибудь для себя и для другихъ утраченную святыню: онъ обратился именно къ идев человъчества и ее положилъ въ основаніе своихъ религіозныхъ утопій, названныхъ имъ "религіею человъчества" 15). Но здъсь онъ уже переходить съ точки зрънія облективнаго феноменизма на почву феноменизма субъективнаго и его взгляды на въру сливаются со взглядами Милля.

<sup>11)</sup> Таково, по нашему мивнію, рвшеніе спорнаго вопроса объ отношеніи «второй карьеры» Конта къ «первой». Между ними нёть противоречія, какъ принято думать въ средв учениковъ Конта, желающихъ зачеркнуть его «вторую карьеру», какъ безславіе учителя. Положительное звено, связующее ранивищую философію Конта съ поздиватею, указано имъ самимъ въ концв 6 го тома его «положительной философів». Окидывая общимъ взглядомъ результаты своего труда, онъ съ удивленіемъ и ужасомъ видить, что его философія запираеть человіческую мисль въ невозможные тиски чувственно-разсудочнаго знанія, а между темъ въ человыть безспорно существуеть неискоренимое стремление въ міру идеальному, какъ источнику освъжающей и вдохновляющей жизненной сили (besoin d'idealité). Для удовлетворенія этой-то потребности онъ оставляють теперь широкій, можно сказать, безграничный просторъ человеческому творчеству, которое должно населять міръ, остающійся за предёлами точнаго знанія, идеальными образами (Милль «о Контв» стр. 56-8). Въ этомъ взгляде Конта выразилось его убъжденіе, что окружающій человіка міръ, несмотря на напряженныя усилія положительной философіи, должень остаться непроницаемою тайною; что жизнь человѣческая, несмотря на всв усивхи обусловленной точною наукою культуры, безъ идеаловъ будетъ крайне бидна содержаниемъ и лишена истинно человическаго величія. (Ibid стр. 120). Подъ конецъ философской деятельности Конта, первоначальное отношеніе между положительнымъ знаніемъ и «besoim d'idealité»-потребностью сердца въ ндеале было, таки-сказать, переставлено. Сначала потребности сердца отрицались во имя точнаго знанія, а потомъ, наоборотъ, это последнее сводняесь почти въ нумо во имя первыхъ. Умъ, какъ говорилъ Контъ, всецемо долженъ быть подчиненъ сердцу. (Ibid, 165.). Религіозно-поотическимъ созданівить ндеально настроенной фантазів тенерь не только отводится м'ясто, но м'ясто преимущественное: ясио, что Контъ переходить въ этихъ своихъ возэрвніяхъ отъ объективнаго феноменизма къ субъективному, почему эти возорвнія его и находять сочувственный отзывь въ представитель последняго-Милав.



Контъ, какъ извъстно, во многихъ случаяхъ выставилъ лишь заключенія позитивизма, не обосновавъ въ должной мара ихъ посыдовъ. Это особенно справедливо относительно только-что изложенныхъ взглядовъ его на происхождение и основаніе въры. Достаточно поверхностнаго знакомотва съ пятымъ томомъ его "курса положительной философіи", чтобы убъдиться, что фактическая сторона двла у него далеко не соответствуетъ широтъ сдвианныхъ имъ обобщеній. Единомышленники в ученики Конта скоро замътили это, и конечно, сочли себя обязанными, ради чести учителя, восполнить этотъ пробълъ. т.-е. подыскать для его исторической гипотезы соотвътствующіе факты. Съ другой стороны, представители частныхъ отраслей знанія, которые, по справедливому вышеприведенному замізчанію самого Конта, постоянно нуждаются для успъха въ своихъ детальныхъ работахъ, для плодотворной групперовки фактовъ, въ какихънибудь предварительных гипотезахъ, быстро усвоили не новую 10), но съ чрезвычайною рашительностью высказанную Контомъ и притомъ весьма простую мысль о происхожденім всяхъ религіозныхъ върованій изъ одицетворенія предметовъ природы (фетишизма) и воспользовались ею, безъ предварительной провърки ея, въ своихъ спеціальныхъ изследованіяхъ. Вследствіе этого благопріятнаго для Конта соединенія двухъ указанныхъ обстоятельствъ, его теорія, какъ эхо, отозвалась въ самыхъ различныхъ сферахъ спеціальнаго изследованія — и въ области этнографіи, и въ построеніяхъ историковъ культуры, и даже въ трудахъ психологическихъ 17).

<sup>\*\*)</sup> Леббокъ: «Начало цивилизацій, умственное и общественное состояніе дикарей». Спб., перев. подъ ред. Коровчевскаго, 1876 г., гл. V—VII, стр. 146—299.—Тэйлоръ: «Первобитная культура». Изследованіе развитія мнеодогій, философій, религій и т. д., перев. подъ ред. Коропчевскаго, т. І, Сиб. 1872 г.—Т. ІІ, Спб. 1873.—Mill, Stuart: Three essays of religion, London, 1874, р. 100—2.—Zeller: Vortrage und Abhandlungen, zweite Sammlung 1877. І.—Изъ исихологовъ: известный Thompson: the religious sentiments of the human Mind, London.



<sup>16)</sup> Рантве Конта съ особенною полнотою мысль о происхождении религюзкой въры изъ первоначальнаго одинетворенія природы развиль Юмъ въ своемъ сочиненіи: The natural history of religion (4 часть его Essays); см. у преосв. Хрисаноа: «Религіи древияго міра» т. І, стр. 34, слъд. и у Саттаи: Іла philosophie eligieuse en Angleterre p. 148—157.

Такъ какъ однако представители спеціальныхъ отраслей знанія, въ большинствъ случаевъ, столь же безучастны въ философін Конта, какъ и во всякой другой, и такъ какъ, съ другой стороны, оплосооская критика успъла уже значительно ограничить обобщение Конта, то теорія его въ спеціальных визследованіяхъ обывновенно является свободною отъ твхъ слишкомъ ръзвихъ врайностей, какими она страдаетъ у самого философа. Именно въ ней сдъланы двъ существенныя поправки. Вопервыхъ, въ виду очевиднаго факта совмъстнаго существованія редигіоаной въры, метафизики и положительнаго знанія, уже рідко вто ръшается утверждать, какъ это утверждаль Конть, будто религіозная віра есть низшая изъ трехъ ступеней человіческаго ума, долженствующая со временемъ совстмъ исчезнуть. Вовторыхъ, въ виду столь же несомивнивго могущественнаго вліянія религіозной віры на человіческую жизнь, рідко кто рішается отождествлять ее съ ея примъненіемъ въ ръшенію научныхъ вопросовъ и къ истолковованію природы, т.-е. видеть въ ней простию теорію и ничего больше. Впрочемъ, это еще не значить, что за религіозною върою вследствіе этого признается подобающее ей достоинство. Нътъ. Въ отношении въ вопросу объ объективной истинности религіозной въры авторы изслъдованій, о которыхъ у насъ идеть рвчь, считають болве удобнымъ воздерживаться отъ всякихъ определенныхъ сужденій и не высказываются вовсе. Какъ заявиль одинъ изъ ученыхъ этого власса, они "не чувствують въ себъ ни способности, ни желанія входить ближе и поливе въ разбирательство этого ве-

<sup>1888,</sup> сhapt. XIV, pp. 42, seqq. и нашъ Троинкій: «Наука о дукъ». М. 1882 т. II, стр. 184 — 192. — См. сверкъ этого, у Карпева: Основние вопросы философіи исторіи, М. 1883 г., т. II, стр. 371 и прим. 1.—Въ большинствъ случаевъ терминъ, которымъ Контъ обозначаль первый фазисъ теологическаго развитія («фетишизмъ»), изгоняется и замъняется другимъ равнозначительнымъ ему по смыслу терминомъ: «анимизмъ». Причина такой замъны заключается въ томъ, что термину «фетишизмъ» послъ Конта усвоенъ другой болье узкій смыслъ. См. наиболье точное опредъленіе смысла термина «фетишизмъ» у Тейлора, т. II, гл. XIV, стр. 207 вед.—Мы разсматриваемъ развившуюся на почвъ Контовой философіи теорію происхожденія религіозныхъ върованій изъ первоначальнаго неосимсленнаго олицетвореніи предметовъ природы подъ установившимся за нею въ современной литературть названіемъ «теорію амымизмя».

дикаго вопроса 18) и спокойно принимають обращенное къ немъ замъчаніе, что они разсуждають "бездушно о душт и недуховно о духовныхъ предметахъ", такъ какъ видять въ немъ не укоръ себъ, а просто точное "опредъленіе своего плана 19). Это, очевидно, двусимсенное отношеніе къ вопросу о въръ. Въ самомъ двять, повидимому теорія оставляеть открытымъ вопросъ объ объективной истичности въры, на самомъ же дълъ предръщаетъ его въ отрицательномъ смыслъ уже самою попыткою вывести всть формы въры изъ первобытнаго, абсолютно ошибочнаго оли-петворенія природы, или какъ теперь принято говорить, "изъ первобытныхъ анимистическихъ върованій". Но именно такая двусмысленная теорія и владъеть сознаніемъ значительной части представителей современной философской мысли, подъ именемъ "теоріи анимизма". Мы будемъ еще имъть случай возвратиться къ втой теоріи; теперь же перейдемъ къ выясненію взглядовъ Милля.

3. Для насъ въ высшей степени важно, что мыслитель, считающій для себя за честь нести вместе съ Контомъ знамя опытной философіи, кыкъ знамя въка, возвысиль свой энергическій протесть какъ противъ слишкомъ рішительныхъ выводовъ философіи Конта, такъ и противъ ся основаній. Милль указаль въ возарвніяхъ Конта, посвольку они соприкасаются съ нашимъ вопросомъ, два главныхъ недостатка. Именно онъ дунаеть, что вопервыхъ, посылки философіи Конта, если даже оопустить ихъ достаточную обоснованность, не ведутъ неизбъяно (какъ это наклоненъ утверждать онъ самъ, а въ особенности нъкоторые изъ его учениковъ наприм. Литтре) къ отрицанію върованія, что "вселенная создана и управляется Разумомъ" 20). и что вовторыхъ, именно этой обоснованности въ сочиненіяхъ Конта нъто, да и быть не могло, такъ накъ, отвергая психологію и логику, вмівств съ ними онъ отвергаль и самую возможность обоснованія своихъ гносеодогическихъ основоположеній 21). Но открывъ своею критикою позитивизма преждевре-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Ibid., стр. 52.—Ср. Смольковскій,— «Изложеніе началь позитивной философія и соціологіи О. Конта», стр. 29: «хотя у Конта кое-гді и попадается слою критерій (criterium), однано оно им'ясть значеніе только поверки набмоденій посредствомъ опыта..., но не повірки способности человіческаго уна вообще»...



<sup>18)</sup> Тэйлорь, т. II, стр. 400.

<sup>1&</sup>quot;) Ibid., crp. 401.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) См. Милль: «О. Конть и позитивизмъ», стр. 16.

менно закрытый имъ въ отрицательномъ смысль вопросъ о высшихъ истинахъ, Милль, однако, въ свою очередь оказался не въ силахъ обосновать ихъ положительно. Замвнивъ Контову объективную точку зрвнія субъективною или психологическою, Миль во всемъ остальномъ въ сущности остался весьма близокъ къ Конту, и хотя его общепризнанная строгость и осторожность въ выводахъ предохранила его отъ посившнаго отричания высшихъ истинъ, однако, заключивъ свою мысль въ границы опыта, онъ все же не могъ подняться до построенія болве или менъе законченной системы положительнаго знанія. Его истинная точка зрвнія есть точка зрвнія скептика.

Три гносеологическихъ положенія Милля опредвляють его свептическое отношение въ высшимъ вопросамъ знания: строгое ограничение источника познаний состояниями нашего эмпирическаго сознанія, признаніе единственнымъ методомъ и критеріемъ познанія индукціи, и наконецъ, какъ результать двухъ первыхъ положеній — отрицаніе универсальнаго значенія закона причинности, равно вавъ и другихъ общихъ и аксіоматическихъ истинъ22). Повсюду, гдв философъ мыслить въ согласіи съ указанными подоженіями своей гносеодогін, онъ разсуждаеть какъ скептикъ или идеалисть въ духв Беркелея. Въ самомъ двля, вившияя природа, по его опредъленію, есть не болье, какъ сумма связанныхъ законами ассоціаціи наличныхъ ощущеній плюсь "постояная возможность" такихъ же ощущеній, которая относится къ дъйствительнымъ ощущеніямъ, какъ "причина въ ея дъйствіямъ, полотно въ рисуемымъ на немъ фигурамъ, корень въ стволу, листьямъ и цвътамъ, сущность (субстратъ) въ тому, что простерто на ней, или на трансцендентальномъ языкъ-матерія въ •орыви 22). Точиве и тоньше эмпирику нельзя выразить скептического взгляда на вившнюю природу! Субстрать, корень, при-

<sup>23)</sup> Глубовая связь Миллева скептицизма съ указанными гносеологическими основоположеніями его философіи выяснена г. Лопатинымъ («Положительная задачи философіи», М. 1886 г., гл. І, стр. 18—78), а еще ранве — высокопреосвященнымъ Никаноромъ («Позитивная философія и сверхчувственное битіе», 1875 г., главы XXI, XXII, XXIII, XXIV, XXVII, т. І, стр. 204, слъд.).

21) Ст. Милль: «Обзоръ философіи сэръ Вильямъ Гамильтона». М. 1869 г., нерев. Хмълевскій, стр. 185.



чина всвять нашехъ ощущеній есть лешь ехъ "постоянная возможность", или накъ иногда выражается Милль, "некоторан постоянная возможность внашних явленій есть ихъ единственная "реальность", няи — вороче, — "реальность" есть возможность!" Равнымъ образомъ и человъческій духъ или "я" Миль опредвляеть, лишь какъ "преемственность", "серію" или "нить" наличныхъ состояній совнанія, "съ дальнимъ фономъ постоянной возможности твхъ состояній сознанія, которыя еще не осуществиянсь, но могуть осуществиться " 24). Наконець, въ строгомъ согласіи съ только что нам'вченною "психологическою теоріею" духа человъческаго, Милль находить возможнымъ говорить и о Духъ Божественномъ просто какъ о "серіи Божественныхъ мыслей и чувствованій, продолжающейся чрезъ въчность и подагаетъ, что "никому, кромъ метафизика, нътъ надобности спрашивать о субстрать или основаніи этихъ мыслей и чувствованій, т.-е. о Божественномъ Духви 25).

Ознакомимся насколько ближе съ ученіемъ Милля о Бога, которое изложено имъ въ связной и законченной форма въ его

<sup>26)</sup> Ст. Милло: «Обворъ философін сэръ Вильянъ Гамильтона», стр. 198—9.— Справедливость требуеть, однако замітить, что и въ данномъ случай, какъ во вопросу о душів (см. пред. приміч.) Милль не настанваеть именно на этомъ пониманіи Бога и какъ въ своей критической работів о Гамильтонів, такъ и въ другихъ сочиненіяхъ, иногда говоритъ о немъ въ смыслів, близкомъ обычному: подобно другимъ мыслителямъ онъ не всегда рішается объявлять войну здравому смыслу во имя одностороннихъ началь философіи. См. напр., ibid. стр. 96—101. Критика агностика Манселя здравая и глубокая.



<sup>\*4)</sup> Івіd., стр. 195—200.— Впроченъ, въ поздившихъ, визванемхъ замвчаніями критики, разъясненіяхъ своего взгляда, Мелль призналь, что духъ человіка, иземствий самому себ в лишь феноменально (въ своихъ состояніяхъ), можетьбить существуетъ въ себъ, какъ «нъкоторый постоянний элементъ», какъ «нъчто, столь же реальное, какъ и сами ощущенія», какъ «нъкоторый первоначальний элементъ, не имъющій никакой общести по природѣ съ какоп-либо изъ вещей, отвъчающихъ нашимъ названіямъ»,—словомъ, какъ «Едо» или «я». См. принъчанія въ началѣ книги: стр. 60—3. Въ виду этой позцитиней поправки Миллемъ своего взгляда, Рибо колеблется высказать опредъленный отвътъ на вопросъ о томъ: «феноменесть-ли Милль?». «Въ его доктринѣ, говоритъ онъ, болъе прочности, чѣмъ въ чистомъ феноменезмѣ, но во всякомъ случав не надо забывать, что онъ оставляетъ вопросъ отмрымымъ». См.: «Современная англійская испъхологія», стр. 127.

большомъ посмертномъ сочинения "Опыты о религия" 26). Прежде всего, по метнію Милля, о Богт нельзя говорить, какъ это принято, накъ о первой Причинъ. О первой причинъ вообще говорить нельзя, такъ какъ она не дана въ границахъ нашего опыта. Но если расширить въ данномъ отношении логическия полномочія, то скорже всего первою причиной следуеть признать тотъ пребывающій среди изм'янчиваго потока явленій элементь, тоть quantum силы, происхождение которыго лежить вив границь нашего опыта, и всявдствіе этого для насъ является безпричиннымъ, къ которому, далве, какъ учитъ физическая наука, сводятся всв явленія универса и который, наконець, самъ не можеть быть сведень ни на что другое 27). Такимъ образомъ, "аргументъ первой причины не имветъ самъ по себв цвиности для обоснованія тензма" и если міръ свидетельствуєть о существованія Бога, то не самымъ фактомъ своего существованія, а "спеціальною природою" своего устройства 28), — именно замъчасными въ немъ признавами преднамъренности и плана. Далве, въ совершенномъ согласіи съ традиціонною формою телеологическаго довавательства бытія Божія, Милль приходить къ признанію устрояющаго, зиждительнаго Божественнаго Ума 29), ко-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Three Essays on religion. Second edition, London, 1874.

<sup>21)</sup> Ibid. pp. 142-5.-Далее Миль доказываеть, что этоть quantum силы не можеть быть сведень къ волю, какъ своей причинь. По свидетельству опыта, разсуждаеть онъ, ни актъ воли не можеть произвести силы, ни наобороть, - сила не можеть произвести води: ergo. сила и воля совъчны, въ томъ именно смыслъ, что ихъ происхождение не дано въ границахъ нашего опыта. Ibid., 145 — 150. Да и въть необходимости усиливаться овести міровую силу въ воль или духу. Для чего, въ самомъ дъвъ, это? Чтобы объяснить существование конечныхъ духовъ? Но если мы строго ограничнися указаніемъ опыта, то должны будемъ признать, по врайней мірів, возможными происхожденіе духа изи космической сили: вбо въ природе есть много фактовъ происхожденія высшаго изъ низшаго: растеніе выше и принре почвы, на которой оно произрастаеть и изъ элементовъ которой образуются его ткани, животное выше растенія и т. д. Ibid., 150-3. Отметнить вайсь, мимоходомъ, последнее разсужденіс, какъ наглядный примерь нелепостей, къ которымъ вногда приходитъ чисто вижшній, индуктивный способъ умоваключенія: ужели Милль не знасть, что растеніе выходить не изъ почвы (это лишь условіє), а нвъ верна?!,

<sup>30)</sup> Ibid., p. 158.

<sup>29)</sup> Ibid., pp. 167-175.

нечно ограниченнаго космическою силою, которая уже ранве, какъ мы видвли, признана имъ въчною, и такимъ образомъ, въ удивленію новаго времени, возстановляеть древнюю и повидимому всеми забытую теорію дуализма. Какими же свойствами, по взгляду Милля, обладаеть признанный имъ, на ряду съ восмическою силою (матеріею), міростроитель или димінраз? Отвать Милли на этотъ вопросъ обставленъ такими ограничениями и оговорками, высказанъ такъ колебательно и неопредвленно, что кажется невъроятнымъ, чтобы такъ могъ разсуждать мыслитель, "Логика" котораго не разъ выставлялась какъ образецъ ясности и научной опредвленности. Мірообразователь, по Миллю, обладаетъ могуществомъ, -- великимъ, но ограниченнымъ, хотя мы не знаемь, чъмь и какь оно ограничено. Онъ обладаеть и умомъстоль же веливимъ, быть-можеть даже безграничнымъ, а можетъ-быть заключеннымъ въ болве твеныя границы, чвиъ его могущество. Онъ благь, но кажется, благость не единственный мотивъ его дъятельности въ отношеніи къ міру 30). Онъ можеть желать удовлетворить стремленіе человъка въ безсмертію, во неизепьстно имветь ли Онъ для этого достаточное могущество и не встрътить ли непреодолимыхъ препятствій 31). Онъ мою отпрыть людямъ свою волю чрезвычайнымъ способомъ и въ ученія объ откровеніи нътъ ничего "существенно невозможнаго или абсолютно невъроятнаго", но оно не настолько достовърно, чтобы могло вселить что либо большее простой надежды 32), гдв (т.-е. въ области надежды) и должно, повидимому, остаться навсегда, ибо едва ли когда нибудь по этому вопросу будутъ представлены довызвтельства "превышающія предеды простой возможности" 53). Миль правъ, конечно, когда обозръвая все сказанное имъ по вопросу о Богв, самъ назваль свою точку арвнія "раціональнымъ свептицизмомъ", одинаково далекимъ кавъ отъ положительной въры, такъ и оть прямаго невърія 34).

Какъ долженъ этотъ "раціональный скептикъ" отнестись бъ



<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Ibid., резюме на стр. 194, раскрытіе на стр. 176--194.

<sup>31)</sup> Ibid., p. 209.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Ibid., p. 240.

<sup>33)</sup> Ibid., p. 244.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Ibid., p. 242.

вопросу о въръ въ Бога? Знаніе не даеть ему безспорныхъ основаній за эту въру; но съ другой стороны, какъ неоднократно замъчаеть Милль, оно не даеть свидътельствъ и противъ этой въры. Итакъ нътъ ли помемо знанія какихъ-либо другихъ основаній, дающихъ въръ смыслъ и право на существованіе? Если недостветь основаній теоретических, то ноть ли основаній практических»? Въ такой именно формъ и ставитъ Милль вопросъ о въръ и отвъчаетъ на него утвердительно. Не имъя истинности объективной, редигіозная віра иміть истинность субъективную. Плодотворное, возвышающее и облагораживающее вліяніе ен на жизнь человъка-воть ея истина и ея право на существованіе. Но этимъ условіямъ можеть удовлетворять не одна только въра въ созданное воображениемъ человъка Божество и не она главнымъ образомъ, но все, что можетъ возвышать и удовлетворять практически-идеальнымь потребностямь человъка, особенно же, какъ увидимъ ниже (гл. IV), въра въ человъчество. Таковъ ваглядъ Милля на существо въры.

Въ развити взглядовъ Милля на данный предметъ можно различать два періода. Сначала, въ періодъ полнаго увлеченія утилитарными и скептическими взглядами, Милль пишетъ орытъ "о пользв религіи", самымъ заглавіемъ показывая, что вопросъ объ истинности въры, по своему значенію и интересу, далеко уступаетъ вопросу объ ея пользв. Поздиве, сознавъ односторонность указанной точки зрвнія и почувствовавъ тяжесть разладамежду головою и сердцемъ, онъ пишетъ трактатъ "о тензмв", въ которомъ изследуетъ по всемъ правиламъ научнаго метода вопросъ объ объективной истинности въры и придаетъ этому вопросу объ истинности все подобающее ему значеніе 25). Не-

зь) The most important quality of an opinion on any momentous subject is its truth or falsity, which to us resolves itselt into the sufficiency of the evidence on which it rests etc. Ibid., р. 128. — Гдъ промегаетъ указанная нами порубежная грань между двумя періодами въ развитіи возгрѣній Милля, — указать не легко; несомнѣвно одно, что два развовременно написаннихъ «опита» Милля о религіи (опитъ «о пользѣ религіи» написанъ по догадкамъ издателя между 1850—58 гг., опитъ же «о тензмѣ» — между 1868 — 1870 гг. См. ibid., introductory notice, pp. УІІ—VІІІ) составлены подъ разными углами зрѣнія. Трактатъ Милля о Контѣ (1868 г.) уже заключаетъ въ себѣ безспорные признаки начавшагося въ его воззрѣніяхъ поворога.

смотря однаво на это различіе въ стремленіяхъ Милля, результать, до вотораго онъ доходить, оба раза остается одинъ в тотъ же. Не будучи въ состояніи высвободиться изъ тисковъ холоднаго скептицизма, Милль и въ поздивйшей своей работъ не поднялся выше первоначальнаго своего взгляда на религію, какъ на особый видъ творчества,—какъ на выраженіе стремленія человъка въ область идеала.

Что васается исторической судьбы взгляда Милля, то онъ не имълъ такого широваго распространенія, какое нашель взглядъ Конта, лежащій въ основанія современной теоріи анимизма; но во всякомъ случав Милль не одинокъ. Между современными мыслителями встръчаются сторонники и его теоріи <sup>24</sup>), хотя въбольшинствъ случаевъ въ этомъ сродствъ взглядовъ едва люможно усматривать что-либо большее простаго, чисто случайнаго совпаденія.

Завлючимъ сдеданное нами враткое обозрение взглядовъ Милля, имъющихъ отношение въ нашему вопросу, однимъ разъяснениемъ критическаго характера. Въ историко-онлосооской литературъ сделалось привычнымъ мизніе, будто установленный на основании телеологическаго доказательства Миллевъ топітишт телема (какъ иногда неточно называютъ его дуализмъ) выражаетъ собою вритическій моментъ опытной онлосооін, образуя начало перехода въ раціонально-онлосооскому обоснованію теняма <sup>27</sup>). Но это мизніе не можетъ быть принято безъ весьма значительныхъ ограниченій. Справедливо въ немъ лишь то, что удержаться на точкъ зрънія Милля на вопросъ о Богъ (какъ это отврывается уже изъ сдедланной нами выше ея характеристики) невозможно, и въ этомъ смыслё его взглядъ есть дъйствительно-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Проф. Волковъ. См. «Православный Собеседникь», 1879 г. Ч. III, стр. 450. Carrau: La philos. rel. en Angl., p. 186—7. Pfleiderer Otto: Geschicte der Religionsphilosophie von Spinosa bis auf die Gegenwart, 2-te Aüflage. Berlin, 1883. В. I, s. 488 und. 471—484.



<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Для примёра можно назвать два знаменетых въ современной науке имене естествоиспытателя Тындаля и историка культуры Гельвальда. См. Джонь Тындаль: «Рёчи и статьи», перев. съ англійскаго. М. 1875 г.—«Рёчь читанная въ British association, въ собраніи въ Бельфасте 1874 г.», стр. 107—174. — Hellwald: Culturgeschichte in ihrer naturlichen Entwicklung. Ausburg. 1875. S. 30. und ff.

"вритическій моменть". Но къ тензму отъ взглядовъ Милля перейдеть (и притомъ легко и естественно) за) лишь тотъ, кто, отказавшись совершенно отъ крайностей эмпирической оплосооти, воспользуется пріемами подлинно оплосооскаго анализа и дедукцій. Для мыслителя же, не желающаго покинуть началь опытной оплосооти, такой переходъ не только не необходимъ, но прямо неозможень зэ). Это доказывается, во-первыхъ, тъмъ, что Милль мыслитель, которому критика никогда не отказывала въ послъдовательности, не пришель въ тензму, и во-вторыхъ, тъмъ что послъ Милля опытная оплосоотя пошла не впередъ, не въ направленіи къ тензму, а назадъ, въ направленіи, такъ-сказать, отступательномъ, возвратилась къ своимъ посылкамъ, подвергла яхъ тщательному пересмотру и затъмъ, по вопросу о Богъ высказала исповъданіе не тензма, а агностицияма. Это возвращеніе къ началамъ сдълано въ системъ Спенсера.

4. Историческая задача, выпавшая на долю Спенсера, заключалась въ томъ, чтобы указать для мысли возможность перейти, не покидая почвы опыта, отъ міра явленій къ ихъ абсолютному основанію и твиъ самымъ освободить опытную оплософію отъ феноменизма и неразрывно связаннаго съ нимъ отрицательноскептическаго отношенія къ высшимъ вопросамъ знанія. Разрышить указанную задачу Спенсеръ могъ не иначе, какъ измѣнивъ усвоенный представителями феноменизма взглядъ на опыть. Въ самомъ дѣлѣ, если ихъ отрицательно-скептическое отноше-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Какъ это справедляво утверждаеть *Лоре (Lauret)*, единственный критикъ Милля, разсматрявающій его міровоззрініе въ его ціломъ составів. См. Philosophie de St. Mill. par *Lauret*, Paris, 1886 г., 399—400: Милль быль бы посамдовательное, еслибы пришель къ атензму...



<sup>19)</sup> Въ самомъ деле, такъ какъ физическая основа міра (quantum силы по Милю, или матерія), какъ отчасти она характеризуется и у самого Миля а еще более—у представителей современнаго естествознанія (см. Сагтац, La philos. religieuse etc. р. 191 sqq.), является началомъ всецело пассывнымъ, активность же усвояется лишь деміургу, то обусловленность деміурга (Бога) строго говоря, сводится къ нулю, сама эта «основа міра» является для мысли совершеннымъ кичто, только представляемымъ въ формъ кичто, причемъ, конечно, и образованіе міра изъ матерін (лишенной всякихъ свойствъ) последовательно превращается въ твореніе изъ ничего. Такимъ образомъ, дуализмъ, усвояющій активность лишь деміургу, при последовательномъ анализю, неизбюжно должень мерейти въ темзять.

ніе въ высшимъ истинамъ, какъ видно изъ предъидущаго, последовательно вытекветь изъ ихъ пониманія опыта исключительно въ смысле воспріятія частныхъ фактовъ (предметовъ, внёшнихъ или внутреннихъ явленій и ихъ условныхъ законовъ совместимости, преемственности и т. д.), то очевидно, что тому, кто не желаетъ покинуть опыта, но въ то же время не можетъ принять и сделанныхъ изъ него отрицательно-скептическимъ выводовъ, ничего другого не остается, какъ попытаться понять опытъ въ смысле воспріятія не частныхъ только фактовъ, но и фактовъ общихъ, поискать въ немъ познаній универсальныхъ. Глубочайшій метафизическій интересъ изученія системы Спенсера заключается именю въ томъ, чтобы проследить, какимъ образомъ онъ приходить къ установленію этой новой точки зрёнія на опытъ.

Воспріятіе въ смысле феноменизма не можеть дать не только-Философскаго, но и никакого достовърнаго познанія, и если считать всв, даже аксіоматическія положенія индукціями изъ опыта (Милль) и требовать для каждой мысли повърки посредствомъ "приведенія въ чувственнымъ даннымъ" (т.-е. посредствомъ разложенія на элементы вившняго или внутренняго воспріятія), то для мысли исчезаетъ всякая возможность движенія и все обращается въ вопросъ. Таковъ результать Спенсеровой притиви феноменизма <sup>40</sup>). Отвергнувъ гносеологію феноменизма, именео всяваствіе недостаточности и даже неопредвленности увазаннаго имъ критерія (т.-е. приведенія къ чувственнымъ даннымъ), Спенсеръ устанавливаетъ свой собственный критерій. Не вообще воспріятіе (это неопредвленно), а некоторый пособенный способъ воспріятія служить, по его мненію, ручательствомъ истины 41). Обращаясь для отысканія такого "особеннаго способа воспріятія " къ анализу нашего сознанія или, точиве, къ анализу основныхъ "единицъ всякаго мысленнаго построенія", т.-е. предложеній, Спенсеръ находить, что въ однихъ преддоженіяхъ сказуемыя не всегда существують съ своими подле-

<sup>40)</sup> Не имъя возможности подробно излагать Спенсерову критику феноменазма, мы отсылаемъ читателя къ 7 части «Основаній психологіи», въ которой Спенсерь отводить много мъста этой критикъ, не всегда впрочемъ называя по ниени представителей феноменизма. (См. особенно тонкую критику Миллева ученія о критеріи истины гл. XI стр. 104 и слъд.).

<sup>41)</sup> Основанія психологін, ч. 7., § 416.

жащими, въ другихъ, напротивъ, всенда. Предложенія этого послъдняго рода суть "познаванія необходимыя" в притомъ не временно только, но постоянно необходимыя -абсомотныя 42). Признакомъ, по которому предложенія этого последняго рода выдъляются изъ ряда всвхъ другихъ предложеній, служить, по Спенсеру, абсолютная психологическая невозможность мыслить ихъ отриданіе. Я пробую "отмыслить прочь" подлежащее даннаго предложенія отъ его сказуемаго и испытывая въ этой попытвъ абсолютную неудачу, убъждаюсь, что въ немъ подлежащее нензивнно существуеть со сказуемымь. Утверждать немыслимость отрицанія того или другаго предложенія вначить въ то же время утверждать психологическую необходимость для насъ думать (мыслить) его и давать наше логическое оправдание признанію его за несомивниое 43). Отврытіе, что сказуемое неизмвино существуеть съ своимъ подлежащимъ и что, следовательно, предложение, въ которомъ они связаны, выражаеть "необходимое отношение въ сознании", служить верховнымъ критеріемъ истинности, и предполагать другой критерій болве высшаго порядка значить "предполагать, что могуть существовать отношенія, которыя болье чемь необходимы 44). Такимъ образомъ, тотъ особенный способъ воспріятія, который долженъ служить ручательствомъ истинности всякаго познанія, состоить, по Спенсеру, въ психологической необходимости извъстнаго отношенія между представленіями или, что то же въ немыслимости отрицанія этого отношенія.

Установивъ указанный способъ испытанія состоятельности предложеній, Спенсеръ нашель возможнымъ возстановить универсальное значеніе многихъ истинъ, которыя, будучи подвергнуты испытанію вритеріемъ Конта и Милля, должны бы быть отвергнуты. Обходя подробности, мы остановимся здёсь лишь на выясненія взгляда Спенсера на законъ причинности, такъ какъ этотъ взглядъ его имбетъ ближайшее отношеніе къ нашему спеціальному предмету. Спенсеръ признаетъ универсальное значеніе закона причинности, хотя этотъ законъ существуетъ

<sup>42)</sup> Ibid., § 425.

<sup>43)</sup> Ibid., § 426.

<sup>44)</sup> Ibid., § 493.

для него не въ формъ ясной и повелительной категоріи разсудка, накъ признаетъ его раціональная философія, а лишь въ формъ неяснаго психологическаго постулята--- въ формъ смутнаго сознанія невозможности положить границу вопросу о причинъ. Воть сдова Спенсера по данному вопросу: "мы не имвемъ настоящаго понятія о пространствів и времени, такъ какъ не можемъ обозначить ихъ границъ, однаво же въ нашемъ умъ существуетъ необработанный матеріалъ для этихъ понятій. То же самое можно сказать и относительно нашего сознанія о причинв. Составить определенную идею о причине мы способны не больше того, какъ образовать идею о пространствъ и времени, и поэтому должны мыслить о причина, которая превышаеть предым нашего мышленія, какъ о положительной, хотя и неопредвленной. Подобно тому, какъ при мысли объ ограниченномъ пространствъ, возникаетъ смутное сознаніе о пространствъ, находящемся вив этихъ границъ, точно такъ же, когда мы думаемъ о какой-нибудь неопредъленной причинъ, возникаеть смутное сознаніе о причинъ, лежащей за ней. И въ томъ и другомъ случав, это смутное сознаніе, по сущности своей, сходно съ твиъ, которымъ оно возбуждается, хотя и не имветъ формы. Сила мышленія неизбіжно ведеть нась за преділы бытія обусловленнаго въ бытію безусловному, постоянно пребывающему въ насъ, какъ предметь мышленія, которому мы не въ силахъ дать никакого образа" 45). Въ противовъсъ феноменизму, Спен-

<sup>\*\*) «</sup>Основныя начала, перев. подъ редакцією Тиблена, Спб. 1867. § 26, стр. 101—2. Признаніе причним Спенсеръ считаетъ кореннымъ отличіємъ своей системы оть системы Конта, «существенный принципъ философія» котораго онъ усматриваетъ въ «полномъ и признанномъ невъдъніи причины». См. «Причины разногласія съ философією Конта»—въ приложеніи къ «Классификаціи наукъ» (Спб. 1866 г. подъ ред. Тиблена) стр. 47—8. Въ другомъ мість онъ очень тонко указываетъ сітсиция vitiosus въ ученіи о причинь Юма, а слідовательно—и Милля, въ данномъ случав, какъ и во многихъ другихъ, повторившаго Юма: «каквиъ образомъ», спрашиваетъ онъ, «возможно указать на опыть и причину, какъ на дающія начало понятію и причиню, не включая въ самое объясненіе понятія о причинь? Каквиъ образомъ возможно виразить мисль, что опыть производымъ въ насъ это понятіе, не принимая за самое основаніе этой мисли понятія о причинностии!? Каквиъ образомъ возможно говорить о привычкі, какъ о «причиности»! Каквиъ образомъ возможно говорить о привычкі, какъ о «причинь, который опредівляєть» (т.-е. причиняють) то, что мы думаемъ о вещахъ, какъ о связанныхъ отношеніемъ причинности, не включая въ наше объясненіе



серъ довазываеть, что идея причины есть основной, неустранимый, универсальный факть опыта, "неотдвлимая данная сознанія".

Возстановивъ универсальное значение закона причинности и самодостовърность необходимыхъ предложеній (постулятовъ сознанія), Спенсеръ тамъ самымъ обезпечнав для себя выходъ за предвим, "видимостей", "явленій", всего дробнаго изміняющагося-въ міру реальностей, первыхъ причинъ и причины абсолютной. Въ согласіи съ наукою объективною (физическою) онъ признаеть факть существованія въ основа внашнихъ явленій нъкоторой объективной силы, которая дана намъ постоянно въ нашемъ опыть, въ каждомъ нашемъ соприкосновения съ вившнимъ міромъ, въ формъ силы сопротивленія, противостоящей нашимъ мускульнымъ или волевымъ усиліямъ, т.-е. какъ ижкоторый нефеноменальный пехив внъшних явлений или не-я 46). Въ согласін съ наукою субъективною (психологіею) онъ признаетъ и въ основъ психологическихъ явленій силу, подобнуюно не тожественную съ объективною, -- силу sui genevis, имкоторый нефеноменальный пехия явленій внутренних», я 47). Отсюда прямой переходъ къ признанію первой причины міра явленій нии сниы абсолютной. Въ самомъ деле, такъ какъ "сила-такая кавъ она существуеть вив сознанія, не можеть быть похожа на ту, которую мы знаемъ въ сознанім" и такъ какъ, съ другой стороны, "каждая изъ нихъ способиа переходить въ другую" (физическое явленіе вызываеть психическое и наобороть), то "объ силы должны быть необходимо различными видами одной и той же силы" 48). Правда, мы не можемъ составить объ этой

<sup>45) «</sup>Прошедшее и будущее религіи», перев. въ «Русскомъ Богатствв» за 1884 г. т. I стр. 490—1.



этого понятія о причинности? Это понятіе о причинѣ тайно проскальзываеть въ тоть самый акть объясненія, которымь мы стараемся отмыслить его прочь. Здюсь, какь обыкновенно случается съ метафизиками, доказательство несуществованія данной вещи основано само на допущенін ея существованія». Основанія психологім. Спб. 1876 г., стр. 4, т. 4.

<sup>\*\*)</sup> Сведеніе наших предъльных идей, соотв'ятствующих относительным реальностями (пространство, время, движеніе), къ силь сопротивленія сублано Сченсеромъ въ «Основних» началахь», ч. ІІ, гл. ІІІ. sqq. и въ «Основаніях» психологів» т. 4-й ч. 7-я глав. XVI, XVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) «Основанія исихологін» ч. 7-я гл. XVII.

абсолютной силь никакого опредвленнаго понятія, и всв. когдалибо сдъланныя въ этомъ направлени попытки, неизбъжно сводятся въ догическимъ противоръчіямъ (такъ какъ вопросъ о природъ и свойствахъ абсолютной силы безусловно превышаеть наше знаніе 40), но это нисколько не препятствуеть намъ признавать самый фактъ существованія абсолютной силы. Кромъ опредвленнаго сознанія, законы котораго формулируєть логика, есть еще неопредвленное сознаніе, котораго нельзя формулировать, но воторое твиъ не менве постоянно свидвтельствуеть намъ о томъ безусловномъ и положительномъ нвито, которое проявляется во всемъ феноменальномъ, какъ внв насъ, такъ н въ насъ самихъ, и которое образуетъ столь необходимый элементъ нашей духовной жизни и мысли, что, съ его уничтоженіемъ, уничтожилось бы и самое наше сознаніе, наше "я". "Нпкоторое всегда присутствующее чувство реальнаго бытія составляеть настоящее основание нашего разума. Такъ накъ ны моженъ последовательными умственными актами освободиться отъ всехъ частныхъ условій и замінеть ихъ другими, но не въ состоянів освободиться отъ той недифференцирующейся субстанціи сознанія, которая при всякой мысли снова облекается въ условія, то въ насъ всегда остается сознание того, что существуетъ постоянно и независимо отъ условій. Строго предостерегая насъ отъ образованія понятія объ абсолютномъ бытів, завоны мышленія въ то же самое время препятствують намъ освободиться отъ сознанія объ этомъ бытін: это сознаніе есть такимъ образомъ оборотная сторона нашего самопознанія. Такъ навъ единственно возможное мітрило относительной важности нашихъ вітрованій заключается въ степени ихъ сопротивленія усиліямъ людей

<sup>49) «</sup>Основныя начала», ч. І, гл. ІV и отчасти ІІІ.—По общему признанію критики, здёсь самый слабый пункть философін Сленсера. Совершенно въ духё древней софистики, Спенсерь сводить къ формально логическимъ противорѣчіямъ всё утвержденія объ абсолютномъ и, такимъ образомъ, минмо-состоятельно доказываеть его непознаваемость. Разоблаченіе софистическаго характера аргументаціи Спенсера см. у Iverach: «Із God knowable?» London. 1887 г. рр. 57—77. Брентано: «Древніе и новые софисты» перев. Новицкаго. Спб. 1886, стр. 188 и слъд. Carrau: La phil. religieuse en Angl. etc. pp. 230—250. Gaquois: die Grundlage der Spenserschen Philosophie insbesondere als Basis für die Versöhnung von Religion und Wissenschaft. Berlin 1888.



измівнить ихъ, то віфрованіе, остающееся во всів времена, при всіхъ обстоятельствахъ, не превращающееся до тіхъ поръ, пока не прекратится сознаніе, обладаетъ наибольшей важностью въ сравненіи со всіми другими зо). Такимъ образомъ, существованіе абсолютной непознаваемой Силы и ея присутствіе, въ качествів единственно постоянной реальности, подъ всіми измівнувний выми формами какъ внішней природной жизни, такъ и жизни нашего собственнаго духа, есть безспорный, очевидный, "абсолютный фактъ зі).

Этотъ факть существованія подъ оболочкой явленій абсолютной реальности или, что то же, первой причины міра Спенсеръ признаеть глубочайшимъ основаніемъ религіозной въры и въ способности своей философіи указать объективное основаніе религіозныхъ въровяній видить одно изъ ея коренныхъ отличій н вивств преимуществъ предъ философіею феноменизма, которая, какъ мы видели выше, совершенно безсильна указать такое основаніе. "Не вилючая въ свою философію сознанія о причинъ появляющейся намъ во всёхъ явленіяхъ, и приэтомъ считая все-таки, что должна быть какая-нибудь религія, которая должна имъть и свой объекть, Конть (можно бы было прибавить и Миль) принимаеть за этоть объекть человъчество. Его колдективная жизнь есть Высшее Существо (Etre Suprême) контовой системы-единственное, которое мы можемъ познать и поэтому единственное, которое мы можемъ боготворить. Я, говорить Спенсеръ, полагаю, напротивъ, что объектомъ религіознаго чувства останется всегда то же, что всегда было - невпдомая причина вещей. Если формы, въ которыя облеклось у людей сознаніе о невъдомой причинъ вещей, могуть исчезнуть, то сущность этого сознанія останется всегда та же. Начавъ съ принятія причинныхъ діятелей несовершенно извізстными. поднявшись затыть до принятія причинных діятелей менье извъстными и менъе познаваемыми и дойдя, наконецъ, до единаго всемірнаго причиннаго діятеля, признаннаго за совершенно непознаваемаго, религіозное чувство должно всегда наполняться этимъ всемірнымъ причиннымъ фвятелемъ. Придя съ теченіемъ

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) «Основныя начала» ч. I, § 26, стр. 104—5.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) «Основанія психологін», т. 4, ч. 7-я § 475; ср. всю глав. XIX.

развитія (Evolution) въ принятію за объекть своего созерцанія Безконечное Непознаваемое, религіозное чувство никогда не можеть (иначе какъ путемъ обратнаго нисхожденія) снова принять за объектъ своего созерцанія конечное познаваемое, каково человъчество" 52). Впрочемъ, какъ увидимъ ниже (глав. 5). Спенсеръ не выдержалъ со всею строгостію этого взгляда в при объясненіи происхожденія религіозной въры примкнулъ къ старинной теоріи Евгемера: эта теорія съ указаннымъ взглядомъ не имъетъ почти никакой связи, но она казалась Спенсеру весьма пригодною для оправданія въ спеціальной сферѣ религіозныхъ върованій выработанной имъ формулы эволюціи 52).

5. Последовательное развитие того или другаго принципалогическое, а еще болъе историческое, --есть лучшее испытаніе его состоятельности: оно ведеть къ оправданію принципа иствинаго, въ обличенію принципа ложнаго и въ исправленію принципа односторонняго. Представленный выше краткій очеркъ историческаго развитія опытной философіи служить нагляднымъ подтвержденіемъ этого положенія. Онъ показываеть, что опытная философія сама, силою своего собственнаго развитія пришла наконець въ системъ Спенсера, къ сознанію неистинности техъ крайнихъ, отрицательно-скептическихъ формъ, въ которыхъ она выразилась въ системахъ Конта и Милля. Самокритика онлософскаго направленія есть его лучшая критика и при окончательномъ сужденіи объ опытной оплософіи со стороны ея отношенія въ нашему вопросу, намъ достаточно принять во вниманіе лишь то, что остается вакъ прочный результать послв этой "лучшей критики".

Итакъ, что следуетъ разсматривать, какъ прочный результатъ развитія опытной философіи по нашему вопросу? Этотъ резуль-

<sup>53)</sup> Философія религіи Спенсера (собственно его «агностицизить», но нивавъ не «евгемернямь») имветь въ Англін весьма большое практическое вліяніе. На ней, какъ на своей основь, образовалась многочисленняя община религіозныхъ единомышленниковъ (см. выше, введеніе приміч. 2).—Изъ единомышленниковъ Спенсера въ области вопросовъ религіозныхъ наиболіве замічателенъ навістный Гёнсам. По замічанію Ламіє, въ Англін «религіи обезпечивается ея дальнійшее существованіе лишь въ томъ случаю, если она приминеть къфилософіи Спенсера»... Lange: Geschichte des Materialismus, 2-te auflage, Vorwort.



<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) «Причины разногласія съ философією Конта» стр. 54—5.

татъ можетъ быть формулированъ въ двухъ метафизическихъ положеніяхъ Спенсера, изъ которыхъ одно, положительное, выражаєть основную мысль опытной философіи, второе отрицательное, выражаєть ея необходимое отношеніе къ другимъ направленіямъ. "Въ каждомъ изъ нашихъ опытовъ въ отдъльности и во всей ихъ совокупности намъ дана абсолютная сила"—вотъ ея положительный тезисъ <sup>54</sup>). "Мы знаемъ только, что абсолютная сила есть, но не внаемъ и не можемъ знать, что такое она есть"—вотъ ея отрицательный тезисъ. Было бы нетрудно докалать здъсь состоятельность положительнаго тезиса опытной философіи въ указанномъ объемъ и формъ, т.-е. доказать, что

<sup>64)</sup> Сводя въ приведенномъ основоположение системы Спексера актио-французскую эмпирическую философію въ положительному результату, мы отступаемъ, во взгляде на смыслъ ея развитія, отъ установившагося мивнія объ этомъ предметв. Обыкновенно самымъ върнымъ выразителемъ началъ општной философін признають Милля и сводять исторію ея развитія въ чисто отрипательному результату-къ феноменизму или формализму, не придавая, такимъ образомъ, въ исторін эмпирической философіи системъ Спенсера никакого значенія. Но чтобы оправдать эту точку врвнія необходимо довазать или-что въ философіи Спенсера нътъ никакого положительного элемента, или-что этотъ элементъ характера раціональнаго, а не эмпирическаго. Но довазывать первое положеніе значило бы становиться въ прямое противорічніе съ буквальнымъ, вышевыясненнымъ нами, смысломъ Спенсеровой системы, которая считаетъ существование въ основе міра явленій абсолютной реальности «абсолютним» фактом», и след., викакъ не можетъ быть признана системою феноменияма. Повидимому легче довазать второе положеніе, и понытва: истолкованія системы Спенсера въ смысив системы раціональной двиствительно сділана нівмецкимь проф. Мишле въ рефератъ, читанномъ въ 1882 г. въ «Берлинскомъ философскомъ обществъ». (Herbert Spencers System der Philosophie; philosophische Vorträge, neue Folge, 2 Heft, 1882). По мивнію Мешле, на Спенсера слідуеть смотріть, какъ на представителя «апріорно-индуктивной» философіи (в 4) въ духіз Спинозы (5), Явоби (7) Фихте, Шлейермахера (8) и Гегеля. Онъ решительно утверждаеть, что Спенсеръ, котя в безсознательно, «перешель на нашу (раціональную) точку эрвнія» (23). Но его оппоненть, извістный проф. "Лассонь совершенно основательно заметниъ противъ этого, что для правильного пониманія Спенсера его необходимо разсматривать, «въ естественной связи съ эмпириками его отечества» (24), а не въ исскуственномъ [сопоставление съ нем. философами и что Мишле вложиль въ систему Спенсера свои собствениия мисли. Гораздо согласиве сь существомъ дела судить Каро (Carrau Phil. rel., р. 237), который видить вы системъ Спенсера «замъчательнъймую попитку» вывести мысль изъ феноменизма н релятивизма.



бытіе абсолютнаго двйствительно, какъ выражается Спенсерь, есть "абсолютный фактъ опыта" 55). Но это значило бы безъ необходимости во многомъ повторять Спенсера и преждевременно коснуться предмета, о которомъ позднѣе мы получимъ возможность говорить полнѣе и доказательнѣе. Именно, мы увидимъ, что идея абсолютной силы дѣйствительно, какъ утверждаетъ Спенсеръ, признается общечеловѣческимъ сознаніемъ п образуетъ одинъ (хотя и не единственный, какъ ошибочно думаетъ философъ) изъ элементовъ общечеловѣческой мысли о Богъ. Что же касается отрицательнаго тезиса опытной философіи, то при сужденіи о немъ необходимо строго различать, гдѣ она высказывается за себя только и гдѣ за всю философствующую мысль.

У Спенсера, вакъ и у другихъ представителей опытной философіи, есть навлонность доказывать, что абсолютное не для нихъ только, т. е. не съ ихъ только точки зрвнія, но и вообще для всвхъ непознаваемо. Въ данномъ случав опытная философія, вопервыхъ, измвняетъ самой себв, такъ какъ при раскрытіи своего тезиса пользуется такими пріемами, которые сама же считаєть ненадежными (апріорною дедукцією, философскою діалектикою и т. д.) и, вовторыхъ, идетъ противъ факта, именно того факта, что абсолютное и считаєтся познаваемымъ и двйствительно, познавется какъ мыслителями философами другихъ направленій, такъ и всвиъ человъческимъ родомъ. Итакъ, отрицательное рвшеніе опытною философією вопроса о познаваемости Бога, взятое въ общемъ смысль, должно быть безусловно отвергнуто, я

<sup>15)</sup> Именно въ указанномъ объемъ и не больше. По нашему мивнію, Спенсерова «Психологія эволюціонизма», несостоятельная сама по себъ (см. ея основательний разборь у Ferri: La Psychologie de l'association, 1883 г. Paris, р. 159 sqq.), сверхъ того стонтъ въ прямомъ противоръчіи съ его метафизическимъ анализомъ бытія изнанія. Такъ, его метафизика признаетъ идею абсолютной непостижниой силы основнымъ неразложимымъ и потому непроизводнымъ, такъ сказать не имъющимъ исторіи элементомъ нашего духа, психологія же говорить о «генезисв» какъ самой этой иден, такъ и образующихъ ее способностей человъческаго духа и слъд., косвенно признаетъ, что у человъка и человъчества нъкогда не было ни иден о Силъ (—Богъ) ни способности къ богопознанію. Вотъ почему и «Соціологія», написанная Спенсеромъ въ духъ «психологіи», какъ увидимъ ниже (гл. 5), такъ же оказалась въ противоръчіи, въ отношеніи къ ученію о въръ, съ «основными началами».



мы увидимъ при наслъдованіи другихъ направленіи философіи почему. Если же опытная философія высказываетси лишь за саму себя, то ея отрицательный тезисъ долженъ быть признанъ столь же безусловно върнымъ. О природъ и свойствахъ абсолютнаго она дъйствительно ничего не можетъ сказать. Въ самомъ дълъ, существо ея, поскольку она хочеть быть метафизикою (т.-е не отказывается заранве, какъ напр., Контъ отъ вопроса объ абсолютномъ), заключается въ стремленіи выразить абсолютное въ терминахъ опыта, и такъ какъ ни одинъ изъ терминовъ опыта, обозначающихъ лишь относительныя реальности, не можетъ быть признанъ по самому существу дъла адекватнымъ выраженіемъ абсолютнаго, (ибо абсолютное, очевидно, не можеть быть отожественно съ чемъ-либо вполне подлежащимъ опыту, такъ какъ въ такомъ случав оно превратилось бы въ относительное, а это прямое и грубое противоръчіе), то оно и должно быть признано непознаваемымъ. Вотъ почему со стороны опытной философія будетъ совершенно послъдовательнымъ, если сознавши себя неспособною понять и усвоить идею абсолютнаго, въ качествъ своего живаго и животворнаго элемента, она ограничится лишь признаніемъ ея объективности и затемъ выделить ее, какъ нечто превышающее ея силы, какъ нъчто для нея ирраціональное. Но признавая идею абсолютного прраціональною и выдвляя ее изъ себя, какъ ивчто ей чуждое, опытиви философія твиъ самымъ сама выдъляеть себя изъ ряда техъ философскихъ системъ, въ которыхъ идея абсолютного признается не только. сама въ себъ раціональною, но и единственнымъ основаніемъ всего ихъ рузума (ratio). Такимъ образомъ, входя своимъ подожительнымъ элементомъ въ общую совокупность философсвихъ системъ и направленій, опытная философія своимъ отрицательнымъ элементомъ сама выдъляеть себя изъ ихъ ряда и должна поэтому быть признана низшимъ, наиболъе несовершеннымъ и ограниченнымъ типомъ философіи. Этимъ опредвляется ея историческое значение.

МНо опытная философія не только сознаеть свою недостаточность, объявляя абсолютное непознаваемымь для себя, и такимъ образомъ, сама себъ указывая непабъжныя границы, но при этомъ часто какъ-бы невольно обна руживаеть стремленіе восполнить эту недостаточность, принявъ изъ рукъ раціональной

онлософіи то, чего недостаєть ей самой. Представители опытной философіи всёхъ временъ часто и въ значительной мъръ пользуются раціональными пріємами мышленія. Какъ боги въ миноахъ Платона, они любять, хотя бы только головою, пронивать въ "занебесное" пространство для созерцанія тихаго, пронивнутаго сіяніемъ и свътомъ разумнаго царства идей <sup>56</sup>). Отсюда и столь частыя въ системахъ опытной философіи противоръчія между ихъ основаніями и содержаніемъ: поставивъ своею задачею построеніе системы исвлючительно на началахъ опыта, представители опытной философіи обыкновенно вводять въ нее много раціональныхъ элементовъ.

Такою несогласованностью страдаеть и система Спенсера. Критическое изучение этой системы со стороны ея отношения къ вопросу объ абсолютномъ сдълало безспорнымъ тотъ фактъ, что, опредъливъ абсолютное чисто отрицательно ("непознаваемое"), Спенсеръ оказался ръшительно не въ силахъ выдержать эту точку зрънія. Отказавшись отъ всякихъ опредъленій абсолютнаго, а съ другой стороны, испытывая постоянно необходимость говорить о немъ въ терминахъ положительныхъ, Спенсеръ пользуется безразлично всъми сколько-нибудь идупциия къ дълу выраженіями. Отсюда чрезвычайная разносмысленность его понятія объ абсолютномъ: оно опредъляется то какъ объективное, самосущее начало бытія и жизни, то какъ принципъ теоретико-познавательный (гносеологическій), то какъ принципъ метафизическій, то наконецъ, какъ начало религіозное <sup>57</sup>). Далъе чрезъ всю систему Спенсера проходить стремленіе

<sup>67)</sup> Опичинерь (Vaihinger), посвятившій критическому разсмотрівню Спенсерова понятія объ абсолютномъ довольно объемистую спеціальную монографію, находить, что Спенсеръ говорить объ абсолютномъ въ шесты различныхъ смыслахъ (кромів четырехъ, указанныхъ въ текстів, еще въ двухъ—въ смыслів началь



скълать изъ непознаваемаго первопричину и усвоить этой первопричинъ всемогущество, какъ одинъ изъ безчисленныхъ ея еттрибутовъ. Но опредълять абсолютное, какъ первопричину, не значить ин въ сущности отказаться оть его неповнаваемости? Въ самомъ дълв, если явленія ванъ въ природъ, такъ и въ исторін и въ самомъ развитіи религіозныхъ вёрованій суть действія непознаваемаго или, какъ иногда выражается Спенсеръ, его "отпровенія", то очевидно міръ относительныхъ явленій даеть намъ свидетельство о самой абсолютной реальности. А въ такомъ случав почему мы должны отказаться отъ познанія ея природы и свойствъ? Почему должны опредвлять ее только какъ "непознаваемое", или только какъ силу, тогда какъ въ міръ явленій, промъ обнаруженій силы, мы замъчаемъ порядокъ, разумъ 58). Это самопротиворъчіе системы Спенсера, ясно указывая на невозможность удовдетвориться последнимъ результатомъ опытной философіи, настоятельно требуеть выхода изъ нея н именно, -- выхода въ философію высшаго типа.

Сказаннаго достаточно для той цвли, для которой нами было предпринято обозрвніе типовъ опытной философіи въ связи съ ихъ ученіемъ о въръ. Именно, благодаря этому обозрвнію, вопервыхъ, мы получили возможность классифицировать сложившісся на почвъ опытной философіи взгляды на существо въры; вовторыхъ, увидали, что они коренятся отчасти въ ложныхъ (теорія анимизма), отчасти въ одностороннихъ (теоріи Милля и Спенсера) гносеологическихъ и метафизическихъ предположеніяхъ. Теперь же, разобравшись въ различныхъ взглядахъ на въру

<sup>«</sup>методологическаго» и «космическаго»). Der Begriff des absoluten (mit Rücksicht auf Spencer) Vierteljahrschrift für wissenschaftliche Philosophie. Zweiter Jahrgang, 1878, s. 188—221. Подобнымъ же образомъ думаетъ и Гакуанъ (Gaquoin): die Grundlage der Spencerschen Philosophie, ss. 40—1.

<sup>183)</sup> Въ указаніи на это самопротиворвчіє Спенсерова ученія о непознаваемости абсолютнаго согласны всё критими, независимо отъ различія направленій, къ которымъ они принадлежать. См. Льюнсъ, «вопросы о жизни и духв», Спб. 1875 г. т. II, стр. 420 и савд. Littré въ «preface d'un disciple» ко 2-му изданію (1864 г.) Контова Cours'a, р. XXXVIII sqq. Otto Pfleiderer: Geschichte der Religionphilosophie 2-te auflage. В. I, s. 485—6. Gaquoin: die Erundlage der Sp. Philos. S. 47. Malcolm Guthrie: on Mr. Spencer's unification of knowledge, London, 1882. О Гёзри у Лесевича: этиды и очерки, Спб. 1886, стр. 344 и савд.

и обезпечивъ себя отъ нападеній съ принципісльной отороны, мы обратимся къ критическому изслідованію втихъ взглядовъ въ ихъ частномъ примоненіи, испытывая творію каждаго типа, какъ самостоятельное півлое со стороны ея внутренней логики и со стороны ея отношенія къ фактамъ редигіозкаго созманія и жизни. Этотъ пріємъ покажеть намъ, къ какимъ крайнимъ теоретическимъ и практическимъ слідствіямъ приводить послідовательное проведеніе односторонняго принципа опытной философіи въ ученіи о вірв. Въ частности онъ покажеть:

- 1) что развитвя на основаніи философіи Конта теорія анимизма въ той формів, какая ей приданя ея современными послідователями, ведеть къ очевиднымъ несообразностямъ, будучя же проведена послідовательно, заставляєть признать въ основів религіозныхъ віврованій нівкоторое "зерно истины" (гл. II), каковое зерно и открываєть свободный отъ одностороннихъ тенденцій анализъ фактовъ религіознаго сознанія (гл. III);
- 2) что, върный въ своемъ существъ, но односторонне развитой взглядъ Милля на религіозную въру, какъ на одну изъ формъ идеальнаго творчества, будучи исправленъ по указанію фактовъ, неизбъжно ведетъ къ отличенію религіозныхъ върованій отъ всъхъ остальныхъ формъ творчества, какъ дъйствительности и истины (хотя иногда и потемненной) отъ призрака и мечты (гл. IV);
- 3) что, наконепъ, преобразованный эвгемеризмъ Спенсера, находящійся въ противоръчін кавъ съ собственными основаніями его философін, такъ и съ другими научными данными, долженъ быть ръшительно отвергнутъ и что его агностицизмъ, върно указывая одинъ изъ элементовъ религіознаго сознанія (идею абсолютной силы), несправедливо настаиваетъ на его исключительномъ значеніи (гл. V).

## Глава И. Теорія анимизма.

- 1. Изможеніе теорія: три ступени въ развитіи анимистических върованій. 2. Первый недостатовъ теорія: она полагаеть въ основу своихъ объясненій фактъ, который самъ требуеть объясненія, —фактъ «вторичный». 3. Второй недостатовъ: она просматриваеть въ редигіозныхъ върованіяхъ ихъ абсолютное содержаніе им «зерно истины». 4. Положительный взглядь на смыслъ и послъднее основаніе анимистическихъ върованій. 5. Какъ следуеть смотръть на защищаемую представителями анимизма теорію «зволюціи редигіозныхъ върованій»? Результаты критическаго изслъдованія теоріи анимизма.
- 1. По теоріи анимизма, источникомъ и вміств основаніемъ віры въ Бога служить "глубоко присущее вакъ дикарямъ, такъ и цивилизованнымъ народамъ вірованіе въ духовныя существа, составляющее древнюю и новую философію, которая въ теоріи выражается въ формів візры, а на практикі въ формів почитанія" 1). По приміру Конта, различавшаго въ "теологическомъ состояніи человізческаго ума" три момента, и въ развитіи анимизма различають три основныхъ ступени собственно анимизма, политензмъ и монотензмъ, —которыя, впрочемъ, переходять одна въ другую совершенно незамітно, путемъ многочисленныхъ посредствующихъ ступеней.
- а) Върованіе въ духовныя существа, разсуждають сторонники теоріи анимизма, образовалось у человъка весьма естественно. Древніе, какъ самъ міръ, вопросы о причинъ и происхожденіи явленій, никогда не оставляли въ покот умъ человъка. Первобытный человъкъ задумывался надъ ними такъ же, какъ задумываетя современный мыслитель. Но, конечно, пока еще не было выработано наукою точныхъ отвътовъ на эти вопросы, человъкъ отвъчалъ на нихъ какъ могъ, по указаниямъ непосредственной чувственной очевидности своего дътскаго еще не развитаго смысла. Если мы обратимъ вниманіе на

<sup>1)</sup> Тэйлор»: Первобытная культура. Т. І, ч. 2-я, стр. 8—10, passim. При издожени теоріи анимняма мы не сл'ядуемъ какому-либо одному автору, но издагаемъ сущность теоріи такъ, какъ она уяснилась для насъ посл'я ознакомленія съ различными формами ел, развитыми оя вышеуказанными (гл. І. прим'яч. 17-е) представителями.

то, что человъкъ первобытнаго времени имълъ наблюденія весьмабъдныя и несовершенныя, что онъ не могь расчленять явленія н отделять въ нихъ однородное отъ разнороднаго, что, говоря вообще, онъ не могъ мыслить по завонамъ строгой логики: то мы легко поймемъ, почему всв его отвъты на теоретическій вопросъ о причинъ явленій были дътски наивны и фантастичны. И въ просвъщенныя времена всякій разъ, какъ человъкъ достигаль границы выработаннаго наукою положительнаго знанія, онъ прибъгаль въ такимъ же фантастическимъ предположеніямъ. Что же удавительного, если безсильный детскій умъ первобытнаго человъка вступаль въ союзъ съ фантазіей и въ образахъ последней исваль причинь неизвестныхь ему явленій? Первобытный человъкъ, какъ ребенокъ или поэтъ, смотрълъ на міръ творческимъ вворомъ фантазін и находиль во всемъ, что движется, чувствующую, желающую и действующую жизнь, т.-е. душу. Онъ переработываль свои чувственныя воспріятія фантазіею и въ пріобретенномъ такимъ образомъ воззреніи столь же мало различаль доставляемый вившению чувствомь матеріаль оть вносимыхь въ него фантазіею элементовъ, какъ маломы въ своемъ возаръніи обособляемъ чувственные элементы отъ разсудочныхъ. Для него фантастическое міросоверцаніе вивло достовърность непосредственной чувственной очевидности точно такъ же, какъ для насъ имъетъ достовърность дъйствительности наше разсудочное міровоззрініе. Первобытный человінь вто поэтъ въ своемъ пониманіи природы; такъ что на современное поэтическое возсоздание природы можно смотръть, какъ на психологическое переживание (атавизмъ). Какъ свидътельствуеть исторія явыка, онъ считаль существующемъ лишь то, что казалось ему двятельнымъ и живымъ. Еслибы онъ встретиль чтолибо безжизненное, то оно оказалось бы для него, какъ случайное въ Гегелевой философіи, чамъ-то рашительно непонятнымъ, безраздичнымъ, -- чъмъ-то такимъ, что его не касается и не заслуживаетъ его вниманія. Такимъ образомъ, върованіе въ одушевденность всей природы вовсе не есть какое нибудь случайное двйствіе человъческаго ума. Оно неразрывно связано со всвиъ умственнымъ складомъ первобытнаго человъка, да и не первобытнаго только. Объясненіе процессовъ природы и ся наміненій жизненными явленіями, похожими на жизнь соверцающаго ее

человъка, поконтся въ концъ концовъ на томъ великомъ логичесвомъ законв, которому и мы обязаны значительною частію пониманія окружающаго насъ міра,—на акалогія 3). И следуеть отдать должное первобытному человику: повинуясь влеченію своей природы, наклонной къ пересозданію въ фантазін всего овружающаго, а съ другой стороны, опираясь на реальныя и осязательныя аналогіи, онъ выработаль такіе отв'яты на вопросъ о причинъ явленій, которые нивли большое вліяніе на развитіе позанъйшихъ оплософонихъ умовръній и религіовныхъ върованій, и которые справедиво можно назвать вывств и первобытною философією и первобытною религією. Именно они отвітний на этотъ вопросъ своею теоріею души, какъ некотораго, имеющаго видъ пара, воздуха или тъни, существа, которое обусловливаетъ бытіе, жизнь и дъйствіе предметовъ 3). Населивъ всю природу духовными двятелями, которые примо (независямо отъ предмета, въ которомъ обитаетъ дукъ) и косвенно (чрезъ этотъ предметъ) могуть вліять на жизнь и благополучіе человіна, онъ скоро и естественно сталь въ этимъ существамъ въ отношение религиозное: онъ сталъ просить ихъ, благодарить, предупреждать ихъ гивеъ, привлекать благоводение и т. д. Такъ появилось почитаніе добрыхъ и влыхъ геніевъ, душъ предвовъ, фетишей, идоловъ, ваьов, гномовъ и т. д. Такимъ образомъ установилось тесное общение первобытнаго человъка съ своими предвами, съ духами рвкъ и лесовъ, равнивъ и горъ. Онъ вналъ, что живое, могучее солнце изливаеть на него лучи свёта и тепла; что живое могучее море гонитъ свои водны на берегъ, что ведикія, дичныя небо и вемля охраняють все существующее 4). Это върование въ одушевленность всей природы и въ тесную зависимость человека отъ духовныхъ существъ, населяющихъ природу, и служило основаніемъ первоначальной религіи-анимизма, или полидемо-

б) Анимизмъ есть необходимый prius политензма. Религіозно настроенный умъ долженъ сначала проявиться въ олицетвореніи отдільныхъ, конкретныхъ и дійствительныхъ предметовъ, чтобы

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тэйлоръ, т. I, стр. 274.

<sup>. &#</sup>x27;, Ibid., т. I, ч. II, стр. 11—12.

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., т. II, стр. 244.

быть въ состояніи затемъ надвинть жизнью существа, чисто " фиктивныя", чувственно не воспринимаемыя и существующія лишь въ мысли, кановы божества политензма <sup>5</sup>). Этотъ переходъ отъ безчисленняго сонма мелнихъ божествъ - духовъ къ ограниченному сонму болъе могущественныхъ боговъ полителяма, совершался медленно, по мере развитія наблюдательности я выработин пріемовъ научнаго обобщенія, -- сначала у людей передовыкъ, а затъмъ, по якъ примъру, и у массы. Какъ анимизиъ вполнъ соотвътствовалъ харантеру первоначальныхъ случайныхъ наблюденій и не систематизированнаго опыта, такъ политемамъ соответствоваль тому более высоному состоянию человечества, когда присущее нашему уму стремление вносить въ предметы связь, устанавливать между ними сходства и различія, проявилось въ влассифиваціи предметовъ по видамъ и родамъ ). "Нечувствительно возрастающее обобщение различныхъ человъческихъ наблюденій должно было закончиться установкою сходства въ соотвътствующихъ теологическихъ понятіяхъ и неизбъжнымъ, поэтому самому, преобразованіемъ фитишизма (анимазма) въ простой политензмъ. Ибо боги (политензма) тъмъ отмичаются отъ фетишей (духовъ анимизма), что каждый изъ нихъ управляетъ спеціальнымъ порядкомъ явленій, разомъ въ большомъ количествъ предметовъ, такъ что каждый имъетъ свой болье или менье обширный участовь; тогда какъ слабый фетишъ (духъ) управляеть однимъ тольно предметомъ, отъ котораго онъ не отделимъ. Такимъ образомъ, по мере установленія сходства извъстныхъ явленій въ различныхъ предметахъ, соотвътствующіе фетиши сближались и, наконець, сводились въ одному, главному между ними, который съ этого времени возвышался на степень бога, т.-е. идеальнаго и обыкновенно невидимаго дъятеля, мъстопребыванія котораго нельзя указать съ точностію. Строго говоря, не можетъ существовать фетяша, общаго многимъ предметамъ: это было бы противорвчіемъ, такъ какъ какдый фетишъ необходимо одаренъ матеріальною индивидуальностью. Когда, напр., сходное произрастаніе различныхъ церевьевъ въ дубовомъ лъсу повело въ образованію мысли о томъ, что есть



<sup>5)</sup> Comte, Cours de phil. pos., vol. V, p. 70.

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., pp. 70-4.

во всехъ этихъ явленіяхъ общаго, то отвлеченное божество, образовавшееся такимъ образомъ, стало уже не сетищемъ одного каного-нябудь дерева, но божествомъ целаго леса. Вотъ, такимъ образомъ, умотвенный переходъ отъ фетицивма (анимизма) къ политензму, еводимый въ сущности въ неизбъяному преобладанію видовыхъ понятій надъ индивидувальными" <sup>7</sup>). Повинувъ конкретныя явленія природы, человівть уже съ большею свободою сталь создавать въ своей фантавін образы боговъ. Хотя въ періодъ развитія политення еще удерживали свое божеское достоинство изкоторые изъ фетипей,--именно тв, которые обращали на себя вниманіе своими разміврами, силою, широтою своего вліянія на жизнь природы человіна (солице, луна, море и и т. д.) в); однако, усиле религозной мысли теперь направлено было, главнымъ образомъ въ созданію новыхъ божествъ, необходимыхъ для управленія группами сходныхъ функцій какъ въ механизмъ природы, такъ и въ жизни человъка (вышеупомянутые боги лесовъ, земледелін, войны и т. д.) °). Подобнымъ же образовъ, и въ царствъ обожествленныхъ предковъ, на этой же ступени развитія, были возвышены одни на счеть другихъ 10).

в) На поздивищей ступени, силою твхъ же обобщающихъ процессовъ мысли, выработался монотензиъ, высшій продукть развитія человъчества. Первое обобщеніе "теологическихъ понятій" обусловливало переходъ отъ внимизма къ политеизму. Новое обобщеніе, вызванное новымъ, болье настойчивымъ усимемъ должно было вести, съ силою равною и даже еще болье непреодолимою, въ виду большей легкости перемъны, къ постеменной кончентраціи, къ сведенію во едино сверхъестественнаго дъйствія" 11). Танимъ образомъ, монотеизмъ является "искусствененны продуктомъ культурнаго развитія человъчестви", появленіе котораго обусловлено появленіемъ значительной массы научныхъ свъдвній. Въра въ единаго Творца и Управителя вселенной, — разсуждаетъ Миль на этотъ разъ совершенно въ духъ теоріи анимизма, — возникаетъ лишь тогда, когда, благодаря

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ibid., pp. 74—5.

Тэйкоръ, т. II, стр. 307 и слід.

<sup>9)</sup> Ibid., 352 u ca.

<sup>10)</sup> Ibid. 356-8.

<sup>11)</sup> Comte., vol. v., p. 197.

наукъ, человъкъ начинаетъ усматривать въ видимомъ безпорядкъ овружающей его природы спотему, проникнутую единствомъ плана. Иногда такое понятіе бывало, такъ-сказать, предвосхищаемо отдъльными генінми, но общимъ достояніемъ оно всегда являлось лишь благодаря успъхамъ научнаго знанія. Въ самомъ діль, задача науки-показать, что каждое явленіе въ природъ сопряжено, по определеннымъ законамъ, съ некоторымъ предшествующимъ фактомъ или другими словами-зависить отъ изкотораго антецедента. Но такъ какъ бытіе и свойства этого антецедента, въ свою очередь, обусловлены бытіемъ и свойствами всъхъ другихъ антецедентовъ, вев нити причинъ и действій, на которыя распадаются явленія природы, тісно переплетены между собою, то, говоря строго, каждое явление въ природе есть результать взаимодъйствін вобкъ антецедентовъ, всекь явленій въ природе и перемена въ одномъ можетъ повліять на все остальныя, можетъ пресвчь возможность его появленія, или измінить матеріально его характеръ. Только когда устанавливается такой взглядъ на природу, становится возможною мысль о верховномъ существъ, которое держитъ въ своихъ рукахъ нижи всей природы. Это есть не что иное, какъ конкретное выражение мысли о цвиомъ, отъ котораго зависитъ каждое явленіе. На этой ступени развитія никаная другая теорія управденія вседенной (т.-е. ни анимизмъ, ни политензмъ) не выдерживаетъ разсудочной критики; потому что одна изъ двухъ другихъ возможныхъ теорій (анимизмъ) расторгаетъ связь между звеньями каждаго порядка антецедентовъ, другая (политензмъ) — взаимную зависимость этихъ порядковъ другъ отъ друга. Исходя изъ той, устанавливаемой наукою, мысли, что природа есть единое связное целое, подобное не твани, образуемой простымъ подівположеніемъ отдівльныхъ нитей, а живому организму, въ которомъ всв части дъйствують и воздъйствують другь на друга, — исходя изъ этой мысли и устранивъ, какъ несостоятельныя низшія формы візры (анимизмъ и политензмъ), человъчество, на разсматриваемой ступени своего развитія, останавливается на монотеизмъ, какъ самомъ правильномъ отвътъ на вопросъ о последней причина перемънъ въ природъ и объ антецедентъ самой природы, какъ цълаго 12). Конечно, у различныхъ народовъ и въ различныя

<sup>12)</sup> Three essays on Religion, pp. 130-4.



времена вліяніе научно обобщающей мысли на переходъ полятеняма въ монотенямъ проявлялось различно. Но, главнымъ образомъ, монотенстическая идея вырабатывалась изъ политенстическихъ върованій двумя путями. Первый состояль въ томъ, что свойства политемотическихъ бомествъ соединялись въ одной и той же личности верховнаго Божества, причемъ, конечно, явля-лась мысль, что же высшее существо подверживаеть небо, свътить въ солнцв, поражаеть своихъ враговъ громомъ и стоить во главъ человъческой родословной, какъ божественный прародитель"; второй — въ томъ, что гранецы теологическихъ умозрвній относятся въ область неопредъленнаго и отвлеченнаго: "безформенная божественная сущность, въ безконечномъ пространствъ, туманная, способная, стоящая выше и выв матеріальнаго міра, слешкомъ благая иле слешкомъ возвышения, чтобы нуждаться въ человъческомъ почитаніи, слишкомъ великая, отдаленная, равнодушная, безотрастная и погружения въ себя, чтобы заботиться о ничтожномъ человвческомъ родв, --- воть мистическая форма или безформенность, въ которой дикари и варвары неръдко рисовали себъ Вышняго" 13). Въ этомъ ученіи о верховномъ Божествъ политенямъ нашель свое опредъленное "логическое" дополнение.

2. Въ изложенной теоріи слідуетъ прежде всего отмітить одинъ воренной недостатовъ: она полагаетъ въ основаніе объясненія редигіозныхъ вірованій такой фавтъ, который самъ еще требуеть объясненія вди, какъ принято говорить, фактъ вторичный — именно, наклонность человіна понимать причины явленій по своему образу (антропопатически). Представители теоріи анимизма приводять два рода доназательствъ въ пользу всеобщности этого психологическаго явленія. Вопервыхъ, они ссылаются на массу фактовъ, показывающихъ, что дикари, а иногда и цивилизованные народы приписывають жизнь и накую то загадочную силу растеніямъ, світиламъ небеснымъ, камнямъ и пр. Во вторыхъ, они истолковывають антропопатизмъ, какъ необходимое проявленіе "ведикаго умственнаго закона аналогіи", равно какъ и другихъ поихологическихъ законовъ, и усвояють



<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Тэйлорь, т. II, стр. 380—1.

ему характеръ инстинкта, въ подтверждение чего соылаются на двтей, поэтовъ и т. д. Разсмотримъ эти доказательства.

а) Утверждая, что одушевленіе природы есть необходимое, а не "случайное или гипотетическое" действіе ума, сторонники пананимивма ссылаются, какъ и требуетъ того ръвинтельность ихъ утвержденія, на громадное, вызывающее удивленіе, количество фантовъ. Но чтеніе многочисленныхъ свидътельствъ, приводимыхъ аниместами, далено не поселяетъ того убъжденія, чтобы племена, стоящія на самой низвой ступеня развитія, оживляль и обоготворями ест предметы, котя бы мишь одного какого-иибудь рода. Напротивъ, ръчь постоянно ндетъ лишь о межоторых деревьях, некоторых камиях и т. д. Очевидно, оживляются лишь тв предметы, которые по какимъ-либо выдающимся свойствамъ выдвинются изъряда другихъ. Такъ земля, питающая собою растенія, животныхъ и человіка, оживляется вменно за свои материнскія свойства, какъ мать — земья 14). Но хотя бы въ приводимыхъ анимистами свидътельствахъ и не было только что указанныхъ ограниченій и следовательно, фанть одицетворенія встать предметовъ тіми племенами, къ которымъ относятся свидетельства, быль бы доказань, однако вопрось объ антропопатизмъ этимъ еще не былъ бы ръшенъ опончательно. Въ самомъ дълъ, въ такомъ случат все же оставалось бы еще не решеннымъ, былъ ли этотъ антропопатизиъ явленіемъ невольнымъ, или напротивъ, онъ былъ иллюзіею свободною, такъ что человъкъ совнавалъ, что онъ приписываетъ вещамъ свойства, не принадлежащія къ ихъ природь. Здісь умістно привести разъяснение вопроса М. Мюллеромъ. Основываясь на своихъ филологическихъ разысканіямъ, онъ и самъ приписываеть человъчеству, въ періодъ его младенчества, почти непреодолимую навлонность въ одицетворенію; но въ то же время онъ делаетъ рвнительную оговорку, что при своихъ олицетвореніяхъ древніе были далеки отъ совершеннаго смешенія одушевленнаго съ неодушевлениымъ, хотя бы и дъятельнымъ. "Ни на минуту, говорить онъ, мы не должны допускать, будто первобытные люда были идіотами, и будто, замітивъ сходство между своею дія-

<sup>14)</sup> См. объ этомъ подробние у Van Ende: «Histoire naturelle de la croyance». 1-re partie—l'animal. Pp. 15—22.



тельностью и двятельностью рвиъ, горъ, луны, солица, неба и т. д. и назвавъ двятельность этихъ последнихъ предметовъ теми же самыми именами, какими они называли свою, они по этому самому не замъчали ниваного различія между собою и этими предметами. Далекіе отъ мысли представлять себ'в эти предметы живыми, личными и человъкоподобными, наши предви (арійцы) скоръе поражались различіемъ между собою и ими, а отнюдь не вакими-нибудь воображаемыми сходствами. Напомию здесь, продолжаеть М. Мюллерь, о замъчательномъ подтверждении этой теоріи, сохраненномъ намъ въ Ведахъ. Что мы называемъ сравненіемъ, то во многихъ ведійскихъ гимнахъ остается еще отрицаніемъ. Вивото нашего оборота: "твердъ, какъ скала", поэты Ведъ говорили: "твердъ, не скала" т.-е., чтобы сдълать замътнъе сходство, они дълали удареніе на несходствъ. Они возносять въ Богу хвалебный гимиъ, не какъ "сладкую пищу" т.-е. такой гимиъ, который есть какъ бы сладкая пища. О рэкъ говорится: "она утекаеть съ ревомъ, не быкъ т.-е. какъ быкъ. О божествахъвихряхъ: они держатъ своихъ поклонниковъ въ рукахъ своихъ лотецъ не сына" т.-е. какъ отецъ сына. Такъ безъ сомивнія, говорили о солнцв и лунв, они движутся, но не какъ животныя; потови ропшуть и борются, но это не люди; горы непреододимы, но это не воины; огонь пожираеть лісь, но это не левь  $^{(4)}$ 15). Такимъ образомъ, если и признать первобытнаго человъка, или точные человыка, стоящаго на начальной ступени умственнаго развитія, антропопатистомъ, то это быль антропопатисть сознательный: онъ сознаваль, что олицетворяи бездушные и безжизненные предметы, онъ пользуется образомъ и выраженіемъ несобственнымъ.

б) Къ тому же самому результату приводить насъ разсмотръніе аналогій, на которыя обыкновенно ссылаются анимисты и, прежде всего, аналогіи между "первобытнымь человъкомь", "дикаремь", "не цивилизованнымь человъкомъ", съ одной стороны, и ребенкомъ, съ другой. Эта аналогія имъегъ столь важное значеніе въ теоріи анимизма, и притомъ ею такъ часто

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Max *Müller*: Vorlesungen über den Ursprung und die Entwickelung der Religion mit besonderer Rucksicht auf die Religionen des alten Indiens. 2-te Auflage. ss. 216. 223—4.



здоупотребляють, что на ней следуеть остановиться несколько долве. Не возбуждая здвсь вопроса о томъ, насколько позволительна вообще аналогія между "первобытнымъ человъкомъ" т.-е. величиною совершенно неизвистиною, яли "дикаремъ", чедовъкомъ грубымъ, и простодушнымъ ребенкомъ, -- ны спросинъ только: дъйствительно ли дъти не различають одущевленное отъ неодушевленняго? Хотя положительный отвъть на этоть вопросъ имъеть за себя право давности, однаво давность не всегда есть ручательство истинности. Авторы, которые въ последнее время обсуждали этотъ вопросъ, не будучи заинтересованы въ его подожительномъ ръшеніи, пришли къ отрицательному отвъту 16). Воть выработанныя ими основанія въ пользу отрицательнаго ръшенія вышеприведеннаго вопроса. 1) Часто наблюдаемая въ дътяжъ навлонность "мстить" неодущевленнымъ предметамъ (бить ихъ, бранить) не свидътельствуетъ о роковомъ смъщенім ребенкомъ живаго съ безжизненнымъ; такъ какъ этой "мести" обывновенно научають ребенва старшіе, руководись желанісмь направить его мысли въ другую сторону и темъ отвлечь его отъ чувства боли и плача. Что это такъ, доказывается твиъ, что даже после неодновратныхъ опытовъ подобнаго рода, при повторенія приглашенія "отомстить", ребеновъ колеблется, въроятно, не по одной только боязни ушибить руку, но и по совнанію, хотя бы смутному, безцільности метить тому, чему не больно. 2) Не говорить также въ пользу вышеуказаннаго смъшенія и замічаемая въ болье варослыхъ дітяхъ навлонность драматизировать свои игрушки, надълять ихъ личною жизнію и говорить съ ними, какъ съ живыми; такъ какъ дъти поступають подобнымъ образомъ лишь подъ вліяніемъ "продуктивнаго воображенія (Шмидть), во время игры, напримъръ, вогда сами хотять и всегда отлично сознають, что играють. "Ребеновъ, хотя и утверждаетъ притворно, будто-бы его игрушки живыя, но не думаеть этого дъйствительно: если бы кукла укусила его, онъ

<sup>14)</sup> Cnenceps: Основанія соціологія, т. І, сгр. 137—145.—Dr. Eugen von Schmidt: die Philosophie der Mythologie und M. Müller. Berlin, 1880. Entgegnungen auf die Recensionen etc. (Moskau, 1881). ss 7—8.—Van Ende: histoire naturelle de la croyance. 10—15. Енде ссыдается, въ подтвержденіе своихъ словъ, на свой «опыть, полученный отъ долговременнаго обращенія съ дільми» (р. 10).



быль бы наумлень этимь не менве, чемь варослый" (Спенсерь стр. 144). 3) Двиствительно ошибаются двти лишь тогда, когда могуть ошибаться и варосные, -- когда, напримъръ, въ нервый разъ видять предметъ, созданный прогрессивнымъ искусствомъ, воторый, котя и непохожъ ни на одно живое существо, но обнаруживаеть характеризующую всё живыя существа самопроизвольность: въ подобныхъ случаяхъ у ребенка невольно вырывается вривъ радости или испуга, тогда навъ у варослаго дъло ограничивается внутрежнимъ чувствомъ недоумвнія или наумленія. 4) Наконецъ, если даже животныя, сообразно большей или меньшей степени совершенства своей организаціи, обнаруживають болье или менье безошибочную способность раздеченія одушевденнаго отъ неодушевденнаго (по признанамъ: движенія, самопроизвольнаго движенія, приспособленнаго самопроизвольного движенія): то еще съ большимъ правомъ можно утверждать это о детяхъ и нормально организованныхъ, котя и неразвитыхъ, дикаряхъ.--Что касается поэтовъ, на которыхъ тавъ же часто ссылаются сторонники анимизма, то едва-ли слъдуеть и замівчать, что поэты всегда сознають, что ихъ взгиядь на прироку, какъ на живую, есть взглядъ несобственный, не отвъчающій гъйствительности (образный).--Далъе, еще менъе свидетельствують о рововомъ смещени живаго съ безжизненнымъ тв фанты (на которые также ссылаются сторонники анимизма), когда напримъръ человъкъ, разсерженный сопротивленіемъ своимъ усиліямъ, бранить бездушную вещь, бросаеть ее о земь и топчеть ногами, или когда больной, только-что перенестій операцію, получаеть отвращеніе къ прибору-орудію операцій, или когда человівть влянеть дурно пишущее перо. Во вежкъ этикъ и подобныкъ случанкъ объяснение лежить не въ смъщени живаго съ безжизненнымъ, а въ томъ онзіо-психологическомъ оакта, что чувство гнава, боли, досады, стасненія, вакъ и всякое другое свяьное чувство, стремится разрядиться въ сильныя мускульныя движенія, въ нервный рефлексь, причемъ по закону ассоціаціи, орудіе заступаеть місто діятеля и неодушевленному предмету, по сходству его вліянія на насъ, усвояется родь и значаніе одушевленнаго 17). — Наконецъ, что касается

<sup>17)</sup> Van Ende, p. 6-10.

ссылки на аналогію, которой, какъ мы видели, Тейлоръ придаетъ столь важное значение въ дъл образования анимистических върованій 18), то эта ссыява есть оченщиный circulus vitiosus. Въ самомъ дълъ, для того чтобы заключать о безжизненномъ по живому, о бездушномъ-по своей душв, необходимо уже умъть отличать живое отъ безживненнаго. Чтобы завлючать отъ сходства между собою и какимъ-либо другимъ предметомъ въ одномъ признакъ (напримъръ-движеніи) къ сходству въ другомъ (одушевленности), первобытный человычь, очевидно долженъ быль уже зарание отличать этотъ предметъ, какъ бездушный, отъ себя, какъ существа одушевленного: иначе въ чемъ-бы состояла и аналогія? Но въ такомъ случав результать процесса является его условіємь: кругь очевидный. Подобный же кругь получается въ разсужденіяхъ Тейлора и въ томъ случав, вогда онъ утверидаетъ, что изыскание причины различия между живымъ и безжизненнымъ породило у первобытнаго человъка ндею души. Если такъ, то очевидно у него существовало уже предварительное знаніе о раздичіи между живымъ и безжизненнымъ.

в) Разсмотрвніе основаній, приводимыхъ анимастами для довызательства существованія у человыка, на нисшихъ ступенихъ его умственнаго развитія, непреодолимой, носящей харавтеръ инстинкта наклонности къ олицетворенію, показываеть, что эта навлонность далеко не такъ безспорна, чтобы на ней можно было строить цвлую теорію объясненія религіозной віры. И если, признавъ первобытнаго человъка нелишеннымъ способности отдичать живое отъ безжизненнаго, мы тамъ не менае видимъ, что онъ съ какимъ то удивительнымъ постояиствомъ надъляетъ предметъ личною жизнью и способностью прямо в косвенно вліять на его судьбу, скломяться на его просьбы, гивваться на него, принимать жертвы и т. д.: то не можемъ не вывести заключенія, что анимисты, при своемъ анализъ первобытнаго сознанія, просматривають какой то существенный факторъ, который однако тольно и могъ бы объяснить то мначе непонятное явленіе, что олицетворяя вопреки очевидности вещи. человъть пребываетъ въ иллюзій, которую судя по всемъ дай-



<sup>18)</sup> Тэйлорь, т. I, стр. 274.

нымъ, дегко могъ бы разрушитъ. Руководствуясь методомъ остатковъ,—методомъ, признаваемымъ и мыслителями позитивнаго направленія,— мы должны признать, что этотъ-то не замізченный анимистами факторъ и долженъ составлять quid proprium въры, ея собственное содержаніе и основаніе. Въ самомъ ділів, разложивъ религіозное сознаніе человіка, на начальной ступени его умственнаго развитія, на составные элементы и не признавъ ни въ одномъ изъ нихъ достаточной причины объяфияемаго явленія (олицетворенія и обоготворенія бездушныхъ предметовъ), мы по силів вышеуказаннаго логическаго закона, очевидно, въ правіз заключить о существованіи ніжотораго незамізченнаго нами фактора, который и долженъ составлять причину объясняемаго явленія.

3. Просмотръвъ при анадизъ первоначальнаго редигіознаго сознанія его существенный элементь, его quid proprium, анимисты тъмъ самымъ создали себъ непреодолимое затрудненіе при объясненіи перехода отъ нястиять формъ редигіозной въры въ формамъ высшимъ и къ въръ въ Бога единаго. Затрудненіе понятное: если начальное редигіозное сознаніе состояло изъ однівхъ только илиюзій, то почему человъчество, получивши подъвліяніемъ философіи и науки способность замітить илиюзорный харавтеръ своихъ върованій, не только не отназалось отъ нихъ, но напротивъ возвысило своихъ первоначальныхъ илиюзорныхъ божествъ на ступень недосягаемаго, безконечнаго величія и совершенства? Отвътъ анимистовъ на втотъ вопросъ есть очевидный истабясть еёс йдло устос.

Въ самомъ двив, какъ объясняють анимисты указанный переходъ? Первобытное религіозное сознаніс, т.-е. върованіе въ сомиъ многочисленныхъ, но ограниченныхъ духовъ, послужняю "веществомъ или сырымъ матеріаломъ", изъ котораго помощію "обобщающяхъ процессовъ" выработалась въра въ единаго Бога. Дътское мышленіе, — говорять намъ, — занявшись объясненіемъ предметовъ, предположняю въ каждомъ или за каждымъ изъ нихъ свою причину, а сантавія превратила эти причины въ человъпонодобныхъ духовъ. Таково седержаніе религіозной въры на первой ступени. Когда развивающееся мышленіе нашло, что предположеніе за каждымъ явленіемъ своей причины не соотвътвуєть научно истолкованной дъйствительности, оно предположимо

причины видовыя, а услужливая фантавія опять-таки превратил эти видовыя причины въ духовъ. Таково содержаніе религіозной въры на второй ступени - въ религіяхъ политенама. Когда вевонецъ умъ нашелъ, что въ сущности у всъхъ явленій одна причина, а фантазія по прежнему облекла эту причину въ образь духа, религіозная въра вступила въ высшій фазисъ своего развитія-понотензить. Тавнить обравомъ, говорятъ, мысять о единомъ Богв выработалась путемъ постепеннаго сліянія представленія о низшихъ божествахъ, прошедшаго много переходныхъ ступеней, отделенных другь оть друга едва заметнымъ разстояніемъ. Такова сущность теорін анимизма, развитой, какъ это очевидно, совершение въ духъ эволюціонизма. Нетрудно замътить, въ чемъ заключается коренная ошибка этой теорія, разсматриваемой съ формально-логической стороны. Она заключается въ томъ же, чамъ вообще страдають всв теорім оволюцін,---пменно въ выведенін большаго изъ меньшаго, "изчто" изъ ничего. Остановимся на распрытии этого положения.

Въ паретвъ мысли точно такъ же, какъ и въ парствъ природы, господствуеть догическій ваконъ: ex nihilo nihil fit. Huванія усилія разсудва (всегда формальнаго), нивакіе полеты всображенія (лишь ошибочно называемаго творческимь, на самомь же дъль, навъ повазываетъ психологія, лишь комбинирующима уже верание данный матеріаль) не могуть создать мысль матеріально, по содержанию новую сравнительно съ данными. Еслибы, какъ повидимому думають представители анимизма, знаніе первобытнаго человъчества было ограничено однимъ только вижшиеданнымъ матеріаломъ, т.-е. только условнымъ, конечнымъ, то, ванъ бы оно ни разлагало и ни перерабатывало это условно данное, оно не могло бы образовать наъ него мысль о положительно безконочномъ, т.·е. о Богъ екиномъ. Только что высказанное положение будеть для насъ наглядно очевиднымъ, есля мы воспользуемся для его распрытія сравненіемъ изъ области науки точной-математики. Сдъдавъ въ теоріи анимизма соотвътотвенную заявну терминовъ, им получинъ следующее: числа въ составъ которыкъ вкодятъ единицы одного порядка (однообразныя върованія въ ограниченныхъ духовъ), послъ сложенія, умноженія или другой накой-вибудь математической операція (развитіе), дають число, въ составъ котораго входять единицы разлечныхъ порядковъ (върованія въ божествъ полятеняма или въ единаго Бога), или — что тоже — въ сумив получилось больше, чвиъ дано въ слагаемыхъ. Но какъ математическая операція не можеть не увеличеть количества, ни изивнить природы твхъ единицъ, надъ которыми она производится; такъ и развитіе не ножеть дать больше того, что содержалось въ зародыша въ матеріаль, подлежавшемъ развитію. Если въ "первоначальныхъ върованіяхъ" не содержалось котя бы смутного предотущенія бытія единаго Бога, то появленіе въры въ Него на высшихъ ступеняхъ было бы непонятнымъ новообразованиемъ: ибо, съ одной стороны, мы видимъ, что высшая ступень въ развити върованій, по теоріи анимизма, есть низшая + (плюсъ) изчто мовое, а съ другой стороны знасмъ, что "развитіе", какъ процессъ Формирующій, а не творческій, только образуеть, оформинеть данный матеріаль и не можеть создать чего-либо мосоло. Чтобы объяснить это новообразование удовлетворительно, анимистамъ остается одно изъ двухъ: или предположить въ томъ однородномъ психическомъ матеріаль, нь которому они сводить все разнообразіе религіозныхъ върованій, implicite уже даннымъ то, что составляеть цвиь развитія (т.-е. монотепстическую пдею), нли же объяснить поздавищее обогащение подлежавшаго развитію матерівла двіїствіемъ нівкоторой сторонней процессу высmeй силы, т.·е. Бога, Которому,—такъ нужно будетъ тогда заключать, -- угодно было явить себя людямъ лишь въ определенный моменть ихъ исторіи, а не ранве. Но такъ какъ последнее допущение ясно не мирится съ общимъ силадомъ міросоверцанія представетелей анимизма, то очевидно они должны принять первый члень дилемны, т.-е. признать, что монотеистическая ндея только въ томъ случав могла оказаться въ концв. естественнаго религознаго развитія человічества, если она была исходнымъ пунктомъ этого процесса или implicite дана была въ первобытномъ сознаніи человъка. Если въ виду указанныхъ затрудненій скажуть (какь это мы и слышимь изъ усть наиболье осторожныхъ сторонниковъ анимизма, напримъръ Милля), что источникомъ и основаніемъ візры въ Бога единаго послужник не върованія неразвитаго человъчества въ призрачныхъ божествъ анимизма, или какъ иногда говорятъ, полидемонизма, а наблюдение закономърности необъятной вселенной, то большаго

мы пока и требовать не станемъ. Въ этомъ уже будеть закисчаться косвенное признание недостаточности анимистическаго приящила объяснения происхождения и оснований въры въ Бога и хотя неясное выражение увъренности, что она заложена глубке измънчивой поверхности иллюзорныхъ олицетворений и неосмысленныхъ анимистическихъ върований, что ея еснова надеживе спормой наклоиности первобытнаго человъка къ антропомороизму, что дающая ей содержание и направляющая ея развитие сила могуществениве и живнениве формальныхъ, "обобщающихъ процессовъ" мысли.

Изъ предыдущаго видно, что говорить о развитии религіозныхъ върованій можно лишь въ томъ случав, если въ основь измъняющихся формъ въры будетъ признано нъчто неизмънное, устойчивое, пребывающее. Это положение такъ очевидно, что его прививють и и вкоторые изъ тахъ мыслителей, которые раздъляють во всемъ остальномъ точку зрвнія анимистовъ. Такъ Гаггениахеръ, считая подобно имъ единственно надежнымъ путемъ для разръшенія вопроса о происхожденія и основаніяхъ религіозной візры путь индувціи-изученіе и обобщеніе фактовъ этнографія, и полагая въ основу своего ученія о върж извёстное сенсувлистическое положение: "nihil est in fide, quod non fuerit ante in sensu", тъмъ не менъе не находить возможнымъ признать, чтобы каждая высшая форма религіозной въры образовалась на почев предшествующей формы и такъ-сказать изъ ея элементовъ. По мивнію Гаггенмахера, полидемонизмъ, политензиъ и монотензиъ суть непосредственные отпрыски одного и того же корня религіозной жизни, существовавшіе всегда совывство. выраженіе одной и той же основы религіозной въры 19). Но еще важиве для насъ въ данномъ случав мивніе Спенсера, -- мыслителя, равдвляющаго, какъ увидимъ поздиве, многія мивнія представителей анимизма. Онъ считаеть решительно необходимымъ признавать въ основъ всехъ самыхъ разнообразныхъ върованій изчто "существенно вірное", нівкоторый "конечный факть". Предполагать обратное, по его словамъ, "значило бы слишкомъ грубо ронять достоянство общаго человического смысла". Да в

<sup>19)</sup> Haggenmacher: Zur Frage nach dem Ursprung der Religion, Leipzig. 1883. 88. 30-7. 75-82. Cp. nume, rs. III, 6.



само по себъ, независимо отъ только-что указаннаго соображенія, - разсуждаеть онъ далве, - предположеніе, что безчислемное множество различныхъ, но притомъ сродныхъ явленій, накое представляють намъ всё релегін, есть дело случайное или искусственное, было бы крайне несостоятельно. Для насъ необъя--снимо, почему, при всевозможныхъ изминеніяхъ въ форми, по--стоянно оставались неприкосновенными извъстные элементы въры. Мы не постигаемъ, какъ могло случиться, что враждебная вритива, упорно изъ въка въ въкъ подрывавшая частные догматы религій, не въ силахъ была разрушить коренцаго понятія, дежащаго въ ихъ основании. Мы остаемся безъ всяваго рашенія насчеть следующаго поравительнаго обстоятельства: верованіе, подавленное нельпостями, обезчещенное растлыніемъ нравовъ, надаетъ въ глазахъ всёхъ людей; это ведетъ къ индио--ферентизму и затъмъ въ полному отрицанію върованія, но не смотря на это, мало-по-малу оно возстановляеть свой кредеть и продолжаетъ существовать, если не твиъ же самымъ по формв, то твиъ же самымъ по содержанію, по сущности. Всеобщность религіозныхъ идей, ихъ независимое развитіе у различныхъ первобытныхъ народовъ, и наконецъ, ихъ громадная живучесть, вее это, завлючаеть Спенсеръ, говорить въ пользу того, что мсточникъ ихъ долженъ танться гдв-то глубоко" 20).

4. Изъ предыдущихъ разсужденій легко усмотрёть, что причина неудовлетворительности теоріи анимизма въ объясненіи ею вакъ вознивновенія первоначальныхъ вёрованій, такъ и сохраненія и могущественнаго вліянія вёры, при измёнчивости ея формъ, заключается въ крайнемъ формализмё сторонниковъ этой теоріи, въ ихъ чисто внёшнемъ взглядё на предметъ, который выразился въ томъ, что они отождествили вёру съ ея измёнчивыми формами, самыя же эти формы поняли липь какъ опыты объясненія внёшнихъ явленій. Здёсь отразилось на теоріи анимизма глубокое вліяніе идей Конта, который, какъ мы видёли выше, въ данномъ случать вывель лишь слёдствія по частному вопросу изъ одностороннихъ началъ своей гносеологіи (см. гл. I, 2). Разница между Контомъ и позднёйшими защитниками теоріи анимизма лишь въ томъ, что тогда какъ первый отожест-

<sup>20) «</sup>Основныя начала» § 4, passim.

вляеть живую силу вёры съ тебретическимъ объясненіемъ природы (и притомъ дурнымъ объясненіемъ) сознательно и убъяденно, последніе смешивають эти два явленія или,-точнее-не достаточно различають ихъ просто потому -- что не сознають всткъ сатаствій подобнаго смішенія. Между тімь, что глубочайшій ворень всвив месообразностей теорім анимизма завлючается именно въ указанномъ смешенін, въ этомъ легко убедиться, различивъ смъщанное. Именно въ "первобытныхъ идеяхъ слъдуеть, для ясности пониманія ихъ, прежде всего различать два момента, или навъ бы два слоя: внерелигіовное объясненіе природы и ея процессовъ (первобытная наука) и ея религіозное объясненіе, вилючающее въ себъ объясненіе отношеній какъ природы, такъ и человека къ высшей божественной силъ (первобытная въра). Оба эти круга идей существовали нераздъльно и переходили одинъ въ другой, но есть основание утверждать, что даже самимъ первобытнымъ человъкомъ они различались и во всякомъ случав въ его сознаніи не совпадали; такъ какъ научно и первобытный человъкъ брался объяснять всв предметы, религозно же относился не по всвиъ (доказательотва въ следующей главе). Въ томъ и другомъ случае первобытный человыкь пользовался теоріею духовь или-что тожеантропопатическимъ объясненіемъ. Но въ первомъ случав онъ видель въ этомъ объясчении действительно, какъ и думають сторонники анимизма, не болве какъ методъ, которымъ онъ не дорожиль, отъ котораго готовъ быль отказаться и действительно отнавывался, вогда становился способнымъ въ причино-механическому объясненію явленій природы. Во второмъ случав онъ дорожиль своимь анимизмомь, хотя, какь мы видели выше, не могъ не заметить, что онъ не согласуется съ действительностію. Анамизмъ виврелигіозный, въ которомъ у первобытнаго человъка предполагается и сознаніе различія между живымъ и безжизненнымъ и способность отказаться отъ перенесенія на безжизненные предметы души и дичности, никакихъ затрудненій для объясненія не представляеть, и тв разъясненія, которыя находятся въ различныхъ теоріяхъ анимизма (напр. у Тейлора), совершенно достигають своей цваи. Напротивь, эти разъясненія, какъ мы старались показать выше, становятся совершеню недостаточными, коль скоро мы станемъ объяснять ими анимизмъредигіозный, характеристическое отдичіе котораго отъ акимизма вифредигіознаго состоитъ именно въ томъ, что первобытный человъкъ стоитъ за него пердо, хотя бы и вопреки очевидности, что онъ держится за него пропче, что за все другое, что онъ не шутитъ имъ, но видитъ въ немъ саму истину, въ которой относится столько же серьёзно, какъ въ самой жизни 21). Здъсьто и открывается недостаточность теоріи анимизма и необходимость, вопреки ей, признать въ первобытныхъ вфрованіяхъ начто большее объясненія визшней природы, — именно мысль о Богъ. Такимъ образомъ, во второмъ слов первобытныхъ идей мы снова должны различить два момента: неизмънное въ сущности содержаніе въры отъ ея измънчивыхъ формъ, идею о Богъ отъ ея оболочки.

Устранивъ путемъ сдъданныхъ различеній допущенное Контомъ, а вслъдъ за нимъ и другими мыслителями двойное смъщеніе (иден о Богъ съ ея ооршами, а этихъ послъднихъ оъ чисто теоретическимъ объясненіемъ внашней природы), мы прежде всего получаемъ возможность объяснить первобытныя, аниместическія върованія, не впадая въ тъ несообразности, которыми страдаетъ теорія анимизма. Именно, ключемъ въ такому объясненію и средствомъ въ устраневію указанныхъ несообразнестей для насъ служить идея о Богъ, прививніе которой въ первобытныхъ върованіяхъ есть твердый результать наштей ври-

<sup>21) «</sup>Нужно отличать миническое міросозерцаніе оть минологіи: первое основано на антропопатизмъ и объективированіи субъективных ассоціацій, представленій и имветь своею цвлію истолковать вившній мірь; мисслогія же создаеть прине сверхчувственный міръ. Конть совершенно неправильно сифиаль эти двё различныя вещи въ одно целое, которое обобщиль подъ названіемъ теологін: одно тало мыслить минически, т.-е. понимать явленія природы по аналогіи съ даятельностію человіка и связывать эти явленія между собою на ділів, находя ихъ соединенными въ мысли (символизмъ), другое дъло-имъть мион, т.-е. принимать ва истину представленія о несуществующемъ» (?). Карвею: Основные вопросы философін исторія, М. 1888, т. II, стр. 378-9. «Конть сділаль большую ошибку, смѣшавъ мноическое міросозерцаніе (первобитную физику) съ мноологіей (первобытной религіей) и изв'ястныя ступени въ развитіи науки съ метафизикой. Туть, собственно говоря, два парадлельныхъ процесса: одниъ состоить въ переходъ отъ объясненія явленій, какъ продуктовь дійствія воли, къ механическому нав обълоненію, другой-тр смвей месологін метафизикой, т.-е. дуковникь агентовь отвлеченными сущностями». Ibid., стр. 383.



тики анимизма. Конечно, мысль о Богв неясна у первобытнаго человъка. Она какъ бы дремлеть въ его душъ, не приходя въ ясность совнанія, и воображеніе, увлеченное отдільными впечативніями и предметами, разрівшаеть ее въ безконечное миожество болье или менье могущественных духовных существ, поторые самовластно управляють вещами и явленіями, но твиъ не менње только ею можно объяснить, почему созданія дітской фантазін находять себв такую твердую ввру. Будучи не въ спдахъ овладъть идеею Божества въ ен отръшенности отъ міра, человить вовлекаеть ее, а вивств съ нею какъ бы и самого Бога въ природу, и чтобы сделать бездушную природу достойнымъ жилищемъ живаго Бога, оживляеть ее и разъ ожививъ, не смветь отназаться оть своей налюзіи. Здвоь совершается ивчто подобное тому, когда неразумная и легковирная чернь, будучи увлечена молвою, следуеть за самозваннымъ царемъ, накъ за истиннымъ, хотя иногла довольно ясно видить въ самозванив ивчто истиному царко несвойственное. Порой она волеблется, порой въ глубинъ души прямо протестуетъ, и все-таки не смъеть не върять въ царское достоянство самозванца: нбо чувствуеть, что это вевъріе было бы величайшимъ оскорбленіемъ царскаго величін, еслибы самозванецъ, вопреви предпоженіямъ и сомивніямъ, оказался все-таки истиннымъ царемъ. Такъ могущественно вліяніе мысли о царскомъ величін, что повинуясь ея обаянію, человъкъ идеть даже противъ указаній очевидности. Психологическій процессь въ данномъ случав и въ приверженности къ анимистическимъ и вообще минологическимъ върованіямъ въ сущности одинъ и тоть же. Разница лишь въ степени: насколько обантельные и властительные вы человых мысль о Богв, настолько сильные его преданность своимъ хотя бы ошибочнымъ, върованіямъ сравнительно съ приверженностію къ мнимымъ землевладыкамъ.

Но предположеніе, что первобытному человівку была присуща хотя бы то темная идея о Богів, даетъ возможность повять анимистическія візрованія не вообще только, какъ безразличный фактъ, но согласно съ мыслію о достоинствів человівческой природы,—правда, неразвитой и искаженной, но всеже человівческой. Именно, съ указанной точки зрівнія они являются передъ нами попыткою человізка самостоятельно выразить доступную ему ис-

тину о себъ и о Богв. Самое различение человъкомъ въ себъ души отъ тъла, раздичение составляющее основание и подкладку анемизма, -- по карактерному выраженію одного мыслетеля, "тантъ въ себъ предощущение спиритуализма", ивноторый "духовный инстинкть, заставляющій человіна вібрить, что кромі внішняго міра, есть другой, духовный, который носить и проникаетъ міръ вившній, такъ что каждое существо имветь своего духа, свою идеальную сторону". Этотъ "элементарный платонизмъ", этотъ невольный лежащій въ основа всахъ мисовъ антропоморонамъ обнаруживаетъ въ человъкъ существо одаренное разумомъ, способное возвыщаться въ всеобщему и универсальному, къ признанію незримой силы, универсальнаго духа жизни, который въ своей высшей формъ есть волящал и двиствующая личность" 22). Такимъ образомъ и въ анимистическихъ върованіяхъ оказывается уже доля истины: въ нихъ первобытный человъкъ переступаетъ за границы внъшне данной дъйствительности и находить въ дробномъ и множественномъ единов, въ изменчивомъ пребывающее, - находить основу и внутреннюю сущность всякой жизни, Бога, хотя говорить о немъ невнятно, темно, смутно. Здесь мы видимъ, какъ удачно, полносодержательно, пригодно даже и для науки нашего времени сделанное древнимъ историкомъ Плутархомъ сравнение миса съ радугою. Дъйствительно, идея о Богъ, религіозная истяна подобна солицу; міръ явленій-тучь или облаку. Изъ отраженія иден о Богь въ міръ явленій, истолкованныхъ первобытнымъ человъкомъ антро-

эз) Pressensé: Die Ursprunge. Austor. deutsche Ausgabe. Halle. 1884. s. 411. Пресеансе върно замъчаеть здъсь же, что уже самый фактъ молитем «включаетъ въ себъ въру въ сверхъестественное и чрезвичайное: нбо диварь поклоняется не всякому существу»...—Что даже съ позитивистической точки зрънія, въ анимистическихъ върованіяхъ необходимо признать нѣчто большее, нѣкоторое «зерно истини»,—объ этомъ говорять иногда сами представители этого направленія. Такъ г. Троникій, раздъляющій въ общемъ теорію анимизма, указываеть какъ на «отличительный идеальный элементь» всѣхъ рел. міровоззрѣній, въ отличіе ихъ отъ міровоззрѣній паменическихъ и поэтическихъ, на идею «Единой безкопечной или безкопечной или безкопечной или сенскопъ, признаваемой общимъ смысловъ, но иначе опредъляемой въ міровоззрѣніяхъ патетическихъ и поэтическихъ: — такова особенность религіозныхъ міровоззрѣній». «Наука о духѣ», т. II, стр. 188.



попатически, образуется подобио радуга, тотъ блестящій, полный жизни и красокъ міръ образовъ, которымъ живеть первобытный человъкъ, въ которомъ вся его высшая истина, и который мы называемъ то акимизмомъ, то минологією <sup>23</sup>).

5. Изъ всего досель свазанняго открывается, что теоріи анпмизма нельзя усвоять серьезнаго научнаго значенія въ смысль объясненія происхожденія и основаній религіозной въры. Но нельвя ли ей усвоить такое значеніе въ смысле теоріи развитія одивкъ только формъ въры? Нельзя ли признать, что религіозный процессъ совершался, по крайней мёрё въ общемъ, именю такъ, какъ намъчаютъ его анимисты-начался върованіемъ въ духовныя существа и, пройдя рядъ нечувствительныхъ переходныхъ ступеней, закончился монотеизмомъ? Этотъ вопросъ въ недавнее время быль признань лишь частью другого, болье широкаго вопроса, шиенно вопроса о томъ, следуеть ли видеть въ жизни и исторіи человічества движеніе впередъ, развитіе, или движение назадъ, упадовъ. Что же васается этого послъдняго вопроса, то его хотвли сначала разрёшить исключительно на почвъ фантовъ и выработали въ этомъ направленія два основныхъ типа ръшенія. Одни (оранцузскій мыслитель де-Местръ, англійскій архіепископъ Уэтли, герцогъ Аржильскій и др.) полдерживали высказанное историкомъ Нибуромъ положение, что "нельзя привести ни одного примъра, чтобы дъйствительно дикій народъ самъ собою достигь цивализованнаго состоянія 4 24 и на этомъ основани рашительно отрицали какъ вообще естественное и самостоятельное развитіе дикарей, такъ и переходъ ихъ грубыхъ върованій въ монотензиъ. Другіе (во главъ съ Леббокомъ) поддерживали тенисъ противоположный. После довольно продолжительных споровь какь путемь интературы, такь к путемъ преній въ ученыхъ собраніяхъ, оказалось однаво, что важдая сторона можетъ привести въ пользу своего тезиса тв

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Niebur: Römische Geschichte, part. I, s. 88. 1818.



<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Лучшее истолкованіе мнеодогическаго процесса, сділано къ нашему мизию. *Каррьеромъ*, котя по містамъ Каррьеръ придаеть своему надоженію довольно замітную пантенстическую окраску. См.: «искусство въ связи съ общикъ развитіемъ культуры и пдеалы человічества». Соч. *Морица Каррьера*, перев. Корша. М. 1870. 48—75.

или другіе •авты <sup>25</sup>). Отсюда вонечно слѣдовало, что на почвѣ •автовъ нельзи прійти въ безспорному рѣшенію указаннаго выше вопроса <sup>26</sup>) и что, поэтому, его необходимо рѣшить при помощи соображеній общаго характера.

Поставивъ вопросъ въ этой новой формъ, современная наука въ лиць весьма многихъ изъ своихъ представителей, между которыми видное мъсто занимают ъи защитники разбираемой нами теоріи, находить возможнымъ высказаться за прогрессивное развитіе человъчества. Вотъ ясивищее выраженіе ихъ взгляда: "культура, которою гордится наше время есть, какъ извъстно, дътнще средневъковой культуры, которая, въ свою очередь, обусловлена римскими, греческими, ассирійскими и египетскими вліяніями. Но если мы такимъ образомъ подъ руководствомъ исторін можемъ проследить новую культуру до ея зарожденія въ такъ называемой средней культуръ, то мы должны признать, что теже самые ваконы развитія, которые проявляются въ тесныхъ границахъ нашего положительного знанія, действовали и вив этихъ границъ искони, или, --другими словами, мы должны завлючить отъ исторического процесса развитія культуры из доисторическому и признать, что какъ у ребенка, такъ и у чедовъческого рода чисто естественное или некультурное состояніе послужило исходнымъ пунктомъ, съ котораго началось постепенное поднятіе вультуры до той высоты, на которой мы вастаемъ ее при началъ исторіи<sup>и 27</sup>). Сдълавъ на основаніи этого

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>1) Hermann Preiss: Religionsgeschichte. Geschichte der Entvickelung des religiosen Bewusstseins etc. Leipzig. 1888, s. 13.—Прейсь, ученикь Bamke (Vatke), пантенсть. Но ссылаясь въ данкомъ случат на него, мы нисколько не погръща-



<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Исторія этих преній изложена у *Zöckler*'a: die Lehre vom Urstand des Menschen, ss. 113—151.

<sup>26)</sup> Историческое знавіе «показиваєть намъ, съ одной сторони, что состояніе высшихъ народовъ достигнуто было прогрессомъ оть инэшаго состоянія и, съ другой, что культура, достигнутая прогрессомъ, можетъ быть утрачена чрезъ вырожденіе»... (Тейлоръ, т. І, стр. 34). «Преданія могутъ служить въ подкръпленіе и теоріи прогрессированія и теоріи вырожденія» (ibid., стр. 35). «Остановка и упадокъ цивилизаціи должин быть причислены къ наиболье частнымъ и могущественнымъ преявленіямъ жизни народовъ»... (ibid., стр. 38). Ср. у Спексера, Основанія Соціологія: «Очень возможно, а по моему убъжденію даже въ высшей степени въроятно, что регрессь имъль мъсто такъ же часто, какъ и прогрессь» (стр. 105). См. всю гл. VIII: «первобытныя идея».

общаго соображенія завлюченіе, что начальнымъ моментомъ жизни человъчества было состояніе дикости и перенося затьмъ это завлюченіе на религію, мыслители разсматриваемаго нами направленія считають необходимымъ понимать и религіозный процессъ, какъ постепенный п естественный переходъ отъ грубыхъ върованій къ современному монотеняму.

Но уже изъ сказаннаго следуетъ, что поддерживать последній тезисъ можно ляшь въ весьма ограниченныхъ предвлахъ. Въ самомъ двяв, такъ какъ теорія развитія высшихъ формъ вфры нев нившихъ обосновывается ея защитянками не на фактахъ, а единственно на соображеніяхъ и при томъ самаго общаго свойства, то на нее, очевидно, следуетъ смотреть не накъ на ввображеніе двйствительнаго хода развитія религіозныхъ вфрованій, а лишь какъ на отвлеченную формулу такого развитія. Это мы действительно и видимъ у наиболее осторожныхъ защитниковъ разсматриваемой нами теоріи. Они говорять о дикости дишь какъ о "гипотетическоме" первобытномъ состояній, а не дъйствительномъ 28); называють свою теорію развитія лишь "абстражтною формулою прогресси $^{u-2v}$ ); и не окрывають, что нхъ построенія исторіи нультуры и религіозныхь върованій опредъляются въ своемъ последнемъ основание не фактами, а гипотевою, --что "составивъ подъ руководствомъ ученія о развитів предварительное апріористическое понятіе о томъ, каковы должны быть свойства первобытныхъ идей", они затымъ переходять "къ реализаціи ихъ въ своемъ воображеніи и къ ихъ распознанію въ двиствительности, тамъ, гдв онв существуютъ " зо). Но и не-

<sup>30)</sup> Спенсеръ: Основанія соціологін, § 51, стр. 110.



емъ противъ научныхъ требованій, такъ какъ, если исвравить теорію анимама въ вышеуказанномъ нами смисль, то различіе между ел зашитниками и пантевстомъ Прейсомъ, со стороны ихъ отношенія въ нашему вопросу, будеть очень
незначительно.—Ср. у Тейлора: «состояніе дикости въ извістной степени представляетъ раннее состояніе человічества, изъ котораго высшая культура постепенно развивалась или распространялась процессами, такъ же правильно совершающимися теперь, какъ и въ прежнее время, при чемъ въ ревультать оказывается, что вообще прогрессъ далеко преобладаетъ надъ регрессомъ» (т. І, стр.
29 и гл. І—П).

<sup>26)</sup> Тейлорь, т. I, 19: «это зыпоменическое первобытное состояние соотвытствуеть въ значительной степени состоянию современных намъдиках влемень».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Карпевь: «Основные вовросы философіи исторіи», т. II, стр. 352 и слід.

зависимо отъ этихъ свидетельствъ легко убедиться въ томъ, что теорія анимизма есть не исторія, а отвлеченная формула развитія. Стоить тольно, коти поверхностно, ознакомиться съ ея методомъ. Въ немъ ивтъ и следовъ исторіи: фактовъ действительно много, но они берутся безъ различія изъ всехъ странъ и времень и располагаются единственно по требованію заранве составленной гипотезы, такъ что не факты заставляютъ предпочитать данную гипотезу всёмъ остальнымъ, но напротивъ, гипотеза заставляеть выбирать один факты и оставлять безъ вниманія другіе. Но если, завимъ образомъ, на теорію развитія следуеть смотреть не какъ на исторію, а лишь какъ на отвлеченную формулу или гипотезу, то было бы совершенно ошибочно польвоваться ею вакъ ключомъ къ пониманію дъйствительнаго, историческаго (если бы можно было такъ выразиться о періодъ доисторическомъ) хода всей живни человъчества вообще и религіозной въ частности. Это — лишь методъ, дающій возможность уяснить природу и свойства сложныхъ явленій "надъорганической среды, какъ теперь принято говорить, - путемъ разложенія ихъ на составные элементы и изученія предположительнаго (абстрактнаго) генезиса этихъ элементовъ. Здёсь мы встричаемся съ пріемомъ, подобнымъ тому, какимъ пользуются нъкоторые философы, когда, напримъръ, отрицая образованіе міра во времени, они твиъ не менве говорять о его происхожденін, — въ цваяхъ метода, въ цваяхъ точнвишаго опредвленія началь бытія, ихъ взаимоотношенія, относительной важности и т. д. И навъ смъшение въ учени философа мысленяаго возсозданія міра съ его исторією во времени было бы очевиднымъ перетолкованіемъ его системы; такъ и признаніе отвлеченной теорін развитія высшихъ формъ вёры изъ формъ низшихъ за дъйствительную исторію религіозной въры было бы очевиднымъ непониманіемъ подлинныхъ основаній анимистической теоріи,мотя подобныя ошибии нередно встречаются у самихъ историковъ культуры разсматриваемаго направленія.

Но даже и въ указанномъ ограниченномъ смыслъ, т.-е. въ смыслъ формулы отвлеченнаго, а не дъйствительнаго развитія, теоріи анимизма не можеть быть усвоено научное значеніе, тавъ какъ самая законность заключенія отъ развитія культуры въ развитію религіозной въры должна быть подвергнута боль-

лиому сомниню. Со стороны защитниковъ теоріи анимизма, вонечно совершенно последовательно заключать отъ культуры въ редиги и отожествиять законы развитія первой съ законами развитія второй, такъ какъ, при своємъ чисто вившнемъ взглядь на религіозныя вірованія, они усматривають въ нихъ лишь теорію вившимъ вещей, которая очевидно должна совершенствоваться, "развиваться" рука объ руку съ развитіемъ вившией культуры, включающей въ свое понятіе между прочимъ и науку и средства научнаго познанія. Но если, какъ мы пытались показать, уже въ анимистическихъ вёрованіяхъ следуетъ усматривать начто большее простой теоріи внашнихъ вещей, то уназанное заплюченіе анимистовъ уже тольно вследствіе этого должно быть признано логически неваконнымъ. Въ самомъ дълъ, такъ какъ въ первоначальныхъ религіозныхъ верованіяхъ, кроме ихъ вившией оболочки, которая двиствительно вывесть съ анимистами можеть быть объясняема антропопатическимъ ваглядомъ человъва на природу, должно признать еще идею о Богъ, даюлцую этому антропопатическому пониманію природы силу, устойчивость и дъйствительность, то, для обоснованія законностн завлюченія отъ общаго роста вультуры въ развитію религіозной въры, очевидно, необходимо предварительно доказать, что и сама иден о Богв возникаеть и развивается, т.-е. пріобрътаетъ большую ясность, истину и высоту вольдствіе техъ же условій, отъ которыхъ зависить развитіе всей вообще культуры. Но анимистами въ этомъ направленіи ничего не сділано. Просмотравъ въ религіозныхъ варованіяхъ ихъ абсолютное содержаніе, т.-е. идею о Богъ, они ничего не говорять ни о ея генезисъ, ни о законахъ ен развитія; между твиъ какъ для нихъ, конечно, не оставалось тайной издавна существующее въ наукъ, основанное на свидътельствъ исторического и обыденного опыта положеніе, что какъ у цвлыхъ народовъ, такъ и у отдвльныхъ лицъ уровень культуры и вившией образованности далеко не всегда соотвътствуетъ высотъ и чистотъ религіозной въры. Итакъ, законность перенесенія формулы развитія съ культуры на религозную въру анимистами не доказана.

Этого, однако, еще мало. Теорія развитія высшей формы въры изъ формъ назшихъ не только не доказана, но она и не можетъ быть доказана. Ея защитники слишкомъ преждевременно поки-



дають, какъ совершенно ненадежную, почву исторіи, а между тъмъ, сравнительно-историческое изучение древнъйшихъ върованій человічества, столь широко поставленное въ современной наукъ, день-ото-дня все яснъе и яснъе доказываетъ справедливость распространеннаго у всехъ почти народовъ убъжденія, что ихъ начальныя върованія были совершениве. Именно опирансь главнымъ образомъ на изучение древитимихъ именъ Божінхъ и діля обратныя заключенія отъ поздивішихъ, исторически хорошо извъстныхъ, фактовъ изъ области религіозной жизни, современная наука доказываеть, что древивищею върою вовкъ культурныхъ народовъ была въра въ единаго Бога и что, если древніе и не представляли себъ съ надлежащею ясностію природы и метафизическихъ свойствъ единаго Бога, то достаточно живо чувствовали Его величіе и абсолютное превосходство 31). То же самое, что сравнительно-историческое изучение довазываетъ относительно древивишихъ върованій культурнаго человвчества, сравнительно-этнографическое изучение народовъ невультурныхъ доказываеть относительно верованій этихъ последнихъ. "Наиболее основательные изследователи въ этой области, Вайтцъ и Герландъ, говоритъ Отто-Полейдереръ, вынесли изъ изученія такъ называемыхъ естественныхъ народовъ то впечативніе, что ихъ настоящее развитіе во всвую отношепіяхъ-и въ нолитивъ, в въ языкъ, и въ особенности въ религін — указываеть на раннайшую, болве высокую ступень, наъ

<sup>11)</sup> Въ последнее время замечательная попытка въ этомъ направлени сделана англійскимъ каноникомъ Кукомъ (Cook: The origins of Relig:on and Language, considered in five essays; London, 1884). Съ большимъ знаніемъ дела, совершенно фактически (что особенно важно въ виду современнаго направленія мисле) Кукъ доказиваетъ, что не раздёлившаяся еще семън индо-европейскихъ народовъ знала уже Бога, какъ существо премірное и правственно-совершенное, и что повднейшія вёрованія индо-европейскихъ народовъ представляютъ упадокъ и искаженіе этой первоначальной вёры. Еслибы догадки Кука относительно сравнительнаго старшинства древнёйшихъ священныхъ гимновъ Веды, Зендавесты и Гатъ, на которыхъ (догадкахъ) онъ главнымъ образомъ строитъ свои выводы, были поддержаны наукою, тогда указанный вопросъ можно бы было считать рёшеннымъ окончательно, а вмёстё съ тёмъ и теорія «Эволюціи рел. вёрованій» пала бы безвозвратно. Какъ на дополненіе къ изследованію Кука можно указать на обстоятельное, вполнё научное сочиненіе Ревсь'а: der Gottesbegriff in den heidnischen Religionen des Alterthums. Freiburg, 1885.



которой невнятные отзвуки звучать еще и въ ихъ современномъ состояніи упадка. Допустивъ, что дъйствительно въра диварей въ большинствъ случаевъ состоитъ изъ върованій въ духовъ или изъ водшебства, недьзя все-таки оставлять безъ вниманія тоть многократно засвидітельствованный факть, что рядомъ съ върою въ духовъ обыкновенно существуетъ хотя бы темное представление о высшихъ божествахъ, имена и аттрибуты которыхъ, правда, указываютъ преимущественно на небо, солнце и луну, но которые твиъ не менве отчасти различаются оть этихъ стихій и признаются самостоятельными творческими причинами цвлаго міра. А что эти высокіе боги въ двиствительной религіи дикарей по своему практическому значенію дадеко уступають духамь, фетишамь, а иногда и совсемь исчезають - это объясняють сами дивари въ своемъ замъчательномъ сказанін, встрівчающемся въ многочисленныхъ варіаціяхъ въ Австралів, Африкъ и Америкъ, въ сказанів, что высовіе боги. хотя и были въ древности близки къ людямъ, однако поздиве удалились въ глубину неба и предоставили управление земными вещами низшимъ духамъ, всявдствіе чего теперь сявдуеть обращаться только въ этимъ последнимъ" 32). Если такимъ обравомъ, и сравнительно-историческое изучение върований древивишихъ культурныхъ народовъ, и сравнительно-этнографическое изучение современныхъ некультурныхъ народовъ даеть одинъ и тотъ же результатъ, именно, что поздивишимъ низшимъ формамъ въры повсюду предшествовали раннъйшія высшія формы, то отстаиваемая сторонниками анимизма теорія обратнаго перехода формъ низшихъ въ высшія, очевидно должна быть признана и фактически такъ же несостоятельною, какъ она быль признана выше несостоятельною логически.

Результать предшествующаго критическаго разсиотрянія теоріи анимизма можеть быть выражень въ трехъ сладующихъ положеніяхъ:

1. Теорія смотрить на предметь съ чисто внішней, формальной стороны и, не замічая подъ измінчивыми формами віры

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Otto *Pfleiderer*: Religionsphilosophie auf geschichtlicher Grundlage, B. II. (2-te Auflage, 1884), 17—18. Cp. *Waitz-Gerland*: die Anthropologie der Naturvölker, Leipzig, 1872. B. IV, s. 244 cfr 236.



ел абсолютного содержанія, т.-е. иден о Богв, не можеть поставить въ надлежащемъ объемъ и смыслю даже самый вопросъ объ этомъ абсолютномъ содержанія въры, равно какъ не можеть удовлетворительно объяснить ни стойкости человъка за свои мервоначальныя анимистическія върованія, ни живучести въры при измінчивости ея формъ.

- 2. Если даже теорію анимизма разсматривать не накъ теорію происхожденія візры со стороны ея содержанія, а лишь накъ теорію развитія формъ візры, то и въ такомъ случать ее нельзя будетъ признать состоятельною; такъ накъ ея основная мысль, мысль о естественномъ развитіи монотенням изъ первоначальныхъ, "абсолютно ошибочныхъ" анимистическихъ візрованій должна быть признана недоказаннымъ и недоназуемымъ предположеніемъ.
- 3. Изъ втихъ отрицательныхъ заключеній само-собою следудуетъ, во-первыхъ, методологическое требованіе отличать вопросъ о формахъ веры отъ вопроса объ ея абсолютномъ содержаніи, т.-е. идев Бога и, во-вторыхъ, положительный выводъ, что такое содержаніе присуще въ большей или меньшей степени всемъ даже самымъ низшимъ религіознымъ верованіямъ.

Глава III. Выяснение основнаго объективнаго содержания и главнаго субъективнаго фактора общечеловъческой въры въ Бога путемъ сравнительно-историческаго и сравнительно-мивологическаго анализа религиозныхъ върованій.

1. Бюрнуфъ.—2. Максъ Мюллеръ.—3. Сродный Мюллерову взглядь изкоторыхъ другихъ историковъ культурно-исихологической и религіозной жизни человъчества.—4. Евгеній-фонъ-Шмилтъ.—5. Англійскій египтологъ, Ле-Пажъ-Ренуфъ.—6. Гаггенмахеръ. — 7. Французскій историкъ религій некультурныхъ народовъ, Ревиль. — 8. Общіе выводы изъ разсмотрівнія всёхъ этихъ теорій и переходъ къ сліддующему.

Критика теоріи анимизма привела насъ къ необходимости признать въ основъ всъхъ религіозныхъ върованій нъкотерое абсолютное содержаніе или нъкоторую мысль о Богъ. Но какъ сама теорія, не смотря на громадное количество приводимыхъ

ею въ свое подтверждение фактовъ, въ сущности имветъ чисто отвлеченный характеръ, такъ и выводъ, къ которому приводить ея вритива, несмотря на всю его необходимость и естественность, имветь лишь отвлеченное, а не фактическое значеніе. Съ другой стороны, приводя насъ въ признанію въ основъ всвхъ религіозныхъ върованій иден о Богъ, критика теоріи авимивма нисколько не помогла намъ ближе опредвлять содержаніе этой идеп. Чтобы обосновать логическое требованіе фактически н опредълить ближе общую всемъ религіознымъ верованіямъ нысль о Богь, необходимо обратиться въ ихъ анализу. Выполненіе этой задачи и составляеть предметь настонщей главы. Въ ней собраны результаты изученія фактовъ религіознаго сознанія и притомъ такого изученія, направленіе и выводы котораго опредвляются не какими либо заранве составленными гипотезами, а главнымъ образомъ саными фактами. Правда, ученые, взгляды воторыхъ мы излагаемъ ниже, обнаруживаютъ иногда въ своихъ работахъ тяготеніе къ той или другой оплософской системе. въ тому или другому направленію мысли, но это нисколько не отнимаетъ у ихъ работъ фактического значенія; такъ какъ, будучи прежде всего учеными-спеціалистами и лишь посредственными мыслителями-философами, они радво проводять ту или другую философскую доктрину съ такою последовательностью, чтобы ради ея жертвовать очевидностію факта.

1. Начнемъ съ теоріи извістнаго французскаго филодога и историва религій Бюрнуфа 1). По Бюрнуфу, религіи человічества представляють совонупность организмовъ, соединенныхъ живою связью. Примізненіе въ изученію религій методовъ, употребляємыхъ въ наукахъ точныхъ, показываетъ, что всіз оніз имізють одинаковые существенные элементы, которые изъ візка въ візкъ переходили отъ народа въ народу, составляя общее неизмізное основаніе ихъ візрованій и религіозной жизни. Безспорное довазательство этого даютъ намъ вновь образовавшінся науки: сравнительное изученіе религій, сравнительная филологія и др. Эти науки свидітельствують, что почти у всізкъ народовъ какъ древнихъ такъ и новыхъ временъ, слова, выражающія священныя идея, не собственнаго, но чуждаго происхожденія: вмісті

<sup>1)</sup> Emile Burnouf: La science des religions, Paris, 1872.



съ священными идеями священныя слова намдый народъ получасть, какъ свищенное васледіе оть предковъ. Останавливаясь mucino na otomo shamenaterehomo carte, mei ne momente gonyстить, чтобы ети общепринятыя потіпа были простыя питіпа, чтобы евященныя формуны были одного игрою стовъ. Еслибы это было тапъ, тогда непонятно было бы, почему народы съ такимъ постоянствомъ усвояли себъ эти измышленія, какъ могли оне основывать своя наиболье важныя установленія на чистыхъ изновівкъ и боготворить слева. Рединіозные авты сучь реальвые поиходогическіе анты и должны быть объясыяемы не научими абстраниями, а такими же реальностиви. Необходиме, одиовательно, кота бы для того только, чтобы не объемить весь человическій родь въ поравнисльному безумін, признеть, чтосвищенным формулы, равно какъ общеми и симвелы, спрывають ит себъ нъчто реальное, жизженное, пребывающее, итчи текое, что дветь реантіянь вяз устойчивость и двйствительность. Этоть влементь на всемъ пространства долгой и слежной ногорія релити должены играть ту же роль, какую играеть въ органическихъ твлахъ жизнь. Есть, следовательно, изнотерал такистечн-BBS MUCH (in notion mystérieuse), Rotopas Bbyunt Bb Ceamenвыхъ формуналь войхъ наредовъ и скрываются подъ вибшинии •ормами ихъ велигій <sup>2</sup>).

Но какъ найти эту мисль? Гав она сирывается? Тамъ, куда приводятъ насъ открываемые лингвистикою, общіе священнымъ словамь всёхъ народовъ нории, гав была колыбель всей европейской культуры, въ отечествъ древнихъ арійцевъ, въ долинахъ Онса. Тамъ, у втого младенческаго народа, основная мыслъ невхъ религій выразвильсь всёго безпримъснъе и чище и, излившись въ священныхъ гимнахъ Ведъ, сохранилась въ нихъ на въки, доставля; такимъ образомъ, всякому желающему возможность выяснить ее здъсь, чтобы затымъ распознать ее во всъхъ остальныхъ религіяхъ, своеобразно измъненную подъ вліяніемъ историческихъ условій. Какъ открывается изъ Ведъ, три явленія особенно поражали умъ древнихъ арійцевъ: движеніе, жизнь и мысль. "Эти три явленія, взятыя во всемъ ихъ объемъ, обня-

<sup>2)</sup> Ibid., pp 199--205, passim.

мають всё безъ исключенія естественные осномены, такъ что, еслибы быль открыть объясняющій ихъ принципъ. то втоть принципъ, самъ по себе, должень бы быль дать универсальное объясненіе вещей. Необходимо только заботиться, какъ о самомъ главномъ условін, чтобы этотъ принципъ быль силою реальною, а не абстракцією: ибо подлежащіє объясненію сакты всё реальны"<sup>2</sup>).

Отыскать такой принципъ, по словамъ Бюриуев, было дъломъ не труднымъ. Для этого не требовалось ни общирныхъ познаній, на особенно усилованих развышленій. Онъ врайне прость н быль бы доступень даже детимь. Достаточно общаго взгляда на природу, чтобы его запетить 4). Въ самомъ деле, какую еденую сиду опознаемъ мы прежде всего въ различныхъ формахъ движенія—въ мелькающей молнін, въ быстронесущемся вітрі, въ бъгущих облавахъ, въ поднимающемся паръ, въ текучихъ водамъ и т. д? Не оченидно ли, что во всемъ этомъ двигатель одинъ-тенлота, исходящая отъ солнца? Она питаетъ растения и обусновливаеть ихъ рость; она обращаеть воду въ паръ, паръ въ облана, облана онова въ воду; она равръжаетъ воздухъ и образуеть такинь образомы вытеры и т. д. и т. д. Такины образомъ, солице, отъ котораго исполять все произвающая и все приводящая въ движение теплота, есть не только "небесный путнивъ", но и "универсальный двигатель" (Le Moteur universel). Огонь (agni)-воть, следовательно реальный принципъ, нъ воторому древніе арійцы относили всё формы движенія въ природе неодушевленной 5). Далве, чвив обусловлена жизнь въ ея разнообразныхъ проявленіяхъ? Не ясно ли, что орять теплотою? Зимою растенія накъ бы умирають, а съ возвращеніемъ согравающей весны опять оживають. Въ организмахъ животныхъ хладность есть признакъ безжизненности, смерти; напротивъ, жизненная сила животнаго увеличивается, по мірів того кагъ оно становится теплъе. Жизненность и теплота нераздъльны: эти явленія обусловливають одно другов. Они, следовательно,

<sup>3)</sup> Ibid., pp. 205-7.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 211.

<sup>5)</sup> Ibid., pp. 208-9.

тожественны. Такимъ образомъ огонь, исторый есть двигательпредметовъ неорганическихъ, есть въ то же время жеточникъ жизни. Жизнь существуеть, и сохраняется на земль не иначе, вакъ при одваующихъ трехъ условіяхъ: во-первыхъ, вогда огонь прониваеть все живое въ дучакъ содина, во-вторыхъ, когда овъ вакиочается въ питательникъ веществакъ, и навонецъ, когаонъ разлить во вдыхаемомъ живыми существами воздухв. Огоньнебесный -- солнце есть, следовательно, не только "универевльный двигатель", но и дотемъ жизни". Огонь земной, пораждаемый исходящеми изъ солица лучами, есть Сынъ небесиаго "отца жизни". Его второй въчный сотрудникъ (соорегаteur) есть приводимый солнцемъ въ движение воздухъ, вътеръ, духъ 4). Наконець, еще очевидные зависимость отъ жизии, слыдовательно, отъ теплоты, отъ солица-мысли. Умершій, безжизвенный человъкъ ничъмъ не обнаруживаетъ присутствія въ немъ чувства и нысли-ни словомъ, ни жестомъ, ни движеніемъ. Но солице есть условіе мысли не только какъ источникъ текла, но и какъ нсточникъ свъта. "Еслибы "небесный отецъ" (т.-е. солице) взяль свой светь и еслибы вселенная погрузилась во мракъ, то если и допустимъ, что тогда была бы още возможна жизнь, мысль превратилась бы въ ничто; ибо мыслящія существа, т.-е. жевотныя и люди заниствують отъ эрвнія почти всв свои идеи, особенно же высмую жаз идей, ту, съ помощію которой мы разумвемъ порядовъ вещей и въ нихъ отврываемъ тотъ божественный принципъ, изъ которого они проистекаютъ". Такимъ образомъ, солнечный огонь, разсматриваемый въ двукъ основныхъ своихъ свойствахъ, теплоте и свете, является и принципомъ мысли  $^{7}$ ).

Итакъ, принципъ движенія, мысли и жизни одинъ и тоть же. Назвавъ этоть единый и универоальный принципъ вещей словомъ, обозначающимъ конвретный предметь (огонь), древніе выразили, очевидно, ту же самую мысль, которую мы теперь выразили бы, сказавъ, что въ міръ проявляется единое начало, явдяющееся разомъ и принципомъ оканческимъ, и принципомъ

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., pp. 209-211.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., pp. 211-2.

цениологическимъ, и принципомъ метаомзическимъ или божественнымъ <sup>8</sup>).

Выработавъ такую оложную, хотя и престо выраженную мысльо первоссиовъ міра, древніе арійцы перещан нь распрытію этой цервофеновы, нисино какъ принцира мысли: Психологическій анализь, превосходящій своею плубиною все, досель сдвланное ва: этомъ направления западною наукою, повазаль имъ, что мысльразлична не только у различныхъ людей, но часто и у одного чедовъжа: она всегда состоить изъ элементовь, совершенно развечных по своей природь. Но при всеть запаль различияхь сиществуеть такой порядонь идей, въ которыхъ люди всегда. социасны, давъ вамъ предметы, въ которымъ относятся эти идеи. почеты, всеобщи и нознаются всегде лишь однимъ способомъ. При постельной смене других в идей, эти идеи неизменны-не возрастають и не уменьшаются. Но и межну ними една имветь новиючительное значение. Она-неитръ, прототить вевхъ остальнымь. Это имя абсолютного. Занийе раскрытіемь этой иневесть высшая наука; слово, се выражающее, есть высшее и понятывищее вы вовые слове; голось, произновищё это слово. излаеть священную паснь. "Эта прость, этоть звукь, это слово... эта наука, этоть разумв, эта идея,-воть, сладовательно, пребывающій элементь всего существующаго; этоть элементь естьвъ то же время источникъ живни и первый двигатель. Всв эти свойства принадлежать одному существу, въ которомъ нёть икчего отвлеченияго, ната и индивидуальниго ва симска человаческомъ. Всякая наува, всякій культь, всякій языкъ вменують Его по своему; но его истинное имя-Вогь, Отець вселенной и Творецъ жизни (Ahura, Brahma)" ). Впрочемъ, эти возвышенныя ученія были скорве принедлежностью оплосовских в писль древней Индіи, чамъ достояніемъ общенеродней вары.

Мысль, лежавшая въ основъ религовныхъ върованій древнихарійцевъ, — мысль, что единое божественное начало есть визотъи принципъ движенія, и принципъ жизни, и принципъ мысля, въ исторіи, такъ сказать, раздробилась. Народы подъ вліянісиъ-



<sup>\*)</sup> Ibid., р. 213.—Вивсто втораго термина, кажется, савдовало бы употребить «біологическій»: онъ болье соотвытствоваль бы мысли автора.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., pp. 213-4.

«воих» видивидуальных» природимх» особонностей, условій своего развитія и т. д., направляли свою созерцательную мысль то на одну сторону въ жизни вселенной, то на другую и соотвътственно этому выяснили себъ линь одно какое-либо овейетво единаго Божественкаго принципа, едва замвчая, я часто и совстви не примъчая другихъ. Такъ греки, антиняне, германцы н всв такъ называемые явычанки нонии божество почти только вавъ принципъ физическій и, замізчая различныя проявленія этоего принцица, раздробили самую идею о вемъ по числу проявленій (политенамъ). Другіе народы (персы, видійды), остановились на первыхъ двухъ опредъленияхъ принципа, жотя не оставили совершенно безъ вниманія и третьяго. Напонець, ниме народи, же забывая всецько двухъ первыхъ функцій божественкаго принщина, придели преимущественное значение третьей. Метаоизичеовія опредвленія божественнаго принципа они отдалили ота міра и сововупнии въ личность верховнаго Существа 10).

2. Взгляды Бюрнуфа заключають въ себъ довольно заметную несообразность. Справедливо думая, что для объясиенія мизненности и могущественного вліянія религіозныхъ върованій на живнь народовъ необходимо предположить въ основъ этихъ върованій какую-либо глубокую, самоочевидную и самодостоя врную мысль, Бюрнуев, съ другой стороны, совершенно неестеотвенно указываеть, напъ на основаніе для этой мысли, на выводы изъ наблюденія процессовъ вившней природы и внутренией жизни. Ясно, въ самонъ двав, что вврование въ "Вожественный принципъ" липь въ томъ случев можеть быть признаво очевиднымъ, равно доступнымъ мудрецу, младенцу и человъну необравованному, если оно возникнеть и будеть обосновано не налогическихъ выводахъ, всегда спорвыхъ, а на чемъдибо болье безспорновъ и непреложновъ. Полытку найти такое безопорное и непреложное основание межащей въ основа релисіссныхъ верованій мысли прекотавляють труды М. Мюллера. Взгляды знаменитаго сансиритолога твиз болве достойны винжанія, что, будучи обоснованы, какъ и васияды Бюрнува, на изученів Ведъ, они санымъ фантомъ существованія овоего свидътельствують, что теорія Бюриуов не есть ни единотвенно воз-



<sup>4)</sup> Ibid. pp. 214-5.

можная, ни неизбъяно требуемая харантеромъ древняго памят-

Всв религін, разсуждаеть М. Мюллерь, какъ бы различны онъ ни были между собою, сходятся въ одномъ утверждения, что содержаніе віры не исчерпывается одникь вившимь фактомь. что предметь въры (Божество) не есть вакой-либо визшній предметь, въ которому религіозное сознаніе его пріурочиваеть, привязываеть. Денарь въ своемъ фетише чтить не простой камень, чувственно озязаемый, но начто иное со немъ, начто лежащее за намъ, недоступное ни нашему осязанію, ни нашему ввору. На чемъ же повоится это выражающееся во всёхъ религозныхъ върованіяхъ убъщеніе, что по ту сторону доступнаго нашинъ чувотвамъ лежитъ начто невидимое, безконечное, сверхчеловаческое, божественное? Можно, конечно, сказать, что оно поконтся на заблужденін, на самообмань. Но въ такомъ случавеще настоятельные является потребность объяснить, почему всы люди, безспорно проявляющіе во всёхъ другихъ отношеніяхъ эдравый разумъ, въ одномъ этомъ отношеніи отъ начала міра и до нашихъ дней обнаруживаютъ удивительное неразуміе? Необходимо или отвътить на этотъ вопросъ или вовсе отказаться отъ научнаго объясненія въры 11).

Но чтобы въ самомъ началь не потерять надежды получить на вышеуказанный вопросъ отвъть ясный и очевидный, необходимо положить въ основу изысканій сакть общепризнанный и не вывывающій разногласій. Такой безспорный сакть есть; это свидътельство нашихъ визшнихъ чувствъ. Итакъ, мы имъемъ только пять визшнихъ чувствъ и міръ предъ собою: какъ при этихъ условіяхъ мы приходимъ нъ мысли о потустороннемъ міръ, или точнъе какъ пришли къ этой мысли наши арійскіе предки? Начнемъ съ начала. Мы называемъ дъйствительнымъ и осязательнымъ то, что воспринямаемъ своими пятью чувствами. Но несомитьно, что уже на раннъйшихъ ступеняхъ своего развитів человъкъ различаль два класса вившнихъ чувствъ, относи къодному классу чувства осязанія, обоняція в внуса, а къ другому чувства эрънія и слуха (первыя М. Мюллеръ, вольдъ за англійскимъ психологомъ Миігhead'омъ называетъ палеотерическимь,

<sup>&</sup>quot;) M. Müller: Vorlesungen über den Urspzung der Religion etc., S. 193-4.



а вторыя — неотерическими). Свидательства трехъ первыхъ чувствъ обладають наибольшею сактическою достоварностію; торда какъ при восладению остается мъсто сомнанію, всладствіе чего они нуждаются въ поддержив со стороны первыхъ 12). Первобытный человакъ, какъ и нына мало развитые люди, безъ сомнънія, болье всего полагался на свидьтельство своего осяванія: для него было действительно лишь осязаемое (намень, вость, рановина, гора, животное и т. д.). Но и оснавемыхъ предметовъ онъ различаль два класса: одни можно ощущать со всёхъ сторонъ, такъ что въ нихъ ничего не остается неизвъстнаго (кость, древесная вътва, звършная шкура), другіе, напротивъ, такому обсявдованію недоступны (деревья, горы, рвин, зомля). Если предметы перваго власса назвать осязаемыми, то предметы второго власса для точности сладуеть навывать помуосязаемыми. Осяваемыми предметами однако не исчерпывается содержание визшняго міра. Въ немъ есть еще предметы, которые мы можемъ лишь видеть, но которые осивать, хотя бы отчасти, не можемъпредметы неосязаемые (облаго, небо, звъзды, солнце и т. д.) 13).

Сдълавши это разъяснение исихологическаго хавантера и обращаясь затъмъ иъ свидътельствамъ Ведъ и и плассическихъ писателей (Эпихарма, Продика, Цезаря, Геродота, Квинта Курція), М. Мюллеръ находить, что въ древнъйшія времена человъчество обожествляю вовсе не осязаемые, а лишь полуосязаемые и неосязаемые предметы, что слъдовательно, оно не знало остишей, а знало лишь полубоговъ и боговъ 14). Отсюда онъ дълаетъ заилюченіе, что религіозная въра древнъйшаго человъчества поноплась, вакъ на своемъ послъднемъ незыблемомъ основаніи, на фактъ безспорнаго существованія въ природъ и за природой чего-то необъятнаго, безионечнаго, въ чемъ какъ бы утверждены всъ вещи, что объемлетъ собею насъ и всю вселенную, въ отношеніи въ чему все конечное, временно пространственное является не болъе какъ покрываломъ или сътью 13). Природа этого безнонечнаго бытія оставалась сокрытою отъ взоровъ древнихъ,

<sup>12)</sup> Ibid., s. 197-9.

<sup>12)</sup> Ibid., s. 201-8.

<sup>14)</sup> Ibib., s. 244-5.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Ibid., s. 253-4.

макъ она сокрыта и отъ нащихъ. Представление о безионечномъ смънялось въ вависимости отъ того предмета, въ отнощени къ которому оно разематривалось, накъ его дополнение, оокъ или основание. Чъмъ бодъе было въ восприяти влемента чувственнаго, тъмъ менъе выступаль въ немъ влементъ невидимый, безионечный. Измънялось восприятие, измънялось и смутное ощущение, чаяние того, что превышаетъ опредъленное восприятие. Восприятие ръки, напр., горы требовало менъе дополнительнаго невидимаго элемента, чъмъ восприятие утренней зари или бури. Чъмъ болъе было въ восприяти дополнительнаго, безконечнаго влемента, тъмъ выше поставлялись божества въ ихъ общей исрархии—неосиваемые преимуществовали предъ нолуосизвеными, эти посдъдния предъ осязаемыми 16). Отоюда слъдуетъ, что нодинное основание и послъдний источнинъ въры въ Бога ость восприямие безконечнаро.

Будучи замъчено, отлачено и мысленно обособлено отъ чувстрещо данной вонечной действительности, а потомъ и отъ действительности психической, безконечное образовало канъ бы особую сферу, особую божественную природу, сущность. Мысль объ этой всепроникающей, всесодержащей, безконечной Божественной природъ составляетъ неизбъяный антецеденть всьхъ формъ религіозной въры. Въ формъ смутнаго чувствованія, неяснаго предощущенія (in confuso) человачество владало ею уже тогда, когда при своей дътской впечатлительности и воспріимчавости оно считало Божество навъ бы разлитымъ повсюду и готово было чтить Его въ каждомъ предмете изъ класса неосязаемыхъ и полуосизаемыхъ, когда оно еще не доло себъ отчета въ томъ, единъ ли Богъ или боговъ много. Оно не утрачивало этой мысли и тогда, когда повидимому совершенно раздробляло ее на устойчивые образы божествъ политензма и даже когда ниспадало до анимизма или грубаго фетицизма. Однимъ словомъ мысль объ этой божественной безконечности ни на минуту не цовидала человъчества, начиная съ его колыбели, потому что безнонечная реальность дана намъ во всехъ нашихъ воспріятіяхъ, ен предчувствіе покоится на чувствів всего конечнаго, ея ворни въ дъйствительномъ, ощутимомъ, хотя и неопредъленно



<sup>16)</sup> Ibid., s. 258-9.

сознаваемомъ присутствів безконечнаго одемента ве всъхъ нашихъ веспріятіямъ, "Это предчувствіе, это медленно пробуждающееся сознаніе безконечнаго промло чрезъ мнего оазисовъ и было выражено мномествомъ именъ. Я могь бы, — восторженно шинетъ М. Мюдеръ, — указать его въ томъ изумденія, съ которымъ подиневійскій морякъ смотрить на безконечный гаризонтъ моря; въ томъ радостномъ восторгъ, съ исторымъ арійскій пастухъ привітствуеть блесить утренней зари, и въ томъ модчаливомъ опокойствій, съ которымъ уединенный путникъ въ пустывъ шри исчезновеніи послідняго дуча заходящаго солица, омежаеть свои утомленные въщым и мечтательно уносится въ другое отечество. Во всъхъ этихъ чувствахъ и предчувствіяхъ звучить одна и та же струна, настроенная на тысячу различныхъ тоновъ" 17).

Мансъ Мюллеръ не всегда однако отстапвалъ въ двлв образованія візры въ Бога исключительное значеніе "воспріятія безконечности". Въ своихъ раниващихъ сочиненияхъ онъ усвояхъ человъку, какъ одну взъ существеннъйшихъ его отличительныхъ особенностей, отъ природы данное ему своеобразное чувствованіе сверхчувственнаго, бытія верховной причины и "нашей вависимости отъ высшей силы",--чувствованіе, "проявляющееся во всъхъ религіяхъ міра" 18). Такимъ образомъ, по мысли англійскаго оплолога, основаніемъ для въры въ Бога служить не тодько данная во вившнемъ воспріятія безконечность, но и присущее человическому духу чуветвование абсолютнаго т.-е. не только откровеніе вижшнее, но и откровеніе внутреннее. Объединяя въ одно целое все сказанное М. Мюллеромъ по вопросу о происхождения въры въ Бога въ разновременно писанныхъ имъ сочишенияхъ, его основную мысль можно выразить въ слъдующей формв. Прежде всего первобытный человые почувствоваль смутно въ себъ самомъ и въ окружающей его природъ присутствіе чего-то особеннаго, высшаго, чего узнать и назвать онъ еще не могъ, но существование чего для него лежало вив всяваго сомивнія. Предстояда задача познать и назвать это непостижимое и неизреченное начто, -- это тамиственное и со-

<sup>10)</sup> Einleitung in die vergleichende Religionswissenschaft, 2-te Auflage, 1876. ss. 248-250, cfr. 257-8.



<sup>17)</sup> Ibid., s. 49.

вровенное Существо, которое проявляеть Свое быте во всемь, на что человавь ни ваглянеть, но которое человавь зналь лишь въ той мере, въ какой скрытый въ зомяе родникъ знають по водъ, съ неудержимою силою прорывающейся наруму. Съ этою цвлію человавь сталь разснатривать мірь и сталь пріурочивать еще непостигнутое имъ "нвито" то из одному явленію природы, то къ другому, доволъ, наконецъ, не убъдился, что хотя это высшее "начто" и можно усматрявать почти во всахъ явленіяхъ природы, однако отожествить нельзя ни съ однимъ изъ нихъ. Онъ видълъ Божество и въ солицъ и въ свътлой лазури неба, ощущаль Его присутствіе и въ вихрів, и въ бурів, и въ вемлетрясенів, и въ огив и называль Его всвин этими вменами, но никогда не думалъ, что солнце, лазурь неба или какой нибудь другой предметь природы есть то самое, "чего ищеть серипе и въ чему стремится душа" 1"). Такъ вознивъ "генотеязиъ" (терминъ, введенный въ первый разъ М. Мюллеромъ), видъвшій Бога во всемъ вообще и ни въ чемъ въ особенности. Однако, когда поздиве начался мисологическій процессъ, эта, по опредвленію М. Мюлера, "детская болезнь языка" 20),-и когда подъ вліявіемъ этого процесса первобытный человъкъ почувствоваль потребность, такъ свазать, прикрапить идею Божества из какамунебудь конкретному предмету, онъ прежде всего обратился къ твиъ предметамъ и явленіямъ природы, въ которыхъ усматряваль болье безконечного элемента. Этимь, по мысли М. Мюлдера, неотразимо доказывается существенное значение въ содержаніи представленія о Бога иден безконечности 21).

3. Существенное сходство съ изложенными взглядами М. Мюллера и вакъ бы ихъ дополнение представляютъ взгляды твхъ историковъ вультурно-психологической жизни человъчества <sup>22</sup>),

уз) Кунь (Herabkunft des Feuers), эксплуатированный, по выражению профессора Буслаева, Каспары (Die Urgeschichte der Menschheit etc. 2-te Auflage, Leipzig, 1877), который, въ свою очередь быль отчасти повторень Гельсальдомь (Cultur-



<sup>10)</sup> Ibid., 250.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Ibid., s. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Мы ограничиваемся здысь этой краткой передачей взглядовы Макса Молдера, такь какь вы другомы мысты излагали ихъ подробиње. См. наму монографию: «вы вопросу о происхождении религи, изложение и разборы теории Макса Молдера»; «Въра и Разум». 1886 г., кн. 20 и слыд.

которые считають основаниемь религиовной въры наблюдение въ природъ различныхъ таниственныхъ процессовъ. Различіе нежду М. Мюллеромъ и этими историвами состоить лишь въ томъ, что тогда какъ первый обосновываетъ въру на существованіи чего-то чувственно-исобъятнаго, пространственно-безконечнаго, вти последніе основывають ее на существованіи чего то мысленно непостижимаю, естественно-необъяснимаю, превышающаго силы человъческаго разумвнія, и вследствіе этого, чего-то высшаго, сверхчеловаческого, божественного. Такимъ характеромъ обладали въ глазахъ древняхъ, напр. процессы горфнія, действіе на человъва возбуждающихъ напитновъ, ритма и т. д. Во всъхъ этихъ явленіяхъ взоръ человіна, особенно неразвитаго, усматриваль вакую-то глубокую, непостижимую тайну, "Огонь, напр. выходить изъ дерева; стихія подвижная, эоприая, неустойчивая возниваетъ изъ твердаго и плотнаго тъла; горячее выходитъ изъ холоднаго. Здесь все полно тайны, здесь все чудесно". То же можно сказать и о действін возбуждающихъ напитвовъ. "Проникая въ человъка, они приводять въ священный трепеть всъ силы души его и человъвъ чувствуеть, что въ него вселилось нвито мощное и властное; онъ ощущаеть въ себв необычайный приливъ силъ, наплывъ энергін, -- онъ минть себя причастнымъ божественной субстанців и обладателемъ всяческой мудрости. Разъ эти психологические моменты на лицо, мы уже въ сферъ религін, и спеціально на рубежь той могучей всемірно-исторической религіозной силы, которая называется мистикою " 23). Мистива сначала была не только главною, но можно сказать, единственною культурною силою, двигателемъ исторического развитія во всъхъ направленіяхъ, включая и жизнь религіозную. Поздиве же, не сходя съ исторической сцены совершенно, она какъ бы

деяснісьте ін інгет патіглісьен Ептиіскеция, Augsburg. 1875). См. статью профессора Буслаєва: «Догадки и мечтанія о первобытномь человічестві». Русскій Вістникь. Т. 10′, стр. 729. Ср. «Р. В.» 1872 г., № 10, стр. 665 и слід., статья того же автора. Изъ нашихь русскихь ученыхь въ свособразной формів этоть же взглядь развить г. Овсянико-Куликовскимь въ его изслідованіи: «Опыть изученія вакмическихь культовь индоевропейской древности въ связи съ ролью экстаза на раннихь ступеныхь общественности» (см. «Записки Императорскаго Новороссійскаго Университета», т. XXXIX, 1884 г.).

<sup>23)</sup> Ibid., crp. 22-5, passim.

утратила часть своего, вначаль неизмърнмаго, вліннія и именно потому, что отчасти расцалась (напр. на мистину редигіозную, художественную и т. д.), отчасти же, вследствіе инспаденія человака на ступень животной жизни, вытеснена быль раздичными суррогатами подлянно жизненной инстини (напр. танцами) <sup>34</sup>). Темъ не менъе окончательно изгиана изъ жизни она быть не можеть и навсегда должна остаться последнимъ основанісмъ редигіозной вёры.

4. На ряду съ М. Мюллеромъ мельзя не упомянуть объ одномъ его наиболье видныхъ, притивовъ, Евгеніи фонъ-Шмидть <sup>25</sup>). Будучи, накъ и М. Мюллеръ, филологомъ по спеціальности <sup>24</sup>),

<sup>\*)</sup> Ibid., 228-231, passim.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Dr. Eugen von Schmidt: die Philosophie der Mythologie und M. Müller, 1880. Накоторыя мысли ясные раскрыты Шиндтоми 'вы изданной пиы поздыве антикритикы: Entgegnungen auf die Recensionen meiner Schrift «die Philosophie» etc. (Moskau, 1881).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Максъ Миллеръ-филологъ номиналисть, какъ опъ и самъ себя называеть, а Шмидтъ-филологъ реплистъ. Первый смотрить на отношение между мыслию и словомъ, какъ на отношение между душею и тъломъ и отсюда, конечно, соворшенно последовательно заключаеть, что этимологическое изследование имени можеть отврить все содержание представления, этимъ именемъ обозначеннаго, и что следовательно корисваго сходства словъ совершенно достаточно для того, чтобы установить тожество выраженных въ этихъ словахъ понятій, подобно тому, какъ напримъръ, зоологу, ботанику или палеонтологу для утвержденія родоваго тожества двухъ индивидуумовъ совершенно достаточно сходства твлесныхъ признаковъ. Шиндтъ, напротивъ, думаетъ, что слово не тело понятія, но лишь знакъ чин *симеол*ь. Душа инфеть тодько *одно* тело, которое она проникаеть, а мисль ниветь различные знаки, причемь для установки отношенія между мыслію в знакомъ достаточно лишь одного признака (кругъ-безконечность). Еслибы, разсуждаеть Шиндть, мысль относилась бъ слову, какъ душа въ твлу, то на свътъ существоваль бы только одинь языкь, такь какь разумь у всехь одинь, и каждое понятіе нивло бы своимъ твломъ только одно опредвленное слово: языки разлячались бы между собою только большимъ или меньщимъ богатствомъ. Если же такъ, то, очевидно, при изследовани въ области религи и минологи нельзя, подобно М. Мюлдеру, ограничиваться одними этимологическими изысканіями имень боговъ, но необходимо дополнить эти изысканія болве важнымъ психологическимъ изследованіемъ законовъ, по которымъ развивалось богосознаніе или, говоря иначе,--законовъ, по которымъ совершалось «развитие богосознания въ оболочвъ редигіозныхъ миновъ». Только такое психологическое изследованіе, по Шмилу, и можеть дать двиствительно твердую основу для решенія вопроса о происхожденіи редигіи.

Шмидръ новобно ему пытастся, опираясь на свои споціальныя чивания, выпонные основания режинозной веры и опредвинть главные фасном ен положийи. Развиван свой выглядь въ оппозицін Максу Мюлеру, Шмикть однако, несметря на интересыполемени, не считаеть возможению отринять той крапко обоснованной теорією М. Маолера имсли, что идел безполечности ниветь существенное значене для върм во Бога, сеставляя, съодной стороны одно изъ ел основаній, съ другой — одинъ изъвлементовъ ен содержанін; т.-е. нден Болества. Въ природв, по-Шминту, человачество всегда видале отражение безпонечныхъсвойствъ Божінхъ: "море соть обрасъ безночечности, воздукъ - вездвирисутствія, всеобъемлющее небо-всемогущества" н т. д. <sup>27</sup>). Приниман, однако, во вниманіе, что эта идея карактера предивативнаго и притомъ слишкомъ отвлечениеме; не находя, съ другой стороны, въ начальныхъ, исторически вавъстныхъ именахъ Бовінкъ, увазанія на эту насю: — Шмиять при-XORHTD ED MAICHE, TO HE SIS BEER CLYMBIS B CATMETS SCHOBERAND базисомъ религіозной въры, а что то другов. Но что же? Какос болъе очевидное наблюдение? Какая болье неотступная мысль? Въ отвъть на эти вопросы Шмидть указываеть на Силу, преявляющуюся во всемъ вив насъ и въ самихъ насъ, -- на силу, воторая заявляеть человаку о своемь бытім необходимо всегда и вездъ. Два порядка соображеній выставляеть Шиндта для обоснованія своего утвержденія: одинь — карактера пиріорно-монкологическаго, другой – сравнительно-филологическаго.

а) Существенное свойство человъва, — разсуждаеть Шменть, свойство, всего сильнъе отличающее его отъ животнаго, есть самосознаніе, мышленіе о "я", или какъ выражается Аристотель, "мышленіе мышленія". Но мысля себя, человъкъ тъмъ самымъ отличаеть себя отъ всего остальнаго, отъ всего окружающаго его міра. Въ понятіи же о міръ уже содержится понятіе о принципъ міра или о "силъ надъ міромъ". Идея надмірной силы, обусловливая наше сознаніе, въ тоже время обосновываеть общечеловъческую въру въ Божество и такъ сказать вынуждаеть къ ней. "Пусть божество будеть мыслимо, какъ Первосснова міра, какъ Природа (въ высшемъ смыслъ), какъ Суб-

<sup>27)</sup> Die Philos. des Myth., Anmerk. I, cfr. s. 56.

станція, нанъ Творець или Владыка міра, какъ Абсолютное, какъ Совенунность атомовъ (?), какъ множественность природныхъ силь или духовъ (анкмизмъ?), какъ реальный принципь міра, или духовъ (анкмизмъ?), какъ реальный принципь міра, или какъ-нибудь иначе, —во всъхъ этихъ понятіяхъ содержится мысль о Силь надъміромъ, о томь, что, будучи понято какъ единство, управляеть міромъ. Въ этомъ обширнъйшемъ смыслъ даже то, что лакъ называемый атенстъ ставитъ на місто Божества, все таки будетъ божествомъ" 28). Такимъ образомъ, идея силы есть, по Щиндту, неустранимый, въчно присущій, приносимый съ самымъ нашимъ появленіемъ на свъть элементъ нашего сознанія и —частнъе—сознамія о Богъ.

б) Какъ таковой, онъ, очевидно, прежде есею долженъ быль выступить въ сознанія человічества. Это и доказываеть сравнительная еплологія вивств съ сравнительною исторією религій. По свидательству этихъ наукъ, въ древнайшихъ именахъ божінкъ выражается именно мысль о Силь. Не говоря уже о народакъ семитическихъ, у которыхъ по общему признанію, въ древивникъ вменахъ Вомінхъ, чисто, безпримъсно, въ отвлеченін отъ вовхъ другихъ идей, была выражена именно идея Силы (Эль, Элогииъ) 29), — на основаніи новъйшихъ филологическихъ розысканій, окабывается возможнымъ смело утверждать, что н у народовъ двухъ другихъ вътвей-туранцевъ (хамитовъ) и индоевропейцевъ (ізфетитовъ) идел силы составляла содержаніе древнъйшаго представленія о Богь. Такимъ образомъ, подъ формою ли "Сильнаго", подъ образомъ ли слепыхъ, темныхъ, разрушительныхъ, грозныхъ силъ окружающей природы (сham, kem, huтия — нъчто темное, косное, чуждое человъку, гнетущее, землистое-у туранцевъ) или подъ образовъ светлыхъ, согравающихъ, животворныхъ силъ свътилъ небесныхъ (deva, deus, диво-свътмый), — человъчество повсюду чтило въ первобытныя времена единую Божественную Силу 30). Человъвъ, — разсуждаетъ Шмидтъ, всегда быль человъкомъ и всегда отличался отъ животнаго тъмъ,

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Phil. der Myth. ss. 49—52, 101—107. Подробности мы опускаемъ, такъ какъ онъ болье имъють въ виду установку фазисось въ развити «богосознанія» (сознанія о Богь), чъмъ выясненіе его происхожденія и основаній.



<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Ibid., 88. 7—8.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Ibid., ss. 51-2, 102-3. Cfr. Entgegnungen, ss. 2-3.

что тогда канъ это последнее чувствуеть свою зависимость лишь отъ отдельныхъ предметовъ, человъвъ съ самаго начала почуветвовалъ свою зависимость отъ единаго целово, а въ этой смутной мысли о целомъ, всеобщемъ уже съ самаго начала дремала другая, еще болъе смутная мысль—о надмірной сверхчувственной Сыль. Въ противоположность животному человъвъ съ самаго начала своего существованія могъ канъ бы съ вершины горы окивуть однимъ взоромъ весь необъятный горизонтъ вселенной и опознать въ немъ единую зиждительную Силу — Божество.

Признаніе универсальнаго опыта абсолютной силы за основаніе раздичныхъ формъ редигіозной въры, по мивнію Шмидта, не только не эструдиветь помиманія различія этихъ формъ, но напротивъ, самымъ прямымъ образомъ содъйствуеть выяснению условій, опредвлявших это различіе. Сознаніе челована о Бога. вакъ Силъ надмірной, на каждой ступени опредъялюсь характеромъ его совнамія о самомъ себъ, какъ впутренпей сняв, какъ сыв sui generis въ ряду міровыхъ силь. И такъ какъ историческое развите человъчества можно представить не иначе, какъ по анадогін съ развитіемъ отдъльнаго челована: то, очевидно, истолвовании исторію развитія человъчества но аналогія съ общинъ ходомъ развитія духовной жизни въ каждомъ отдельномъ чело-«Виж мы легво различим» главные моменты всемірноноторическаго развитія въ человъчествь "самосовнанія" и "богосовнанія" (сознанія о Богь). На первой ступени развитія, когда человінъ не умъть еще офичать себя отъ вившней природы, а въ себъ--внутренній принципь оть вижшией оболочки, оть и Божество не умъль отдълить отъ природы и поминаль его, какъ единов всесодержащее явленіе, какъ нікоторую въ высшей степени неопредъденную "предметность". Какъ ребенокъ, покоясь на груди матери, чувствуеть, что это его мать, хотя и не называеть ее, такъ и первобытный человакъ чувствовакъ, что въ природа соврыта высшая попечительная сила, хотя онъ и не именовалъ ея особыми именами. Онъ чтелъ эту Божественную силу, когда поднималь благодарный взорь, какь въ подателю радости и довольства, къ круглому солнечному диску, испускающему тепловые и свътовые лучи; онъ чтилъ ее, когда со страхомъ преклонялся

предъ бурею и съ трепетомъ смотрелъ на грозу и т. д. <sup>21</sup>). На второй ступени, когда человътъ различиль во всемъ живомъ "внутреннюю жизненную сняу" (душу) и зависничю отъ нея "вившиюю форму" (твло), онъ сталь представлять божества, т.-е. "управляющія міромъ силы" въ "душевно-телесной форме", хотя еще кръпко, до нераздъльности, связанной съ природою (чудовищные, исполенскіе, полустикійные, полуживотные, получеловъческіе образы титановъ) 32). Когда, наконедъ, на третьей отупеки человъвъ замътилъ тонкое различів между душою растительною и животною, съ одной стороны, и душою собствение человъческою (духомъ), съ другой, опъ и боговъ сталь представлять действительными личностими въ художественно завенченной ченовъческой формъ (антрономорфиямъ грековъ) 32). Ново всвиъ втихъ трехъ генераціяхъ божествъ "переоначальних» (явленія природы), "древних»" (титаны) и "новысь" (боги антропомороные) человъчество постоянно итило единию силу, котя онс и скрывалась во сознани за болье или менте впредыленными образами отдильных божествь.

5. Къ тъмъ же въ сущности результатамъ, въ которымъ М. Миллеръ, Овсянико-Куликовскій и Шиндть пришли путемъ изученія религіи древнихъ арійцевъ, извъстный англійскій егинтологь, Ле-Пажсь Ренуфъ 24), пришель путемъ изученія древнъйшихъ памятниковъ религіи египтинъ. Наяванный ученый доказаль, что и древними египтинами Божество представлялось именноваль безконечная Сила. Это послъднее положеніе онъ обосноваль на анализъ понятія, выраженнаго словомъ nutar, унотреблявшимся древними египтинами для обозначенія Божества. Для нашей спеціальной задачи нётъ, конечно, необходимости входитъвъ облогическій анализъ этого слова. Поэтому или везьмемътолько результать этого аналива. "Египетское слово питаг", говорить Пажъ Ренуфъ, "означаеть силу, накъ и еврейское Эль. Очень обычное египетское выраженіе питаг вътга точно соот-

<sup>\*!)</sup> Philos. der Myth. as. 8-9, 38.

<sup>32)</sup> Ibid., 13-14.

<sup>33)</sup> Ibid., 19.

vorlesungen über Ursprung und Entwickelung der Religion der alten Aegypten, von le Page Renouf. Autorisirte Uebersetzung. Leipzig, 1882. ss. 92-7.

вътствуеть еврейскому Эль Шаддай". Слово nutar древними египтянами безраздично прилагалось "ко всякой силь, которой воображение египтанъ пришесывало дъятельное вившательство въ міровой процессъ, равно какъ приписывалось и единой силь, отъ которой всъ другія силы исходять. Горусъ и Ра, Озирисъ и Сетъ суть имена отдельных вонечных силь, но вроме этихъ отдельных силь повсюду находять у древних египтянь упоминаніе о Сняв безъ имени, которая совсвив не имветь никавого минологического характера, которая постоянно представляется единою и которая, наконецъ, можеть быть понята только какъ предметь sensus numinis или какъ непосредственное воспріятіе безконечнию. Это последнее (безконечное) я, говорить Ренуфъ, подобно своему ученому предшественнику, профессору М. Мюляеру, считаю не продуктомъ мыслящаго совнанія, но особымъ автомъ познанія, освободиться оть котораго такъ же невозможно, какъ невозможно освободиться отъ чувственныхъ впечатлъній". Образовавъ на основаніп "непосредственнаго вос. пріятія понятіе о "единомъ и истинномъ Богъ, Который недалеко отъ каждаго изъ насъ (ибо мы имъ живемъ, движемся и существуемъ) въчная сила и божество Котораго намъ открыты", египтяне, по Ренусу, развивали затвив это зачаточное помятіе о Богь въ различныхъ направленияхъ, въ тесной зависимости отъ развитін ихъ теоретическаго міропониманін, которое непосредственно вліяло на способъ пониманія единой абсолютной Силы. Эта Сила "можеть быть понята вавъ причина и ведеть тогда, какъ самъ законъ причинности, къ признанію первой причины или силы, изъ которой всв другія силы производятся. Но возможно, какъ учить и исторія мышленія, понятія силы и субстанціц разсматривать вань ввацмовамівнимым и тогда легво представить себъ универсальную силу въ природъ такъ, что котя она существуетъ сама въ себъ въчно и неизмънно, однако отврывается въ различныхъ формахъ своего проявленія. Въ обовкъ случаякъ въ результать получается единство, но въ первомъ случав единство тенстическое, во второмъ-пантенстическое. Впрочемъ, торжество последняго пониманія наступило лешь въ относительно поздній періодъ времени, а до этого періода египетскую религію можно разсматривать и вакъ теистическую и нанъ пантеистическую. Въ обоихъ случаяхъ минологическіе

образы божествъ являются истинными или воображаемыми силами вселенной".

6. Ту-же въ сущности мысль развиваеть и вышеупомянутый Ганенмахерь 35). давая ей однако иное освъщение. И по его мивнію общій корень всвяв религіозныхъ вврованій есть сознаніе міра, въ противоположность самосовнанію, и чувство зависимости отъ силъ и началъ бытія. Лишь только человъкъ началъ отличать себя отъ міра, и чувствовать присутствіе въ немъ чего-то болве могущественнаго, чвиъ онъ, -- "другаго", онъ началь становиться въ этому "другому" въ исплючительныя отношенія. "Это нвито болве могущественное и, при недостаточномъ знаніи естественной связи явленій, таинственное человъкъ могъ представлять себъ не иначе, какъ подъ формани наятыми отъ своего собственнаго существа (анимизмъ). Но въ тотъ часъ, какъ одинъ, быгь-можетъ единственный между многими тысячами, человъкъ пришелъ въ тому, что началъ представиять себъ это болъе могущественное нъчто, не облекая его въ формы своего собственного существа, была отврыта дверь и быль указань путь для восхожденія къ болье совершеннымъ формамъ религіозной въры. Способность понимать начало, дъй ствующее въ явленіяхъ само по себъ, въ отвлеченіи отъ гра ницъ человъческаго представленія о душъ, дала возможность перейти (отъ анимизма) въ болве чистой формв богосознанія. Во вст такіе моменты, когда духовную жизнь озаряють новые лучи свъта, геній человъчества рождаеть къ жизни пъчто новое. Это новое не можеть быть достаточно объяснено изъ чисто механическихъ и матеріальныхъ причинъ. Когда человъчество дълветь новый шагь впередъ, на сцену выступаеть геніальность и нивакая область не доназываеть этого оченидеже, чвыть религіовная". Повидимому, — разсуждаеть Гаггенмахерь далье, -- это пониманіе міровыхъ силь, какъ чего-то такого, къ чему не приложимы наши понятія о душъ, какъ нъкоторый родъ "матеріалистического монизма", есть сравнительно съ анимизмомъ шагъ назадъ. Но это только такъ кажется; на самомъ же дъл это быль гронадный шагь впередь. Пониманіе двйствующихъ явленіяхъ силь и началь не въ образв перемъщенныхъ ВЪ



<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) См. выше, гл. II, примъч. 19.

предметы человъческихъ или имъ подобныхъ духовъ, а въ формъ и вкотораго высщаго, свободнаго отъ ограничения свойствами человвческой души, "сверхчеловвческого" существованія, -- это понимание было въ концъ концовъ необходимымъ условиемъ перехода въ въръ въ единаго Бога. Правда, убъдпвщись въ несостоятельности анимистических вврованій, чедоввчество еще не сразу обратилось къ въръ въ единаго Бога. Сначала оно скорве смутно предполагало и чувствовало, чвмъ ясно сознавало единство дъйствующей во встхъ внащнихъ и внутреннихъ явленіяхъ сверхчеловъчесной силы (генотевамъ), при чемъ иногда даже придавало вначение цвлаго какимъ нибудь отдельнымъ явденіямъ, будучи какъ бы подавлено ихъ силою и влінніемъ на свою жизнь (политенамъ). Но и въ этихъ уклоненіяхъ сватилась мысль о единомъ, вседъйствующемъ началь, — мысль, которая. хотя и произрастала вибств съ другими несовершенными формами въры на одномъ и томъ же древъ какъ его благороднъйшій отпрысвъ (т. е. на древъ "познанія міра и дъйствующихъ въ немъ силъ, канъ недвлимаго единства"), однако, въ силу своего неизміримаго превосходства предъ этими несовершенными формами въры, должна быть признана "самоотвровениемъ единаго, міръ, умы и сердца людей наполняющаго духа",--дъломъ не человъческимъ, но "Божінмъ въ человъкъ". Когда наступило благопріятное время, какъ моднія загоріздась въ человічествів или точнъе--въ его геніальныхъ представителяхъ монотепстическая вдея. Для этой идеи, какъ и для молніи, составные элементы и надлежащія условін были даны; но сочетаніе шхо во новоє явленіе есть ньито непостижимое, тайна 36).

7. Новую варіацію мысли о проявляющейся въ мірѣ силѣ, какъ источнивъ и основаніи религіозной въры, мы находимъ въ пролегоменахъ къ исторіи религій" извъстнаго французскаго ученаго Ревиля <sup>27</sup>). По смыслу теоріи Ревиля, фантъ, содержащій въ себъ разгадку таинства въры, объясненіе ея непреходящей жизненности и въчной дъйственности, состоитъ въ томъ, что, не смотря на разрушительное дъйствіе грозныхъ стихій природы и тяжелыя обстоятельства жизни, человъкъ всегда видитъ, хотя

<sup>16)</sup> Haggenmacher., § 75-82. 30-37.

<sup>31)</sup> A. Réville: Prolégomènes de l'histoire des religions. 3 Edition, Paris. 1881.

и не вполив осуществленный, "синтеръ міра и своей сульбы" 28), обезпечивающій ему его бытіе и благополучіе среди всеобщей борьбы смерти и разрушенія. Въ этомъ факть вседневнаго опыта онъ видить ясное доказательство истинности того изначала присущаго ему специфическаго чувствованія, которое внушаеть ему, что есть какой-то высшій порядокь, какая-то высшая сила, съ воторою онъ, какъ и все существующее, связанъ связью столь же положительною, реальною, конкретною, какъ реальна, напримъръ, сила тяготънія, какъ свъть солица 39) и что только эта. сила и можеть упрочить его бытіе и благополучіе. Чвиъ болве вниваеть человъвъ въ законы окружающей его природы и въ смыслъ жизни своей и народовъ, тёмъ очевидиве становится для него существование этого высшаго порядка и твиъ ослзательные, реальные дылается всецылая зависимость отъ высшей силы. Для раскрытія своей основной мысли Ревиль пользуется хорошимъ сравненіемъ-сравниваеть жизнь съ трагедією. Ктовнимательно следить за жизнію,---разсуждаеть онь,---тоть и въ ней, ванъ внимательный зритель въ трагедін, найдеть увазаніе на этоть высшій міровой порядовь, который при своемь побъдоносномъ шествін, сокрушаеть наши мелкіе разсчеты, нашу недальновидную предусмотрительность и наше шаблонное благоразуміе, который идеть къ своей цвли невозмутимо, не ваботясь о паутинообразной твани нашихъ дъйствій и выполняеть свои цвии съ постоянствомъ, правильностію и върностію астральнаго движенія" 40).

<sup>40)</sup> Ibid., р. 99. — Воть какъ разъясняеть Ревиль смысль трагедів въ приміненів въ внясненію основаній регигіозной вірм. «Мы, говорить очъ, не называемъ трагическимъ просто ужасное, напр. ураганъ, когда онъ проходить не причиняя бідствій; не называемъ трагическимъ и просто грандіозное, какъ напримірь море въ спокойномъ состоянів. Ужасное само по себі и грандіозное само по себі, слідовательно, недостаточни для произведенія трагическаго. Необходимо нічто большее, — именно, чтобы въ этому присоединалось отпровеніе закона или высшаго управленія вещами. Античная драма долго ограничивалась однов внішнею стороною трагическаго, указывая почти на одинъ только сліпой рокъ (fatalité). Оракуль бога, проклятіе отца, кара закона должны были рано вли поздно исполниться, котя бы при сверхъ-естественномъ вміншательстві. Нинів



<sup>38)</sup> Ibid., p. 102: cette synthese victorieuse du monde et de la destinée fait l'essence même de la religion sous toutes ses formes.

<sup>39)</sup> Ibid., p. 37-8.

Съ этой точки эрвнія Ревиль признаеть въ существи вирнымъ повъстный взраявъ Шлейермахера, по которому сущность религін есть чувство зависимости. Чувство зависимости отъ міровой силы, -- разсуждаеть онь, -- двиствительно необходимо для въры въ Божество, какъ Существо всемочущее. Въ самомъ дълъ, чтобы быть достаточной причиной вышеуказаннаго "синтеза". между природнымъ механизмомъ и человъческою жизнью, Божество, очевидно, должно обладать селою не только относительно высшею, но прямо абсолютною - быть всемогущимъ. Съ другой стороны, человъвъ не можетъ представлять себъ это всемогущество по образу мертваго вещества или слепыхъ силь природы, такъ накъ не можеть не видать превосходства надъ нею своего личнаго духа. Даже въ безсили своемъ человъвъ выше природы: нбо онъ знаеть о своемъ безсилін, а природа ничего не можеть знать даже о своемь могуществъ 41). Даже, челоевкъ никогда не можеть видеть во внешней природе одне только безпорядочныя массы вещества и формъ: онъ всегда усматриваетъ въ ней накоторый порядовъ, связность, начто подобное по своей природа ему самому. И вакъ бы ни были велики и срубы заблужденія человіва относительно этого "нівчто", которое онъ называеть закономъ, космическимъ порядкомъ, тамиственнымъ разумомъ, fatum'омъ, геніемъ, numen'омъ и т. д.



ин хотимъ, чтобы трагическое было логично, и им правы, ибо оно действительно таково. Но и ныев, какъ въ древности, именно проявление высшаго закона вещей составляеть цвну и собственный характерь трагического. Могущественное государство падаетъ, подкопанное внутренними пороками, долго скрывавшимися подъ блестящею наружностію. Другь человічества, пользовавшійся сначала уваженіемъ, гибнеть жертвою людскаго злодейства; катастрофа, поглощающая самыя законныя надежды и самыя нажныя привязанности, все то, что напоминаеть о нравственномъ владычествъ, о хрупкости всъхъ нашихъ, даже самыхъ лучшихъ проэктовъ, или о необходимости обращать свой взоръ къ вичнымъ сферамъ, какъ къ единственной странь, гдв изрекается верховное слово нашихъ судебъ, -- все это есть трагическое и справедливо заслуживаеть этого названія. И человекь всегда съ охотою предается соверцанію трагическаго, потому что существуєть нёкоторая таниственная блезость между человеческимъ духомъ и темъ высшемъ порядкомь вещей, который открываеть трагедія, и чемь более человекь развивается, тыть чувствительные онь становится вы тому волнению (эмоція), которое потрясаеть его до глубнии души. (Ibid., р. 100-1).

<sup>41)</sup> Ibid., 102-3.

сущность двиа не изминяется: человить всегда чуеть въ вещахъ ничто подобное себи, Духъ близній къ нему. Онъ основательно поэтому вируеть въ Его бытіе и ожидаеть отъ Него помощи и защиты отъ чуждыхъ ему и враждебныхъ силъ природы \*\*).

Но, справедиво признавая зависимость оть высшей силы основаніемъ религіозной въры, Шлейермахеръ по Ревилю не довелъ анализъ до конца и просмотрълъ другой столь же супісственный элементь религіознаго чувствованія-чувствованіе свяви между человъкомъ и верховною Силою. Правда, религіозное чувствование есть нъчто своеобразное, простое, такъ же неопредълимое и неразложимое ни на что другое, какъ напр., чувство красоты и добра. Но насколько при всемъ томъ "оно доступно анализу, въ немъ нельзя не видеть "двойную гамму" или "двойную серію" болве простыхъ чувствованій, изъ которыхъ одна имветъ въ основъ своей чувство зависимости (уваженіе, почитаніе, боязнь, страхъ, ужасъ), а другая-чувство единенія и связи, взаимности (удивленіе, радость, довъріе, любовь, экстазъ 43). Правда, въ дъйствительности чувствованія этихъ двухъ различныхъ гамиъ чаще всего перемъшиваются. Но внимательный анализъ всегда можеть ихъ различить и открыть въ каждомъ данномъ случав преобладаніе той или другой гаммы 44). Повинуясь религіозному чувству, требующему въ Божествв отвывчивой личности, человъчество всегда переносить на него черты, заимствуемыя отъ своего собственнаго духа. Этотъ антропоморфизмъ есть нъчто невольное, неизбъжное, первоначально данное, --- постулять, которому одинаково повинуются и невъжественный дикарь, боготворящій деревья, камни и т. д.,и глубокомысленный философъ, признающій сосущественность чедовъка Богу. Но, понимая верховную силу человъкообразно, чедовъчество всегда въ то же время сознавало, что она со всъхъ сторонъ покрыта непроницаемымъ облакомъ. Тапиственность, непостижимость всегда нераздучны съ редигіозною върою, равно какъ и со всею нашею жизнью. Даже при нашемъ современномъ,



<sup>42)</sup> Ibid., p. 38-40.

<sup>43) 1:</sup> Respect, vénération, crainte, effroi, fureur. 2: Admiration. joie, confiance, amour, extase.

<sup>44)</sup> Ibid. p. p. 103-5.

пресыщенномъ раціонализмомъ, воспитаніи тайна всегда раздражаеть насъ и возбуждаеть нашу дюбознательность. Какой-нибудь старинный, съ незадамятныхъ временъ необитаемый замокъ. въ который добрые старые слуги еще ожидають возвращения своихъ господъ, непремънно возбудить въ насъ желаніе пойти и посмотръть. Тъмъ болье, когда мы поднимаемся къ тайнамъ, "которыя парять (носятся) надъ нашею судьбою, которыя окружають великія проблемы жизни и смерти, предъ которыми останавливается нашъ разумъ и наши изысканія—твиъ болве въ этихъ случаяхъ мы понимаемъ твсное сродство между чувствомъ религіознаго и чувствомъ таинственнаго. Если мы вступаемъ въ лъсъ съ большими деревьями, гдъ куполы зелени простираются, доколь можеть видьть глазь, гдв лишь шумъ нашихъ щаговъ нарушаетъ гробовое молчаніе, не охватываетъ ли насъ тогда то чувство такиственнаго, которое во времена давно минувшія ділало изъ ліса наиболіве обычное містопребыванія божествъ? Вотъ почему религіозное чувство всегда ассоціируется съ чувствомъ безконечнаго, заимствуетъ у него его угрюмую пустоту, наполняя ее положительною реальностію, и въ этой ассоціаціи почерпаєть все новыя п новыя силы. Тайна опредъденная, ограниченная есть лишь полутайна; религія же имветь своимъ предметомъ тайну неизъяснимую. Это чувство таинств наго окращиваетъ своеобразнымъ цвътомъ чувство религіозное и отъ него неотавлимо" 45).

Итакъ чувство, въ которомъ сливаются элементарныя чувствованія зависимости отъ міровой силы, единенія съ нею и ея таинственности, составляеть жизненную и постоянную основу всъхъ религіозныхъ върованій. Это чувствованіе заставляеть человъка создавать такія или иныя представленія о Божествъ, хотя само по себъ и не ручается за ихъ истинность. Мы можемъ хорошо чувствовать дъйствіе на насъ существъ или силъ и однако, имъть объ этихъ существъхъ и силахъ самыя смутныя или даже совствиъ ложныя идеи. Человъкъ, напримъръ, чувствуеть теплоту и свъть солица даже тогда, когда не имъетъ точнаго знанія ни о природъ свъта и теплоты, ни о томъ свътиль, которое служить ихъ источникомъ. Подобнымъ же обра-



<sup>46)</sup> Ibid., pp. 106-7.

зомъ и живое, безспорно реальное чувствование таниственнаго предмета религіозныхъ отношеній можетъ уживаться съ самыми ошибочными понятіями объ этомъ предметъ. Такимъ образомъ, безусловно истинно и достовърно лишь содержаніе религіозныхъ върованій, выражающее универсальный фактъ бытія высшей таинственной абсолютной силы, проявляющейся и въ природъ и въ жизни, но—не формы въры, измънчивыя и непостоянныя, текущія и развиваюціяся 46).

8. Обозрвніе опытовъ рвшенія нашего вопроса, предложенныхъ изследователями культурно-исторической и религіозной жизни человъчества, показываетъ, что различаясь въ частностяхъ, они сходятся въ томъ, что признають последнимъ основаніемъ религіозной вфры опытное опознаніе безконечной тапиственной силы, проявляющейся во всъхъ явленіяхъ и событіяхъ во вселенной. Иногда можетъ показаться, что тотъ или другой мыслитель стоить лишь за одинъ изъ элементовъ этой сложной идеи. Это естественно. Каждый действительно придаеть преимущественное значение какому либо элементу: безконечности (тапиственности) или силь, такъ что другой влементъ остается вакъ бы въ тъни, признается неважнымъ и какъ бы случайнымъ. Но при достаточномъ вниканіи въ смыслъ той или другой теорія, всегда обнаруживается, что за основание въры признаются оба элемента въ нераздъльномъ единствъ. Такъ даже М. Мюллеръ, воторый настоятельные, чымь вто-либо другой изъ разсматриваемыхъ нами авторовъ, требуеть для обоснованія въры лишь одного элемента, и онъ въ сущности не отвергаетъ необходимости другого. Говоря въ одномъ изъ своихъ ранивищихъ сочиненій о древивішихъ върованіяхъ симитовъ, туранцевъ в индоевропейцевъ, М. Мюллеръ пришелъ къ заключенію, что не смотря на все различие въ характеръ; съ какимъ является Божество этихъ вътвей человъческого рода, (Богъ симитовъ есть Богъ исторіи, божества туранцевъ, равно вакъ и индоевропейцевъ суть божества природы), основная идея ихъ одна и таже: всв они суть носители безусловной силы, всемогущества, проявляется ли эта спла въ исторіи пли въ природъ <sup>47</sup>). Если же, та-

<sup>&#</sup>x27;) Einleitung in die vergleichende Religionswissenschaft. §§ 112-128. 193-194.



<sup>46)</sup> Ibid., pp. 94-5.

кимъ образомъ, всъ мыслители, съ теоріями которыхъ мы только что ознакомвлись, сходятся въ одномъ общемъ утверждени, то уже въ силу одного этого согласія, ихъ взгляду на ванимающій насъ предметь должно быть усвоено серьезное значение. Правда, догина не признаеть вполев достаточнымъ доказательствомъ пстинности того или другого положенія не только свидетельство многихъ, но даже и свидетельство всёхъ. Но когда къ согласію присоединяется внутренняя сила и неопровержимость аргументовъ, тогда споры должны смоленуть. А такимъ именно карактеромъ, по нашему мивнію, и отличаются основные аргументы въ пользу разснатриваемаго нами утвержденія. Оставинъ псторико-филологической вритивъ оцънку изложенныхъ выше взглядовъ въ частностяль. Но не требуется особенныхъ спецівльныхъ познаній, чтобы убъдиться въ ихъ доказательности въ общемь. Въ самомъ дъяв, допустивъ, напр, что ссыяви, сдвяанныя М. Мюлдеромъ для обоснованія предложенной имъ теоріи осязаемыхъ, полуосязаемыхъ и неосязаемыхъ божествъ, правильны (а въ этомъ научная репутація М. Мюллера не даеть ни мальйшихъ основаній сомивваться), нельзя не признать законнымъ и фактически довавательнымъ тотъ выводъ его изъ втой теоріи, по которому вдея безвонечности является существеннымъ элементомъ въ содержание идея Божества. Едва ли также можно соинвваться въ доказательности обоснованнаго на изучении именъ Божінхъ и на другихъ соображеніяхъ общаго свойства (особенно у Ренуфа и Шмидта) утвержденія, что столь же необходимымъ и всеобщимъ элементомъ, какъ и идея безконечности, является въ содержании понятія о Божествъ идея абсолютной силы. Нельзя, наконецъ, не признать неотразимою ссылку на свидетельство ежедневнаго общечеловъческаго опыта, который ръшительно отказывается положить пространственную границу вселенной и количественную - проявляющейся въ ней силв.

Указывая въ противовъсъ анимистическимъ объяснеціямъ происхожденія и основаній религіозной въры на безконечную таниственную силу, какъ на ея объективное основаніе, ученые, взгляды которыхъ приведены были выше, должны были укачать и на сторонъ субъективной какой либо, соотвътствующій этому объективному основанію по устойчивости и безспорности элементь. И мы дъйствительно видъли, что опять таки въ полномъ

согласін другь съ другомъ, они указывають, какъ на субъективное основаніе въры, на въчно живущее въ человъческой душт стремленіе къ единенію, ко взаимности съ этою всемогущею силою, каковое единение возможно лишь въ томъ случав, если эта сила будеть понимаема, какъ личность. На низшихъ ступеняхъ умственнаго развитія это стремденіе вдечеть человъка къ одицетворенію силь и явленій природы (причемь однако человъкъ сознаетъ, что это одицетвореніе и обожествленіе не выражаетъ полной истины религіознаго сознанія) 48); на ступеняхъ же высшихъ, изъ твхъ же элементовъ (т.;е. опознанія силы и стремленія въ единенію съ нею) какимъ-то тамиственнымъ н непостижимымъ способомъ возникаетъ въ человвчествв или точнве-у его передовыхъ религіозныхъ геніевъ, какъ молнія, монотенстическая идея. Накоторые же мыслители (Гаггенмахеръ, М. Мюллеръ) 41), и на этомъ не останавливаются. Признавъ превращеніе чувственно-опознаваемой силы въ Бога тайною, они указывають, какъ на единственное основаніе для объясненія этой тайны, на "самоотвровеніе Бога" 50).

Это признаніе со стороны историковъ культуры позитивистическаго направленія необходимости "самооткровенія Бога" для объясненія втры въ Него было бы важною поддержкою христіанско-богословскаго взгляда на этотъ предметь, еслибы съ сожальнію, оно не страдало тою же неопредвленностью, какою страдаеть каждое изъ двухъ вышевыясненныхъ нами основоположеній (т. е. положеній о последнемь объективномъ и субъективномъ основаніи втры), коль скоро начинаемъ мы разсматривить его не какъ относительно втрное обобщеніе сравнительно-оилологическихъ, историческихъ и другихъ оактовъ, а какъ въ себъ законченное философское объясненіе религіозной втры.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Часто бываеть, однако, довольно трудно согласовать это признаніе откровенія (спеціальнаго, сверхъ-естественнаго) сь основоположеніями разсматриваемых теорій. См. напр., о несогласованности взглядовь М. Мюллера нашу, указанную выше монографію въ «Вюрю и Разули».



<sup>4°)</sup> Это особенно ясно видно изъ предложенной М. Мюллеромъ теорів «генотензма».

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) См. особенно его притическую статью о Ренав'я въ *Essais* sur l'histoire des Religions, par M. *Müller*, traduit par George Harris, 2-me edition. 1872. pp. 477—9, 505—6.

Въ самомъ дълъ, если взять первое изъ упомянутыхъ положеній въ смысль общемъ, то возникаеть следующій вопросъ: есть ли та міровая сила, которая, согласно разсматриваемымъ нами ваглядымъ, служетъ последнимъ объективнымъ основаниемъ редигіозной въры, есть да она само Божество или его проявленіе и если последнее, то въ какомъ отношении это проявление Божества находится въ его сущности? Равнымъ образомъ, второе изъ вышеупомянутыхъ положеній, по которому последнимъ субъективнымъ основаніемъ религіозной въры служить стремленіе нашей природы им едиченю съ моровою силов, вовбуждаеть вопросы: есть ли это стремление нвито временно-иллюзорное, долженствующее съ прогрессомъ ума исчезнуть, или некоторое въчно жизненное, неискоренимое и неизгладимое достояніе нашего духа? Отсутствіе опредвленныхъ отвітовъ на эти вопросы хотя и не отнимаеть у разсматриваемыхъ нами положеній значенія наивысших обобщеній изъ фактовъ и не лишаеть ихъ относительной научной ценности, въ качестве матеріала для дальнъйшаго обсужденія вопроса, однако ръшительно не позволяеть считать ихъ опредвленнымь, въ себв законченнымь рышеніемъ нашего вопроса. Даже дальныйшее вритическое обсужденіе этихъ положеній становится невозможнымъ: ибо первое условіе плодотворной критики есть опредъленность критически разсматриваемыхъ положеній.

Эта пресъкающая возможность критики неопредъденность результата могла бы нарушить естественное развитіе нашего изследованія, которое ведется методомъ историко-критическимъеслибы въ счастію въ богатой литературъ нашего вопроса не оказалось переходныхъ ступеней. Изъ двухъ подлежащихъ нашему ближайшему разсмотрънію взглядовъ на нашъ предметъ одинъ (взглядъ Милля) даетъ опредвленное философски законченное выражение второму изъ полученныхъ нами выводовъ; другой (взглядъ Спенсера) даетъ столь же законченное выражение первому выводу.

А. Введенскій.

(Продолжение слъдуеть).

## ДВИЖЕНІЕ ЭСТОВЪ И ЛАТЫШЕЙ

ВЪ ПРАВОСЛАВІЕ ВЪ 1845—1849 ГОДАХЪ.

По поводу VII тома сочиненій Ю. О. Самарина.

Обстоятельства, сопровождавшія вознившее въ началь пятидесятыхъ годовъ движеніе эстовъ и латышей въ православіе, иредставляютъ такой фактъ изъ недавняго времени, который еще не подлежить всецівлому историческому изслідованію. Но въ то же время это такой фактъ, въ которомъ наиболіве ясно выразились и тайныя интриги и агитаціи остзейскихъ культуртрегеровъ 1), и ложные шаги людей, стоявшихъ во главъ русскаго діза въ Прибалтійскомъ краї, и историческія симпатіи его природнаго населенія. Поэтому печать не разъ занималась въ преділахъ возможнаго этимъ интереснымъ фактомъ 2), и если не приспізло время его всесторонняго обсужденія, то подготовленіе матеріаловъ для будущей исторіи является дівломъ весьма понятнымъ. Въ качеетвъ такого матеріала конечно далеко не посліднее мізсто займутъ и "Рижскія письма" покойнаго Ю. О. Самарина 2), въ ко-

<sup>1)</sup> Настоящая статья можеть служить также отвітонь г. пастору Дальтону, о «письмі» когораго мы говорили вь феврал. ки. настоящаго года.

<sup>2)</sup> См. статьи свящ. М. Я. Морошвина о датышскомъ дёлё при преосв. Ирвшархё и Филарете (Прав. Обозр. 1886, №№ 5, 6, 7) и г. Куплетскаго въ «Страншикъ» за 1887 годъ «Православіе въ Остзейскомъ краѣ».

<sup>3)</sup> Они помъщени въ недавно вышедшемъ VII томъ его сочиненій, библіографическая замътка о которомъ была помъщена въ февр. кн. Прав. Обозр.

торыхъ авторъ, стоявшій близно въ русскому двлу въ Прибалтійскомъ врав, высказываеть свои взгляды на прошлое и современное ему состояніе Прибалтійскаго врам, вымострируя ихъ оавтическими данными. Представить итоги изследованія Ю. О. Самаринымъ вопроса о движеній эстовъ и датышей въ православіе-составляеть задачу сладующихь страниць. Для историва прежде всего представляется вопросъ, кавъ смотръть на эте движение эстовъ и датышей къ переходу въ православие? Быде ли оно свободнымъ или совершалось подъ давленіемъ православнаго духовенства, было ле оно чисто релегіознымъ, или же руководилось мотивами, съ религіей общаго не визющемиименю надеждами на улучшение экономического быта? Если, далве, будетъ выяснено, что оно было свободнымъ и религіовнымъ, то почему симпатін эстовъ и датышей дежали именно въ православной церкви? Вопросы эти прекрасно разръшаются Ю. О Самаринымъ, и едва ли будущему исторяку придется оспаривать это разръшеніе.

Еще ранве "Римских» писемъ" Ю. О. Самаринъ писалъ А. С. Хомякову (1846 г.): "православное движеніе, по моему убъжденію, началось всявдствіе свободной потребности; потребность эту потому только нельзя назвать чисто-религіовною, или лучше нскиючительно религіозною, что для простаго народа въ противоположность образованнымъ влассамъ, релягія еще не отръшилась отъ жизии накъ сухая догнатика и отвлеченное нравоученіе, какъ предметь логического постиженія. Народъ понимаеть перемвну религін какъ преобравованіе всего его быта; духовная потребность богослуженія, матеріальная потребность вуска хавба и угодка земли, сознаніе опоры, которую она найдеть въ правительствъ, вражда въ презирающему его землевладъльцу, все это выразилось въ настоящемъ событіи. Тольго односторонній взглядъ можеть объяснять его изъ одного побужденія за исключеніемъ другихъ; они участвовали въ немъ всѣ вивств нераздвиьно 4 4). Этоть же взгиндъ подробно развить и въ "Римскихъ письмахъ" на фактической почвф (письмо шестое). Движение врестьянъ въ переходу въ православие обнаружи-

<sup>4)</sup> См. Предисловіе Д. Ө. Самарина въ VII тому сочин. его повойнаго брата стр. 4.

лось въ 1841 году. Толпы врестьявъ стали приходить въ преосвященному епископу рижскому Иринарку съ просъбами о присоединеніи въ православію. Такъ кокъ годъ быль неурожайный, а въ то время пронивян въ Лифляндію слухи о раздачь земель, где-то тамъ, въ теплой странв, вавъ выражались эти врестьяне, то переходъ въ православіе даваль имъ надежду на улучшеніе имъ экономическаго быта. Баронъ Паленъ, о дъйствіямъ мотораго по интересующему насъ вопросу исторія сдаласть печальный отзывъ 5), не когвиъ усмотреть въ этомъ движении ничего религіознаго, а видвіл въ немъ чисто-вкономическое возмущеніе противъ землевладъльневъ. Онъ обращается въ преосвященному Иринарху съ просъбой не принимать болъе престьянъ, не записывать ихъ имень, а отсылать ихъ въ гражданскому начальству. Преосвященный, прекрасно понимавшій, влечевіе врестьянъ къ православію и нераздалявшій возараній Палена, отвачаль ему; что записей у него виканих» не производител, что приходять въ нему врестьяне, желающіе принять православіе, что вапереть дверей для крестьянъ онъ не можетъ безъ особеннаго на то приказанія, ибо это значило бы отказаться произвольно и безъ видимой нужды отъ одной изъ главныхъ обяванностей, возлагаеныхъ на него саномъ и мъстомъ, я отсыдать приходящихъ въ нему крестьянъ къ овътскому начальству онъ считаетъ налишнимъ, ибо они являются въ нему, уже побывавъ у гражданскаго начельства, что доказывають ихъ бритыя головы, и что при всемъ томъ полиція, окружающая его подворье и безъ того береть этихъ крестьявъ въ допросамъ въ губериское правленіе". Конечно врестьяне уже получили у гражданскаго начальства неутвшительные отвъты и потому обращались въ православному епископу съ носледней недеждой. Ответъ преосвященнаго Иринарка возмутиль дворянь. Вездв стали распространять слуки о томъ, что духовенство подстревлетъ народъ къ переходу въ православіе и разглашаеть слухи объ экономическихъ улучшеніяхъ быта крестьянъ, иначе сказать—возмущаетъ народъ 6).

<sup>6)</sup> Для характеристики ужасающей вздорности слуховъ, распускавшихся вім-



<sup>•)</sup> Образь дъйствія барова Панена по дълу о переходъ латышей представляется въ печальномъ видъ. Онъ дъйствоваль здъсь какъ лютеранинъ, пользовавшійся властію для противодъйствія переходу крестьянъ въ православіе и борьби съправославнымъ духовенствомъ.

Коммиссія, составленняя изъ нъмецкихъ дворянъ г. генералъгубернаторомъ Паленомъ для обследованія дела, доносила куда следуетъ страшную вартину, для которой въ личныхъ интересахъ не поскупилась на краски. "Злой духъ упорства распространился по всей странв, а съ твиъ вивств глухое смятеніе, которое уже обнаруживается угрозами явнаго возмущенія, провопролитія и опустошенія; двло дошло до того, что миролюбно устроить его невозможно; списки именъ крестьянъ тайно доставляются къ епископу, а изъявляемыя угрозы предвъщають кровопролитную развязку, воторая состоится осенью въ одинъ день во всей губернін". Понятно, что такая страшная картина готовящагося врестьянского бунта, въ которомъ небезучастенъ и русскій епп скопъ, съ нъкоторыми ее-очень мало, чтобъ не сказать меньше, подтверждающими документами, обратила внимание правительства. Преосвященному Иринарху запрещено было принимать просыбы у крестьянъ и двинуты были войска на мнимо-непокорныхъ крестьянь. Это сделано было по просьбе представителя русскаю дъла въ угоду нюмиами-барона Палена. Военный судъ надъ неповорными крестьянами дъладъ свое дъло. И какъ бы въ подтвержденіе того, что въ движеніи крестьянъ видвли одни матеріальные разсчеты, было объявлено врестьянамъ, чтобъ они не уповали бы, вследствіе присоединенія въ православію, на какія либо земныя выгоды, ни на переселеніе, ни на отведеніе земель въ собственность". После этого отъ имени Государя объявленнаго категорического отказа въ исполнении надеждъ на экономическое удучшение движение врестьянъ въ православие должно бы заглохнуть, еслибы они руководились одними матеріальными разсчетами. Однаво этого не воспоследовало. Крестьяне про-

цами приведемъ следующее. Они разсказывали напр., что ложась спать они прощались съ жизвію, ожидая кровоприлитія, что эмиссары православія безнаказанно рыскали по всему краю, что крестьянъ насильно ташили къ священникамъ; что имъ показывали на одномъ столе изготовленныя блюда, а на другомъ пукъ ровогь и говорили, указывая на блюда: воть что ожидаетъ техъ, которые перейдугь въ православіе, а указывая на розги: воть что приготовлено для упорныхъ; что добровольно переходившимъ выдавали по 5 р.; что пом'ящиковъ стращали угрозами, а пекоторыхъ, противодействовавшихъ делу порехода, даже отравляли. Эти слухи распускались, когда двяженіе слишкомъ широко охватило край. (Письма изъ Риги, VI).

-ывории о имератори со просъбеми о присоедененін въ православной церкви. Что же делать было немецкимъ дворянамъ? Танъ навъ ни подвупы рижскаго благочиннаго, принимавшаго эти просьбы, ни угрозы ему не подъйствовали на него, то решили опять пустить въ ходъ влевету, что духовенство во главъ съ преосвященнымъ Иринархомъ продолжаетъ дъйствовать въ духъ подстренательства... И воть по происвамъ барона Палена преосвященнаго Иринарха, не хотъвшаго поступиться обязанностями своего сана и места, 12 октября 1841 г., точно какъ преступника вывозять ночью изъ Риги чрезъ Митаву на Волкоміръ, а православныхъ священниковъ, бывшихъ въ Ригь, переводять на другія мъста. Не лишень интереса разсказъ, что, перевзжая черезъ лиоляндскую границу, преосвящеяный Иринархъ, обратясь назадъ, сказалъ следующія слова: "недостаточно одного для водворенія православія-крови мученической; теперь и она льется, и чрезъ 10 лёть, что бы ни дёлали, весь этотъ край будетъ православный. Слишкомъ горячо въроваль въ торжество православін и русскаго дела преосвященный Иринаръ, эта жертва нъмецко-лютеранской интриги, но противодъйствія нъмцевъ-лютеранъ и православныхъ онъмечившихся русскихъ людей 7) были слишкомъ велеки...

Въ 1845 году нъсколько человъкъ изъ числа римской гернгутерской общины подали снова просьбы о присоединенію къ православію, но уме безъ всякихъ постороннихъ меланій и надеждъ, съ однимъ лишь меланіемъ, чтобы церковная служба про-

<sup>7)</sup> Къ нимъ напр. принадлежитъ кромѣ Палена князь Суворовъ, смѣнившій Головина, о которомъ немногіе искренно жалѣли и на которато большинство клеветало. Князя Суворова встрѣтили со всякими изъявленіями восторговъ и надеждъ: были встрѣчи, факельныя шествія (Fakelzūge), обѣды. Ликованіе нѣмцевъ было понятно: навначеніе Суворова въ Ригу означало крутой перевороть во взглядѣ правительства на остзейскія дѣла: нѣмецкая партія торжествовала. Ск. предисловіе къ VII т. соч. Ю. Ө. Самарина 41. Въ настоящее время ничего подобнаго вѣчно помториться. Любовь Суворова съ нѣмцамъ ни для кого не была тайной. Однажды нѣкто въ спорѣ сталъ доказивать несправедливость нареканій на Суворова и указываль, что онъ неоднократно дѣлалъ виговори вѣмщамъ. Князь Меншиковъ спросилъ: а на какомъ языкѣ онъ ихъ дѣлалъ? Тотъ отвѣтилъ: порусски. — «Такъ князь Суворовъ еще не забылъ порусски?» —Замѣтилъ къ общему хохоту ки. Меншиковъ. См. предисловіе къ VII т. стр. 74.



изводилась на латышекомъ языкъ. Здъсъ уже намена не было на матеріальныя выгоды, и ивмецаниъ дворянамъ поэтому нельзя было пускать въ модъ премнихъ средствъ, чтобъ ноложить преграду этому религіозному движенію. Они стали теперь слишкомъ ясно требовать, чтобъ переходь въ господствующую церковь быль запрещень безусловно. Но это ихъ требование переходило уже границы, и просъба указанныхъ просителей была уковлетворена государемъ. Въ Ригъ было отврыто богослужение на латышскомъ язывъ. Это было началомъ торжества православія. Стремление въ переходу, обнадеженное этимъ фактомъ, не вамедино распространиться сначала между крестьянами увадовъ: Римскаго, Вольмарскаго, Венденскаго, Валискаго, потомъ Деритскаго и Верровскаго, Феллинскаго и Перновскаго и наконецъ, на островахъ Эзель и Монь, и притомъ съ такой быстротой, что не будь положено преградъ, то предскавание преосвященнаго Иринарка оправдалось бы внолив. И это несмотря на то, что были употреблены вев средства, чтобъ искоренить въ умахъ крестьянь самыя мальйшія надежды на сопряженныя будто-бы съ переходомъ въ православіе экономическія улучшенія. Восяный судъ, стоявшія наготовъ, въ случав, еслибы явились подстрекатели къ перемънъ въроисповъданія изъ-за мірскихъ выгодъ, стояль безь двла. Кажется было вполив ясно, что движение престыянъ нъ переходу въ православіе было свободнымъ и религіознымъ движеніемъ. Но именно потому, что оно оказалось въ концъ концовъ выражениемъ свободныхъ симпатій природнаго населенія въ православной церкви, надо было намецкимъ дворянамъ употребить всв усилія, чтобъ воспрепятствовать быстротв этого движенія, замедлить и даже потушить его.

Что же двлали, чтобъ искоренить всякія надежды въ умахъ крестьянъ на мірскія выгоды, сопряженныя будто бы съ принятіемъ господствующей въры? Прежде всего къ этому были направлены личныя внушенія чиновниковъ, командированныхъ для этой цвли въ увяды; разсылались публикаціи отъ имени генераль-губернатора (Головина) съ прибавленіемъ угрозъ, что утверждающіе противное будуть сосланы въ Сибирь. Въ этихъ публикаціяхъ прямо говорилось, что "необходимо иметь ближайшее наблюденіе, чтобы со стороны православнаго духовенства не было допусваемо никанихъ мёръ для побужденія крестьянъ

нь переходу, и чтобъ единовирцы могли присоединяться въ православной церкви съ полною свободою, по собственному влеченію, не ожидали по втому поводу нававихъ мірскихъ выгодъ, но руководились бы единственно убъждениемъ своимъ и совъстью". Далье, при записываніи изъявленій желанія перейти въ правосдавіе, отъ крестьянъ отбирались подписки въ томъ, что онв побуждаются въ этому однимъ религіознымъ чувствомъ, а не надеждами на мірсвія выгоды, и что они сохранять всв прежизи обязанности въ помъщикамъ. Эта запись производилась въ присутствін православнаго священника и членовъ полиціи лютеранскаго въроисповъданія. Обрядъ муропомазанія новоприсоединяющихся по ходатайству ивмецкаго дворянства. Высочайше повелено было производить не ранее каке по истечении шести месяцевъ послъ изъявленія желенія, и по истеченіи этого срока былъ воспрещенъ всявій розыскъ о неявившихся къ присоединенію. Подобный срокъ быль назначенъ по происвамъ намцовъ, имъвшихъ на него свои разсчеты, ибо надо замітить, что по церковнымъ постановленіямъ у насъ даже язычнивовъ позволяють присоединять после шести недель. Въ этотъ шестимесячный сровъ пасторы и помъщиви могло свободно дъйствовать на престьянъ всякаго рода убъжденіями, угрозами и объщаніями, н дваствительно дваствовали вполнъ свободно и безнаказанно. Имъ благопріятствовало и общественное мивніе, и положеніе правосдавнаго духовенства, и медкія міры, придуманныя для указанной цван, въ родъ запрещения крестьянамъ отлучаться изъ амвній иначе кавъ съ письменнаго разрышенія помыщиковъ, запрещенія православнымъ священникамъ принимать просьбы о присоединеніи во время его обътвдовъ по деревнямъ, запрещенія подавать просьбы въ рабочую пору и т. п. Этя міры, въ которыхъ небезучастенъ былъ Головинъ, скоро измънившій своя отношенія къ Остзейскому вопросу и дъйствовавшій потомъ въ направленіи согласномъ съ интересами Россіи, преврасно были поняты помъщивами и ихъ примъненія, самыя недвусмысленныя. практиковались широко.

Но что побуждало пасторовъ и помъщиковъ противодъйствовать религіозному движенію врестьянъ?

Прежде всего конечно и тв и другіе дъйствовали во ими своей національности. Они до сихъ поръ заблуждаются, предпо-

даган. что историческія судьбы Прибантійскаго крад и политическія соображенія роковымъ обравомъ принедать въ той мысли. что Прибалтійскій край долженъ считаться себственностію остзийскихъ нъмцевъ. Они считаютъ собя носителнии культуры въ этомъ крав, и притомъ немециой, высшей сраннятельно съ культурой русской. Отсюда у нихъ преврзніе по всему русскому. п. воявое посятательство на насеждение и вы томь, прави русской вудьтуры остоейскіе намцы очитають оспорбленіомь ихь напіопальных чувствъ и противодействіємъ ихъ нультурнымь жедачамъ. "Останицы продолжають омотреть на насъ главами цедальновидныхъ современиковъ Петра I. Они понимають вгвреформу следующимъ образомъ: въ народе, не заключавциемъ: въ себъ ни одного задатва будущности и развитія, явился довъвъ, воторый понядъ его ничтожество и отдалъ его на выучку нізыцамъ, какъ дучшимъ предстарителямъ человізческихъ вачаль. Онъ завъщаль Россіи не быть Россіей, а претвориться по возможности въ Германію: пбо Россія и певъмество, Гермавія и просвищеніе — слова тождественныя. "Глупый датышь и мизвій или грубый русскій" по роду и племени суть ученики, мастерами же надъ ними сама природа поставила техъ, которые принадлежать къ "доброй немецной націи"--ото выраженія историческія, встрачающіяся ва латописяха и актаха и донына сохранившіяся въ разговорномъ языкви в). Такими словами карактеризуеть Ю. О. Самаринъ взгляды остзейцевъ на Россію въ его время. Но вотъ въ настоящемъ году извъстный уже читателямъ пасторъ Дальтонъ въ своей лекціи объ евангеличесвой церкви въ Петербурга другими, болве мягинми, котя съ исторической точки зрвнія весьма курьезными фразами высказываеть туже тенденцію. По его мивнію ошибочно полагають. будто Петръ Веливій построиль Петербургь на болотв, въ пустынв. Петру это масто понравилось только потому, что тамъ уже существовала "прътущая нъмецкая колонія, замъчательно построенная врипость, преврасныя школы, благотворительныя зяведенія, религіозная община". Поэтому, въ своемъ сознаніи превосходства немецкой культуры, Петръ предпочиталь Петербургъ "варварской" Москвъ, вотъ почему построилъ "мавзолей

в) См. третье письмо 39 стр.

руссинкъ царей на томъ мъсть, гдъ стояда протестантская церковъ". Всъ разсказал о томъ, что здъсь онъ жедалъ прорубить овно въ Европу, инчто инее канъ выдумка; ему нечего было прорубать это овно, погда на Невъ онъ нашелъ "протестантскую Европу". Петербургъ есть "старинная нъмецкая земля", а Петръ представитель чисто нъмецкой культуры" ").

Этими взглядами оствейневъ на Россію и ел культуру объясняется ихъ систематическая враща ко всемъ русскимъ учрежденіямъ и начинаніямъ. Православіе для нихъ "варварская", грубая, полуязыческая религія, и сознаніе превосходства протеотантизма у оствейцевъ, конечно премиущественно у пасторовъ, доходить до ожесточеннаго фанатизма. Ю. Ө. Самаринъ-

<sup>•)</sup> Заслуживаеть винманія остальное содержаніе лекціи пастора. Дальтона, въ которой онъ сообщаеть съ беззаствичивостію удивительныя вещи. Онъ сообщаеть между прочинь, что въ настоящее время въ Петербурге 21 протестантская община съ 32 пасторами и 18 церквами, что рідко гді можно найти при стольневначительномъ количествъ протестантовъ. Каждое воскресенье протестанты служать въ Петербурге обедню на 9 языкахъ: немецкомъ, французскомъ, англійскомъ, голландскомъ, шведскомъ, финскомъ, эстонскомъ, латышскомъ и русскомъ. Это доказываеть по мивнію пастора Дальтона, что русскіе цари оказывають нокровительство выры «приглашенных» (кымь, митересно узнать), хотяонь туть же утверждаеть, что «темь не мене вы Россія существуеть тольковіротеринмость, а свободы совієсти до сихъ поръ нізть». Это ісачитская пгра словъ, которую мы заметили и въ нашей статье по поводу его «Открытаго письма» къ г. оберъ-прокурору Св. Синода: подъ свободой совести пасторъ подразумеваеть свободу промаганды, которую протестанты конечно имають въ виду, когда служать объдии на стольких явикахъ. Далве пасторъ восхваляеть измещка школы, которыя будто-бы считаются лучшими въ Петербургв, и вообще протестантскую церковь, которая «нравится большинству русскаго народа» (!). Пасторы ея весьма уважаются, что доказываеть следующій случай. Къ Дальтону явился одинь изъ «высших» государственных» сановниковь» (? здёсь онь дёлаеть замётное удареніе) съ просьбой повхать и преподать евангельское утвшеніе его брату, воторий всейдствіе смерти жени примель въ отчанніе. На вопросъ Дальчова, водему онъ не обратился къ православному священнику или митрополиту, «висмій сановникъ» отвічаль: развів вы не знаете, пасторъ, что наши священники короши (!) только объдню служеть; когда же нужно евангельское утвшеніе, то мы должны обращаться въ евангелическимъ пасторамъ (см. № 47 «Сынъ Отечества» наст. г.). Тенденція этой лекців не требуеть комментарія—она ясна: православнымъ людямъ предлагается косвеннымъ образомъ покануть православіе и перейта въ евангелическое вероисповедание. Для этого убеждения авторъ употребляеть в ложь и влевету, т.-е. практикуеть ісаунтскіе прісмы, на что судя по Дальтону протестантские пасторы иногда мастера... Ө. П.



ориводить четыре случая санатического ожесточения пасторовъ. Одниъ изъ городскихъ пасторовъ напочаталь столью о продълвахъ, воторыми ісаунты въ ХУП въкъ соблазнали крестьянь въ переходу въ католициемъ. На самомъ дъга это быдъ васвыль противъ православія и нашего духовенства, облеченный въ форму исторической статьи. Представитель натолическаго духовенства въ Ригв не могъ однакоже оставить безъ внимания оскорбительныхъ отвывовъ о служителяхъ римской церкви. Узнавъ объ этомъ, пасторъ, сочнинищій статью, вельяъ сказавь ечу, что онъ вовсе не имълъ намъренія нанести оскорбленія ватоликамъ, но имвиъ въ виду православіе, и не смвя нападать отврыто на господствующую церковь, прибъгнуль въ иноскасательной форм'в разоназа. Этого пастора удалили изъ Лифлиндін, но весь негодующій врай, квигавній намами, провозгласня его мучениюмъ. Другой случай, часто повторявшийся. Въ изскольнихъ приходахъ пасторы положительно запрещали погребать на лютеранских кладбищахъ умершихъ въ православной въръ врестьянъ, хотя бы при селеніяхъ не было отведено для нихъ особаго погоста, и несмотря на то, что въ уставв лютеранской церкви вельно хоронить на кладбищахъ всвхъ безъ въроноповъданій. Оденъ знакомый Ю. О. Самарина-разсказываеть онъ далве -- православный долженъ быль жениться на дввушив лютеранскаго исповеданія; родители были согласны, но пасторъ объявиль невъсть, что если она выйдеть за православнаго, то онъ проилянеть ее. Свадьба разстроилась Конечно это не единичный фактъ. А вотъ пасторъ хоронилъ жену свою; толпа народа сопровождала гробъ на владбище, и вогда стали опускать гробъ въ могилу, русскій, находившійся на мъсть, въ числь другихъ сталь пособлять и поддерживать гробъ; пасторъ, увидавъ это, охвативъ его за руку и оттолинулъ прочь. При такомъ фанатическомъ ожесточении противъ русскихъ и православія можно ли было ожидать, чтобы пом'вщики и пасторы хладнокровно отнеслись въ быстро расширявшемуся движенію врестьянъ въ православіе? Они отлично понимали, что торжество православія въ прав есть одновременно и торжество руссваго дъла, а паденіе лютеранства есть начало упичтоженія той германизаціи, которая издавна и досель составляеть въ ихъ глазахъ національный долгь.

Но помимо этихъ общихъ національныхъ и религіозныхъ побужденій пасторами и пом'ящивами руководили особые разсчеты. Для пасторовъ переходъ престыянъ въ православіе быль умень--поніснь, а иногла и уничтоженіемъ ихъ приходовъ. Сословная честь ставила вопросъ, куда деваться многимъ пасторамъ, которые могуть остаться безъ прихожань, а интересы кармана ворко сивдили за уменьшеніемъ прихожанъ. И доселв сословная честь и еннансовые разсчеты составляють харантерныя черты немециих пасторовъ, которые изъ-за отихъ побужденій систематически противатоя по слованъ газетъ Walgus выборанъ прихожанами пасторовъ язъ природныхъ жителей -- эстовъ и датышей. Что касается до номъщиковъ, то оки отлично понимали, что между ними и врестьянами тотчасъ порывелась единственжая правотвенная связь, канъ скоро престыяме мінями протеотантскую вирку на православный храмъ. Они должны были ненавидеть въ православиомъ священний лицо, становившееся въ непосредственныя сношенія съ народомъ, лицо нистолько имъ не подчиненное и притомъ постояннаго овидътеля ихъ обращенія съ поселянами. А это обращеніе было таково, что на него должно было обратить внимание даже правительство, обуздывавшее и ограничивавшее ихъ звёровіе инстинкты. Будучи собственниками земли, отданной престыянамъ во владъніе, польвуясь правомъ по истечени контранта сгонять врестьянъ, обращать домохозяевъ въ батраковъ и даже присоединять врестьянокую вемлю къ господскинъ полямъ (это право отменено лешь въ 1846 году), и кромъ того имъя въ своихъ рукахъ всю полицейскую и судебную власть надъ врестьянами, помъщики отлично распоряжались этими средствами для своихъ цълей. Пасторы действовали за одно съ помещиками, а тутъ вдругъ является сведътель, православный священникъ... И вотъ начинается оистематически обработанная политика, направленная въ тому, чтобъ заглушать такъ единодушно возникшее среди крестьянъ движение въ православие. Что же дълають пасторы и помъщики? Вотъ крестьянинъ хочетъ перейти въ православіе. Онъ дол-

женъ взять у помъщика отпускной билеть для приписки и присоединенія. Въ рабочую пору такихъ билетовъ не выдають, во время обътздовъ священниковъ своихъ приходскихъ деревень имъ запрещается принимать просьбы о присоединеніи—остается

пора верабочая. Но помъщивъ воленъ не дать отпускнаго билета, сомлансь на основанія, которымь придается видимая законная форма. Но повожимъ помещикъ соглашается выдать отвускной былеть, но прежде онъ наговорить массу словъ, чтобъ отклонить врестъянина отъ его намеренія. Не подействовали убъжденія, начинаются рядъ объщаній в страшныхъ угрозъ, воторые вси насаются куска клюба. Крестьянинь все стоить на своемъ. Его какъ бы для того, чтобы испытать чистоту его намъреній, посыдають въ пастору. Начинается правственное ис-• тязаніе въ другомъ видь. У номъщика дело насалось куска хлеба земнаго — пасторъ угрожаетъ духовнымъ наказаніемъ. Православия въра хулитея всякими словами, рисуется праснами, самыми яркими, тоть духовный вредь, который приносить православіе, и та дуковная польза, которую даеть лютеранство. Сколько надо правственной врепости, чтобы выдержать эти пытки! Но крестьянинъ выдерживаетъ, ему выдаютъ отпускной билеть, онъ записывается, но присоединение можетъ-быть не ранве какъ по истеченін шести мъсяцевъ. Пытказа это время продолжается. Пасторы и помъщики не дремлють. Крестьянина опять начинають убъщать оставить намівреніе перейти въ православіе и начинають малопо-малу приводить въ исполнение обвщания и угрозы, на которыя не скупились раньше. Крестьянинъ, истерзанный вравственно, видящій свой экономическім ухудшенія все-таки не поддается ободряемый религіозными наміреніями. Но воть онь является въ городъ для присоединенія. Обыкновенно эти присоединенія производились не одиночно, а массами. Въ городъ свопляются врестьяне, но орднунгсъ-рихтеры не дремають. Выставаня всегда стремление къ православію бунтомъ противъ верховной власти и заговоромъ противъ помъщиковъ, орднунго-рихтеры всегда были готовы выразить опасенія безпорядковъ по случаю стеченія народа, и на народную массу посылается полиція. Такихъ неосновательныхъ и продиктованныхъ злобой донесеній орднунгсрихтеровъ было очень много, напр. въ 1845 г. въ г. Верро, Дерптв, Аренсбургв и т. д. 10). Правда, это не всегда проходило

<sup>16)</sup> Напр. въ 1845 году, по поводу стеченія крестьянь въ городѣ Верро для присоединенія къ православію, мѣстныя полицейскія власти изъявили опасеніе безпорядковъ. Полагаясь на ихъ показанія, генераль-губернаторъ (Головинь, замѣ-



ниъ даромъ, но уже послъ того, какъ крестьяне немучивались отъ всявихъ полицейскихъ мъръ. По присоединения угрозы исивщиковъ становятся фактами. Переходъ въ православіе служеть для врестьянина въ глазахъ помъщина въчнымъ укоромъ, а православіе-синонимомъ неблагонадежности. Къ кому обратиться для защиты? Къ полицейской и судебной власти? Но она въ рукахъ помъщивовъ. Къ православному священику? Но оно было поставлено въ ложное, двусмысленное положение, изъ котораго могъ найти выходъ дишь смедый умъ, энергичная воля. "Представьте себъ-говорить Ю. О. Самаринъ-положение одиноваго священника, заброшеннаго въ кругъ людей, ненавидащихъ въ немъ санъ и церковь, которой онъ представитель. Онъ знаетъ, что въ нёсколькихъ шагахъ отъ него пасторъ въ своихъ проповъдяхъ худитъ правосдавіе и всеми средствами отводить отъ него народъ; онъ знаетъ, что помъщивъ стращаетъ врестьявъ, склонныхъ къ переходу, и истить перешедшимъ; онъ видитъ, что мъстная полиція следить за каждымъ его движеніемъ и ловить всякій поводь въ давіту; онь чувствуєть глубово напосимыя ему на каждомъ шагу осворбленія и долженъ молчать и выжидать скрестивши руки, чтобы какимъ-то чудомъ безотчетное стремленіе простаго народа проявилось вопреки всемъ кознямъ".

стившій барона Падена) посладъ туда жандармскую команду, которая однако должел была скоро воротиться, потому что опасенія оказались преувеличенными. Тоже самое повторилось при стечении крестьяяъ въ Дерптв; ивицы-дворяне по обычаю предвъщали безпорядки, а командированные на мъсто чиновники донесли однако, что спокойствіе и порядокъ не нарушались ни разу, не только во время присоединенія къ православію, но даже во время бывшей тогда крестьянской ярмарки. Въ этомъ надо видъть доброе вліяніе православныхъ священниковъ. Одинаково неосновательными оказались донесенія перновскаго ординес-герихта, по поводу которыхъ командированъ Государемъ генеранъ-мајоръ Крузенштернъ и эскадронь казаковь. За это виновнымь быль сделавь строгій выговорь. Вь декабрв 1847 года вольмарскій ордичигс-рихтерь домесь генераль-губернатору, что одна община находится въ полной тревогі (in voller Aufregung). Оказалось, что сельскій учитель дійствительно распространяль вздорные слухи, но что врестьяне, обратившіеся за разъясненіемъ въ мызному управленію, были вразумлены православнымъ священникомъ и спокойно разошлись по домамъ. Вольмарскій ордичитс-герихтъ быль отданъ подъ судъ за пристрастное донесеніе, а предсыдатель удалень отъ должности до решенія дела, противь чего выразило протесть губериское правленіе.



Окруженные интригами, забросанные влеветами, дишенные въ къйствительности назиданія и обличенія, священнями нонятно, для огражденія интересовъ православія и перешедщихъ въ него престыянъ, должны были ограничиваться пассивнымъ наблюденісит того, что дълалось вокругъ. Правда, они выражали стремленіе быть заступнивами народа, потому что были единственными представителями ихъ интересовъ. Но имъ ставили всякія препятствія и ихъ дъло объявляли подстренательствомъ народа къ возмущенію противъ пом'ящивовъ. Ихъ отношенія въ врестьянамъ въ этомъ дъло ограничивались тъмъ, что имъ дозволено было принимать и обращать въ свътскому начальству жалобы лишь ва тъ притъсненія, воторыхъ они сами были свидътетолкованіямъ...

При танихъ благопріятныхъ условіяхъ помъщики и пасторы продълывали всякія вещи для удержанія крестьянъ отъ перехода въ вравославную въру. Помимо того, что они всячески затрудняли выдачу отнусвныхъ билетовъ, предварительно измучивъ правственио врестьянина, они подъ разными предлогами наказывали врестьянъ, изъявлявшихъ намъреніе перейти въ православіе, какъ вапр. у одного изъ лифиянденихъ ландратовъ высвчено было разомъ шестьдесять человъкъ; удерживали крестьянъ отъ явки въ священнявамъ по однимъ подозрвніямъ, обижали православныхъ при раздачв пособій въ неурожайные годы, воздвигали множество затрудненій и придирокъ при отводів мізсть для построенія церквей и т. д., отказывали хозневамъ въ содержаніи усадебъ, по истечени контракта, за то только, что они исповъдывали православную въру, прогоняли ихъ изъ ихъ усадебъ по самымъ мелкимъ поводамъ, за которыми скрывалась одна причина-православіе; какъ напр. въ теченіе 15 мъсяцевъ съ января 1846 года по марть 1847 г. въ общемъ итога врестьянъ, прогнанныхъ изъ ихъ усадебъ считается православныхъ 152 человъка, что составляеть по соображенію съ чесломъ крестьянъ обояхъ въроисповъданій, втрое болье православныхъ, чьмъ лютеранъ.

Правда, многое изъ этого выплывало наружу, но подвергались пресладованію лишь слишкомъ явныя и дерзкія попытки подавить православіе или отомстить принявшимъ его крестьянамъ. Только

слишномъ явную слепую ненависть и слишномъ дерзина увлечения фанативма постигали вънскания, но ненависть осторожная и воркая, ежедневные, неуловимые ен успъхи, тайныя интриги гизадились всюду и ускользали отъ надзора, сволько на объявляю начальство помъщикамъ, чтобъ они не удерживали врестьянъ отъ перехода въ православие, если они руководится чисто религиозными побуждениями.

Таково было положение двла. Правительство, ноторому остаейскіе намцы; а за ниши и побратавшіеся съ ниши накоторые представители русскаго дела въ крат представляли теченіе дела въ ложномъ видъ, всевозможными мерами затрудняли нереходъ крестьянъ въ православіе. Помещини и пасторы делали все, чтобъ потушить это движеніе. Чиновники дъйствовали съ ними ва одно. Но движение не остановилось; не потухло, но быстро расширялось. Правда, иногда меры, принятыя для подавленія православія, обращались въ его пользу; напр. поселяне, привывнувъ издавна видеть въ помъщивахъ и пасторахъ своихъ враговъ и считать ихъ выгоды несовивстными съ собственнымъ ихъ благомъ, разсуждали такъ: если дъло непріятно помъщику и настору, то значить оно для насъ выгодно, и потому обращались въ православіе, но гораздо болве было поводовъ для крестьянина отречься оть православія. Протестантская пропаганда въ тоже время дълада свое дъло. И если это движение въ православіе не потухло, несмотря на всв неблагопріятныя условія, несмотря на то, что его затрудняли и ничуть не возбуждали, то вначить оно было свободнымъ и религіознымъ-стремленіемъ удовлетворить дъйствительныя редигіозныя потребности, стремленіемъ давно сврывавшимся въ душахъ крестьянъ, и сразу выразившимся настолько, что его не могли подавить. Конечно сюда могли примъшиваться надежды на матеріальное улучшеніе. Крестьянинь знаеть, что всв удучшенія въ хозяйственномъ быту введены правительствомъ, вопреки усиліямъ притеснителей помъщиковъ, онъ видитъ, что пасторъ далекъ отъ него, будучи преданъ помъщику, а священникъ близокъ въ народу. Повтому онъ былъ убъжденъ, что всякое сближение его съ правительствомъ и православнымъ духовенствомъ точно поведетъ къ лучшему въ его хозяйственномъ быту, хотя барщина не уменьшится и не раздадуть вемель. Здесь нельзя не отдать также

чести нашему православному духовенству, которому во многомъ обяваны услъхи этого двла. Соображая снудость средствъ, оставленныхъ вешему духовенству, месоравивриость ихъ съ препитствіями, восдвигнутыми противною партіей, сверхъестоственныя услія, которыхъ отъ него требовали всянаго рода искушенія, его окружавшія, необходимо привнать, что православное
духовенство съ честью нышло изъ труднаго испытанія. Несмотря
на то, что сношенія его съ народомъ были всячески умышленно
затруднены и ограничены, оно умъло привлечь народъ въ себъ
и заслужить его довъріе, но эта его заслуга, повліявшая на
успъкъ и мирное теченіе двла перехода со стороны врестьянъ,
осталась почти неоцівненною. И ее впервые оцілиль покойный
Ю. О. Самаринъ, за что ему въчно будеть благодарно русовое
духовенство.

Ранве, въ историческомъ прошломъ на католицизмъ, ни лютеранство не удовлетворили религіозной потребности эстовъ и латышей. Поэтому понятно, что она такъ или иначе должна была выразиться. Какъ извъстно, католицизмъ быль введень среди нихъ въ XIII въвъ, ногда тамъ уже начиналось мирное распространеніе православія. Средства, которыми пользовались крестоносцы для распространенія католицизма, не могли спесобствовать вивдренію католической віры въ убівжденіе народа, хотя римская церковь и утвердила въ рижскомъ крав свое владычество. Летописцы ясно утверждають это. Такъ Гіериъ пиmeть: народъ обращенъ быль въ христіанство, т.-е. числился обращеннымъ и платилъ на содержание духовенства; но на дълъ онъ не отсталъ отъ язычества и не могъ на познать, на полюбить того ученія, котораго ему никто не пропов'ядываль". Другей ноторикъ въ другихъ словахъ утверждаетъ тоже: "ливонскій орденъ - говоритъ онъ - мало заботился о религіовномъ просвъщенім народа: это ставилось ни во что, правда, католическіе овященники объезжали страну и местами служили обедни, но могли ли они наставлять жителей, не зная ихъ изыка и не имъя ни времени, ни средствъ научиться ему?" Только въ 1584 г. мы встрвчаемъ известіе о томъ, что ісаунты стали проповелывать на эстекомъ язывъ, но это было тогда новостью, удивлявшею народъ. Ісвунты не заботнинсь ни о школахъ, хотя и собирали на нихъ деньги, ни о постройкъ храмовъ. Храмы --- говорить Гваньини о Лифляндіи—чрезвычайно р'ядки и вотр'ячаются только въ замкахъ (templa quoque rarissima nisi in arcibus visurtur). Изъ современныхъ описей видио, что это были домовыя часовни, а не храмы, и были они только въ значительнъйшихъ замкахъ.

Изъ этой краткой исторической справки видно, что эсты и латыши не могли привязаться къ католичеству. Они мало знали и понимали его, в вонечно мало дорожили имъ потому что повидимому безъ воянего сопротивленія приняли въ XVI въкъ лютеранство. Но какъ началъ свое двло лютеранизмъ? Всв монастыри, большая часть церевей и часовень были управдиены; натолическое духовенство было изгнано, но взамвиъ этого было дано очень мало. Протестантскаго духовенства было мало, и оно очень медленно умножалось. Въ началъ XVII въка въ Ригъ было не болъе трехъ пасторовъ. Что насается сельсияхъ приходовъ, то они быле въ запуствији, потому что единъ и тоть же пасторъ большею частію имъль по три цериви въ нъсколькихъ миляхъ разотоннія одна отъ другой. О томъ, что для перазвитыхъ эстовъ и датымей истины христіанства были доступны лишь въ образахъ и сивовь обрядовую сторону богослуженія. протестанты не заботнятсь. Только во время шведскаго владычества число церивей и пасторовъ, знавшихъ мъстиые языки, уведичилось, но и въ это время протестантское духовенство мало заботилось о народъ, будучи вовлечено въ борьбу сословныхъ интересовъ, въ споры съ гражданами и дворянами о своихъ правахъ и доходахъ. Пренебрежениемъ къ нуждамъ народа отличалось протестантское дуковенство и во времена повдиващия. Пасторы столь же далеко стоили отъ народа, вавъ и помъщиви. Что такое пасторъ для народа? Ни что иное какъ помъщикъ въ длиннополомъ спортукъ, на котораго онъ обизанъ отработывать баршину и которому уплачиваетъ опредъленный оброкъ натурою и деньгами по установленной таксв за всв церковныя требы. Нравственной связи, сочувствія и довърія между пасторами и народомъ не было. Пасторъ пренебрежительно относился из самымъ существеннымъ своимъ обязанностямъ. Такъ напримъръ, чтобъ избавиться отъ безповойныхъ разърздовъ по деревнямъ для исполненія церковныхъ требъ, пасторы возлагали часть своихъ обязанностей на школь-

наго учителя и овоего вистера. Друзья помъщиновъ, насторы предвочитали ихъ гостинныя. Что это справедливо, показывають слова въ внигв оствейскаго урожения Меркеля, изданной въ 1803 году. "Опредъленіе пастора зависять отъ пом'ящиковъ, и потому можеть як придтя въ голову: автычнамъ подарить свою доверенность доверенному лицу своихъ угнеталелей? За то въ напоторыхъ округать народь называеть пасторовъ церковными барами -- Kirchenherrn. Многіе изъ нихъ не только не удерживають номещиковь отъ притеснения врестыянь в местокаго съ ними обращенія, но напротивъ и сами поступають точно такимъ же образомъ. Нъкоторые совершенно превращаются въ сельсних хозяевъ и привывають смотрать на церковныя обязанности свои вавь на досадную помвку, на которую горько жалуются и которую, гдъ только можно, сваливають на школьныхъ учетелей. Я самъ-говорить Меркель, видвль, какъ одинъ пасторъ отказался похоронить умершаго, потому что родственники его не были въ состояніи заплатить ему за труды 4 или 5 грошей. Волъдствіе такихъ поступновъ престыние начинають смотрать на церковные обряды какъ на особенный родъ налога, а на пастора какъ на акцизнаго сборщина. Въ разныхъ земляхъ --заканчиваеть Меркель свою статью-встричаются священнослужители, неброгущіе о своемъ ученомъ образованіи, попадаются и тавіе, которые ведуть развращенную жизнь; но гдв, въ какой сторонъ видано, чтобы духовные пастыри обнаруживали открыто презръніе въ ввъренной имъ паствъ и подавали руку дворянству для совокупного ея угнетенія? Единственный примъръ этого предоставлено было явить Лифляндіи". При такихъ условіяхъ, когда принадлежность врестьяние къ протестантской въръ выражалась зависимостью отъ пастора, а его отношенія нъ последнему опревыямись барщиною или таксою за требы, -- когда не было никакой живой нравственной связи между духовенствомъ и народомъ, когда этотъ последній быль лишень почти всякихь обрядовъ, образовъ, символическаго богослуженія, которое является проводникомъ релегіознаго воспитанія — при такихъ условіяхъ можно ин ожидать, чтобы народъ привявался въ новой, навязанной ему въръ? Нъть, протестантская въра, ему чукдая, равнодушіе пастора, тягость хозяйственныхъ обязанностей, необезпеченность положенія и отсутствіє всякаго сочувствія къ его

судьбъ-вее это синкось въ предотавлени народа въ изчто излее, ему немевистное. Но неудовлетворенная на католициемомъ, на протестантствомъ религозная потребность эстовъ и латышей заявляла себя всегда. Этимъ объясияются усивки гернгутерства, этимъ же объясияется и стремленіе из православной въръ. Но почему потребность въры среди эстовъ и латышей выравилась именно желаніемъ вступить въ православную дерковъ, — это требуеть еще извотораго прямаго истерическаго выясненія.

Мириое распространение православия въ Прибалтійскомъ прав началось, какъ мы уже сказали, въ XIII въкв. Это было первое знакомство тамошних язычниковь съ кристіанствомъ. Крестоносцы преовели это распростражение православия, не не унщитожили его совсимъ. Въ Риги, въ впоху орденскаго владычества, существовала православная церковь, подчиненная енцекопу Псковскому. Одно изъ требованій, предъявленныхъ Іоанномъ Грознымъ нередъ началомъ Ливонской войны, касалесь везобновленія православныхъ церквей въ Рягь, Ревель и Дерпть. Нъкоторые изъ деритених жителей, по ввятіи Дерита русскими-жакь уваряеть Тилеманъ-Брендебахъ-перепили изъ лютеранизма въ "московскій ателямъ", какъ онъ выразнися. При посъщенів Нейгаузена на русской границь жители такъ непугались нардинала Радзивилла. "что со всеми пожитками ушан въ Русь, за три мым, и унесли въ Псковъ драгоцинный образъ Божіей Матери изъ монастыря, называвшагося Пичуръ, подде котораго въ деревие жило несколько москвитянь, а вев остальные житель походиле болье на русскихъ, нежели на лиолиндцевъ. Въ Феллин въ 1599 году была православная церковь. Около мастечевъ Розгутенъ. Людценъ, Маріенгаузенъ жители имъли какихъ-то свищенкослужителей, которыхъ они - утверждаеть ревизованщая приходы воминссія-ророз vocant, вазываеть попами... Таковы мелкія навізстія, случайно найменныя Ю. О. Самаринымъ въ архивахъ, но ихъ несомивно можно было найти больше. По присоединения Остзейскаго края къ Россіи, многіе латыши и всты перешли въ Россію и привили православіе. Въ началь нынвиняго стольтія четыре погоста Верровскаго увада-вакь разсиваны Ю. О. Самарину одинъ долго жившій въ Лиоляндіи священникъ---сами собою перешли въ православіе и по ихъ желанію имъ быль поставленъ священникомъ ихъ прежий пасторъ. Въ 1840 годахъ

стало публично инвестнымъ, что латыши, живдые на границъ Псковской губорнія и даже во внутреннихъ увадахъ, надажна имъли обывновеніе предъ посввами и жатвами приглашать въ себъ православныхъ свищенниковъ для служенія молебновъ, ванасаться у нихъ святою водою и маленьними мъдными образами, въ которымъ они питали велиное уваженіе. Многіе хородю знавщіе Оствейскій врай люди нодтверждали это Ю. О. Самарнну. Изъ всего этого можно сделать выводъ, что въ Лислиціи овязь съ православною перковім ниногла не прерывалась, что датышы вижли понятіе о ней и что живыя, совершенно свободныя сношенія между народомъ и нашинъ духовенствомъ велись издавна, за делго до 1841 года, когда впервые сильно стало выражаться стремленіе врестьянъ къ переходу въ православіе, ихъ "старой" въръ и къръ ихъ государства.

Высказавъ все изложениое нами Ю. О. Самаринъ такъ формулируетъ свой ваглядъ на это движение эстовъ и латышей въ православіе: "я остаюсь при убъжденіи, что въ сущности, въ основъ своей, стремление народа было религиозное, свободное и не разочетивое. Этимъ я нисколько не думаю отрицать существовавшихъ въ немъ надеждъ на какую-то перемвну къ дучшему въ его житейскомъ быту; но я увъренъ, что эта надежда порождена не злонамъреено-распущенными слухами, а возянкла сама собою и была выражениемъ другой, не менве искренней и естественной потребности, притомъ не только въ понятіяхъ народа, но и въ самой жизни, неразрывно связанной съ потребностію религіозной. Потребности матеріальнаго удучшенія сочетались здвеь съ потребностію религіозною, и отрицать послынюю потому, что обнаружилась первая, такъ же нелепо, еще нелепечъмъ объяснять реформацію желаніемъ собрать съ иконъ золотые овлады, разграбить церкви и отнять имвнія у духовенства. Хорошо намъ отдълять рвакою чертою религіозное отъ мірскаго, жизнь духовную отъ жизни матеріальной; это возможно тамъ, рав условія последней удовлетворены съ избыткомъ, где можно позабыть про нее, оставить ее въ сторонъ и свободно уноситься въ другой міръ. Но таково ли положеніе здашняго крестьянина? Всвии своими потребностями и помыслами онъ прикованъ къ земля, обречень на ежечасный матеріальный трудь едва достаточный для его провормленія, и при этомъ отъ него требуютъ

догического реоденса, утонченного сознанія, раздвоснія потребностей житейскихъ отъ духовныхъ"! "А между тъмъ этого требовали тв самые протестантские пасторы, которые такъ мало заботились о народъ. Когда на неожиданный вопросъ, предложенный датышамъ полнцейскими чиновниками: зачёмъ они псремъняють въру,--они, смущенные и забитые, ничего не отвъчали или отвъчали ведоръ, то пасторы восклицали съ торжествомъ: видите ли, что они сами не знають, чего хотять", а помъщним прибавляли: хотять-то они земли или отивны барщины. Требованія догическаго сознанія редигіозной потребности предзявлявля въ народу и некоторыя правительственныя лица, когда изъ отсутствія яснаго, догическаго сознанія религіозной потребиссти въ народъ выводили заключение о ея неиспренности или даже совершенномъ ея отсутствін, объяснями всё стремленія вресть янь въ переходу въ православіе исключительно мірскими выгодами и въ такомъ смыслъ представляли дъло высшему правительству. Протестанты хотван читать сокровенныя наивренія встовъ и латышей и не справляясь съ фактами отрицали въ нихъ религіовныя стремленія. Но что выходило? Испанская инввизиція говорила еретиву: ты увъряещь, что ты убъщенъ въ чистотъ своей въры и что мои доводы не поколебали твоего убъжденія; но я читаю въ твоей совъсти и вижу, что ты притворяещься: не заблужденіе, а упрямство заставляєть тебя отвергать очевидную истину: ты преступникъ, и потому ступай на костеръ. Еслибы наше правительство стало на ту точку зрвнія, на которую хотели его поставить протестанты и убъеденные последними нъкоторые русскіе люди, то оно говорило бы латышу: ты увъряешь, что ты убъждень въ превосходства православія; ты даешь подписку, что ты не ожидаешь отъ перехода никанихъ мірскихъ выгодъ и будешь свято исполнять всё прежнія обязанности; но я вижу по глазамъ твоимъ, что ты ожидаещь чего-то ниого, и потому я не пущу тебя въ православную церковъ, а отошлю тебя назадъ въ твоему помещику, отъ котораго ты узнаешь, какія выгоды ожидають желающихь переменить веру". Конечно этого ожидали помещики и пасторы, и этотъ ответъ они прославили бы какъ верхъ мудрости. Конечно русское правительство не могло такъ отвътить, но протестанты все-таки во многомъ успълн... Но что сказали бы они, еслибы наше правительство въ отвёть на поднесенные ему адресы отъ немецкихъ помещиковъ, сказало имъ: "вы клянетесь въ верности и уверяете, что вы гнушаетесь Германіи; но вы благоговъли передь нею вчера, вы питались теоріями, ныне переходящими въ дело, и потому мне сдается, что ваше мнимое обращеніе есть притворство; не принимаю я вашихъ адресовъ и не верю въ вашу преданность.

Такъ смотрълъ повойный Ю. О. Самаринъ на дъло въ 1848 году — въ то время, когда въ Петербургв и даже въ Москвъ повторялись толки о вёрности оствейцевь, о царствующей въ ихъ врав законности и святости привилегій, когда тамъ доверчиво слушали и повторили вздорные слухи, ловили съ наслажденіемъ всякую небылицу и клевету на русскихъ и наше духовенство, когда нельзя было высказывать правды про оствейскій врай не прослывши явобищемъ и въ тоже время шпіономъ, -когда положеніе дъла было таково, что русскій генераль-губернаторъ, кощунствуя надъ духовенствомъ и выдавая православіе на поруганіе намцамъ, имвять право утверждать, что этимъ нисколько не колеблется его популярность въ Россіи, и пророчить съ неслыханнымъ самохвальствомъ голодную смерть всякому, кто съ нимъ не уживется. Сивлое и правдивое слово Ю. О. Самарина было тогда гражданскимъ подвигомъ и походило на варывъ, который пробиль брешь въ высокой ствив, отделявшей русское общество, русскія губерній отъ прибалтійскихъ 11). Че-

<sup>11)</sup> Вагляду Ю. Ө. Самарина на остаейскій вонрось по существу сочувствоваль и читавшій «Рижскія Письма» въ рукописи митрополить Филареть. Святитель обіщаль даже содійствіе свое для сбора денегь въ Москві на русское народное и ремесленное училище въ Ригі, которое разрішено было открыть. Это видно изъ черноваго наброска письма Ю. Ө. къ митрополиту, посланнаго віроятно въ декабріз 1848 г. Тамъ Ю. Ө. писаль между прочимъ: «неблагоугодно ли вамъ будеть препроводить къ министру внутреннихъ діль ту сумму, которую удастся собрать въ Москві. Всякое изъявленіе участія, подъ благословеніемъ вашимъ, православнихъ жителей Москви къ ихъ однородцамъ и единовізрцамъ Лифляндіи принесло бы посліднимъ великое утішеніе въ настоящую минуту, когда большая часть предположенныхъ въ пользу ихъ улучшеній, отлагается надолго, а принявшіе православіе латыши, лишенные защити и покровительства правительства, пересгають, какъ слышно, посіщать церкви и собираются просить сотнями и тысячами о разрішеній имъ возврата въ лютеранство. «Это зло надівлаль князь Суворовъ. Нензвістно, состоялся ли этотъ сборъ. Кажется ніть, въ виду возникшаго

резъ эту брешь врителямъ представилась картина несчастнаго вабытаго населенія встовъ и латышей, отгоргнутыхъ отъ Россіи чужеземнымъ вліяніемъ, разобщаемыхъ съ русскими людьми и православною церковію, служители которой были самымъ ужаснымъ образомъ овлеветаны въглазахъ общества. Ю. О. Самарвиъ заставилъ русское общество обратить внимание на этотъ вабытый край, и вмъсть съ тъмъ смыль пятно повора съ православнаго духовенства, пятно тяжелое, потому что православное духовенство обвинялось въ насильотвенной пропагандъ и навязываніи православнаго ученія эстамъ и датышамъ, въ возбужденін ихъ противъ помъщиковъ... Ю. О. Самаринъ своею гражданско-публицистическою двятельностью пробудель въ русскомъ обществъ, которое дремало по отношенію въ Оствейскому враю, сознаніе необходимости тахъ коренныхъ преобравованій въ Прибалтійскомъ врав, которыя вводятся нашимъ правительствомъ въ настоящее время и которыя онъ отъ полноты своего горячо любившаго Россію и православіе сердца привътствоваль бы теперь, еслибы дожиль... Воть почему имя Ю. О. Самарина въ сознаніи русснихъ людей всегда будеть благодарною памятью связано съ прибалтійскимъ вопросомъ и реформами, какъ благоговъйно связано оно съ вопросомъ о русской народности въ царствъ Польскомъ и съ вопросомъ крестьянскимъ и всъми последовавшими за нимъ общественными реформами.

θ. Π—κiñ.

Февраля 22 дня 1890 года.

дёла въ Петербурге о «Рижских» Письмах». См. предисловіе Д. О. Самарина, стр. 51.



## ПО ПОВОДУ СТАТЬИ В. Ө. КОМАРОВА

## О СРЕДСТВАХЪ КЪ УЛУЧШЕНІЮ ЦЕРКОВНАГО ПВНІЯ

(Правосл. Обозръніе, марть, апрыв, 1890 г., въ приложеніи).

Съ большимъ удовольствіемъ прочли мы означенную статью, жасающуюся интересующаго насъ вопроса о церковномъ пъніи. Отрадно уже то, что начинають появляться въ печати статьи оъ такими болъе общими взглядами и сужденіями серьёзными объ этомъ вопросъ. Намъ думается, что въ вопросъ о церковномъ пънія все сводить только къ указаніямъ напъвовъ и къ сужденію о нихъ, какъ проводится это въ другихъ работахъ, иначе сказать-все дело сосредеточивать только на технической сторонъ, и придавать ей такое значеніе, какое указано авторомъ изъ вниги г. Вознесенскаго, слишкомъ односторонне. "Мотивы церковныхъ пъснопъній имъють характеръ отложенія земныхъ попеченій, говорить г. Вознесенскій, благодатно невозмутимаго сповойствія и примиренія человъва съ собою, Богомъ и дюдьми, или сердечно-благоговъйнаго умиленія предъ величіемъ, святостію и благостію Бога и небожителей, светло-высокой торжественности, или сосредоточенности и самоуглубленія, смиренія и раскаянія, теплой молитвы, твердой віры, кріпкой надежды и преданности волъ Божіей "1). По поводу этихъ словъ, совершенно

<sup>1)</sup> Стат. стр. 22.

върно заметиль авторъ статьи, что эти черты относятся въ словесному содержанію церковныхъ пъснопъній, а не къ мелодіямъ самимъ по себъ. Вопросъ о напъвахъ, по нашему мивнію, долженъ занимать второстепенное место. Церковное пеніе прежде всего есть весьма важная, необходимая, узаконенная литургическая принадлежность, какъ составная часть богослуженія; отсюда и вопросъ о немъ получаетъ большее значение и требуетъбольшаго вниманія, и отъ певцовъ церковныхъ, какъ выполнителей этой части богослуженія, требуется не столько искусствавъ прнін, сколько благоговранаго отношенія къ ов. дрлу, винмательности къ себъ самимъ, чтобы дъло Божіе совершаемо было съ любовію и назиданіемъ. Съ какою отрадою для сердца, съ наною назидательностію слушается и простой півецъ в), когдаонъ всецвио отдается св. двиу, когда онъ съ полнымъ благоговъніемъ въ содержанію пъснопънія выражаеть въ знакомыхъ ему мотивахъ мысли и чувства молитвенныя, когда говоритъ ясно слова и поетъ! Въ этомъ единеніи содержанія съ соотвътствующими мотивами завлючается влючь въ истинному церковному пънію, пънію назидательному, пробуждающему духъ можитвенный и поддерживающему его, состоить значение пвнія, какъ церковной назидательной проповъди. Въ томъ и заблужденіе, думается намъ, нъкоторыхъ изслъдованій, что они смотрять на церковное пъніе, какъ только на технику, и свои сужденія принаравливають къ показанію значенія техь или другихь напевовъ, не входя въ суть церковнаго пёнія, какъ составной части богослуженія. Вившняя сторона, техническая, естественно получаеть свое значение отъ внутренией, отъ содержания и смысла пъснопънія, какъ тъло наше оживотворяется духомъ. Совершенно справедливо говорить авторъ, что листинный пъвець вдожновляется текстомъ, составленнымъ древними пъвцами. Какое вдохновеніе могуть возбудить названія буквъ еврейскаго алфавита, положенныя, въ числе прочаго, на музыку Палестриной въ его 🤝 Lamentationes Ieremiae Prophetae? Эта музыка производить пріятное, но разслабляющее впечатавніе, а въ большемъ количествъ положительно можеть доводить до унынія" (стр. 14). Такимъ образомъ вопросъ о церковномъ пъніи долженъ быть поставленъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подобное мы читаемъ въ соч. г. Соловьева о Валаамскомъ пѣнін.



евсколько шире, какъ и следуеть, и на первомъ плане долженъ быть вопросъ о тъхъ условіяхъ, при которыхъ оно будеть соотвътствовать значенію своему-литургической принадлежности, жавъ составной части богослуженія: ясности и выразительности. чрезъ соотвётствіе мотивовъ съ содержаніемъ, назидательности и благоговъніи; отсюда уже получаеть свое значеніе вопрось и о напъвахъ, какъ технической сторонъ пънія церковнаго, насколько они отвъчають этимъ условіямъ и требованіямъ пънія разумнаго. Наши напъвы то же, что варіаціи церковно-славянскаго текста, въ которомъ, при охранении историческаго значенія древняго текста, въ богослуженіи прилагаются заботы о способъ понимаемости. И дъйствительно, еслибы въ богослуженін досель употреблялся тексть славянскій древнихъ въковъ, въ наше время почти непонятный, то естественно и самое богослужение было бы не только непонятно и не назидательно, мертво. но нъкоторымъ образомъ и странно. Поэтому и стараются, по возможности, сдваять языкъ церковнаго богослуженія доступнымъ и удобопонимаемымъ, чревъ что чувство благоговънія и назидательность не только не утрачиваются, напротивъ усиливаются и укръпляются. Думается намъ, что не будеть парадоксомъ, если мы эту аналогію приложимъ и въ церковному пінію, какъ непосредственно связанному съ текстомъ богослужебныхъ пъснопъній, если скажемъ, что и въ напъвахъ церковныхъ естественно должны быть варівція в), требующія исправленія и постепеннаго улучшенія ихъ, соотвътственно исправленію текста 4) и сообразно съ вышеуказанными условіями, требуемыми самымъ назначеніемъ церковнаго панія.

<sup>4)</sup> Мы имъемъ подъ руками нотную книгу, въ которой текстъ изложенъ въ ненсправленномъ видъ, напр.: поемъ Тя, благословимъ Тя... Достойно и праведно (дальнъйшихъ словъ нътъ) и много подобныхъ варіацій, нотныя изложенія которыхъ не могутъ быть въ точности приложены къ настоящему тексту пъснопъній, отсида необходимо требовалась варіація въ напѣвъ. Въ противномъ случат навращагся бы самый текстъ пъснопъній, утрачивалась бы его ясность, выразительность и назидательность, чего, къ несчастію дъйствительно, допущено много тамъ, гдъ стараются рабски слъдовать древникъ напъвамъ, безъ отношенія къ смислу и требованіямъ текстуальнымъ.



<sup>3)</sup> Эти варіаціи, между прочимь, указаны и въ статьв авгора «въ нотномъ приложеніи» №№ 14, 15, 16, 17.

Намъ могутъ сказать, что эти требованія излишни, они подразумъваются сами собою, мы считаемъ нужнымъ отвътить, что судя теоретически, пожалуй, и правда, — теорія такъ в останется теоріею, если она не есть плодъ опыта, а-однихъ соображеній, которыя могуть оказаться неприложимыми въ дълу, и мы дъйствительно не видимъ ея въ приложеніи въ практикъ; желалось бы знать, сколько найдется нотныхъ гармонизацій, которыя вполив удовлетворяли бы требованіямъ разумнаго пънія, какъ отвъчающаго потребности духа нашего молитвеннаго обращения ко Господу, такъ и вразумительнаго в назидательнаго для предстоящихъ при богослужении и такъ-сказать заставляющаго молиться. Мы видимъ напротивъ, что этотъ необходимый законъ нарушается постоянно, и почти всюду дается господствующее значение напиву, съ подписомъ подъ него текстапеснопеній, и буква мертвить духъ. Этимъ педостаткомъ страдають явившіеся въ печати опыты, касающіеся вопроса о церковномъ пънін, — опыты, конхъ главная задача сосредоточена на технической сторонъ напъвовъ, на показаніи преимущества одного напъва предъ другимъ и особенио напъва, называемаго знаменнымъ, безъ отношенія къ содержанію песнопенія, къ тому, какой наплить болье отвъчаеть требованіямь приія, какь литургичесвой части богослужебнива 5), и даже съ стремленіемъ придать изложеніямъ научную форму "). Въ этомъ отношеніи взглядъ автора статьи, хотя и онъ большею частію васается также вившней стороны, намъ представляется глубже, шире, серьёзнъе; онъ, такъ сказать, углубляется въ вопросъ, отыскявая основъ для построенія церковнаго пінія, требуеть непремінно соотвітствія напъва съ текстомъ, указываеть на отсутствіе этого, какъ на недостатовъ; въ этой статью видится авторъ, какъ человокъ, серьезно преданный делу и старающійся изучить избранный

<sup>4)</sup> Намъ представдяется это напрасной мечтой въ нашемъ церковномъ пѣнін, гдѣ напівы не имѣютъ сами по себѣ самостоятельности, а вполиѣ зависими отътекста пѣснопѣній, и будучи отрѣшены отъ него остаются пустими звуками, недостойными святыни богослуженія. Совершенно другое дѣло, по нашему меѣнію, въ музыкѣ западной, гдѣ гармонія музыкальная имѣетъ самостоятельное значеніе, господствующее.



<sup>5)</sup> Укажемъ читателю на статьи, въ которыхъ приводится желаемий взглядъ на церковное ибие («Моск. Церк. Въдом.» за 1889 г. №№ 28 и 48).

имъ предметъ—насколько возможно глубже. Его слово не поверхностно, не есть плодъ только теоріи, часто не оправдывающей себя въ практивъ, — плодъ глубокой думы и практическихъ занятій лица, отыскивающаго средства, какъ поправить дъло святое, подвергшееся порчъ, занесенной изъ области чуждой ему, —трудъ самостоятельный.

Правда въ частности онъ не во всемъ можетъ быть доступенъ читателю — неспеціалисту, но въ общемъ, при внимательномъ чтеніи, онъ понятенъ какъ по содержанію, такъ и по своимъ требованіямъ.

Приступая въ содержанію статьи, мы сдідаемъ только нівоторыя указанія (наша ціль указать лишь на статью, какъ вполнів заслуживающую вниманія), а не будемъ входить въ подробности, на что считаемъ себя некомпетентными.

Авторъ говоритъ, что западная музыка, вторгшаяся въ область нашего церковнаго панія, лишила его настоящаго его характера, потому что не соотвътствуеть ему ни по строю, ни по требованіямъ, и пріемы западной гармонизаціи не отвівчають характеру и складу церковныхъ пъснопъній; и вообще тщетная надежда, чтобы удучшить церковное пініе при ея посредстві, что ясно выразилось на Бортнянскомъ и другихъ музыкальнообразованныхъ дъятеляхъ, усердно занимавшихся гармонизаціей древянкъ церковныхъ напевовъ. Съ этимъ миниемъ автора нельзя не согласиться, какъ мивнісмъ вполив основательнымъ. Приводилось намъ слышать стихиру Іоанна Грознаго въ честь Святителя Петра, какъ видно, умълой рукой положенную; но вліяніе западной музыки лишило ее того впечатленія, какое она должна была произвести. Основный строй древняго пвнія утраченъ, и не слышится ни построенія, ни выполненія древисцервовнаго напъва, ни соблюденія требуемыхъ нами условій (уназанныхъ выше), а все представляется отлитымъ въ западную музывальную форму: пъніе пріятное, ласкающее, но не русско-церковное.

Авторъ придаетъ большое значеніе півнію со слуха, а не по нотамъ,—и это сущая правла. Большое различіе между півніємъ живымъ, воодушевленнымъ, переходящимъ по слуху, какъ бы по наслідству, и—півніємъ, заключеннымъ въ рамки нотныя и такимъ образомъ стівсненнымъ. Тамъ выраженіе отливается ясно,

впечатлительно, господствують мысли и чувства при ясномъ произношеніи словъ, - здёсь все стеснено, здёсь вси забота направлена въ выполненію данныхъ нотъ. А ноты, или другой какой-либо знакъ, имъющіе важное значеніе въ такъ-называемомъ строгомъ стиль, въ двёствительности же должны быть только показателемъ того строя, котораго должны держаться півцы, чтобы не разбредаться въ стороны, - но вложить духъ, жизненность, осмысленность зависить вполив отъ самого пвица; иначе онъ будеть замвиять собой лишь музыкальный инструменть, и будеть яко медь звенящая и кимваль звяцаяй. Отсюда само собою вытекаеть то справедивое требованіе автора, что жельющіе получить болье спеціальную подготовку, чтобы быть учителями церковнаго пвнія должны ниже получившихъ образование въ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ, мы прибавили бы — получившихъ среднее богословское образованіе, чтобы иміть возможность точніве, ясніве и сознательные выражать смысль и содержание пыснопыния въ положенів нотномъ. А это ведеть въ тому завлюченію, что одного музыкальнаго образованія и знанія недостаточно какъ для руководителя и учителя церковнаго пінія, въ которомъ не нота должна быть руководящимъ началомъ, а смыслъ текста, такъ темъ более для составителя нотной гармонизаціи. Иначе вліннія чуждаго церковности и смысла пъснопаній мы никогда не табъжимъ, и музыкальная сторона всегда будетъ господствовать надъ содержаніемъ священныхъ піснопівній и убивать духъ и жизненную силу священныхъ пъсней.

Недьвя не согласиться и съ тъмъ мивніемъ автора, что въ основу программъ для обученія церковному приію въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ положено хотя и хорошее начало (знакомство съ врюковой системой), но начало трудное, требующее предварительной большой разработки и необходимой подготовки. "Знаменитый напъвъ, говоритъ авторъ статьи, по трудности пониманія его мелодій и непосредственной гармонизаціи, по относительному несовершенству самыхъ нотъ, по медленности темпа, въ которомъ опъ до сихъ поръ исполнялся, едва ли можетъ быть введенъ въ такомъ видъ въ богослужебную практику безъ вреда для дъла". Намъ думается, что подготовительными стадіями и могутъ служить, какъ и по автору, мъстиые, живые напъвы, которые, ко-

вечно, выродились изъ одного общаго начала, и какъ болве знавомые, ближе интересуютъ учащихся, и дають большую возможность пънія совнательнаго, чэмъ напрвъ, переходящій лишь на бумагь, напывь мертвый. Далье говорить авторъ, что знаменный напъвъ не можетъ быть понять безъ знанія напъвовъ обычныхъ по той простой причинъ, что музыка, какъ говорить внязь Одоевскій, на бумаге писанная или печатанная нюма, а обычный напавъ есть напавъ живой. Этимъ конечно не отрицается значеніе и необходимость изученія врювовой симеографіи, но думается намъ, что она для насъ составляеть скорве археологическій матеріаль, и можеть служить предметомъ всесторонняго изученія людей свідущихъ, какъ и вообще археологическіе предметы. Въ наше время по крюкамъ не будуть уже пъть, да и странно было бы требовать этого, когда есть другіе болве понятные и менве сложные знаки (ноты-знамена), хотя, быть можеть, и не совсвив выполняющіе врюковую систему. Старыя стольтія прошли для насъ невозвратно. Сведущіе въ симеографіи люди, какъ и всв ученые археологи, подвергая этотъ матеріаль ученой разработив, давали бы намъ его обработаннымъ, исправленнымъ сообразно съ содержаніемъ и смысломъ пъснопъній. Ибо невъроятно, чтобы въ этой системъ не было ошибовъ и значительныхъ, какъ были ошибки и въ книгахъ церковныхъ, и не требовалось исправленія ихъ противъ строя ли, противъ смысла ли, выразительности ли; а это-то и должно быть предметомъ работъ спеціально посвятившихъ себя дълу изученія симеографіи. Думаємъ мы, что было бы цілесообразнъе и лучше присоединить изучение симеографии къ археологии въ авадеміяхъ (конечно, съ особымъ руководителемъ), что могло бы дать и готовыхъ преподавателей церковнаго панія въ семинаріяхъ и училищахъ духовныхъ, и что соответствовало бы вакъ требованіямъ, такъ и важности предмета.

Нельзя не согласиться и съ твиъ инвніемъ автора, что преобладаніе инструментальной музыки (особенно фортепіано и скрипки, инструментовъ далеко не соотвътствующихъ пвнію церковному) и продолжительное изученіе сольфедкій, въ ущербъ занятію живымъ церковнымъ пвніемъ, не можетъ быть ручательствомъ настоящаго изученія церковнаго пвнія и образовать хорошихъ, твердыхъ, знающихъ пвиовъ. Твиъ болве тщегная надежда въ этомъ отношеніи на консерваторіи и имъ подобныя спеціальныя музыкальныя училища. Достаточно, говорить авторъ, указать на одну причину: въ консерваторіи нивто не преподаєть и никто не знаеть цервовнаго пінія, тамъ занимаются своимъ дівломъ, можеть быть, и хорошо занимаются, но русскаго церковнаго пінія совсівмъ не знають, ибо нельзя же считать чімълибо серьезнымъ одинъ недівльный урокъ крюковой симеографіи и тотъ кажется ad libitum.

Отдавая должную дань автору за его серьезный трудъ, едва ли не единственный въ этомъ родъ, написанный съ знаніемъ дъла и желаніемъ блага, мы позволимъ себъ обратиться за разъясненіями нъкоторыхъ вопросовъ, интересующихъ насъ и въ статьъ намъченныхъ.

- 1) Въ стать товорится о механической гармонизаціи или положеніи, следовательно есть гармонизація немеханическая. Въ отвлеченіи значеніе словъ понятно; но желательно знать значеніе ихъ въ приложеніи въ практикт церковнаго пенія и различіе ихъ на образцахъ песнопеній, и почему именно положеніе известнаго образца нужно считать механическимъ, а другаго—немеханическимъ.
- 2) Пъніе со слуха хорошо и гораздо понятнъе, какъ болье впечатлительное, но гдъ взять пъвческій матеріалъ для этого? Намъ думается (быть можетъ, односторонне), что нельзя брать въ основаніе напъвы народныхъ пъсенъ; между ними и пъніемъ церковнымъ—великая пропасть, раздъляющая ихъ какъ по строю и харавтеру напъвовъ, такъ и по содержанію. Для того, чтобы имъть матеріалъ для церковнаго пънія се слуха, вужно слушать хорошихъ и разумно-понимающихъ, благоговъйныхъ пъвцовъ, а этого въ наше время, при общемъ увлеченіи западною музыкой, достигнуть очень трудно.

Намъ не мало приводилось слушать народныхъ пъсенъ безъ всякой примъси искусства, занесеннаго отъинуду, и когда мотивы ихъ сельскими пъвцами, становившимися на влиросъ, вводилсь въ церковныя пъснопанія (что особенно замвчалось въ херувимской пъсни), то всегда представлялось это не только не благообразнымъ, но и оскорбительнымъ въ святомъ храмъ. Поэтому едва ли желательно искать въ этой области мотивовъ для церковнаго пъвія? Мы согласны съ тъмъ, чтобы пъніе церков-

ное, сообразно харантеру народному, было широко въ своемъ діапазонъ, пъвуче, но не болъе.

Здёсь замётимъ, кетати, что не можемъ помириться съ тёмъ, чтобы подъ одни мотивы подводились разныя пёснопёнія, какъ не мало встрёчается въ практикё, напр. херувимская пёснь поется на напёвъ *Iucyce премобезный… да молчитъ… благообразный Іосифъ…* Можетъ ли быть удержанъ отличительный, характеристическій строй, сообразный съ пёснопёніемъ, и выраженъ смысль, завлючающійся въ немъ?!

3) Авторъ даль намевъ на художественность русскаго приія, вакъ главной подкладки къ пониманію художественности древняго напъва, именуемаго знаменнымъ, и въ доказательство привель свидетельство Лькова, слушавшаго русскихъ песенниковъ. Намъ важется непонятнымъ такой выводъ изъ двухъ областей, не подходящихъ близко одна въ другой. Мы не отрицаемъ, что быть можеть, и есть своего рода художе ственность, но по пословиць: чего не знаешь, о томъ дучше модчать; въ дъйствительности же не приводилось слышать художественнаго исполненія напіва знаменнаго, а что слышалось въ изложеніяхъ нотныхъ, то не художественно; впрочемъ всегда съ наслаждениемъ слушаются догматини, въ которымъ пріученъ слухъ съ детства. Мы желаемъ отъ церковнаго пенія назидательности, выразительности и осмысленности, что по нашему мивнію, и должно составлять его преимущественное достоинство, и что можно назвать художественвостію. Иначе оно не достигнеть цели и не выполнить своего назначенія, какъ назиданіе и пропов'ядь для предстоящихъ во храмъ. Затъмъ, чтобы пъніе было истинно церковнымъ, и првим, ставине на клиросъ, были въ истинномъ смысле заменою влириковъ, они должны строго следовать уставу церковному и не вводить пъснопъній не положенныхъ 7).

турить ст. Воскресни Боже... воются стихи; Христось посал Паска... Течаку, возепетните апостолом... Аптель вопілис... Правда они изложены (Бортнанский и Турчаниновымъ особ. первымъ) эффектно, но предъ Св. Плащаницей пвие ихъ неприлично, и въ рядовой службъ совершенно не имъются; положено пъне дишь перваго стиха, и затъмъ чтене стиховъ изъ псалмовъ. Притомъ пъне этихъ введенныхъ безъ основанія стиховъ по ихъ содержавію не соотвътствуетъ ни времени, ни богослужебному воспоминанію. Композиторамъ и регенствуетъ ни времени, ни богослужебному воспоминанію. Композиторамъ и реген-



- 4) Пѣніе церковное должно быть пѣніемъ разумнымъ, направленнымъ къ славѣ Божіей и назиданію ближнимъ,—для втого оно должно выражаться въ соотвѣтствующей формѣ. Какимъ образомъ достигнуть этого? Какую систему взять въ основаніе положеній,—трехголосную или четырехголосную? Первую мы считаемъ болѣе нормальною, отвѣчающею строю голосовъ в болѣе приближающеюся къ унисону и къ древнему пѣнію; вторая представляется намъ искусственною, построенною на правилахъ теоріи западной музыки. Первая намъ кажется болѣе удобною въ охраненію смысла и выразительности пѣснопѣній перковныхъ, вторая въ восходящихъ и нисходящихъ тонахъ часто отступаетъ отъ смысла и бываетъ лишена выразительности: здѣсь слоги долгіе и вороткіе перемѣшиваются, что само собою служитъ причиною неясности словопроизношенія; а этого не должно быть по преимуществу въ церковномъ пѣніи.
- 5) Намъ кажется недоумъннымъ замъчаніе автора, въ которомъ онъ называеть заблужденіемъ півніе по обиходу въ нівсколько голосовъ. Въ чемъ туть заблужденіе, когда поется стройно, живо и свободно? Для этого нужно півнамъ только усвоить обиходную мелодію (безъ чего конечно будеть неблагообразно), и тогда півніе во всякомъ случать будеть благоприличнымъ. Здівсь раждается самъ собою вопросъ: чего требуеть авторъ отъ півновъ по обиходу?...
- 6) Авторъ относить напъвъ Кіево-Печерской Лавры къ варіантамъ знаменнаго или столповаго напъва и считаетъ это несомнъннымъ. Намъ думается, почему не сказать наоборотъ,— и не считать Кіевскій напъвъ самостоятельнымъ, если не первоначальнымъ; исторія напъвовъ, кажется намъ, доселъ представляется неясною и даже темною.

Предъявивъ эти вопросы, мы желали бы отъ автора слышатъ только разъясненія ихъ, чтобы не оставаться въ недоумънів. Можетъ быть, наши заявленія покажутся малозначущими, но мы уже напередъ сказали, что дълаемъ ихъ только какъ любитель церковнаго пънія, а не какъ спеціалистъ.

тамъ следовало бы серьезнее относиться къ уставу церковному и петь только то, что въ немъ положено, а не выдумывать.



Въ завлючение мы позволимъ себъ выразить мысль, что для непосредственнаго наблюденія за церковнымъ пъніемъ было бы полезно учредить въ каждой епархіи, при непосредственномъ участіи мъстнаго епископа, какъ главнаго блюстителя во ввъренной ему паствъ, за которую онъ отвъчаеть не только предъ Богомъ и своей совъстію, но и предъ судомъ человъческимъ, особые комитеты преимущественно изъ духовныхъ лицъ, съ правомъ одобренія или запрещенія нотныхъ положеній, предназначаемыхъ для употребленія при богослуженіи; что между прочимъ могло бы служить не только къ охраненію и исправленію мъстныхъ живыхъ напъвовъ, но и къ приведенію ихъ къ единству. А для этого нужно немногое: хорошій навыкъ въ церковномъ пъніи, достаточно развитый слухъ и вниманіе къ содержанію пъснопъній.

Z.

1890 г. Апрель.

## къ вопросу

О НОРМАЛЬНОМЪ ЧИСЛЪ НЕДЪЛЬНЫХЪ УРОКОВЪ ВЪ СРЕДНЕЙ ШКОЛЪ.

Значеніе, которое, въ особенности за посліднее время, пріобрітаєть какъ въ Западной Европі, такъ и у насъ вопросъ о чрезмірномъ обремененін занятіями учениковъ средне-учебныхъ заведеній не можеть не побуждать каждаго, кому близви интересы школы и кому дорога судьба просвіщенія, содійствовать разъясненію этого вопроса. А разъясненіе это не можеть быть достигнуто путемъ одного лишь удостовіренія факта, если чрезмірное утомленіе учениковъ дійствительно существуєть въ той или другой шволії: необходимо, сверхъ того, тщательное изслідованіе причинъ, которыми это явленіе вызывается и обусловливается.

Если охватить этотъ вопросъ во всей его совокупности, то онъ обниметъ почти всё стороны жизни школы. Въ него войдутъ и вопросы о продолжительности курса учебныхъ заведеній, объ объемів учебнаго матеріала изучаемаго въ нихъ, о времени, которое назначается на это изученіе въ каждомъ классів и по каждому предмету, о продолжительности ежедневныхъ классныхъ и внівклассныхъ занятій, о системів экзаменовъ, о методів преподаванія, о гигіеническихъ условіяхъ, въ которыхъ находятся школьныя зданія, о физическомъ и умственномъ развитіи ученивовъ при поступленіи ихъ въ школу и наконецъ, о всёхъ тіхъ безконечно разнообразныхъ условіяхъ, среди которыхъ ученики живутъ въ школу и внів ея.

Никто не станетъ, разумъется, отвергать, что утомленіе учениковъ чрезмърною работой, если оно на самомъ дълъ суще-

ствуетъ, составляетъ зло, которому необходимо противодвиствовать; но чтобы достачь въ этомъ отношени дъйствительныхъ результатовъ, необходимо внимательно изучить всъ стороны жезни и организации школы и выяснить, какия именно условия и обстоятельства вызываютъ излишнее обременение ученивовъ и ставятъ ихъ въ ненормальное положение. Безъ такого изучения и изслъдования всякия измънения школьной организации явятся ничемъ неоправдываемыми экспериментами: будучи задуманы и приводимы въ исполнение безъ должной подготовки, они могутъ дать результаты совершенно противоположные ожидавщимся и не достигая намъченной цъли, повлекутъ во всякомъ случать за собою разрушение строя школы и полный ея упадокъ и разложение.

Въ виду указанной выше обширности вопроса, мы не находимъ возможнымъ обнять его всецвло въ предвлахъ одной статьи, а потому ограничимъ нашу задачу и посвятимъ вти строки исключительно вопросу о нормальномъ числи часовъ классныхъ занятий, то-есть о числъ недвльныхъ уроковъ, которое желательно и возможно установить въ школъ.

По этому именно столь важному для правильной организація школы вопросу чуть ли не чаще всего приходится всірвчаться какъ въ обществъ, такъ и въ литературъ съ самыми превратными и невърными взглядами. Неръдко вопросъ объ обремененіи учениковъ ставится не только въ прямую, но даже въ исключительную зависимость отъ числа положенныхъ въ школъ недъльныхъ уроковъ, и на сокращеніе классныхъ занятій указывается какъ на самое дъйствительное и необходимое средство для облегченія учащихся; при этомъ приводится весьма простой и къ удивленію, убъдительный для многихъ, повидимому аргументь, что чъмъ меньше будетъ ежедневныхъ уроковъ, тъмъ легче будетъ ученикамъ. Но нътъ ничего ошибочнъе подобной постановки вопроса:

Вопервыхъ, обременение учащихся, если оно существуетъ въ той или другой школь, имъетъ своимъ источникомъ не столько число ежедневныхъ занятій въ классъ, какъ количество внъклассной работы, которое главнымъ обравомъ зависитъ отъ объема преподаванія, то-есть отъ размъра учебнаго матеріала назначеннаго для изученія по программъ школы. Напротивъ, при одинаковомъ объемъ учебнаго матеріала, большее число уроковъ, при правильномъ пользованіи ими, ведетъ къ уменьшенію вниклассных занятій (приготовленія уроковъ) и облегчаетъ учащихся, давая возможность наставникамъ лучше разъяснять предметъ, а ученикамъ разучивать его въ классъ. Въ виду сего, назначеніе въ школь малаго числа уроковъ въ большинствъ случаевъ не соотвътствуетъ ни интересамъ школы, ни интересамъ учащихся

и можетъ быть желательно лишь въ исключительныхъ, крайнихъ случаяхъ, когда въ какой-либо школъ число недъльныхъ уроковъ явно выходитъ за предълы той безвредной для учениковъ нормы, которая выработана практикой школы и тщательно провърена опытомъ.

Признавая такимъ образомъ подъзу назначенія въ школъ сравнительно большаго числа недъльныхъ уроковъ и вмъсть съ тъмъ пользу урегулированія и совращенія внъ-классныхъ занятій, мы далени отъ мысли о совершенномъ упраздненіи этихъ занятій, такъ какъ они представляють собою самостоятельную работу учениковъ, необходимую для ихъ развитій и воспитанія. Мы однако полагаемъ, что количество этой работы путемъ правильнаго распредъленія учебнаго матеріала по классамъ должно быть приведено въ соотвътствіе съ возрастомъ и силами учениковъ и при томъ такъ чтобы, количество внъ-классныхъ занятій для младшаго возраста было самое ограниченное, и чтобы затъмъ оно постепенно возрастало въ среднихъ и старшихъ классахъ, достигая въ сихъ послёднихъ довольно значительныхъ размъровъ.

Вовторыхъ, увазанная выше постановка вопроса невърна, потому, что она упускаетъ изъ виду ту очевидно тъсную связь, которую имъетъ число еженедъльныхъ уроковъ съ продолжительностью вурса школы, а равно и съ общимъ числомъ уроковъ, необходимымъ для прохожденія всего курса.

Само собою разумвется, что при одной и той же продолжительности курса, сокращение числа недвльныхъ уроковъ должно повліять на общее число уроковъ, назначенное на весь курсъ, соотвътственно уменьшая это число. Если же, напротивъ, будетъ признано необходимымъ для успъшнаго прохождения и усвоения курса сохранить общее число уроковъ и уменьшить лишь еженедвльное и ежедневное количество классныхъ занятій, то уменьшеніе это неизбъжно поведеть въ продленію учебнаго курса школы.

Въ первомъ случат уменьшение числа уроковъ повлечетъ за собою, какъ уже указано выше, лишь большее обременение учащихся, тъмъ что наложить на нихъ, къ явному притомъ ущербу въ твердости и основательности выносимыхъ изъ школы знаній, непосильный и не соотвътствующій возрасту трудъ изученія предметовъ безъ достаточнаго руководительства со стороны наставниковъ.

Во второмъ случав явится необходимость увеличить продолжительность курса школы, причемъ это увеличене поведетъ не къ тому полезному продленію періода ученія, который соединенъ съ повышеніемъ образовательнаго уровня школы и котораго могуть желать просвъщенные люди, а къ безплодной и вредной растянутости ученья, разслабляющей умъ и характеръ учениковъ и отучающей ихъ отъ серіознаго и настойчиваго труда.

Наконець, намъ могуть указать на третій способъ облетенія учащихся, а именно на сокращение накъ недвльнаго, такъ и общаго числа уроковъ и на одновременное съ этимъ уменьшеніе объема преподаванія. Но подобное желаніе могуть заявлять развъ или люди вовсе невдумавшіеся въ смыслъ своихъ заявленій вли поборники облегченія во чтобы то на стало-наже когда оно не вызывается необходимостью. Въ своемъ увлечения модною и популярною фразой объ облегчении, они вабывають объ интересахъ просвъщения и не дають себь труда подумать о последствияхъ овоихъ требований. Прежде всего мы очитаемъ необходимымъ еще разъ обратить внимание на то, что въ большей части школь, курсь коихъ считается труднымъ, обремененіе проистекаеть, какъ уже сказано выше, не отъ числа урововъ, а отъ объема учебнаго матеріада. Затемъ не можемъ не указать на то, что чемъ более курсъ какого-либо учебнаго заведенія признастся обременительнымъ, тамъ болас онъ требусть времени и напряженія силь со стороны наставниковь для исполненія установленной программы, а со стороны учанняхоя для ея изученія и усвоенія, а потому вътакомъ учебномъ заведенія болье чемь въ какомъ-либо другомъ следуеть заботиться о правильномъ соотношеніи числа уроковъ съ необходимымъ для школы объемомъ учебного матеріала. Если въ такомъ учебномъ заведенін уменьшить число уроновъ, то для двиствительнаго обдегченія учениковъ необходимо будеть уменьшить объемъ преподаванія въ горавдо большемъ размірів, чівмъ произведено совращеніе числа уроковъ, въ противномъ случав несоответствіе между числомъ урововъ и программой школы останется прежнее, а трудъ учениковъ, лишенныхъ за неимвніемъ времени достаточнаго руководства со стороны наставниковъ, по прежнему будетъ трудомъ непосильнымъ \* значительное же сокращение какъ числа урововъ, такъ и учебнаго матеріала, хотя двиствительно облегчить учениковъ, но въ сущности будеть равносильно уничтоженію всякаго серіознаго значенія шволы и при томъ поведеть къ

<sup>\*</sup> Немьзя упускать изъ вида, что полагаться всецёло на самостоятельное изучение учащимися, безъ достаточной помощи со стороны наставниковъ, курса школы, котя бы онъ самъ по себё являдся и не чрезмёрно труднымъ, можно лишь при исключительныхъ условіяхъ, въ школахъ имфющихъ твердую традицію и существующихъ въ обществе не только стоящемъ на высокой степени культуры но и всею овоею организаціей и національнымъ характеромъ воспитывающемъ во всёхъ своихъ членахъ (и притомъ не только въ одной школѣ) силу индивидуальной воли и какъ личную, такъ и общественную самостоятельность. Этими особенностями національнаго характера и общественнаго строя объясняется, напримёръ, сноеобрасная организація англійской школы, основанной почти исключительно въ разсчетв на самостоятельность ученика.

той же вредной растянутости ученія, о которой мы только что говорили выше, и которой не могуть желать ни люди дорожащіє правильнымъ развитіемъ школы, ни даже тъ, которые зидять въ ней исключительно орудіе для достиженія ближайшихъ своихъ правтическихъ цълей.

На основанія сихъ соображеній мы, вопервыхъ, считаемъ себя въ вравъ утверждать, что при желаніи облегчить учащихся уменьшеніе числе недвленых уроковъ въ школь есть одна изъ самыхъ нецвлесообразныхъ средствъ для достиженія этой цвли и при томъ такое, которое является врайне опаснымъ для правильнаго хода учебнаго дела. Если нурсъ того или другаго типа учебныхь заведеній признань двиствительно чрезиврно труднымь, то надлежить или сократить учебный матеріаль, насколько это возможно, не лишая школу серіознаго характера, или увеличить продолжительность курса ученія; уменьшеніе же числа недальныхъ урововъ допустимо лишь въ врайнихъ случаяхъ, когда оно явно превышаеть норму выработанную опытомъ. Вовторыхъ, мы считаемъ несомивинымъ, что общій объемъ преподаванія, и число уроковъ въ школе должны быть въ такомъ между собою соотношении, чтобы изъ нитъ не возникало безплодной и вредной растинутости ученія; втретьихъ, наконецъ, мы пологаемъ, что чвиъ менве въ обществв и въ школв укрвинлись твердыя традиціи по воспитанію и образованію дътей и юношей, твиъ болье является необходимость въ увеличении размера влассныхъ занятій, дабы дать большую возможность наставникамъ разъяснять преподаваемое, а ученивамъ усвоивать его въ своемъ классъ.

Изо всего вышеизложеннаго ясно вытеваетъ важность вопроса о нормальномъ числъ недъльныхъ уроковъ, которое желательно и возможно установить въ школъ и о томъ, какимъ способомъ найти эту норму.

Для правильнаго рашенія этого вопроса недостаточно, по нашему мнанію, не только частныхъ изсладованій производимыхъ надъ однимъ какимъ-либо типомъ учебныхъ заведеній, но даже вообще недостаточно какъ однихъ практическихъ наблюденій, неподврапленныхъ научно-теоретическими данными, такъ и теоретическихъ основаній, выработанныхъ хотя бы не однимъ, а многими я притомъ вполна компетентными лицами, если основанія эти недостаточно проварены опытомъ.

Въ виду сего мы полагаемъ, что лучшимъ способомъ разръшенія поставленнаго нами вопрось будеть сопоставленіе опыта, уже произведеннаго въ разныхъ странахъ Европы съ научными и практическими изследованіями наиболе выдающихся коминссій, работавшихъ за последніе годы надъ школьными вопросами во многихъ государствахъ. Для сего мы предлагаемъ вниманію читателей таблицу, въ ногорой сравинваемъ число урововъ, нына назначенныхъ въ школакъ разныхъ чиновъ и разныхъ странъ, съ числомъ уроновъ въ недавнемъ прошломъ, и съ этими данмами сопоставляемъ результаты научныхъ теоретическихъ и практическихъ работъ нъсколькихъ выдающихся коммиссій по спродъному дълу.

Въ нашей таблить мы приводимъ результаты трудовъ коммиссій, работавшихъ въ первой половинъ восьмидесятыхъ годовъ въ Эльзасъ-Дотарингіи, въ герцогствъ Баденскомъ и въ Швепіи. На работахъ этихъ именно коммиссій мы остановились съ одной стороны потому, что онъ принадлежатъ къ числу новъйшихъ, съ другой—потому что онъ отличаются разносторонностью и полнотой разработки важнъйшихъ вопросовъ по школьному дълу.

Особенно замъчательны труды шведской коммиссіи, въ основаніи которыхъ легь чрезвычайно обширный статистическій, педагогическій и медицинскій матеріаль, собранный съ большою тщательностію и искусствомъ. Сверхъ того, коммиссія эта пользовалась многочисленными свъдъніями, полученными ею изъ Даніи, Германіи, Голландіи, Франціи и другихъ государствъ.

Коммиссія, работавшая въ Эльзасъ-Лотарингін, представдяеть собою особый интересъ, въ виду того, что въ ней нашли себъ выраженіе какъ оранцузскіе взгляды, еще недавно господствовавшіе въ этой странъ, такъ и нъмецкія воззрънія, получившія въ ней преобладаніе за послъдніе годы.

Наконецъ Баденская коммиссія извъстна тъмъ, что въ кей принимали участіе дучшія педагогическія силы южной Германіи.

Мы старались сделать таблицу нашу возможно полною, указавъ въ ней на большую часть государствъ Европы, но не вылючили въ нее Францію, Англію и Данію, въ виду того, что эти страны, обладая совершенно своеобразною школьною организаціей, не поддаются, особенно по вопросу о размірів влассныхъ занятій, правильному сравненію со школами другихъ странъ. Считаемъ, однаво, своимъ долгомъ сказать здісь нівсколько словъ о школахъ этихъ трехъ государствъ.

Французскія среднеобразовательныя школы организованы, какъ извъстно, главнымъ образомъ по системъ интернатовъ, такъ что для громаднаго большинства учениковъ вст занятія происходятъ въ самой школъ. Вслъдствіе сего во Франціи выработалось особое болье тъсное понятіе о томъ, что именно должно считать собственно урокомъ, и подъ французское наименованіе "classe" не подходитъ очень многое, что въ школахъ другихъ странъ составляеть часть уроковъ. Такъ, напримъръ, цълый рядъ классныхъ упражненій (письменныя классныя работы, со-

чиненія, задачи и т. п.) во Франціи не видючается въ число уреновъ и, считансь вибурочными работами, существуеть модь особыми маименованіями "exercices pratiques", "direction des études" и т. п., котя упражненія эти и исполияются въ самой школь подъ наблюденіемъ, а частью и руководствомъ особыхъ наставниковъ. Въ виду такого различія понятій и терминовъ, сопоставленіе французскихъ школь со школами другихъ странъ по вопросу о числе уроковъ является не целесообразнымъ и частовводить дишь въ заблуждение лиць, мало знакомыхъ со школьнымъ дъломъ. Если проводеть вакую-либо параддель между работой учениковъ французскихъ школъ и работой воспитанниковъ учебныхъ заведеній другихъ государствъ, то можно было бы сравнивать лишь общее водичество труда (влассного и вив-класснаго), которое требуется оть твхъ и другихъ. Это количество во Франціи до последняго времени было чрезвычайно велико, в французскія учебныя заведенія, несмотря на назначеніе въ нихъ сравнительно меньшаго числа уроковъ, принадлежали къ наибодве обремененнымъ школамъ, а потому съ большимъ, быть можетъ, правомъ, чъмъ гдъ-либо, вызывали жалобы на излишнее утомленіе учениковъ. Не такъ еще давно во французскихъ интернатахъ требовалась ежедневная работа въ воличествъ 11-12 час. въ сутви, притомъ работа подъ постояннымъ надзоромъ, и, стало быть, болве интенсивная чвиъ дома. Сверхъ того, для старшаго возраста допускались такъ-называемыя vellées facultatives (т.-е. ночныя занятія насчеть часовъ определенныхъ для сиа). Такое непормальное положение неоднократно вызывало во Франціи принятіе мъръ для облегченія учащихся. Въ самое посдеднее время коминссія, учрежденная для пересмотра программъ и выработки предложеній объ улучшеніяхъ, которыя следовало бы ввести въ среднеучебныхъ заведеніяхъ Франціи, представила свои труды въ высшій совъть по народному просвъщенію (le conseil superieur de l'instruction publique). Contra, pascmotрувь эти труды въ декабри прошлаго года, установиль норму ежелневных классных и вибклассных занятій въ школахъ по возрастамъ. При этомъ советъ действительно вначительно облегчилъ ученивовъ, особенно младшихъ влассовъ (отъ 9 до 12 леть, то-есть до нашего 2 класса включительно), ограничевь щестью часами общее число ежедневныхъ научныхъ занятій, требующихъ сидвиня; въ среднихъ же илассахъ установлена норма въ  $8^{1}/_{2}$  часовъ, а въ старшихъ влассахъ въ  $10^{1}/_{2}$  часовъ, причемъ помянутые выше velliées facultatives вовсе воспрещены.

Обременительность, которою до последняго времени отличались французскія школы несмотря на сравнительно небольшое число недельных уроковъ, служить лучшимъ доказательствомъ того, что не въ числъ недъльныхъ уроковъ, навначаемыхъ въ, школъ, слъдуетъ искать причины обременения учащихся непосильною работой.

Что васается до англійской шволы, то она, благодаря совершенно своеобразной своей организаціи, является величиной песоизивримою со школами другахъ странъ. Англійская школа есть совершенно самобытное произведение англійскаго національнаго характера, нравовъ и общественнаго строя. Органивапія ся нивъпъ не сочинена, ниявить не написана, а сложилась въками на дълв, такъ-снавать сама собою. Существованіе ен вив условій англійской жизни столь же немыслимо, какъ существованіе англійской ноиституців вив Англіи. Англійская школа возможна только при родителяхъ-вагличанахъ, при англичанахъ дътяхъ и наставнивахъ и цри всемъ стров англійской жизни. То развитіе личной самостоятельности и самод'яятельности, на которой построена въ сущности вся англійская система воспитанія, мыслимо дишь въ томъ случав, если развитіе это начинается чуть ин не съ волыбели и варащивается не тольно въ школъ, но и во всей домашней и общественной жизни. Перемести эту систему на иноземную почву, или хотя бы подражать ей, столь же невозможно какъ для не-англичанъ усвоить себъ англійсвіе нравы, обычан и привычен.

Что васается собственно до числа уроковъ, назначаемыхъ въ англійской школь, то оно, вань и самые уроки, виветь въ сущдости второстепенное значеніе, такъ какъ вся организація школы разсчитана преимущественно на личную самостоятельную работу учащихся частью подъ наблюдениемъ наставниновъ, частью совершенно независимо отъ ихъ надзора. Очень однако ошибаются та, воторые въ виду малаго числа уроковъ, назначаемыхъ въ англійскихъ школахъ, и въ виду вниманія, которое обращено на физическія упражненія, думають, что школа эта легка. Такой взгладъ крайне ошибоченъ. Для такъ учениковъ, которые действительно и выносять изъ школы серіозное обравованіе, она не только не легка, но напротявъ требуетъ чреввычайнаго напряженія силь и способностей. Это удостовъряють всв болве или менве серіозныя изследованія, а также и наблюденія надъ англійскою школой. Молодые люди, которые не пропускають на одной партін въ кринеть или гольфъ, но ноторые просиживають потомь за внигами до утренней зари, чтобы наверстать учущенное время, составляють въ Англів вовсе не ръдкость. Намъ лично пришлось въ молодые годы, во время студенчества прожить доводьно долго въ Шотландін (шволы которой хотя и имъють иную организацію чемъ въ Англін, но но характеру весьма сродны съ англійскими пиколами) и виявть подобные, далево не единичные случаи.

Навонецъ мы не могле включить въ нашу таблицу датскихъ шводъ тоже въ виду совершенно своеобразной ихъ организаци. Датской средней школь предпосылается довольно общирное обученіе (гораздо высшее чемъ то, что въ другихъ странахъ навывается элементарнымъ), сама же школа, въ которую дъти поступають на 13 году (что соотвътствуеть по возрасту нашему третьему влассу) имветь всего шесть влассовъ. Въ виду такого устройства датской школы, сравненіе назначаснаго въ ней числа урововъ съ числомъ уроновъ въ школахъ другихъ странъ является затруднительнымъ, а потому мы ограничимся указаніемъ на то, что среднее число уроковъ въ день достигаеть пяти; общая работа учениковъ въ школъ и виъ ея, по наблюдению dr. Гертеля, подробно изследовавшаго школы Копенгагена, въ среднемъ выводъ равинется для дътей 12-13 лъть (въ 1 влассъ)  $7_{142}-8_{122}$ часовъ, въ старшемъ же влассъ, въ возрасть 18 лътъ доходитъ отъ 9,58 до 10,48 часовъ (цифры эти приведены въ внягв шведскаго физіолога и гигіениста Аксель Кей, переведенной на намецкій нвыкъ—Axel Key's Schulhygienische Untersuchungen, переводъ Burgerstein, Hamburg 1889 г.).

Въ составленной нами таблицъ мы показали всюду только число обязательных урововъ, такъ какъ, говоря объ отягощенів учащихся работой, которой требуеть отъ нихъ школа, можно говорить только объ этихъ уровахъ, обременение же учащихся необязательными занятіями зависить оть воли родителей, а не отъ школы. Само собою разумвется ничего нельзя сказать противъ того, чтобы необязательнымъ предметимъ учились дети, для воторыхъ обязательный курсь учебнаго заведенія оказывается вполнъ посильнымъ, и занятія эти даже весьма похвальны и жедательны. Но со стороны родителей, жалующихся на изпеможеніе детей подъ тягостью непосидьныхъ швольныхъ требованій, обременять этихъ же детей еще изучениемъ необязательныхъ предметовъ является, да простять мев разное выражение, ничема не оправдывае мымь безразсудствомь. Часто приводимое объяснение, что родители двлають это потому, что считають тв или другіе необязательные предметы особенно полезными, нисколько не оправдываетъ подобнаго образа дъйствій. Вопервыхъ, полезныхъ внаній много, да въ сущности и всь знанія полезны, но жемоть пріобратенія ихъ всаха въ швольный періода и притомъ болье, чвиъ то появоляють силы учениковъ, столь же невозможно и неблагоразумно. Кто дъйствительно стремится нъ знавію всегда успреть пріобрасти та добавочныя сваданія, которыхъ не дала ему шволя, если только онъ научился въ ней серіозно учиться и научно мыслить; для трхъ же, которые этого стремленія не имъють и данье школьнаго ученія не пойдуть, добавочное знаніе все равно безслідно пропадеть и забудется. Вовторыхъ, путемъ чрезмърнаго напряженія силь ничему нельея научиться. Если курсь школы самъ по себъ труденъ, то обременять ученива добавочною работой, которой не требуеть школа. вначить не научить его ни тому, что обявательно, ни тому, что необязательно, и сверхъ того нанести ущербъ навъ умственному, такъ и оприческому развитію. Эта истина была выскавана еще Плутархомъ въ понцв перваго столетія нынашней эры. "Я видълъ", говоритъ онъ въ гл. 13 своего разсужденія о воспитаніи детей, — "отцовъ, чрезмерная любовь которыхъ становилась хуже нелюбви. Что хочу сказать я этимъ? Примвръ пояснить мою мысль. Стараясь, чтобъ ихъ дёти во всемъ и среди всвхъ стали первыми, они налагають на нихъ чрезмержые труды, благодаря чему дети, обременныя этими трудами, терпять неуспахъ и, крома того, всявдствіе излишняго напряженія силь не съ должною охотой относятся въ ученю. Подобно тому какъ растеніе взращивается уміренною поливной и губятся излишнимъ обиліемъ воды, точно также и душа развивается соравмърнымъ трудомъ, а чрезиврнымъ заглушается" \*.

Во всякомъ случав несправеданно являть пислу ответственною за работу учениковъ, которой она не требуеть отъ нихъ обявательно.

Вопросъ о томъ, должны ли дъти обучаться тъмъ вредметамъ которые обязательны по программъ школы или инымъ какимълибо наукамъ есть вопросъ типа учебнаго заведенія, вопросъ образовательныхъ пълей, которыя оно преслъдуеть, но не имъеть отношенія къ вопросу о такъ-называемомъ "переутомленія" учениковъ. Утомить и нанурить ученика, если ученіе поставлено въ школъ неправильно, можно обучая какому бы то ни было предмету, точно такъ же какъ вполнѣ возможно преподавать всякій предметь, не требуя отъ учащихся непосильнаго труда.

<sup>\*</sup> Г. Ененевь въ своей книжей: О немоторых желаемых улучшениях ог импазическом обучени ссылается на это мёсто сочинения Плутарха, применяя его къ гимпазимъ, но при этомъ непонятнимъ образомъ дёлаетъ, какъ видно изъ указиваемаго имъ числа учебнихъ часовъ, отвътственними гимпазии не только за обязательное обученіе, но даже за такое ученіе, котораго въ нихъ вовсе не существуетъ, такъ какъ онъ увърнетъ, что число уроковъ колеблется между 5 в 6 уроками въ день, то-естъ превишаетъ 30 часовъ надучнихъ занятій въ педалю, чего въ гимпазіяхъ нашихъ вовсе иётъ. Не споримъ, что приведенное мёсто Плутарха можетъ быть применено въ школе, если она действительно обременяето учениковъ непосильным обязательным трудомъ (необязательнаго гимпазія не требуетъ). По еще боле оно относится къ родителямъ которые сами, считая обязательный курсъ школы труднымъ для своихъ дётей, принуждаютъ ихъ сверхъ того къ добавочнымъ, необязательнымъ занятіямъ въ школё.

Равличіе между вопросомъ о выборѣ предметовъ преподаваемыхъ въ школѣ и вопросомъ о методахъ преподаванія, объ общемъ благоустройствъ нікольной организаціи и о степени утомленія учениковъ представляется, казалось бы, совершенно очевиднымъ, а между тъмъ наши дилеттанты-педагоги и преобразователи школьной онстемы, частью сознательно преслъдуя извъстную тенденцію или ища дешевой популярности, частью несознательно—по невъдъню смъпивають эти разнородные вопросы въ одну общую кучу и тъмъ самымъ вольно или невольно какъ въ печати, такъ и въ ръчахъ, раздающихся въ общественныхъ собраніяхъ, вводятъ въ заблужденіе публику, малознакомую со школьными вопросами.

Принявъ со своей стороны за исходную точку то положеніе, что школу можно ділать отвітственною лишь за работу учениковъ по обязатменняю предметами, ны въ таблиці нашей указали относительно школь всіхть странь только на число обязательных уроковъ. Въ виду этого и по отношенію въ русским гимнавіямъ мы тоже обозначили число уроковъ, принимая въ соображеніе преподаваніе только одного новійшаго языка, такъ накъ изученіе двухо языковь ві нашихо іммназіях необязательно; въ виді же примічанія мы впрочемъ привели общее количество уроковъ, включая преподаваніе втораго необязательнаго новагоязыка.

Предварительно однако во избъжаніе недоразумъній считаемъ необходимымъ оживить въ памяти читателей расписаніе числа уроковъ, положенныхъ въ нашихъ гимназіяхъ.

Какъ на стравно можетъ показаться, что мы включаемъ въ нашу статью предметь, который такъ легко увиять всимъ к жажкому, справившись въ любой справочной внижка, но мы считаемъ необходимымъ сдълать это въ виду того, что во всъхъ столь многочисленныхъ за последнее время писаніяхъ о русской шволь им постоянно встрвчаемь по отношеню въ числу урововъ, будто бы назначаемыхъ въ русскихъ гимназіяхъ, совершенно невъроятныя по своей невърности свъдънія, причемъ выставляется количество уроковъ, которое вовсе не существуетъ въ гимназіяхъ и которое можно объяснить развітьмъ, что любители переустройства нашей школьной системы включали въ приводимыя ими числа не только необязательные уроки, но и уроки по предметамъ вовсе въ гимназіяхъ непреподаваемымъ, отъ чего получались совершенно произвольныя циоры. Офицальная таблица недвльных уроковъ въ русскихъ гимназіяхъ следующая:

| предметы.                                          | I.                                   | 11.                                | K                                    | л<br>iv.                                  | Α .                               | C<br>VI.                              | C<br>YII.                                  | ы.<br>VIII                            | Общее<br>число                                         |
|----------------------------------------------------|--------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------|-------------------------------------------|-----------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| 1) Законъ Божій                                    | 2<br>4<br>8<br>-<br>4<br>2<br>-<br>3 | 2<br>4<br>-7<br>-4<br>2<br>-8<br>2 | 2<br>4<br>5<br>5<br>4<br>2<br>2<br>3 | 2<br>3<br>-<br>5<br>6<br>4<br>2<br>2<br>3 | 2<br>3<br>-6<br>6<br>4<br>-2<br>3 | 1<br>2<br>-6<br>6<br>6<br>-<br>2<br>3 | 11<br>2<br>1<br>6<br>6<br>5<br>1<br>2<br>2 | 1<br>2<br>-6<br>7<br>6<br>1<br>2<br>2 | 13<br>24<br>1<br>49<br>86<br>37<br>10<br>12<br>19<br>5 |
| Нтого                                              | 28                                   | 24                                 | 27                                   | 27                                        | 26                                | 26                                    | 26                                         | 27                                    | 206                                                    |
| Для научающих 2-й не обя-<br>зательный новый языкъ | _                                    | 27                                 | 30                                   | 30                                        | 29                                | 29                                    | 28                                         | 29                                    | 225                                                    |

NB. Въ прусскихъ гимиазіяхъ при 9 классахъ полагается на вімецкій языкъ 21, на латинскій 77, на греческій 40, на математику 38. Въ австрійскихъ гимназіяхъ на родной языкъ (Landessprache) 24; німецкій языкъ (языкъ преподаванія) 26; латинскій языкъ 50; греческій 28, математика 34.

За симъ предлагаемъ вниманію читателей составленную нами сравнительную таблицу числа недъльныхъ уроковъ въ школахъ разныхъ государствъ Европы и въ разныхъ учебныхъ заведеніяхъ у масъ.

Обращансь въ разсмотрению этой таблицы, мы преща всего не вежень не указать на то, что среднее ческо уроковъ принятое въ большей части школъ Европы для возраста отъ 9—10 леть (что соответствуеть нашему приготовительному и первому классу) равняется 26, но нередко превышаеть это число доходя до 29. Во всехъ прочихъ классахъ (начиная съ 12 года, что соответствуеть нашему 2 классу) въ громадномъ большинстве школъ циора недельныхъ уроковъ достигаеть 30, повышансь въ старшихъ классахъ до 32 и даже 34 часовъ.

По проектамь же указанных нами коммиссій, созванных главнымъ образомъ съ цълью изысканія средствъ для облегченія учащихся, число урововъ колеблется между 24 и 27 уровами

для возраста до 14 лътъ и опредъляется въ 30 уроковъ для старшаго возраста.

При этомъ во всёхъ шволахъ Европы гимнастива обязательна, а во многихъ странахъ обязательно и пёніе, урови по каковымъ занятіямъ назначаются сверхъ числа уроковъ указанныхъ въ нашей таблицъ.

Не лишено интереса то обстоятельство, что при весьма недавней реформ'в гимназій въ Пруссіи (въ 1882 г.) тамъ не нашли нужнымъ уменьшать число уроковъ и сохранили число уроковъ им'ввшееся въ прежнее время, то-есть 268 въ девять лътъ или 240 въ восемь лътъ \*.

Баденская коммиссія, разсматривавшая всесторонне учебный вопросъ, въ проектъ своемъ хотя и сократила общее число часовъ, но при этомъ вернулась только къ нормъ существовавшей въ Баденскихъ гимназіяхъ до 1869 года.

Что васается до русских учебных заведеній, то мы видинь, что въ прежніе годы въ особенности въ Уваровских гимназіяхъ по уставу 1828 года число учебных часовъ было гораздо значительные чёмъ теперь, въ настоящее же время, сравнивая одинавовое число лётъ ученія (то-есть 7 лётъ) мы видимъ, что наименьшее число обязательных недъльных уроковъ положено въ нашихъ классическихъ зимназіяхъ, а именно 183 урока въ семъльть, между темъ какъ ни въ прежнее, ни въ настоящее время ни въ одномъ русскомъ учебномъ заведенія не назначалось в не назначается меньше 200 учебныхъ часовъ, въ Балтійскихъ же губерніяхъ не тяготятся даже 224 уроками при семиклассномъ составъ гимназій.

Даже въ надетскихъ корпусахъ (число уроновъ показано безъ военныхъ упражвеній и гимнастики) и въ Императорскомъ Александровскомъ Лицев число уроковъ значительно больше чвиз въ гимназіяхъ, и въ этихъ последнихъ, если взять семь классовъ (то-есть то число классовъ которое имвется въ корпусахъ), число уроковъ уравнивается съ числомъ уроковъ, положенныхъ въ военныхъ учебныхъ заведеніяхъ, лишь въ томъ случав, если принять въ расчетъ преподаваніе втораго необязательнаго въ гимназіяхъ новейшаго языка.

При такомъ положени дъла становится совершенно непонятнымъ, почему въ послъднее время у насъ въ Россіи могъ вознивнуть вопросъ объ уменьшенія общаго или недъльнаго числа уроковъ, а равно и числа уроковъ по какому бы то ни было

<sup>. . \*</sup> Въ ващих же гимнавіяхъ по вына дайствующему уставу 206 уроковь для занимающихся однимъ и 225 для занимающихся двумя новайшими язывами.



предмету. Неужели же тв, которые возбуждали этоть вопросъ, не нашли даже нужнымъ справиться съ числомъ уроковъ, положеннымъ хотя бы въ другихъ русскихъ учебныхъ заведеніяхъ, и не дали себв труда подумать, лайствительно ли можно требовать, чтобы было уменьшено въ нашихъ гимназіяхъ число уроковъ, которое и безъ того меньше чамъ въ другихъ нашихъ шволахъ?

Мы полагаемъ, что улучшенія нашихъ гимназій и дъйствительнаго облегченія учащихся на дъль, а не на бумагъ только можно достичь не уменьшеніемъ числа уроковъ, а напротивъ увеличеніемъ ихъ числа, особенно для младшаго возраста, по отношенію въ которому необходимо уменьшить количество домашнихъ занятій, сосредоточись съ самомъ классъ значительно большую часть работы учениковъ, что часто не дълается теперь по недостатву времени и вслъдствіе несоотвътствія числа часовъ назначеннаго по расписанію съ объемомъ преподаванія.

Во всякомъ случав мы думаемъ, что сокращение числа уроковъ въ нашихъ гимназіяхъ ничемъ не можеть быть оправдано. Говоря о допустимости большаго числа уроковъ, чъмъ нынъ назначено въ нашихъ школахъ, мы однако вовсе не думаемъ о возвращении въ порядкахъ 1828 года, когда признавалось возможнымъ при отсутствіи уроковъ гимнастики назначать 36 классныхъ учебныхъ часовъ въ недвлю (четыра урова по 11/2 часа въ день) въ младшихъ влассахъ; не думаемъ, вопервыхъ, потому что такое увеличение классныхъ занятій не вызывается въ настоящее время действительною потребностью и вовторыхъ, потому что полное возвращение въ прошлому вообще не возможно. Изъ прошлаго въ чистомъ источникъ исторіи полезно почерпать принципы, но не для того чтобъ оставлять ихъ въ состояния восности, а для того чтобы постепенно развивать и расширять ихъ; возвращение же въ старыми формами и приемамъ никогда и ни въ чемъ не удается, а ведетъ только къ искусственной постановив, несоотвътствующей дъйствительнымъ потребностямъ дъла въ настоящемъ его положеніи.

Разюмируя все сказанное нами, мы приходимъ къ убъюденю, что число уроковъ, назначенное въ нашихъ гимназіяхъ, стоить значительно ниже той нормы, которая выработана не только опытомъ другихъ странъ, но и практикой нашихъ собственныхъ учебныхъ заведеній, а потому ни въ какомъ случат не можетъ бытъ уменьшено.

Затемъ собственно распределение числа уроковъ по предметамъ выходитъ за пределы разбираемаго нами вопроса, но оно настолько тесно связано съ нимъ, что мы не можемъ не сказать о немъ хотя бы несколько словъ.

Определивъ нормальное число уроковъ, которое надлежитъ назначить въ школъ, необходимо позаботиться о правильномъ его распредаления по предметамъ, причемъ условіе всякой раціонально устроенной шволы требуеть соблюденія и развитія принципа концентрации преподаванія, то-есть прежде всего ивбъжанія многопредметности, признаваемой въ настоящее время вредною всеми просвещенными людьми, на нанима бы лагеряма они ни принадлежали, и затъмъ сосредоточенія наибольшаго числа урововъ на главныхъ предметахъ. Какіе предметы должны считаться главными, очевидно зависить отъ типа учебнаго заведенія: въ влассичесивкъ гимназіякъ само собою разумъется такими предметами являются древніе языки, съ сохраненіемъ достаточнаго объема преподаванія математики. Родной же языка должень стать центромь всего преподаванія во всей школь, но не въ томъ смысањ, чтобы на него назначалось зничительное число особых уроков, а въ томь отношении, чтобы всякий урокь, и притомь по всякому предмету, быль въ то же время урокомь и упражнениемь въ правильномь употреблении роднаго языка. Языкъ этотъ долженъ быть воздухомъ, которымъ дышетъ и живетъ вся школа. При этомъ само собою разумъется преподавание главныхъ предметовъ, то-есть древнихъ языковъ, должно быть поставлено въ самую тесную связь съ преподаваніемъ роднаго языка. Это та система, къ которой пришли лучшія школы цевидизованнаго міра и при томъ совершенно независимо отъ расоваго происхожденія народовъ. По твердому нашему убъжденію это единственно возможный путь къ глубокому и серіозному изученію роднаго явыва и въ достиженію столь необходимаго процватанія родной рачи.

Говоря о постановий учебнаго діла въ Россів, нельзя умолчать о нашихъ гимназіяхъ по уставу 1828 года, этой колыбели и великомъ началів нашей серіозной школы, но нельзя забывать, что это была именно только еще колыбель, и что на первыхъ же шагахъ путь этой юной школы насильственно пресівся (1849). Послі сего только лишь чрезъ двадцать слишкомъ літъ удалось возстановить эту школу, но время пошло впередъ, и вийсті съ тімъ въ школі неизбіжно должны были быть предъявлены новыя требованія. Принципы, основанія которыхъ находились только въ зародыші 60 літъ тому назадъ, требовали, а ныні еще болію требують развитія. Одинъ изъ важнійшихъ этихъ принциповъ есть концентрація преподаванія, которая далеко еще не достагнута въ русской школі \*, но безъ ко-

<sup>\*</sup> Нинъ существующее въ нашихъ гимназіяхъ число уроковъ по древнить явикамъ—49 уроковъ по латинскому и 36 по греческому, мы считаемъ минималь-



торой правильное развитіе какой бы то ни было школы немы-

Быть-можеть не наступить еще моменть, когда Россія въэтомъ отношенія можеть сділать шать внередь — не неумень возможень шагь назадь? Думаемъ и надвемся, что нівть. Мы твердо вірнить въ будущность нашего отечества и не можемъновтому не вірнть въ будущность нашей школы. (См. таблицу на след. стр.).

Графъ Йавелъ Капинстъ.

нымъ и полагаемъ, что всякое сокращеніе этого числа уроковь, *въ особенность* по *астинскому языку*, поведеть къ *ухудшенію* школьнаго діла, затруднить пришіненіе лучшихъ методовъ преподаванія и не облегчить учениковъ.

# СРАВНИТЕЛЬ

ЧИСЛА ОБЯЗАТЕЛЬНЫХЪ НЕДЪЛЬНЫХЪ УРОКОВЪ, СУЩЕСТВОВАВШАГО И УКАЗАНІЕМЪ ПРОЕКТОВЪ И ПРЕДПОЛОЖЕНІЙ ИЗБОТОРЫХЪ

| кото-<br>при-<br>разные                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Бав       | pin.        | AB61             | pin.        | III seitua-<br>pir. | цого                      | TBO<br>HCEO                | гер-<br>Ба-<br>е.              | 1117        | рт.<br>гут- | п                      | ру                        | c c i                    |                         | Гесо<br>Дар |             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-------------|------------------|-------------|---------------------|---------------------------|----------------------------|--------------------------------|-------------|-------------|------------------------|---------------------------|--------------------------|-------------------------|-------------|-------------|
| Bospacrs, ste a post y y centure a post y y centure at part and control at a part and co | Гимназів. | Реальн. уч. | Гижвазін.        | Реальн. уч. | Гими. Женева-       | Гажилаів<br>1837—1869 гг. | Гимпавіш посл'я<br>1869 г. | Редъви. учил.<br>послѣ 1879 г. | Гижназін.   | Реальн. уч. | Гиминаји<br>1856 года. | Paranain<br>noark 1882 r. | Pealen. rums.<br>1882 r. | Pearbhoe yw.<br>1882 r. | Гиквазіц.   | Реальн. уч. |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |             |                  |             |                     |                           |                            |                                |             |             |                        |                           |                          |                         |             |             |
| 10-й годъ I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 23        | 23          | -                | -           | 26                  | 26                        | 28                         | 26                             | 25          | 26          | 28                     | 28                        | 28                       | 29                      | 27          | 29          |
| 11-# • I II                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 23        | 23          | 22               | _           | 26                  | 26                        | 28                         | 30                             | 26,         | 25          | 30                     | 30                        | 30                       | 29                      | 28          | 31          |
| 12-ň » II III                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 24        | 24          | 23               | 27          | 26                  | 28                        | 30                         | 30                             | 27          | 30          | 30                     | 30                        | 30                       | 30                      | 30          | 30          |
| 13-# > III IV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 25        | 25          | 24               | 27          | 26                  | 30                        | 32                         | 31                             | 29          | 30          | 30                     | 32                        | 30                       | 30                      | 30          | 31          |
| 14-ä » IV V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 26        | 27          | 25               | 27          | 29                  | 30                        | 32                         | 31                             | 28          | 31          | 30                     | 30                        | 32                       | 30                      | 32          | 31          |
| 15-∄ → Y YI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 26        | 27          | 25               | 29          | 30                  | 28                        | 30                         | 31                             | 32          | 31          | 30                     | 30                        | 32                       | 32                      | 30          | 32          |
| 16-å » VI VII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 26        | 27          | 25               | 30          | 30                  | 28                        | 30                         | 32                             | 30          | 33          | 30                     | 30                        | 32                       | 32                      | 30          | 32          |
| 17-й » VII VIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 26        | 28          | 25               | 31          | 30                  | 27                        | 29                         | 32                             | 32          | 33          | 30                     | 30                        | 32                       | 32                      | 82          | 32          |
| 18-# » VIII IX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 26        | 28          | 25               | 31          | 28                  | <b>2</b> 8                | 29                         | 32                             | 33          | :33         | 30                     | 30                        | 32                       | 32                      | 32          | 32          |
| Cooper sore to Accesi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 225       | 232         | _                | _           | 251                 | 251                       | 260                        | 275                            | <b>26</b> 2 | 273         | <b>26</b> 8            | <br> 268                  | 280                      | 276                     | 271         | 280         |
| Сверкъ того въ Австріи обязателенъ второй языкъ (Landessprache), на который полагаются по мёстностямъ различно располож. по класс. ур. въ колич. 24.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | }-        | _           | 24               | _           |                     |                           | -                          |                                |             |             |                        |                           |                          |                         |             |             |
| Въ 8 классахъ откидывая<br>I и считая сообр. съ пріеми.<br>возрастомъ II кл. за нашъ I.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           | и с<br>209  | <b>до</b><br>218 |             |                     | E 0                       |                            | <b>(8</b>                      |             |             |                        |                           |                          | i e<br>247              |             | гж<br>249   |

# ная таблица.

НЫНЪ СУЩЕСТВУЮЩАГО ВЪ ШКОЛАХЪ РАЗНЫХЪ СТРАНЪ ЕВРОПЫ, СЪ ШКОЛЬНО-ОАНИТАРНЫХЪ КОММИССИЙ ПО ОЕМУ ПРЕДМЕТУ.

| Шв        | еція        | Сан       |             |                                                                  | P                                               | 0                                               | C                                                | C                                                                 | I                      | A.                                                |                       |                       | разн                    | DOOR<br>HX'b<br>ECCI       | KOM-    |
|-----------|-------------|-----------|-------------|------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|------------------------|---------------------------------------------------|-----------------------|-----------------------|-------------------------|----------------------------|---------|
| Гимназін. | Ревльн. уч. | Гимпавін. | Feathe. yw. | Гимия <b>й</b> н<br>1871 года.                                   | Гиниялія<br>1828 г.                             | Гикизаји<br>1849 г.                             | Гимназія<br>1882 г.                              | Teresaria<br>1864 r.                                              | Реальн. уч.<br>1888 г. | Де <b>ругтоні</b> я<br>г <b>иро</b> вай <b>и.</b> | Кадетскіе<br>корпуса. | Имп. Алекс.<br>Ляцей. | Oussacs-More-<br>parria | Герцогство Ба-<br>денское. | Швеція. |
|           |             |           |             | Обозначенн<br>обязательны<br>уроки.                              | Уроки 1'/, ч.<br>Инжнія цифр.<br>час.,а верх.ур | Уроки 11/, ч.<br>Нажн. цифры<br>час., верх. ур. | Уроки 11/2 ч.<br>Нижнія цифр.<br>чяс., верх. ур. | Уроки 1'/4 ч.,<br>в потомъ 1 ч.                                   |                        |                                                   |                       |                       |                         |                            |         |
| 27        | 27          | 27,       | 31          | _                                                                | -                                               | _                                               | _                                                |                                                                   | _                      | -                                                 | 1                     | -                     | 24                      | 26                         | 24      |
| 30        | 30          | 29        | 32          | 23                                                               | $\left\{\frac{24}{26}\right\}$                  | 24 20                                           | 30                                               | 24                                                                | 25                     | 30                                                | 26                    | 35                    | 24                      | 26                         | 24      |
| 30        | 30          | 91;       | 98          | 24                                                               | $\begin{cases} \frac{24}{36} \\ 24 \end{cases}$ | 30                                              | 30                                               | 25                                                                | 29                     | 30                                                | 26                    | 36                    | 26                      | 26                         | 27      |
| 30        | 30          | 32        | 95          | 27                                                               | $\frac{1}{36}$                                  | 30<br>22                                        | 30<br>24                                         | 27                                                                | 30                     | 32                                                | 30                    | 86                    | 26                      | 26                         | 27      |
| 30        | 32          | 32        | 35          | 27                                                               | 33                                              | 27'/.<br>22                                     | 30                                               | 27                                                                | 30                     | 32                                                | 30                    | 28                    | 26                      | 26                         | 30      |
| 32        | 32          | 31        | 35          | 26                                                               | 33 22                                           | $\frac{27}{27^{1/2}}$                           | 30<br>24                                         | 27                                                                | 30                     | 34                                                | 30                    | 29                    | 30,                     | 80                         | 30      |
| 32        | 32          | 34        | 32          | 26                                                               | 33 22                                           | 27 <sup>1</sup> / <sub>22</sub>                 | 30<br>24                                         | 27                                                                | 30                     | 33                                                | 30                    | 24                    | 30                      | 30                         | 30      |
| 30        | 32          | 34        | 32          | 26                                                               | 33                                              | 271/9                                           | 30                                               | 27                                                                | 29                     | 33                                                | 80                    | _                     | 30                      | 30                         | 30      |
| 30        | 32          | 84        | 32          | 27                                                               |                                                 |                                                 |                                                  |                                                                   |                        | <u> </u>                                          |                       |                       | 30                      | 80                         | 30      |
| 271       | 279         | 284       | 237         | Въ 7 кд.<br>288, а<br>съ 2 кс-<br>обяват:<br>жов. яз.<br>200 ур. | 160 VD.                                         | Bs 7 ma.<br>160 yp.<br>200 ч.                   | Br 7 ml.<br>168 yp.<br>210 u.                    | Въ 7 вл.<br>184 ур.<br>230—184<br>съ 2 не<br>обяз. яз.<br>254—203 | Въ 7<br>кляас.<br>203. | Bt 7<br>Elac.<br>224.                             | Въ 7 влас. 202.       | Bce re<br>6 Ezac.     | 246                     | 250                        | 252     |
| MH        | a c         | TH        | E H         | Ħ                                                                | пвн                                             | i a)                                            | B %                                              | BO                                                                | СБ                     | MH                                                | E J                   | a.c                   | c a                     | x                          | 3.      |
| 244       | 252         | 254       | 266         | 206 а<br>съ 3 не-<br>обязат.<br>новыми<br>яз. 225.               |                                                 | -                                               | _                                                | _                                                                 | <u> </u>               | _                                                 | -                     | _                     | 222                     | 224                        | 228     |

## ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

### СТАТИСТИЧЕСКІЯ ДАННЫЯ ИЗЪ ОТЧЕТА Г. ОВЕРЪ-ПРОКУРОРА СВ. СИНОДА ЗА 1887 Г.

Въ въдомостяхъ, приложенныхъ къ всеподданнъйшему отчету г. оберъ-прокурора Св. Синода за 1887 г. заключаются слъдующія статистическія свъдънія по въдомству нравославного исповъдыія за 1887 г.

Въ 1886 по всемъ епархіямъ состояю: архієрейских домовъ 60, мужских монастырей 233 (заштатныхъ 175), въ нихъ монашествующих быо 3.780 (по штату должно 4.302), вромъ того послушниковъ 2.844; всего же въ штатныхъ и заштатныхъ монастыряхъ налицо состояю: монашествующихъ 6.950, послушниковъ 4.711. Женскихъ монастырей состояю: штатныхъ 116, заштатныхъ 88; въ нихъ монашествующихъ на лицо состояло 6.289 (по штату полагается 2.749), послушницъ 16.675.

Каседральных соборось въ 1886 г. было 63, градских 596, изъ воих 40 бевприходныхъ: церксей при муж. и жен. монастыряхъ 1.189, приходскихъ 32.779—изъ нихъ ружныхъ 124, при казенн. авведеніяхъ 824, домовыхъ 501; единовърческихъ приходскихъ 228, упразденныхъ или приписныхъ 4.656, кладбищенскихъ 1858—всего 43.428; кромъ того молитенныхъ домось и часовень 14.835.

Духовенства по всёмъ епархіямъ за 1886 г. состояло: протоіереєвъ 1.583, священниковъ 37.380, діаконовъ 10.419, причетниковъ 42.678 (по штату положено протоіер. 595, священн. 38.154, діакон. 9,688, причетн. 42.566). Уволенныхъ по болевни и старости было протоіереєвъ 112, священниковъ 1.481, діаконовъ 763 и причетниковъ 3.429.

Въ 1887 г. было построено церквей 408, изъ нихъ 166 кам. и 242 дер. изъ нихъ монастырскихъ 13, приходскихъ и придъльныхъ 306, ружныхъ 37, при казен. завед. 12, домовыхъ 13, кладбищенск. 27. Часовенъ и молитвенныхъ домовъ было построено 159, изъ нихъ 39 кам. и 120 дер.

Сумма на постройку зданій духови. в'ядомства въ 1887 г. отпущено было: 1) 151.010 р. 72 к. изъ суммъ Государственнаго Казначейства; 2) изъ духовно-учебнаго капитала 288.443 р. 14 к. 3) изъ мъстныхъ епархіальныхъ средствъ 80.300.--всего 519.743 р. 86 коп.

Digitized by Google

Больниць въ 1887 г. состояло (вромъ Вологодской, Еватеринбургской, Камчатской и Холмско-Варшавской епархій по воимъ свъдъній не доставлено) 107, изъ нихъ при монастыряхъ на 1.483 ч., при церквахъ на 185 г. Боладоллень было 726, изъ нихъ при церквахъ 660 на 7.763 ч., и при монастыряхъ 66 на 1.106 ч.

Жителей православнаго исповыданія за 1886 годъ состоямо 68.217.407, изъ нихъ 33.696.103 муж. п. и 34.501.304 жен. п.

Въ 1886 г. родилось 3.827.063, изъ нихъ 1.955.280 муж. п. и 1.871.783 ж. п., бракомъ соединено 631.481 супруж. при 1.262.962 лицъ, умерло 2.583.859, изъ нихъ 1.334.358 муж. п. и 1.249.501 жен. п., изъ нихъ достигшихъ отъ 100 до 105 ч. умерло 301 (167 ж. и 134 ж.), отъ 105 д. 110—63 (35 м. и 28 ж.) отъ 110 до 115—22 (12 м. и 10 ж.), отъ 115 до 120—10 (8 м. и 2 ж.), отъ 120 до 125—3 мужч., отъ 125 до 135—1 мужч.—всего же умершихъ свыше 100 ч. было 400 (226 м. и 174 ж.).

Бриков за 1887 г. расторинуто 1.062, изъ нихъ 30 за вступленіемъ въ бранъ при жизни одного изъ супруг., по близкому родству 35, за неспособностію къ брачи. сожитію 15, за прелюбодъяніе 189, по безвъстному отсутствію одного изъ супруг. 454, за ссылкою одного изъ супр. 339, за вступл. въ 4 бранъ 1, за повъич. подъ чужимъ именемъ 1 и за сумастествіемъ 1.

Къ православію присоединено по всёмъ епархінмъ за 1887 г. (кром'в недоставнящихъ свёдёній епархій Вологодской, Екатерин-бургской, Кіевской, Полтавской, Холмско-Варшавской и по вёдом. главн. свящ. армін и флотовъ) всего 14.726, изъ нихъ изъ иноевр. христіан. исповод. 4.652 (лютеранъ 3.533, рим.-кат. 1.073, грекоуніат. 10, реформат. 13, армянск. 23, протестант. 133); изъ раскола 5.172 (3.669 безусловно и 1.503 на правахъ единовёрія); изъ нехристіанъ 4.769 (евреевъ 721, магометанъ 398 и язычниковъ 3.650), кром'в того гориевъ-ренегатовъ въ грувин. экзарх. 434.

Въ 1887 г. духовно-учебных состояло: 242—академіи 4, семинарій 55 и училищь 183; въ нихъ начальников и наставников было 3.145—въ академ. 127, въ семинар. 1.059 и училищ. 1.959. Учамихся было всего 48.722—въ академіяхъ—831, семинаріяхъ 16.799 и училищахъ 31.092. Казенновоштныхъ было 6.383 (въ акад. 606, семинар. 5.777), польз. пособіемъ 12.585 (въ акад. 128, семин. 2.582 и училищ. 9.875), своекоштныхъ было 29.754 (въ акад. 97, сем. 8.440 и учил. 21.217). Воспитан. изучавшихъ инородческіе явыки было 528, изъ нихъ изучали татарскій яз.—176, калмыцкій—24, черемисскій—33, финскій—7, встскій—36, латышскій—70, монголобурятскій—57 и якутскій—92. Въ 12 женскихъ духови. уч, состоящихъ подъ покровительствомъ Ея Императорскаго Величества состояло 1.790 восп., изъ нихъ 469 казеннокошти. и 1.321 пансіон.

Церковно-приходских школ 1887—8 годъ состонио: 7.876, промъ того школъ грамотности—7.595; въ нихъ учащихся было 408.721 (изъ нихъ мальч. 360.787 и дъвоч. 47.934). Окончившихъ курсъ со льготою было 12.368; израсходовано на нихъ 1.117.694 р.

Причтовъ получавшихъ содержание изъ Государств. Казначейства въ 1887 году было 18.837, на кои израсходовано было

6.242.109 p.

Суммы попечительство о быдных духовного званія были въ 1887 г. въ такомъ состояніи: а) въ 1 января 1887 г. оставалось 3.466.586 р.  $97^{1}$ , к. изъ нихъ наличными 130.338 р.  $61^{1}$ , к., билетами 3.336.248 р. 36 к. Въ 1887 г. поступило 1.649.650 р.  $47^{1}$ /2 коп. отъ сбора въ епарх. 866.318 р.  $51^{1}$ /2 к., билетами 783.332 руб. 96 коп., итого съ остаточными въ приходъ было 5.116.238 р.  $44^{2}$ /4 коп. Въ 1887 г. иврасходовано: 1.168.354 р.  $60^{1}$ /2 к. въ остаткъ къ 1 января 1888 г. состоить 3.647.885 р.  $6^{1}$ /4 к., изъ нихъ наличными 142.541 р.  $6^{1}$ /4 к. и билетами 3.505.344 р. \*.

Библіотекъ въ 1887 г. состояло 17.447, изъ нихъ при церивахъ 16.863, въ благочини округ. 584; вновь учреждено при церквахъ 200, при благочин. окр. 83,—всего библіотекъ состоитъ 17.735.

Перковно-приходских попечительство. (По Волынской, Екатеринбургской и Рижской епарх. не доставлено свъдъній) въ 1887 г. состояло 11.558, вновь открыто 236,—итого 11.794. Пожертвовано ими: на поддержаніе и украшеніе церквей 1.700.447 руб. 85½, к., на церковноприход. школы и приходск. учрежд. 259.542 р. 91½, к., на содержаніе причтовъ 154.980 р. 54 к.—всего пожертвовано 2.114.921 р. 30½ к.

Пожертвованій вз церкви въ 1887 году поступило (по епарх. Екатеринбургской, Иркутской, Минской, Орловской, Пермской, Полоцкой, Псковской, Ставропольской и Якутской свъдъній не доставлено) всего: 11.839.935 р.  $79^1/_4$  в., изъ нихъ кружечи. и и вошельк. сб. 6.291.057 р.  $71^1/_4$  в., —дохода съ имъній 2 071.033 р.  $3^2/_4$  к., на устройство церквей и др. предм. —3.112.961 р.  $94^1/_2$  в., въ пользу Гроба Господня 17.364 р. 90 к., въ пользу правосл. церкви и школъ запад. края 17.543 р. 73 к., на возстановл. православія на Кавказъ 17.501 р. 64 к., на распростр. правосл. 27.396 р.  $74^1/_2$  к., на вспомож. духовенству 171.002 р.  $59^3/_4$  к., на разоренвыхъ по разн. случаямъ 70.859 р. 83 к., на улучшеніе быта правосл. въ Палестинъ 43.213 р.  $65^1/_2$  коп.

<sup>\*</sup> Це доставлено сведёній по епарх. Воронежской, Вятской, Пркутокой, Камчатской, Минской, Могилевской, Москонской, Оренбургской, Подольской, Херсонской и Якутской.



Сумма и капиталы, находящиеся въ распоряжении Хозяйственнаго Управленія при Св. Синодів находились въ такомъ состояніи: къ 1 января 1887 г. въ остатки: 1) духовно-учебн. капитала 25.248.023 p.  $64^{3}/_{4}$  k, 2) THUOFPAOCRAFO 789.056 p. 76 k., 3) Raпитала духовенства западн. края 2.631.057 р.  $22^{3}/_{4}$  к., 4) капитала на производ, преосвящен, добавочи, жалованья 321,367 р. 82 к. 5) суммъ на единовремен. пособія духовенству 329.068 р. 941/2 к., 6) вапитала на усиленіе содержанія духовенства 151.615 р.  $99^{1/2}$  в., 7) западно-строительнаго вапитала духов. западныхъ епархій 1.377.988 р. 55 к.—итого 30.848.179 р.  $34^{1}/_{2}$  к. Сверхъ того въ 1 января 1887 г. состояло: а) суммъ пожертвов на монастыри, церкви и причты 151.623 р. 95 к. б) суммъ пожерт. на монастыри и церкви Востока 243.526 р.  $21^{1}/_{2}$  к. в) суммъ изъ кружевъ въ церквахъ 203.898 р. 913/ к., г) суммъ пожерт. на стипендій, учебники и т. п. въ духновно-учебн. завед 961.960 р. 881/4 к. д) переходящихъ суммъ принадлеж, разнымъ мъстамъ и лицамъ 603.111 p. 99<sup>1</sup>/<sub>2</sub> к.—всего 2.164.121 p. 96 к., Всего же въ остатки къ 1 Января 1887 г. было 33.012.301. р. 301/2 в.

Въ 1887 г. въ приходъ и расходъ было: 1) духовно-учебнаго капитала въ приходъ 2.109.056 р., въ расходъ 1.822.740 р. 57 к. 2) типографскаго въ приходъ 640.295 р. 77 к., въ расходъ-749.031 р. 16 к. 3) капитала духовенства запад кран въ приходъ 145.352 р. 93 к., въ расходъ 124.086 р. 41 к. 4) капитала на добавочн. жалов, преосвящ, въ приходъ 21.403 р. 2 к., въ расходъ 18.359 р. 21 к. 5) суммъ на выдачи единоврем, пособій духовенству въ приходъ 77.061 р.  $97\frac{1}{2}$  к., въ расходъ 25.536 р. 51 к. 6) капитала на усиление содержания духовенства въ приходъ 128.969 р. 143/, в., въ расходъ 131.952 р. 49 в. п 7) запасно-строительн, капитала въ приходъ 360,089 р. 12 к. а въ расходъ 222.191 р. 3 к.; итого въ приходъ было 3.482,227 р. 961/4 к., а въ расходъ 3.093.897 р. 38 к., сверхъ того въ приходъ и расходъ было а) суммъ пожертвов. на церкви, причты и монастыри въ приходъ 26.994 р. 121/. к., въ расходъ 29.441 р. 32 коп. б) суммъ пожертв. на церкви и монастыри Востока въ приходъ 33.417 р. 63 к., въ расходъ 18.946 р. 18 к. в) суммъ изъ кружевъ въ церквахъ въ приходъ 97.230 р. 831/4 к., въ расходъ 71.539 р. 72 к. г) сумиъ пожертв. на духовно-учеби, завед. въ приходъ 180.775 р. 98 к., въ расходъ 149.125 р. 74 к. и д) переходящихъ суммъ въ приходъ 810.115 р. 111/4 к., въ расходъ-791.691 р. 193/, коп. Всего же въ 1887 году въ приходъ было 4.630.761 р. 14<sup>1</sup>/4 коп., а въ расходъ-4.154.641 р. 53<sup>3</sup>/4 коп.

Осталось въ 1 января 1889 г. 1) духовно-учебнаго капитала 25.534.339 р.  $7^3/_4$  к. 2) типографскаго—680.321 р. 37 коп., 3) капитала духовенства западн. края 2.652.323 р.  $74^3/_4$  к. 4) капитала на добавочное жалованье преосвященнымъ 324.411 р.

63 к. 5) суммъ на единоврем. пособія духовенству 380.594 р. 41 к. 6) капитала на улучшеніе содержанія духовенства 148.632 р.  $65\frac{1}{4}$  к. и 7) запасно-строительн. капитала духов. западн. края— 1.515.887 р. 4 к.— итого 31.236.509 р.  $92\frac{5}{4}$  к. Кромъ того осталось а) суммъ пожертв. на монастыри, церкви и причты— 149.176 р.  $75\frac{1}{2}$  к., б) суммъ пожертв. на монастыри и церкви Воетока 257.997 р.  $16\frac{1}{2}$  к. в) суммъ изъ кружекъ въ церквахъ— 229.590 р. 3 к., г) суммъ пожертв. на духовно-учебныя завед.— 993.611 р.  $12\frac{1}{4}$  к. и д) переходящихъ—621.535 руб. 91 коп.— всего 2.251.910 р.  $98\frac{1}{4}$  коп. Всего же къ 1 января 1888 года 93.488.420 руб. 91 коп.

#### ВИВЛІОГРАФИЧЕСКАЯ ЗАМЪТКА.

Сочиненія Ю. Ө. Самарина. Т. VIII. Окраины Россіи, М. 1890 г. Ц. 2 р.

Неутомимый Д. Ө. Самаринъ выпустиль въ свътъ еще томъ сочиненій своего покойнаго брата, въ которомъ напечатаны письмо Ю. О. Самарина въ Императору Александру Николаевичу и извъстныя "Окраины Россіп" съ нъкоторыми по поводу ихъ полемическими объясненіями. Въ первой части "Окраинъ" Ю. О. изображаетъ русское балтійское поморье въ періодъ его дъятельности, преимущественно въ смыслъ политическаго положенія края; во второй — устами православнаго латыша, подъ вымышленнымъ именемъ Индрика Страумита, изображаеть быть лифляндскихъ крестьянъ въ сороковыхъ годахъ, ихъ отношенія къ помъщикамъ и пасторамъ, общее настроеніе, мысли, чувства и надежды, бродившія среди латышей и эстовъ, ихъ стремленіе къ переходу въ православіе и т. п., -все это излагается "жалобнымъ тономъ глубово унавленной души". Третья часть посвящена несчастнымъ судьбамъ православныхъ латышей, насильственно отгоргавшихся отъ единенія съ Россіей и православіемъ. Всв эти горячо написанныя сочиненія въ болье широкихъ разиврахъ и болье документальной разработкъ раскрывають ту историческую картину, которая была нарисована Ю. О. въ "Рижскихъ письмахъ" (въ VII т.), когда онъ впервые взялся за оствейскій во-просъ. Но особеннаго янтереса заслуживаеть въ этомъ томъ напечатанное во главъ его всеподданнъйшее письмо Ю. О. Самарина къ Императору Александру Николаевичу, написанное въ концъ 1868 г. послъ выхода первыхъ двухъ выпусковъ "Овраннъ Россін", подвергнутыхъ цензурному запрещенію, недопускавшему никакихъ изъятій, и надълавшихъ непріятностей автору. Здъсь авторъ языкомъ смъдымъ, на который дала ему право

его сильная върноподданническая любовь въ Государю и Россіи, защищаетъ себя отъ тъхъ обвиненій, какія онъ навлекъ на себя заграничнымъ изданіемъ своихъ "Окраинъ Россіи". Его обвиняли вопервыхъ въ томъ, что онъ, не довольствуясь способами обнародовани своихъ мыслей отврытыми всемъ въ пределахъ Имперін, началь изданіе своихъ "Окраинъ" заграницей и нашель, такимъ образомъ, средство "обойти законъ". Другое обвиненіе состояло въ томъ, что онъ, порицая невоторыя действія начальниковъ Прибалтійского края, подрываль доворіє къ правительству и косвенно касался самаго авторитета Верховной власти, изрекавшей извъстныя узаконеніи, подвергнутыя Ю. О. вритикъ. Ю. О. Самаринъ старается докавать, что вся его внига, отъ первой строки до последней, посвящена защите государственныхъ интересовъ Россіи противъ неумъренныхъ и постоянно возрастающихъ притязаній оствейскаго провинціализма. Это письмо Ю. О. является образцомъ благородной, основательной върноподданнической самозащиты.

Можно только пожальть, что къ настоящему тому не приложено предисловіе Д.  $\Theta$ . Самарина, въ которомъ должны быть выяснены обстоятельства, побудившія  $\Theta$ .  $\Theta$ . снова заняться въ концъ  $\Theta$ -хъ годовъ остзейскимъ вопросомъ. Но это предисловіе почтенный издатель отложиль до слёдующаго тома.  $\Pi$ .

#### Исправленіе опечатокъ въ статьв «Философія въ современной Германіи».

| N 2. | Православнаю | Обозрънія. |
|------|--------------|------------|
|------|--------------|------------|

| Cmp.        | Cmp.  |            | Напечатано.       | Нужно читать. |
|-------------|-------|------------|-------------------|---------------|
| 279         | 11    | снизу      | Лорисъ            | Лориъ         |
| 282         | 1     | сверху     | И                 | ee            |
| 286         | 14    | снизу      | (прим.) ствсненія | смѣшенія      |
| 287         | 7 u 8 | <b>7</b> 9 | Гейнца            | Гейнце        |
| 288         | 14    | сверху     | Парменидовы       | Пирроновы     |
| <b>2</b> 89 | 8     | снизу      | смысла            | опыта         |
| -           | 21    | 27         | положеніе         | понятіе       |
| 292         | 19    | свёрху     | одиъ              | двѣ           |
| 293         | 16    | ,          | переворота        | первотипа     |
| 294         | 4     | снизу      | де телеологіей    | гносеологіей  |
| 296         | 9     | "          | научной           | ненужной      |
| <b>297</b>  | 7     | n          | философіей        | филологіей    |

*№ 3*.

| Cmp. | Стр.    | снизу       | Напечатано                        | Нужно читать.                                                                    |
|------|---------|-------------|-----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 450  | 10      | . 79        | философской                       | физической                                                                       |
| 459  | 1       | сверху      | MILOT                             | mrojii                                                                           |
| 462  | 11      | n           | И                                 | ee                                                                               |
|      |         |             | <b>№</b> 4.                       |                                                                                  |
| 612  | . 1     | . 77        | 6                                 | b                                                                                |
| 614  | 16 и 17 | сниву       | положеніе                         | noestie                                                                          |
| 618  | 11.     | n           | тоже реализмъ                     |                                                                                  |
| 621  | 6       | сверху      | послъ слова: об                   | ъяснить пропущено: фило-                                                         |
| Тамъ | же, ст  | р. 9 сверху | пущено: объясни<br>посат слова: п | ова: дъйствительность про-<br>оть.<br>ринадлежатъ пропущено:<br>у происхожденію. |
| Танъ | же, "   | , 12 свизу  |                                   | пы пропущено: возникшіе                                                          |
| 623  | 6       | свизу       | транссубъективи                   | виъ транссубъевтивную                                                            |
| Тамъ | же, "   | 5 синзу     |                                   | гравленія пропущено: кри-                                                        |
| . ,  |         | ,           | тическимъ идеал                   | нзмомъ                                                                           |
| 627  | , 6     | сверху      | Канта                             | Конта                                                                            |
|      | 8       | n           | систематической                   | сенсуалистической                                                                |
| 637  | _       | n           | временнаг <b>о</b>                | взанинаго                                                                        |
| 640  | 15      | снизу       | опытами                           | опытомъ                                                                          |

На стр. 454 (№ 3 Прав. Об.) стр. 10 снизу послѣ слова: Гауссъ слѣдуетъ: орнгинально развившій мысли русскаго математика (проф. Казанскаго университета) Лобачевскаго, высказанныя немного ранѣе въ статьѣ послѣдняго "Imaginare oder anticuklidische Geometrie", помѣщенной въ *Crelle's* Journal für die reine und angewandte Mathematik Bd. XVII.

# HPABOCJABHOE OBO3PBHIE

1890

PVOLENKE SERVICE

# Іюль-Августъ.

#### COZEPHAHIE:

- изъ христіанской этиби мартенсена, епископа зедапаскаго.
- 11.—СУЖДЕНІЯ ДВУХЪ ГЕОЛОГОВЪ О ВИБЛЕЙСКОМЪ ВОТОПЪ. (Окончаніе). С. С. Разголена.
- III TELOBERTO W MUBOTHOE, M. R-ES.
- ГУ.—ВЕСТДА НА ДЕНЬ ЭВ. АПОСТОЛА АНДРЕЯ ПЕРВОЗВАННАГО, ДЛЯ ОДЕССКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРИИ. ПО СЛУЧАЮ ХРАМО-ВАГО ЕЯ ПРАЗДНИКА. Высокопреосвященнаго Никанора, архісинскога керсонскаго и одесскаго.
- У.—ХРИСТОСЬ и ЖЕНА САМАРЯНКА. Из Треми. Марія Венкендорфа.
- VI. OF ABJEHIE II-10 TOMA «IIPABOC ABHAPO OF OSPBHIR» 3A 1890 FO The

#### BE HPHIORE HIR

VII. - ВНЪШНІЙ ВИДЬ ХРАМА СОЛОМОНОВА. М. Д. Мурегова. (Листи 9 - 14%).

#### MOCHBA.

Уанкерситетская типографія, на Страстнома будьв. 1890.

Digitized by Google

«Православное Обозр'явіе» выходить ежемвсячно, книжевми отъ 12 печатныхъ листовъ и болье. Подписная цвна 6 р. 50 к. въ годъ. в съ доставкою на домь въ Москвъ и пересылкою въ другіе города 7 р. с. Полные экземпляры «Православнаго Обозрвнія» за преж-

ніе годы можно получать по следующимь пониженцымъ пънамъ: 1861, 1862, 1863 годы по 2 руб. безъ пе-ресылки, 1865, 1866, 1868, 1869, по 2 руб. безъ пе-1874-по 3 руб. безъ пересылки, а за одинадцать лътъдвадцать восемь рублей. На пересылку прилагается за каж дый годовой экз. за 8 ф., а за 11 лътъ — за 80 фунтов по разстоянию.

# Отг Москвы за камедый фунть посылокь съ книга.

До Або 20 к. Архангельска 20 к. Астрахани 20 к. Асхво к. Баку 30 к. Благова и В. Вед Вединен 20 к. Вед 40 к. Баку 30 к. Благовъщенска 80 к. Варшавы 20 к. Витебска 10 к. Витебска 10 к. Вариавы 5 к. 10 к. Баку 30 к. Благовъщенска 80 к. Варшавы 20 к. Витебска 10 к. Владикавказа 20 к. Върнаго 40 к. Витебска 10 к. Выборга 10 к. Върнаго 40 к. Выборга 10 к. Еватерянославля 10 к. Гродно 20 к. Житоміра компра при к. Тутека 60 к. Владикавказа 20 к. Житоміра при к. Екатеринославля 10 к. Екатеринославля 10 к. Екатеринославля 10 к. Елисаветполя 30 к. Житоміра Камен Годольска Подольска 20 к. Карса 30 к. Капиша 20 к. Баву. ... 10 к. Костромы 5 к. Краснопрека 50 к. Куганса 30 к. К. Вльцы 20 к. домжи 20 к. Митавы 20 к. Могилева 10 к. К. Домжи 20 к. домжи 20 к. Могилева 10 к. К. Домжи 20 к. домжи 10 п. Кутанса 30 к. Красноврска 50 к. Куото Микова 10 к. Кутанса 30 к. Къльцы 20 к. Ломян 20 к. В Вистанта 20 к. Могилева 10 к. Ниж.-Новгорода Новочеря 10 к. Орена 10 к. Перми 20 к. Петрозаводска 1 р. Новгорода 20 к. Петрозаводска 20 к. Петровова 20 к. Петтавы 1 О к. Петрозаводска 20 к. Петровова 20 к. Петровова 10 к. Пекова 10 Радома 20 к. 40 к. Оденова 10 к. Самарка 10 к. Сам 

C / June O

# ИЗЪ ХРИСТІАНСКОЙ ЭТИКИ

МАРТЕНСЕНА, ЕПИСКОПА ЗЕЛАНДСКАГО.

Въ последнее время и въ науке и обществе замечается особенный интересъ къ нравственнымъ вопросамъ и этическимъ ивсявдованіямъ. Но насколько сравнительно не бъдна литература, трактующая нравственные вопросы или съ метафизической или съ научно-эмпирической точки зрвнія, настолько скудна, особенне въ Россіи, литература, положительнымъ путемъ разрабатывающая религіозную этику христіанства во всемъ ся универсальномъ значенія, какъ этики не только личной, но и общественногосударственной. Поэтому редакція "Прав. Обозръріе." сочла нелишнимъ предложить читателямъ рядъ переводныхъ статей изъ влассического въ настоящее время на Западъ труда епископа Зеландскаго Мартенсена "Христіанская этика", Мартенсенъ, сначала профессоръ нравственной философіи и умозрительной догмативи въ Кильскомъ университеть, а потомъ въ теченіе 30 лътъ епископъ Зеландскій, ванимаетъ почетное мъсто въ ряду первовлассныхъ западныхъ богослововъ-мыслителей и пользуется давно почетною извъстностію и въ русскомъ обществъ. Эта ученан слава Мартенсена была создана его "Христіанской догматикой",

воторан выдержала нъсколько изданій и была переведена на всъ европейскіе языки, и распространилась еще болве посла полнаго изданія его "Христіанской этики" въ 1878 г., встръченной въ ученомъ міръ блестящими отзывами и выдержавшей уже нъсколько изданій, какъ стоящее на высотъ научныхъ требованій систематическое, глубокомысленное и согратое теплотою вары изложение христіанскаго ученія о правственности. Редавція "Прав. Обозр." уже тогда обратила вниманіе читателей на это сочинение и пожелала его русскаго перевода. Въ прошломъ году вышла въ переводъ А. П. Лопухина первая часть "Христіанской этики" Мартенсена, "общая", разсматривающая общія начала христіанской нравственности. Въ виду того, что на страницахъ Православнаго Обозрвнія быль уже напечатань капитальный трудъ по общей этикъ протопресвитера І. Л. Янышева, редакція сочла нужнымъ остановиться на третьей части сочиненія "Мартенсена", -- псоціальной этикъ, гдъ авторъ разсуждаетъ о семьъ, государствъ, идеальныхъ задачахъ культуры, о церкви и окончательномъ утвержденія царства Божія, обстоятельно обсуждая при этомъ самые живые вопросы церковной и политическо-общественной жизни. Изъ этой части редавція исвлючила однаво нъкоторыя главы, какъ потому, что нъкоторыя изъ нихъ, напр. о христіанствів и соціализмів, были уже напечатаны въ "Прав. Обовр." (1876 г. Ж.М. 1 и 2), такъ и потому, что невоторыя васаются политических вопросовъ и явленій, чуждых вашей православной русской жизни. Появленіе соціальной этики Мартенсена важно особенно теперь, когда общественная мысль, возбужденная нравственно-соціальными воззрвніями Л. Толстаго, требуетъ руководства и удовлетворенія, а сочиненіе Мартенсена обладаетъ всеми свойствами отвечающаго современныма запросамъ и требованіямъ богословско-философскаго труда. Ред.

#### НРАВСТВЕННАЯ ЖИЗНЬ ОБЩЕСТВА И ЦАРСТВО БОЖІЕ.

Нравственная жизнь общества развивается въ семействъ и изъ государствъ, въ наукъ и исвусствъ, какъ сферахъ, способствующихъ развитю культуры, и наконецъ въ церкви, внутрентъйшее ядро которой есть общество Святыхъ. Эти особенные общественные организмы должно разсматривать отчасти какъ блага, слъдовательно какъ осуществленныя цъли, въ которыхъ человъкъ находитъ себъ удовлетвореніе, наслажденіе, радость, а отчасти какъ правственные индивидуумы въ большомъ видъ (im Grossen), изъ коихъ каждый долженъ разръшитъ свою особенную задачу. А "я", втотъ маленькій индивидуумъ, лично долженъ быть членомъ вышеупомянутыхъ общественныхъ сферъ, долженъ усвоять себъ ихъ вліяніе и въ то же время содъйствовать ему, терпъть и приносить жертвы, имъя постолнно въ виду усовершенствованіе цълаго, а также и свое собственное усовершенствованіе.

Въ каждой изъ вышеупомянутыхъ нравственныхъ общественныхъ сферъ распрывается существенная сторона назначенія человъка, и въ наждой изъ нихъ христіанство стремится развить "новаго человъка". Въ той мъръ, какъ осуществляется здъсь христівнскій иделль человичества, царство Божіе получаеть на земя соціальный, а вмаста съ тамъ и индивидуальный образъ. Но эдъсь, на землъ царство Божіе не приходить и не можеть прійти въ исполненіе. Вышеупомянутыя формы назначены только для земнаго и временнаго существованія, - что впрочемъ отнюдь не исключаеть того, что подъ этими преходящими формами и посредствомъ ихъ вырабатывается и раскрывается само въчное царство Божіе. Въ отношеніи къ исполненію царства Божія онв должны быть разсматриваемы, какъ подготовительное дъло, которое прекратится тогда, когда явится въчное совершенство; онв должны быть разсматриваемы, какъ временныя воплощенія царства Божія, какъ тіни будущихъ благь, долженствующихъ открыться въ небесномъ царствв славы. Хотя онв, какъ и вообще вся земная жизнь, имъють также извъстное относительное собственное достоинство, но по своему глубочайшему значенію онв суть только подготовительныя и воспитательныя формы. Нашею жизнію въ этомъ мірт мы должны быть воспитаны для совершеннаго царства любви и правды, свободы и блаженства, въ которомъ и божественное, и человъческое, и общество, и отдъльная личность, точно танъ же какъ и все разнообразіе даровъ и силь, явятся въ той зармоніи, которая теперь для насъ недоступна и которая требуетъ совершенно иной міровой вкономіи, чъмъ какова теперешняя.

#### CEMEЙСТВО.

#### Семейство и правственный міръ.

Семейство, основаніе которому полагается въ бракв, и которое есть дело вакъ природы, такъ и свободы, которое держится въ одно и то же время и естественными и нравственными связями, семейство, говоремъ, составляеть начало в основу правственнаго міра въ человічестві. Въ семействі втогь мірь постоянно обновалется и накъ бы начинается снова. Нъкоторые философы, какъ напримъръ Руссо, Кантъ, Фихте, хотятъ обосновать ученіе объ обществъ тъмъ, что берутъ своимъ исходнымъ пунктомъ отдъльный индивидуумъ, который обыкновенно предполагается, ванъ личность, находящаяся въ връдомъ возраств или вообщеодаренная разумомъ. Эти философы объясняютъ происхожденіе различныхъ общественныхъ сферъ контрактомъ между атомистическими, другъ отъ друга совершенно независимыми индивидуумами. Стоя на такой точев врвнія, они построили такую ночку и теорію права, воторая, несмотря на всв свои достоинства, страдаеть ненатуральностію. Ибо не индивидуумъ, но семейство есть та единица, изъ воторой должно исходить въ соціологія-(наука объ общественной жизни), если мы хотимъ избъжать ошибовъ. Вышеупомянутые мыслители совершенно забывають, что рождение и воспитание, генерация и предание суть необходимыя условія для того, чтобы индивидуумъ получиль на земль твлесную и духовную жизнь. Ни одно дитя не приходить въ міръ бевъ всякихъ прецедентовъ, напротивъ каждое имветь своими прецедентами отца и мать, раждается, какъ существо мужескаго или женскаго пола, и притомъ вакъ члено въ ряду поколеній, чтобы чревъ воспитаніе придти изъ несовершеннаго возраста въ возрастъ совершенный. Что бракъ и семейство составляють начало человъческого рода, -- это видно и изъ божественнаго откровенія, которое производить человіческій родь оть

одной пары; пара эта конечно сама была сотворена въ самомъстрогомъ смыслъ слова, но всъ ея потомки происходять посредствомъ рожденія. А вивстъ съ этимъ должно признать и то, что долженъ существовать духовный союзъ преданія, традиціи, который соединяеть между собою покольнія родителей и дътей, непрерывно смыняющія другъ друга.

И какъ семейство есть начало и основаніе нравственнаго міра въ человъчествъ, такъ оно отражаетъ внутри своихъ собственныхъ предъловъ всеобщую основную форму и порядовъ нравственнаго міра, котя эта форма на различныхъ ступеняхъ общественной жизни индивидуализируется весьма различнымъ образомъ. Эта основная форма, которая должна все болве и болве вырабатываться, есть существенное разенство различныхъ личностей, созданныхъ по образу Божію; но равенство это находитси въ системъ неравенство. Уже семейство показываеть намъ, что люди назначены не для однообразнаго равенства, но для соціальнаю неравенства. Не въ одномъ только различіи между мужчиной и женщиной, мужемъ и женой, различій не телесномъ только, но и духовномъ, обусловленномъ цълой организаціей чедовъка, не только, говоримъ, въ этомъ различіи отпрывается неравенство, какъ соціальный естественный законъ. Нетъ, вообще и со всвять сторонъ, -посредствомъ отношеній между родителями и дътьми, между братьями и сестрами, старшими и младшими, между хозневами и слугами семейство представляетъ намъ не однообразное равенство, но отношение преобладания и подчиненія, противуположность между авторитетомъ и послушаніемъ, авторитетомъ и почтеніемъ; семейство представляеть намъ различія между его членами, и эти различія не должны быть уни чтожаемы, но цолжиы быть смягчаемы любовію, высшимъ развитіемъ гуманности, должны быть просвътляемы до степени истинваго редигіозно-правственнаго равенстна.

И какъ семейство показываетъ намъ нагляднымъ образомъ основную соціальную форму для нравственнаго міра касательно взаниныхъ отношеній между людьми; такъ оно же показываетъ намъ основную форму для того отношенія, въ которомъ нравственный міръ долженъ находиться къ природю; форма эта является намъ въ семействъ именно потому, что въ немъ представлются нашему наблюденію оба элемента экономической жазни: собственность и трудъ. Ибо семейство не можетъ на

возникнуть, ни поддерживаться безъ собственности, безъ онзическаго матеріала, безъ извъстнаго количества земныхъ предметовъ, которыми должна распоряжаться свободная воля человъка, и которые требуются для истинио-человъческого существованія, будемъ ли говорить о томъ, что безусловно необходимо для поддержанія жизни, или обо всемъ томъ, что нужно для наслажденія. А имущество должно быть пріобретаемо и притомъ пріобрътаемо *трудом*; уже первому супругу на землъ была дана слъдующая заповъдь: "въ потъ лица твоего ты долженъ ъсть свой хавбъ"; а въ этой заповъди содержится и савдующая заповъдь: "въ потъ лица твоего ты долженъ содержать свое семейство". Основание собственности нельзя положить индивидуалистически, то-есть исходя отъ отдельной личности, но она должна быть основана на идет нравственной и правовой жизни общества. Для последней собственность, будеть ли она частная нии общан, есть необходимое условіе. Значеніе, которое приписывается собственности, -- этому въ извъстной мъръ расширешному телу личности, будеть всегда соответствовать значенію, которое приписывается самой личности и вообще дарству личностей при настоящихъ земныхъ отношеніяхъ. Къ полному развитію можеть придти собственность, конечно, только въ государствв. Ибо вто долженъ обезпечить мив мою собственность? Кто будеть рашать споры о моемъ и твоемъ, какъ не государство? Но въ сущности собственность дана уже въ семействъ: ибо семейства продетаріевъ суть исключенія, ненормальности. И уже въ средъ семейства обнаруживается, что собственность имъетъ не чисто индивидуальное значеніе (для отдельнаго члена семейства или дома), но и соціальное (для цізаго дома), поскольку вообще можеть быть рачь о фамильной собственности, и поскольку отцовское имущество въ формъ наслъдства переходить къ дътямъ. Безъ права наслъдства не было бы достаточныхъ мотивовъ для того, чтобы трудиться ради благосостоянія и будущности семьи; тогда стали бы трудиться лишь ради минуты. Что дети имеють значение какъ наследники родителей,--эта мысль проходить чревъ все Священное Писаніе (Быт. 15, 3; Лук. 15, 12; Гал. 4, 1).

Только чрезъ христіанство, и притомъ какъ вслѣдствіе совершенной имъ эмансипаціи, такъ и вслѣдствіе искупленія, которое Христосъ принесъ міру,—семейство достигло своего истиннаго

нравственнаго значенія. Въ античномъ языческомъ міръ, гдъ высшая цваь человвка полагалась въ государственной жизни, гдъ следовательно имелось въ виду исплючительно внешнее земное назначеніе человъка, семейство составляло только исходный пункть для политической живии. (Такой взглядь выражень въ книгахъ Платона о государствъ). Напротивъ того христіанство, которое не только въ мужчинъ, но и въ женщинъ признаеть безсмертнаго человъка съ его премірнымъ назначеніемъ, христівнотво, которое двиветь различіе между вившнимъ и внутреннимъ человъкомъ и смотрить на царство блаженныхъличностей кажъ на конечную цъль общественной жизни,--дало семейству самостоятельное, независимое отъ государства значеніе, сторону обращенную внутрь, чрезъ которую оно представляется какъ •орма явленія царства Божія на землю, какъ разсадникъ не только для государства, но и для исркви Христовой. Посредствомъ первыхъ и коренемхъ человвческихъ чувствъ: двтскаго благоговънія и почтенія, довъренности и преданности, любви и върности рано должны развиться въ душъ соотвътствующіе редигіозно-нравственные эдементы: христіанская віра и христіанская любовь, жизнь въ общени съ Господомъ, въдобровольномъ подчинени Его святому закону и Евангелію. Какъ существуетъ взаимоотношение между семействомъ и другими сферами общественной жизни, такъ это же можно свазать въ совершенно особенномъ смысяв объ отношенія между семействомъ и церковію. Только тогда семейство можеть исполнять свое назначеніе, когда оно чувствуєть себя членомъ не только государства, но и церкви Христовой. Съ другой стороны и церковь, задача которой есть проводить во всв народы христіанскія начала, можеть распространяться, поддерживаться и утверждаться въ народе лишь въ той мере, въ какой она помогаеть Евангелію пустить корни въ семействі, а вийсті съ тімь и въ тіхь человъческихъ чувствахъ, которыя изъ встхъ чувствъ суть первыя, самыя коренныя и естественныя. На семействахъ поконтся церковь. И исторія также свидітельствуєть, что въ ті времена, вогда религіознан жизнь ослабъвала и въ общественной жизни почти угасала, священный огонь для будущаго времени хранился въ тихихъ домашнихъ сферахъ,-тамъ, где мать христіанка воздвигаеть себъ въчные, хотя и неизвъстные міру

памятники. Черезъ эту внутремнюю свою связь съ семействомъ христіанство доназываеть свое единство съ твиъ, что есть первоначально *человъческое*, съ твиъ, что было съ самаго начала.

Семейство и церковь суть въ глубочайшей основъ своей поддерживающія и сохравнющія (консервативныя) жизненныя соеры въ нравственномъ міръ. Только черезъ ихъ посредство могутъ вознивать и утверждаться въ глубинъ душъ человъческихъ авторитеть и почтеніе, самоотверженная любовь и вірность,эти главные столиы нравственнаго міра. Борьба за отечество съ древнихъ временъ обозначается какъ борьба за алтарь и очагъ (pro aris et focis). Всякое обновление народной жизки, всявая коренная реформа должны главнымъ образомъ исходить изъ этихъ двухъ сферъ. Въ нихъ же прежде всего должно искать исціленія отъ правственных болівней, проникающих въ народную жизнь, если не хотимъ, чтобы общее состояніе народа сдвлялось неисправимымъ. Всякое обновленіе, -- цвляго ли общества или отдальной личности, основывается на возвращения въ первоначальнымъ кореннымъ элементамъ, къ тому, что предшествуеть вовит человическими изобритениями и искусствеми. А церковь приносить намъ Евангеліе, которое отъ всего безбожнаго и отъ всего имвющаго только видъ божественнаго возвращаеть насъ къ первоначальному, истинно и подленно Божественному, - въ единому истинному Богу и въ Тому, котораго Онъ посладъ, въ жилищу Отца Небеснаго, которое мы повинули, чтобы блуждать по своимъ собственнымъ путямъ, обращаясь въ собственнымъ измышленіямъ о Богв и о божественныхъ предметахъ, пребывая въ своей глупой мудрости, съ своей фальшивой и мечтательной политикой, съ своимъ суетнымъ боготвореніемъ искусства и съ своимъ восхищеніемъ отъ современной культуры; Евангеліе освобождаеть нась оть всего этого и возвращаеть насъ къ тому въчному царству, которое есть наше отечество,---чтобы мы сознали, каково есть въ настоящее время наше отношение къ Богу, и каково оно должно быть. Подобнымъ образомъ и семейство возвращаетъ насъ въ первоначальнымъ элементамъ, къ отеческому и материнскому началамъ, къ любви, въ почтенію, въ преданности и върности, чтобы и здівсь могли находить самихъ себи, находя надлежащую человъческую основу для нашей жизни. Изъ этихъ первыхъ элементовъ семейства не одинъ разъ создалось человъческое общество <sup>1</sup>). И на будущее время мы будеть видъть подтверждение слъдующей мысли: положимъ даже, что государство и гражданское общество находятся въ состояни разрушения, что общественная нравственность сильно повреждена: но пова церковь проповъдуетъ чистое Евангелие и народъ еще имъетъ для него открытыя ущи, и пова семейная жизнь вообще сохраняетъ чистоту, дотолъ остается возможность возстановления пришедшей въ упадокъ народности. Въ безнадежное положение народъ приходитъ только тогда, когда какъ церковь, такъ и семейство подвергаются повреждению и становятся неспособны ни къ какой реформъ.

Значеніе семейства, какъ очага для любви къ отечеству, и при томъ во время всеобщаго общественнаго переворота, удачно выражено Гейеромъ въ сравнени, которое онъ дълветь между Гёте и Гомеромъ. Онъ говорить, что семейство есть "неразрушимый принципъ государства" 2). Такое значеніе семейства изобразнить Гёте въ своемъ произведении: "Германъ и Доротея". Поэть переносить насъ эдесь въ деревенскую, непосредственную и наивную среду. Въ этомъ несравненномъ твореніи, проникнутомъ высоконравственнымъ духомъ, немаловажное значеніе имъеть то обстоятельство, что Германъ и Доротея вступили въ брачный союзъ вавъ бы стоя на вудканъ,---въ то время, когда грозовыя тучи и сверкающія молніи наполняли горизонть, когда общественная жизнь подвергалась опасности и бъдствіямъ, именно въ самый разгаръ французской революціи, ся войнъ и всехъ несчастій, порожденныхъ ими, когда законныя основы государства были разрушены, когда собственность стала необезпеченною, и назалось, что міръ снова долженъ превратиться въ первобытный хаосъ. И однакоже они вступають въ бракъ, полные надежды и съ бодрымъ духомъ. Здёсь явлается вёра въ жизнь въ превраснъйшемъ образъ. Здъсь любовь въ домашнему очагу расширяется до любви въ отечеству, которая готова приносить величайшія жертвы, бороться съ врагомъ за Бога и законъ, за родителей, женъ и дътей; она соединяется съ тероизмомъ, съ мужественной рашимостью идти на встрачу неизвастной и опа-

<sup>2)</sup> Сочиненія Гейера (на шведскомъ языкі). Первый одтіль. Томъ 7. Стр. 175.



Здась разумается распространение рода человаческого посла всемирного потопа.

сной будущности, и среди предстоящей борьбы съ надеждой взираеть на мирное состояніе, которое за нею послідуеть.

Моногамическій бракъ. Начало семейства есть бракъ. Съ точки зрвнія естественнаго различія половъ бракъ есть соединеніе мужчины и женщины въ одно лицо. Данная въ половомъ отношения односторонность индивидуальности въ бракъ должна унпитожиться вследствіе того, что онъ принимаеть въ себя ея противуположность; посему мужчина, только вступая въ бракъ, становится въ полномъ смысле мужчиной, а женщинаженщиной. Только въ женв (какъ своей другой половинв) мужъ находитъ самого себя и-наоборотъ. Только въ этихъ взаимныхъ отношеніяхъ, въ этой взаимной поддержив и помощи (adjutorium mutuum), въ этихъ обоюдныхъ услугахъ наждая часть получаеть полную мужественность или женственность, и бевъ этихъ отношеній не могуть раскрыться ни физическія, ни нравственныя способности съ одной стороны мужской природы, а съ другой стороны женской. Если понимать бракъ только съ естественной стороны, то конечно онъ не имветъ вного назначенія вром'в удовлетворенія естественнаго влеченія и продолженія рода. Но, какъ ни превратно и какъ не односторонне такое воззрвніе, однаво не менве одностороннимъ долженъ быть названъ и противуположный взглядъ, который смотритъ на бракъ исключительно какъ на чисто духовное отношеніе. Такъ называемая платоническая любовь между мужчиной и женщиной имветь совершенно иной характеръ, чэмъ любовь супружесная, особенности которой основываются именно на единствъ духовнонравственнаго и естественнаго началъ. "И будутъ два одною плотію" (Мате. 19, 5) говорить Священное Писаніе. Естественное начало составляеть здёсь необходимый базись, но конечно не болъе, какъ базисъ (подкладку). Юрилическое опредъленіе брака, по которому онъ есть соединение мужчины и женщины (conjunctio maris et feminae, чъмъ обозначается именно половое отношеніе), полное общеніе живни (consortium omnis vitae), наконецъ общеніе правъ (juris communicatio) можеть имъть значеніе и съ правственной точки зрівнія, если будемъ обращать особенное вниманіе на понятіе полнаго общенія жизни, которое только чрезъ христіанство получаеть свое полное содержаніе 3).

<sup>3)</sup> Stahl, Philosophie des Rechtes Томъ II, стр. 337.



Въ самомъ понятия брана уже заилючается то, что онъ есть моногамическій. Хотя моногамическій бракъ существоваль и въ до-христіанское время, но тогда онъ мало быль упроченъ и обезпеченъ. Язычество представляетъ намъ въ полигамии профанацію брака; въ народъ Израильскомъ полиганія не могла даже и утвердиться во всей своей чистотъ, какъ это мы видимъ наъ исторіи патріарховъ. Христіанство же возстановило достоинство брака, какъ Божественнаго учрежденія, исходящаго наъ самаго рая, (Мате. 19, 5) и указало съ одобреніемъ на моногамію правственному сознанію совъсти человъческой, потому что оно выставило на видъ ввчную индивидуальность человъка и особенно потому, что оно эмансипируетъ женщину, возводить ее на степень свободной личности и признаеть ее сонаследницей жизни (1 Петр. 3, 7). Где господствуетъ полигамія, тамъ еще не признается въчное значеніе пидивидуума, и бравъ низводится на степень чисто-половой жизни. Женщина служить тамь только орудіемь чувственнаго наслажденія или средствомъ для продолженія рода, сама же по себъ не имъетъ никавого достоинства. Но никогда не долженъ индивидуумъ, принадлежащій сверхчувственному и сверхъ-естественному міру, доходить до такого подчиненнаго, недостойнаго положенія, до чисто-естественнаго отношенія; никогда не можеть онь быть только средствомъ для рода: напротивъ, принадлежа роду, онъ долженъ утверждать себя въ своемъ нравственномъ достоинствъ и быть признаваемъ въ немъ другими. А это возможно только тогда, когда брачное отношеніе, будучи естественнымъ, въ то же время имветь значение духовно-вравственного отношения, и когда брачная жизнь неразрывно соединена съ върностию, которан даетъ любви нравственный характеръ и безусловно исвлючаеть всявую другую связь подобнаго рода. Впрочемъ для полной взавиной искренности въ отношеніяхъ между мужемъ и женой требуется, чтобы свободный выборъ быль исходнымъ пунктомъ брачнаго сожитія.

Крайняя противуположность языческому униженію женщины представляется въ фанатическомъ жульть женщины, въ томъ соединенномъ съ ненарушимою върностію покломеніи извъстной женской личности и обоготвореніи ея, которая часто обнаруживается въ романтической любви среднихъ въковъ (особенно у миннезенгеровъ, трубадуровъ)). Напротивъ того исламизмъ

ставить женщину весьма низко. Онъ санкціонируєть ненасытную похоть, даже представляеть самое небо въ видъ гарема и уже твиъ самымъ является религіей лже-пророка; въ то же время онъ санкціонируєть неумолимую жестовость въ отношенія въ врагамъ.

Если исходить изъ христіансвихъ началь, то необходимо всякое вив моногаміи происходящее удовлетвореніе естественнаго влеченія объявить нарушеніемъ и преступленіемъ Божественнаго порядка. То же можно свазать и о противуестественномъ удовлетвореніи этого влеченія. Въ этомъ отношенів мы можемъ припомнить слова впостола: "не участвуйте въ безплодныхъ дълахъ тьмы, но и обличайте. Ибо о томъ, что оне дъдаютъ тайно, стыдно и говорить" (Ефес. 5, 11 и след.). Повидимому апостоль смотрять на бракь съ низменной точки эрвнія, когда онъ въ первомъ посланіи къ кориненнамъ представляетъ бракъ предохранительнымъ средствомъ или врачествомъ противъ нецвломудрія, когда онъ совътуєть жениться тімь, которые не иміють "способности воздержанія, ибо, говорить онь, лучше вступить въ бракъ, нежели разжигаться" (1 Кор. 7, 9). Можеть представиться мало идеальнымъ то обстоятельство, что онъ отвровенно говорить о такихъ вещахъ, о которыхъ лучше было бы молчать. Но его совътъ вытекаетъ изъ основательнаго знанія человіческой природы, какова она теперь въ дійствительности, съ техъ поръ какъ грехъ проникъ въ міръ, нашей природы, въ которой плоть сдълалась силой, дающей себя знать. Онъ хочетъ, чтобы въ томъ случав, вогда вышеупомянутое влеченіе сильно действуеть въ натуре, его удовлетвореніе было сдерживаемо закономъ, правомъ и нравственнымъ сожитіемъ, чрезъ которое оно подчинялось бы высшей силв. Тоть же эпостоль хорошо знаеть и высшую идеальную точку эрвнія на бравъ, ибо онъ видитъ въ отношенів мужа къ женъ "тайну", именно отображение внутренняго соединения Христа съ церковію (Ефес. 5, 32). Но если прежде - упомянутая точка эрвнія можеть представиться многимъ слишномъ низменною, то другая точва зрвнія можеть представиться слишкомъ возвышенной и преувеличенной. Однако сравненіе, которое представляеть апостоль въ этомъ случав, не следуеть понимать такимъ образомъ, канъ будто бракъ будетъ продолжаться и въ будущей жизни, въ въчности. Ибо "сподобившіеся достигнуть того въка и воскресснія изъ мертвыхъ, ни женятся, ни замужъ не выходять и умереть уже не могутъ, ибо они равны ангеламъ" (Лук. 20, 35 и слъд.). Между смертію и удовлетвореніемъ плотскаго влеченія существуетъ внутренняя связь. И то и другое въ своемъ настоящемъ видъ и образъ вмъстъ вощли въ міръ послъ гръхонаденія и вмъстъ должны быть удалены изъ міра. Бракъ есть исключительно земное отношеніе. Но, какъ такой, онъ долженъ быть отображеніемъ высшей любви, школой для приготовленія къ царству Божію.

Безбрачіе. Хотя христіанство придаетъ браку столь высокое значеніе, что, поскольку даны для того условія, каждый человъкъ обязанъ вступать въ бракъ какъ въ состояніе, опредъленное для мужчины и для женщины; однако же въ церкви съ самаго начала обнаружилось аскетическое направленіе, которое смотръло на чемобать или бевбрачное состояніе, какъ на болве высокое и святое. Хотя весьма много ложнаго и вреднаго вошло въ жизнь благодаря этому аскетическому взгляду, но его не должно отвергать безъ дальнайшихъ разсужденій; ибо онъ завлючаеть въ себв глубокій моменть истины. Онъ находить себв подтвержденіе и въ Новомъ Зав'ять; тоть же апостоль, который возвышаеть святость брака и даже говорить, что воспрещающіе вступать въ бракъ проповъдують ложное и дьявольское ученіе (1 Тим. 4, 1-3), -приписываеть безбрачію особенную святость. Онъ совътуетъ соблюдать безбрачіе "по настоящей нуждъ" (1 Кор. 7, 26), т.-е. ради тогдашнихъ затруднительныхъ обстоятельствъ, ибо предстоями преследованія противъ верующихъ во Христа, когда неженатые могли легче вытеривть гоненія, чэмъ женатые, обременные заботами о своемъ семействъ. Онъ разсуждаеть такъ, что безбрачная жизнь уже сама по себъ несомевнно лучше и счастливве брачной жизни, если только безбрачныя личности обладають нужными для того благодатными дарами, которые были сообщены самому апостолу. "Хорошо чедовъку не касаться женщины" (1 Кор. 7, 1), говорить апостоль Павель, и контексть этого мёста показываеть, что апостоль при такомъ взгляде на предметь обращаеть внимание на ту сторону, которую инветь въ виду и аскетизмъ въ своемъ прославленін безбрачія, именно на естественную сторону брака. Ибо, котя цваомудріе въ кристіанскомъ бракв основывается именно на томъ, что естественное влечение подчиняется господству нрав-

ственнаго принципа, на томъ, что эгоистическая похоть ослабляется и укрощается благодаря сочувствію взаимными пожертвованіями, однако же съ той минуты, какъ грвхъ проникъ въ человическую природу, брачная жизнь имиеть такую сторону, которую важдый человекь съ правственнымъ чувствомъ старается прикрыть множествомъ покрововъ, которой онъ стыдится. и на которую сама божественная благодать должна набросить покрывало. Дело въ томъ, что здесь происходить не простой естественный процессъ-какъ можно назвать другія естественныя вещи, отъ которыхъ не одинъ человакъ не можетъ избавиться—но происходить человическое дийствіе, въ продолженіе котораго воля исчезаеть въ естественномъ процессв и поглощается имъ. А это - главный пунктъ, на который аскетизмъ обращаеть свое вниманіе, усматривая здёсь неизбёжный моменть гръховности, частичное исчезновение духа въ низшей естественной жизни, разсвяніе и нарушеніе высшей жизни, которая въ этомъ случав вавъ бы устраняется и превращается. Апостоль Павель ясно даеть знать, что молитвенная жизнь этимъ процессомъ нарушается, ибо онъ совътуетъ супругамъ на время удаляться другь оть друга, чтобы имъть свободное время для поста и молитвы (1 Кор. 7, 5). Даже явычники и притомъ не на одномъ только Востовъ признавали въ половомъ процессъ силу, прерывающую и нарушающую высшую духовную жизнь, силу, которая приводить человъка въ несвободное состояніе. Если мы обратимся въ эллинскому міру, то можемъ упомянуть о Софонав, вединомъ трагическомъ поэтв, который въ старости считаль себя счастлявымь, потому, что теперь то наконець "онъ избавился отъ этой тиранніи". Другой главный пункть, на который асветизиъ обращаеть вниманіе, есть состояніе человъва въ загробной жизни, -- состояніе, въ которомъ святые не женятся и не выходять замужь, въ которомъ они подобны ангеламъ. Нивто не будетъ оспаривать, что это небесное состояніе есть высшее, чвиъ земное, которое есть состояніе зависимости отъ плотскихъ условій и страстей. И еслибы было возможно уже въ продолжение земной жизни во всъхъ отношенияхъ предварить это ангело-подобное, это истиню-ангельское состояніе, то инливидуумы, которымъ было бы это дано, действительно заняли бы высшую, отличительную ступень совершенства и уже здъсь на землю были бы ближе въ небу и вийсти съ тимъ могли бы нераздъльние служить Господу.

И здесь есть пункть, въ которомъ можно отделить истину отъ лжи въ аскетическомъ возарвнів. Истина состоить въ томъ, что существують индивидуумы, какъ мужескаго, такъ и женскаго пола, но преимущественно женскаго, обладающие особеннымъ благодатнымъ даромъ или способностію, которая есть въ глубочайшемъ смыслъ слова природный даръ; существуютъ ангело. подобныя натуры, въ которыхъ стремленіе и влеченіе къ царству Божію до такой степени пересиливаеть мірскія влеченія. въ воторыхъ любовь въ Богу и религіозныя стремленія столь могущественны, что земная страсть и любовь не имають для нихъ нивакого значенія; земная страсть и любовь, не бывъ пережиты ими самими, съ самаго начала составляетъ для нихъ нвчто лежащее позади ихъ. Въ трагедіи Эленшлегера "Аксель и Вальборнъ" эта последняя личность подъ вліяніемъ несчастной участи, постигшей ся земную любовь, останавливаеть свои взоры на бълыхъ розахъ (символъ дъвства и невинности), которыя достаются ей вивсто брачнаго ввика изъ алыхъ розъ, и затвиъ высказывается такимъ образомъ:

> «Погасъ уже земной, багровый пламень, И бълыхъ розъ сіяють лепестки, Подобно ангеловъ блестящимъ крыльямъ».

Напротивъ вышеупомянутые индивидуумы, ведущіе безбрачную жизнь, уже заранве, съ самаго начала, находится на той точив, до которой дошла Вальборнъ лишь после горькаго опыта и скорбнаго самоотреченія. Они начинають былой розой, которая напоминаетъ крылья ангеловъ; для нихъ алая роза земной любви никогда не существовала и не будетъ существовать. Они ощущають исключительно лишь потребность жить для общенія съ Господомъ въ таинственномъ обращении съ Нимъ и совершать свиоотверженныя дъла любви ради царства Божія, и въ этомъ смыска они предваряють небесное состояніе. Ради этого предваренія мы можемъ приписывать имъ высшее совершенство; но на этомъ же основаніи мы должны признать въ ихъ жизни изв'ястную ограниченность и односторонность. Именно потому, что они предваряють небесное состояніе, они не достигають того, чтобы пережить земное, не узнають радостей брака и семейной жизни и того великаго богатства, которое въ ней заключается, не

узнають ея обязанностей и ея страданій; а все это есть необходимая принадлежность полнаго земнаго существованія, отъ котораго небесное существование только тогда вполив отрвшится, когда наступить тому время. Но такого рода предвареніе небесной жизни для того, чтобы мы могли передъ немъ преклоняться и признавать его значение и достоинство, должно быть дъйствительно дано отъ Бога и заложено въ самой природъ извъстныхъ индивидуумовъ, и эти индивидуумы въ целомъ чедовъческомъ родъ должны быть всегда исключениями. Ложная сторона аскетизма въ томъ и состоитъ, что онъ иногда думаетъ, что можно произвести такого рода предварение небесной жизни посредствомъ упражненія и что можно сдолать самому себв ангельскую натуру, изгоняя изъ себя ветхаго Адама. Посему-то столь ненормально вынужденное безбрачіе духовенства въ католической церкви 4). Ибо огромная масса священниковъ и монаховъ состоить не изъ ангело-подобныхъ натуръ, хотя конечно

<sup>4)</sup> Здесь ин должни оговориться, что взглядь достопочтеннаго автора въ этомъ случав несколько одностороненъ. Онъ повидимому думаетъ, что аскетическое безбрачіе есть искаючительно результать природныхь благодатныхь даровь. Но нельзя отрицать и того, что человёкъ ради безпрепятственнаго служенія Богу и благу человъчества можеть и должень посредствомь упражнения въ постъ и воздержаніе обуздывать свои земныя, чувственныя страсти и желанія и въ извістной мірів достигать свободы оть этихь страстей и жеданій и слідовательно нолучать способность въ девству. Были аскети-девственники, которие благодаря упражнению въ посте и воздержания достигали возможности хранить постоянное девство. Въ самомъ названии аскетизма, одинъ изъ видовъ котораго составляеть безбрачная жезнь, уже заключается понятіе о томъ, что онь есть результать упражненія (слово аскетизмь происходить отъ греческаго докеш= упражняюсь). Еслиби аскетическая девственная жизнь была исключительно ревудьтатомъ естественныхъ даровъ и способностей, а не исходила частію отъ свободнаго решенія, свободной воли человека, то ей нельзя было бы приписывать нравственнаго достоинства и считать ее подвигомъ. Что же касается вынужденнаго безбрачія духовенства въ католической церкви, то ненормальность его происходить именно отъ того, что въ этомъ случай насильственнымъ, внишнимъ образомъ соединяются две вещи, которыя не имеють необходимой, внутренней, существенной связи, именно безбрачие и священническое служение. Вракъ и семейная жезнь вовсе не препятствують священиму достойнымь образомъ исполнять свое служеніе; съ другой стороны не всякій, имінощій дійствительное приввание и способность къ священническому служению, способень къ безбрачной жизни. Посему нътъ никакой нужды требовать оть всюжь священниковъ безбрачія. Перев.



между ними много достойных уваженія личностей и хотя многіє изъ нихъ честно соблюдають объть безбрачія. Безбрачіе, которое должно быть еохраняемо среди безпрерывной борьбы съ безпокойными раздраженіями и влеченіями, среди постояннаго напряженія съ цілію подавить нечистыя фантазіи, — такое безбрачіе гораздо хуже регулярной брачной жизни. Такимъ безбрачіемъ подтверждаются лишь извістныя слова Священнаго Писанія: не хоромо человіну быть одному. Одна изъ незабвенныхъ заслугь лютеранства для христіанъ Западной Европы состоять въ томъ, что оно уничтожно вынужденное безбрачіе и оправдало брачное состояніе передъ совістію своихъ посліщователей, хотя оно и не признаєть бракъ такиствомъ, каковымъ его признаєть римско-католическая церковь (а также и православная церковь).

Что касается безбрачія Христа, то оно стоить совершенно одиноко и должно быть разсматриваемо съ особенной точки зръмія. Безбрачіе Христа отнюдь нельзя объяснить тъмъ, будто Онь быль одною изъ твхъ вышеупомянутыхъ ангело-подобныхъ натуръ, которыя однаво во многихъ другихъ отношеніяхъ подчинены граху. Точно также нельзя объясиять его такъ, что Онъ не могь найти личности одинаковаго съ Нимъ настроенія, которая посвятила бы себя Ему. Онъ никогда даже и не могь искать такого индивидуума, который быль бы въ извъстномъ сныслъ съ Нимъ однороденъ; ибо наиъ Спаситель міра, наиъ Сынъ Божій и новый Адамъ, онъ вполнъ несоизмъримъ со всявимъ человъческимъ индивидуумомъ; онъ вполив несоизмъримъ со вовми этими визшими вемными отношеніями, которымъ Онъ вонечно даруетъ благословеніе, но съ которыми самъ Онъ отнюдь не можеть отождествить себя. Его невъстой можеть быть только общество върующихъ (церковь). Онъ есть родоначальникъ новаго и высшаго человъчества, и его явленіе составляеть противоположность тому состоянію, въ которомъ раждаются тв дъти, которыя должны продолжить ветхую, подчиненную гръху живнь. Навротивъ Онъ пришель для того, чтобы въ ветхій Адамовъ родъ ввести совершенно новый процессъ рожденія, именцо возрождение или вторичное рождение. Ко Христу должно относить ививетныя пророческія слова: "се Я и дети, которыхъ даль инв Богъ" (Евр. 2, 13). Подъ этими детьми должно разуметь техъ,

которымъ Онъ далъ власть быть двтьми Божінии, которые не отъ врови, ни отъ хотвнія плоти, ни отъ хотвнія мужа, но отъ Бола родились (Іоан. 1, 12). Мысль о возможности для Христа брачной живни, — будемъ ли мы представлять такую жизнь съ духовно-нравственной, или съ оизической стороны, — есть мысль кощунственная, близко сродная съ твмъ образомъ возграній, который отрицаетъ рожденіе Христа отъ чистой Дівы. Люди держащіеся подоблыхъ взглядовъ, стараются о томъ, чтобы низвести Христа въ сферу ветхой, нечистой, Адамовой природы. Здівсь умістно приноминть, что изъ всіхъ искушеній, которымъ подвергся Христосъ со стороны діавола по свидітельству Священнаго Писанія, нітъ ни одного, котороє иміло хотя бы самое откаленное отношеніе въ разсматриваемому здівсь предмету.

Своевольно избранное безбрачіе предосудительно; по сему безиравствение поступають тв, поторые ради удобства или чтобы сохранить такъ называемую самостоятельность или независимость, не котять вступать въ брань. Безбрачіе, избираемое по обязанности и по убъеденію, долено основываться или на индивидуальных свойствахь, или на особенных обстоятельствахь. Выше мы упоминали объ ангело-подобныхъ натурахъ, конхъ индивидуальныя естественныя особенности для ихъ совъсти должны сдвиаться въ то же время и источникомъ правственной обязанности; это относится и въ такимъ индивидуумамъ, которые хотя и не имвють вышеупомянутаго преобладающаго стремленія къ небесному, но въ которыхъ чувственныя влеченія совершенно глухи и мертвы, и которые по сему обязаны воздерживаться оть брана. ("Есть скопцы, которые изъ чрева матерняго родились такъ". Мо. 19, 12). При изкоторыхъ обстоятельствахъ можетъ быть обязательнымъ избирать безбрачіе ради царства Божія; ибо особенная дъятельность, из ноторой ито-либо призывается ради двла Христова, напримвръ двятельность апостольская или миссіонерская, можеть встратить въ брака или въ семейной жизни много значительныхъ препятствій къ достиженію сильнаго и всесторонняго развитія. Впрочемъ примъръ Лютера и другихъ реформаторовъ поназываетъ, что даже реформаторовая двятельность совывстима съ браномъ; вывств съ твиъ своею семейною жизнію эти реформаторы дали образень своей паствъ.

Многіе цианвидумы должны пребывать въ безбрачін, хотя н ые избрали его по соботвенному желанію, но вынуждены въ наму сплою обстоятельствъ. Для такихъ людей обязательно съ свиоотверженіемъ нереносить то лишеніе, на ноторое они обречены. Это относится въ темъ, которые не встретили взаминой любви тамъ, где ее искали, а также вообще и къ темъ, которые не могли найти личности, съ которой они могли бы соединить свою жизнь. Подобнаго рода безбрачіе, основанное на недостатвъ взаимности, чаще встръчается въ женскомъ поль, цежели въ мужскомъ; ибо не полагается женщина искать мужа, но мужъ долженъ искать жену. Другая причина вынужденнаго безбрачів состоить въ томъ, что существуеть много мужчинь, у которыхъ недостаетъ необходимыхъ матеріальныхъ средствъ для семейной жизни; обстоятельство это ведеть опять-таки къ тому, что такъ много женщинь должны оставаться незамужними. Этоть видь безбрачія, происходящій отъ недостатка нужныхъ средствъ къ жазни, который въ наше время разросся до страшныхъ размвровъ и производитъ всякаго рода безиравотвенныя явленія, принадлежить въ санымъ темнымъ сторонамъ современныхъ соціальныхъ условій. Подъ вліяніемъ этихъ же самыхъ условій, отъ воторыхъ столь часто происходить вынужденное безбрачіе, въ то же время увеличивается число семействъ, лишенныхъ средствъ нь существованію и дітей, для содержанія и воснитанія конкь недостаеть средствь; отъ этихъ условій происходить пролетаріать со вовин его бъдствіями. Здёсь мы наталкиваемся на соціальный вопрось нашего времени. Относительно этого вопроса завсь можно волбще заматить лишь то, что рашение его можеть быть найдено только тогда, когда чрезъ реформу общественныхъ отношеній для отдівльныхъ личностей отпроется возможность нравственной семейной жизни, которая немыслима безъ чеобходиныхъ средствъ къ существованию, -- откроется, говоримъ, такая возможность въ гораздо большемъ объемъ, чъмъ это есть теперь, при существующихъ соціальныхъ условіяхъ.

Вы боръ супруга. Для личностей, не принадлежащихъ въ вышеупомянутымъ исключеніямъ, въ молодости наступаетъ время, моторое можно назвать временемъ пробуждающейся любви. Какъ въ природе съ наступленіемъ весны является жизвъ п двеженіе, точно также съ наступленіемъ упомянутой весенией

поры жизни пробуждается въ натуръ юноши естественное влеченіе; а въ душт его является болье или менте сознательная потребность любви, исканіе, предчувствіе, мечтательная вадежда. которыя наконецъ принимають видъ склонности къ извъстной дичности женскаго пода; является влюбчивость, которая часто можеть менять свой предметь, пока наконець после этого исканія не найдется та личность, съ которою заключается союзъ сначала посредствомъ обрученія, а потомъ посредствомъ вступденія въ бракъ. Изображать взаимное вдеченіе половъ или любовь съ пенхологической стороны, изображать ея грезы и неясныя мечты, ея восторги и страданія, ея развитіе, доходящее во многихъ случаяхъ до степени страсти, -- все это есть въ сущности дело поэта, хотя конечно истинный поэть должень изображать также и нравственную сторону этого предмета. Здесь ны упомянемъ только о томъ, что сама по себъ любовь со своими настроеніями и состояніями, - эта неисчерпаемая тема для поэта, не имъетъ никакого нравственнаго значенія, но лишь значение вотетическое, въ самомъ лучшемъ случав-лишь значеніе предюрів для нравственныхъ отношеній между мужчиной и женщиной, пока любовь эта не развилась до той точки, гдъ взаниное отношение любящихся является вывств съ твиъ и вакъ обязанность, или накъ отношеніе ненарушимой, всю жизнь объемлющей върности, основанное на испрениващемъ ръшени воли-Такъ называемая "свободная любовь", которая ограничиваетъ брачный союзъ лишь извъстнымъ временемъ, пока продолжается охота и расположение къ тому, которая такимъ образомъ хочетъ эстетически порхать отъ одного наслажденія къ другому, въ самомъ своемъ основании и существъ безиравствениа. Бевъ сознанія обязанности любовь вполив подчиняется силамъ природы. Счастливая дюбовь только тогда получаеть нравственное достоинство, когда она подчинена сознанію обяванности; всявдствіе этого сознанія взаимное влеченіе вступаеть въ тв границы, въ которыхъ распрывается его истинная сила. Что же насается несчистной любви, то она становится пожирающей страстію, если серіовное совнаніе обязанности самоотреченія и поворности не научаеть челована высшему смыслу жизни. Здась мы можемъ увазать на Габрівинса, - инцо совданное Зибберновъ; въ противуположность Гетевскому Вертеру, погибающему отъ несчастной любви, Габрівлисъ серіевно преодоливаеть свою страсть и постепенно вновь возвращается въ нормальному состоянію.

Выбрать супруга или супругу значить то же, что выбрать будущность, которая имветь рашетельное значеніе не только для вившнихъ оботонтельствъ жизни, но даже и для развитія нашего характера, — будущность, которую посему мы должны быть готовы встретить съ полнымъ доверіемъ и сповойствіемъ, съ надеждой другъ на друга и на Бога, съ протостію и упованіемъ. Когда подумаєть о дегкости, съ которою многіє пристучають въ этому выбору, то нужно удивляться тому, что на светв бываеть несчестныхъ брановь не болье того, окольно ихъ есть, и нужно радоваться тому, что во многихъ подобиыхъ случаяхъ помогаеть двлу счастіе (т.-е. случайность). Но важдый, вто не хочеть отдаться сліпой штрі случая, должень вавісить много важныхъ обстоятельствъ, прежде чемъ онъ осменятся сделать рвшительный шагь на цвлую жизнь. Главный вопросъ при этомъ есть согласіе сердець, есть требованіе, чтобы личности подходили другъ въ вругу, были способны принадлежать другъ другу и постоянно быть вижстю, жить другь для друга не только при болье врупныхъ событіяхъ живии и перемвиахъ судьбы, но и во всехъ ежедневно повторяющихся житейскихъ медочахъ, въ воторыхъ обнаруживается самая спеціальная сторона естественной индивидуальности, и выставляеть на видь не только премиущества ев, но и ея ошибки, односторонности и недостатки. Дисгармонія въ этомъ последнемъ отношенін можеть действовать разрушительно на всю совивстную жизнь. Но сколько бы мы ни придавали значенія всеобщему согласію относительно этой высшей или общей истивы, однако ен одной недостаточно, чтобы положить основание истинному или подлинному браку. При этомъ мы снова возвращаемся въ чисто-индивидуальной сторонъ предмета, а следовательно къ вопросамъ такого рода: чувствуещь ли ты такую привязанность именно къ этой опредвленной личности, чтобы ты могь любить ее, приносить для нея жертвы даже тогда, вогда исченетъ врасота, когда друган половина внадетъ въ бъдность и больань, жить для нен въ радости и въ страданіи, въ счастів в неочастів, какъ будеть угодно всемогущему Богу, такъ чтобы переносить териванно недостатии другой половины и все таки продолжать любить именно это существо какъ самого себя,

трудшться для него и несмотря ни ва что до нонца надвяться на лучтее состояніе. Христіанниъ, который намеренъ сделать такой выборъ, всегда будетъ спрашивать, какова въ извъстномъ случав благан воля Божія. И эта воля узнается не только повнутрениему голосу, говорящему въ сердив, но и по вившимыобстоятельствамъ жизне. Должно изследовать, соглассив ле внутренній голось съ вившними обстоятельствами, которыя указывають намъ на извъстный выборъ, какъ на естественный и подходищій во всему ходу нашей жизни. Чинъ болье согласів между внутреннямъ и вившимъ, чвиъ болве выборъ одобряется объими оторонами, тъмъ ясите и достовърите узмасиъ мы въ этомъ волю Божію или норму для нашихъ поступковъ. Величайшее счастіе состоить въ томъ, чтобы дойти до полной, свободной отъ всявихъ сомивній увівренности въ томъ, что мы дійствительно сдвлали надлежащій выборъ. Двлать выборъ въ состоянія сомнівнія во всякомъ случай не только опасно и гибельно, но и грешно. Но истиниви уверенность происходить тольно изъ воодушевленія любви, изъ корениаго, глубоко-внутренняго влеченія сердца въ соединеній съ ясной и спокойной обдуманностію. Бываеть увъренность, являющаяся медленно, п увъренность, являющаяся внезапно. Бывають личности, воторыя нуждаются въ довольно продолжительномъ обдумыванія, прежде чънъ дойти до увъренности и твердаго ржшенія, личности, у которыхъ не является тотчасъ непосредственный взглядъ, вдохновеніе, какъ источникъ решемости. И чтобы избежать поспешныхъ и неразумныхъ решеній во всякомъ случае полезна обдуманность, и ее должно имъть каждому. Но есть и другія личности, у ноторыхъ тотчасъ является геніальный взглядь, непосредственное возврвніе (и притомъ не только глязами разсудка, но в сердца) и которыя уже при первой встрючю достигаютъ увъренности. Однако эта внезапная увъренность для того, чтобы имъть болье значенія, чемъ мимолетное впечатленіе, должна выдержать пробу со стороны дальнийшаго, трезваго разнышленія. Завсь можно приномнить повму Гете, въ которой Германъ бласодаря неожиданнымы и совершенно непредвиденымы вибшины в совершенно непредвиденными в видиний в предвиденным в применным в предвиденным в применным в предвиденным в применным в предвиде обстоятельствамъ находить свою Доротею и при первой же встрвчв избираеть ее въ сердце своемъ, какъ невесту, найденную имъ, и следующимъ образомъ высказывается передъ своею матерью, которой онъ отврываеть свое сердце:

"Дь, это она; но я не поведу ее, какъ невъсту, домой витостъ съ собою; уже сегодня она отправится и можетъ быть мочезнеть для меня навсега среди смутъ войны и въ пеладъномъ блужденіи туда и сюда".

Но прежде чвиъ онъ осивливается на раминтельный шагь, выборъ, сдвланный его сердцемъ, долженъ быть запечативиъ согласіемъ родителей и одобреніемъ опытныхъ друзей.

Что не должно вступать въ бракъ, не нолучивъ нанередъ согласія родителей,—это следуеть уже изъ пятой запов'яди; и ей не противорвчать юридическія опредвленія васательно совершеннольтія, которыя вовое не относятся къ чувствамъ дътскаго почтенія. Существуєть древнее ивреченіє: благословеніє родителей созидаеть домы чадь. Въ этомъ изречени не высказывается той мысли, будто родители имвють безусловную власть п право запрещеть своимъ дътямъ брачный союзъ, не говоря уже о томъ, что они не должны принуждать детей нъ вступленію въ бракъ противъ ихъ воли. Но долино сказать положительно, что если кому-нибудь и приходится вступать въ бравъ съ честой совъстью, но противъ воли родителей; то для втого должны быть весьма серьенныя правственныя основанія, я при этомъ промъ того должно соображаться и со вовин другими обстоятельствами. Конечно при этомъ могуть случиться трагическія коллизін; достаточно указать на Ромео и Юлію (въ трагедін Шекспира), на древнюю вражду, существованщую между ихъ домами, на страстную любовь молодой пары, совершенно пренебрегавшей всякимъ почтеніемъ къ родителямъ, а также на непримиримую, страстную ненависть ихъ родителей между собою, которая доходить до того, что они провлинають любовь своихъ дътей. Подобнаго рода коллизія можеть обнаруживаться и въ другихъ случаяхъ съ различными оттвиками, котя и въ низшихъ менье идеальныхъ, но въ нравственномъ отношения весьма серіозныхъ проявленіяхъ. Исторія Ромео и Юлін ованчивается трагическимъ образомъ для вевхъ, вакъ для детей, такъ и для родителей; ибо объ стороны совершають грыхь, у объихъ сторонъ правда и неправда смешаны такъ, что ихъ нельзя разделить. Всякій бракъ, въ который человінь вступаеть самовольно, въ которомъ ближайшая семья и отношение въ ней равнодушно оставляется безъ вишанія и даже разрывается связь между редителями и дътъми, — всявій бравъ такого рода рано или поздно получитъ возмездіе. Даже въ самыхъ лучшихъ случаяхъ, когда нравственное право находится на сторонъ дътей, подобный бравъ такимъ или инымъ способомъ сообщитъ всей семейной жизни примъсь горечи, примъсь несчастія среди самаго счастія, дисгармонію среди самой гармоніи.

Противуположность между браком по склонности и браком по разсчету уничтожается въ истинномъ бракъ, который есть именно соедимение того и другаго. Силонность, которая не заключаеть въ себъ хотя бы безсовнательно разсудочнаго элемента, скоро окажется излювіей. То, что обывновенно называется браковъ по разсудну или по разсчету, это—или бракъ сеобразный требованіямъ приличія, или бракъ изъ-за денегь, или съ цълію пріобръсть высшее общественное положеніе, рангь и званіе.

Всъ такіе брави безиравственны и пожалуй могутъ еще быть названы разсчетивыми, но уже нивакъ не разумными. Напротивъ того существуетъ дъйствительно разумный бракъ, который, хотя и отличается отъ брака по любви, однако не долженъ быть отвергаемъ на томъ основаніи, что мотивомъ его служить обязанность. Укажемъ такой примъръ: какая-нибудь великодушная женщина, чтобы заступить мъсто матери дътямъ своей умершей подруги, считаетъ своей обязанностію выйти за мужъ за вдовца, предлагающаго ей свою руку, къ которому она чувствуетъ уваженіе и довъріе, но не чувствуетъ любви въ собственномъ смыслъ слова. Накто конечно не отнимаетъ нравственнаго достоинства у подобнаго брака, въ которомъ могутъ развиваться высокія и прекрасныя добродътели.

Подъ неравнымы бранами разумнются вообще такіе брачные союзы, въ которыхъ цель брана, именно—чтобы изъ двухъ дицъ стало одно, не можеть быть достигнута вследствіе слишкомъ большой разницы между мужемъ и женой какъ относительно образованія, такъ и относительно званія. Существуєть такое минніе, что только слишкомъ значительная разница между супругами относительно образованія можеть сделать бракъ неравнымъ; напротивъ того образованіе везде можеть сгладить все сословныя различія. Мы далеки отъ того, чтобы оспаривать силу образованія; равнымъ образовань мы допускаемъ, что сословія не суть "касты", и что особенно въ наше время сослов-

ныя различія стали гораздо слабає, чамъ были прежде, когда неодолимая преграда и такъ-сказать пропасть отделяла высшія сословія отъ незімехъ. Однако мы принуждены признать, что бывають одучан, когда при брачномъ вопросв непременно должно обращать вниманіе на сословныя раздичія. Ибо когда чедовъвъ вступаетъ въ бравъ съ извъстною дичностью, то вивств съ тамъ онъ вступаетъ въ связь со всамъ ся семействомъ, а чрезъ это впутывается въ извъстныя общественныя отношенія, воторыя могуть придти въ столеновение съ другими интересами нравственнаго характера. Воть почему владътельныя особы, которыя вижить особенное положение и особенныя обязанности въ отношения въ государству, не должны вступать въ бравъ съ простыми гранданами; подобный бранъ есть бранъ неравный. Еслибы извъстная отвъльная личность могла быть вполнъ выдълена наъ связи съ семействомъ и сразу стать одинокой, безъ отца и матери, безъ братьевъ и сестеръ, безъ родственниковъ и друзей; то главныя трудности въ этомъ отношенін могли бы быть уничтожены. Но такъ какъ это нравотвенно невозножно, то могуть образоваться некоторыя общественныя отношенія, всявлетвие которыхъ являются коллизии весьма серіовнаго свойства.

Къ неравнымъ бракамъ должно отнести также и такъ называемые "чудовищные или уродлявые брани" (Monströsen Ehen), которыми хотя и не ватрогиваются общественныя отношенія, но оснорбляется самая природа, именно когда между супругами существуеть слишкомъ значительнаяя разница въ лътахъ, когда престарълый, дряхлый мужчина женится на молодой женщень, или наобороть старая женщена выходить за молокаго мужа. Къ чудовищнымъ бракамъ въ общирномъ смысле должно причислять и та случан, когда умная женщина выходить за мужъ за ограниченнаго человъка; такой бракъ производитъ впечатавніе чего-то противуєстественнаго. Менве чудовищнымъ представляется бравъ даровитего мужчины съ ограниченной женшиной, хотя все-таки такой бракъ есть перавный. Нормальное положение вещей бываеть тогда, когда дарования и образование обонкъ супруговъ бывають таковы, что между ними можеть существовать действительная взаимность во всехъ отношеніяхъ.

Церковное ввичаніе. Бракъ отнюдь не есть діло, касающееся только самых супруговъ; но всивдотвіе свесто глубокаго значенія для пвлаго общества онъ есть въ то же время двло государства и церкви. Хотя вступление въ бранъ зависить отъ воли самихъ супруговъ, но оно можетъ быть окончательно закръплено только государствомъ и церковію. Бракъ нуждается со стороны государства и церкви въ привнания и утвержения, точно также какъ для своей прочности онъ нуждается кромв того въ поддерживающей и подвръплиющей силь общества. Государство должно установить условія, при которымъ оно съ своей стороны признаеть бракъ действительнымъ, напримеръ объявить, когда оно считаеть детей занонными, и сообразио съ этимъ должно требовать, чтобы бранъ былъ совершаемъ посредотвомъ формальнаго акта, въ силу котораго становитея извъстнымъ и несомивнинымъ, что брекъ совершенъ, и въ силу котораго это можеть быть доказано; а это очень важно въ весьма многих случаяхъ. Но и церковь съ своей стороны должна наблюдать за тамъ, чтобы ничто не преинтствовало дайогвительности брака, напр. чтобы не было при этомъ вапрещенныхъ стопеней родства или извъстныхъ видовъ развода. И отнюдь нельзя сказать, чтобы воззрвнія церкви и государства въ этомъ случать сами собой совпадали. Всятиствіе того значенія, какое ниветь бракъ не только въ гражданскомъ, но и особенно въ нравственно-редигіозномъ отношенів, церковь должав настаявать на томъ, чтобы бракъ былъ закрвиляемъ религознымъ актомъ, въ которомъ лица, вступающія въ бракъ, започатлели бы свой союзъ предъ очами Божінии и предъ лицомъ церкви, выслушали бы повельнія и обътованія Божін, поручили бы себя ходатайству цервви и получили Божіе благословеніе для христівнской брачной жизни. Церковное вънчаніе есть древній обычай цернви; посему ни одинъ христіанинъ, вступающій въ бразъ, не долженъ уклоняться отъ этого обычая и самовольно нарушать его, чвиъ опъ нвкоторымъ образомъ стыдится представить свое намърение предължиомъ Господа и Его цериви. Окъ долженъ напротивъ чувствовать потребность въ томъ, чтобы его рашенію вступить въ бракъ была дана церковная публичность, торжественное утверждение и благословение.

Итакъ бракъ имветъ какъ гражданскую, такъ. и церковную сторону, и следуетъ привнать деломъ великой важности, чтобы церковь и государство дъйствовали вдесь совокупно и гармонически. На этомъ основанім издревле церковный и гражданскій элементь въ втомъ отношени слевались вивств среди христіансвихъ народовъ, такъ что церковное освященіе обусловлявало и гражданскую дъйствительность брака. Если въ наше время поставлено требованіе, чтобы гражданскій бракъ быль отділень оть церновного, то консчио нельзя ничего возразить собственно противъ того, чтобы две сторожы брака выступали въ двухъ различныхъ актахъ. Но если при этомъ высказывается та мысль, что гражданскій брагь, который кань такой лишенъ элемента религіознаго, можеть сдёлать излишнимъ бранъ цервовный и притомъ не только для отдельныхъ разномыелищихъ партій, но и для цвлаго народа; что гражданское совершеніе бража есть изчто безусловно-необходимое для всвиъ вступающихъ въ бракъ, между тамъ какъ доброй воль отдальныхъ инцъ предоставляется, желають ли они вивств съ твиъ принять и церковное вънчаніе вли ніть, если, говоримь, высказывается подобная мысль: то мы можемъ видеть въ этомъ лишь печальное разрушение христіанскаго народнаго обычая 5). Уваженіе къ святости брака можеть лишь подрываться тогда, когда государство отръщается отъ христіанскаго взгляда на значеніе брака и визводеть церковное венчаніе на степень чисто-пидивидуальнаго дъла (основаннаго на частномъ возвръніи и субъективномъ желанів), когда верховная власть предлагаеть народу освободить его отъ освящения браковъ словомъ Божимъ и молитвою и съ своей сторовы требуеть только того, чтобы совершень быль юридическій контракть. Не смотря на самыя остроумныя толкованія и разъясненія, масса народа непремінно пойметь такое

Digitized by Google

<sup>•)</sup> Авторъ, какъ протестантъ. не признаетъ церковный бракъ таниствомъ в не смотря на это считаетъ ръшительно необходимымъ, чтобы въ христіанскомъ государствъ всё вступающіе въ бракъ прибъгали къ церковному вънчавію. Ність нужды особенно распространяться о томъ, какую неизмірниую важность получало бы въ главахъ автора церковное вынчаніе, еслибы онъ віроваль, какъ вірусть православная церковь, что бракъ есть таниство, въ которомъ благословляется союзъ супруговъ и испрашивается имъ благодать чистаго единодушія къ благословенному рожденію и христіанскому воспитанію дотей. Перев.

предложение, какъ вызовъ и приглашение въ тому, чтобы оставить церковное ввичание, какъ ивчто излишиее и несущественное, какъ нъчто не подходящее въ настоящему времени. Конечно ны должны согласиться съ следующей ныслью: гранданскіе браки монуть сувлаться необходимымъ вломъ при навъстныхъ обстоятельствахъ именно тогда, когда въ народъ произойдеть всеобщее отпаденіе отъ христіанства, когда большинство населенія будеть состоять изъ невърующихъ. Но это было бы вижеть съ твиъ признакомъ глубоваго паденія народа и ненсправниаго положенія вещей. Пова еще не произошло такое всеобщее отпаденіе отъ христіанства, непростительно вводить гражданскій бранъ, какъ имъющій всеобщую дъйствительность и правомърный, непростительно требовать, чтобы весь народъ примънялся нъ меньшинству разномыслящихъ или невърующихъ, для которыхъ во всякомъ случав долженъ быть учрежденъ гранданскій бранъ. Чрезъ это поднапывается въ народъ христіанскій образъ мыслей и уважение въ христіанскому предавію; такимъ образовъ дица, вводящія гражданскій бракъ, оказываются виновными въ томъ, что ускоряютъ религіозно-правственное паденіе народа.

Защитники гражданскаго брака обывнованно выставляють на видъ следующее: бракъ древиве, чемъ христіанство, и следовательно христівнское благословеніе не есть начто безусловно необходимое для брака, не входить въ понятіе о бракъ. Мы это хорошо знаемъ. Мы напоминаемъ лишь то обстоятельство, что до-христіанскіе народы отнюдь не были народами лишенными религін; напротивъ они имъли обыкновеніе ставить въ связь съ религіей начало и совершеніе брака. Равнымъ образомъ мы обращаемъ вниманіе на то обстоятельство, что между не-христіанскими браками существуєть раздичіє. Эти браки могуть быть до-христіанскими, но также могуть быть и после-христіанснимя, то-есть такими, которые предполагають отпадение отъ христіанства и пренебреженіе къ его благословеніямъ. Мы не желали бы, чтобы эти последніе браки были узаковены для нашего народа. Для ващиты гражданского брака обывновенно ссылаются 6) на Лютера, который часто употребляль такое выраженіе: бранъ есть мірское двяо. Но ногда Лютеръ говориль это,

<sup>6)</sup> Рачь вдеть вонечно о протестантахъ. Прим. переводчика.



то онъ выражаль этимъ протесть противъ цапы, который въ своей надменности и относительно брака осмълился на такія постановленія, которыя подобають только государству. Следовательно Лютеръ въ этомъ случав хотель утвердить право государства въ противуположность іерархів. Но ничто не было болье чуждо ему, какъ утвержденіе, что христіанство и церковь не вмёють никакого отношенія въ браку.

Еще выставляють на видь следующее соображение: положимь даже, что гражданскій бракъ лешенъ религіознаго элемента, но онъ во всикомъ случав есть нравственное учреждение, которое должно быть привнаваемо, навъ таковое. Очень хорошо. Но мы должны сказать на это, что чэмъ болье будеть входить въ жизнь гражданскій бракъ, тэмъ болье будеть обнаруживаться, насколько серіовно государство относится въ нравственности, после того вакъ оно объявило свои отношенія къ религіи. Это обнаружится не только въ постановленіяхъ относительно запрещенныхъ степеней родства, но и особенно въ правилахъ относительно развода и втораго брака разведенныхъ. Мы увидимъ, будетъ ли государство при этомъ имъть серіозное отношеніе въ нравственности, будеть ин оно затруднять разводы и брани разведенныхъ, или же гражданскій бракъ будеть способствовать лишь тому чтобы усилить и безъ того уже распространенную нравственную распущенность, чтобы еще болье облегчить разводы и новые брани. Вообще мы увидимъ, возможно ли будетъ поддерживать долве моногамическій бракъ, после того какъ мы станемъ совершенно вив авторитета христіанства. Мы убъждены, что продолжающійся на всю жизнь моногамическій бранъ можеть быть поддерживаемъ въ народъ не иначе, какъ авторитетомъ религіи, но никоимъ образомъ не можетъ держаться на основъ онгосооскихъ дедукцій. Да и что помъшало бы вступать въ гражданскій бракъ только "на время", не связывая себя на целую жизнь? Можно указать эдесь на весьма авторитетныхъ въ этомъ случав людей "свободной мысли", которые защищають "браки на время ".

Сила, которая своимъ вліяніємъ на народную жизнь еще противодъйствуєть введенію гражданскаго брана, есть кристіанскій обычай и преданіе. Кромъ того гражданскій бранъ (мы говоримъ здъсь о томъ гражданскомъ бранъ, который кочетъ вытъснить церковное вънчаніе, какъ излишнее) наталкивается на сопротивленіе со стороны женскаго пола. Ибо ни одна женская душа съ тонкимъ нравственнымъ чувствомъ не будетъ пренебрагатъ твиъ, чтобы со смиреніемъ и надеждою поставить свою будущность подъ покровительство религіи; ни одна не удовлетворится такимъ браносочетаніемъ, которое лишено всякой идеальности и при которомъ она осуждена поставить свою будущую судьбу исключительно подъ защиту чисто юридическаго контракта.

Препятствія въ браву. Изъ числа препятствій ка вступленію въ брако мы упомянемь въ особенности о техъ, ноторыя основываются на естественныхъ отношеніяхъ родства (на вапрещенныхъ степеняхъ родства), следовательно на томъ поствновления, что тв лица, которыя уже соединены союзомъ крови, не должны вступать въ бракъ между собою. Лежащая при этомъ въ основаніи общая мысль есть следующая: те, которые соединены кровнымъ союзомъ, уже находятся между собою въ отношенія благогов'янія, почтенія и любви, ноторое было бы уничтожено чревъ бракъ, и что подобные браки суть нечистое. противуестественное смвшеніе, суть нарушеніе границь, положенныхъ самимъ Творцомъ. Въ внигъ Бытія 2, 24 сказано "по сему оставить человъкъ отца своего и матерь свою и прилъпится къ женъ своей". Чрезъ это проводится ръзкая граница между уже существующей связью кровныхъ родственниковъ и началомъ новый связи, которое полагается въ бракв. Въ этомъ изреченів, что челов'якъ долженъ оставить отца и мать, и высказывается не только та мысль, что не должно быть брачнаго союза между родителями и дътьми, но и болъе общая мысль, что человъвъ должевъ искать себъ супругу не въ домъ своего отца и не въ своемъ собственномъ семейства, но въ другомъ домъ, въ другомъ семействъ. Безусловно запрещеннымъ бракомъ должно считать вромъ брана между родителями и дътьми (дочери Лота всегда будутъ возбуждать отвращение) также брачный союзъ между братьями и сестрами. Было наблюдаемо, что у многихъ народовъ, даже у народовъ языческихъ, существуетъ естественное отвращение (horror naturalis) въ такимъ бравамъ, отвращеніе, котораго вовсе неть у животныхъ, и которое у чедовъна является только въ связи съ вравственимиъ отвращевіемъ. Это отвращеніе обнаруживается танже въ отношеніи въ

бранамъ между отчимомъ и падчерицей, между пасынкомъ и мачихой и между сведенными братьями и сестрами; ибо адвсь существуеть отношение почтения и любви, которое не следуеть уничтовать вин профанировать брачнымъ союзомъ. Ап. Павель осуждаеть, какъ весьма соблазинтельный, такой случай, когда въ кориноской церкви нъкто находился въ брачномъ сожительствъ съ овоей мачихой; онъ отлучаетъ этого человъка отъ цервви (1 Кор. 5, 1-5). Изъ числа поэтовъ Софокла взображаетъ преступленіе Эдипа, который, самъ не зная того, женится на своей родной матери Іонасть, но не успоконвается тамъ обстоятельствомъ, что онъ сдалаль это въ невадани, напротивъ ужасается самъ себя и повтому, чтобы погрузиться въ ввчную ночь. лишаеть себя эрвнія, Байрона (въ своемъ "Маноредв") въ отвошеніять Манореда из его умершей сестрв Астартв даеть намъ чувствовать тайное горе и ужасъ, ноторый основывается на преступных любовных отношеніях между братомъ в сестрою.

Указанное здесь безусловное запрещение въ силу аналогіп распространнется и на различныя развътвленія родства (гевреctus parentelae). Воспрещаются саздующіе браки: бракъ между свепромъ и снохой, между тещей и зятемъ, брачный союзъ съ дядей и теткой, бракъ со вдовою брата, съ сестрою умершей жены, бракъ между двоюродными братомъ и сестрой и т. д., хотя эдесь трудно назначить границу, и въ различныхъ законодательствахъ она опредвляется различнымъ образомъ. Но если и недьзя доказать, что законодательство Монсея относительно запрещенныхъ степеней родства (Лев. 18) имъетъ буквальнообязательную силу для христіанъ и абсолютно не допускаеть исключеній; то все-таки оно съ своимъ глубокимъ пониманіемъ этихъ естественныхъ отношеній всегда должно давать основу для изследованія и рещенія занимающихь нась вопросовь, и въ современномъ законодательствъ слъдуетъ имъть его въ виду. Должно признать, что новъйшія законодательства въ этомъ пунктв слишкомъ снисходительны и требують пересмотра въ болье строгомъ направленіи, такъ какъ опасаются того, чтобы не распространить запрещеніе до самыхъ врайнихъ выводовъ 7).

<sup>7)</sup> Предположение это опровергается уже тамъ, что законъ Монсея разрашаеть



Недьзя конечно будеть обойтись безь разришеній, которыя относительно болие отдаленных степеней родства имиють свое законное мисто. Въ этихъ разришеніяхъ выражается та мысль, что для отдильнаго случая всегда можно допустить исключеніе, но должно постановить неизминное правило, что супругь или супруга не должны быть избираемы изъ своего семейства, но изъ чужаго. Съ нравственной точной зринія соединяется и онзическая. Многіе примиры доказали, что когда браки продолжаются въ одномъ и томъ же семействи безъ примист новыхъ и свижихъ элементовъ, то одмильный типъ становится слабымъ и вялымъ какъ въ тилесномъ, такъ и въ духовномъ отношеніи. Плодомъ такихъ браковъ являются дити съ различными уродствами, слиныя и глухія отъ рожденія; даже многіе случаи умопомишательства, наблюдаемые въ Англіи и Франціи, должны быть объясняемы тою же причиной в).

Изъ сказаннаго здесь существуеть одно исплючение, именно дъти первой человъческой пары. Въ первомъ появившемся на земяв семейства братья должны были вступать въ бракъ съ родными сестрами. Относительно этого нужно припомиить, что это первое семейство составляло весь человъческій родъ. Конечно въ то время между родителями и детьми уже существовала противуположность. Напротивъ того, что касается взаимныхъ отношеній между дітьми, то противуположность между семействомъ и родомъ, а также отношенія между братьями и сестрами, равно и отношение въ ближнимъ мужескаго и женскаго пола было еще въ состояни безразмичия (Indifferenz). Только тогда, когда развились эти различія, когда челов'ячество раздвинлось на различныя семейства, которыя вивотв съ твиъ одазались отмаченными изваютною односторонностю и почувствовали потребность вванино восполнять другъ друга: только тогда, говоримъ, могло явиться требованіе съ одной стороны

<sup>\*)</sup> Докторъ Prosper Lucas въ своемъ сочиненія: «Traité philosophique et physiologique de l'héredité naturelle» замічаєть слідующее: «Esquirol, Spurzheim Ellis etc. donnent du moins cette raison de la frequence de l'aliénation mentale et de son héredité dans les grandes familles de France et d'Angleterre; la surdimutité dans familles plus humbles semble aussi reconnaître la même origine».



бракъ между деверемъ и невъсткой-вдовой (Второзак. 25, 5—10; ср. Мате. 22, 23—32).

сохранять естественное отношеніе почтенія и любви между отдільными членами семейства, вслідствіе чего только и могла получить надлежащее развитіє братская любовь, какъ такая; только тогда могло явиться съ другой стороны требованіе продолжать человіческій родь чрезъ соединеніе различныхъ семействъ между собою и чрезъ образованіе новыхъ семействъ. Выше упомянутое нравственное и физическое отвращеніе къ бракамъ между близними родственниками явилось уже съ теченіемъ времени, вмість съ историческимъ развитіємъ человівчества.

Брачная жизнь. Въ брачномъ сожитіи мужъ и жена должны исполнять Божін повельнія, предъ которыми они должны превлоняться. Они должны смотреть на брачную жизнь не исключительно съ точки зрвнія счастія, блаженства и наслажденія, но понимать ее, какъ призваніе, священныя обязанности котораго они должны исполнять. Мужъ по повельнію Господа долженъ быть главою жены (Быт. 3, 16; Ефес. 5, 23; 1 Кор. 11, 3) и вивств съ твиъ главою всего семейства; онъ долженъ заботиться о немъ, занимая въ то же время извъстное мъсто въ государствъ и гражданскомъ обществъ, въ которомъ онъ находить сферу своей дъятельности. Жена должна быть центромъ дома и должна приводить его въ порядовъ; и хотя она своимъ вступленіемъ въ бракъ отнюдь не обязывается отделиться отъ всякаго другого общества или дружеской связи, отнюдь не исключается изъ вруга иныхъ интересовъ, однавожъ ея собственная сфера двятельности, назначенная ей самой природой, остается все-таки въ домъ. Она должна приготовить для мужа и дътей пріятную  $\partial o$ машнюю жизнь. Поэтому если мы требуемъ отъ женщины домовитости, а вмъстъ съ тъмъ бережливости, порядка и опрятности; то не следуеть пренебрегать этими качествами, какъ ничтожными, низкими и прозаичными; напротивъ того они суть необходимое условіе для жизненной повзіи, которая должна расцвътать у домашняго очага в). Премудрый Соломонъ не пренебрегаеть этими качествами въ своемъ изображении жены, которая

<sup>&#</sup>x27;) Ср. Л. Ф. Штейна, «Die Frau auf dem Gebiete der Nationalèkonomie». 1875 (Женщина въ области политической экономіи).

для него благородиве драгоцвиныхъ жемчужниъ 10). И если мы вивотв съ Св. Писаніемъ сказали, что мужъ есть глава жены, и полагвенъ назначение женщины въ томъ, чтобы олужить. то это конечно противоръчить новъйшимъ теоріямъ объ эмансипалін, но отнюдь не означаеть того, что мужъ долженъ быть деспотомъ, а жена рабой. Напротивъ того противуположность между мужемъ и женой должна гармонизироваться въ единствъ и взаимности любви. И именно тъмъ, что она служитъ, что она съ самоотверженной любовью заботится о мужъ и дътихъ п обо всвять твять, въ кому привязано ея сердце, шменно этимъ она фактически пріобратаеть господство, такъ какъ она на всю домашнюю жизнь владеть большею частію отпечатовъ своих особенностей. За нею должно быть признано право на свой образецъ и по собственному вкусу исполнять свое домашнее прпзваніе. Хотя мужъ въ последней инстанціи долженъ быть господиномъ въ домъ, однако здъсь остается еще сфера, которую нельзя ограничить чисто вившиним образомъ, сфера, въ которой козяйка должна имъть власть, и въ которой со стороны мужа ея право на это, ея авторитеть должны быть уважаемы. Филосооъ Зибберна въ своемъ сочинения "О любви" удачно замъчаетъ следующее (стр. 107). "Каждая женщина съ здравымъ чувствомъ желаетъ втого (т.-е. желаетъ свободно распоряжаться въ своей сферъ), коль скоро она сознала свои способности. Служить истинно и вполив она можеть только тогда, когда она можеть вполив свободно действовать и распоряжаться".

Супружеская любовь назначена къ тому, чтобы возрастать, имъть извъстное развитіе. Во многихъ бракахъ этотъ ростъ задерживается тъмъ, что супруги, слишкомъ увъренные въ томъ, чъмъ владъють, не обращають вниманіе на то, чтобы постоянно вновь пріобрътать взаимное уваженіе и любовь. Тогда любовь ослабъваеть и превращается въ равнодушіе и въ простую чисто внъщнюю привычку. Но этотъ ростъ можеть быть задерживаемъ и подавляемъ также тогда, когда любящіеся хотятъ принадлежать другь другу одностороннимъ, слишкомъ исключительнымъ обравомъ, такъ что одинъ не терпитъ, чтобы другой какимъ бы то ни было образомъ служиль другимъ интересамъ и другимъ



<sup>10)</sup> Притч. 31, 10.

людямъ, и на каждое свободное движение, на всикое участие, отдаваемое другимъ людямъ и другимъ интересамъ, смотритъ, накъ на похищение и оскорбление собственной личности. Это извраисенное стремленіе въ исвлючительному обладанію другимъ развивается до степени страсти — ревности, — этой страшной бользни, которая питается призраками (какъ напримъръ у Отелло въ трагедін Шекспира); подчинившись этой страсти, дюди сами себт аричиняють страданія, сами себь приготовляють ужасньйшія муки. При нориальномъ состояніи любви супруги имвють другь сть другу довъріе, не сомнъваются во взаимной върности и знають, что любовь можеть врвинуть и возрастать только въ элементв свободы, которая находить себъ естественныя границы именно въ върности одного сердца другому. Но внутри этихъ естественныхъ границъ супружеская жизнь, чтобы быть нормальною, должна быть всецвло совмъстною и общею жизнію. Для того, чтобы любовь достигла надлежащаго развитія, супруги должны все двинть между собою.

Требуется, чтобы мужъ и жена двинии другъ съ другомъ какъ радости, такъ и страданія живни, жили вивств и другь для друга и взаимно способствовали развитію своей личности; но это не возможно, если они не въ состояніи делить интересы другь друга. Мужъ долженъ умъть входить въ интересы хозяйви и, двизя это, развивать свой смысит не только для пониманія мелочей. но и для пониманія индивидуальностей. И жена должна быть въ состояніи ділить интересы мужа и чрезъ это съ своей стороны развивать смыслъ для поняманія общаго. Она должна интересоваться призваніемъ своего мужа, радоваться его діятельности и любить ее. И пусть она даже многаго въ этомъ не понимаетъ, пусть вообще будеть ей малодоступна сфера образованія ея мужа: все-таки она будеть болве и болве достигать того, чтобы понять значение его двятельности, ея сторону, обращенную въ жизни, пронивающую въ жизнь. Въ накоторыхъ случаяхъ она можеть служить супругу опорой, помощницей въ его дъятельности, и нередко для мужа можеть быть очень важно послушаться совъта разумной супруги; ибо ея непосредственный тактъ и здравый взглядъ на вещи върнъе попадаеть въ цъль, чемъ всевозможныя хитросплетенныя умствованія. Вообще изъ всвуж интересовъ, движущихъ и наполняющихъ мужа, ивтъ ни

одного, который не нивлъ бы такой стороны, съ которой жена можетъ усвоить его себв; а что касается повзіи и вообще искусства, то жена можетъ вполив ихъ усвоить. Въ втой жизни для взаимныхъ интересовъ, при постоянномъ обмѣнъ идей, пронсходящемъ отсюда, въ радостяхъ и скорбяхъ и во всемъ разнообразіи задачъ, являющихся въ ежедневной жизни; среди постояннаго повторенія одного и того же круговорота, который, если глядъть снаружи, можетъ носить отпечатовъ односторонности, новнутренно постоянно долженъ обновляться; въ общихъ жизненныхъ испытаніяхъ и въ общей судьбъ; въ постоянно возрастающей искренности, вслёдствіе которой все поливе открываются вванино какъ внутреннія достоинства, такъ и недостатки обоихъ супруговъ, среди всего этого оба супруга должны развиваться вивстъ, самая любовь ихъ должна возрастать, очищаться, созръвать.

Въ этой гармонической сововущной жизни, въ этомъ постоянномъ развити любви состоить счастие брака. Конечно для этого счастія требуются извъстныя вившнія условія; но нъ этимъ уссловіямъ мы отнюдь не причисляемъ богатство и изобиліе. Взятыя сами по себъ, они суть сомнительное счастіе, и особеннодля начинающейся семейной жизни съ ними соединяются искушенія, воторыя задерживають развитіе любви, если эти искушенія не побъядаются всеми средствами. Мы разумвемь здёсь тв нокушенія, которыя бывають также и всявдствіе бъдности, именнотакое положеніе вещей, котда жизнь мужа и жены слишкомъ обращена во виж и теряется въ житейскихъ мелочахъ на счетъ развитія внутренней жизни. Не только бъдные, но и богатые бомногихъ случаяхъ лишаются внутренней жизни отъ следующихъ. вопросовъ, придичныхъ только язычникамъ: "Что намъ ъсть? что намъ пить? во что намъ одъваться?" Бъдные спрашиваютъ. такъ потому, что они терпять во всемъ недостатокъ, богатыепотому, что имъютъ все въ изобили и не знають, что имъ выбрать. Должно считать благопріятнымъ и счастлявымъ для любви обстоятельствомъ, когда мужъ и жена начинають съ ограниченныхъ и скудныхъ средствъ къ жизни, а затемъ трудомъ и бережливостію сами устраивають себъ прочное внъшнее положеніе, сами создають для своей любви жилище и вывшнюю обстановку, соответствующую ихъ особенностямь; это обстоятель-

ство доставляетъ радость подобную той, какую чувствуеть челоевкъ при видв деревьевъ, имъ самимъ посаженныхъ и вырощенныхъ; ибо въ этомъ случав супруги бывають сами творцами и устронтелями своего счастія. Гдв все дано заранве и получено чо наследству, где для внешняго положенія нечего желать и не къ чему стремиться, ибо все есть въ изобили; тамъ относительно вившней обстановки люди лишены той самодовольной радости, которая бываеть при болве ограниченных средствахъ, радости о томъ, что изъ малаго явилось многое. Маленькіе, свромные домашніе праздники съ своей мирной повзіей, маленькіе сюрпризы, которые приготовляють другь другу супруги и при жоторыхъ подарокъ самъ по себе невначительный получаетъ особенное внутрениее значеніе, потому что онъ есть плодъ собственнаго труда или жертва любви,-при болве скромной обстановив имвють особенную предесть, которой нельзя найти тамъ, гдъ преобладаютъ богатство и изобиліе, положинъ даже, что тамъ существуетъ и дюбовь. Человъческие жреби весьма разнообразны, и въ богатствъ конечно можеть быть счастіе. Но твиъ, которымъ суждено начинать семейную жизнь въ богатствъ и изобили и воторые посему лишены удовольствія самостоятельно устроить свою домашнюю жизнь, должны вознаграждать себя за это лишеніе темъ, чтобы другимъ доставлять счастіе и радость. Во всякомъ случав большинству изъ твхъ лиць, которыя вступають въ бракъ, мы не желаемъ ни бъдности, не богатства, но такого положенія, которое находится въ срединъ между этими врайностями и которое конечно имъетъ много различныхъ видовъ и степеней.

Ни одинъ бравъ не бываетъ чистою гармоніею и блаженствомъ. Вскорт по вступленіи въ бракъ супруги узнаютъ, что эготъ рай есть въ то же время школа, полная самыхъ серьёзныхъ трудовъ и испытаній. Уже изъ опыта узнается, что семейная жизнь есть въ нтвоторыхъ отношеніяхъ "крестъ"; изъ опыта узнается, что разумъется подъ тъмъ выраженіемъ, что "чедовъкъ долженъ теть свой хлюбъ въ потъ лица своего"; выраженіе это въ тъхъ случаяхъ, когда трудъ не имъетъ цълію пріобрттеніе пропитанія въ собственномъ смыслю слова, примъняется ко всякому труду, который отнюдь не есть чистое удовольствіе и шутка; напротивъ онъ есть поле, воздълываемое съ большими усиліямъ и напряженіемъ. Изъ опыта узнается, что равумъется подъ твиъ выражениемъ, что "жена должна родить дътей въ болъзняхъ", и чго "ея воля", отъ природы своенравная и склонная въ самовластію и надменности, "должна быть подчинена мужу". Кромъ того глубоко-серьёзное значеніе брака обнаруживается въ твхъ или другихъ неожиданныхъ случайностяхъ, въ различныхъ непріятностяхъ, въ потерв имущества, въ бользилъ и въ тъхъ печальныхъ обстоятельствахъ, когда отецъ и мать должны вывств стоять у смертнаго одра любимыхъ детей и т. под. Затемъ серьезное значение брака постоянно обнаруживается въ томъ, что супруги должны работать каждый надъ самимъ собою, въ борьбв съ грвхомъ, безъ которой не можетъ проходить вышеупомянутое развитие любви. Въ супружеской жизни прекращаются первыя излюзіи любви; пренмущества, которыя одинъ приписывалъ другому, когда онв видъли другъ друга въ розовомъ цвътъ, исчезаютъ; напротивъ того обнаруживается множество недостатковъ, особенностей, односторонностей. Прежде всего сардуеть уничтожить все то, что какимъ-нибудь образомъ нарушаетъ взаимную върность, какъ скоро кто-либо изъ супруговъ замвчаетъ въ себв чтонибудь подобное; подъ этимъ мы разумфемъ также проявленів взаимного равнодушія, холодности, замкнутости. Последнее есть признавъ обратнаго движенія дюбви, сущность воторой есть именно откровенное общение другь съ другомъ. Въ особевности должно въ самомъ себв испоренять тв недостатки, которые служать для другаго камнемъ претвновенія и ділають насъ недостойными любви въ глазахъ того человъка, который соединенъ съ нами любовію. Но при этомъ обоимъ супругамъ должно носить тялоты другь друга, а для этого каждый изъ супруговъ долженъ терпъливо переносить недостатки и слабости другаго. охотно прощать ихъ и дружески содействовать ихъ искорененію. Къ этимъ общимъ тяготамъ относятся между прочимъ тв недостатки, которые имъють основание въ особенномъ темпераментв важдаго изъ супруговъ. И при этомъ весьма желательно именно различіе темпераментовъ; ибо въ такомъ случав супруги дегче могуть помогать другь другу, чемъ если они оба имеють одинавовый темпераменть, напримірь, если они оба по природів свлонны къ меланхолін или въ вспыльчивости. Противъ страстности и гителивости одного изъ супруговъ кротость и модчаніе другаго въ соединеніи съ дружелюбіемъ есть дучшее успокоительное средство.

Къ обстоятельствамъ, разрушительно двиствующимъ на супружескую жизнь, должно причислить также раздоры или несогласія, которыя могуть происходить отъ мелочей. Въ различныхъ формахъ иногіе часто наблюдали тотъ факть, что какая-нибудь женщина можеть обнаружить величайшее терпвніе, самоотреченіе и самообладаніе въ серьевныхъ домашнихъ обстоятельствахъ, во время бользин, напр. когда она днемъ и ночью всепьдо посвящаеть себя уходу за мужемъ или за дътьин; но въ обыденномъ ходъ жизни она теряетъ всякое самообладание и терпъние, когда напримъръ прислуга, которою она вообще довольна, оназывается неисправною, или когда колокольчикъ звонитъ сильное, чемъ следуеть, или на скатерти оказывается пятно, или когда ктонибудь грязнить чистый коверь въ комнать. Не значительныя несогласія, маленькія перебранки, ссоры изъ-за мелочей могутъ повлечь за собою серьезные раздоры. Во избъявние этого слъдуетъ постановить правило, что съ одной стороны не должно пренебрегать мелочами, которыя имфють конечно свое значеніе и изъ которыхъ многія относятся къ эстетической сторонъ супружеской жизни; а пренебрежение этой стороны можеть имвть весьма опасныя следствія и для правственной стороны. На это обстоятельство должны обращать внимание въ особенности мужчины. Но съ другой стороны на мелочи должно смотръть, какъ на мелочи, то есть какъ на вещи незначительныя и неважныя, которыя отнюдь не следуеть ставить на первый планъ; изъ за такихъ вещей не должно смущаться и выходить изъ себя, что тавже не эстетично. Это правило должны помнить въ особенности женщины. Нъкоторый влементь добродушнаго спора, внутреннее возвышение надъ подобными маленькими несогласиями, свободное, свъжее чувство, которое даеть возможность быстро разгонять эти маленькія облачка, могуть при этомъ дійствовать весьма благотворно.

Но истинное возвышение надъ такими искушениями, истинная сила для перенесения какъ большихъ, такъ и малыхъ неприятностей и для укръпления любви, которая угодна Богу и приятна людямъ, основывается на христинской религии. Трудъ, помощию

котораго супруги стараются воспитывать и возвышать другь друга, долженъ быть въ глубочайшей основъ своей трудомъ во взаимному освъщенію, чтобы они могли совокущио и одинъ чрезъ другаго совръвать для царствія Божія. Христіанская въра научаеть супруговъ смотрёть другь на друга, какъ на существа, которыя назначены не для одной только земной жизни, но н для того, чтобы некогда возстать изъ мертвыхъ, "какъ на сонаследниковъ благодатной жизни" (І Петр. 3, 7). Она возлагаетъ на нихъ взаимную отвътственность за ихъ души,---отвътственность, которая вив христіанства вовсв неизвістна. Только эта въра дълаетъ ихъ способными нести вресть, -- будемъ ли разумъть при этомъ трудъ терпвнія, которое они должны оказывать въ отношении другъ въ другу за свои гръхи, или вившиюю судьбу, которую они должны выносить вивств. Среди спокойнаго развитія въ элементь въры и святости бракъ долженъ приближаться въ тому идеалу, который выставляеть апостоль, когда въ союзъ между мужемъ и женой признаетъ отображеніе союза между Христомъ и церковію; идеалъ этотъ столь неизмъримо великъ и возвышенъ, что мы можемъ приближаться въ нему постепенно лишь съ большими несовершенствами и слабостями.

Христіански-религіозный характеръ брака не можеть явиться съ самаго начала въ готовомъ, совершенномъ видъ. Было бы преувеличеннымъ такое требованіе, чтобы характеръ этотъ отпечатлівлся уже при самомъ вступленія въ бракъ. Молодые супруги не могуть вполнів соотвітствовать другъ друру въ религіозной зрілости. Если только нітть ясныхъ признаковъ невірія и рішительнаго атеизма, было бы опаснымъ діломъ требовать отъ будущаго супруга извітстныхъ вившнихъ признаковъ сердечного отмошенія въ Евангелію 11. Въ этомъ отношеніи гораздо лучше будеть обращать вниманіе на то, что можеть быть на то, что уже есть, конечно предполагая при этомъ принадлежность къ христіанской церкви. Религіозный элементь въ бракъ долженъ имъть свою исторію, которая подъ воспитывающимъ дійствиемъ Божества индивидуализируется различно. Только чрезъ дійстви

<sup>11)</sup> Ср. Гаргеса Христіанская Иника, стр. 506 (7 изд.).



тельную совокупную жизнь и чрезъ действительныя испытанія, переживаемыя сообща, можеть явиться какъ религіозная, такъ и правственная зрелость брака. А Евангеліе Христово въ бракъ и семейной жизни все болье и болье будеть становиться "закваской", которая невидимо и незамітно будеть проникать земныя и временныя отношенія; равнымъ образомъ семейная жизнь все болье и болье будеть становиться "перломъ", и это будеть обнаруживаться особенно въ томъ, что бракъ и семейство будуть все больше примыкать къ церкви и ея благодатнымъ средствамъ, и въ домашней жизни будеть слышенъ отголосокъ церковной жизни. Если кто-нибудь захочетъ установить для домашняго благочестія извістныя опреділенныя правила, для всіхъ обязательныя, то это легко можеть повести къ піэтистической внішней формальности.

Смв шанные браки. Именно потому, что при нормальномъ развитія супружеской жизни развивается и редигіозный элементь, какъ элементь, составляющій глубочайшую основу брака, -- именно поэтому смъщанные браки или браки между лицами, принадлежащими въ различнымъ кристіанскимъ въроисповъданіямъ, инвютъ въ себв нвито сомнительное. О такихъ бракахъ нельзя сказать, что они представляють полное общение жизни. Такіе супруги наи живуть вивств въ религіозномъ индифферентивый, или если достигають действительного религіознаго развитія и если въ этомъ случав и избъгають такихъ споровъ, которыми одинъ старается привлечь другаго въ своему въроисповъданію: во всякомъ случав въ душв ихъ является глубовое и скорбное чувство лишенія. Ибо такіе супруги не могутъ дълить другъ съ другомъ самое высшее и святое благо, напримъръ не могутъ праздновать вмъсть святое причащеніе. И въ отношенін къ воспитанію детей могуть явиться большія трудности. Ибо какую бы комбинацію мы ни представили, -- будуть ли всв дети воспитываться въ вероисповедании отца, или же сыновья-въ въроисповъдании отца, а дочери въ въроисповъданін матери: во всякомъ случав между членами семейства здёсь воздвигается преграда. Конечно мы не отрицаемъ, что смъщанные брави могутъ быть счастливы; ибо обще-христіанскій элементь въ сознаніи индивидуумовъ столь силенъ, что онъ преододъваетъ въроисповъдныя разногласія. Однако въ такихъ бранахъ

всегда остается нвчто ненормальное. И хотя въ твхъ странахъ, где живуть вместе лица различныхъ вероисповеданій, государство имееть естественную тенденцію способствовать смешаннымъ бракамъ, ибо они поддерживають мирныя отношенія между вероисповеданіями: однако же церковь не можеть не обращать вниманія на то, что въ такихъ бракахъ есть сомнительнаго и что делаеть ихъ мало желательными; протестантская церковь обнаруживаеть въ этомъ отношеніи более терпимости, чемъ римско-католическая, которая связываеть спасеніе душть исключительно съ принадлежностію къ католичеству.

Брани между евреями и христіанами съ религіозной точки зрвнія суть брани чудовищные (monströs) и издревле были запрещаемы накъ христіанскимъ государствомъ, такъ и христіанской церковію. Ибо для еврея не только крестъ христовъ, но и ввра въ тріединаго Бога есть соблазнъ. Только въ настонщемъ столівтій нівкоторыя гражданскія законодательства объявили такіе браки дозволенными (однако преимущественно лишь въ форміз гражданскаго брака), чтобы проязвести больше единства въ гражданскомъ обществів; эксперименть этоть, по замізчанію одного извізстнаго знатока церковнаго права, долженъ быть признанъ сомнительнымъ 12) съ христіанской точки зрізнія.

Другаго рода смѣшанный бракъ бываетъ тогда, когда супруги, которые наружнымъ образомъ принадлежатъ къ одному и тому же христіанскому церковному обществу, существенно разнятся между собою во внутреннемъ отношенія къ Евангелію, такъ что

<sup>12)</sup> Рисстера «Церковное Право» стр. 609. Въ своихъ «Разговорахъ съ Гетеканцлеръ Мюллеръ разсказываетъ следующее: Однажды онъ пришелъ къ Гете и
едва вошелъ къ нему въ комнату, какъ старецъ разразился сильнейшимъ гифвомъ
противъ новаго закона о евреяхъ, изданнаго въ герцогстве Веймарскомъ (20 іюня
1823 г.),—закона, который дозволялъ бракъ между евреями и христіанами. Гете
предвидълъ дурныя и соблазнительныя следствія этого закона; онъ утверждалъ, что
еслибы генераль—суперинтендентъ былъ человекъ съ характеромъ, то онъ скорфе
долженъ былъ бы сложить свое званіе, чёмъ рёшиться благословить въ церкви
еврейку во имя Святой Тронцы. Всё иравственныя чувства въ сфере семейной
жизни, которыя вполие основываются на религіозныхъ чувствахъ, должны ослабеть благодаря этому скандалезному закону («Мюллера» Unterhaltungen mit
Gothë стр. 57 и след.). Эта черта замечательна потому, что она показываетъ ту
вистинктивную силу, которую христіанское предание обнаружило въ отношенів къ
этому велякому представителю «гуманноств» (т.-е. Гёте).



одинъ изъ нихъ-втрующій, а другой невтрующій. Въ наше время часто случается, что върующія жены имъють невърующехъ мужей; "Христіанка въ языческомъ домъ", которую пзобразиль епископь Мюнтерь (1761—1830) въ одномъ изъ своихъ сочиненій, въ изміненномъ виді встрічается и среди тавъ навываемого христіанского общества. Слишкомъ энергическія попытки обращенія къ религіи мало могутъ принести эдесь пользы. Напротивъ должно постоянно поменть то, что говоритъ апостолъ (І Петр. 3, 1) о женщинахъ, чрезъ которыхъ невърующіе мужья, которые противились слову, "безъ слова пріобр'ятаемы были", благодари только безукоризненному поведенію ихъ женъ. Безмолвное свидетельство объ истине и силе въры, высказывающееся въ смиренія, терпъніи и кротости, момчаливое исповъдание въры въ Бога, выражнющееся въ дъйствіякъ и страданіякъ, производить здесь сильнейшее действіе и отврываеть дорогу слову, вогда наступить бланопріятное время (2. Кор. 6, 2.). То же самое можно сказать и о върующемъ мужв, который имвль несчастие жениться на неверующей женшинъ.

Второй бракъ. Разводъ. Бракъ расторгается смертію. Но бывають браки, отличающиеся такою искренностию отношений между супругами и такой взаимной привязанностію, что вступленіє въ новый бравъ по смерти одного изъ супруговъ едва ли можеть ямъть мъсто. Ибо хотя супружескій союзь ограничивается только земной жизнію и не продолжается за гробомъ, гав не женятся и не выходять замужъ, однако оставшійся въ живыхъ супругъ можеть жить въ духовномъ общении съ умершей супругой и-наоборотъ. Но именно потому, что бракъ назначенъ только для земной жизни, вступленіе въ новый бракъ есть двло вполив дозволительное и при изкоторыхъ обстоятельствахъ-полезное. Такъ апостолъ даеть молодымъ вдовамъ совътъ вторично выходить замужъ на томъ основаніи, которое увазано въ 1 посланіи въ Тимовею (5, 11-15). Опыть научаеть, что бывають случан, когда второй бракь на самомъ двяв есть первый, то-есть онъ наиболье соотвътствуетъ идеалу извъстнаго лица; иногда только во второмъ бракъ человъкъ находитъ личность, воторая можеть быть ему помощникомъ или помощницей въ истинномъ смысле слова.

Въ древиващія времена христіанства второй бракъ не пользовался уваженіемъ; такое невыгодное мивніе о второмъ бракв и до настоящаго времени осталось господствующимъ въ католической церкви. Послъ реформаціи, которая произвела религіозный перевороть въ Западной Европъ, всявдствіе борьбы противъ фальшиваго преувеличеннаго возвышенія безбрачной жизни, а также вследствие более основательного знакомства съ Св. Писаніемъ явился 18) другой взглядъ на дело. Св. Писаніе яснымъ образомъ оправдываетъ второй бранъ (Рим. 7, 3; 1 Кор. 7, 15). Апостолъ требуетъ отъ епископа, а также отъ всякаго мужчины и женщины, занимающихъ высшее положение въ цервви,---чтобы епископъ быль мужъ одной жены, и чтобы вдова была жена одного мужа. Мы не думаемъ, что апостоль въ этомъ случав высказываеть то, что онъ не одобряеть второй брань для этихъ личностей. Изъ контекста (1 Тим. 3, 3) ясно, что то обстоятельство, вогда вто-либо бываетъ мужемъ не одной жены, ставится наряду съ пьянствомъ, корыстолюбіемъ и безчестнымъ образомъ жизни и т. п.; следовательно здёсь обозначается безнравственное, несогласное съ личнымъ достоинствомъ поведеніе; напротивъ того такое состояніе, когда кто-нибудь есть мужъ одной жены, означаетъ нравственное поведение въ бракъ, или супружескую върность. Савдовательно апостоль хотыв сказать, что на епископъ или на вдовъ, избираемой для служенія церкви, не должно быть ни одного пятна въ супружескомъ отношенія, ни малъйшей тъни прелюбодъянія въ какой бы то ни было формъ 14). Здъсь должно разумъть также такіе случал, кто-нибудь вступиль въ бракъ, пока еще жива была его разведенная жена или женщина выходила замужъ при жизни своего разведеннаго мужа. Такъ какъ дегномысленные разводы и легкомысленное вступленіе въ новый бракъ какъ между іудеями, тавъ и между явычниками были дъломъ весьма обывновеннымъ, то едва ли можно сомивваться въ томъ, что апостолъ разумвль въ особенности такіе случан.

Итакъ, на основани Священнаго Писанія мы утверждаемъ вообще дозводительность втораго брака. Но все-таки мы должны

<sup>44)</sup> Гарисса, Христіанская Ионка, стр. 501 и след.



<sup>13)</sup> Рвчь идеть о христіанахъ Западной Европы.

признаться, что въ протестантской церкви достоинство втораго брака иногда представлялось въ преувеличенномъ видъ вслъдствіе невритическаго отношенія въ вопросу. Дъло иногда доходело до того, что въ духовныхъ лицахъ признавали достоенствомъ, почти заслугою, если они были женаты нъсколько разъ; вбо они въ этомъ случав какъ бы протестовали самымъ решительнымъ образомъ противъ бевбрачія и противъ папства. Мы признаемся, что вовсе не назидательно видеть духовныхъ лицъ, воторыя въ глубокой старости вступають во второй и въ третій бракъ, или видъть, какъ они на краю гроба вступають даже въ шестой бракъ, какъ это это сделалъ теологъ 17 въка Авраамъ Каловіусь, который схорониль 5 жень и имъль 13 человъвъ дътей. Тиршъ, особенно выставляя на видь этоть случай, совершенно справедливо говорить следующее: дурное, прозаическое пониманіе брака обнаруживается въ томъ человака, который по смерти своей супруги береть себъ другую совершенно такъ, какъ будто вставляеть въ подсвъчникъ новую свъчу, когда сгорвиа первая 15).

Кром'в расторженія брака всладствіе смерти одного изъ супруговъ бываеть другаго рода расторженіе, которое имъеть свое основаніе въ граха, именно когда супруги сами расторгають свой союзъ. До такого расторженія брака люди могуть дойти не иначе, какъ чревъ нарушение Божественнаго повеления, и допускать его можно не иначе, какъ только всладствіе необходимости, которая все-таки указываеть всегда на проступовъ, на вину одного изъ супруговъ или даже и обовхъ, хотя въ различной степени, и которая дошла уже до того, что для избъжанія большаго зла остается только одно средство, именно чтобы супруги разстанись другь съ другомъ посредствомъ развода. Бывають такіе несчастные браки, что супруги, которые назначены быть помощниками другь другу, напротивъ мъшають другь другу возрастать въ добръ, и даже одинъ изъ супруговъ способствуетъ нравственной порчв другаго. Относительно такихъ брановъ въ противоположность слову Божію: "не хорошо человіну быть одному" слідуеть снавать: "лучше человику быть одному, чимъ продолжать жить въ такомъ

<sup>14)</sup> В. Тирмъ, Ueber christliche Familienleben (О христіанской семейной жизни).

союзв, въ которомъ вврность окончательно нарушена, въ воторомъ внутренияя дичная связь разорвана и только вижшняя связь привязываеть супруговъ другь въ другу для того лишь, чтобы отравлять другъ другу жизнь. Но такія несчастныя отношенія во всякомъ случав указывають на прежнюю вину супруговъ. Они указывають на необдуманное, дегкомысленное вступленіе въ бракъ, за которое супруги впоследствіи получають возмездіе. Большею же частію они указывають на нівоторыя упущенія въ теченіе брачной жизни, именно на то, что супруги не позаботились о томъ, чтобы уничтожить самые начатии зараждающейся дистярмоніи. Зло, на воторое не обращено было вниманія въ самомъ началь, обнаруживаеть свои гибельныя сявдствія въ особенности тогда, когда сердца супруговъ удаляются другь отъ друга, ибо пробуждается стремление въ новому союзу любви. Какъ бы ни судили о произведении Гете "Wahlverwandtschaften",—въ немъ завлючается глубово-психодогическое, въ нравственномъ отношенія предостерегающее изображение зараждающейся и развивающейся силонности, которая наконецъ становится преобладающею, непреодолимою страстію, ибо всявдетвіе озльшивой увіренности въ самомъ себі не было обращено вниманія на то, чтобы преодольть первыя движенія страсти, было забыто правило: "Principiis obsta!" (противодъйствуй влу въ самомъ началы!). Но въ чемъ бы ин заключалась причина дисгармоніи въ супружеской жизни, постоянно обнаруживается савдующее обстоятельство: въ брачномъ сожительствъ слишкомъ много обращается вниманія на то, чтобы быть "счастливымъ", какъ будто это есть единственная цвль брака,--- вмъсто того, чтобы подумать о томъ, что не только бракъ существуетъ ради индивитуумовъ, но въ тоже время и индивидуумы существують рыди брака, для того чтобы исполнить Божіе повемьніе въ самоотречения и самопожертвования, даже въ страданияхъ, въ особенности если они заслужены. Говоря объ этомъ недостатив самоотреченія, мы разумвемь прежде всего не твив, воторые также дегкомысленно решаются на разводъ, какъ дегкомысленно прежде вступили въ бракъ. Ибо мы не считаемъ нужнымъ подробно доказывать, что такое поведение безиравственно, и что такимъ людямъ не следовало бы дозволять разводъ, хотя бы существующее гражданское законодательство и дозволяло его.

Мы разумнемь здвоь твкъ, которыкъ следуеть причислять въ лучшимъ людямъ, чъмъ вышеупомянутыя личности, и которыя въ другихъ отношеніяхъ сообразуются съ своими обязанностями и съ своею совъстію и въ извъстной мъръ пронявнуты христіанствомъ. Какъ должны огрубъть постепенно ихъ сердца, прежде чвиъ они приступили въ последнему, решительному шагу! При постоянной совокупной жизни сколько такихъ минутъ, сколько такихъ часовъ могло быть у нихъ, когда возможно было между ними новое оближение, примирение и взаниное прощение! И кромъ того, если у нихъ есть двти, какое настоятельное побуждение завлючается въ этомъ обстоятельствъ въ терпънію и примиревію! Часто говорять въ этомъ случав о невинности одной стороны, то-есть одного изъ супруговъ, и о ея незаслуженныхъ страданіяхъ. Но всегда-ли заботилась эта невинная (относительно) сторона о томъ, чтобы не наступилъ окончательный, неисправимый разрывъ? Не обнаруживала-ли она иногда суровый и грубый характеръ въ техъ случаяхъ, когда она должна была бы быть готова простить другой сторонь? Если христівнство въ извъстномъ домъ есть въ ивкоторой мъръ господствующій принципъ, то оно должно довести обоихъ супруговъ до такого ръшенія, что хотя бы ихъ бракъ и быль лишень высшей пдеальности,-все-таки они должны оставаться вивств радидома, ради семейства, ради детей и особенно ради Божественнаго повеленія, которому они покорились сами. Между тъмъ, если уже несогласіе между супругами дошло до разрыва окончательнаго, неисправимаго съ человъческой точки эрвнія; если уже двло зашло такъ далеко, что продолжение супружеской жизии было бы профанаціей Божественнаго повельнія и для самихъ супруговъ было бы гибельно: то такому несчастному, безвыходному положенію супруговъ, заслуженному впрочемъ ими самими, можно помочь только разводомъ. Впрочемъ разводъ самъ по себв безъ дальнъйшихъ условій отнюдь не даеть права вступать въ новый бракъ.

Римско-катодическая церковь утверждаеть, что бракъ нерасторжимъ и ссыдается на извъстныя мъста Св. Писанія, въ которыхъ повидимому высказывается это положеніе. "Что Богъ сочеталь, того человъкъ да не разлучаеть" (Мато. 19, 6). Она дозволяетъ только удаленіе отъ общаго стола и ложа (separatio

quoad thorum et mensam), но не дозволяеть вступать въ новый бравъ; ибо она въ этомъ случав не смотритъ на брачный союзъ вакъ на расторгнутый, следовательно не признаетъ дъйствительного развода. Лютеранская церковь допускаеть дъйствительный разводъ 18) и позволяеть невинной сторонъ жениться или выходить замужъ 17). Священное Писаніе указываеть два случая, въ которыхъ дозволяется разводъ и вступленіе въ новый бракъ. Христосъ говоритъ: "Кто разводится съ жевою **своею προμά вины любоданія** (παρεκτός λόγου πορνείας) τοτъ подаеть ей поводь прелюбодъйствовать, и вто женится на разведенной, тотъ прелюбодъйствуетъ" (Мате. 5, 32). Ап. Павелъ прибавляеть въ этому еще другой случай, — такъ называемое desertio malitiosa т.-е. умышленное удаленіе одного изъ супруговъ, котда одна сторона повидаетъ другую и предоставляетъ ее самой себъ. Если невърующій хочеть развестись, пусть разводится; братъ или сестра (т.-е. супругъ или супруга-христіане) въ такомъ случав не связаны" (1 Кор. 7, 15). Апостолъ предоставляеть въ этомъ случав покинутой, обиженной сторонв право вступленія въ новый бракъ. Теперь является важный вопросъ: не могутъ ли быть еще другіе случаи кромъ этихъ, ясно указанныхъ въ Св. Писаніи? Другими словами: должно ли понимать эти изреченія Господа и апостоловъ, какъ буквы закона, какъ церковно-юридическія опредвленія, которыя въ качествъ таковыхъ преданы были церкви; или же скорве мы должны виавть въ нахъ принципъ, который церковь должна прилагать п въ другинъ подобнымъ случаямъ? Мы свлоняемся въ пользу посавденго мивнія о выше-приведенныхъ містахъ и по нашему убъщенію только такое пониманія дыла соотвытствуєть духу Евангелія. А принципъ, выражающійся въ этихъ изреченіяхъ, есть следующій: разводъ дозволителень тогда и только тогда, когда разорвана существенная связь брака, когда супружеская върность уничтожена въ самомъ своемъ корив. Это можно скавать о томъ случав, о которомъ упоминаетъ самъ Господь. Ибо если мы будемъ понимать слово порубіа не только съ точки зръ-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Artic. Smalcald. p. 355 (Libri symbol, eccl. ev. ed. C. Hase): Injusta traditio est, quae prohibet conjugium personae innocenti post factum divortium.



<sup>16)</sup> Тоже можно сказать и о православной церкви.

нія чисто вижиняго факта, но и въ болье общирномъ смысль извъстнаго рода правственной порчи; то мы въ этомъ случав увидимъ абсолютную мевърность одного изъ супруговъ, полное удаленіе личности отъ супруга или супруги и привязанность къ аругому лицу. Точно также разрывается личная связь между супругами въ томъ случав, о которомъ упоминаетъ апостолъ. указыван на обстоятельства своего времени. И мы должны признать, что лютеранскіе церковные учители съ полнымъ правомъ указывають еще на следующія основанія для развода: на постоянное жестокое обращение и личныя оскорбления (saevitiae) ным когда одинъ изъ супруговъ замышляетъ противъ жизни другаго (insidiae). Такъ думалъ Меланхтонъ и согласно съ нимъ датскій богословъ Н. Геммингеенъ. Къ этимъ основаніямъ въ поздивищее время были присоединены еще ивкоторыя, напримвръ отказъ въ исполнение супружеской обязанности (debitum conjugale) 18). Но если мы даже оставимъ въ сторонъ эти грубыя нарушенія супружеской вірности, то и кромі этого бывають такія невыносимо-непріятныя отношенія между супругами, всятдствіе которыхъ дело наконецъ доходить до полнаго, внутремняго разрыва. Конечно "несходство характеровъ" или дисгармонія душть есть такого рода основание для расторжения брака, которое примънкан и теперь еще примънкотъ въ дълу самымъ поверхностнымъ, непростительно-легиомысленнымъ образомъ. Однако и оно можеть нивть свою серьезную сторону весьма печальнаго свойства. Бываетъ несходство характеровъ, которое всявдствіе непрерывныхъ взадиныхъ огорченій и постоянноповторяющихся оскорбленій получаеть такія свойства, что можно въ этомъ случай дозволить если не разводъ, то временную равдуку супруговъ, которая наконецъ можеть обратиться въ пожизненную, хотя сохранить здесь надлежащую середину между одностороннимъ ригоризмомъ и непозводительною синсходительностію — есть одна изъ трудивищихъ задачъ законодательства. Ибо должно согласиться съ тъмъ, что говоритъ древисе правило: бывають "редкіе", необынновенные случан, которые трудно подвести подъ опредължныя правила 1).

<sup>17)</sup> Puxrepa, Lehrbuch des Kirchenrechts, 5 usg. erp. 635 m cata.

Рихтеръ, Kirchenordnungen des 16 Jahrhunderts стр. 455.

Мы корошо знаемъ, что аналогія въ этомъ деле есть путь опасный, и что этоть путь уже привель въ извъстной всвыь, предосудительной синсходительности законодательства, вредъ которой еще увеличивается благодаря той списходительности, съ которою административныя учрежденія примъняють законь на практикъ. Ho abusus non tollit usum, то-есть злоупотребление не уничтожаеть правильнаго употребленія какого нибудь предмета. Безъ сомпънія нельзя отпазать въ законности той реакціи, которая время отъ времени являлась въ протестантской церкви противъ этой вредной снисходительности. Но если ивкоторые священники или вообще отказывались вънчать разведенныхъ, или решались венчать только техъ изъ нихъ, къ которымъ можно были примънить основанія для развода, ясно указазамныя въ Св. Писанія; то мы можемъ видеть въ этомъ лишь односторонность, несогласную съ духовъ Евангелія. Вто понимаеть слово Христа какъ букву закона, назначенную для непосредственнаго и буквальнаго исполнения въ церкви, тотъ оставляеть вовсе безъ вниманія великую разнину между соціальными отношеніями, которыя имвль въ виду Христосъ и противъ которыхъ направлены Его слова, и теми отношеніями, которыя поздиве образовались въ христіанских государствахъ. Во время Іисуса Христа вообще вовсе не было развода, утверждаемаго правительствомъ; но мужу было предоставлено право давать своей женв разводную, о которой Христосъ говоритъ такъ: Монсей по жестовосердію вашему позволила вамъ разводиться съ женами вашими, а съ начала не было такъ" (Мато. 19, 8. Марк. 10, 5). Его слова направлены противъ того легкомысленнаго и произвольнаго употребленія, которое во времена Спасителя далали обывновенно изъ этого позволенія, изъ этой уступки. Если бы Христосъ имвлъ намврение дать юридическое опредвленіе, которое должно было имъть буквально-обязательную силу для Его церкви на всв времена, то мы имвли бы основаніе жаловаться, что это юридическое опреділеніе сообщено намъ въ такомъ неполномъ видь. Ибо указанныя слова въ томъ видь, какъ приводить ихъ евангелисть, бывшій вивств съ темъ и однинъ изъ апостоловъ (Матеей), упоминають исключительно о правъ мужа въ томъ случав, если жена его оказалась виновною въ извъстномъ проступкъ, но не содержать ничего о правъ жены въ обратномъ случав; въ двиствительномъ законв опредвление непремвино должно было бы быть 20). Это обстоятельство побущаеть нась обратить внимание главнымъ образомъ на принцина, выражающійся въ выше-приведенныхъ словахъ Господа, которыя высвазаны дишь случайнымъ образомъ и въ насполько неполной форма. Накоторые видять преимущество жатолической церкви между прочимъ въ томъ, что она вовсе не домускаетъ развода и такимъ образомъ снимаетъ съ своихъ священиковъ во всякомъ случав печальную обязанность ванчать разведенныхъ: мы не можемъ раздвиять этого восхищенія. И католическая церковь предоставляеть разведеннымъ право вънчанія, но тольво въ замасвированной формв. У католиковъ существують такъ-называемыя заявленія о nullité или о недействительности брака; въ силу такого заявленія совершенный бранъ можеть быть расторгнуть на основании запрещенныхъ степеней родства, при чемъ пускается въ ходъ значительная наобратательность въ софистика, или же на основани той или другой неправильности, которая якобы допущена была относительно формальностей прежимо бракосочетанія; подобныя заявленія часто практиковались въ угоду высокопоставленнымъ лицамъ. Такъ бракъ Наполеона I съ Жозефиной быль объявленъ недъйствительнымъ, ибо вънчание было совершено яко бы ауховнымъ лецомъ, не имъвшимъ права его совершать: это нужно было для того, чтобы императоръ могъ вступить въ новый бракъ.

Всякій, кто смотрить на бракъ, каки на діло серьезное, должень признаться, что тоть способъ, какимъ доселів різшаются дівло о разводів во многихъ протестантскихъ государствахъ, требуетъ реформы. Дівло же исправілется оттого, что подъ предлогомъ уступокъ "жестокосердію" человічесному дівлаются дегкомысленній мінія уступин легкомысленнымъ и безбожнымъ людямъ, и призначется достаточными осмованіями для развода напримітрь промізвольное взаимное соглашеніе супруговъ, или незаслуженное месчастіє, напримітрь какая-нибудь отвратительная болітань мли сумаєществіе. Именно слишкомъ снисходительное брачное занонодательство было между прочимъ причиною многихъ не-

<sup>2°)</sup> Ср. Г. Н. Клаувена «De synoptiske Evangelier I, стр. 237.

счастныхъ браковъ, такъ какъ оно въ накоторой мърв освобождаетъ супруговъ отъ обязанности самоотреченія и самооб. ладанія и даеть полный просторь произволу. Разводь должень быть дозволнямъ только тогда, когда является действительная нравственная необходимость въ немъ. Посему должно не только надать болве строгіе законы: но и сдвлать болве строгинь примънение этихъ законовь; это послъднее въ высшей степень важно, и для этого во многихъ случаяхъ потребна глубокая нравственная оценка обстоятельствъ. Конечно на долю церкви остается въ высшей степени важная задача усердно и сълюбовію попытаться примирить супруговъ. Но не менве важно, чтобы для разсмотренія подобныхъ дель существовали особыя судебныя учрежденія, чтобы основательно изслідовать отчасти вопросъ о томъ, следуеть ин дозволить временное разлученіе супруговъ или же разводъ, отчасти о томъ, следуеть ли довволить вступление въ новый бракъ. Что касается спеціально этогопоследняго пункта, то здесь должно быть строгое ограничение; такъ какъ теперь дается позволение на новый бракъ безъ основательнаго изследованія каждаго отдельнаго случая, при чемъ не обращается вниманіе на виновность ная относительную невинность супруговъ. Можетъ-быть на это наиъ возразять, что въ некоторыхъ случаяхъ дается просимое позволеніе вступить въ новый бракъ собственно съ тою цълію, чтобы предупредить безиравственныя связи. Но бывають такія связи, санкціонированіе которыхъ авторитетомъ государства и церкви должно быть названо безиравственнымъ. Подобныя санкція заглушають въ народв нравственное сознаніе, между твиъ какъ, твердо держась нравственныхъ точевъ зрвнія, мы поможемъ этому созвавію усиливаться и врвинуть. Конечно законодательство относительноэтихъ предметовъ никогда не достигнеть надлежащей полноты именно вследствіе индивидуальнаго характера обстоятельствъ. подлежащихъ обсуждению, а также вследствие вышеупомянутыхъ "ръдвихъ, необывновенныхъ случаевъ", которыхъ нельзи подвести подъ опредвленныя правила, и которые представляются не только тогда, когда двло идеть о равводь, но и тогда, когда испрашивается разръшение новаго брака. Но во всякомъ случав законодательство должно употреблять всв средства для того чтобы соблюдать святость брака въ духв Христовомъ.

Для техъ случаевъ, когда церковь должна совершать печальное само по себъ дъйствіе, наглядно показывающее несоверпенное состояніе церкви, то-есть когда она должна вънчать разведенныхъ, будетъ пълесообразно составить особую формулу, отличную отъ обыкновенной. Что же касаетси чисто гражданскихъ браковъ, то государственная власть должна будеть обратять серьезное вниманіе на законодательство о расторженіи брака, если она не хочеть вивств съ гражданскимъ бракомъ ввести прямо безиравственное учрежденіе и исказить правственныя понятія въ народномъ сознаніи.

Объ змансипаціи жекцины. Разводы въ наше время повторяются все чаще и чаще; вивств съ твиъ проповедуется новое ученіе объ эмансиваціи женщины, воторое обнимаеть собою конечно также и эмансипацію мужчивы. Это новое ученіе является отчасти въ оорыт противуванонного ученія о "свободной любви", но которому существующій бракъ есть устарылое учреждение и которое хочеть основать бракъ единственно на свободновъ влечени сердца; отчасти же новое учение стремится мъ тому, чтобы возвысить женщину, освободить ее отъ прежилго подчиненія и совершенно сравнять ее съ мужчиной. Перваго рода ученіе, которое требуеть освобожденія женщины во имя любви, мы назовемъ эстетическимъ направленіемъ эмансипаціи; втораго же рода ученіе, требующее его во имя "правъ человыва", обозначимъ именемъ политически-гражданскаго направленія. Оба они отрицають христіанское воззрвніе на женщину и на бракъ. Конечно христіанство эмансипировало женщину и сравняло ее съ мужчиной, ибо оно смотрить на нее какъ на твореніе, созданное по образу Божію, призываеть ее въ благодати въчной жизни, даетъ ей одинаковое съ мужчиной участіе въ словъ Божіенъ, въ крещеніи и причащеніи <sup>21</sup>). Но при этомъ отношении равенства, которое соединяеть мужчину и женщину въ искренивищемъ общени жизни, христіанство утверждаетъ

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Авторъ, какъ протестанть, празпаетъ только два таниства: крещеніе и причащеніе, и потому упоминаетъ только о нихъ. Что касается православной касолической церкви, то она также предоставляетъ женщинъ равное съ мужчиной участіе во всіхъ таниствахъ крошь таниства овященства, которое вовсе не можетъ быть сообщаемо женщинъ. Примъчаніе перезодчика.



подчиненіе жены мужу,—подчиненіе, которому основаніе подожено еще при сотвореніи человъка. Ибо мужъ есть глава жены, какъ Христосъ есть Глава и Спаситель цернви. И какъ церновь подчинена Христу, такъ и жены должны быть подчинены свочить мужьямъ во всемъ (Ефес. 5, 24. Ср. 1 Петр. 3, 1).

Противъ этихъ обязанностей и противъ этого подчиненів новое ученіе вооружается всеми способами и изъ опончательнаго уничтоженія ихъ оно выводить цёлый рядь весьма важныхъ следствій.

Сторонники эстетического направленія эмансипація восиваляютъ свободную любовь въ противуположность неволъ брака и вивоть съ твиъ восхваняють гензальную, возвыенвинуюся надъ встин предразсуднами женщину, которая живеть въ сееръ свободной любви, среди эстетическихъ нвелажденій, особенно средв наслажденій искусствомъ и пожалуй сама занимается художественнымъ творчествомъ. Эта тенденція обнаружилась еще въ романтической школь въ Германіи и нашла себь выраженіе въ пресловутомъ романъ Фр. Шлегеля: "Люнинда"; впоследствие она явилась въ различныхъ формахъ какъ въ Германіи, такъ и во Франція (Жоржъ Зандъ). Тамъ, гдъ преобладаетъ политическигражданское направление эменсипации, проповъдуются всеобщия человъческія права, которыя отняты у женщины, какъ утверждають приверженцы эмансипаців. Этому направленію, которое впрочемъ имъетъ много видоизмъненій, принадлежить напримъръ сочиненіе Джона Стюарта Милля о подчиненія женщинъ. iloследователи этого направленія проповедують следующее: призваніе хозяйки и матери для женщины слишкомъ ограниченно; отъ природы она призвана къ той же общественной двятельности, какъ и мужчина, но болъе сильный полъ съ незапамятныхъ временъ вследствие тайнаго соглашения держелъ полъ слабъйшій въ состояніи подчиненія и препятствоваль женщинъ въ развитін и приложенів ея способностей, по которымъ она совершенно равна мужчинъ. Къ этому прибавляють следующее: и христіанство въ этомъ отношеній не могло освободиться отъ восточныхъ предразсудновъ. Танимъ образомъ во имя "человвческихъ правъ" требують новыхъ законовъ, чтобы обезпечеть права женщины, -- не только законовъ объ имуществъ в наследстве, не только постановленій о разводе, вменно съ целію

еще болье облегчить расторжение брака,-не только законовъ, которые дозволяли бы браки на время, причемъ усмотрънію каждаго было бы предоставлено, на скольно именно времени; требують заноновъ, которые поставили бы женщину наравив съ мужчиной во всвять отношениять. Ложные революціонныя иден о равенствъ, которыя давно уже получили значеніе въ государственной жизни, теперь котять проникнуть и въ домашнюю жизнь и уничтожить ту связь, которая есть корень всего человъческаго общества. Оба направленія эмансипаціи легво переходять другь въ друга и оба могуть быть въ одной женской личности. Но вышеупомянутое эстетическое направление или то направленіе, потораго тама съ разными варіаціями есть любовь, всего блеже къ природъ женщины и скоръе можетъ осуществиться въ действительной жизни. Напротивъ того политическое направление есть больше теорія, которая котя можеть быть предметомъ пространнаго разглагольствованія и общирной литературы, и весьма способна распространить невироятную путаницу понятій, но никогда не можеть осуществиться, и сами женщины не такъ серіовно относятся въ нему, вакъ въ любви. Оно можеть въ врайнемъ случай повести къ навъстнымъ попытвавъ и сдълать такъ-сказать набъги на установившійся строй жизни. Это обиаружилось во время революцій; напримітръ въ 1848 г. женщины еп массе выступни съ политическими петиціями и демонстраціями, собирали политическія сходки и даже основали политическій влубъ, который впрочемъ скоро долженъ быль заврыться. Те дамы, которыя являлись въ назино и въ вофейныхъ въ мужскомъ костюмв и съ сигарой възубахъ, принывали болье въ политическому, чъмъ въ эстетическому направленію эмансипаціи.

Насъ могутъ спросить: признаемъ ли мы, что въ основъ этихъ эмансицаціонныхъ тенденцій лежитъ извъстная доля истины? Мы конечно признаемъ, что поспольку ихъ борьба направлена противъ существующаго брачнаго права, по стольку она получаетъ видъ справедливости и законности, благодари многимъ несчастнымъ бракамъ, въ которыхъ женщины терпитъ самую позорную тираннію со стороны своихъ мужей. Такое состоявіе изображено во иногихъ романахъ, въ которыхъ выражается жалоба на положеніе женщины и требованіе освобожденія

ея отъ такого недостойнаго рабства, и мы отнюдь не отринаемъ. что эти изображенія весьма часто соотвітствують печальной дъйствительности. Но совершенно ложно представление, будто двлу можно помочь разнузданностію плоти или путемъ революціи и посредствомъ революціонныхъ законовъ. Супруги могуть причинить другь другу тысячи оскорбленій и мученій, которымь не въ состоянія помішать никакой гранданскій зановъ. Здісь можеть оказать помощь только христівнотво, но авторы вышеупомянутыхъ романовъ и особенно писательницы этого рода слишкомъ далеки отъ того, чтобы размыслить, что всв изображенныя бъдствія происходять именно отгого, что жизнь идеть вев христіанства. Напротивъ они отвергають и осививають то единственное спасительное средство, которое можеть доставить здъсь испъленіе или по врайней мъръ облегченіе бользии. То же можно сказать и о вождяхъ политически-гражданской эмансипаціи. Христівнство заранте ими отвережется. И пусть они даже увъряють, что они не устраняють брана, а только котять его преобразовать и облагородить; однако на самомъ дълъ они уничтожають бракъ. Съ эмансипированной женщиной, которая не хочеть подчиняться мужу и не хочеть знать, что она можеть управлять домомъ только въ качествъ върной помощницы мужа, и которая при всякомъ разногласіи тотчасъ предлагаеть мужу разводъ, съ такой женщиной нельзя жить въ миръ и согласіи. И вогда въ противуположность ученію о нерасторжимости брака требуется, какъ первое главное условіе, возможно дегчайшее и удобивишее расторжение брава, тогда брачный соювъ перестаеть быть нравственнымь учреждениемь.

Что насается основаній, на которыхъ обывновенно утверждается мнимоє право женщины на совершенное равенство съ мужчиной, то они вытекаютъ изъ такого воззрвнін на природу, назначеніе и способности женщины, котороє совершено противорвчить двйствительности. Совершено неправильно стремленіе вывести женщину изъ домашней и семейной жизни и ввести въ общественную жизнь, въ которой она необходимо твиъ болве нарушить свое назначеніе, чвиъ болве будеть отдаваться ей хотя бы только въ воображеніи. Женщина обладаеть такими способностями и дарованінми, которыхъ не дано мужчинь, и относительно которыхъ мужчина не можеть съ ней равилься. Но

ея способности суть по пренмуществу духовно-душеныя (geistig-seelische) савдовательно не чисто духовной природы, и именно на этомъ духовно -- душевномъ наи сердечномъ заементь, въ силу котораго женщива способна быть помощницей и утвшеніемъ мужа, ховийной, матерью, сестрою и подругою и чревъ это представлять собою обще-человаческое и вывета христівнское начало, -- основано то преимущество, та особенная слава, которыя предоставлена женщикь. Но для общественной жизни ся способности и дарованія не пригодны. Женственность есть тонвое чувство заствичивости, соть цвиомудренияя сдержанность въ отношения въ окружающимъ, болзнъ переступать указанныя природой границы. Символь женственности есть попрывало. Женственность есть глубочайшая воопріничивость для всего высшаго, но она не выставляеть публично принятое и усвоенное, а хранить его въ сердцв и сообщаеть тасному кругу, въ которомъ она коренится и имветь пріють.

Отнюдь не хотамъ мы въ этомъ случав удалить женщину отъ участія въ научновъ и художественномъ образованін. И мы вовсе не оспариваемъ, что именно въ кудожественномъ отношеніи существують женскіе таланты, воторые въ состеяніи представить публикъ замъчательныя произведенія. Вообще граница между мужеской и женской натурой не можеть быть проведена совершенно точнымъ искаючительнымъ образомъ, такъ что одниъ поль вовсе не имель бы того, чемь владееть другой, и это относится ко всему живому. Но мы утверждаемъ, что такая художественная и литературная двятельность женщины должна являться передъ публикой лишь въвиде исключенія; между темъ какъ современная литтература напротивъ представляетъ чрезмърное обиле именно женскихъ литературныхъ произведеній. Точно также мы утверждаемъ, что художественная и литературная двятельность женщины должна быть подчинена ея главному призванію, которое указываеть ей на домашнюю жизнь, на семейство. И наконецъ мы убъждены въ томъ, что ни одному женскому таланту не дано развить въ искусствъ или въ наукъ двиствительно-творческую или вполни оригинальную двятельность, произвести что-либо такое, что въ исторіи искусства или науви имъло бы дъйствительное значеніе, значеніе для прогресса, такъ что какъ исторія искусства, такъ и исторія науки остались

бы совершенно твыи же самыми, еслибы женскія дилеттантскія прововедения и не явились въ свътъ. Защетники эмансипація напр. Нж. Стюарть Милль держатся того мевнія, что выдающіяся женскія произведенія искусства или литературныя обравцовыв творенія тотчасъ явятся, какъ тольно женщины освободятся отъ тираннім мужчинъ, которан ослабила ихъ способисски и задержада ихъ развитие 22). Подагають, что тогда изъ рядовъ женшинъ будуть выходить то Гомеръ, те Аристотель, то Бетховенъ. Мы не будемъ останавливаться на этомъ мязніч, лишенномъ всяваго основанія, но будемъ держаться лишь опыта "индуктивного метода". Искусство, въ которомъ женскій таланть можеть достигнуть двиствительной самостоятельности, есть сценическое искусство, именно потому, что оно въ особенномъ смысль есть искусство подражательное, поэтическое творчество язъ вторыхъ рукъ. Впрочемъ съ другой стороны въ этомъ искусствъ для женщины есть нъкоторая окаскость.

Въ наше время, чтобы удовлетворить требованіямъ современнаго духа, сділана была попытка дозволить жендинамъ быть студентами съ полными академическими правами, а также съ правомъ на государственный вкзаменъ, который долженъ открыть имъ доступъ къ государственнымъ должностямъ; относительно доступъ къ церковнымъ должностямъ существуетъ особенная трудность, такъ какъ въ Св. Писанів прямо сказано, что женщина должна молчать въ церкви (1 Кор., 14, 34). Мы можемъ нидъть въ подобныхъ попыткахъ лишь уродство и извращеніе естественнаго порядка вещей, которое необходимо должно разрушаться вслідствіе собственнаго ничтожества. Единственный факультетъ, въ которомъ можетъ быть місто для женщинъ, есть

<sup>21)</sup> Вообще должно замътить, что многіе ссылаются на историческую судьбу женщини для объясненія ея подчиненнаго положенія и говорять, что постоянное угнетеніе, которое она будто бы съ незапамятных времень терпіла со стороны мужчины, постененно довело ее до этого положенія. Но такое объясненіе неосновательно; ибо опять таки остается нерішенным вопрось: чімь же объяснить самую историческую судьбу женщини? Если бы она была совершенно равна мужчині относительно силь физических и духовныхь, то она съ самаго начала стала бы на равной ногів съ нимь и не подчиннясь бы ему. По нашему мизиню подчиненіе женщины есть добровольное и не имъеть въ себі ничего унизительнаго: оно есть естественное слідствіе ея физической и духовной организаців, результать ея врожденныхь свойстви. Прим. переводчика.



какъ кажется медацинскій факультеть. Нать инчего предосудительнаго въ томъ, что женщины посвящаются въ нъкоторыя отрасли врачебнаго искусства, чтобы имъть вовможность подавать медицинскую помощь лицамъ женскаго пола. Не мы спрашиваемъ, хорошо ли и справедливо ли ставить ихъ на ряду съ врачами -- мужчинами какъ равноправныхъ и не должны ли онв напротивъ правтиковать свое искусство лишь въ известныхъ границахъ и притомъ подъ наблюдениемъ врачей мужчинъ, обладающихъ болье свободнымъ научнымъ пруговоромъ? Защитняки эмансицаціи требують далве, чтобы жевщины были допусваемы на судебныя должности, напримъръ могли быть адвокатами и судьями, а также имъли право не только избирать членовъ рейхстага, но и сами быть избираемы въ члены рейхстага ние парламента. Въ этомъ случев сторонении эмененцации воображають себъ такую женскую натуру, которая совершенно отлична отъ дъйствительной, и оставляють бесь вниманія неюрищескую природу женщины, которая болье склонна повиноваться чувству, чемъ соображаться съ объективными основавіями и спокойнымъ размышленіемъ. Равнымъ образомъ они не объясняли, ваново пойдуть дъла, когда эти женщины-адвокаты, судьи, члены парламента и т. д. будуть ожидать разръшенія отъ бремени или послъ родовъ лежать въ постели. Однако на самомъ двав нельзя же скрыть, что эти естественныя вещи существують, и нельзя насаться ихъ поверхностно или смотреть на нихъ, какъ на пустяки. Эти вещи заявляють о себъ въ дъйствительной жизви, которая ясно показываеть, что сфера женщины не общественная жизнь, но домашняя. Государство не должно вступать въ противоръчіе съ своимъ собственнымъ основнымъ учрежденіемъ, именно семействомъ, а напротивъ, должно хранить и ограждать это учрежденіе, въ которому между прочимъ относится и то требованіе, чтобы женщина раждала дітей и воспитывала ихъ для отечества. Именно поэтому-то государство не можетъ допустить, чтобы женщины были призываемы въ тавимъ должностямъ, чрезъ которыя разрушается жизнь семейства-эта важная основа цвлаго общества.

Чтобы доказать политическія способности женщины, указывали на извъстныхъ правительницъ государства, которыя обнаружиля на тронъ великіе государственные таланты, и отсюда вывели такое заилоченіе, что было бы желательно им'ять женщинь—
министровъ и особенно президентовъ совъта (Джонъ Стюартъ
Милль). Неоспоримо, что были на тронъ женщины съ политичесними талантами, напр. въ Англіи, въ Россіи, въ Австріи.
Можно согласиться съ тъмъ, что англійская королева Елизавета
имъла столь значительный политическій смыслъ, что она никогда
не допускала, чтобы ся женскія слабости вліяли на государственныя дъла, и ея частныя любовных интриги никогда не доводили
ея до того, чтобы она забыла свое положеніе, какъ правительницы страны. Но на такихъ особенно одаренныхъ личностей
должно смотръть, какъ на исключеніе изъ ихъ пола, такъ какъ
благодаря навъстному lusus патигае (игра природы), онъ получили свойства мужчины. Поють Эленомаелера влагаеть въ уста
своей королевы Маргариты слъдующія слова:

Да, я "женщина". А это слово значить: супруга, невъста, дочь или сестра, опирающанся на мужчину, подобно слабому илющу; опирающемуся на дубъ, который онъ обвиваетъ. Однако правительница, ноторой повинуется цвлый народъ, сама есть дубъ. Слышинь, братъ"?

Уже это сравнение между женщиной и дубоми доказываеть, что адъсь разумъется собственно исключение изъ женскаго пола, хотя мы и не утверждаемъ, что женщину непреманно нужно представлять именно въ видъ плюща. Впрочемъ у вышеупомянутыхъ геніальныхъ правительницъ нужно видеть особенный тактъ въ томъ обстоятельствъ, что онъ, сколько извъстно, никогда не назначали женщинъ министрами или президентами совъта, но постоянно призывали на эти должности мужчинъ, которыхъ совъта они и слушались. Но на исключеніяхъ нельзя основать правила, и вообще должно считать чрезвычайно ненормальнымъ то обстоятельство, что женщина береть на себя такое призваніе, которое по преимуществу принадлежать мужчинь, именно призваніе царя. Совершенно справедливое замічаніе относительно этого двиметь Риль; именно онъ говорить: женское престолонаследіе объясняется изъ средневековаго представленія, что цвиая страна есть частная собственность царствующаго дома, и поэтому где неть наследника мужскаго пола, тамъ должна принять на себя правленіе женщина; но чемъ яснее становится идея государства и семейства, твиъ върнве колжно уничтожаться женское престолонаследіе<sup>с 23</sup>).

Если проповедники неограниченной эмансипаціи въ своемъ •анатизмв въ пользу равенства отрицаютъ неравенство мужчины и женщины въ духовноме отношени, то они делають тоже самое и въ отношении физическомъ. Одинъ взглядъ на телесную организацію женщины несомнённо показываеть не только то, что она не назначена для труда, требующаго физическихъ силъ мужчины, но также и то, что она не призвана къ такому же духовному труду и напряженію, къ какому призванъ мужчина. Уже при воспитании и школьномъ преподавании должно вывть въ виду эту точку эрвнія, и гдв на это не обращается вниманіе, тамъ непременно обнаруживаются дурные результаты такого превратнаго воспитанія. Съ точки зрвнія эмансипаціи и безусловнаго равенства конечно должно требовать, чтобы девочки обучаемы были точно также, какъ и мальчики, чтобы не только имъ были преподаваемы одни и тв же предметы, но чтобы и относительно школьныхъ порядковъ и школьныхъ упражненій онв исполняли тв же самыя требованія. Этоть эксперименть быль произведень въ нъкоторыхъ местахъ, особенно въ Северной Америкъ, онъ имъль вездъ самыя вредныя следствія. При этомъ оставлены были безъ винманія натура, ся нужды и требованія. Когда швола требовала отъ девочекъ техъ же самыхъ умственныхъ трудовъ, какъ и отъ мальчиковъ, то следствіемъ этого было то, что при исполненіи этихъ школьныхъ обязанностей дівочки начинали хворать, становились бледными, вялыми и вместе съ темъ негодными для своего будущаго назначенія. Всладствіе этого выработалось убъжденіе, что слъдуеть возвратиться къ природів и покориться ея указаніямъ и ея законамъ, которые требують, чтобы въ извъстные регулярно возвращающіеся періоды женская натура имвла отдыхъ или по врайней мврв избавлена была отъ слишкомъ сильнаго напряженія 24).

Предъидущія разсужденія должны были служить въ тому, чтобы разоблачить тв ложным основанія, изъ которыхъ вытекаеть уче-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Ср. Горнемана Hygienische Mittheilungen (Гигіеническія замічанія). Т. 8. «О значенім пола вы воспитаніи» (на датскомы изыкі).



<sup>23)</sup> В. Г. Риль, «Die Familie», стр. 31.

ніе объ эмансивацін женщины. Теперь мы обратимъ вниманіе на самую личность эмансипарованной женщины. Что выигрываеть даже высокодаровитая женщина твиъ, что она отдается идеямъ и ученію объ эмансипаціи, которое провозгласили мужчины, придумавшіе для государства и семьи новое евангеліе беззаконія (антиномизма)? Ибо женщина отнюдь не сама собою дошла до теоріи объ эмансипаців. Она выучилась ей у мужчинь; и положимъ даже, что она обладаетъ талантомъ распространять эту теорію въ романахъ и повъстяхъ, однако первые импульсы къ этому она получила во всякомъ случай отъ мужчинъ "свободной мысли", и въ этомъ дълъ она въ духовномъ смыслъ есть сторона обольщенная, обманутая. Что выигрываеть она твых, что отмается грезамъ и фантазіямъ о томъ значенія и величін, къ которымъ она яко бы призвана въ общественной жизни и тамъ, что она жалуется на стасненное положеніе, въ которомъ она досель оставалась яко бы вследствіе несправедливости гражданскаго общества? И что пріобратаеть она тамъ (не можемъ воздержаться отъ этого вопроса), что отдается свободной любеи? Она не пріобратаетъ начего, крома того, что на ней исполняется извъстное изречение: "кто себя возвышаеть, тоть будетъ униженъ". Ибо важдое твореніе, которое возвышан себя, хочеть переступить границу, положенную саминь Творцомъ, подвергается глубокому унижению и при этомъ не только не достигаеть той ложной высоты, къ которой оно стремилось, но и лишается того достоинства, для котораго она назначена.

Эмансипированная женщина всёми сидами стремится къ тому, чтобы во всёхъ отношеніяхъ сравняться съ мужчиной. Она презираєть ограниченное положеніе обывновенной женщины; она грезить о шировой общественной жизни и направляєть къ ней всё свои чувства и желанія. Но она пріобрітаєть этимь только то, что все более и более перестаєть быть женщиной. И однако, какъ бы ревностно ни занималась она тёмъ, что назначено делать мужчине, она никогда не превращаєтся въ мужчину. И тамъ какъ она никогда не можеть вполні отделаться отъ своей женской натуры, то она становится чёмъ то въ роде гермафордита,—на половину мужчиной, на половину женщиной и ни темъ, ни другимъ вполнів. Она враждебно относится къ христівнскому ученію о браків, о подчиненій жены мужу. Она осміта

ваеть христіанскій брабь, какъ устарізое учрежденіе, и хочеть стать безусловно самостоятельной въ отношение нь мужевому полу. Но вменно чрезъ это она подпадаеть въ фальшивую вавионмость отъ мужчинъ. Ибо вогда она эменсипируется въ своихъ отношениять нь мумчинамь, то она забываеть, что и они дьлають то же самое въ отношении къ ней; потому что сколько бы они ни льстили ей, сколько бы ни воскваляли ея красоту, геніальность, ея умственное превосходство, свободный отъ предразсудновъ образъ мыслей; однакожъ они очень хорошо знають, что она не превосходить ихъ, а уступаеть имъ и не можеть освободиться отъ нъкоторыхъ женокихъ слабостей; что она отбросила лучтую защиту противъ мужчинъ, именно христіанство и природную заствичивость; что она разорнава попровъ женской робости и стыдлевости и посему твив легче можеть сдв. даться добычей извъстнаго рода мападеній, которыя вовсе не въ ея разочетахъ. Какое право имъеть она жаловаться, если ея сердце, невъдомо накимъ обравомъ, воспламенилось дъйствительной любовью въ мужчинъ, которому она отдала все, что можеть отдать, и который съ оскорбительнымъ вироломствомъ покидаетъ ее и предоставляеть ее одиночеству ея глубово уязвленнаго сердца? Дъйствительная любовь, -- это свидътельство ея истинной женственности, -- становится для нея наказаніемь. Тогив она начинаетъ осываться на требованія върмости, она скорбить и жалуется на ея нарушеніе и следовательно въ сущности соылается на требованія брака. Но відь она сама,-отличаясь этимъ отъ другихъ своихъ сестеръ, павшихъ всявдствіе слабости, она сама, говоримъ, решительно приминула въ ученію ложныхъ пророковъ, которые осмъивають върность въ любви, какъ вещь устаръдую, ибо любовь по ихъ мивню основывается единственно на свободныхъ влеченияхъ сердца и теряетъ всякия права, коль скоро исчезли эти влеченія. Конечно, какъ женщина, она была твердо увърена въ слъдующемъ: въ этомо именно случав любовь съ обвижь сторонъ такъ ондъна, что върность должна сохраниться, и невърность совершенно невозможна. Но эта увъренность была не болве, накъ женская иллюзія.

Но если даже эмансипированная женщина и не попадеть въ положение подобное изображенному (бывають эмансипированныя женщины, которыя до такой степени эгоистичны и горды, что никогда не испытывають двйствительной дюбви); то все таки на ней исполнится изреченіе: "ито себя возвыщаєть, тоть будеть унишень". Наступять въ ся жизни часы и минуты, когда она почувствуеть глубокое, внутреннее несчастіє, состояніе бездомности и безпріютности, когда она почувствуеть себя растеніємъ, вырваннымъ оть земля, которое никув не можеть быть посажено и нигдв не можеть пустить кории; когда она съ воображаемыхъ высоть и изъ мнимо-свобедной жизни напрасно будеть стремиться из тихой и сиромной домашней жизни въ надрахъ семейства,—жизни, связанной съ исполненіемъ извастныхъ обязанностей и съ законами совасти.

Мы заканчиваемъ эти разсуждения объ эмансипации женщины следующимъ положеніемъ: женщина, которая въ браке покоряется Божію повельнію, отнюдь не лишена вліянія на общественную жизнь. Она имъетъ дъйствительное влінніе на церковь и государство, на литературу и ислусство. Но вліяніе это есть не прямое, а косвенное. Она есть помощища мужа, стоящая наравив и рядомъ съ нимъ; во многихъ отношеніяхъ и различными способами она можетъ помогать стремденіямъ и двятельности мужа. Далве: она можетъ въ своемъ вругу содвиствовать тому, чтобы относительно общественных в дель, по скольку они именоть доступную ей и интересную ее сторону, въ тишинъ образовалось общее сужденіе, господствующее настроеніе. Вдіяніе женщинь на общественное мивніе какъ въ хорошемъ, такъ и въдурномъ смыслё часто обазывалось весьма значительнымь и широво распространеннымъ. Но прежде всего должно указать на одинъ видъ вліянія женщины на общественную жизнь, на цервовь и государство,--- на такое вліяніе, котораго не виветь мужчина, на такую сиду, которая принадлежить къ ведичайшимъ сидамъ въ человъческомъ обществъ. Все будущее покольние на первыхъ ступеняхъ своего развитія находится всеціцо въ рукахъ женщины. Какъ мать, она имъетъ на общественную жизнь величайшее влінне, именно огромное влінніе на будущее. Нать нужды подробно излагать, чемъ обязана церновь матери-христіанка; нать нужды повторять, что засвидательствовали асликіс учители церкви о тъхъ редигозныхъ висчативніяхъ, которыя они въ детстве получили отъ своихъ матерей,-впечатленіяхъ, которыя оказались плодоносными сфиснами въ ихъ жизни; нътъ нужды

разъяснять, чёмъ обязано отечество матерямъ, которыя внушали своимъ дётямъ нёжную любовь нъ родной странё. Но именно потому, что женщина имёстъ столь сильное вліяніе на будущее поколеніе, въ ея образованіи религіозный и національный элемены должны быть основными элементами. Родной языкъ, поэтическая литтература родной страны и ея исторія гораздо важнее для будущаго назначенія молодой дёвушки, чёмъ безплоднан болтовня на иностранныхъ языкахъ.

Чтобы предупредить возможныя недоразумения, прибавимъ еще одно замъчание. Мы отнюдь не вооружаемся противъ стремленій, которыя имівють ту цівль, чтобы предоставить женщинів болве свободное поприще для полнаго приложенія ея двиствительныхъ способностей или правъ, дъйствительно ей принадлежащихъ. Нъкоторыя подчиненныя занятія, которыя первоначально принадлежали мужчинъ, въ наше время исполняются также и женщинами, при чемъ мы разумъемъ не только работу на фабрикахъ, но и въ типографіяхъ, на телеграфныхъ станціяхъ и т. ц. Такого рода нововведение можетъ быть отнесено къ гражданской сторонъ эмансипаціи женщины. Однако плохо поняль бы насъ тотъ, вто сталъ бы считать насъ противниками этихъ и подобныхъ нововведеній. Что касается такихъ работъ, которыя женщины могуть исполнять такъ же хорошо, яакъ и мужчины, должно предоставить имъ право ихъ исполнять. Но во всякомъ случав такая женская работа представляется мало желательною, этотъ способъ конкурренціи съ мужчинами имветь въ себв нвчто такое, что чуждо женской натуръ. Между тъмъ подобная конкурренція возникаетъ ради пріобратенія средствъ къ жизни н основывается на стесненномъ положении современнаго общества, именно отчасти на томъ обстоятельства, что множество женщинъ въ наше время остаются незамужними, а отчасти на томъ, что бывають такіе браки, въ которыхъ мужъ не въ состоянім однимъ только своимъ трудомъ содержать семейство, а поэтому и жена должна искать себъ заработка и къ сожальнію во многихъ случаяхъ вив дома 25). Всв эти обстоятельства на-

эв) По нашему мижнію вопрось о женской эмансипаціи въ политически-гражданскомъ смыслів коренется главнымъ образомъ именно въ экономическомъ положеніи женщины. Огромное количество женщинъ въ наше время по необходи-

ходятся въ связи вообще съ бъдственнымъ положеніемъ современнаго общества, вызвавшимъ соціальную проблему настоящаго времени (рабочій вопросъ) и составляють одно изъ проявленій "борьбы за существованіе".

## Семейная жизнь и семейная дюбовь.

Когда вслідствіє брака образуєтся семейство, то вмістів съ тівмъ возниваєть семейная жизнь и чувство семейственности. которое одушевляєть и соединяєть отдільныхъ членовъ этого маленькаго цівлаго, этого домашняго кружка и выражаєтся въ семейной любви, а также и въ отношеніяхъ семейства къ другимъ общественнымъ соерамъ. Подъ семейною любовью мы разумівемъ не только взаимную любовь отдільныхъ членовъ семьи

мости остаются вив брака, следовательно тв изъ нихъ, которыя не визвотъ готовихъ средствъ въ жизни, должни сами заботиться объ ихъ пріобретевів, а посему должим прінскивать занятія, которыя обезпечивали бы ихъ существованіе. А тавъ кавъ тв занятія, которыя прежде предоставлены были женщина, недостаточны для этой цёли, то женщины вынуждены обращаться къ тёмъ занятіямъ, которыя досель принадлежали только мужчинамь. Вопрось о женской эмансипаців въ нолитически-гражданскомъ отношеніи рішается весьма легко на отвлеченной, теоретической почвъ. На все те должности, къ которымъ женщива вмееть двисментельное призвание и способности и въ которыхь она можеть быть полезна, она должна быть допускаема, а за тв занятія, къ которымъ она не имъетъ ни призванія, ни способностей, она не возьмется и сама! При этомъ само собою понятно, что для расширенія сферы своей дівятельности женщина должна получать болье широкое и серіозное образованіе, чыть какое получала досель. Но главное дело въ томъ, чтобы женщина при выборе деятельности не насиловала свою натуру, не бралась за такое занятіе, которое ей не по силамъ. Касательно вопроса о томъ, равна ли женщина мужчинъ или ниже его, мы должны замітить, что съ высшей, правственно-религіозной точки зрінія этоть вопрось не имветь смисла. Съ этой точки зрвнія само собою разумвется, что всв люди, какъ существа, совданныя по образу и подобію Божів, равни; предъ Богомъ пътъ ни іудеевъ, ин язичниковъ, ни рабовъ, ни свободнихъ, ни мужчинъ, ни женщинъ (Галат. 3. 28). Что же касается существующаго соціальнаго неравенства между мужчиной и женщиной и подчиненія жены мужу. которое предписывается Словомъ Божінмь; то оно обусловливается временнымъ. жемнымъ, незимыъ состояніемъ человічества; оно основывается на естественномъ неравенства между обоями полами, которое исчезнеть тогда, когда человывы станеть членомъ царства слави. Прим. переводчика.



другъ въ другу, т.-е. любовь родителей въ детямъ и наоборотъ, любовь между братьями и сестрами и т. д.; она означаеть также общию любовь отдельныхъ членовъ семьи въ этому целому, къ этому вменно семейству, къ этому дому, къ которому затъмъ въ болъе общирномъ смыслъ должно причислять близвихъ и дальнихъ родственниковъ. Она означаетъ общую любовь къ **виенно** домашнему очану со всёмъ, что онъ наветъ печальнаго и пріятнаго, въ этому опредвленному домашнему порядку и образу жизви, къ этимъ домашнимъ правамъ и обычалиъ, къ этикъ ежедневнымъ собраніямъ семьи въ опредвленные часы. въ этимъ маленьимъ семейнымъ праздникамъ, которые въ христіанских в семействах вижють свой ежегодно возвращающійся блестяцій центръ въ праздника Рождества Христова, этомъ катскомъ праздника, но онъ также праздникъ и для варослыхъ, воторые чэмъ старше становятся, тэмъ больше ему радуются; въ важдомъ домѣ этотъ праздникъ имѣетъ свои особенности и образъ его долго сохраняется въ памяти.

Нормальная семейная жизнь и истинная семейная дюбовь могуть явиться только тогда, погда существуеть надлежащее отношеніе между авторитетомъ и почтеніемъ, между властью и повиновеніемъ. Гдв неть никакого авторитета, неть води, определяющей цвлое, гдв нътъ порядка въ домв, но есть лишь ложная индивидуальная свобода, гдъ каждый изъ членовъ семейства двдаеть, что ему угодно, поступаеть исключительно по своей воль и ищетъ только своего удовольствія; или гдв явились ложныя иден о свободъ, гдъ дъти и прислуга эмансипируются и становятся на равную ногу съ родителями и хозяевами: тамъ семейная жизнь разрушена въ самомъ основания. Противуположная прайность бываеть тогда, когда автеритеть отца или матери до такой степени преобладаеть въ семейства, что въ немъ распростраилется дукъ страха, надъ целымъ домомъ тяготееть накоето бремя и порядовъ въ немъ становится стасненіемъ. Нормальное положение вещей бываеть тамъ, гдв авторитеть властвуеть въ неразрывномъ единствъ съ любовію и вследствіе этого имветь благодетельное, освободительное вліяніе, такъ что жаждая индивидуальность чувствуеть, что она признана въ свомхъ праваль со всёми своими особенностями и имъетъ полную свободу развиваться въ извъстныхъ границахъ; гдъ повиновеніе волѣ родителей (или хозяевъ) неразрывно соединено съ почтеніемъ, съ преданностію, основанною на уваженіи, или, другими словами, гдѣ поддерживается нормальное отношеніе власти и подчиненія между членами семьи, въ неразрывномъ единствѣ обязанности и любви, и притомъ какъ нѣчто само собой понятное.

Но истинная семейная жизнь и семейная любовь основаются не только на надлежащемъ равновъсіи между авторитетомъ в почтеніемъ въ собственне семейной сферь, но и на томъ, что этоть семейный духь самь становится въ надлежащее отношеніе подчиненія и уваженія къ другимъ сферамъ, именно къ сидамъ общественнымъ, которыя стоять выше семьи. Конечно семья составляеть начало и исходный пункть для всего нравственнаго міра, основу для прочихъ общественныхъ формацій. Но семья не должна изолироваться; она должна получать отъвсъхъ общественныхъ сферъ не только защиту и покровительство, но и питаніе и оплодотвореніе. Ничто обще-человъческое не должно быть ей чуждо. Безъ живой симпатім къ общему семейный духъ выраждается въ бездушный прозаизмъ или же въбевсердечную несправедливость и эгонзмъ. Семейная изолированность и семейный эгонямь есть проявление граха, играющее гибельную роль въ жизни человъчества. Исторія разсказываетъ намъ о царяхъ и правителяхъ, которые даже жертвовали своимъ семейнымъ интересамъ государственными интересами и изъ-за семейныхъ распрей повергали народы въ бъдствія в вовлекали ихъ въ продолжительныя и гибельныя войны; это изобразнять Шекспирь въ своихъ историческихъ драмахъ. Исторіяразсказываеть также о семейномъ эгонямъ дворянства, который доводилъ государства до погибели; она говорить намъ о непотивые папъ и другихъ церковныхъ правителей. И не тольковсемірная исторія, но в ежедневная жизнь можеть выставить не мало примъровъ семейнаго эгонзма. Мы говоримъ не только объ отврытомъ нарушени права и справедливости, когда напримъръ одно семейство посредствомъ несправедивыхъ судебныхъ процессовъ старается присвоить себъ имущество, принадлежащее другому семейству; это-очевидное нарушение заповъди Божіей: "не пожеляй дому ближняго твоего" и проч. Мы выставдяемъ на видъ въ особенности несправедливость, которая обнаруживается въ томъ, что семейная любовь изолируется отъ нитересовъ общественной жизни и чрезъ это оказывается виновною въ нарушения важныхъ обязанностей. Есть люди, ноторые ведуть, что называется, преврасную, образцовую семейную жизнь, но при этомъ до такой степени поглощаются ею, что мы почти совоймъ не замичаемъ у нихъ интереса иъ диламъ своей родины и гражданскаго общества; такая семейная жизнь отнюдь не есть образцовая. Чиновникъ, который хотя и считается хорошимъ, заботливымъ отцомъ семейства, но при этомъ неисправенъ въ своей должности или исправляеть ее безъ живаго интереса и равнодушно, обнаруживаеть этимъ значительный недостатокъ правственности, и притомъ темъ более, чемъ вашнве его должность; въ сущности такой человвет не есть даже я короній отець семейства, потому что онъ подаеть своему семейству дурной примъръ вышеупомянутой небрежностью въ исправлении своей должности, недостатномъ высшаго смысла и высшихъ стремленій. Конечно, съ другой стороны можно сказать, что есть дюди, которые до такой степени поглощаются общественной жизнію, что изъ-за нея пренебрегають жизнію семейною. Въ этомъ отношения вединая вадача наждаго человъва состоить въ следующемъ: должно постоянно стреметься въ тому, чтобы во всвхъ сферахъ жиени исполнять всв требованія спра-BELLIBOCTE.

Прежде всего семейная любовь должна подчиняться Царству Божію, которое есть последняя и высшая цель человеческой жизни; для распространенія и духовнаго господства Царства Божія на земле семейство должно служить однимь изъ существеннейшихъ средствъ. Когда христіанство вошло въ міръ, то оно нарушило во многихъ домахъ семейное спокойствіе; такое же действіе производить оно и теперь, когда въ семействахъ, которыхъ или вовсе не коснулось христіанство или въ которыхъ есть только наружное, привычное христіанство (Gewohnheischristenthum), некоторые члены семейства пробуждаются извере; и теперь новая жизнь во Христа пробуждаются извере; и теперь новая жизнь во Христа и новое исповеданіе Христа вносить въ домъ смуту и раздоръ. Въ этомъ случат исполняется слово Христа: "не думайте, что Я пришель принести миръ на землю; не миръ пришель Я принести, но мечъ. Ибо Я пришель разделить человёка съ отцемъ его, и дочь съ ма-

терью ея, и невъстку со свекровію ея. И враги человъку домашніе его. Кто любить отца или мать болье, нежели Меня, недостовить Меня; и вто любить сына или дочь болье нежели Меня, недостоянъ Меня" (Мате. 16, 34-37) хотя отъ этогопроисходять затрудненія и тяжелыя отношенія, хотя бывають частыя ошибки со стороны членовъ семейства, пробужденныхъхристіанотвомъ, которые иногда безтактно выставляють на видъ свое христіанство и во всемъ своемъ поведеніи обларуживаютъ неопытность: но все-таки собственно то обстоятельство, что обычная, мірская семейная шивнь нарушается Евангеліемъ, совершенно въ порядка вещей и соотватствуеть домостроительству Божію. Совершенно неправильно относятся въ этому обстоятельству тв, которые, какъ это часто бываеть, хотять изгнать изъ дома христіанство вмёстё съ миромъ Христовымъ яли держаться отъ него вдали изъ уваженія иъ семейному сповойствію и домашнему единодушію, нанъ будто въ немъ завлючается выошее благо. Такія нарушенія мира суть кризись, который самъ Господь вызываеть въ дом'я съ тою целію, чтобы пронять въ душу великій вопросъ: что есть истина? что я должевъ делать, чтобы быть блаженнымъ? и чтобы все обитатели размыслили о томъ, что по истинъ можетъ принести миръ какъ отдальнымъ членамъ, такъ и целому дому.

Родители и дъти. Обязанность родителей-воспитывать своихъ дътей, а право дътей-получать восинтаніе. Такъ навъноворожденное дитя является въ міръ, не только какъ членъ семейства, но и вакъ будущій членъ государства и церкви, царства человъческаго и царства Божія: то воспитаніе конечно въ извъстныхъ предъдахъ должно быть подчинено надвору со стороны государства и церкви; оно не должно быть отдано на произволь родителей во вевхъ отношеніяхъ. Двти не суть рабы родителей. Но конечно родители имъютъ право и обязаны взять на себя самую важную часть попеченія о дітяхъ. Христіанское воспитаніе должно совершаться на основа врещенія и имаеть следующую задачу: исполнять на дитяти волю Христову, вести его из тому, чтобы оно достигло вочной жизни, из которой онопризвано въ прещени; но эта задача нисколько не исключаеть, а напротивъ завлючаетъ въ себъ требованіе, чтобы дитя также было воспитываемо и для нормальной жизни на земля. Хри-

стіанское воспитаніе направляется преимущественно къ тому, чтобы образовать вомо детей, чтобы положить основу для ихъ характера, что конечно противорвчить мивнію изкоторыхъ родителей, что развитие умственныхъ способностей дитяти или его талавтовъ есть главное дело въ воснетание. Дете должны быть воспитываемы въ духъ почтенія и послушанія, въ духъ уваженія и любви, въ духв ввом въ своего Бога и Спасителя: и этой закочв должно быть подчинено развитие ихъ духовныхъ и твлесныхъ опособностей. Истиное воспитание старается избъгать какъ чрезмёрной строгости, такъ и излишней мягкости, которая есть слабость. Исторія и опыть понавывають намь объ эти врайности. Многіе выставляють на видь разницу между поколънівми, которыя были воспитаны побоями и другими поколънівми, воспетавныме помощію даски и ніжности,---и можно было бы доказать, что покольнія, воспитанныя сурово, при помощи навазаній и розогъ, находившіяся подъ строгой карой закона, принесли лучшіе плоды, чёмъ воспитанныя лаской, которыя вы росли въ сферъ беззаконія, своеволія и изнъженности. Но чэмъ болве воспитание ведется въ духв Христа, твиъ болве оно будетъ соединять въ себв оба эти элемента: строгость и любовь, авторитеть и свободу, законъ и Евангеліе.

"Апостолъ требуетъ, чтобы дъти воспитывались въ ученіи п наставленів Господнемъ (Ефес. 6, 4), но съ этимъ требованісмъ соединяеть предостережение, чтобы дати не были раздражаемы. Безъ строгости вонечно не можетъ быть воспитанія; ибо чтобы образовать волю для добра, вакъ обще-обязательнаго начала, должно соврушить своеволіе. Главное средство для этого есть пріученіе дътей въ трудолюбію и порядку, въ пунктуальности и регудярности во всемъ образъ жизни. Наказаній нельвя избъжать; но наназывать должна любовь и следуеть избегать всякой страстности, производа и несправедливости, чтобы не раздражать и не огорчать детей. Ибо дети отъ природы имеють необывновенную способность отанчать справеданвый въ отношении къ нижъ поступокъ отъ несправедливаго, произвольнаго. Но при всей строгости и наказаніяхъ высшая цвяь должна быть та, чтобы въ дътяхъ преобладаль не духъ страха, но духъ истиннаго почтенія и любви, чтобы они делали добро потому, что добро ихъ радуетъ, и отвращение иъ злу и особенно но всякой неправди, нечистоть и осявернению было у нихъ естественнымъ. Но отнюдь не должно развивать въ дътяхъ почтеніе только въ однимъ родителямъ, но и во всему, что заслуживаетъ почтеніе, поскольку это входить въ сферу ихъ сознанія. Если въ настоящее время слышатся жалобы между прочимъ на то, что молодежь имветь слешкомъ мало почтительности къ старшимъ; то это происходить большею частію оть того, что сами родители и вообще варослые люди настоящаго покольнія слишкомъ мыло чувствуютъ почтенія ко всему достойному почтенія, а напротивъ проникнуты духомъ преимущественно критическимъ и разрушительнымъ. Примвръ имветь въ этомъ отношени могущественное вліяніе. Если вы хотите воспитывать своихъ дётей въ духв почтенія и благоговънія во всему, что есть великаго и прекраснаго въ жизни, то сами имъйте такое почтеніе и благоговъніе и не давайте дътямъ ежедневнаго примъра порицаній и надменности, которая ничвив не бываеть довольна и не имветь никакого идеала. Зараза сообщается датямь гораздо ранае, чамъ обыкновенно думають. Тогда на нъжныхъ растеніяхъ появляется медваная роса, задерживающая ихъ ростъ.

Воспитаніе ребенка въ духа вары, развитіе редигіознаго органа на первой ступени жизни человъческой есть вадача матери. Какъ мать дветь дитяти первое онзическое питаніе изъ собственной груди, такъ она же призвана въ тому, чтобы дать ему и первое духовное питаніе, которое она заимствуеть изъ своего собственнаго сердца. И какъ должно всегда жалёть о томъ, если мать не въ состояніи сама кормить своего ребенка, такъ еще гораздо болве следуетъ жалеть о томъ, если она не можетъ питать его въ руховномъ отношенія, но и для этого должна взять накую-нибудь кормилицу или же оставить его совствиъ безъ питанія. Мать должив учить дитя молиться и приводить его въ Спасителю; она должна передавать ему первые элементы евангельской исторів, которые такъ доступны для дътскаго смысла. На следующей ступени обученіе должно принимать характеръ назидательный въ болъе строгомъ смыслъ слова, - будетъ-ли этимъ обучениемъ заниматься отець, или же оно будеть происходить въ школь. Но общее правило должно быть таково: нужно остерегаться преддагать слишкомъ много нравственныхъ наставленій въ ежедневной жизни, слишкомъ много проповъдывать, слишкомъ много говорить о редигіи и христіанстві; это можеть быть совсімь недійствительно, а иногда даже вредно. Гораздо болве, чімь всякія длинныя рівчи, дійствуєть на дітей, если они видять въ отці и матери смау візры, если они видять, какъ ихъ родители при своякъ ежедневныхъ занятіяхъ, при всіхъ измінчивыхъ обстоятельствахъ жизни находять себі поддержку и прибіжнице, находять свое единственное утіненіе не въ иномъ чемъ, какъ въ Евангеліи. Гораздо дійствительніве и сильніве всякихъ длинныхъ наставленій и поученій одно при случаї высказанное исповіданіе Господа, можеть быть выраженное лишь въ немногихъ словахъ, но вызванное внутренней необходимостію, самою жизнію и проникнутое первобытной силой жизни. Похвально пріучать молодежь къ регулярному посвіщенію церкви, но при этомъ слівдуєть остерегаться, чтобы изъ этого не вышло ненавистнаго принужанія.

Рука объ руку съ заботой о высшей жизни датей и о ихъ сердечной жизни должна идти забота о ихъ талесномъ благосостоянім. Здоровое тало есть опора для нормальнаго развитія духовной жизни; отъ односторонне-спиритуалистическаго воспитанія является не только разслабленное тало, но и разслабленная, болазненная душа. Какъ ни одностороненъ методъ воспитанія Руссо и подобные ему методы, но они окавали великую услугу тамъ, что обратили вниманіе на заботы, кеторыя должны быть посвящены при воспитаніи талесной сторона человака; таковы напримаръ заботы о здоровой питательной пища, о талесныхъ упражненіяхъ, купаньа, о развитіи внашнихъ чувствъ и такъ далае.

"Мы насаждаемъ и поливаемъ а Богъ возращаетъ" (1 Кор. 3, 7). Эти слова могутъ быть прямвиены и въ воспитанію. Что нельзя слишкомъ много надвяться на воспитаніе, —это довазывается твиъ опытомъ, что двти, имбющія однихъ и твхъ же родителей и получивщія одно и то же воспитаніе, однакоже могутъ оказаться впоследствіи совершенно различными; этотъ опытъ мы видимъ еще у первой супружесной пары въ Канив и Авель. Одно изъ двтей можетъ выйти удачнымъ и сдълаться добрымъ, между твиъ какъ другое не удается и выходитъ дурнымъ. Это обстоятельство указываетъ намъ на тайну свободы и приводитъ въ той мысли, что важдый индивидуумъ самъ дв-

лаетъ изъ себя то, что онъ есть. Съ другой стороны мы не можемъ и не должны отрицать ту истину, что развитіе характера обусловливается вившними вліяніями, и что многія дети погаблю всявдствіе дурнаго воспитанія, хотя и они частію виноваты въ своей судьбъ. Священная обязанность родителей въ этомъ отношенім есть-дівлять то, что находится въ шхъ власти, ябо оши въ этомъ двив ответственны и должны дать ответъ Богу. Главная трудность состоить въ томъ, что при воспитаніи дітей успахъ зависить не отъ одного только ученія и наставленій, хотя и они нужны, но отъ личной жизни родителей, отъ той смем личности, воторую они могутъ обнаруживать въ отношенів въ своимъ детимъ. На этомъ основания во многахъ случаяхъ родители смеренно сознають, что они не доросли до своей вадачи, именно потому, что они саме-несовершенныя личности. Какъ часто мы глубоко смеряемся, когда въ нашихъ детяхъ самымъ нагляднымъ образомъ представляются намъ наши собственные недостатки!-Посему вст тъ, которые призваны быть воспитателями, должны постоянно воспитывать самых себя и получать воспитаніе отъ Господа, чрезъ Его Слово и руководительство, чрезъ Его наказанія и утвиннія.

Воспитаніе имветь своею цвлію вести двтей оть неврвлости къ эрвлости, и когда наступаеть эта эрвлость, когда дъти даже сами становятся отцами семействъ, тогда превращается то отношеніе повиновенія, въ которомъ діти неходятся къ родителямъ. Но если прекращается отношение повиновения, то не должно вивств съ твиъ прекратиться отношение почтения; оно должно продолжаться всю жизнь. И котя прекращается властительное отношеніе со стороны родителей, но не должна прекращаться ихъ любовь въ дътямъ. Но и здъсь жизнь не ръдко повазываетъ намъ печальную протявуположность того, что должно быть. У вэрослыхъ дътей, которые сами стали отцами семействъ, является непочтительность и неблагодарность къ престарвлымъ родителямъ. Судьба короля Лира (въ извъстной трагедіи Шевспира) повторяется и въ буржуваныхъ и въ крестьянскихъ семействахъ, въ которыхъ престарваме родители передають двтямъ свое имущество, и потомъ въ благодарность за это двти третируютъ ихъ, навъ постояльцевъ, служащихъ для нихъ лишь бременемъ. Во всъ времена и во всъхъ нлассахъ общества мы

встрвчаемъ стариковъ, которые въ короле Лире видять отраженіе самихъ себя и своей судьбы. Съ другой сторовы жизнь повазываеть намъ примеры такихъ родителей, которые простирають свой авторитеть далже надлежащихь границь. Такъ напримеръ бывають матери, ноторыя воисе не допускають, чтобы вхъ дети эмансипровались, хотя они уже достигли совершеннольтія. Ревинво смотрять онь на женитьбу своихъ сыновей, такъ какъ эти последніе после жемитьбы не могуть уже быть предметами ихъ привязанности въ прежненъ объемъ. Бывають свекрови, которыя постоянными выговорами; и критикой ставять своихъ жевъстовь въ положение малольтнихъ дътей и вмьшиваются въ ихъ домашнія дела. И въ этомъ отношенія следуетъ соблюдать надлежащую границу и помнить, что любовь не ищеть своего, и что отаршее покольніе въ отношенім въ иладшему часто должно припоминать слова Іоанна Крестителя: Ему должно расти, а мив умаляться (Іоан. 3, 30; ср. Рус. 1, 13).

Разсуждая объ отношеніяхъ между родителями и дітьми, мы не забываемъ, что бываютъ и бездъшные браки. Въ народъ израндыскомъ считалось большимъ несчастіемъ и поворомъ, если замужняя женщина не рождала дътей. Посему правильная Елисавета, сделавшись въ преклонныхъ летахъ беременною, говоритъ: "Такъ сотворилъ мяв Господь во дик сін, въ ноторые призрълъ на меня, чтобы сиять съ меня поношение между людьин" (Лук. 1, 25). Здесь главная цель брака полагается еще вев самаго брака; она поставляется въ развиожени избраннаго народа Божія, для котораго каждая супружеская пара должна дать свой вызадъ, причемъ супруги въ то же время въ своихъ дътяхъ должны навъ бы продолжать свое собственное существованіе на вемль. Съ согласія Сарры и даже по ея требованію Авраамъ, отецъ върующихъ, береть наложницу, чтобы получить отъ нея потомство. Напротивъ того, въ христіанства признается въчное достоинство личности, и бранъ, а равно вся супружеская совивстная жизнь имвють цвну сами по себъ, номимо двтей. Несмотря на это, мельзя оспарявать, что и теперь отсутствіе дътей можеть считаться печальнымъ лишеніемъ, которое должно переносить навъ изчто роковое. Въ этомъ случав родители не нивють видинаго плода, живаго залога любви, какой обыкновенно видять въ детяхъ, они не видять отраженія усуглубленія своей

собственной жизни въ новой жизни, растущей на ихъ глазахъ. Они лишаются продолженія собственной жизни на землъ. Посему бездітные родители не різдко стараются вознаградить это лишеніе тівмъ, что принимають иъ себів сироть или брощенныхъ дівтей и смотрять на нихъ, какъ на своихъ собственныхъ.

Къ разсуждению о бездътныхъ бракахъ мы присоединяемъ вопросъ: можно ди безусловно утверждать, что иметь детей есть счастіе? Многіе отвівчають на этоть вопрось утвердительно; они даже прибавляють, что чемъ больше детей въ доме, темъ больше счастія. Это представленіе вонечно можеть опираться на ветхозавътный способъ воззрвнія; но при этомъ упускають изъ виду то обстоятельство, что отношенія, ниввшія значеніе для Изранля и для подготовительного домостроительства Божія, нельзя безъ дальнихъ разсужденій переносить на другіе народы. Еслибы нножество детей было счастіемъ бевъ всяваго ограниченія, то супружества продетарієвъ были бы бевъ сомнінія самыми счастливъйшими. Но когда мы посмотримъ на эти супружества съ огромнымъ количествомъ больэненныхъ и голодныхъ дътей, которыхъ родители не въ состояніи ни прокормить, ни воспитать н которыя все болве и болве увеличивають рость народонаседенія; то почувствуємъ пеобходимость ограничить безусловное вначение этого счастия. Въ этомъ отношения счастие обусловлявается темъ, чтобы во всякомъ случат быль домъ, быль семейный очагь, гдв дети могли бы находить себв пищу и одежду в воспитываться въ ученія и наставленіи Господнемъ. Въ безпріютной, голодной гурьбъ дътей трудно видъть счастіе брака. Но пусть даже существуеть домаший очагь, пусть будеть не множество детей, а всего только одинь ребеновъ: все-таки счастів въ полномъ смысле слова можеть быть только въ томъ семействъ, гдъ воспитаніе идеть успъшно, гдъ дъти выходять добрыми и благоугодными предъ Богомъ и передъ людьми. Тотъ взглядъ, по которому имъть дътей есть бевусловное счастіе, основывается на смешенів возможности и действительности, начала и развитія. Въ каждой начинающейся человъческой жизии заключается возможность счастія. Но чтобы эта повможность сейлалась счастіемъ, чтобы это начало привело въ надлежащему развитію, а не обратилось въ проклятіе и скорбь, --- для этого потребны очень многія условія, и не только вившнія условія, но и такія, кото-

рыя основываются на дъйствіяхъ свободной воли. Інсусъ Христосъ говорить: "Женщина когда раждаеть, терпить скорбь, потому что пришель чась ея; но когда родить младенца, уже не помнить скорби отъ радости, потому что родился человъкъ въ міръ" Іоан. (16, 21). Эта увазываемая Господомъ радость о томъ, что человътъ родился въ міръ, означаеть радость о начинающейся новой жизни съ безконечной возможностью, которая въ ней заключается, это-слава "человека", котораго видить взоръ матери въ своемъ ребенив, -- слава, къ которой онъ призванъ, но воторой еще не достигь. Такимъ образомъ эта радость есть еще не прочная радость; она стоить на очень шаткомъ основанін и рано или повдно можеть превратиться въ печаль. Когда Каннъ родился отъ Евы, то она ликовала отъ радости, ибо надвялась иметь въ немъ дитя благословенія и обетованія; но онъ сталь для нея скорбію и печалію. Когда Авессалонь родился у Давила, то была также радость въ домъ; но радость превратилась въ печаль, когда Авессаломъ поднялъ мятежъ противъ отца и наполниль смутой домъ Давидовъ. Когда родился Гуда Искаріотскій, то была радость, ибо человіть родился въ міръ. И однако онъ былъ сыномъ провлятія, и Спаситель сказаль о немъ следующія тяжкія слова: "лучше было бы этому человеку не родиться" (Мате. 26, 24). Истинною, основательною радостію о томъ, что человъкъ родился въ міръ, можеть быть лишь радость о всемъ теченіи живни, о всей исторіи, которую пережиль чедованъ на вемла, именно если эта живнь по истина стала пречастною славв, назначенной человвку; а такая радость можеть явиться только после счастливаго преодоленія великихъ искушеній и опасностей даже и въ томъ случав, ногда эта жизнь протекла подъ благодатию крещения. На этомъ основывается условная, гипотетическая сторона счастія, заключающагося въ рожденін дітей; въ этомъ случав радость всегда должна быть соединена со страхомъ и опасеніями. Чёмъ больше детей темъ больше отвътственности.

Дъти суть даръ, который не падаетъ прямо съ неба, но который отецъ и мать должны добыть язъ источника творенія. Дъти же, рожденныя вив брака, суть не даръ, но похищеніе изъ этого источника; при этомъ образъ Божій вносится въ этотъ міръ противъ воли Божіей, хотя это отнюдь не препятствуеть тому, что бы Богъ и въ этомъ случав призналь детей Своимъ образомъ и подобіємъ. Но если мы смотрямъ на детей, вакъ на даръ, то мы не должны забывать, что этотъ даръ тотчасъ и непосредственно превращается въ великую и трудную задачу и что съ наждымъ новымъ ребенномъ является новая задача. Объ этомъ стоитъ обстоятельные и глубже подумать тымъ, которые имъють дътей и могуть имъть ихъ больше, но не довольно размышляють о томъ, что они могутъ возложить на себя слишкомъ много задачъ, превышающихъ ихъ силы. Равнымъ образомъ должны подумать объ этомъ и тъ, которые вздыхаютъ о томъ, что ихъ супружесево осталось бездетнымъ. Замужияя женщина чувствуеть глубовое и весьма естественное желаміе иметь детей. Но если ся желаніе, ся сердечная молятва не исполняются, то хорошо было бы, если бы она предложела самой себв следующій вопрось: Разве ты внасшь, что даръ, котораго ты такъ исвренно желаешь, будеть для тебя дъйствительнымъ счастіємъ! Увърена ли ты въ томъ, что этотъ даръ, если омъ будеть тебъ дань, не возложить на тебя задачу, неудачное разръшение которой подвергнеть тебя въ еще болье глубокую сковбь?

Хозяеван слуги. Къ семейству въ болъе общирномъ сиыслъ слова принадлежатъ и слуги, на которыхъ должно смотръть, навъ на членовъ семейства, которому они служать,---уча-ствующихъ и въ горъ и въ радостяхъ его. По крайней мъръ тавово было господствовавшее прежде возгрвніе, которое конечно теперь въ очень многихъ мъстажь уже потеряло свою силу. Ложный индивидуализмъ и въ этомъ отношении распространидъ свои разрушительныя двиствія. Конечно многіе съ одобреніемъ унавывають на то преимущество нашего времени, что слуги пользуются нынъ полной индивидуальной свободой, и нужно признать, что они действительно освободились отъ гнетущей зависимости, въ которую поставлены были прежде. Но въ то же время эта индивидуальная свобода соединяется съ уничтоженамъ многихъ связей, которыя прежде тъскъе связывали людей къ нхъ обоюдной польят; эта свобода соединяется съ такимъ образомъ мыслей и съ таними стремленіями, которыя колять устранеть изъ общественнаго союза всякое отношение господства и подчиненія и двавють людей индифферентными другь из другу.

какъ независимыхъ, атомистическихъ личностей, изъ ноторыхъ наждея исвлючительно стремется из своему собственному митересу. Слуги въ наше время не тольво пронявнуты превратными ндеями свободы, но и превратными претензіями на равенство, которыя однако направлены не въ тому, чтобы всв были поставлены одинаково низко, были равно незначительны, но въ тому, чтобы вов быле поставлены одинаново высоко, чтобы один были такъ же знатны, накъ и другіе. Съ другой стороны и у ховяевъ обнаруживается это чувство индивидуальной свободы въ соединение съ своекорыстными интересами. Слуги нынъ исключены изъ семейства, и вижето внутренняго, нравственнаго отношенія между авторитетомъ и уваженіемъ явилось чистовевшнее отношеніе (контракть) между хозяевами и прислугой, отношение, которое въ короткое время можетъ быть уничтожено н которое во многихъ случанхъ продолжается только одну недълю и даже одинъ день. Вийсто правственныхъ силь на первый плянь выступила сила денегь, и разсчеть на высшую плату, который чрезвычайно легво побуждаеть прислугу часто мінять ковяевъ; ибо она не чувствуетъ въ нимъ ни малъйшей любви вли преданности. Всв отношенія вращаются около труда и заработной платы и посему совершение безличны. Тоже самое должно свазать и о положении, которое принимають хозяева относительно прислуги. Они смотрять на своихъ слугъ исключительно съ точки вржнія польвы, которую отъ нихъ получають; и за это они расплачиваются съ ними главнымъ образомъ деньгами; ибо не содержаніе, не жизнь въ дом'в им'веть для слуги главное виаченіе, но именно денежная плата. Но не смотря на всю индавидуальную свободу, положение прислуги отнюдь невавидное. Вышеупомянутая свобода не всегда обладаеть средствами и возможностію пріобратать себа то независимое и выгодное положеніе, яъ которому стремятся слуги. Она должна склониться передъ обстоятельствами; соціальная необходимость можеть часто доводить слугь до гнетущей зависимости, которая очень мало согласуется съ идеями о свободъ и равенствъ. Приведемъ одинъ примъръ, часто встръчающійся. Хозяева часто обнаруживають такую невнимательность въ своимъ слугамъ, что не дають имъ порядочнаго помъщенія для спанья, но назначають имъ для этого мівсто то въ кухнів, то подъ лівстницей, то въ другихъ угдахъ. Это обстоятельство конечно весьма мало согласуется не только съ ложными идеями эмансипаціи, но и съ истинными идеями и чувствами гуманности.

Было бы несправедливо относить высказанные нами упреки решительно во всемъ хозяевамъ и слугамъ. Во воехъ влассахъ общества отъ самыхъ высшихъ и до самыхъ нившихъ есть еще отрадныя исключенія. Но общій потокъ нашего времени движется въ этомъ н'правленіи. Посему въ настоящее время должно быть выставлено следующее нравственное требованіе: следуеть обратить серіозное вниманіе на то, чтобы по возможности прибли зить прислугу въ семейству, сделать слугь членами домашилго кружка, возобновить нравственныя отношенія, то-есть вивсто чисто-юридическихъ правовыхъ отношеній (Rechtsverhältnisse) установить отношенія взаниной вірности и довірчивой предач ности. Но для того, чтобы получили преобладание нравственныя сняы вивсто простаго контравта и чистой денежной силы, которая ведеть лишь къ чисто-вившией и временной услугв за извъстную плату, -- для этого въ домъ долженъ воцариться духъ Христовъ. Для этого должно быть исполняемо наставление аностола, чтобы рабы (вообще слуги) повиновались господамъ своимъ по плоти, со страхомъ и трепетомъ въ простотъ сердца своего, накъ Христу, не съ видемою только услужлявостію, какъ человъкоугодники, но навъ рабы Христовы, исполняя вомо Божію отъ души; еъ другой стороны чтобы господа знали и помиши, что и надъ ними есть на небесахъ Господь, у котораго нать лицепріятія (Ефес. 6, 5-9). Гдв будеть преобладать этоть духъ, тамъ слуги будутъ довольны своимъ состояніемъ и честь свою будуть полагать въ томъ, чтобы со всею верностію исполнять то дело, нъ ноторому они призваны. Тамъ кознева будутъ принимать въ сердцу навъ онанческое, такъ и духовное благосостояніе своихъ слугъ. Тогда не будутъ уже слышаться жалобы на то, что ховяева обращаются съ своими слугами не по человъчески, что они отнимають у нихъ день покоя, ившають имъ слышать или четать Слово Божіе. Тогда явится также и забота о томъ, чтобы върнымъ слугамъ послъ многольтией службы была обевпечиваема жизнь подъ старость, чему конечно должно содъйствовать и помогать государство.

Гостепріныство. Дружба. Общительность Вследствіе взаимнаго общенія семействъ, равно вакъ и яндиви. дуумовъ, образуется сфера болье свободныхъ общественныхъ отношеній, между которыми мы прежде веего назовемь гостепріимство. Въ болве общирновъ свыслв слова гостепрівиство есть одинъ изъ видовъ симпатического отношенія межку дюльми. состоящій въ томъ, что извістныя лица открывають нікоторымь постороннимъ людямъ свой домъ, свой семейный кругь и дають ниъ участіе въ благахъ своей собственной семейной жизни Гости не принадлежать къ числу домашнихъ людей, но какъ посетители допускаются въ пользованию темъ, что доставляеть домъ. Въ собственномъ и первоначальномъ смыслъ слова постепріимemeo (Gastfreiheit) 36) есть объясненная выше добродътель, оказываемая въ отношеніи въ чужестранцу (φιλοξενία). Въ древности н въ средніе віжа эта добродітель проявлялась въ большемъ объемъ, чъмъ теперь, потому что тогда юридическое состояніе народа было несовершенно и дороги не безопасны, потому что всявдствіе неразвитости культуры и цивилизаціи еще не было общественныхъ гостинанцъ, гдв теперь чужестранцы получають пріють и содержаніе за изв'ястную плату. Посему каждый считаль своею обяванностью добровольно принимать чужевемца въ свой домъ и имъть о немъ попеченіе. Чужевемецъ, принятый подъ доманний вровъ, имъдъ на себъ нъкоторую печать святости и непривосновенности, и это чувство сохранилось у вовкъ народовъ. Какъ ни различно настоящее отъ прошлаго, однако гостепріимство можеть и должно существовать всегда какъ въ твеномъ, тавъ и въ обширномъ смысле слова. Оно можетъ состоять въ томъ, что мы или принимаемъ къ себв путешественниковъ по наставленію апостола (Рим. 12, 13), или чужому чедовъку, внушающему намъ довъріе, даемъ доступъ въ нашъ донашній пружовъ, или собираемъ вокругь себя людей; которые сами лишены удобствъ семейной жизни, или соединяемъ въ одно общество своихъ друзей, имфющихъ также семейства. Такимъ

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Русское слово «10сть», равно какъ и нѣмецкое Gast по корню сродно съ датинскимъ словомъ hostis—непріятель, чужеземець. Слѣдовательно гостепріимство собственно значить: принятіе къ себѣ чужеземиа. Переводч.

образомъ между различными семействами образуется взаимное отношение гостепримства.

Въ Новомъ Завътв гостепріниство съ особенной силой выставляется на видъ. "Страннолюбія не забывайте: ибо чрезъ него ивкоторые, не зная, оказали гостепрівиство ангеламъ", говорить апостоль (Евр. 13, 2). Онъ указываеть здесь на патріархальныя времена, на изв'ястное посъщеніе ангелами Авраама подъ дубомъ Мамврійскимъ. Мы можемъ при этомъ припомнить языческій мноъ о Филимонъ и Бавкидь, которые, сами того не зная, приняли въ свой домъ боговъ. Слова апостола могутъ нивть еще иное примвнение. Если мы будемъ оказывать гостепрівиство, если мы сочувственно и съ сердечнымъ участіємъ будемъ относиться въ людямъ, которые во многихъ отношеніяхъ еще чужды намъ, если мы по требованию обстоятельствъ будемъ оказывать имъ дружелюбіе и открывать имъ свой домъ: то и съ нами можеть случиться, что мы примемь въ себв ангеловъ, тоесть людей, въ которыхъ мы должны признать выстиково 27), постаннять ка нама ота Бога или иза міра высшиха духова и наей, въстниковъ, коихъ пребываніе въ нашемъ домв, разговоры, дъйствіе на нашу душу принесеть намъ счастіе, которое съ избытномъ вознаградитъ насъ за все, что мы могле для нихъ скалать. Въ похвалу гостепримства можно указать также на полное глубоваго смысла изреченіе самого Інсуса Христа: "Я быть страннякомъ, и вы приняли Меня" (Мате. 25, 35).

Гостепрівиство привязано исключительно въ дому, въ семейству. Дружба же, разсматриваемая сама по себъ, не привязана въ нему необходимо, но можеть быть и независима отъ него. Дружба есть связь между личностями, основанная не только на уваженія, но преимущественно на симпатіи, связь, имъющая цълію враниную поддержку и помощь. Однако она не ограничивается одною личностью, какъ любовь мужа въ женъ. Можно имъть и нъсколькихъ дружей. Но во всякомъ случать дружба есть обоюдное признаніе личности, взаимное отношеніе довъренности и



<sup>21)</sup> Греческое бүүслос значить выстникъ.

преданности, при которыхъ друвья могутъ быть вполив унарены: во взаимной любяя в привязанности, во взаимномъ участия и готовности оказать личную помощь. Посему если и можно имъть наскольнихъ другей, то нельзя имъть ихъ много, хотя можно имъть много знакомыхъ и находиться съ нами въ дружескихъ отношенияхъ. Ибо, какъ говоритъ Банезенз (Baggesen) въ своемъ произведении "Gjengangare" или "Revenant":

"Для исвренней дружбы недостаточно осущить вывств ставань вина на ты; недостаточно того обстоятельства, что двое пріятелей сидвли рядомъ на швольной снамьв, часто встрічались въ одной кофейной, въжливо разговаривали на улиць, півли півсии въ одномъ и томъ же влубів, въ качествів публицистовъ имівлю одно и тоже направленіе, хвалили другь друга въ печати и т. д."

Но и въ самой дружби существують различныя степени. Можно чувствовать одной стороной своего существа влечение къ извъстной личности, взаимно оказывать ей и принимать отъ нея услуги, причемъ однаво же изъ этого не выходить истинной. полной дружбы. Истинная дружба, обладающая всей личностью человъка, отнюдь не есть обывновенное явленіе. Она всегда обусловливается общимъ взглядомъ на жизнь, общимъ убъжденіемъ относительно того, что есть высшее и священивниее въ міръ. причемъ однако же это согласіе не исключаетъ различій въ медочахъ, подробностяхъ; напротивъ такія различія могуть способствовать духовному движенію и развитію и возбуждать взаимный интересъ. Обыкновенно дружба завявывается въ молодости, при переходъ личностей изъ семейной жизни въ жизнь общественную, въ тв переходные годы; ногда передъ юношескимъ взоромъ выростають идеалы, когда общая любовь въ идеалу влечетъ другь въ другу родственныя души и соединяеть ихъ. вседая въ нихъ въру въ одну и ту же будущность, внушая имъ одинавовыя намеренія и решенія. Въ боле вредомъ возрасть трудно завязать новую дружбу; ибо тогда человекъ живеть уже въ семействъ и занятъ жизненными задачами, указанными самой: двиствительностью. Если дружба, начавшаяся въ молодости, продолжается и укращинется въ теченіе многихъ лать,-то на такое обстоятельство нужно смотреть, какъ на особенное счастіе. Чаще бываеть то, что измънившійся взглядь на жизнь съ теченіемь. времени отдаляетъ друзей другъ отъ друга; оказывается, что

надежда на пожизненную дружбу была иллюзіей, потому что натуры были совершенно различны, -- что обнаруживается лишь мало-по-малу, -- или потому что развитіе карактеровъ приняло совершенно различное направленіе, жизненные интересы и жизненияя задача были совершению иные. Тв самые люди, воторые въ юношескомъ одушевленіи шли вмёств, узнають потомъ, что ихъ дороги должны разойтись, -- даже отпрывають, что они, сами того не замвчая, уже давно шли различными путями, между тамъ какъ думали, что ндуть другь подла друга. Тогда друшба въ собственномъ смысле уже прекращается; и если не вознаваеть прамо недружелюбное, враждебное отношение или отирытое равнодушіе, то все-таки отсюда происходить холодное, только наружно сохраняемое отношение взаимиато расположения. безъ искренияго общенія сердца и духа. Кто не могь бы привести примъръ тому изъ своей собственной жизни? Есля читатель желаеть павъстнаго примъра, то пусть вспомиять о юнощеской дружбъ Гёте съ Штольберговъ, съ Якоби, съ Ласатеромъ и о неременахъ, возникшихъ въ ней съ теченемъ времени.

Что можно сказать о дружбв между мужчиками, тоже самое отмесится и къ женской дружбв. Женщина обывневенно пріобратаєть подругь въ молодые годы, прежде чвить ока сдвлалась супругой и матерью. Если она можеть сохранить ихъ и посла, когда она, благодаря мужу и доманитему быту, переходить къдругимъ, совершенно различнымъ интересамъ и возврѣніямъ: то она должна смотръть на это, какъ на бдагопрівтное обстоятельство. Отличное отъ любви, непреннее дружеское отношеніемежду молодымъ человѣномъ и дъвицей всегда бываєть соминтельно, ибе здѣсь весьма трудно соблюсти границу между дружбой и любовью; тогда какъ такое же дружеское отношеніемежду мужчиной и женщиной въ болъе зрѣломъ возрастѣ межеть быть олень благодѣтельцо.

Хотя мы смотримъ на молодость, какъ на такое время, когда преимущественно завязывается дружба; однако мы отнюдь не отрицаемъ, что она можеть возникнуть и въ болве эрвломъ возраств вольдствие различныхъ обстоятельствъ. Но чвиъ старше становится человъкъ, твиъ двло становится трудиве. Предположимъ даже, что вто-вибудь въ весьма преклонномъ возрастъ

пріобритаеть новых друзей, комхи достоинство они признаеть отъ всего сердца: все-таки эдесь недостаеть общихъ воспомичаній, въ которыя бывають посвящены старинные друзья. Дружбъ много способствуеть то обстоятельство, что друзья вывств цереживають одну и ту же исторію, а чемъ старше становится чедовъкъ, тъмъ меньше надежды на новую исторію. Но чъмъ ръже сердечная и прочная дружба, въ которой нашъ внутрежній чедовакъ можеть находить себа дайствительную опору и чамъ большую пвиу должно ей приписывать (ибо посредствующія формы дружбы, т.-е. дружескія отношенія, находящіяся въ срединв между полной дружбой и простымъ знакомствомъ пріобретаются дегко); тымъ важные-употреблять всь усилія, чтобы сохранить ее, если она пріобретена. Главное условіе для этого-не льстить другь другу и не дозволять себв никакихъ плаюзій. Следуеть видеть другь друга въ истинномъ свете, говорить другь другу правду изъ побужденій любви и съ своей стороны уметь выслушивать ее. Должно быть способнымъ теривливо сносить, прощать, любить другь друга, не смотря на очевидные недостатви, на устраненіе которыхъ очень часто бываетъ лишь слабая надежда. Должно умъть приносить жертвы и при всевозможныхъ обстоятельствахъ вполнъ отарываться другь другу. Однимъ словомъ, чтобы сохранить дружбу, должно сохранять вырность. Истинная дружба не допускаетъ невърности (Сирах. 6, 7: "не надъйся на друга, если ты не узналъ его въ несчастія"). Такъ напримъръ очень мало согласно съ истинной дружбой, если чедовъвъ униженный и оклеветанный, имъющій противъ себя общественное мивніе, видить, что оть него отказываются друзья его, воторые жотя раздаляють его убъжденія, но изъ страха не осывливаются выступить защитниками добраго дъла и если не словами, то молчаниемъ говорять вывств съ апостомъ Петромъ: "я не знаю этого человъка!" Однако невърность между друзьями можеть быть весьма различныхъ степеней. Большое разстояніе ваходится между Петромъ и Іудой. Не всякое нарушеніе вървости причиняеть окончательный разрывъ. Но съ другой стороны върмость въ дружбъ не должна быть смъщиваема съ предосудительнымъ духомъ партіи, который побуждаеть следовать за грузьями и защищать ихъ даже тогда, вогда ихъ дело противоръчитъ истинъ и справединости. Скажемъ здъсь виъсть съ

Гольберюмо следующее: "дружбу не должно смешивать се заговоромъ партіи. Когда кто-нибудь обязываеть себя къ тому, чтобы защищать другаго во всёхъ его предпріятіяхъ, будуть-ли они хорошія или дурныя,—то это не есть дружба, а преступное сообщество. Я держусь того мивнія, говорить Циперонъ, что дружба можеть быть только въ хорошихъ делахъ (Hoc sentio, nisi in bonis amicitiam esse non posse") 26).

У древнихъ грековъ и римлямъ дружба считалась однимъ изъ благородивишихъ благъ жизни. Въ дружбъ передъ ними являлся идеалъ индивидуальности и нравственной свободы, которая въ другихъ сферахъ жизни была подчинена вполнъ закону государства, влементу общаго. Древность представляеть намъ трогательные примъры върной дружбы; древніе мыслители (Аристотель, Цицеронъ) сдвиали ее предметомъ изследованія и обсужденія. Нівкоторые упрекали христівнское откровеніе въ томъ, что оно не даетъ никакихъ предписаній относительно дружбы Но если въ Новомъ Завътъ мы и не встръчаемъ ясныхъ предписаній въ этомъ отношеніи, то изъ этого отнюдь не следуетъ, что христіанство не имветь и мвста для нихъ. Однако въ Новомъ Завътъ нътъ недостатка въ указаніяхъ на образцы дружбы. Мы не ограничимся здёсь отношениемъ, въ которомъ находился Христосъ въ Своимъ ученивамъ, ибо оно было единственное въ своемъ родъ; впрочемъ мы слышимъ изъ Его устъ слъдуюшія слова: "сія есть заповідь Моя, да любите другь друга, валь Я возлюбиль вась. Нать больше той любви, какъ если кто положить душу свою за друзей своихь. Вы друзья Мон, если исполняете то, что Я заповъдую вамъ. Я уже не называю васъ рабами; пбо рабъ не знаетъ, что дълаетъ господинъ его; но Я назваль вась друзьями, потому что сказаль вамь все, что слышаль отъ Отца Моего<sup>2</sup> (Іоан. 15, 12-15). Мы укажемъ здъсь на взаимныя отношенія учениковъ Христовыхъ; ны укаженъ на Андрея, Петра, Филиппа и Насананда, которые въ юношескомъ возраств применули другь къ другу въ общей любви къ идеалу, телеснымъ образомъ явившемуся передъ ними въ лицв Христа, и соединились въ общемъ исповъдания: "мы нашли

<sup>. 46)</sup> L. Holberg, Moralbke Tanker (ERRARIE Poge), crp. 486.



Мессію" (Іоан. 1, 41 и савд.). Конечно дружеское отношеніе между этими учениками Христа, которое обнаруживается предъ нами въ указанномъ мъсть изъ Евангелія Іоаннова, не выражветси исно словами; но это обстоятельство основывается безъ сомивнія на томъ, что дружба здёсь сливается такъ-сказать съ общимъ отношениемъ между ученивами съ союзомъ христіанской братской любви. Но что дукъ Христовъ отнюдь не хотвлъ устранить дружбу изъ земной жизни, что онь напротивь освящаеть, очищаеть и прославляеть ее, — это показываеть намъ исторія церкви и безчисленные примъры. Христіанская дружба коренится въ христіанской въръ, въ общемъ исповъданіи: "мы нашли Мессію". Она подчиняетъ свои идеалы идеалу царства Божія и Христа. Въ христіанской вірв дружба имветь такую основу, которая прочиве всякой другой; и христіанская любовь, которая индивидуализируется (т.-е. принимаеть особенный личный характеръ) въ дружбъ, укращаеть ее върностью, истиной и искренностію, которая соединена съ смиреніемъ, съ самоотверженной и терпъливой преданностью въ гораздо болъе глубокомъ смыслъ, чвиъ способенъ усвоять это языческій образъ мыслей 30) (въ Ветхомъ Завътъ, какъ образецъ дружбы, является предъ нами дружба Давида и Іонанана; ср. Сирах. 6, 6: "върный другъ есть утвшеніе жизни; кто боится Бога, тоть пріобратаеть такого друга").

Въ многочисленныхъ перепискахъ, опубликованныхъ въ наше время, нашему вниманію представляются приміры тіхъ различныхъ родовъ дружбы, которыхъ мы коснулись въ предыдущихъ строкахъ. Есть корреспонденціи, которыя вращаются исключительно около того или другаго изъ боліве важныхъ интересовъ научныхъ, колитическихъ, эстетическихъ и т. д., при чемъ рачь не заходить о глубочайшемъ человівческомъ интересів. Въ знаменитой перепискъ Шиллера и Гёте мы видимъ, что эти два друга дійствуютъ сообща для великихъ культурныхъ цілей, которыя передъ ними предносятся. Мы видимъ, какъ эти высоко даровитые люди не щадить ни времени, ни труда для свопхътвореній, какъ они въ живомъ обмінь мыслей о задачть искуст

<sup>29)</sup> Fr. Delitzsch, Philomen, oder von der christlichen Freundschaft.



ства помогають другь другу и действують другь на друга развивающимъ образомъ. Но мы совстиъ не встръчаемъ вятсь обивна мыслей и чувствъ, касающихся внутренивйщаго и глубочайшаго человъческаго интереса. Въ этихъ письмахъ, имъющихъ весьма важное значеніе для духовнаго развитія и его исторін, предъ нами являются скоръе дружескія отношенія двухъ велинихъ художниновъ, чъмъ двухъ велинихъ людей. Въ нравственномъ отношении самыя поучительныя для насъ-тв корреспонденція, въ которыхъ друзья обсуждають самые глубочайшіе человъческіе интересы. Для примъра укажемъ здъсь на письма, сообщенныя въ "Жизнеописании Фр. Пертеса" ("Fr. Perthes Leben"). Здесь иы находимъ не только взаимныя сообщенія о веливихъ современныхъ событіяхъ и о веливихъ явленіяхъ въ литературъ и искусствъ, но также и взаимныя, чисто дичныя объясненія, — признанія глубово нравственнаго и религіознаго свойства. Книгу эту стоить прочесть ивсколько разъ не только ради назиданія, но и для нравотвенно-религіознаго увръщленія.

Хотя дружба, какъ чисто личное отношеніе, можетъ развиваться независимо отъ семейной жизни; однако она непринужденнымъ, естественнымъ образомъ соединяется съ гостепримствомъ: друзья могутъ собираться въ домъ для общественнаго сближенія (Zum gesellschaftlichen Verkehre). Въ обществъ ищутъ отдохновенія и освъженія духовныхъ силь (Recreation) посредствомъ взаимныхъ сообщеній и собесъдованія. И именно потому, что здъсь главное дъло освъжение ума и развлечение, на общественное сближение должно смотрыть съ эстетической точки арынія, такъ какъ оно не преследуеть никакой цели, вив его находящейся, и не стремится въ тому, чтобы совершить что-либо особенное. Результатомъ его должно быть удовольствіе, которымъ наслаждаются именно въ самые часы личнаго совивстнаго пребыванія. Посему разговоръ въ обществъ (Conversation) долженъ имъть всегда свое особенное назначение и характеръ, который однако въ различныхъ общественныхъ кружкахъ индивидувлизируется различно. Съ одной стороны разговоръ не долженъ быть пусть и безсодержателенъ, чтобы не быть скучнымъ, а тъмъ болъе въ немъ не должно быть того, что апостолъ называеть "срамными словами и глупостями или неприличными

то-есть дегвомысленными шутвами. Съ другой стороны онъ не долженъ быть тяжелъ (педантиченъ), не долженъ имъть ученый характеръ, потому что здъсь дъло идетъ не о томъ, чтобы обработать содержаніе мыслей или исчерпать какой-либо предметь въ ученомъ трантатв, что повело бы въ труду и напряжению, нежду темъ вакъ хотять именно отдохнуть отъ работы, даже отъ работы умственной, не приковывать ума къ одному предмету, а напротивъ освободить и облегчить его. Посему разговоръ въ обществъ долженъ имъть характеръ непринужденной легкости; равнымъ образемъ онъ долженъ касаться обще-интересныхъ предметовъ, чтобы всъ могли участвовать въ немъ. Каждый членъ кружка долженъ непринужденно привносить что-нибудь свое для оживленія и украшенія разговора. Молчаніе въ обществъ есть нарушение общественной обязыности и можетъ произвести оскорбательное впечативніе. Съ другой стороны нарушаеть общественную обязанность и оскорбляеть общество и тоть, ито одинь овладываеть разговоромь и прочихь гостей обращаеть въ простыхъ слушателей. Когда семейство собирается въ одну вомпанію съ болье тыснымь дружескимь кружкомь, то разговорь ложенъ нивть тотъ болве сердечный и искренній тонъ, какого не бываеть между чужими

Чтобы решить, какое достоинство имеють общественныя удовольствія, какъ напримівръ, танцы, картожная пера и другія такъ называемыя общественныя игры, --- должно прежде всего спросить, вивють ли онв вотетическое достоинство; и если нельзя отказать имъ въ этомъ достоинствъ, то онъ промътого должны быть вравственно чисты. Отъ искусства онв отличаются твив, что исполняются прежде всего ради собственнаго удовольствія, а не ыя той цвии, чтобы создать художественное твореніе. Что танию имвють свое эстетическое достоинство,--- въ этомъ натъ ниваного сомижнія, ноль скоро они могуть возвыситься даже до степени искусства. Оне происходять отъ жизненной радости, воторая обнаруживается въ дегнихъ и граціозныхъ движеніяхъ тыла при совокупной игръ обоихъ половъ. Въ нравственномъ отношения заметимъ, что конечно бываютъ танцы и балы, где протанцовывается—(fortgetanzt wird) добродътель, но что подъ условіемъ чистоты и цізломудрія танцы сами по себіз должны быть оправданы съ нравственной точки зрвнія. Они служать въ

тому, чтобы возвышать чувство молодости, и въ соединении съ музыкой, съ ея ритмомъ и тактомъ принадлежатъ къ повзік юношеской жизни, почему танцы приличны только молодымъ дюдямъ. Напротивъ того, детскіе балы имеють въ себе нечто весьма сомнительное. Удовольствіе, котораго ищуть въ картежной изръ, состоять, какъ кажется въ томъ, что свободная и не слишкомъ трудная двятельность разсудка соединяется здвсь съ случаемъ, съ темъ, что въ шутку называютъ счастіемъ и несчастіемъ. Чисто азартныя шіры (Glückspiele), въ которыхъ все основано на случав, сами по себв совершенно безсмысленны, но могуть быть необывновенно интересны именно въ дурномъ смысле слова; оне могуть приводить страсти въ сильнейшее движеніе, когда играють ради прибыли, и когда ставятся на карту большія суммы, что безусловно безиравственно. Объ обыкновенныхъ карточныхъ играхъ, гда смашиваются свобода и случай и притомъ играють на пустяки, чтобы только придать игръ нъкоторый видъ серьезности, - Шлейермахерь разсувдаеть тавъ: индивидуальная свобода имъетъ здъсь совершенно подчиненное значеніе; такъ что въ общественномъ собранія можно было бы двлать что-нибудь болве серьезное, чвиъ играть въ карты; можно было сообщить другь другу что-нибудь полезное; картежная игра во всякомъ случат есть признакъ несовершенной, низкой степени общественной жизни 30). Мы не имъемъ ничего возразеть противъ этого; но такъ какъ игра въ карты сама по себъ не можетъ быть названа безиравственною, то мы селоняемся въ тому возарвнію, что вопросъ о томъ, можеть ли тотъ или другой искать или находить въ ней удовольствіе, долженъ быть ръшаемъ совершенно индивидуальнымъ образомъ. Въ многолюдныхъ собраніяхъ гости часто принуждены бывають прибъгать въ вартежной игръ, какъ въ вспомогательному средству, чтобы избъжать разговора, въ которомъ по различнымъ причинамъ не желають участвовать. Самое лучшее употребленіе, какое можно сдълать изъ этого времяпрепровожденія, есть пожалуй то, что за картами можно отдыхать отъ длинныхъ ръчей или отъ серьезной умственной работы. Въ пользу этого взглида

<sup>36)</sup> Шлейермахерь, Die christliche Sitte (христіанская правственность), стр. 696.



можно привести авторитеты великих ученых и государственных людей. Шахматная игра, въ которой совсемъ исплючается случай, есть разсудочная игра, въ которой ищуть чисто—интеллектуальнаго удовольствія.

У всъхъ народовъ мы находимъ общественныя собранія, соединенныя съ удовольствіемъ тады и питья (пиршества). Общев вкушение пищи служить символическимъ знакомъ того, что собравшіяся лица имъють между собою общеніе. Апостоль указываеть нормальную точку зрвнія на этотъ предметь, когда онъ говорить: "танте-ли, пьете-ли, или иное что дълаете, все дълайте во славу Божію" (1 Кор. 10, 31). Выраженіе: "во славу Божію" означаеть не только то, что мы должны всть и пить съ благодарностію Богу за Его дары, но вместе съ темъ указываеть и на то, что дарованныя намъ блага должны быть употребляемы сообразно Его воль; следовательно телесное должно подчиняться духовному. Посему не должно допускать, чтобы эда и питье получали непристойную самостоятельность, чтобы онв были главнымъ дъломъ и составляли главную цель собранія; достойны порицанія семейства, которыя хотять блистать, стараясь превзойти другь друга роскошью въ пицв и питьв, -- а это стремленіе въ наше время повидимому усиливается. Когда на пищу и питье въ общественныхъ собраніяхъ смотрять, какъ на главное дело, тогда теряется правильная точка вренія на общественную жизнь. Только этимъ непониманіемъ можно объяснить то обстоятельство, что хозяева приглашають заразъ слишкомъ много гостей, не спрашивая о томъ, гармонируютъ-ли они между собою, подходять ли они другь въ другу. Заботятся тольно о томъ, чтобы всъ гости много ъли и пили, а на ихъ духовныя удовольствія смотрять, какъ на нечто безравличное. Ховяева дунають вообще, что вполив удовлетворили общественной справедливости, если видели за своимъ столомъ всякаго рода гостей, не обращая вниманія на то, въ какомъ духовномъ отношеніи они другъ въ другу находились. Такого рода общежительность лишена всякаго духовнаго отпечатка; равнымъ образомъ она совершенно теряеть и всякій домашній отпечатовь, который даже тамъ, гдъ царитъ благосостояніе и богатство требуетъ извъстной умфренности и ограниченія. Наша душа не ощущаеть особенной отрады и удовольствія, когда мы чувствуємъ, будто находимся въ отель за роскошнымъ table d'hôte, а не въ семейномъ домъ, не въ семейномъ и дружескомъ кружкъ.

Отъ домашней общежительности отличается общительность салонная (вединосвътская). Въ садонъ домъ и семейство отступають на задній планъ. Этотъ способъ общительности культивируется высоко поставленными людьми, которые призваны быть представителями общества въ томъ или другомъ отношеніи: эти люди имвють спошенія съ значительнымъ числомъ диць, воторыхъ они не могутъ всвуъ принять въ свой семейный и дружескій кружокъ, однако жедають по временамъ собирать ихъ вокругъ себя и въ то же время доставлять имъ возможность видеть себя. Такую общительность мы можемъ назвать формальною: ибо особенность этой общительности есть форма и вившиесть, наружное явленіе, то, что бросается въ глаза. Личности вступають здесь только во виешее взаимное отношение и касаются другъ друга лишь поверхностно. Салонный разговоръ, постоянно переходящій отъ одного предмета къ другому, васается только верхушекъ предмета; и самые предметы разговора по большей части суть вившности, (феномены) именно самыя последнія новости, которыя тотчась же забываются, ибо вытесняются другими. Однакожъ недьзя отнимать у такой форнальной общительности всякую цвну, всякое значение. Въ извъстныхъ житейскихъ положеніяхъ и на извъстныхъ ступеняхъ общественнаго развитія безъ нен нельзя обойтись. Чисто-вившнее вначаль столкновеніе между личностями, которыя иначе не имъди бы возможности сблизиться между собою, можеть въ посавдствій сававлься пунктомъ соединенія для чего-нибудь большаго, чемъ одна вившность. Нужная для салона формальная образованность, довкость и умёнье вращаться въ такихъ вружвахъ, предполагающее талантъ, который дается не всякому,такого рода умънье, говорю, какъ и всякое формальное развитіе, имъеть тоже свою цену. Мы должны только заметить, что садонная общительность по внутреннему достоинству стоить безконечно лиже общительности домашней, именно потому что оня не смотря на все вниманіе въ личностямъ, по прайней мірті въ ихъ вившиниъ вачестванъ, по существу своему безлична. Ибо

въ салонъ каждый имъсть значенія лишь настолько, насколько онъ представляеть (vorstellt) извъстное положене въ обществъ а не настольно, спольно стоить онъ самъ лично. Всв гости двинутся тамъ другъ около друга, только накъ представители вившняго житейского положенія, должности, ранга, богатства, но никто не является самимъ собою. Если бы ито нибудь могъ устраниться отъ всявихъ иныхъ общественныхъ отношеній и вращаться исключетельно въ салонной жизни, въ этомъ міръ простыхъ вившностей, твией и явленій,--то онь въ короткое время самъ обратился бы въ феноменъ, витуренно пустой и ничтожный. И опыть показываеть намъ, какъ тяготятся салонною жизнію владътельныя особы, которыя не могутъ избавиться отъ нея, такъ какъ ее можно даже причислить къ ихъ обязанностямъ; особы эти стараются о томъ, чтобы въ противуположность тавой чисто-вившней жизни найти себв отдыхъ и отраду въ тихомъ семейномъ кружкв, въ которомъ вступають въ свои права простые и первобытные человъческіе элементы. Высшая форма салонной жизни явилась во Франціи втеченіе некоторыхъ періодовъ ея новой исторіи; тамъ эта жизнь иміла то литературный и эстетическій по преимуществу отпечатокъ, то отпечатокъ политическій. Умныя женщины (напр. мадамъ Рекамье (Recamier) род. въ 1780 г. скоич. въ 1849 г.) были центрами салонной жизни такъ называемаго Bureau d'esprit, въ которомъ онв собирали вокругъ себя аристократію ума и свътскаго образованія. Харавтеристическія черты этихъ кружковъ суть-умъ, занимательность остроуміе. Здёсь являются намъ не личности, а скоре замвчательные умы, которые соприкасаются другъ съ другомъ въ бъглой игръ разговора. Личный элементъ слъдуетъ искать здесь въ почтеніи, даже обожаніи, которое такое общество обнаруживаетъ въ отношении къ своей царицв.

Относительно всёхъ этихъ общественныхъ связей, которыя шы разсмотрёли выше, задача каждаго человёка состоитъ въ следующемъ: развивать свой смыслъ для особенностей всякаго отношенія, распознавать въ точности всякое изъ этихъ отношеній, даже самое индивидуальное. Такимъ образомъ развивается то, что называютъ хорошимъ тономъ, тактомъ, скромностью или благовоспитанностью (discretion), — свойства, которыя должны быть соблюдаемы какъ въ самыхъ искреннихъ дружескихъ отношеніяхъ, такъ и въ чисто-внёшнихъ отношеніяхъ въжливости. Общественное образованіе въ своемъ зернё и существё должно быть истинно человіческимъ образованіемъ.— Общественная жизнь въ дальнійшемъ своемъ развитіи представляемъ намъ соціальныя сферы, которыя общирніве и выше, семьи и чистоличныхъ отношеній. Эти высшія сферы суть: государство и гражданское общество, искусство и наука, и наконець церковъ.

## сужденія двухъ геологовъ

## о вивлейскомъ потопъ.

## IV.

Если вто, изучая въ настоящее время геологію, не будетъ научать исторіи этой науки, то книга Гоуорта, конечно, крайне поразить его оригинальностію своихъ мыслей. Міровыя ватастрофы тщательно изгнаны изъ современныхъ курсовъ геологія. Но достаточно обратиться въ сочиненіямъ, вышедшимъ назадъ льть 30, чтобы совершенно разочароваться въ оригинальномъ харавтер в возгрвній англійского геолога. Потопъ, потопы фигурировали постоянно въ каждомъ геологическомъ сочинения. Затамъ они были забыты. Теперь возниваетъ вопросъ, насколько основательно (мы разсуждаемъ пока исключительно съ научной точки эрвнія) выступиль Гоуорть съ защитою стараго тезиса. 30 льть-періодь, въ теченіе котораго сманяется палое поколеніе. Въ 30 последнихъ леть наука двинулась такъ далево, что становится затруднительнымъ обозръть пройденный ею путь. Повидимому можно бы было ожидать, что Гоуортъ, пользуясь собраннымъ богатымъ матеріаломъ, дастъ много новыхъ довазательствъ въ защиту стараго тезиса. Онъ дъйствительно отчасти савлалъ это, но только отчасти, многое онъ повторилъ старое,

<sup>\*</sup> См. Майскую-Іюньскую внижку «Прав. Обозр.» за 1890 г.

кое-что упустиль изъ виду, есть у него и погратности, что значительно ослабляеть достоинство его труда.

Арсленъ въ статъв "Мамонтъ и потопъ" 1) выставилъ два возраженія противъ гипотезы Гоуорта. Первое изъ нихъ следующее. Съ точки зренія Гоуорта расы палеолитическія и неолитическія въ Европе не имеютъ связи между собою. Расы палеолитическія были безусловно истреблены потопомъ, затемъ явились сюда откуда-то расы неолитическія. Но на самомъ деле неолитическія расы и даже расы современныя представляютъ несомитическія признаки своего происхожденія отъ палеолитическихъ расъ. Арсленъ ссылается на Катроажа, доказавшаго это; Катроажъ насчитываетъ шесть палеолитическихъ расъ: канштадскую, кроманьонскую и четыре фюрфооцкихъ.

Признави ванитадской расы суть следующе. Длинноголовость 2), значительное понижение черепнаго свода, сильный откосъ лба, значительное развите надбровныхъ дугъ, выдающійся затыловъ, прогнатизмъ 3) настолько сильный, что делаетъ подбородовъ острымъ. Эта раса занимала бассейнъ Сены и Рейна, въ Италіи она простералась до Ольмо, во Франціи—до Пиренеевъ, и можетъ быть она доходила до Гибралтара. Кроманьонская раса, какъ и канштадская, была длинноголовой, по со лбомъ болье высокимъ и широкимъ, съ надбровными дугами средней величины. Вообще черепной сводъ представляетъ довольно прасивый изгибъ. Черепъ еще замъчателенъ своею вивстительностію большею, чъмъ у европейцевъ теперешнихъ париманъ. Лицо широкое и короткое сравнительно съ небольшою длиною черепа. Глазницы глубокія, но небольшія. Прогнатизмъ довольно сильно выраженъ. Кости скелета показываютъ, что люди были высокаго

<sup>3)</sup> Люди по величина своего лицеваго угла (образуемато примою, проведенною отъ выступа дба въ средний верхней челюсти и примою, проведенною отъ умивато отверстія то же въ верхней челюсти) раздаляются на ортогнатовъ и прогнатовъ. Первыми называются имающіе лицевой уголь больше 75°, вторыми—виающіе этоть уголь меньшей величины.



<sup>1)</sup> Arcelin, Le mammonth et le déluge. R. Q. S. T. 24.

<sup>2)</sup> Черепа различаются по взаимному отношенію ихъ продольнаго (спереди назадь) и поперечнаго діаметровъ. Длину продольнаго діаметра обозначають чрезъ 100, и если тогда длина поперечнаго выразится числомъ болье 75, индивидуумъ, имъющій такой черепъ, называется короткоголовымъ (брахицефаломъ); если ширина окажется меньше 75, то длинноголовымъ (долихоцефаломъ).

роста и сильны. Такъ же, накъ и у наишталцевъ, у кроманьониевъ наблюдается саблевидность берцовой пости и привизна
лучевой. Креманьонская раса запимала юго-западъ Франція, къ
югу простиралась до Италін, къ съверу до долины Меса. 4 еюресоциять расы, отличансь одна отъ другой, особенностями въ
величинъ и вваниномъ отношеніи костей, имъють слъдующіе
общіе привнами. Онъ были брахицевальны, прогнатичны и представители ихъотличались небольшимъ ростомъ. Преимущественно
жили въ ныньшией Бельгіи.

Изследованія повазывають, что типь ванштадскій, иногда совершенно чистый, иногда болве или менве измвненный сврещиваніемъ, встрічается въ дольменахъ (неолитической и металлическихъ эпохъ), въ гробницахъ галло-римскихъ временъ, въ средневъковыхъ и даже новыхъ гробницахъ отъ Скандинавіи до Испанін, въ Португалін, въ Италін, отъ Шотландін и Ирландін ло Дунайской долины, въ Крыму, въ Минской и Оренбургской губерніяхъ. Типъ вроманьонскій встрачается въ неодитическую впоку въ окрестностяхъ Марселя, вообще по берегу Средиземнаго моря, въ Солютре, въ Германіи бливъ Таунуса и во многихъ другихъ мъстахъ. Гами находилъ его совершенно чистымъ между черепами басковъ, въ Африкъ въ мегалитическихъ гробахъ, но главнымъ образомъ на Канарскихъ островахъ. Полагають, что вроманьонская раса пришла въ Европу изъ Африки, отнуда пришли сюда гіены, левъ, гиппопотамъ и т. д. Затэмъ въ своей значительной части она удалилась опять въ Африку и на африканскихъ островахъ ее можно еще и понынъ встръчать въ довольно чистомъ видъ. Въ Европъ мало измънившіеся представители этой расы встречаются только въ скандинавскихъ альпахъ, въ другихъ мъстахъ кроманьонскій типъ оказывается сильно изминеннымъ чрезъ скрещивание. Представители всихъ •юр•ооцкихъ расъ встрвчаются во времена неодитическія и даже во времена настоящія. Ихъ находять во Франціи, Англіи, Даніи, Швеши и т. д. Такъ неолитическія расы встрытили на европейской почев представителей всехъ расъ ископаемыхъ. Бей около Марны извлекъ изъ гробовъ коллекцію череповъ, которые служать выражениемъ всвять европейскихътиповъ за исключениемъ канштадскаго. Значитъ, всв племена, проходившія по европейской почвъ, смвшивались между собой.

Кромъ того, что по настоящее время находятся племена, носящін на себъ слъды происхожденія оть палеодитических рась. встрвчаются еще факты, побуждающие думать, что и у народовъ, гдв повидимому следовъ сношеній съ палеолитическими людьми не обнаружено, течетъ въ жилахъ нъкоторое количество крови этихъ последнихъ. Такъ у народовъ, ревко отличающихся по своему типу отъ палеолитическихъ обитателей Европы, вногла раждаются индивидуумы, совершенно точно воспроизводящіе типъ вроманьонскій или ванштадскій. Объясняють это такъ. Предви этихъ индивидуумовъ сирещивались и смещивались съ людьии эпохи палеолитической, но такъ, что типъ первыхъ ръшительно возобладаль надъ последними. Но возобладавь решительно, онъ не возобладалъ окончательно, и иногда вследствіе атавизма (состоящаго въ томъ, что раждающеся индивидуумы похожи не на своихъ непосредственныхъ предвовъ, а не предвовъ отдаленныхъ) черты палеолитическихъ предвовъ выступають наружу у нашихъ современеиковъ.

Если всв приведенныя сообщенія и соображенія върны, то значить, что между палеолитическою эпохою и эпохами последующими всемірнаго потопа не было. Арсленъ и утверждаеть это и говорить, что Гоуорть при разсужденіи о всёхъ сладахъ наводненій упускаеть изъ виду то обстоятельство, что всё эти наводненія были мастными, и что они не были одновременны. Чамъ докажеть Гоуорть ихъ одновременность? Таково другое возраженіе Арслена.

Прежде чвиъ перейти въ оцвивъ возраженій, Арслена мы замътимъ еще съ своей стороны, что у Гоуорта встръчаются опибки въ самомъ описаніи катастрофъ и геологическихъ явленій. Такъ напримъръ, онъ утверждаетъ, что новозеландская птица Моа погибла во время потопа. Но это утвержденіе совершенно невърно. Несомивнио, что Моа вымерла только въ историческія времена. Не говоря уже о свъжести находимыхъ востей и о томъ, что у туземцевъ существуютъ многочисленныя преманія объ исполинскомъ Моа (она доходила до 10 футовъ вышины) и о борьбъ съ нимъ, оказывается, находятъ въ могнлахъ—уже ниваєть не допотопныхъ—обломки япцъ этой птицы \*).

<sup>4)</sup> См. объ этомъ, наприм., Claus'a учебникъ зоологін. Т. 2. стр. 304. перев. Шульгина. Одесса. 1888.



Точно также все ревсущение Гоуорта о внезанной переманъ климата въ Свопри опирается на совершенно ложное положение, что будто бы въ Сибири найдена безифриая масса сохранившихся труповъ тологовожихъ. 2 мамонта и 1 носорогъ, полагаемъ, ниванъ не могутъ быть названы безмфрною массою труповъ. Причина сохращения ихъ должна быть отыскиваема, понечно, не во внезапной нерембив климата цвлой страны (тогда бы такихъ трумовъ было много), а въ какомъ-нибудь явленія болье окремномъ. Весьма обывновенный случай, простой обваль могь погреботи ихъ трупы среди замерашихъ слосвъ, въ которые не можеть проникать гніскіе. Въ самомъделе уже наъ наблюденій А. Гумбольта выводится, что въ степяхъ, лежащихъ за  $62^{\circ}$  инироты земля на глубин $=2-2^{\circ}/2$  самень остается въчно замерешею. Находии, число которыхъ такъ преувелячила фантавія Гоуорта, относятся въ прошлому стольтію и были предметомъ миогочисленныхъ обсужденій въ первой половинь текущаго въка. Относительно ихъ проискомденія наиболье въроятнымъ было привнено то межніе, которое ны сейчась привели. Оригинальный взглядь на ихъ провохождение высказаль Эли де Бомонъ. Онъ такъ объясняеть сохранение этикъ труповъ. "Разстояніе отъ Тянь-Шаня до устья Лены (где найдены трупы) ровинется 800 или 900 олье. Потокъ воды, движущійся въ сутви по 100 лье, пройдеть это разотояніе 8 дней. Предположимъ, что Тянь-Шань подняжея зимою въ странъ, долины которой питали толстокожнию, и гдъ были горы поврытыя сивгоиъ. Горячіе пары, вырвавшіеся изъ земныхъ изкръ въ моменть переворота, расплавили часть упомянутаго сябга и произвели большую массу воды, имъющую температуру 0°. Эта вода устремилась къ морю, унеся съ собою остатен въдовъ и нерастаявшаго сивга, а также тыв животных, встрыченныя ею въ долинахъ. Втеченіе восьмидней трупы, влавающіє въ водь при  $0^o$ , могли претерпъвать тольно олабое гнісніс. А затить эти трупы оказались уже въ области въчнаго оделенвиза".

Указанныя пограшности въ инита Гоуорта, трудно объяснимыя въ внига спеціалиста, —естественно должны были установить на на нее взглядъ въ компетентныхъ вругахъ какъ на книгу мало-научную, и она была пройдена молчаніемъ. Только Арсленъ отнесся къ ней не только сдержанно, но можно свазать съ нако26\*

торымъ уваженіемъ и отметиль важное достоинство этой иниги. ниенно то, что во всякомъ случев она подрываетъ оволюціоннуютеорію отсутствія натастрофъ въ исторів земли и доказываєть несометьность факта накоторыхъ громадныхъ наводнекій. Но и-Арсленъ явился ръшительнымъ протявникомъ теоріи всемірнагопотопа. Было бы ошибочно думать, что при отрицанін виз фавтапотопа онъ руководился главнымъ образомъ выставленными имъдвумя возраженіямя; нътъ и онъ, какъ большинство современныхъ ученыхъ, конечно, представлялъ себъ тотъ рядъ аргументовъ, во имя которыхъ вообще творія всемірнаго потопа признается не только несостоятельною, но даже абсурдомъ: это аргументы, ндущів со стороны эдраваго омысла, этнографін, лингвистики и исторіи. Западные богословы присоединили из этимъаргументамъ еще рядъ, ндущій со сторомы этнографіи библейской и вообще со стороны религозной. Мы попытаемся теперь разобраться во всяхъ этихъ возраженіяхъ и подтвердить теоисъ-Гоуорта еще изкоторыми новыми данными.

Прежде всего должно едилать ниснольно замичаній объ ощибкахъ Гоуорта. Онв диспредитирують его кимгу, хоти не вивютьотношенія къ защищаемому имъ тезнсу. На самомъ дълв Моамогла существовать после потопа, сохраненная вы ковчете Ноя, а тв снедеты, о ноторыхъ говорить Гоуорть, могли принадлежать особямъ погибшимъ во время потепа. Равнымъ образомъ въ Сибири кости мамонтовъ и носороговъ, находимыя въ долинахъ далеко отъ рвиъ, несомивино должны быть снесены особыми потовами водь и весьма въроятно снесены водами потопа, а сохранившеся трупы могли принадлежать особямъ погибшимъ. или раньше или позже потопа (въдь, нельзя утверждать съ несомивниостію, что мамонть существоваль лишь до потопа) вли навонецъ и во время потоца, но вовсе безъ всянихъ революціонныхъ перемънъ въ климеть. Въ Сибири могло произойти внезапное погружение берега и затыть его подинтю, но оно моглоне сопровождаться измъненіемъ влимата. Вопросъ о перемвнахъ влимата не входилъ прямо въ предметь обсуждения Гоуорта, и Гоуорть сдалаль бы горавдо лучше, еслибы воздержелся отъ сужденія о янкъ, какъ ему сабдовало бы воздержаться и отъ сужденій о послепотопной судьбъ Моа.

Обращаемся темерь въ возраженіямъ противъ ученія о всемірности мотома. Первое и гдавное изъ этихъ возраженій опираєтся на соображенія теоретическія (соображенія здраваго смысла). Говорять, что нельзя найдти достаточно воды для произведемія всемірнаго потома, что нельзя найдти причины, которая бы произвела раздявъ этой воды по земной новерхности, наконецъ, геворять, что допустивъ такую катастроеу, нельзя объяснить на вемле существованія настоящей животной жизни, нельзя объяснить настоящаго географическаго распредвленія животныхъ.

Вопрось о темъ, отнуда могло взяться столько воды, чтобы попрыть всю землю, нельзя признать роковымъ для предположежія о всемірности потопа. Поверхность всего земнаго щара равна 9.261.238 ив. мидь, протяжение всей водной поверхности (по Крюмменю) равно 6.656.071 кв. милямъ, т.-е. оно сначитъ составляеть болье 3/2 всей поверхности земли. Следовательно достаточно, чтобы дно вивстилицъ воды въ среднемъ сдвлялось вявое мелче, чтобы вся земная поверхность-за новлюченіемъ горъ-псчена подъ водою. Но не говоря уже о томъ, что на земль въ громадномъ количествъ находятся элементы нужные для образованія воды, должно отметить еще массы льдовь около полюса, которые при потопъ, будучи отнесены къ среднимъ широтамъ, могли растаять и обратиться въ воду; должно отметить еще водныя собранія въ земныхъ глубинахъ подъ земною корою, факть существованія которых в несомивнень. Далве земныя возвышенности могли быть погружены въ воду вследствие землетрясевій в волебаній или поняженій почвы и на непродолжительное время такъ, что если на нихъ сосредоточились останки живни, то она была бы уничтожена, причемъ воды, устремившіяся на эти возвышенности, могли течь сюда съ другихъ мастностей, которыя такимъ образомъ обнажались, но жизнь на которыхъ уже была уничтожена. Наконецъ должно отметить, что можетьбыть въ недалекомъ прошломъ на земле было гораздо больше воды, чемъ теперь. Несомивино, что въ ледниковый періодъ въ свверномъ полушарів воды было гораздо больше, чвив въ настоящее время. Но иткоторые ученые (напрям., Иностранцевъ) полатемоть. Что и въ свверномъ и въ южномъ полушаріи ледниковый періодъ быль одновременно. Развитіе же ледниковъ

можеть вообще обусловливаться только громаднымы ноличествомы испареній и воды. Вопросы о томы, нуда же исчезла эта вода теперы, нельзя считать неразрышимымы. Вода на землы должна постоянно уменьшаться вы воличествы, ибо она вступаеты вы разныя химическія соединенія, проникая внутры семли, растворяя разныя соли и каменныя породы.

Другой вопросъ о томъ, какая оизическая причина произвела потопъ, конечно, нельзя считать решеннымъ, но нельзя также считать добазаннымъ, что такой онзической причины не можеть или не могло быть. Самымъ въроятнымъ представляется въ настоящее время держаться относительно этого вопроса того мивнія, которое было выскавано еще въ 1767 г. Кингон і, полагавшимъ, что поднятіе горъ произвело библейскій поточъ. Нетъ никакихъ основаній отрицать ту теорію горообразованія, которая предлагается современными геологами и ногорая устраняеть вліяніе катастрофъ въ этомъ геологическомъ процессь, но, будучи вообще върною, эта теорія не емветь данныхъ для отрицанія того, что могит быть и исключительные факты висзапнаго горообразованія. Ціпь Тянь-Шань или вітвь Гиммалаевъ могли выйдти сразу изъ внутренности земли, накъ Минерва изъ головы Юпитера. То, что въ другихъ ивстахъ происходило чрезъ сотни тысячельтій, здесь могло произойти въ немного дней. Въ старину надъ геологами, развивавшими теорію катастроеъ и быстраго образованія горныхъ ценей, смежлись, что у нихъ горы растуть какъ грибы. Эти насывшин въ значительной мере оказались справедливыми, ибо теперь выяснено, что горы образуются весьма медленно. Но относительно отявльныхъ случаевъ все-таки можно свазать, что гора можеть вырости снорве, чвиъ грибъ. Грибъ — организиъ, а для развитів организма всегда требуется большее или меньшее количество времени, которое не можетъ быть заминено никакимъ другимъ агентомъ. Образованіе горы-фивическое явленіе, и здісь время можеть быть замвнено силою. Результать, котораго мы достигнемъ, преодолъвая извъстное сопротивление въ течение сять часовъ сплою въ 10 пудовъ, будеть достигнуть въ одну минуту, если мы употребимъ силу въ 3000 пудовъ, и въ одну секунду, если мы приложимъ силу въ 180.000 пудовъ. Давленія, двиствующія съ двухъ сторонъ непрерывно въ теченіе милліоне леть

и выйствуя non vi, sed saepe cadendo, образують сначава складку, а затамъ систему Пиринесевъ. Но мы можемъ представить себъ что природа---- вта расточительная хознина--- могла когда-нибудь весь запасъ энергін, предназначаемый для сотень тысячельтій, израсходовать въ немногіе дин и скоропостижно произвести на свёть таного гиганта, канъ Атласъ стверной Асрики. Мы плохо знаемъ, какая тамиственная работа происходить во внутренности зенной лабораторіи, но мы знаемъ, что работа тамъ происходеть, что тамъ споцлены громаднын силы, и что эти силы тратятся не всегда равномерно, только предвлы, между которыми колеблетон эта неравномърность, намъ неизвъстны. Въ исторически извъстный намъ періодъ мы не наблюдали грандіовныхъ катастроов подобных в всемірному потолу, но некоторыя основанія возможности ихъ имфются у насъ. Во 1) для производства віровой ватастроом, відь, вовее, не требуется соединеніе канихъ-нибудь необымновенныхъ условій: такъ, наприм., проникновение воды въ мъста съ температурой расплавленной лавыводы въ недколько большемъ количестве, чемъ это бываеть обывновенно, можетъ имъть своимъ следотвіемъ міровое землетрясеню. Если Средиземное море провести въ то масто, гдв клокочеть жава Вевувія, то конечно вся Италія взлетела бы на воздухъ. Точно также представимъ себъ, что гдъ-инбудь или когда-нибудь подъ вліяніемъ танихъ условій поднялась горная цвиь, тогда пройдеть пережвщение центра тяжести, перемвщение полюсовъ, и хоти эти перемъщенія будуть весьма ничтожны, потопъ легко можетъ быть ихъ следствиемъ. Во 2) изучение планеть солнечнаго міра, очинческое строеніе которыхъ сходно съ земнымъ, показываетъ намъ, что тамъ бываютъ катастрофы: такъ появление на Юпитеръ не такъ давно праснаго пятна заставляеть думать о громадномъ перевороть; наблюденія надъ Марсомъ въ последніе годы также говорять о страшныхъ катастрофакъ и притомъ ледниково-потопнаго карактера. Изученіе онзического строенія дуны, открывающее на ея поверхности громадныя (сравнительно съ земными) горы, говорить намъ также о значительной интенсивности дъйствія въ прошедшемъ внутренникъ силь этого угасшаго міра. Мы уже не будемъ говорять о явленіяхъ протурберанцевъ и горящаго водорода на солнцъ. Мы только должны признать, что нужно удивляться не тому, что на землю могь быть всемірный потопъ, а тому, что нашъ маленькій мірокъ устроенъ такъ прочно, что мы воть уже въ теченіе тысячельтій живемъ на немъ, наслаждаясь довольно прочнымъ спокойотвіемъ,

Итакъ возможность всемірнаго потопа не можеть быть оспориваема. То, что его не было, не доказано. Еслибы даже рѣшетельно не было найдено никакихъ слѣдовъ потона, то и тогда его нельзя было бы отрицать, во 1) потому, что наша геологическая лѣтопись отличается врайней неполнотой, не 2) потому, что потопъ, продолжавшійся недолго, могъ вѣдь и не сохранить въ теченіе тысячельтій своихъ слѣдовъ на земной поверхности. Но мы видьли, что Гоуортъ указаль много такихъ слѣдовъ, но крайней мѣрѣ съ несомивничестію говоращихъ о канихъ-то страшныхъ наводненіяхъ. Эти слѣды показываютъ намъ, что иѣкогда происходили внезацныя пониженія громадныхъ пространствъ суши. Это обнаруживаетъ вліяніе подземныхъ плутоническихъ силъ. Мы и можемъ представить себъ, что эти силы, подимая одно и опуская другов, всколебали всю вемлю и произвели то, что она покрылась водою.

Третье возраженіе, которое ставять противъ всемірнаго потопа, состоитъ въ следующемъ. Говорять, что если потопъ быль всемірнымъ; если нъкогда остановъ всей земной жизии снасся на какомъ-то одномъ корабдъ, то непонятно: во 1) какимъ образомъ со всего земнаго шара могли собраться животныя на этотъ корабль и во 2) какъ послъ потоца они опять разселились по всему земному шару. Эти возражения идуть и со стороны многихъ богослововъ. "Какъ объяснить, говорятъ они (Гуттаеръ п Фовилль) 5), соединение вокругь Ноя представителей всехъ животныхъ видовъ, потомъ обратное возвращение всъхъ этихъ животныхъ въ тв части земнаго шара, гдв они обитаютъ нынв? Обезьяны Америки могутъ жить только въ тропическихъ странахъ, какъ же они церенци въ Америку по Беринговымъ льдамъ? А австрадійскіе кенгуру были перенесены по воздуху"? Къ этимъ возраженіямъ присоединяется еще и то, что Ной не былъ въ состоянии устроить такой пловучій звіринець, въ которомъ можно было бы помъстить животныхъ всего вемнаго шара и

<sup>5)</sup> Foville, Les études naturelles et la Bible. Rev. Q. s. T. 8.



притомъ еще запастись для нехъ вищею и водою на цвани годъ. Говорять еще, что указываемые въ Библін размеры новчега ведостаточны для того, чтобы послужить такой цвли. Последнее заначаніе есть самое слабое въ разсужденія. Размеры ковчега намъ неизвъстны, вбо лекоть не всегда и не вездъ обозначалъ  $10^{4}/_{2}$  вершновъ или локоть человвческій. Оппертъ показаль, что ловоть употреблялся какъ единица для измеренія земли, и незначительное число доитей, обозначавшее земельные участки. заставляеть думать, что подъ нимъ разумелось въ такомъ случав нескольно больше, чемъ 101/2 вершковъ. Вообще величина ловтя въ данномъ случав намъ неизвестна не только съ точностію, но и приблизительно. Равнымъ образомъ не имъется основаній относиться спептически къ архитектурнымъ знаніямъ и способностямъ Ноя. Миоріе ученые полагають, что, когда Ной ни несчаствый Газизадра лавироваль на своемъ ворабле по вознамъ Перендоваго моря, вторгшагося на сушу, въ Египтв уже были построены величайщія пирамиды и въ Европъ воздвигнуты мегалитическіе памятники. Мы не думаемъ этого, но всв ученые конечно согласятся, что если эти величественные монументы быле воздвигнуты и после библейской или сурицакской ватастровы, то только немного послв. Следовательно, ко времени Ноя нокусство строенія достигло высокой степени. Но гав это искусство стояло выше всего? Конечно, тамъ, гдв выше всего стояда культура- въ Месопотамской низменности. А что культура прежде всего разцвёла здёсь, это засвидётельствують намъ и всв антропологи, не нашедшіе здвсь доселв следовъ камениаго въка и встрвчающіе прямо въкъ металлическій, и историки, говорящіе намъ, что насколько они въ состояніи проникнуть въ древность, они всегда находятъ здёсь государства, исторію и культуру.

Обратимоя теперь въ вопросу о разселеніи животныхъ. Ближайшее разсмотраніе его показываеть, что онъ не даеть никанихъ поводомъ въ тому, чтобы глумиться надъ ученіемъ о всемірности потопа. Гуттлеръ и Фовиль, разсужденіе которыхъ о невсемірности нотопа мы привели, упустили изъ виду навоторые существующіе у животныхъ способы передвиженія по вода, всладствіе чего и склонились въ предположенію, что венгуру и обезьяны летали по воздуху. Очень можеть быть, что до потопа и Америка и Австралія были соединены съ Авією, поэтому животныя могли предти въ Ною по сушт. Что заставило ихъ придти къ Ною? Это можно тоже отчасти уяснить. У животныкъ есть инстинкть, т.-е. способность совершать приссоворазныя драствія, не сознавая ихъ цълесообразности. Инстанетъ можетъ предупреждать ихъ объ опасности. Бывали случан, что животныя предугадывали землетрясенія и изверженія вулкановъ вы наводненія и повидали мъста, гдъ имъ грозила гибель. Инстинктъ подобиаго рода, конечно направленный Богомъ, могъ извоторыхъ животныхъ предупредить объ опасности и привести иъ тому, ито моръ ихъ отъ нея избавить, подобно тому какъ и темерь мередъ грозою и во время грозы собака пугливо жмется жъ человъку. Какъ возвратились они после потопа въ свои родныя вемли? Несомивино, что после потопа имъ не все путешествие пришлось совершить по сушь, но ныть основаный думать и того, чтобы они летали по воздуху. Послв потопа громадная масса деревьевъ и другихъ пловучихъ предметовъ должна была поврывать поверхности океана: воть на этихъ-то зыбучихъ плотахъ и могли животныя, перебираясь отъ одного острова до другаго, доплыть до родныхъ месть. Этимъ путемъ могаи впоследствии населиться животными и острова (что и теперь животныя переплывають иногда на деревьяхъ большія пространства, это полагаемъ, извъстно Гуттаеру и Фовилаю. Само собою понятно. что животныя изъ ковчега направились въ тв страны, гдв жили прежде, какъ, наприм, и теперь птицы, проводящія зиму жа югь, летомъ возвращаются именно на те места, где жили въ прошломъ году. Вотъ почему до-и послепотопныя фауны негив не обнаруживають различія между собой.

Возражение Арслена противъ всемирности потопа, представленное со стороны антропологи, удобно разсматривать вибств съ возражениями идущими со стороны этнография научной и этнография библейской. Антропологи говорять намъ, что допотовныя расы жили и после потопа отчасти въ чистомъ видъ, отчасти сменавшись съ расами неолитическими. Этнографы, по крайней мърв некоторые этнографы говорять намъ, что расы, существующия въ настоящее время, обособились на настоящихъ мъстахъ жительства еще со временъ третичныхъ. Наконецъ теологи говорять, что сама Библін поназываеть, что некоторыя допотопныя племена

сохранились и носле ногова, и поставивъ во главу разсунденія слова Валаама (Числ. XXIV, 26) о Сноовыхъ и Канновыхъ сыновьяхъ, понимаемыя ими буквально, утверидаютъ, что амаликитяне—каминты и затъмъ прибавляютъ иъ нимъ и другія племена вакъ допотопныя.

Для оприки возраженія идущаго со стороны автронологіи волезно обратиться за руководствомъ въ анатомамъ. Между анатомами и антроиологами въ вопросф объ анатомическихъ особенностяхъ различныхъ расъ существуеть довольно сильный антагоннямъ. Анатомы — повидимему люди болье номистентные въ данномъ вопросъ, чъмъ антропологи-утверждаютъ, что тавихъ особенностей не существуетъ. "Всъ изследованія, говорить Леогаотъ , произведенныя для опредъленія національного различія череповъ, до настоящаго времени не привели ни къ какимъ положительнымъ результатамъ, что я уже старался доказать сопоставленість изследованій, произведенных надь руссними и нъмециями черепами. Но какія иногда высказываются понятія о значенім краніологическихъ изследованій, можно видъть изъ следующихъ словъ: "многіе изследователи требовали отъ краніодогін того, чего она не въ состоянін дать. Они старались на основанія опредъленія формы и разміровъ череповъ отыскать отинчительные признаки, которые спеціально характеризовали бы извъстное племя или расу-призпаки, которые не встричались бы у другихъ народовъ (какъ мы видии, палеолитическія расы опредвлялись почти исключительно-въ кроманьонской только отивчены особенности tibia и ulna -- по черепу). Другими словами, они старадись отыевать возможность опредвлить путемъ, сравненія національность какого-нибудь неизвівстнаго найденнаго черепа. Очевидно, что это невозможно. Анатомическія подробности устройства и весь ходъ развитія черецовъ безусловно тождественны у всъхъ членовъ человъческой семьи. Необходимость этого тождества въ развитіи постольку же очевидна для череца, поскольку въ остальныхъ органахъ необходимыхъ для жизни существуеть повтореніе общей формы. Изъ этого сльдуеть, что и типичность и разивры общей формы черепа должны до навъстной степени повторяться у различныхъ вовсе нерод-

<sup>6)</sup> Гиргаь, Аватомія (пода редакціей Лесгафта). Отдала 1, стр. 84-85. 1883.



ственныхъ между собою племенъ. Тоже самое повидимому можно сназать и относительно аномалій черепныхъ постей". Делве говорится: "спращивается теперь, можно як принять типъ національнаго, если такъ можно выразиться, черева? Я колагаю, что отвътъ можеть быть и да, и нътъ. Отвътъ безусловно долженъ быть положительнымъ, ногда ръчь идеть о народахъ и племенакъ, сохранивинихъ по раздичнымъ причинамъ свою заминутость и первобытную племенную чистоту. У такихъ черепъ долженъ быть одинаковой формы и размировъ, повторяющихся на всъхъ представителяхъ даннаго народа. Подходищимъ примъромъ могутъ служить описанные мною черека папуасовъ: всв оне скожи между собою, всв почти одиналовой емкости и съ одинавовымъ лицевымъ усломъ. Я опять таки повторяю, что черевъ типичный для папуаса можеть невториться какъ типичный для ваного-нибудь гругаго племени, ничего общаго не имвющаго съ австралійской расой" (см. А. И. Таренеций, Краніологическія правила и наблюденія. Международкая клиника, 1882 г., № 4. стр. 22 и 23).

При сужденія о значенія той или другой формы черепа нужно обратить вишмание на наследотвенность, пластичность человъческой организаціи и дъйствія среды. Наследотвенность сообщаеть дътямъ форму черена ихъ родителей, и если условія жизни у нихъ будутъ тв же, вакъ у родителей, если они не смъшаются посредствомъ браковъ съ особями, имъющими иную форму черепа, то ихъ черепъ въ своемъ неповрежденномъ видъ передается и следующимъ потомкомъ. Такъ племя, жавущее где нибудь изолированно, можеть достигнуть замвчательнаго единообразія и постоянства въ формъ черепа. Но если измъннются условія окружающей ихъ среды, то хотя бы они и не вступали въ смешенія ни съ накою другою національностью, уже нельзя ручаться, что внатомическія подробности строенія отцовъ въ неизивиномъ видъ будуть передаваться детимъ. Человъческій организмъ пластиченъ и поддается вліянію природы, которая и выльпляеть изъ него въ одномъ мъсть одну и въ другомъдругую форму. Замвчено, что европейцы, переселившіеся въ Америку и жившіе уже несомнівню вив сміжненія съ тувемцами -принимають мало-по-малу типь индійскій: ихъ руки становятся длиниве, длиниве становятся пальцы и т. д. Очевидно. этоть новый типь сообщаеть имъ приреда. Но конечно явки, перессиненнося въ Америку, перенеские туда свремейсно привычим и создавния тамъ условия съропейской жизни, оказывали этимъ гораздо большее сопротивление природъ, чъмъ какіс-нибудь дикари, пришедшіе изъ Азія въ Европу и-понятно—вполив сдавшісся предъ вліянісмъ стихій. Вирховъ обратиль винманіс на то, что въ настоящее время тимъ неандертальскій встръчается довольно часте въ Съверней Германіи, т.-е. тамъ же, гдъ былъ найденъ и знаменитый неандертальскій черенъ. Долино полагать, что условія природы тамъ способствують выработив этого типа, а не то, чтобы тамъ жили всв потомии канштадской расы, тъмъ болье, что намъ исторически извъстно, что тамъ селились и смъщивались различныя племена.

При оприка сумденій о палеолитических расаха и оба жха отношенія къ расамъ послідующихъ віжова мы должны обраратить винцаніе на то, что сапоє ученіє о палеолитичеснихъ расахъ утверждается на очень зыбиой почев. Въдь едвали самы Катроажь и Гами твердо убъящены въ истинности своей влассновкація? На самомъ двяв вов сужденія объ одной нав оюросоциять расъ даны Катроамемь на основания изследования одного черепа повидимому женскаго 7). Точно также всв сужденія о канштадской рась произносится відь въ сущности на основанія изученія одного черепа — неандертальскаго. Всякій ножеть соотавить себв новятіе о смелости обобщеній. Но вто еще не все. Нътъ ни одной человъческой кости (хоти несомивино есть предметы человвческой индустріи), принедлежность которой въ палеолетической эпохъ была бы доказана. Достаточно для доказательства этого сослаться на то, что было высказано мивніе, что неандертальскій черепь принадлежить одному изъ назаковъ, бывшихъ въ Германіи въ 1812 году, и что, наприи., Мортилье всв кости такъ-называемой кроманьонской расы приписываетъ людямъ неолитической эпохи. Мы слишкомъ бы уклонились въ сторону, еслибы стали много разсуждать объ этомъ и поэтому, не поднимая вопроса о отепени достовърности влассифинаціи палеолитических расъ, ограничимся установлепісив двухв фактовъ. 1) Существованіе въ настоящее время



<sup>7)</sup> Quatrefages, L'espèce humaine. p. 250. 1878.

племень типа палеодитическаго въ такъ же мъстехъ, гда мили налеолитическія племена, не служить дововательствемъ генетической связи ятихъ современныхъ племенъ съ допотепными. Приближеніе типа племенъ новыхъ къ типу илеменъ древнихъ можетъ быть даломъ не иволадственности, а влинія условій природы, какъ это мы наблюдаемъ въ Америкъ. 2) Фактъ исиментельныхъ рожденій индивидумовъ типа чисто неандертальскаго или ироманьонскаго можетъ быть сладствіемъ не одного атавизма. Біологи и антронологи слишкомъ влоупотребляютъ атавизмомъ. При появленіи на сватъ воякой особи непохожей на родителей они говорять объ атавистическомъ возвращеніи въ первобытному типу.

Явится ди на свъть трехпалый жеребеновъ иди человъвъ съ устройствомъ аубовъ, какъ у горилды, они говорятъ о возвращении перваго въ типу своикъ многокопитныкъ, а человъканъ типу обевьяноподобныхъ предвовъ. Однаво по странной немоследовательности, когда дело идеть о такихь геміяхь, какъ Шекспиръ и Дарвинъ, уже не помимается ръчи, что они представляють собою воввращение нь типу предневь. Точно также не объясняють атавизмомъ рожденіе двухголовыхъ уредовъ. котя это текже подходить подъ правило объ агавизмъ. Атавизмъ, конечно существуеть, но не одинь онь можеть производить тавія явленія, намъ рожденіе особей типа неандертальскаго и т. д., а тавже тв условія, при которыхъ происходило зачатіє и эмбріональное развитие особи. Такъ, наприм., довольно часто бывають. случан рожденія видивидуумовъ съ щестью пальцами, но нивто не считаеть яхъ возвращениемъ въ первобытному типу, ибо по метрикамъ аволюціонистовъ у насъ между поввоночными не было шестипалыхъ предвовъ. Шестипалые люди могутъ быть вовсе неродственны между собой, но несомивано, что условія ихъ рожденія въ извъстныхъ отношеніяхъ должны быть сходны. Такое сходство условій могло произвести конечно и то, что какой-нибудь докторъ 10 въка, другъ К. Фогта, оказалов имвющимъ совершенно такой же черепъ какъ неандертальскій человівть 8). Законы наследотвенности должны склонять насъ въ тому, что весьма вароятно, что у шестипалаго отца можеть родиться ше-

<sup>•)</sup> Объ этомъ случав см. у Катрфажа (L'espèce humaine 1878. p. 231).



стипалый обить, и что человиеть съ неандертальскимъ череломъ передасть свою оорму черена сыну, ио мы делямы также всегах помнить, что кромъ наслъдственности у организмень существуеть еще измъччность подъ вліннемъ условій природы. Накочець, возвращаясь из предмету нашего разсужденія о родствъ палеолитическихъ расъ, мы должны замътить, что здъсь въдь и безусловиая въра въ атавизмъ можеть соединяться съ сомнъніемъ относительно происхожденія вторыхъ отъ первыхъ. Дъло въ томъ, что и палеолитическіе и неолитическіе люди имъють общихъ предковъ, а поэтому тамъ, гдъ у неолитическихъ людей является типъ палеолитическій, можно видъть возврать къ предкамъ невалеолитических, а еще болье отдаленнымъ.

Для доказательства родства палеолитическихъ расъ съ неолитическими должны быть представлены данныя палеонтологическій
и археологическія. Но такія данныя абсолютно отсутствують.
Не найдено смішенія палеолитическихъ и неолитическихъ расъ
и не видно инкакихъ слідовъ послідовательнаго перехода отъ
первой эпохи ко второй въ ділів культуры. Начиная съ неолитической эпохи мы можемъ просліддить послідовательное раввитіе культуры въ Европів до нашихъ дней чревъ изученіе свайныхъ построекъ, мегалитическихъ памятниковъ, кургановъ и т. д.
Существуютъ также попытки представить ходъ развитія культуры въ палеолитическую эпоху, но между первою и второю
эпохами нить временъ прерывается. Считается несомнівнымъ,
что неолитическія расы были иными, чіты палеолитическія, и
большинство ученыхъ признаетъ, что эти новыя расы пришли
изъ Азін "). Рашительнымъ сторонникомъ послідняго мивнія

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Въ последнее время изъ лингвистовъ ППрадеръ, Пенка и Лохеръ и изъ антропологовъ Сейсъ и Тайлоръ высказали миене о европейскомъ происхожденіи неолитическихъ расъ, носледніе впрочемъ не на основаній данныхъ антропологін. а на основаній аргументовъ лингнистовъ. Но М. Мюдеръ — ученый наиболе компетентный въ данномъ вопрось, изследовавъ всё соображенія въ пользу новаго миенія (въ сочиненія Віодгарніез of words and the Home of the Aryas), установиль, что для признанія европейскаго происхожденія этихъ расъ существуютъ непреодолимыя затрудненія и что такихъ затрудненій не существуєть для признанія ихъ азіатскаго происхожденія, хотя правда, на почве лингвистики ветъ несомифиныхъ доказательствъ и въ нользу последней гипотезы.

является Мортилье. "Вивств съ появленіемъ на западв производства полированнаго камия, говорить онъ, видимы появленіе тамъ новой человъческой расы — брахицефальной, и въ тоже время появляется горшешничество, появляются донашнія животныя, хлабныя растенія, мегалитическіе молументы. Все это унавываеть на иновемное происхождение этой расы". Отпуда явилась она? Спросить это все равно, что спресить, откуда пришли жекотныя эпохи полерованного камия. По Мортилье эти животныя шести родовъ: собака, лошадь, быкъ, коза, баракъ н свинья. Всв эти животныя за исключеніемъ барана имають себа европейсних предвовъ, жившихъ на европейской почвъ въ падеолитическую эпоху. Можно предположить в priori, что они туземнаго кория, и что они одомашиены на місті, но факты по мивнію Мортилье не благопріятствують такой гипотезв. Донашнія животныя, говорить онь, являются всв заразь и вдругь вижеть съ новою цивилизацією; очевидно, они пришли съ этою цивилизацією, которую сопровождали. Географическое распредвленіе ихъ типовъ позволяеть опредвлять ихъ родину. Страна, гдъ находять ихъ всъхъ соединенными, есть часть Азін, простирающаяся между Средизомнымъ моремъ, Архипелагомъ, Чернымъ моремъ, Кавказомъ, Каспійскимъ моремъ, преділами Авганистана, свверомъ Персін и Ассирін. Оттуда вышли врійны, принесшіе съ собою вром'я перечисленныхъ животныхъ три хавбныхъ растенія: пшеницу, ячмень и рожь, в также ленъ. "Одинъ изъ моихъ товарищей, говорить Мортилье, сказаль инв (по поводу теоріи): "вы находитесь въ согласіи съ Библіей". Тъмъ лучше для этой книги, на ея долю ръдко выпадаетъ счастіе быть въ согласія съ наукой. Я не предрасположенъ пользу Библін, я ищу только истины, навова бы она ни была 10).

Но у антропологовъ и притомъ антропологовъ вовсе не предрасположенныхъ въ пользу Библіи, какъ и Мортилье, мы можемъ найдти и ивчто большее, чъмъ признаніе только прихода неолитическихъ расъ изъ Азіи, ивтъ, у нихъ можно найдчи меохотное признаніе того, что между двумя эпохами произошло ивчто необыкновенное, ихъ мысль готова склониться къ допу-

<sup>10)</sup> См. о теорів Мортилье у Арслена (L'origine des Aryas R. Q. S. T. VII).



щенію существованія катастровы. Это мы находимъ у Брока (эволюціониста) въ его превосходномъ трактать объ обществъ везерскихъ троглодитовъ (палеодитическихъ людяхъ вроманьонской расы). Давши превосходную картину жизни и культуры везерскаго общества, онъ такъ заключаетъ свой очеркъ. "Оно (общество) исчезью не оставивъ посыв себя никакого следа въ преданіямъ человачества. Оно не угасло мело-по-малу, переживан періодъ упадва, нетъ оно исчезло безъ переходовъ можеть быть сразу, а вивств съ нимъ исчезъ и светильникъ искусствъ (у везерцевъ найдены рисунки и скульптурныя произведенія). Наступило мрачное время, что-то въ родъ среднихъ въковъ. продолжительность котораго неизвёстна. Цёнь временъ порвалась, и когда мы снова имбемъ въ своихъ рукахъ ея связныя звенья, то на мёсто этихъ охотниковъ на севернаго оденя мы находимъ уже новое общество, новую промышленность, новое племя. У него мы замечаемъ зачатки земледелія. Эти люди имеють уже домашних животныхь, они возводять памятники, у нихъ есть полированный времневый топоръ. Это уже заря новаго дня, но даже память объ искусствахъ погибла. Скульптура, рисованіе, даже орнаментація погибла, и только уже въ самыя последнія времена эпохи полированняго камня на плитахъ нёвоторыхъ памятниковъ кое-гдъ замвчаются орнаментарныя линін, не имъющія впрочемъ ничего общаго съ замъчательными произведеніями искусства троглодитовъ.

Это исченовение общества троглодитовь было такь полно, оно совершилось такъ быстро, что невольно приходить вы голову мыслы о какомы-нибуды изологическомы перевороть, уничтожившемы его. Но геологія сейчась же протестуєть противы такой мысли, и вы самоть ділів для того, чтобы объяснить себів это явленіе, ніты надобности прибігать нь внымы вліяніять, кромів вліянія самаго человіка. Наши мирные охотники за сівернымы оленемы сы ихы мягкими нравами (на стр. 169 Брока говорить, что у нихы правы были суровые), съ ихы дегкимы оружіємы уже не были людьми борьбы, людьми войны. Они не были вы состояній противостоять нашествію варваровы, и ихы варождающанся цивилизація погибла, когда грубые завоеватели, лучше ихы вооруженные и можеть быть уже владівшіе полированнымы топоромы,

ворвались въ ихъ долины. Тогда, какъ это часто бывало и висследстви, сила одолела право 11).

Кто возьметь на себя трудь прочитать всю статью Брона о везерцахъ, тотъ увидитъ во 1) что Брока ничемъ не доказываеть, что его предположение объ отсутствии геологической катастрофы при уничтожении везерского общества имветь за собой основанія, во 2) согласится съ темъ, что на предыдущихъ страницахъ своего очерка онъ изобразилъ везерцевъ такими, которые кажется не дешево должны были уступить новой силв. Они были сильны физически, довольно высоко развиты умственно и хорошо вооружены, у нахъ въдь были и топоры и стрълы и дротики. Правда, топоры ихъ были неполированные, но въдь одна полировка топора не даеть еще много шансовъ въ пользу побъды его обладателю. Мамонтъ стращиве и каменныхъ и жельзнымъ топоровъ, однако и съ нимъ боролись съ успъхомъ везерцы. По своимъ нравамъ везерцы были суровы и дики. Въ доказательство этого Брока приводить убійство ими женщины, констатированное въ маделенской пещерв. Приведенное закиюченіе по отношенію къ такому описанію является різкимъ диссонансомъ. Грустная нота, звучащая въ заключени Брока и вызванная сознаніемъ безвременной гибели зарождающейся цивилизація, понятна, но зачэмъ же Брока во имя этой грусти измъният правдъ и, сятдуя латинской пословицъ "de mortuis aut nihil aut bene", началь приписывать везерцамъ не существовавшія добродътели и обвинять въ гибели ихъ людей, виновность воторыхъ онъ не можеть доказать?

Брока отмичаеть факть внезапиаго исчезновенія палеолитической расы. Но что особенно поучительно—у Арслена, у самого Арслена— мы находямь указанія, что это исчезновеніе совнало съ канимъ-то переворотомъ въ природв. Разбирая книгу Мортилье о древности человіка и остановившись на разсужденіи его е переході отъ налеолитической къ неолитической впоків, Арсленъ говорить: "вотъ мы дошли до настоящей геолегической эпохи, которая слідуеть безъ ощутительнаго перехода отъ первой четвертичной эпохи. Между двумя эпохами есть какъ бы пропускъ (lacune), который, кажется, я первый указаль по слу-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Брока, Везерскіе троглодиты стр. 172-173 (Природа 1873 г., кн. 2).



чаю моихъ изследований на беретахъ Соны. Это такъ называемый histor". Отряцаемый некоторыми учеными онъ основательно защищается другими, въ томъ числе и г. Мортилье.

"Все рашительно изманилось. Климать стель почти такимь же, каковь онь теперь въ такъ или другихъ мастакъ. Саверныя жевотныя, наприм., саверные олени удалились изъ нашихъ странъ. Слонъ и крупныя плодоядныя исчезли. Человъкъ въ начала настоящей эры быль, кажется очень малочисленъ въ нашихъ странахъ, какъ будто бы четвертичная раса последовала нъ съверу за савернымъ оленемъ, служившимъ для нея главною пищей. Этоть пропускъ, это отсутстве человъка, эти климатическая революція, эта трансформація фауны ясно замытны въ наносакъ нашихъ береговъ. Потомъ является человъкъ, но уже подъ формою новыхъ расъ 12).

При двухъ свидътеляхъ станетъ всявъ глаголъ. Пона одинъ Гоуортъ говорилъ намъ, что между палеолитической и неолитической эпохами есть lacune, а Арсленъ возражалъ противъ этого, мы могли колебаться относительно того, на чью сторому склониться, но когда и Арсленъ сталъ возражать противъ Арслена, то намъ уже не остается мъста для колебаній и мы могли бы на этомъ покончить съ антропологіей, но существуетъ по данному предмету еще одно мивніе русскаго ученаго, которое нелишне будеть отмътить.

Это мивне пр. Иностранцева. Онъ развиль его подробно въ внигъ "Доисторическій человакь каменнаго вака по южному побережью Ладожскаго озера" (1882) и кратко изложиль въ курсъ геологів. Сущность его мивнія заключаєтся въ томъ, что налеолитическая и неолитическая эпохи были непосладовательно, а совмастно. "Есть... соображенія, говорить онъ, которыя должны наводить на мысль, что универсальность даленія на палеолитическій и неолитическій вака подлежить сильному сомнавію. Въ втомъ вопроса играєть весьма важную роль характеръ того камня, который встрачался доисторическому человаку въ почва. Только изъ кремня и обсидіана можно приготовлять оббивкою хорошія каменныя орудія. Другія породы для этой цали непригодны: ихъ необходимо полировать и шлифовать. Представимъ

<sup>12)</sup> Arcelin, Sur l'antiquité be l'homme. R. Q. S. T. 13.

себъ такое положение, что доисторический человъкъ, нуждаясь въ твердомъ матеріаль для наследованія своихъ изделій, не нашель въ данной мъстности кремия. Понятно, что овъ должевъ былъ обратиться въ другимъ горнымъ породамъ, долженъ былъ выбирать изъ нихъ такія, которыя можно было при помощидругихъ туть же имвющихся породь шинфовать и полировать. Эту мысль можно довольно наглядно подтвердить и самъ распространеніемъваменныхъ орудій. Въ особенности хорошо это видно въ съверозапалной части Европейской Россіи. Если провести чрезъ Онежское оверо отъ устья ране Воды линію, направляющуюся на юго-западъ въ истонамъ ръви Свири, а отсюда эту линію продолжить чрезъ Петербургскую губернію, въ томъ же направленіи на Оствейскій край, то она можеть служить невістною демаркаціонною линією для находокъ съ одной стороны изділій изъ полированнаго намня, съ другой издалій приготовляемых оббивкою изъ времия. Западнъе и съвернъе этой линіи во всъхъ мъстностяхъ, гдъ были найдены ваменныя издълія доисторическаго человъва, нарвлія эти изготовлены почти исключительно шиноовною и полировкой. Здёсь премля нёть и слёдовъ въ коренныхъ горныхъ породахъ, а потому не откуда было добывать себъ доисторическому человъку матеріаль для орудій. Стоить перейти въ югу и востоку отъ вышеупомянутой линіи, и изследователь находится въ области издалій изъ премня, который встрачается въ такихъ большихъ массахъ, что не остается нивакого сомевнія, что кремень вдёсь добывался нав кореннаго мёсторожденія. Въ Европейской Россін можно даже различить по каменнымъ орудіямъ области развитія ваменноугольныхъ и міловыхъ отложеній. Почти всюду на площади развитія каменноугольныхъ осадковъ издвлін доисторическаго человіва приготовлены неъ бураго премня и роговина наменноугольной системы, тогда вакъ въ области разветія меловыхъ осадковъ кремневыя оружіви орудія изготовлены изъ чернаго кремня.

Изъ такого распредъленія каменныхъ орудій невольно раждается вопросъ: неужели въ такомъ ближайшемъ сосъдствъ, какое представляеть вышеуказанная линія, они представляли различныя фазы культуры? Неужели южнъе и восточнъе начерченной линіи люди жили въ въкъ палеолитическомъ, тогда какъ западнъе и съвернъе въ въкъ неолитическомъ? Все это различіе обуслованвается только характеромъ мѣстныхъ породъ, которыя и дали матеріалъ для подвлокъ. Въ пользу того же свидътельствуютъ и находки сдъланныя Гревингомъ въ Прибалтійскомъ краф, гдѣ собраны имъ довольно многочисленныя коллекціи каменныхъ орудій и оружій, между которыми большинство изъ сланцевъ и кристаллическихъ горныхъ породъ, въ избыткъ находимыхъ доисторическимъ человъкомъ въ поддонной моренъ. Здѣсь кремня нѣтъ и слѣдовъ, а потому понятно кремневыя издѣлія могутъ являться только чрезвычайною рѣдкостію (13).

Можно вполнъ послъдовать за пр. Иностранцевымъ въ томъ мивнін, что поселенцы къ свверо-западу отъ Водлы и Свири и поселенцы въ юго-востоку отъ этихъ ръвъ жили одновременно только оговорившись, что всё они жили въ неолитическую эпоху. Всъ археологическія и палеонтологическія находки пр. Иностранцева по побережью Ладожскаго овера гр. Уваровъ отнесъ къ срединъ неолитической эпохи. Дъло въ томъ, что въ неолитическую эпоху оббивка и употребление оббитыхъ орудій не были оставлены. Шлифовка требуеть много труда и искусства, оббивка нуждается въ гораздо меньшемъ количествъ того и другаго, а между твиъ для многихъ цвлей оббитыя орудія могутъ служить также хорошо, какъ и полированныя. Имъя подъ рукою хорошій матеріаль для оббивки, ископаемыя жители нынвшией Петербургской губернін и находили для себя удобнымъ пользо, ваться оббитымъ оружіемъ. Но свионяться въ тому межнію, что эти люди жили не въ палеолитическую эпоху, а въ позднейшее время, заставляють следующія соображенія. Палеолитическая эпоха, какъ мы говорили выше, падаеть на ледниковый періодъ. Въ съверной Россіи въ теченіе этого періода царствоваль страшный холодъ. Каково тогда было около Патербурга, можно судить изъ того, что даже около Кіева находились громадные ледники. Спъта и льды поврывали съверную и среднюю Россію и давали начало образованію громадныхъ водныхъ теченій на югв. Болота, озера и ръки должны были покрывать низменный югь Россіи. Воть почему антропологи (наприм., Анучинь) полагають, что человъкъ не жилъ въ Россіи въ палеолитическую эпоху. Следы его существованія, найденныя въ трехъ м'ястахъ, весьма сом-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Иностранцевъ, геологія. Т. 2. стр. 505--507. 1885-87 гг.

нительны, и только въ Польекихъ пещерахъ палеолитическій че-

За вормъ темъ универсальность деленія на палеолитическій и неодитическій въкъ не можеть подлежать сомивнію, если мы будемъ съ этимъ дъленіемъ соединять то представленіе, что въпалеолитическій—древивиній періодъ европейскій человвив не украъ шанфовать орудій. Что въ Европъ быль такой періодъ, это признается вевми антропологами, и изследованія г. Иностранцева не могуть набросить на нихъ накакой тени сомивния. Его апріорныя соображенія о необходимости для первобытнаго человака въ изкоторыхъ случаяхъ прибъгнуть къ шлифовкъ нельзя признать особо убъдительными. Твердыя каменныя породы вообще встръчаются довольно часто, и если ихъ не окажется въ какомъ-либо мъсть, то человъкъ, покинувъ это мъсто, вомечно легко найдеть ихъ въ другомъ. Какъ на проста мысль о ділифовив, она не могла придти сразу въ голову первобытному человъку, и отсутствіе кремня прежде всего его должнобыло вести не въ той мысли, что можно приготовлять орудівизъ другаго матеріала и другимъ опособомъ, а къ той, что нужно поискать кремня, абсидіана, нефрита или др. въ иномъ мъстъ. Онъ могъ даже добывать орудія въ одномъ месте и жить въ другомъ; г. Иностранцевъ самъ сознается, что въ съверо-западу отъ Свири полированныя изделія находятся не исключительно, в, почти исключительно, что не одно и тоже.

Что тв люди, о которых говорить пр. Иностранцевь и которые употребляли палеолитическія орудія, жили въ неолитическую, т.-е. поздивйшую эпоху, это представляется несомивинымь, ибо у береговь Ладожскаго овера мы видимь неолитическую расу съ домашними животными, окруженную современной фауной, жившую очевидно въ то время, когда орографія містности приняда свой настоящій характерь, между тімь навь сліды палеомитического человіна находятся обынновенно въ изміненныхъдолинахь и всегда иміють около себя фауну отличную оть современной. Универевльность діленія на палеолитическій и неолитическій вінь была бы понолеблена тольно тогда, когда было бы показано, что человінь—современникь мамонта шлифовальтопоры и мучимый стужею ледниковаго періода уже иміль около себя домашнихь животныхь. Громадный матеріаль, которымь

располагаеть современная антропологія, представляеть достаточно доказательствь для противоположнаго утвержденія.

Разкая грань между палеолитическимъ и неолитическиъ періодами бросается въ глаза каждому пасладователю, и внимательное изучение предмета не только не стушевываеть этой грани, но далаеть ее болье ясной и очевидной, и эта грань представляется намъ однимъ изъ важныхъ доказательствъ факта всемірности потопа.

Много возраженій противъ ученія о всемірности потопа направляется со стороны этнографіи. Таково прежде всего ученіе объ автохтонныхъ расахъ. Сущность этого ученія состоить въ томъ, что нельзя будто бы установить генетической связи между расами различныхъ материковъ, и что съ древивищихъ времень эти расы находятся тамъ, гдъ мы ихъ видимъ теперь. "Нельзя не обратить вниманія, говорить Иностранцевъ 14), на весьма интересную обособленность трехъ основныхъ человъческихъ расъ: бълой или кавказской, черной или негританской и желтой или монгольской, пріуроченных в къ древнимъ материкамъ, разделеннымъ между собою не современными морями, а морями третичнаго періода. Это какъ бы указываеть не только на существование человъка въ третичный церіодъ, но и на бывшую въ это время обособленность его расъ". Нетрудно угадать смыслъ словъ г. Иностранцева, хотя онъ собственно хочетъ сказать не то, что говорить. Онъ вполив убъжденъ, что въ третичный періодъ человака не было, тамъ менае конечно онъ можеть върить, чтобы въ третичный періодъ человъчество распалось на такія разкія разновидности, какъ кавказцы и негры. Дъло вотъ въ чемъ. Въ недавнее время возникла теорія, что различныя человъческія племена произошли отъ различныхъ животныхъ предковъ. Это полигенивиъ новаго времени, аналогичный полигенизму, существовавшему еще со времень Джіордано Бруно и утверждавшему, что различныя расы непосредственно созданы Богомъ. Только на мъсто Бога теперь поставлены обезьяны. Представимъ себъ, что въ третичный періодъ въ Европв жиль орангутанть, въ Азіи — чимпанае, въ Африкъ-горияла или аналогичныя имъ (нынъ исчезнувния)

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Иностранцевъ, геологія. Т. 2. стр. 432. 1885—87 гг.



антропомороныя обезьяны. Представимъ себъ, что отъ этихъ или обезьяноподобныхъ существъ путемъ половаго подбора произошли антропопионан И ственнаго трехъ видовъ-существа, представляющія собою начто среднее между человъвомъ и антропомороными обезьявами. Еще одно усние воображенія и окажется, что европейскій антропоционкъ произвель бълаго, азіатскій монгола и африканскій - негра. Читая страницы геологін Иностранцева, посвященныя вопросу о третичномъ человъкъ, нельзя усумниться, что почтенный профессоръ влонить свое разсуждение въ этой гипотезъ. Разумъется съ точки зрвнія этой гипотезы о всемірномъ потопв не можеть быть и рачи. Конечно нечего говорить о нелапости этой гипотевы. Нелвность и несостоятельность ед внолив показана ед противникомъ Чардь зомъ Дарвиномъ въдвухъ сочиненіяхъ "Тhe origine of man" u ,The Expression of the emotions" 15). He gas насъ ненужно ея опроверженіе, для насъ достаточно отмітить, что "интересная особенность", о которой говорить пр. Иностранцевъ, есть чисто продуктъ его воображенія. Дъло воть въ чемъ. Несомивнио, что цвътъ кожи служить самымъ сомнительнымъ признакомъ различія расъ. Завися отъ температуры, онъ людей одного и того же племени можеть заставить причислить и къ бълой и къ черной расъ. Еврен, разселившіеся по всему земному шару, имъютъ вожу всъхъ цвътовъ отъ чернаго до бълорозоваго. Въ верховьяхъ Нила въ Абиссиніи можно встрътить арабовъ совершенно чернаго цвъта, хоты всв черты ихъ лица ясно говорять о принадлежности къ кавказской расв. Арійцы,

<sup>16)</sup> Въ этихъ сочиненіяхъ Дарвинъ установиль, что самыя отдаленныя человіческія племена несомнішно иміють общихъ человіческихъ предковъ. И весь вопрось слідовательно сводится теперь въ тому, оть кого произошли эти малочисленные предки, живше когда то вийстій и на небольшомъ пространствій? Дарвинъ говорить: отъ предковъ животнихъ, но всй наслідованія, вышедшія въ послідніе годы и посвященныя этому вопросу, константирують, что такое утвержденіе не имість за собою фактическихъ основаній (подробно это обслідовано, наприм., въ роскошномъ изданіи Ranke «Der Mensch» В. 1 und 2. 1816—87). Поэтому учение и раціоналистическаго направленія, отрицая возможность сверхъеотественнаго (наприм., Пемель въ курсів этнографіи), сознаются, что естественное происхожденіе человішка неизвітство; мы же, признавая дійствительность сверхъестественнаго, утверждаемъ, что «сотвориль Богь человішка по образу Своему, по образу Божію сотвориль его» (Быт. 1, 27).



разселившіеся очень недавно и во всякомъ случав путешествовавшіе не по третичнымъ морямъ, въ Европъ имъють бълый и еъ Индін желтый цвъть. Въ виду всего этого при разсужденіи о расахъ обывновенно принимаются во вниманіе анатомическіе признави, но судя по этимъ признавамъ проманьонцы приближались въ негрскому типу и накоторыя изъ фюрфооциихъ расъ къ монгольскому. Наконецъ при нъсколько большемъ вниманіи въ двиствительности отъ г. Иностранцева не должно бы ускользнуть, что въдь населеніе Европы образовалось изъ смешенія двухъ главныхъ расъ-туранской и арійской съ преобладаніемъ арійской. Но туранскія племена суть племена монгольскія (финны, допари и т. д.). Не такъ давно финскія племена жили по всей средней Россіи, и названія ріжь и містностей въ Московской, Тульской и другихъ губерніяхъ ясно свидітельствують о финскихъ поселеніяхъ. Въ западной Европъ венгры тоже монгольскаго происхожденія, полагають, что въ туранскимъ племенамъ принадлежать и баски, и вообще признають, что прежде туранскія племена были широко распространены по Европъ. Наконецъ арійцы тоже вёдь съ незапамятныхъ временъ, хотя конечно не съ третичныхъ, находятся и въ Индіи, и въ Европъ, и вся югозападная Азія всегда была населена кавказскими племенами. Преднося предъ своимъ взоромъ эти факты-которые можно умножить безъ числа, -- остается только удивляться комизму суждемій почтеннаго геолога.

Нивакой обособленности расъ съ древивйшихъ временъ на различныхъ материкахъ не было; но говорять, что во всякомъ случав разселеніе племенъ по всему земному шару и образованіе существующихъ расъ не могло произойти въ теченіе того времени, которое прошло съ потопа, если руководиться библейской хронологіей. Отмъчають то обстоятельство, что въдь уже 4 тысячи лъть земной шаръ былъ населенъ, и что наиболье ръзко различающіяся между собою расы кавказская и негрская уже существовали въ то время, какъ это видно, наприм., изърисунковъ, находящихся въ гробниць фараона Сети. Это возраженіе имъсть большую силу, и можеть быть тщательное изслъдованіе библейской хронологіи должно привести къ тому результату, что рамки, въ которыя прежде укладывалась человъческая исторія, должны быть расширены. Однако на этомъ

пока еще нельзя настанвать съ увъренностію и во всякомъ сдучав можно показать, что факты этнографіи не стоять въ непримиримомъ противоръчіи съ тою традиціонною цифрою кронологіи, которая извлекается изъ Библіи текста LXX. Прежде всего мы дично не совствиъ согласны съ тъмъ, чтобы было доназано, что во времени Сети I негрская раса уже отлилась въ свою окончательную нынвшиюю форму. На гробница Сети равно вакъ на другихъ египетскихъ рисункахъ дъйствительно ивображены люди черной расы, но съ ординами носами 16). Черта совершенно ненегрская, не указываеть ди она на то, что типъ негрскій тогда только формировался, но еще несформировался? Съ другой стороны мы имвемъ основанія утверждать, что для образованія расы человіческой при благопріятных условіяхь требуется очень немного стольтій. Различіе рась состоить въ 1) въ различіи окраски кожи, во 2) въ различіи строенія организма. Бледнорозовая и черная окраска, конечно, наиболее различаются между собою, но опыть показываеть, что первая черезъ немного повольній можеть перейти во вторую. На окрасну вожи сильно вліяють влиматическія отношенія. Прунеръ сообщаеть изъ собственныхъ наблюденій, что европеецъ, акклиматизировавшійся въ Египть, черезъ короткое время получаеть грязно коричневую окраску. Въ Абиссиніи онъ принимаетъ вакую то особенную броизовую окраску, на берегахъ Аравіи желтую, въ Сиріи-худосочно бледную, светловоричневую - въ пустыняхъ Аравіи. Лангсдоров нашель на Маркизскихъ островахъ европейцевъ, которые въ нъскодько дътъ получили столь же темную окраску, какъ и туземцы. Потомки португальскихъ выходцевъ на островахъ Зеленаго мыса въ теченіе 300 леть по-Форстеру-сделались почти совершенно черными, въ Гвинев и Батавіи они темнъе туземцевъ. И эта темнота окраски не можетъ быть приписана смешенію съ черными, ибо чистота кавказской врови ясно доказывается чисто сохранившимся кавказскимъ типомъ. Жители горъ много светлее по окраске в много сидьные, чымь родственные имь по происхожденію обитатели додинъ. Индусы въ холодныхъ горныхъ областяхъ-именно

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) См. сники съ этихъ рисунковъ, наприм., у Lenormant'a въ L'Hist. ancien. Т. I, р. III, lt. 304. 1881.



въ Гиминавиез — совершенно бълы, живуще на кать — первы. Сіях-пашь въ Гиндунума, говорящіе явиномъ бливно родственным въ санскрату, бълы, какъ и европейцы, жители Кашмира— тамнаго цвъта. Индостанцы росьы, сильны, совътасй окраски, бангальцы при икъ сыромъ и всегда мягномъ климать малы, слабы и имъютъ черную окраску. Если абиссинецъ — обычная одивковоричневая окраска вотораго въ дождивое время свътабе и приближается въ окраска европейца— сходитъ съ высоты въ домину, то его кожа становится темнокоричневою. Въ Перу жители горъ имъютъ болъв свътлую окраску, чъмъ интели дожинъ. Добрищоствра часто видълъ въ ласалъ Парагвая индійцевъ, имъвщихъ европейски бълую окраску, напротивъ того почти совершенно живущіе на водъ, сильно подверженные влінню погоды пейагуасы имъютъ темную окраску.

Различіе опраски въ племенахъ зависять вообще отъ различін температуры, влажности, высоты, климата занимаємыхъ ими мъстностей, точко также и различіе въ строеніи органиваціи зависить оть раздичія въ образв и условіяхь жизни. Окружающая природа имъетъ громадное вліяніе на весь телесный организмъ. Эскимосовъ и жителей Огленной земли, живущихъ въравно суровомъ климатъ, котя и раздъленныхъ громаднымъ разстояніемъ, многіе путемественники находили весьма похожими между собой. Индусы, живущіс въ жаркихъ низменностяхъ, отличаются отъ горныхъ обитателей острымъ, менъе выдающимся лбомъ, хотя и не обнаруживають различія въ духовныхъ дарованіяхъ. Бэръ приводить длинный рядь изследованій, которыя повидимому долазывають, что обитатели береговъ и низменностей обладають болье плоскимь, обитатели горь, напротивъ, болье овальнымъ черепомъ. Чистый, такъ глубоко презираемый негрскій типъ самымь різнимь образомь выражается только въ двукъ низменностикъ, между темъ какъ вполнъ родственныя племена, которыя живуть въ болве высокихъ областяхъ, какъ твлесно, такъ и духовно органивованы несравнение лучше. Касоръ есть чистый негръ, но при уделеніи изъ жаркаго пояса. строеніе его черела маняется и становится подобныма европейскому. Мы уже говорили, что европейскіе эмигранты въ Амерыкв изменяють свой тымь, ножно оказать, что эдесь образуется. нован раса на нашихъ глазахъ. Характеристические признани

этой расы уже ръзко обозначились, хотя со времени переселенія туда смінилось немного поколіній, и постоянный притогь европейскихъ переселенцевъ доставляетъ непрестанно свъжую провь, которая необходимо задерживаеть и замедляеть процессь преобразованія. Англійская раса заселила Соединенные Штаты только со времени переселенія пуританъ (1620 г.) и со временв Пенна (1681 г.). Прошло менъе 2<sup>1</sup>/, столътій съ тъхъ поръ и вигловмериканцы или ники уже не похожи на своихъ предковъ. Уже во второмъ повольніе обнаруживается у американскихъ дреоловъ (потомковъ бълыхъ европейскихъ родителей) на съверв нвкоторое измвнение черть лица, приближающее ихъ въ мъстной расъ. Кожа становится суше, румянецъ исчезаетъ, аппарать желевь выступаеть менве, волосы двлаются темеве и глаже, въ лицъ болъе выступають височныя ямы, яремныя кости образовывають сильнейшій выступь, глаза лежать глубже, челюсти являются болье неувлюжеми. Далье кости оконечностей становятся длиниве и тойьше, такъ что въ Англіи и во Франдін оказались принужденными заготовлять для Соединенныхъ Штатовъ особенныя перчатки съ особенно длинными пальцами. Тоже самое обнаруживается и на намециихъ переселенцахъ. Нъщы въ Пенсильвани, говорить с-г Шутцъ, отличаются отъ оставленныхъ ими земляковъ настолькоже, насколько янии отъ англичанъ. Въ южной Америкъ на европейскихъ поселенцахъ обнаруживается подобное же измъненіе. На Антильскихъ островахъ европейцы всявдствіе долгаго пребыванія стали неувкаваемыми и приняли многія американскія черты. Такимъ же образомъ изивняются англичане въ Австрали. "Хотя они, говорить Юнгь, еще носять на чель отпечатовъ британскаго отечества, однаво, подпавшіе вліянію страны и влимата, они отличаются отъ англичанъ не менве, чвиъ и американцы. Какую форму приметъ ихъ типъ, это можно узнать теперь, судя по ыладшему покольнію. Сложеніе принадлежащих въ последнемужотя все еще крвико — стройные и тоньше, свымій англійскій цвъть лица исчезаеть, характеръ ихъ ставится живъе и веселье, напротивъ характеръ американцевъ вследствіе холокной расчетанвости становится менње веселымъ и отпровеннымъ". На неграхъ, ввезенныхъ въ Америку, влиматическое вліяніе тоже очевидно. Н'якоторые писатели утверждають, что посл'я многихъ повольній негры въ Америкъ становятся похожими набымхъ. "Дъти негровъ, рожденныя на Антильскихъ островахъ, говоритъ Рейзе, имъютъ негрскія черты только въ незначительной степени. Волосы и цвътъ кожи не изивняются, но лице теряетъ свой негрскій типъ, и во всъхъ другихъ отношеніяхънегры— вреолы становятся ближе въ бълымъ". "Негры съвероамеряканскихъ штатовъ, говоритъ Реклю, не имъютъ вполивафриканскиго негрскаго типа, ихъ кожа ръдко бываетъ совершенно черной, хотя ихъ предви изъ Гвинен совершенно черны-Кости лица не такъ выступаютъ впередъ, губы не такъ толсты, носъ не такъ плоскъ, волосы не такъ похожи на руно, черты лица значительно менъе напоминаютъ животное, лицевой уголъ менъе остръ, чъмъ у ихъ братьевъ въ старомъ свътъ. Втеченіе 1¹/<sub>3</sub> стольтія уничтожилось ¹/<sub>4</sub> того разстоянія, которое отльдяетъ нхъ отъ бълыхъ".

Приведенные примъры показывають намъ, что подъ вліяніемъвившнихъ условій типъ племенъ изміняется и отливается въ ту форму, въ вакой являются воренные обитатели страны, вліяніе которой наблюдають. Можно привести также множество примъровъ разительнаго вліянія образа жизни на организмъ. Животная жизнь кладеть животный отпечатокь на лицо человака, умственныя занятія сообщають такъ называемую интеллигентную физіономію. Тотъ наи другой образъ жизни быстро сказывается на развити костей и изминении ихъ строения. Пища оказываеть сильное вліяніе на рость тела. Но мы, оставляя въ сторонъ эти вліянія, отметимъ несколько фактовъ внезапной измънчивости въ людяхъ, которая при извъстныхъ условіяхъ можеть быть причиною внезапнаго образованія новыхъ расъ. Эдуардъ Ламбертъ, родившійся въ 1717 г. отъ совершенно здоровыхъ родителей, быль втеченіе всей своей жизни покрыть скордупою почти въ дюймъ тодщины, неправильно растреснутою въ различныхъ направленіяхъ. Эта сворлупа создала ему прозвите человъка-дикообраза. Его особенное свойство кожи наследовали все шесть его сыновей и кроме того еще два внука. Въ семействъ Кольбурна четыре покольнія были полидактильческія, т.-е. имъли пальцевъ болье, чемъ сколько ихъ обывновенно имъють люди. Великорослая охранная гвардія Фридриха Прусскаго произвела и следующее поколеніе великорослыхъ.

Извиство волоситое сіамское семейство, въ ногоромъ очень, имъвний чрезвычайно дленные волосы на лицъ и очень слябо развитые зубы, нередаль эти особенности одной изъ своихъ дочерей, а также одному своему сыну. Туме особенность имъть одинь ностромской крестьянинь Адріанъ Евтильевь, передавшій ее своему сыну Өсодору. Въ нёноторыхъ племенахъ (въ Африкъ и Испаніи) оказывается отсутствіе длиной мочки (нижней части уха). Безъ сомевнія этв особенность, явившаяся въ первый разъ у одного или мемногихъ, едилалась всеобщею путемъ наслъдственности. У іудеевъ предписываемое занономъ образаніе врайней плоти привело ка тому, что у ниха нерадко рождаются дети ен лишенныя-обрезанныя приредою. Для обоэтаченія тапихъ существуєть особый терминъ — Nauld mohl рожденные образанными. Относительно семействъ Ламберта и Кольбурна Катроажъ замвчаетъ: "еслибы потомства этихъ семействъ были тщательно выделены, канъ потомотва первыхъ маншаниъ мериносовъ, то могли вознивнуть двв новыя человъческія расы: пестипавая и дивообразиан".

Руководись приведенными примърами, обратимъ внимание на то, что въ промедшенъ пластичность (способность въ наизнапрости) человической организація была большею (ибо таніе приянаки кань цивть кожи, волось, колебанія въ размърахъ различныхъ органовъ не были финсированы продолжительной наследственностію), и что условія для быстраго обравованія новыхъ расъ были гораздо благопріятиве. Кочевая и охотничьи жизнь первобытныхъ повольній двлала то, что люди не ютились один около другихъ, а расходились далеко между собою. Въ Библін мы читаемъ, что уже первый сынъ перваго чедовъка покинулъ его навсегда. Несомивнио, что котя и не по танимъ грустнымъ причинамъ, но подобные случал бывали постоянно. Представимъ теперь себъ, что изъ извъстнаго племени выдълнется семейство и отправляется куда-нибудь въ даль искать новаго счастья. Если племя жило гдв-нибудь въ западной Азія, положимъ въ Арменіи, то немного требуется пройдти семейству мэъ прежняго мъста жительства, чтобы оказаться или въ условіяхъ, воторыя способствовали бы выработив самаго совершеннаго кавкавскаго типа или негрскаго или монгольскаго. Двигаются переселенцы къ югу, переходять черезъ Суецкій пере-

шеекъ, отправляются вверхъ по теченію Нила, достигають его верховьевъ; здъсь всъ благопріятныя условія для пріобрътенія цвъта и нъкоторыхъ другихъ чертъ негрскаго типа. Если наши переселенцы вмысто того, чтобы идти съ своей родины въ югозападу, двинутся къ съверовостоку, то они окажутся въ странъ, где подъ действіемъ природы должны будуть пріобрести монгольскія черты. Если же вивсто того, чтобы идти къ свверовостому, они пойдуть на свверъ, то окажутся на Кавказъ — въ мъстахъ, гдъ природа способствуетъ выработкъ самаго красиваго, самаго совершеннаго кавказскаго типа. Конечно, первобытные переселенцы, ведя съ природою борьбу за существованіе, едва ли поставляли своею задачею защищаться отъ вліянія природы на измъненіе ихъ организацін-ихъ habitus'a, они вполнъ отдавались природъ, власть надъ которою ихъ прародители потеряли въ раю, и втеченіе немногихъ стольтій природа могла отлить ихъ потомновъ въ типичныя формы существующихъ въ настоящее время расъ. Это особенно могло быть въ техъ случаяхъ, когда колонисты, выходившіе съ родины небольшими отрядами, далеко уходили отъ родины и далеко расходились между собой. Небольшія человъческія обществы оказывались тогда раздъленными между собою общирными незанятыми пространствами. Пункты, занятые ими, и могли послужить центрами образованія новыхъ расъ. Эмигранты очевидно должны были пріобръсти въ различныхъ мъстахъ типъ совершенно различный, должны были ръзко различаться между собою такъ, что между различными племенами нельзя установить посредствующихъ звеньевъ. Такія обстоятельства бывали и они то подали поводъ нъкоторымъ ученымъ составить теорію о многихъ центрахъ происхожденія человъчества (такую теорію особенно горячо защищаль Агассиць).

Но могло ли произойти разселеніе и образованіе расъ по всему земному шару втеченіе того періода, который—согласно тексту LXX—протекъ отъ потопа до того времени, въ какое мы находимъ это разселеніе и образованіе совершившимися? Противники всемірности потопа говорять, что не могло. Попытаемся показать ошибочность ихъ утвержденія. Какъ обыкновенно считають, отъ потопа до Рождества Христова протекло 3246 лътъ и слъдовательно до машихъ дней 5136 лътъ. Въ настоящее время на землъ считается около 1500 милліоновъ лю-

дей. Спросииъ прежде всего: могло ли такое количество дюдей произойти отъ трехъ паръ втеченіи пяти тысячи леть? Относительно Соединенныхъ Штатовъ въ недалекомъ прошломъ Мальтусь повазаль, что тамь народонаселене удванвается въ 25 леть. въ Россів согласно статистическимъ указаніямъ народонаселеніе удванвается въ 60 летъ. Если мы для определенія размноженія человъчества примемъ последнюю циору, то очевидно въ общемъ мы скорбе получимъ цифру меньше истинной, чвиъ ей равнуюили большую. Теперь у народовъ культурныхъ народонаселеніе размножается гораздо слабве, чвиъ оно размножалось въ прежнее время. Но принимая во вниманіе войны и опустошительных больни, мы допускаемъ последнюю цифру, т.-е. допускаемъ, что человъчество утроивается втеченіе стольтія. Спрашивается, сколь велико будеть въ такомъ случав число людей, происшедшихъ отъ трехъ паръ втечене 5000 лътъ? Отвътить на это нетрудно, чрезъ вычисленіе мы получаемъ циору съ 24 нулями, т.-е. получаемъ тысячи квадрильоновъ 17). Эта цифра неизмъримо выше скромныхъ 1500 миллонновъ. Отчего же этотавъ, отчего человъчество размножалось въ прошедшемъ такъ медленно, несравненно медлениве, чвить въ настоящее время? Несомивнно, 1) что въ прошедшемъ люди были плодовитве, и 2) что они были здоровъе. Значить для объясненія значительности числа живущихъ людей необходимо принять. что ихъ въ прошедшемъ гибло гораздо больше. На первый взглядь такое допущение представляется весьма естественнымь: люди стояли въ большей зависимости отъ природы, чаще вели войны и т. д. Но такъ кажется только на первый взглядъ. Войны прошедшаго времени являются игрушечными въ сравненіи съ войнами девятнадцатаго въка. Одна менъе чъмъ годъ продолжавшаяся война на небольшомъ уголку Европы въ 1877 году подожила болье людей, чвиъ стольтнія войны древности, не говоря уже о томъ, что въ настоящее время война ведеть за собою

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Мы вићемъ геометрическую прогрессію, первый членъ которой 6 (Симъ, Хамъ и Іафетъ съ женами), число членовъ 50 (столетій), знаменатель которой 3 (утроеніе въ столетіе). Нужно определить величину последняго члена равнаго 6×3<sup>42</sup> (3 сорокъ девять разъ умноженное само на себя). Логариемируя это выраженіе и отыскивая по найденному логариему (Lg X=24.1571000) соответствующее ему число, мы получаемъ цифру съ двадцатью четырыма нудями: 1435,...



страшное экономическое разореніе страны, різжо отражающееся на прироств населенія. Остается, значить, что въ прошедшемъ людей губила борьба съ природою. Но какая же борьба? Если они жили на одномъ мъстъ и занимались земледъліемъ нин даже и кочевали постоянно по однимъ и твиъ же степямъ, то въ такомъ случев ихъ борьба съ природою была не больше той, какую ведеть современный европеець противъ истощенной почвы. Но сововиъ иное двло борьба съ природой при переседеніяхъ, тамъ люди гибнуть тысячами, такъ они гибли, должно полагать, и въ прошедшемъ. Но успъвали ли они въ своихъ попыткахъ переселенія? Высовія горы, обширныя пустыня, овеанъ, густые тысячеверстные леса, населенные страшными хищнивами, не являлись ли для первобытныхъ эмигрантовъ непреодолимыми преградами, а при попыткахъ ихъ перейти западнями и могилеми? Но вому неизвъстно, что высовія горы всегда имъють проходы или вообще пути, по воторымъ можно совершить переходъ, и притомъ переходъ черезъ нихъ всегда скоръе совершить человыть нецивилизованный, чымь культурный. Солдаты Аннибала перешли Альпы съ своими слонами, Суворовъ перешель черезъ Чортовъ мость, Бонапарть тоже прошель съ пушвами черезъ Альны въ Италію. Такъ или иначе арійцы ивкогда спустились чрезъ Гиммалан въ Индію, по крайней мъръ они въдь издавна живуть по объ стороны Гиммалаевъ. Общирныя пустыни? Но важдый день по нимъ проходять караваны. Чтобы совершать переходы черезъ горы и пустыни конечно требуется умъ и ловкость, но втоже станеть отрицать, что назадъ тому 5000 леть человекь имель и то и другое? Въ 1771 г. калмыки (которые едвали далено ушли отъ культуры временъ потопа), жившіе на берегахъ Волги, съ женами и дётьми въ количествъ 600000 человъвъ отправились въ Китай. Втеченіе восьми масяцевъ, не смотря на крайнія бадствія отъ холода и жара, несмотря на постоянныя нападенія на нихъ арміи казаковъ, высланной для ихъ преследованія, не смотря на голодъ и жажду, они прошли по сивжнымъ горамъ и пустынямъ по прямой линіи одну восьмую часть окружности земнаго шара (4°/, тысячи верстъ), но это пространство по крайней мърв нужно удвоить, приниман во внимание уклонения, необходимыя въ дорогъ. Болъе 250000 душъ погибло въ путв. Пусть такъ!

Но около 350000 достигли своей цвли. Между твмъ нужно полагать, что въ первое время переселенія обывновенно совершались не при такихъ нечальныхъ условіяхъ. Кочевники и охотники бъжали не отъ враговъ, а часто эмигрироровали, ища отъ хорешаго лучшаго. Раки, онеаны? Что насается ръкъ, то нътъ диваря, ноторый бы не умълъ перешнывать ихъ на плоту или на чемъ иномъ. А относительно овезна изследованія Катроажа, Гораціо Галя и другихъ доставили намъ весьма любопытныя указанія, говоращія, что и переселенія по океану детно совершались людьии стоящими на самой нивкой ступени вультуры. Изследованія Галя и Катровжа, основанныя на изученіи устныхъ предацій различныхъ народовъ Полиневін, исторических пъсенъ, повторяемыхъ изъ покольнія въ покольніе ва тимпельномъ изучени родословія ихъ главныхъ домовъ, повволили воястановить съ полною върностію и считая только положительные факты, путь и время моронихь миграцій полиневійцевъ. Невозможно оспаривать теперь, что Полинезія - эта область, ноторую географическія условія мовидимому изолировали отъ всего остальнаго міра, была населена въ эпоху близкую къ нашей путемъ свободной миграціи и случайнаго реассденія происходившаго - по крайной мірь для главнаго ядра поселенцевъ - въ направлении съ запада въ востоку. Заселение было совершено племенами не употреблявшими даже металловъ, а пользовавшимися полированными орудіями. Полинезійцы припъи изъ Малевіи и въ особенности съ острова Буро, сначала они остановились и обосновались на архипелагахъ Самов и Тонга; отсюда они последовательно заселили весь отпрывавшійся предъ ними морокой міръ. Вездв, куда они приставали, они находили пустыню за исключеніемъ 3-4 нунктовъ, гдв нанни малочисленныя племена (можеть быть тоже незадолго передъ ними попавшія сюда) крови болве или менфе черкой. Въ настоящее время нашли возможнымъ определить весьма точно время главныхъ моментовъ переселенія этихъ странныхъ эмигрантовъ. Уже послъ Рождества Христова предви полинезійцевъ вышля съ острова Буро и въ четыре первые въка этой ары распространились до Самоа и Тонга. Въ пятомъ въяв они завым Маркизскіе острова, въ восьмомъ-Сандвичевы, въ тринадцатомъ-острова Маноіа (въ другомъ направленіи), откуда вышли колонисты, поселившіеся въ Новой Зеландіи между 1400— 1500 годами. Такъ недавно, оказывается, заселилось южное полушаріе.

Признавая, что родина послепотопнаго человечества была въ западной Авіи, мы находимъ, что населеніе всего стараго свъта не представляеть никаких затрудненій. Возьмемъ Европу. Уже на глазахъ исторіи, мы видимъ, вторгаются въ нее миліонныя орды кочевниковъ въ эпоху великаго переселенія народовъ. Эти орды были оттолкнуты народами западной Европы, но еслибы въ Европъ не оказалось поселенцевъ раньше, то изъ этихъ ордъ и могло бы образоваться современное поселеніе и можеть быть оно было бы теперь немного менве-если только менве-300-милліоновъ Европы. Скиоы, авары, гунны, мадьяры, татары, турки проходять по Европъ. Мало этого. Другой потокъ народовъ, устремившійся изъ Азіи, мы видимъ, приходить въ Европу чрезъ Африку и чрезъ Гибралтаръ, и это движение совершается весьма быстро и успъшно, пока наконецъ Карлъ Мартелять не оттесниль арабовъ изъ Франціи, разбивъ ихъ при **Пуату**. Всв эти народы—за исключеніемъ пожалуй арабовъ вовсе не могли похвалиться своею культурою. Однако мы видимъ, что переселенія они совершали весьма легко. И потому то мы не имвемъ основаній отрицать, что не особенно задолго передъ ними потокъ туранцевъ и арійцевъ устремился въ Европу и втеченіе немного времени успъль хорошо и прочно устроиться на новомъ мъстъ жительства.

Заселеніе Африки совершилось также легко, какъ и населеніе Европы. Къ западной Азіи Африка лежить близко, проще говоря, она связывается съ нею Сурцкимъ перешейкомъ. Въ этомъ направленіи первобытный человъкъ долженъ быль двигаться прежде всего: здъсь не было ни горъ, ни морей, ни большихъ пустынь. Народности культурныя, жившія въ Африкъ, по крайней мъръ въ нъкоторой части—исторически извъстно—пришли изъ Азіи. Хамитическое происхожденіе нъкоторой части египетскаго населенія не подлежить сомнънію и съ научной точки зрънія. Равно не подлежить сомнънію хамитическое происхожденіе части Берберскаго племени. Нъкоторыя вторженія народовь (наприм., гиксовъ) изъ Азіи въ Африку происходили уже на глазахъ исторіи. Остается предположить, что такія вторжена

нія были и до начала исторіи. Эти авангарды, отнесенные обстоятельствами слишкомъ далеко въ глубь Африки, легко могле потерять тамъ подъ условіями містности и жаркаго климата. начатии той культуры, которую несли изъ Азіи. Часть Африке могла быть населена и инымъ путемъ, яменно морскимъ. Основанія для этого предположенія представляеть населеніе Мадагаскара. Населеніе его, согласно реферату Бордье 17), состоять изъ всъхъ отбросковъ народностей, двигавшихся изъ Африки, Аравіи, Индіи. Малазіи и можеть быть Австраліи. Китай тоже доставиль туда своихъ поселенцевъ. Флакуръ говорить о существованіи тамъ еврейскихъ колоній. Къ господству на островъстремится элементь малайскій, представителемъ котораго является здёсь народъ Гова. Мадагаскаръ связывается въ настоящее время съ берегомъ Аравіи, Малабарскимъ берегомъ, Бенгальскимъ заливомъ, Зондскими островами и съ Австраліею ведивими водными теченіями, которыя всё направляются въ северному пункту острова. По мизнію Бордье теперешнее наседеніе Мадагаскара было доставлено на него двиствіемъ потоковъ. Но если сивлые авантюристы, ввъряя воварнымъ волнамъ своюжизнь и счастье, могли принестись сюда съ устьевъ Ганга, то тъмъ болъе конечно могли они отсюда чрезъ Мозамбикскій проливъ переправиться въ Африку. Многихъ обитателей Мадагаскара и могли заставить сдълать это болотныя лихорадки и дивинтерія. Имвются всв основанія полагать, что подобнымъ же образомъ, какъ и Мадагаскаръ, заселилась и Америка. Что тавія переселенническія движенія могли не требовать много времени. это доказывается примъромъ заселенія Малевіи.

٧.

Мы защищали досель учение о всемирности потопа, исходя изъ того, что объ этой всемирности учить насъ Библія. Но на самомъ дъль стояли ли мы на предыдущихъ страницахъ за учение Библіи, которое есть въчная истина, или только за господствующее въ настоящес время пониманіе и толкованіе Библів.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Cm. Les instructions pour l'île de Madagascar. R. Q. S. T. V.



жоторое какъ и всякое пониманіе и толкованіе человъческое можеть завтра оказаться ложнымъ? Разръшеніе этого вопроса необходимо для насъ, ибо нъкоторые люди, высокая ученость и глубокая въра которыхъ обязываетъ быть внимательными къ ихъ мивніямъ, въ послъднее время стали склоняться къ предположенію, что Библія не учить о всемірности потопа, что внимательное изученіе Божественнаго Откровенія показываетъ, что современное человъчество должно быть мыслимо не какъ происшедшее только отъ Ноя, но какъ происшедшее и отъ Каина.

Наиболье подробно эту теорію невсемірности потопа развиль Ленорманъ въ первомъ томъ своего вурса по исторіи востока, Но не онъ быль первымъ, высказавшимъ это метніе. Еще въ первые въка христіанской эры два обстоятельства подали поводъ къ развитію теоріи о невсемірности потопа. Одно изъдовольно странная ошибка, вкравшаяся въ хронологію текста LXX, именно по тексту LXX оказывалось, что Масусаль жиль 14 лътъ послъ потопа 18). Эта цифра была предметомъ многихъ ч оживленныхъ споровъ, и нъкоторые при этомъ высказалвали, что не въ восьми только душахъ спаслось человъчество во время потопа. Впоследствім экзегеты, смущаемые датами LXX о Масусаль, совершенно произвольно вставили туда цифры изъ еврейскаго текста. Сдвиали ли они этимъ хорошо или худо, мы судить не беремся. Несомновно по контексту книги Бытія, что Масусалъ умеръ до потопа, но несомивнио также, что цифры сообщающія намъ о возраств Манусала, испорчены, какъ можеть быть испорчено и еще многое въ библейской хронологів, довазательствомъ чего служить уже множество хронологичесвихъ варіантовъ. Только все это важно для вопроса о древности рода человъческаго, важно для вопросовъ этнографіи и исторіи, но никакъ не для вопроса о всемірности потопа.

<sup>18)</sup> По первоначальной реакціи текста.

Масусаль 167 готь родиль Ламека и жиль еще после 802 г.

Ламехъ 188 » » Ноя » » 565 г.

Когда произошель потопъ, Ною было 600 леть, Масусалу—955 леть. Умерь же Масусаль 969 леть.

По теперешней редакціи текста LXX.

Манусаль 187 леть родиль Ламеха и жиль еще после 782 г.

Ламент 188 летт родиль Ноя, и когда Ною било 600 леть, произомель потонь, следовательно, Маючеаль умерь за 6 леть до потона.

Другое обстоятельство, побуждавшее заключать, что потопъбыть невсемірнымъ, это—неумѣнье объяснить происхожденіе негрской расы, свлонившее нѣкоторыхъ къ мнѣнію, что Ной спасся не только съ семействомъ, но и съ слугами чернаго племени. Впослѣдствіи однако мнѣніе о невсемірности потопа было оставлено и возродилось только въ новое время. На защиту его выступили Шобель, Омаліусъ, Галлюа, Ленорманъ, Мотэ и др.

Перечислимъ кратко основанія, приводимыя ими въ защиту ихъ тезиса.

Начнемъ съ возраженія, идущаго со стороны лингвистики. Всв существующіе языки подраздвіяются на 3 естественныя группы: языви радивальные, агглютинативные и флексивные. Въ языкахъ радикальныхъ-иначе называемыхъ моносиллабическими и изолированными-существують слова только простыя, которыя произносятся однимъ движеніемъ голоса. Они суть ворни, имъющіе заразъ значеніе и существительныхъ и глаголовъ, онв обозначають понятіе, идею (наприм., идею движенія) независимо оть болве точнаго увазанія, нужно ли разумать предметь, качество или действіе. Тоть способъ, которымъ слово соединяется съ другимъ, опредъляетъ его роль и категорическій смыслъ въ еразв. Грамматика всвхъ языковъ этой группы можеть завлючать въ себъ только синтаксисъ. Слово-корень неизмъняемо Значение его единственно опредъляется занимаемымъ имъ мъстомъ. Смотря по тому, гдъ оно стоитъ въ предложении, оно можеть быть подлежащимъ дополнениемъ, сказуемымъ, существительнымъ, мъстоименіемъ, глаголомъ и т.-д. Такъ, напримъръ, ngo ta ni по витайски значить: я быю тебя, ni ta ngo — ты бъешь меня.

Общая морфологическая система, характеризующая группу языковъ агглютинативныхъ, состоить въ томъ, что слово не составляется болъе изъ одного корня, но образуется изъ соединеныя многихъ корней. Въ этомъ подлъположении различныхъ корней, доходящемъ до внутренняго единенія, одинъ изъ агглютинативныхъ или аггломератныхъ корней сохраняетъ свою реальнуюсилу, между тъмъ какъ собственное значеніе другихъ уменьшается, они служатъ только къ тому, чтобы опредълять способъбытія или дъйствія главнаго ворня, значеніе вотораго сохранено. По причинъ этого мы видимъ въ агглютинативныхъ языкахъ



громадную серію моносиллабических частиць, служащихь къ обозначенію всёхъ категорій языка, всёхъ поннтій отношенія возможныхь между словами въ ересв. Эти частины присоединаются къ неизміняемому корню обыкновенно послів него, но въ нівкоторыхь словахъ и случаяхъ и прежде и опреділяють его гранизтическій смысль, неопреділенно удлинняя слово, однаво безъ сплавки или слитія съ нимъ или между собою. Такъ корень веч выражаєть по-турецки общее понятіе любви безъ различенія вербальной или номинальной изтегоріи Sevegu и Sevi суть существительное—любовь, sev-mek — неопреділенное наклоненіе—любить, sev-er—причастіе—любящій.

Третью естественную грунну языковъ представляють языни олексивные. Въ этихъ явыкахъ, говоритъ Мора, корень претерпъвсеть фонетическія изміненія, служащія къ опреділенію изивненін отношеній между этими словами и другими. Элементы, являющіеся въ агтлютинативныхъ языкахъ, абсолютно невомънными, въ язывахъ оденсивныхъ становится болъе простыми и органическими. Флексивные языки представляють самую высокую степень грамматической структуры и служать лучие всего для выраженія и развитія идей, Различіе между агглютинативными и флексивными язывами лучше всего выясняется чревъ сравиительное разсмотреніе склоненій и спряженій въ текъ и другихь. При склоненіи въ нашкахъ агглютинетивныхъ не бываеть слитія между словомъ обозначающимъ отношение нория и самимъ корнемъ, родъ тамъ една различается, простое окончаніе указываетъ число. Въ олексивныхъ языкахъ, напротивъ, всв изивненія слова по роду, числамъ, отношеніямъ отражаются на самомъ существительномъ, на его произношенін, формъ в ударевін. Въ глаголахъ измънение норня является болье полнымъ и болье глубовимъ. Въ аграютанативныхъ языкахъ для обозначенія памвиеній глагола только вивненинь образонь присоединяется въ нему частица, въ язывахъ флексивныхъ при измененіи глагола по временамъ и наклоненіямъ изміняется такъ-сказать самое TBEO CHOBB 19).

Языки по утверждению филологовъ изивняются въ направле-

<sup>1°)</sup> О разделени языковъ на группы см. у Lenormant'a, classification des langues (р.р. 341—352). L'hist ancien. t. 1.



нін отъ врайняго моносиллабизма въ строгому олексизму. Первый языкъ, на которомъ говорилъ первый человъкъ, полагаютъ лингвисты, быль строго радинальнымь. Уже оть радинальныхь - жимнаитаритовать сто и эмнаитаритов произветивным -оленсивные, подобно тому какъ отъ проствишихъ животныхъ произошли вишечнополостныя и т. д. Обращаясь въ Библін, богословы отмечають, что флексивными язывами говорять и семиты и хамиты и арійцы (ізфетиты), т.-е. потомки всёхъ трехъ сыновей Ноя <sup>20</sup>). Это по ихъ мивнію должно вести из ваключенію, что уже самъ Ной говориль на одексивномъ языкъ. Но отнуда же въ такомъ случав явились народы, говорящіе на язывахъ агглютинативныхъ, каковы дравиды (Индія), папуасы (Авотрадія) и т. д. и говорящіє на языкахъ радикальныхъ, каковы витайды, аннамиты. Единственное объясненіе для существованія этихъ народовъ, подагають наши богословы, есть то, что они произоным отъ Адама, но не отъ Ноя.

Другое возраженіе противъ всемірности потопа ділается съ точки зрінія археологіи. Библія показываеть намъ, что металлургія получила свое начало еще до потопа. И конечно Ной съ сыновьями, воздвигая новчегь, употребляли въ діло желівные топоры. Какимъ же образомъ, спрашивають, послі потопа во многихъ мізстахъ мы встрічаемъ каменный вінъ, именно неолитическую эпоху? Объясненіе можеть быть только то, что послівнотопныя племена, употреблявшія полированные топоры, про-изошли не отъ Ноя и что они, издавна ставъ въ стороні отъ западно-азіатской культуры, оставались съ каменными орудіями, когда здісь получила начало металлургія.

Обращаются въ Библін и здёсь отмёчають, что въ послёнотопной исторіи встрёчаются илемена, относительно которыхъ все заставляеть подагать, что они произошли отъ Каина. Кенеяне, утверждаеть, наприм., Мотэ (называя ихъ каинитами),

<sup>\*\*)</sup> Къ группъ азыковъ флексивныхъ принадлежатъ: 1) камитическіе или египтоберберскіе (египетскіе, ливійскіе, эфіопскіе). 2) семитическіе, представляюміе
двъ вътвы; съверную (арамейскій, ассирійскій и хананейскій) и южную (изманлитовъ: арабскій, малтайскій, сафантскій и яктанидовъ: сабейскій, ходрамитокій
и др.) 3) арійскіе (индопранскій, санксритскій, пали, практри, нидусовъ, цыганскій, зендскій, персидскій, курдовъ, плевскій, арменскій и др.; европейскіе: пеласгическіе или греконталійскіе, кельтическіе, германскіе и летто-славлискіе.



амаливитяне, содомляне и гиганты — древніе обитатели Палестины-предполагаются Библісю происшедшими отъ Канна. Относительно первыхъ это доказывается во 1) ихъ именемъ, означающить сыновья Канна, во 2) пророчествомъ Валаама (Числ. XXIV. 21-22), при сопоставлени котораго съ стихомъ семнадцатымъ видно, что кенение, какъ потомки Канна, противополагаются здъсь моавитянамъ, вакъ потомкамъ Сиов. Происхождение амадипитинь оть Канна донавывается твив, что въ Виблін амаликитине представляются какъ древиващій и сильный народъ, племя существовавшее раньше другихъ (Быт. XIV, 7 и Числ. XXIV, 20). Относительно содомлянъ сила аргумента Мото заключается собственно въ томъ, что они не перечислены въ геневлогической таблиць народовъ (Быт. Х). То же самое основание приводится еъ доказательство кашнитскаго (или по крайней мъръ не ноахидокаго) происхожденія гигантовъ и многихъ другихъ племенъ. Приводятся и иные аргументы невсемірности потопа, мы наложимъ ихъ при самомъ разборв этого мивнія, къ наковому разбору мы тецерь и обратимся.

У всянаго, четавшаго въ внигв Бытія описаціе потопа, конечно получалось то впечатавніе, что богодужновенный авторъ предполагаеть потопъ всемірнымъ. Но непосредственное внечатявніе, говорять, бываеть обманчиво. Согласимся съ этимъ и остановимся повнимательные на ныкоторыхъ мыстахъ повыствованія. Въ VIII, 21 ст. Быт. говорится, что "сказаль Господь въ сердив своемъ: не буду больше провлинать земли за человъка, потому что помышленіе сердца человъческого — здо оть юности его; и не буду больше поражать всего живущаго, накъ Я сдвиаль". Признавая потопъ всемірнымъ, мы вполив понимаемъ значение Божественнаго опредъления, но какъ понять слова текста, если признать потопъ мъстнымъ? Господь говорить, что Онь не будеть болье поражать есею живущаго, но въдь всего живущаго Онъ и не поражалъ, далъе Господь говорить, что Онъ не будеть больше провленать земли за челована, но въ XIX гл. Быт. мы читаемъ объ ужасной участи Содома и Гоморры. Если потопъ Ноя быль событиемъ мъстимъ, то тогда сибель Содома по своему характеру ничамъ рашительно не отинчается отъ гибели соплеменниковъ Ноя, и Божественное опредъление теряетъ характеръ правды, чего допустить нельзя. Въ

ІХ, 11 ст. Быт. Господь говорить, что "не будеть уже потопа не опустоменіе земли. Но развів мало было ужасных в наводненій вы теченіе извістнаго намъ историческаго времени, и если потопъбыль только однимь изъ таковыхъ наводненій, то опять становится невозможнымъ полять слова текста. Событія въ Содомъ, Египтв и даже въ землв обвтованной показывають, что въ отдъльныхъ мъстахъ земля не разъ прокличалась за человъка, слъдовательно въ VIII, 21 ст. речь идеть о всей земле, которая подвергиась провинтію лишь во дин Нон. Выраженіе "всякуюплоть" и "все живущее", объ уничтожени которыкъ часто говорится при повъствованіи о потопъ, нельзя понимать въ смыслъ только части животныхъ (какъ понимаютъ сторонники неуниверсальности потопа), ибо о всехъ животныхъ утверждается тоже, что и о всъхъ людяхъ, и разъ подъ встии людьми разумъются дъйствительно все люди, то необходимо и подъ всеми животными должно разуметь всехи животныхи (живущихи на земля), иначе мы потеряемъ всякій критерій для пониманія того, въ вакомъсиысль богодухновенный авторъ употребляеть слево "весь" въ томъ или другомъ случав. Указаніе, что будеть уничтожено все живущее подъ небесами (VI, 17) тоже ведеть къзаключенію, что дъйствительно на землъ будеть уничтожено все живущее, ибомебеса распростираются надъ всею землею. Самое построеніе ковчега и нагружение его-дъло представляющее столько трудностей — было бы непонятно безъ предположенія всемірности потопа. Обывновенно мы видемъ, что вогда вто-либо въ Виблів за нечестіе обрекается на гибель, то благочестивые призываются отступить и удалиться оть него, удалиться оть того мівста, гда должна произойти катастрофа. Танъ, когда Содомъ и Гоморра были осуждены на уничтожение, Лоть быль выведень саминь Богомъ изъ Содома (Быт. XIX). Такъ ногда Корей, Дафанъ и Авировъ и возмутившіеся съ ними были осуждены на погибель, остальные израживтяне были призваны отделиться и отступить отъ мятежниковъ и когде они отетупили, разверздась земли и поглотила преступниковъ (Числ. XVI). Но во время предшествовавшее потопу праведнику некуда было бъжать отъ нечестивыхъ, потому что вся земля развратилась и исполнилась нечестія. Нужно было провлясть и затемъ очистить всю землю в особымъ образомъ спасти праведника. Это и произошио.

Но, говорять намь, человъчество во дни Ноя жило только на небольшомъ уголку вемли и следовательно для уничтоженія чедовъчества не было нужды поврывать водою всю землю: потопъ всемірный быль бы бевціяльнымь. На это мы замітимь прежде всего, что еслибы и дъйствительно жили лишь на небольшомъ уголку земли, мы не могли бы утверждать, что всемірный потопъ быль бы безпыльнымь дыйствіемь со стороны Божіей, ибо "вто разумъ умъ Господень; или вто совътнивъ ему бысть (Римл. XI, 34). Далве должно сказать, что имвются всв основанія утверждать, что во днямъ Ноя человъчество разселилось по всей земяв. Періодъ времени отъ Адама до потопа-согласно обычному пониманію текста LXX — равенъ 2262 годамъ. Если мы примемъ, что человъчество въ первое время утроялось въ столетіе (а оно умножалось несомненно быстрее, на это есть намъ намекъ въ самой Библін), то найдемъ, что во времени потопа на земль жило 62.760 милліоновъ людей ві), т.-е. въ 40 разъ больше, чемъ сколько ихъ живеть въ настоящее время. Положимъ, что вследствіе часто неудачной борьбы съ природой и препятствіями ихъ было несравненно меньше, однако, должно полагать, что ихъ было такое количество, которое не могло тъсниться гдъ-нибудь на небольшомъ уголку -- особенно если принять во вниманіе ихъ кочевой и охотничій образъ жизни, они должны были разселиться по всему земному шару, и для того, чтобы уничтожить ихъ, волны потопа должны были покрыть всю вемлю. Библія и утверждаеть последнее.

Но намъ говорять, что въ Библіи есть увазанія, что нёкоторыя племена, происшедшія отъ Каина, жили и послё потопа. Разсмотримъ эти увазанія. Увазывають на венеевъ или ваинитовъ, но имя венеевъ могло предполагать, конечно, или другаго родоначальника (послёпотопнаго) Каина или оно дано было племени за какое-нибудь его свойство. Валаамъ могъ назвать племя канновымъ не за происхожденіе его отъ перваго братоубійцы, но за родство по духу съ этимъ братоубійцею. Что касается амаликитянъ, то по переводу LXX въ XIV гл. Бытія говорится о пораженіи не амаликитянъ, а поля амаликитянъ, т.-е. о пора-



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) 2×3<sup>22</sup>.

женін союзными царями враговъ, находившихся на поль, впоследствін получившемъ имя амаликитскаго и носившемъ это имя во время жизни писателя вниги Бытія. "Начало народовъ" — прозвище амаликитянъ можетъ заключать въ себв проническое указаніе на сиду амаливитянь, ихъ гордость и ихъ претензін начальствовать надъ другими народами. Въ Библіи происхожденіе амаливитянъ ведется отъ Амалива, внува Исавова (Быт. XXXVI, 12). Ленорманъ и затъмъ его послъдователи предполагають, что небольшое племя амаливитянъ, происшедшее отъ Исава, слидось съ большимъ народомъ того же имени, стоявщимъ по своему происхождению въ сторонъ отъ потомства ноахидовъ, но это совершенно произвольное и довольно странное предположеніе. Конечно можно указать въ исторіи много примаровъ того, что различныя племена сливаются между собою и образуютъ одно цвлое, но что за счастливая случайность могла соединить два совершенно различные народа, лишь потому, что они носили одинаковое имя? Между тамъ, обходя законъ теоріи въроятностей, Ленорманъ предполагаетъ, что тоже, что съ амаликитянами, случилось и съ аккадянами. Онъ утверждаеть, что цивидизація аккадская предшествовала цивилизаціи ассировавилонской, и что аккадскій народъ стоить въ сторонь оть ноахидовь, между твиъ какъ въ Х, 10 ст. Бытія мы читаемъ, что племя авкадское произошло отъ Хама.

Ссылка на содомлянъ и гигантовъ, какъ на неперечисленныхъ
въ X главъ, очевидно можетъ быть приложена и къ другимъ
извъстнымъ намъ племенамъ и расамъ, родоначальники которыхъ не отыскиваются въ десятой и послъдующихъ главахъ. Но
эта ссылка могла бы имъть значеніе лишь въ томъ случав, еслибы бытописатель гдъ-нибудь сказалъ, что онъ перечислялъ всъ
племена происшедшія отъ Ноя. Ж. д'Этьенъ и утверждаетъ, что
на это есть намекъ въ генеалогической таблицъ народовъ происшедшихъ отъ Ноя. Въ Библіи, говоритъ онъ, когда въ книгъ
Бытія перечисляются не всъ потомки патріарха, всегда выраженіемъ: "родилъ сыновей и дочерей" указывается, что таковыя
были. Но такого указанія нътъ въ повъствованіи о Ноъ. Достаточно прочитать 5 и 32 стихи десятой главы, чтобы опровергнуть утвержденіе Ж. д'Этьеня. Общія выраженія "отъ нихъ
населились острова народовъ" и "отъ нихъ распространились

народы послъ потопа" устраняють мысль о точномъ и полномъперечисленіи народовъ. Затвиъ самое потомство Ноя перечисляется совершенно иначе, чемъ потомство патріарховъ допотопныхъ и чёмъ, далее, одна ветвь потомства Симова. На самомъ двав, что представляють собою имена десятой главы Бытія: собственныя ли имена отдъльныхъ личностей, географическія ли названія странъ, населенныхъ племенами изъ потомства Ноя, или названія племенъ? Различныя лица склонялись въ различному ръшенію этого вопроса. Мы полагаемъ, что имена Х главы отчасти имена отдельныхъ личностей, отчасти названія племенъ. Несомивнио, что подъ Нимвродомъ разумвется одно лицо, но трудно также сомивваться, что Мицраимъ (im — окончаніе множественнаго числа) указываеть на племя, а не на лицо. Такимъ образомъ въ Х главъ даются не точныя генеалогическія опредъленія, а общія указанія объ отношеніи тъхъ пли иныхъ племенъ къ тому или иному изъ сыновей Ноя. Къ каковымъ указаніямъ, видимъ, присоединяются замъчанія, что отъ названныхъ племенъ произошли и распространились народы по земле после потопа, причемъ имена народовъ опускаются совершенно. Такое содержаніе Х главы деласть весьма непонятнымъ то, что привело Ж. д'Этьеня къ его предположенію.

За всемъ темъ опущенія племенъ при перечисленіи въ внигъ бытія весьма малочисленны. Содомляне правда опущены, но можетъ быть Моисей оставилъ ихъ въ стороне, потому что въ его время они уже не существовали более. Что же касается до гигантовъ, то въ Библіи можно найдти прямыя указанія ихъ хананейскаго происхожденія. Енакимъ — племя отмечаемое какъ самое важное въ расе гигантовъ—причисляется въ хананеянамъ въ 1, 10, 20 ст. книги Судей. Къ нимъ, безъ сомненія, должно отнести и другія племена гигантовъ.

Говорять, что можно найти нъкоторыя указанія на то, что желтая, мъднокрасная и негрская расы произошли не отъ Ноя. Такихъ указаній нъть, но относительно первой и третьей можно найдти указанія объ отношеніи ихъ къ Ною. Что же касается до второй, то она въроятно образовалась изъ отбросовъ различныхъ ноахидскихъ племенъ (основанія для того, чтобы признать ее происшедшею отъ Ноя, представляють ея преданія о потопъ, приведенныя нами въ третьей главъ), Моисей же, конечно,

и не подозръваль ея существованія, а отвровенія свыше о ней ему не было дано, потому что такое откровеніе было бы безполезнымъ для религіозныхъ цълей открытіемъ по этнографіи. Ленорманъ и вслъдъ за нимъ Ж. д'Этьень полагаютъ, что перечисленныя три расы произошли отъ трехъ потомковъ Какна: Явала, Ювала и Тубалкунна, о которыхъ бытописатель выражается, что первый изъ нихъ — отецъ живущихъ въ шатрахъ, второй — отецъ играющихъ на свиръли. "Живущихъ" и "играющихъ" — настоящее время указываетъ по Ж. д'Этьеню на то, что потомки этихъ лицъ жили еще во время бытописателя. Но Ж. д'Этьень не хочетъ замътить, что по смыслу текста и Аврамъ есть сынъ Явала, какъ жившій въ шатрахъ, и что слъдовательно слово "отецъ" употреблено здъсь не въ собственномъ смыслъ, а потому и настоящее время не даетъ никакого матеріала для заключеній о послъпотопномъ существованіи явалитовъ.

Ленорманъ производить отъ потомковъ Каина негровъ и другія низшія племена, но онъ опускаеть изъ виду, что тв потомки Каина, о которыхъ идетъ рвчь, обнаруживають высокія умственныя способности и замъчательныя эстетическія дарованія. Одинъ изъ нихъ улучшаетъ бытъ кочевниковъ, другой дълаетъ громадный шагь впередъ въ области техники и индустріи, третій создаеть для услажденія человаческой жизни искусство музыки, имя сестры Тубалкунна Ноама значить пріятная, прелестная, преданіе называеть ее первой пъвицей и твачихой на земяв. Весьма страннымъ представияется привязывать происхождение монголовъ-этого некрасиваго, малорослаго народа, носящаго на себъ отпечатовъ вакой-то физической недоразвитости, чего-то детскаго, къ такому родоначальнику какъ Тубалкуинъ. Особенно страннымъ это является, потому что для народовъ туранской расы можно найдти въ Библіи болъе подходящаго родоначальника. Это Өуваль и Мешехъ, потомки Іафета (Быт. Х. 2). Относительно племенъ Оувала и Мешеха извъстно (и прежде всего самому Ленорману), что они были могущественны, были широко распространены по западной Азіи, были знатовами металлургіи и говорили агглютинативными языками. Агглютинативные языки и знаніе металлургін, это въдь признаки и туранской расы. Что васается до расы негрской, то о ней прежде всего можно утверждать съ несомивниостію, что по крайней мірів въ главной своей

масст она произошла отъ Хама (нъвоторый элементъ могли доставить и семиты и ізфетиты). Самое имя Хамъ значить черный, темный. Затычь между потомками Хама указываются два, племена воторыхъ населяли Аерику. Это-Кушъ, потомен котораго жили частію въ Авін, частію — въ Африкъ. Здесь они Библією отожествинются съ ројопами. На египетскихъ гјероглифахъ именемъ Куптъ всегда обозначаются народы живущіе на верховьяхъ Нила въ югу отъ Нубів. На огипетскихъ рисункахъ они изображаются съ такими же чертами, какъ и египтане, но ничто не ившаетъ предположить, что выдвлившіеся изъ среды ихъ эмигранты, отправившіеся далье къ югу, приняли типъ негрскій. Другой потомовъ Хама-Футъ, племена происшедшія отъ котораго всегда представляются въ Библіи населяющими стверъ Африки и можеть быть не представляются живущими южиће только потому, что не было поводовъ говорить о югв. Понятно, что отъ Фута, вакъ и отъ Куша, могли выйдти эмигранты на логь, образовавшіе впоследствін расу негрскую.

Если въ нъвоторыхъ отдъльныхъ случаяхъ мы часто и не можемъ найдти, въ комъ изъ сыновей или дальнъйшихъ потомъювъ Ноя видъть родоначальника того или другаго народа, то во всякомъ случав мы находимъ въ Библіи ясное и прямое утвержденіе, что для всёхъ существующихъ народовъ Ной является родоначальникомъ. Потопъ—по утвержденію Библіи—былъ всемірнымъ. Исходя изъ этого и мы въримъ, что изкогда на землів былъ всемірный потопъ. Разомотримъ теперь, насколько сильны тв возраженія, которыя предъявляютъ противъ этой въры динскистика и археологія.

Радикальные и агглютинативные языки по утвержденію нёкоторых служать доказательствомъ, что существують народы и помимо ноахидовъ. Семиты, хамиты и ізфетиты говорять флексивными языками. Флексивные языки, значить, получены ими, какъ наслёдіе оть ихъ отца? Значить ли это на самомъ дёлё? По нашему миёнію все человёчество представляеть собою совокупность семитовъ, хамитовъ и ізфетитовъ, а нёкоторые и изъ семитовъ и изъ хамитовъ и изъ ізфетитовъ говорять языками флексивными, потому что ихъ языки, благодаря счасливымъ обстоятельствамъ, достигли скорёе высшаго развитія. Тоже обстоятельство, что существуеть въ настоящее время множертво

народовъ въ восточной и южной Азіи, которые говорять радикальными языками, служить по нашему мизнію доказательствомъ, что и Ной говориль на радикальномъ языкі. Тоже, какъ возникла вся существующая въ настоящее время совокупность языковъ, мы представляемъ и объясняемъ такимъ образомъ.

Язывъ человъва способенъ быстро изивияться подъдъйствіемъ разнообразныхъ причинъ, можно даже сказать, что въ изыкъ самомъ по себъ обнаруживается неудержимое стремление къ измънчивости. Это прежде всего можно проследить на дътяхъ. Сдоварь двухлетнихъ детей очень мало похожь на словарь взросдыхъ не только по количеству словъ, но и по различію словъ для обозначенія однахь в тахъ же предметовъ. У датей замъчается способность творчества: некоторымъ предметамъ онв дають собственныя наименованія, далье, вследствіе неуменья произносить многіе звуки, они искажають тв слова, которыв заучивають по указанію верослыкь, наконець у нихь обнаруживается стремленіе высказать все сразу, и ихъ интересныв одофрастическія попытки конечно приходилось наблюдать каждому. Эти наблюденія надъ дітьми показывають намь неизбітность дифференцированія языковъ и на возможность быстрагодифференцированія, если принять во вниманіе, что каждый ребеновъ создаеть въдь свой собственный язывъ, отличный отъ явыка другаго ребенка. Собственно въ природе каждаго человъка лежитъ наклонность измънять языкъ, который онъ получиль отъ родителей. Воспитание въ этомъ отношении можетъ бороться съ природою и побъндать ее, но это средство становится могущественнымъ только у людей вультурныхъ. Оны признають нормы языка и принуждають себя и своихъ двтей подчиняться этимъ нормамъ, но люди некультурные не питаютъ благоговънія въ родной граммативъ и свободно искажають слова.

За всемъ темъ котя культурные люди и ставять изменению языка искуственныя преграды, они темъ лишь задерживаютъ изменения въ немъ, но не уничтожають ихъ. Чтобы убъдиться въ этомъ, достаточно взять какіе-нибудь европейскіе памятники письменности за 1.000 леть назадъ и сравнить ихъ съ произведениями современной словесности. Даже въ последния столетия можно проследить изменение самыхъ формъ и законовъ въ нешкомъ, французскомъ и англійскомъ языкахъ. Въ нихъ исче-

зають грамматическія формы. Німецкій языкь еще боліве другихъ обнаруживаеть въ себъ претензін имъть падежныя окончанія, однаво и онв въ женскомъ роде сводятся почти въ нулю, а между тъмъ въ современной Европъ установлены самыя тижелыя преграды для движенія и развитія языка. Каждая попытка заменить одну букву другою встречаеть обвинения въ невъжествъ, незнани грамматики и т. д. Но такъ теперь промоходить у народовъ культурныхъ, у народовъ же некультурныхъ мы видимъ совствъ иное. Консерваторы во многомъ и въ чемъ бы не следовало, они-прайніе либералы по отношенію къ языку, производя въ немъ постояннныя нововведенія. М. Мюлдеръ приводить свидътельства англійскихъ миссіонеровъ о томъ, что въ Америкъ у нидійцевъ языкъ въ 20 леть изменяется до воувнаваемости, онъ указываеть далье, что у кочевиквовъ Азіи постоянно создаются новые языки и умирають старые. Языни у нихъ, говорить онъ, въ высшей степеви неустойчивы. Подобно тому какъ въ техъ пустыняхъ, по которымъ ходятъ эти кочевники, взметаются ураганомъ горы песку моментально и затёмъ почти моментально же исчезають, такъ скоро создаются и затвиъ исчевають ихъ языки.

Сказанное ділаеть для насъ понятнымъ, что все существующее разнообразіе языковъ могло произойти отъ одного радикальнаго въ теченіе времени протекшаго отъ потопа. Мы говоримъ отъ одного радикальнаго, хотя нівкоторые утверждають, что можеть совершаться не только въ направленіи отъ крайняго моносиллабизма къ полному флексизму, но и въ иныхъ направленіяхъ, такъ по мивнію Кука возможенъ регрессъ отъ агглютинативныхъ и флексивныхъ языковъ въ моносиллабическому; по мивнію Дельбрюка не очевидно, чтобы первоначальная стадія языка быда моносиллабическою, моносиллабизмъ корней не очевиденъ <sup>81</sup>). Но нівтъ нужды склоняться къ этимъ исключительнымъ мивніямъ при обсужденіи вопроса о потопів. Что Ной говорилъ не флексивнымъ языкомъ, это безъ труда доказывается тівмъ, что древнехамитическіе языки являются можно-сказать чисто агглютина-

<sup>21)</sup> Brucker, L'Univers du delug. Rev. Ques. Scient. T. 20. p. 456.

тивными, спряженія древне-египетскаго языка носять чисто агглютинативный характерь, система времень у него не развита и т. д. Затэмь между семитическими и арійскими языками обнаруживается такое глубокое различіе, что должно полагать, что разділеніе общихь прародителей семитовь, и арійцевь на дві візви произошло еще въ ту пору, когда они говорили языками радикальными. Произойди это разділеніе поздите, сравнительно легко было бы опреділить родство этихъ языковь, но такъ какъ это произошло должно быть еще въ эпоху всеобщаго моносиллабизма, то такое опреділеніе является дізомъ весьма затруднительнымъ. И многіе филологи (наприм., Шлейхерь, идя правда дальше, чіть слівдуєть), даже утверждають, что между этими языками не существуєть абсолютно никакого родства.

Самое утвержденіе, что будто бы въ Библін между потомками Ноя перечисляются только народы, говорящіе языками олексивными, невърно. Исторія встръчаеть едамитянь, племи Тубала в Мешеха, Оогарма говорящихъ агглютинативными язывами. Ленорианъ хочеть выпутаться изъ этого затрудненія темъ, что будто бы въ этихъ случаяхъ потомки Ноя переняли себъ языкъ вакихъ-то проблемматическихъ народовъ, съ которыми будто бы сталкивались. Но не говоря уже о полной произвольности этого предположенія, оно стоить въ несогласіи съ извістными намъ историческими примърами вотъ въ какомъ отношении. Ленорманъ представляетъ перечисленныя племена могущественными, подчинившими себъ предполагаемые имъ народы. Такимъ образомъ у него оказывается, болве могущественные и развитые побъдители приняли язывъ побъжденныхъ, но исторія обывновенно представляетъ намъ иное. Не римляне стали говорить по-гальски, а галлы усвоили языкъ римлянъ. По праву сильнаго побъдетели всегда стремятся двлать свой языкъ государственнымъ, и если иногда побъдители перенимали нравы и языкъ побъжденныхъ (римляне у грековъ), то это обывновенно бывало только съ аристопратією и не отражалось на языкъ у народа.

Обращаясь въ Библіи, мы представляемъ себъ дъло тавниъ образомъ. Ной говорилъ на моносиллабическомъ язывъ, а елексивные языки суть плодъ развитія его потомства. Изъ многочисленныхъ потомковъ Ноя многіе 400—500 лётъ спустя послѣ

потопа разселились далеко можеть быть за предълы Азін. Вследствіе болье или менье неблагопріятныхъ для культуры условій жизни языки ихъ остановились или на моносилабической или на агглютинативной стадіи развитія. Но наиболье даровитые изъ потомковъ Сима, Хама и Іафета, занявъ лучшія мізста около колыбели человъчества, пошли быстрыми шагами по пути культуры, и чрезъ 1.000-1.500 леть после потопа языки ихъ стали приближаться къ одексивнымъ, но они еще не стали таковыми. Мы говорили уже объ агглютинативномъ харантеръ древнехамитических языковъ. Боппъ полагаетъ, что и въ настоящее время -мидо-европейскіе языки можно отнести въ агглютинативнымъ, основываясь на томъ, что ихъ ворень обыкновенно неизмёняемъ. Но въ настоящее время конечно съ гораздо большимъ правомъ нхъ должно поставить въ рядъ языковъ флексивныхъ, однако въ недалекомъ прошедшемъ, очевидно, приближавшихся въ языкамъ аргаютинативнымъ.

Говорять, какимъ образомъ произощао, что языки некоторыхъ потомковъ, положимъ Івфета, болье отличаются отъ другихъ потомковъ его же, чемъ языки последнихъ отъ семитическихъ и хамитическихъ? Произошло это очень просто. Представимъ себъ семью изъ трехъ братьевъ. У каждаго брата по наскольку сыновей. Случилось, что ивкоторые сыновыя всвять тремъ братьевъ поселнись въ одинаковыхъ условіяхъ, и что другіе сыновья тоже всёхъ трехъ братьевъ поселились въ иныхъ условіяхъ. Потомки первыхъ понятно будутъ болве походить другъ на друга, чень на потомковъ второй группы, хотя между вторыми у всёхъ будуть многіе гораздо ближе по врови, чэмъ многіе въ первой группъ. Такъ поселенцы съверной Америки болъе похожи одинъ на другаго, чемъ на англичанъ, однако почти у каждаго изъ этихъ поселенцевъ, если оглянуться въ прошедшее, въроятно окажется, остались въ Англіи болбе близніе родственники, човъ ть люди, съ которыми онъ эмигрироваль въ Америку.

Говорять, что факть существованія послёпотопнаго каменнаго въка, не можеть быть совмёщень съ ученіемь о всемірности потопа. Ной зналь желёзо, какимь же образомь его потомки въ Европъ оказываются имъющими дёло только съ камнемъ? Можно допустить, говорять, частые случаи регресса, что тъ

или другія племена отъ металловъ по несчастнымъ оботоятельотвамъ опять перещан къ камню (такихъ примъровъ очень много). но нельзя найти причинь для всеобщаго ниспаденія человачества съ высшей ступени вультуры на низшую. Положимъ, в последніе случан бывали. Пятый и шестый века по Р. Х. представиноть собою ничто иное, какъ шагъ назадъ въ умственномъ отношения сравнительно съ ваками предшествовавшими, но дъйствительно нъть основаній полагать, что посль потопа имъль мъсто случай такой печальной деградаціи, напротивъ дъйствительность даеть основанія для противоположнаго завлюченія. Въ мъстахъ, гдъ жилъ Ной или Газизадра, какъ мы уже говориль совсёмъ не оказывается следовъ каменнаго века, и наскольно исторія заходить въ древность, она всегда находить тамъ жедъзо и высовую культуру. Но и относительно Европы полагаемъ, совствить не оказывается, чтобы тамъ после потопа продолжался безусловно каменный выкъ. Неолитическая раса въ Европъ есть арійская. Но Пикте и М. Мюллеръ ьзъ сравнительнаго изученія индоевропейскихъ идіомъ вывели заключеніе, что первоначальные арійцы знали употребленіе металловъ прежде ихъ разсвянія изъ Азін, такъ какъ названія нікоторыхъ металловъ одни в тв же въ различныхъ лингвистическихъ индоевропейскихъ семействахъ. Такимъ образомъ дингвистика оказывается въ согласіи съ Библіей, какъ же примиряется съ ними археологія? Батайярдъ и Арсленъ такъ совершають это примирение. Хотя всъ арійцы, разсуждають они, знали металлы, но далеко не всемь были извъстны тайны металлургіи. Последнія были достояніемъ немногихъ. Эти немчогіе конечно занялись производствомъ металловъ и на новомъ месте, но массы эмигрантовъ, далеко ушедшіе отъ этихъ немногихъ, не имъя сообщенія съ ними, естественно должны были довольствоваться вивсто жельза камнемъ. Предположение это подтверждается тъмъ, что самыя древнія европейскія преданія знакомять цась съ селеніями или кланами металлургистовъ, долго сохранявшихъ въ тайнъ секретъ ихъ производства. Батайярдъ и Арсленъ разсуждають только объ отношеніи археологіи ять лингвистикт, но мы посмотримъ на отношеніе ея и къ Библіи.

Библія пріурочиваеть начало металлургін въ Тубалкунну---

последнему изъ перечисляемыхъ потомновъ Каина, можеть быть жившему незадолго до потопа. Ной и его сыновья конечно знали искусство пользованія металлами, они передали это искусство СВОИМЪ СЫНОВЬЯМЪ, НО ВЪДЬ НО ВАЖДЫЙ ЖО ИЗЪ ИХЪ ПОТОМКОВЪ сталь металлургонь. И въ настоящее время очень многіе--- можетъ быть даже и противники всемірности потопа не имътъ ни мальйшаго понятія о самыхъ элементарныхъ техническихъ пріемахъ добыванія и обработии металловъ. Равнымъ образомъ начало металлургін не могло положить полнаго и совершеннаго вонца употребленію каменныхь орудій. Металлы въ началь бевъ сомивнія добывались и обрабатывались съ большимъ трудомъ, поэтому были ръдви, и поэтому и Ной и его потомки должны были въ значительной мърв прибъгать въ камию. Очень можетъ быть, что многимь изъ нихъ и во многихъ мъстахъ по обстоятельствамъ на целыя столетія пришлось впоследствія отказаться отъ жельза.

Что васается соботвенно до Европы, то здёсь желёзо видео было редиостью для посленотопимхъ эмигрантовъ и доступно лишь немногимъ изъ нихъ, но твиъ не менве неолитическая эпоха не была эпохою исключительного царства камия. Нетъ, были въ употреблении и металлы. Это довазывается следующими фактами. Въ Европъ найдено иного памятижковъ съ металлическими останками и найденъ другой рядъ памятняковъ совершенно сходныхъ съ первыми за исключение лишь того, что въ нихъ оказались исключительно ваменныя орудів, Сэръ Р. Кольтъ Гоэръ, изследовавъ 250 тумулусовъ, сообщаетъ, что изъ нихъ только 18 содержали орудія исвлючительно каменныя, а 78 исключительно орудія металлическія. Леббовъ въ таблицъ, повавывающей предметы, найденныя въ 139 древнихъ тумулусахъ, указываетъ намъ, что бронза и желвао смвшаны тамъ съ орудіями изъ камня. Многіе конечно могутъ сказать, что эти тумулусы принадлежать къ различнымъ въкамъ, но противъ нихъ можно привести слова самого Леббова заявившаго: "въ следующихъ таблицахъ я занимаюсь исплючительно только первобытными гробипцами". Потомъ тумулусы, въ которыхъ находили исключительно каменныя орудія, и которые, следовательно, должны считаться произведеніемъ древивйшаго неразвитаго человъка, представляють собою громадныя и замъчательныя зданія; просто искуственные холмы, воздвигать каковые человеку плохо; знакомому съ индустріей, пожалуй, было бы не подъ силу. Подобно тумулусамъ одив изъ свайныхь построекъ представляютъ исключительно памятники каменнаго въка, въ другихъ же найдены и металлическія орудів. Многіе ученые тв и другія постройки, находимыя, замітимъ, въ весьма близкомъ разстоянів одив отъ другихъ, относять въ различнымъ ввиамъ. Нужно подагать, что если подобные глубовомысленные ученые будутъ жить черезъ нъсколько стольтій и отпроють гдь-нибудь, положимъ, рядомъ развадины дворца и хижины, причемъ въ первомъ найдуть надълія изъ севрскаго форфора, а во второй горшки изъ грубой глины, то они заключеть, что эти дворецъ и жижина принадлежать въ различнымъ періодамъ раздёленнымъ между собою промежуткомъ тысячельтій. Не желая подражать такимъ ученымъ и исходи изъ указанныхъ фактовъ, мы полага. емъ, что доисторическая археологія не только не представляєть въ имъющемся у нея матеріаль возраженія противъ ученія о всемірномъ потопі, напротивъ, представляєть какъ бы ніжогорыя подтвержденія для этого ученія.

Посленотопное человечество начало разселяться по земному шару изъ западной Азін. Места, наиболе отстоящія отъ Арменіи, были заселены наиболе поздно. Наиболе успешное культурное движеніе после потопа началось въ местах отстоящих недалеко отъ послепотопной колыбели человечества: въ Ассиро-Вавилоніи, Египте, Китае и Индіи. Однако не имеется достаточно данных утверждать, что начало исторіи этих государствъ ведеть насъ въ боле глубокую древность, чемь та, которая текстомъ LXX назначается для всемірнаго потопа. Изложенію векоторых доказательствъ этого мы и посвятимъ окончаніе нашего разсужденія о потопе.

Изъ перечисленныхъ нами государствъ Китай и Индія считаются въ настоящее время позднайшими. Что касается до Китая, то по мнанію одного изъ самыхъ новыхъ его историковъ Сигизмунда Фрича, историческій періодъ этого государства начинается лишь съ 775 г. до Р. Х. "Вса событія, говорить онъ, разсказанныя посла этой даты, историческія, и все то, что имъ

предшествуеть, баснословно". Древивншими памятниками витайской письменности представляють таблицу Ю, о которой говорять что она была найдена въ 1212 г. до Р. Х., таблица "каменныхъ барабановъ" династін Чу (827—782 г. до Р. X.) и еще 72 выгравированныя таблицы предшественниковъ Фо-чи, но и эти памятники, какъ видимъ, ведущіе вовсе не въ глубовую древность, возбуждають законныя подозранія. Въ Индіи не находять невакого памятника, древность котораго восходила бы далье, чвиъ за 3 ввка до Р. Х. Надписанія царя Асоки (250 г. до Р. Х.), знакомящія съ нікоторыми историческими фактами этого времени, суть самыя древнін индейскія надписанія. Литература повводяеть намъ восходить далве, чвиъ собственно исторія, однаво и литература вовсе не считаеть за собою такой глубовой древности, какую усвояли ей прежде. Ученый издатель Ригъ-Веды М. Мюллеръ полагаетъ образование Ведъ въ течение тысячи леть между 12-2 веками предъ нашей эрой.

За Халдеею и Египтомъ Берозъ и Манетонъ насчитывали сотни тысячельтій, но отврытія въ области Ассиріологіи и Египтологіи отняли всякое значеніе у приводимыхъ ими фантастическихъ нин фантастическихъ цифръ. Вотъ что можно сказать на основаніи этихъ открытій о хронологическихъ датахъ этихъ государствъ. Ассирійцы въ древности считали годы по именамъ начальниковъ эпонемовъ, называвшихся limmi и дававшихъ свое ния году, какъ архонты въ Асинахъ и консулы въ Римъ. Далеко не всв листы limmi извъстны и опубликованы, но несомивино, что этотъ институть существоваль уже въ XIV в. до Р. Х., ибо надпись Биннирара I датирована эпониміей Сальмонкарроду. Пользунсь этой системой хронологіи, ассирійцы поздивишаго времени могли давать точныя даты событій прошедшихъ, а потому вообще хронологическимъ указаніямъ ассирійцевъ оказывается большое довъріе. Сеннахерибъ (705-681 г. до Р. Х.), врагь Езеків, упоминаеть въ одной изъ надписей, что печать, принадлежавшая Туклатъ-Нинипу была принесена въ Вавилонъ за 600 лътъ передъ этимъ, и что 418 лътъ протекло, вакъ онъ самъ захватилъ Вавилонъ (въ 692 г.) съ низверженія Теглат-•алассара 1-го вавилонянами. Теглатоалассаръ (около 1130 г. до Р. Х.) говорить въ свою очередь, что онъ реставрироваль

въ Калах-Шерготъ храмъ, построенный Самсибиномъ, сыномъ Шмидагона, за 701 г. передъ этимъ. Сынъ Сеннахериба, Ассурбанипалъ (668—626) разсказываетъ съ своей стороны, что идолъ, котераго онъ возставилъ въ 636 г. въ странъ Намъ, былъ поставленъ Эрехомъ назадъ тому 1635 лътъ, слъдовательно за 2274 г. до нашей эры. Это самая отдалениая дата, которую только доставили до настоящаго времени ассирійскіе документы. И эта дата, должно признать, вызываетъ нъвоторыя сомнънія относительно своей точности.

По цилиндръ Набонида, вавплонскаго царя, найденный въ Абу-Абба Ормуздомъ Рассамомъ и сохраняемый теперь въ Британскомъ музев, представляетъ даты еще болве древнія и следовательно большей важности, чэмъ ассирійскіе документы. Пенчь познакомиль съ этимъ цилиндромъ въ археологическомъ библейскомъ лондонскомъ Обществъ въ 1882 году. На цилиндръ повъствуется, что Лигбагасъ или Урбагасъ, царь Ура (отечество Авраама), жилъ за 700 леть предъ эпохою Гаммурагаса или Гаммураби, эпоха котораго однако совершенно неизвъстна. Тамъ разсказывается еще, что Нараменнъ, сынъ Саргона I. основалъ храмъ бога Сомаса или Солица въ Сиппарта за 3200 лівть до царствованія Набонида, т.-е. за 3750 леть до нашей эры. Эта положительная дата — самая значительнан изъ вскур, которыя были открыты досель на подлинныхъ древнихъ монументахъзаставляеть возводить потопъ, который-какъ мы знаемъ-быль извъстенъ вавилонянамъ, какъ и евреямъ, болъе чъмъ за 4000 лътъ до Р. Х., ибо прежде Нарамзина и Саргона было уже согласно свидетельству монументовъ несколько послепотопныхъ царей. Но должна ли внушать себъ довъріе эта дата Набонида? Muorie ученые вполит довтряють ей, но трудно слидовать за ними. Кто и какимъ образомъ опредълняъ время царствованія Нарамзина? Если въ Ассиріи хронологію вычисляли по limmi, относительно существованія которыхъ раньше XIV въка мы однако не имвемъ свъдъній, то должно замътить, что относытельно вавилонской хронологіи и способовъ очисленія вавилонявъ еще ничего неизвъстно. Мы знаемъ, что въ настоящее время трудио определить дату за тысячу леть назаль, почему же тогда было легче вычислить время совершенія событій за 4000

лють? Жрецы, которые завидения этимъ диломъ и которые начали его, какъ мы вообще можемъ судить по даннымъ исторія, довольно поздно, эти жрецы, оглядываясь на свое прошлое, не были ли черезъ чуръ щедры на преувеличенія? Для Халден и Вавилона точная хронологія начинается только съ эры Набонасовра въ 747 до Р. Х. Списокъ Птоломея, царскіе вавилонскіе листы, синхромисмы ассирійскихъ монументовъ и наконецъ многочисленные таблицы, датируемыя семействомъ Егиби (съ Навуходоносора до Дарія Гистаспа), доставляють точныя и върныя указанія съ этой эпохи, но нътъ никакой возможности провърить показанія относительно эпохъ предшествовавшихъ кромъ показаній ассирійскихъ документовъ, которые однако какъ мы видимъ, не ведуть насъ въ слишкомъ глубокую древность 21).

Далеко ли въ древность ведеть насъ Египеть? Открытые досель монументы и памятники далеко не охватывають всей его исторіи. Такъ они не дають никакихь свёдёній о 1, 2, 3, 7, 8, 9, 10, 14, 15 и 16 династіяхъ, указываемыхъ Манетономъ. Самый древній документь принадлежить Снефру, первому фараону (по Манетону) четвертой династів. При немъ уже встръчаются многочисленные памитники, и затёмъ послё него начинается постройка пирамидъ. При сравненіи показаній Манетона съ показаніями монументовъ находять противорічія. Согласно покавазаніямъ Іоснов (contr. Apion. 1, 14), Манетонъ (Исторія Манетона дошла до насъ лишь въ отрывкахъ, записанныхъ разными писателями) утверждаеть, что 15, 16 и 17 династія парствовали 511 лътъ, согласно Юлію Африкану-955. Монументы решительно отрицають столь большую продолжительность. Въ древней египетской имперіи было шесть династій, первая изъ царствовала по Манетону 268 лътъ, по туринскому папирусу-102 года.

Мы остановимся на двухъ указаніяхъ относительно исторіи Египта: во 1) на повъствованіи Библіи о посъщеніи Египта Авраамомъ и во 2) на надписи Хеопса, государя четвертой династіи, въ таблицъ сохраняемой въ капрекомъ музет, говорящей

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Подробныя свёдёнія объ индійской, китайской и ассировавиловской хронодогіи см. у Vigouroux въ «La chronologie des temps primitifs» Rev. Q. scient. T. 20.

о храмъ (откопанномъ Маріеттомъ у ногъ соникса), что этотъ храмъ относится ко временамъ отдалениващимъ отъ Хеопса такъ, что онъ не могъ ничего узнать о его происхожденіи.

Авраамъ былъ въ Египтв при одинадцатой или — крайнее при девнадцатой династіи 28) и согласно тексту LXX приблезительно 1100 леть спустя после потопа. Когда возникь Египеть, мы не знаемъ, но принимая во вниманіе, что 1) и вкоторыя изъ египетскихъ династій мионческаго характера; 2) нёкоторыя язъ нихъ царствовали совивстно, мы не можемъ удивляться тому, что въ Египтъ 12 династій могло быть въ теченіе немногихъ стольтій, если только стольтій. Предъ Псамметихомъ Египтомъ правило 12 фараоновъ, значитъ, Египтомъ могли управлять парамельно 12 династій, по всей віроятности ихъ (правищихъ совивстно) было гораздо меньше предъ временемъ Авраама, но сколько именно-мы не знаемъ. Не знаемъ мы и того, задолго ли предъ двънадцатою династією правила четвертая династія, но не можемъ признать удивительнымъ, что фараоны этой династін находили памятники, происхождение которыхъ имъ было неизявстио. Тв фараоны, воторые считаются принадлежащими къ четвертой династін, или ихъ предки могли быть предводителями новыхъ эмигрантовъ, спустившихся изъ Азін по направленію въ югозападу (должно полагать, въ Египетъ изъ Азін было совершено много эмиграцій). Всявдствіе этого цвпь преданій могла быть прерванною. Да потомъ преданія при изв'ястныхъ условіяхъ могутъ исчезать быстро и безсавдно. Что было на Руси назадъ тому 300-400 леть, мы знаемъ только изъ книгъ, въ народной памяти почти совершенно исчезли воспоминанія о такомъ недалекомъ прошедшемъ. Что же удивительнаго, если Хеопсъ не могъ найдти историческихъ указаній о вакомъ-то къмъ то выстроенномъ (можеть быть 2-3 стольтія назадъ) храмь?

<sup>22)</sup> О исторін, подобной случнившейся съ Авраамомъ, говорять папирусы одинадцатой династін. Описаніе Египта, которое дается въ этомъ случай въ Библін, соотвитствуеть древийшему періоду Египта (до вторженія гиксовь), но ве позднійшему (указывають, что въ числі подарковь, сділанныхъ Аврааму фараономъ, не упоминаются кони, являющіеся въ Египті поздийе при 18-й династін). Наконець, въ Бени-Гассакі въ гробниці правителя области изъ времень двінадцатой династін найдена картина, замічательно соотвітствующая исторін Авраама.



Вообще Египетъ, какъ и всв другія государства древности, не даеть намь не одной несомнанной даты, которая стояла бы въ противоръчіи съ традиціонною хронологію Библін. Такія даты ны встрвчаемъ динь въ гипотезахъ ученыхъ. Гипотезы эти, особенно относительно Египта — довольно противоръчивы. Будемъ надъяться, что при руководствъ этими гипотезами и при помощи новыхъ открытій и фактовъ ученые намъ когда-нибудь выяснять истину. Но въ настоящее время должно признать - хронодогія Египта въ значительной мъръ поврыта мракомъ и потому, пользуясь ею, нельзя пролить никакого свъта на дату Библіи о потоль. Не проливають этого свъта хронологія и другихъ народовъ. Библейское повъствование о потопъ и хронологическое указаніе Библін, когда быль потопъ, не падають предъ судомъ научной вритиви. Съ одной стороны это повъствование находить себъ нъкоторое подтверждение въ фантахъ геологическихъ и въ преданіяхъ, съ другой оно не находить противъ себя такихъ возраженій въ предположеніяхъ и соображеніяхъ ученыхъ, которыя можно бы было признать неустранимыми.

Этимъ мы оканчиваемъ разборъ возраженій противъ библейскаго повъствованія о потопъ и нашу попытку защитить тезисъ Гоуорта и опровергнуть гипотезу Зюсса. Мы не считаемъ нашъ тезисъ доказаннымъ. Чтобы было сделано это, должна быть довазана синхронистичность техъ громадныхъ наводненій, которыя мы видимъ въ разныхъ мъстахъ въ концъ ледниковой эпохи. На томъ, что это положение недоказано, настанваетъ и Арсленъ. Да, оно не доказано, по крайней мъръ не доказано вполнъ (отчасти, полагаемъ, его доказывають приведенныя нами сообщенія Брока, Мортилье и самаго Арслена), но оно и не опровергнуто. Распрыть это последнее ны и поставляли целію своего настояшаго труда. Богословы-сторонники невсемірности потопа настанвають на томъ, что ихъ мивніе не завлючаеть въ себв ничего еретическаго, что церковь никогда не высказывала опредъленія, что все нынъ существующее человъчество произошло оть Ноя, и лишь происхождение человъчества отъ Адама есть важная догматическая изтина. Потопъ есть геологическій, историческій, библейско-историческій, факть, а не догиатическое положеніе. Анализъ повъствованія о потопъ по ихъ мизнію можеть вести и не въ тому пониманію, которое установилось по традиціи. Последнее представляется намъ ошибочнымъ. Что же касается церваго, то мы не признаемъ за собою ни малейшаго права произносить собственныя сужденія о еретическомъ и истинномъ и доказывать, что отрицаніе всемірности потона есть ересь религіозная; мы только старались посильно показать, что признаніе фанта потопа не есть ересь научная.

С. Глагелевъ

## ЧЕЛОВЪКЪ И ЖИВОТНОЕ.

"И сказаль Богь: создадимь человъка по образу Нашему, по подобію Нашему... И сотвориль Богь человъка по образу Своему, по образу Божію... И вдунуль въ него дыханіе жизни, и сталь человъкъ душею живою" (Бытіе І, 26 и 27, ІІ, 7).

Мутная волна матеріализма, широко разлившись въ нашемъ обществъ, грозитъ уничтожениет въ человъть дучшихъ сторонъ его духовной врироды. Въ числъ разнообразныхъ целей, преследуемых приверженцами матеріалистической доктрины, они особенно усиленно добиваются осуществленія своей завітной мечты: подавить въ человнив строгія и настойчивыя требованія додга, совъсти, порядка, правственной отвътственности и ограничить всв потребности его однимъ вопросомъ о кормв, питанін, насыщения. Имъ желательно убъдать человъчество въ существованіи только одного основнаго закона: "питаться и жить". А въ катихнонов морали они хотять видеть одну только заповъдь: "все позволено, что ни есть въ мірт и ничего впредь не должно быть запрещено" (О. М. Достоевскій, романъ "Братья Карамавовы"). Чтобы легче и удобиве достичь желаемыхъ цвлей, матеріалисты ухватились за положеніе, гласящее, что "человъкъ есть не болве, какъ животное" или - человъкъ представляетъ собою только матеріальный механизмъ. Въ своихъ видахъ они поствинии подврвинть это положение последними выводами науки.

Каждый эдравомыслящій согласится съ Паскалемъ, что "слишвомъ опасно обнаруживать предъ человъкомъ его общую сторону съ безсловесными, не указавъ на его величіе". Вотъ почему вопросъ о различіи человъка отъ животнаго или споръ о томъ, есть-ии человъкъ образъ и подобіе обезьяны и рабъ механической необходимости, или образъ и подобіе Бога, существо духовно-нравственное - является вопросомъ не празднымъ, в серьёзнымъ. Важно решеніе этого вопроса не для теорін или удовлетворенія гордаго самолюбія людей, а въ виду твхъ практическихъ результатовъ, кои неизбъжно вытекають изъ господства матеріальнаго принципа и изъ злостнаго намиренія дисвредитировать въ глазахъ общества значение Библи примъщиваніемъ въ религіознымъ спорамъ зоологическихъ вопросовъ. Тутъ двло не въ томъ, подтвердится-ли изречение Платона, что "чедовъкъ безперое животное", а подлежитъ-ли упразднению совъсть ва полною ея ненадобностію и существуеть-ли настоятельный запросъ на "хавбъ небесный", или нътъ, т.-е. долженъ-ли чедовъкъ руководствоваться въ жизни нравственными принципами или одними матеріальными интересами. Разъ будеть доказано, что человъкъ не болъе, какъ животное, то, следовательно, нетъ надобности въ нравственности; если человъвъ -- звърь, овъ можетъ и долженъ поступать по-звърски и вправъ устроить свое общество на подобныхъ началахъ. Приверженцы матеріализма вовсе не хотять довольствоваться возбужденнымъ или научнымъ интересомъ, а добиваются практическихъ результатовъ; они хлопочутъ о томъ, чтобы ихъ принципы и выводы были примънены во всемъ "областямъ человеческого знанія и ко всемъ видамъ человъческой дъятельности". Такъ, напр., профессоръ Гэккель озабоченъ быль темъ, чтобы "догматъ о сотворения человена былъ исключенъ изъ программъ преподаванія и заміненъ теоріей о происхожденіи челов'яка отъ другаго низшаго животнаго вида". А такъ какъ подобная реформа можетъ произвести пъдую деволюцію въ человъческомъ сознаніи и поколебать всё основы правственной и религіозной жизни народа", какъ справедливо заметиль Вирховъ, то ясно, что этому злу необходимо протяводъйствовать и важдому следуеть вооружиться, дабы отстоять нравственную ответственность человека и уничтожить съ корнемъ матеріализмъ, какъ "бевомыоленный вымысель человъческаго воображенія" (Клодъ-Бернаръ, Фламмаріонъ и др.).

I.

Доводы сторонниковъ положенія, что «человѣкъ животное».—Опроверженіе сего положенія.—Отсутствіе переходнихъ формъ отъ обезьяни къ человѣку.—Различіе въ строеніи тѣла обезьяни и человѣка; большой палецъ; лобная кость; ходъ развитія объема черепа.—О безконечномъ времени.—Неизмѣняемость человѣка отъ сотворенія міра.—Духовния способности человѣка. — Измѣренія черепа; объемъ мозга.—Вертивальное положеніе человѣка.

На Западъ давно уже сталь распространяться quasi-научный выводь объ отсутствім какого-либо существеннаго различія между человъкомъ и животнымъ и о происхождении перваго отъ послъдняго. Ученіе же о происхожденіи человъка отъ обезьяны было научно обосновано и широко распространено трудами энцивлопедистовъ XVIII в. и особенно приверженцевъ теоріи трансформизма - Ламарка, Дарвина, Грексля, Генсли, Бюхнера и др., которые прямо утверждали, что "человекъ явился результатомъ медленнаго превращенія нівкоторых обезьянь ". Чрезвычайной категоричностью въ этомъ отношенія отличаются іеннскій про-•ессоръ Э. Гэккель (E. Häckel) и Карлъ Фогть. Первый въ своей антропологіи писаль: для нашего объективнаго научнаго познанія безусловно долавано, что человіческій родь происходить прямо отъ обезьяны стараго свъта"; а въ денціяхъ Фогта "О человъкъ паходимъ еще болъе опредъленное указание о томъ, что три человъческія расы произошли отъ трехъ человъкоподобныхъ обезьянъ: гориллы, шимпанзе и орангъутанга. Скажемъ въ слову, что ультра-дарвинистические взгляды на происхождение человъка отъ обезьяны особенно распространены среди дикихъ малайцевъ, папуасцевъ и тибетанцевъ; южные же арабы, древніе мехиканцы и негры берега Лоанго думають, что обезьяны одичавшіе люди (антропологія Оскара Пешеля). Последнее мивніе раздыля извистный медикь XVIII вика Ла-Меттри, который находиль, что человъвъ не болъе, какъ первый видъ обезьяны. Выла, да и теперь еще существуеть, группа ученыхъ, которые почти не усматривають никакой разницы между людьми и животными. Напр., Цельсъ (II ст. по Р. Хр.) спрашиваль: "чвиъ человътъ стоитъ выше муравья или мухи? Насъ называють царями животныхъ; но не животныя ли тавже и пожирають насъ. Не имъють и муравьи и пчелы государсть, правительствъ, городовъ? Не ведутъ и войнъ, не завлючаютъ и союзовъ"... Въглазахъ Ипп. Тэна человъвъ является просто прирученнымъ звъремъ, ведущимъ борьбу за существование лишь болъе утонченными орудіями, чъмъ его прародители въ лъсахъ. Знаменитый зоологъ и оизіологъ Мильнъ-Эдвардсъ не усматриваетъ существенной умственной и нравственной разницы между звъремъ и человъкомъ. Наконецъ, нъкоторые ученые, какъ напр. извъстный Брока, антропологъ Топинаръ и др., если и признаютъ наличность нъкоторой разницы между царствами животныхъ и людей, то затрудняются, гдв именно провести между ними грань.

Всв перечисленные взгляды до сихъ поръ имвють своихъ посявдователей въ нашемъ отечествъ, не смотря на то, что многіе изъ нихъ успъли утратить свой вредить на Западъ. И не удивительно. Мы, подобно римлянамъ, усердно собираемъ въ свой пантеонъ боговъ Запада, не обращая вниманія на то, что имъ перестади повлоняться на ихъ родинв. Европа уже серьёзно сводить счеты съ періодомъ своего увлеченія "натурализмомъ" и низведенія человъка на степень звъря и опять повернула къ декартовскому пункту-, cogito ergo sum", - а у насъ прододжаютъ твердить зады, боясь разбить прежніе ложные кумиры и разстаться съ вличкой "либеральныхъ" и "вольнодумныхъ". Если спросить нашихъ "либераловъ", что удерживаетъ ихъ въ рядахъ приверженцевъ теоріи утверждающей, что человінь есть не боліве, какъ прирученное животное, и на какомъ основаніи они къ духовной жизни человъка придагають понятія, выработанныя на почвъ естествознанія, то они осыпять насъ доказотельствами, подтверждающими, что люди и животныя существа одушевленныя, имъють страсти, привычки, привязанности, оденаковые вещественные процессы, одинаково являются произведеніями одинхъ и техъ же атомовъ, подчинены однимъ и темъ же естественнымъ законамъ; они укажутъ на то, что строеніе твла и мозга у обезьяны и человъка одинаковы; особенно подчерянуть обстеятельства, свидетельствующія, что животныя и люди одинаково чувствують (ощущають), получають впечатленія, имеють умь. способны любить и ненавидеть, обладають памятью, проявляють дюбопытство, даже способны къ догическимъ умовандюченіямъ. Расширивъ границы психодогін, матеріалисты придали не малое значеніе тому, что животныя своимъ языкомъ-ласмъ, ржанісмъ,

мычаність, приість в размыти натонаціями голоса, - способны выражеть свои ощущения. И въ этомъ отношении они могутъ соодаться на многихь ученыхъ (напр. профессора Мюллера и др.) которые не видять качественнаго различін между явыкомъ животныхъ и людей, а допускають лишь разницу поличественную, заключающуюся въ томъ, что языкъ животныхъ состоить лишь вев отдельных гласных звуковь, тогда навь рычь человина составляется изъ ряда словъ, образованныхъ изъ неснолькихъ звуковъ. О памяти у конвотныхъ, съ которой неразлучно связано вниманіе, заключають нвъ того, что оди не забывають свонкъ кличекъ, норъ, коряевъ, командныхъ словъ и т. п. На мысль о томъ, что животныя кмёнотъ общія представленія, наводять факты, подобные, напр., следущимъ: попугай слышаль, чте собаку называли "Коко" и съ тъхъ поръ, при видъ всякой собави, онъ вричаль "Коко"; при прорытіи Сувоваго ванала оранцувы заметиля, что плотоядные коршуны не боязливы и подпускале близко людей; ватвиъ, францувы стали охотиться на воршуновъ и эти птицы стали боятся людей во оранцузской одеждь, а къ бедуннямь относились по прежнему довърчиво. Въ существовани у животныхъ другихъ поиходогичеснихъ явлевій убъщають насъ многочисленные разсказы, взятые изъ дъйствительности, о тожъ, напр., что собаки и лошади умирали на могилахъ своихъ хосяевъ; не меньшую привяванность въ человъку повавывали обевьяны и др. животныя: голодный левъ не отниналь кости у мелей собаки; живочныя слушались своихъ вожавовъ; обезьяны спасали оть навазанія своихъ провимившихся товарищей; стараго пеминана коршили другів, когда онъ ослівнь; лошади, вообще не трогая людей, нусали и лягали техъ, вто бываль несправеднивь по отношению из намь и обходился съ ними дурно. О словъ и говорить нечего: о его памяти, сообразительвости, умъньи приспособляться, симпатіяхъ и антипатіяхъ-собрана весьма солидван литература (см. напр. сочинение Руменса: "Умъ животныхъ"). Соціальные и общественняе инстинаты наблюдались у муравьевъ и ласточекъ; последнін, напр., собираются массами на берегахъ Среднвеннаго моря съ тамъ, чтобы совивстно продолжать путь къ югу, при этомъ върно избранное направленіе указываеть на ихъ умъ и сообразительность. Пауки проявили замечательную тнациую опособность, бобры — строительный таланть. Хитрость, съ которою животныя ловять добычу, та заботливость, съ какой делають запасы на зиму, выбирають годную для себя пищу и проч., конечно, свидътельствують объ ихъ соображения и умъ. Есть натуралисты, убъжденные въ томъ, что животному не чуждо чувство собственности; есть и такіе ученые, которые отыскали у пчель "нден" и "нланы". Дарвинъ былъ увъренъ въ присутствіи у животныхъ чувства превраснаго и находить, что самцы птиць, только благодаря требовательности и разборчивому внусу самокъ, пріобреди красивое опереніе, пріятный голосъ, искусство піть и т. п. Долгое время оспаривалась способность животных в совершенствоваться; но теперь доказано, что иволга, раньше употреблявшая для сооруженія и украпленія своего гназда тонкія стебельки растеній, впоследствии заменили ихъ веревочнами, точно также многіе находять, что только путемъ опыта пчелы могли дойти до совнанія невозможности и невыгодности позволять встмъ рабочимъ пчеламъ быть самками (Брока). Въ защиту прогрессивнаго развитія умственныхъ способностей вивотныхъ, Дарвинъ указывалъ на тоть факть, что молодыя животныя легче попадаются въ западни, чвиъ старыя. Профессоръ антропологіи П. Мантегацца отыскаль у животныхъ экстазы (смутныя формы очарованія), находи, что у дътей и дикаря эти экстазы одинаново смутны, какъ и у жевотныхъ. Дознано, что собаки иногда лаютъ, когда спятъ, слъдовательно, видять сны и обладають известной долей воображенія. Наконецъ, отстанвавшие специонческия способности человъка хотвли окончательно украпиться на томъ, что животныя не обладають ни нравственными, ни редигіозными чувствами; но противники и на этихъ позиціяхъ не оставили ихъ въ поков и производять аттаку за аттакой, съ целью соврушить последнее укръщение. Дабы одольть на этомъ трудномъ пункть была нущена въ ходъ софистика. Такъ, Летурно, чтобы доказать наличность религіознаго чувства у животныхъ прибъгъ къ слъдующему искусственному маневру. Онъ опредвляеть сперва низмую степень религіозной иден - фетишизмъ-канъ сильное ощущеніе и дожное разсуждение, и когда это имъ достигнуто, онъ заявляеть, что нътъ болъе разницы между негромъ, обожающимъ опасное для мего животное, и ощущениемъ и разсуждениемъ собаки, ползающей у ногъ своего хозявна, грозящаго навазать ее. Летурно

поясияеть, что въ приведенномъ примъръ человъвъ и животибе разсуждають одинаково, тольно преилоняются наждый по своему. Въ подобномъ же родъ построены мысли Топинара, силящагося довазать существование нравственности у животныхъ. Топинаръ говорить: "наиболье общепризнанный вритерій правственности; не двиви другимъ того, чего не хочешь, чтобы сдвими тебв,--прилагается нь животнымъ также, какъ и человъку". Собака отлично знаетъ, что ей не слъдуетъ кусаться, чтобы самой не быть укушенной и сообразио этому правилу она ведеть себя, следовательно, ей не чужда мораль. Далее, нравственное чувство проявляеть себя въ самоножертвованіяхъ животныхъ, спасающихъ своихъ детенышей ценою собственной жизни Дарвинъ находиль, что животныя не доразвились до способности отвлеченнаго мышленія, до религіи и нравственнаго чувства; но зачатковъ или проблесновъ ихъ онъ не отвергаетъ. Профессоръ Браубахъ утверждаль, что собака смотрить на хозявна какъ на Бога. Обходимъ модчаніемъ разсужденіе Летурно, какъ не заслуживающее вниманія. Что же касается взгляда Топинара, то пона окажемъ только, что онъ въ нравственности не подметиль главной ея отличительной черты: обязанности ради обязанности ние по чувотву благоговънія, а не только по склонности; мораль воспрещаеть всякое дурное дело, а не только то, что каждый считаеть для себя не желательнымь, или не выгоднымь. Спрашивается, можно ли эту истинно-правственную мърку приложить жь поступнамь животнымь? Думаемь, что безпристрастная наукаотвътить на это отрицательно.

На основани приводенных и имъ подобных сантовъ, изъкоторыхъ многіе удостовърены солидными авторитетами науки, матеріализмъ отрицаетъ всявое различіе между душевными способностями людей и животныхъ и находитъ, что человъвъ естьне болье, какъ "облагороженное животное". Животнын въ ихъствами, коими обладаютъ люди: они смътливы, хитры, терпъливы, переничивы и т. п., среди ихъ находятся свои Тартюфы, Макжіавали и проч.; вся разница заключается только въ томъ, что уметвенныя способности человъка болье развиты, вслъдствіе высокаго развитія его организма; въ зачаткахъ же все имъетсяу животныхъ, а потому основнаго различія между умотвенными. способностями тват и других изть. Вообще между животимими и человавомъ видять различе только качественное, степенное, но отмодь не существенное. Въ жакоторыхъ сочиненияхъ повысомение животному царству идеть таль далено, чте людямъ въ иныхъ случаяхъ готовы рекомендовать брать примъръ съ того или другого зваря; напр., въ виду суроваго закона Мальтуса—о прироста населения, о несоравитрномъ съ возрастаниемъ необходимыхъ продуктовъ процитания,—одинъ итальянский просессоръ надветоя, что современемъ среди людей образуется особая васта нейтральныхъ существъ", у которыхъ материнское чувство будеть отсутствовать танже, канъ у муравьевъ и др. населеюмыхъ.

Вполит признавая всв перечисленныя данныя, мы твыть нементе отназываемся принять то завлюченіе, которое сділано неть михь матеріалистическим ученіемъ. Мы отнавываемся поставить человіна на одну доску съ животными потому, что вътомъ же общирномъ арсеналь науви импетоя длиницій рядь кругихъ, также неопровержимыхъ фактовъ, кои игнорированы матеріалистами, фактовъ, которые къ счастью для человічества ставять на пути тріумфальнаго шествія матеріализма такія препятствія, коихъ онъ обойти не въ состояніи и долженъ будетъими разбиться о нихъ, или повернуть назадъ, отназавшись отъпрововгланиемія себя побівдителемъ.

Матеріализмъ, стремаційся развівнчать человівва, внимательно относится къ тімъ фактамъ, нои доказывають присутствіе въмивотныхъ ума, сообразительности, памяти, предусмотрительности и пр. Не если проанализировать часть этихъ фактовъ, то въ результать получатся странности, далеко нежелательныя для модныхъ теорій. Напр. умінье обезьяны, исполнять нівкоторімя механическія дійствія, развязывать узлы, откупоривать бутынин, дазить за матроса и т. п.—обусловинается не личною самостоятельностью обезьянь, а ихъ подражательностью, также устройствомъ ихъ конечностей. "Мийнія объ умственныхъ способностяхъ обезьянь обыкновенно бывають слишкомъ преувеличены. Ділающіе такія преувеличенія увлекаются, кромі наружнаго сходства обезьянь съ человівкомъ, ихъ необывновеннымъ подражательнымъ талантомъ" говорить Вувдть. Пчемы ділають занасы меда на зниу, а сами зимы не звають; бабочка тща-

тельно укупываеть и прикрываеть, положенным ею яйца, а сама холода ненецытала. Извъстно, что поскоройка унерцивляеть пауковъ и гусоняць и зарываеть ниъ въ землю, а затёмъ кладетъ яйца в ненебъжно умираеть; приготовленнымъ запасомъ пина пользуются детельные. Еще более обращаеть на себя вниманія могилить, который самь питается собомъ растеній, а для личники дъластъ завасы животной пищи --- (мертвыхъ кротовъ и мышей). Г. Гагеманъ, у котораго мы заимствовали приведенные приміры, оправеднию замічаеть по поводу ихъ, что если смотреть на означенныя действія нчелы, бабочки, песнорейки и др., какъ на преявления ихъ сообразительности и предусмотрительности, то логически отсюда придется признать въ живодных внавіе будущаго, наковой способности не дано даже человъку. Тотъ же Галеманъ приводить въ своемъ сочинении. "Душа человъка и вивотныхъ" еще излый рядъ правие интересенька наблюденій, указывающихь, какъ много неразумнаго заниючается въ жайствінкъ животныкъ. Птичка, посаженная въ важтну, клепочеть о пропители итенцевъ: если у съверной морсвой итицы изъ гивада вынуть яйца, то она будеть безпыльно продолжать сидать и летать за кормомъ, какъ бы ее въ гизадъ ожидали итенцы; если у вошки подменять вотять, то она будеть предолжать за ними уходь, не умъя опредълять разности возрастовъ первыхъ и последнихъ; если принесенные вотята будуть неньше прежникь, то комова все-таки будеть приносить маленьних мышей, а молова имъ не дастъ. Подобные примъры поседяють веденое недоразумение и заставляють сомивеаться въ собственной мысли и соображении инвотныхъ 1).

Но оставнив эти частные принвры и перейдень нь ряду бодае общахъ научных данныхъ. Переходъ этотъ твиъ болве легонъ и необходинъ, что предокъ человъва ясно названъ. Начнемъ съ того, что зачислить человъва, котя бы даже отдаленнъщнить родственнякомъ "лъсныхъ дюдей"—обевьянъ мъщаютъ слъдующіе, строго-научнымъ путемъ установлениме сакты. Пре-

<sup>\*)</sup> Въ наменъ кратконъ очеркъ им касаеися преимуществено только умственных способностей минецина и строения животнаго и человъческаго органезмовъ, такъ какъ въ нихъ именио Дарвинъ особенно усердно искадъ фактическихъ доказательствъ, подтверждающихъ его предположение о происхождении человъка отъ низмей животной формы.



жде всего, различія въ самомъ отроеніи человіческаго тіла в твла обезьяны настолько велики и существенны, что уже одноэто обстоятельство образуеть между двума царствами людей и животныхъ такую общирную пропасть, которая никогка и ничъмъ не будетъ заполнена, такъ канъ промежугочныхъ, переходныхъ животныхъ формъ или посредствующихъ особей мемау ними не найдено. Другими словами, обезьяно-подобныхъ людей никогда еще не видали. Мало того: никому никогда не доводидось замётить случая метамороозы наного-либо животнаго вида. Природа уклоненій оть видовых типовъ не допускаеть, происхожденія одного вида животныхъ отъ другаго она до сихъ поръ не разръшала. Нъкоторын уплоненія, правда, вызывались и теперь производятся человъкомъ искусственно, но и это не надолго, в разъ только животное опять предоставлялось самому себъ, прежній видъ возвращался, почему законъ сехраненія вида, установленный еще знаменятымъ Кювье, должно считать неповолебинымъ. "Животные виды не намъняются", утверждаль Кювье, и дъйствительно, до сихъ норъ ни одинъ сактъ не подтвердыль видонеменяемости животныхъ типовъ. "Дарвинъ же думаль, что все животное царство происходить отъ 4 жли 5 первичныхъ видовъ, первообразовъ, или даже отъ одного прототица, созданнаго Творцомъ такимъ образомъ, что въ чрезвычайно отдаленный отъ насъ періодъ времени, несм'ятное количество дёть тому назадь, явидось животное, похожее на диченну нынёшних морскихъ асцилій"; оть этой личний последовательно произошли: рыбы, пресмывающінся, илевопитающія, сумчатыя, обезьяны и наколецъ, чудо вселенной-человътъ. "Древніе родоначальники человъка, читаемъ у Дарвина, были, безъ всякаго сомивнія, покрыты нівкогле водосами и оба пола имвли бороды",... заостренныя и подважные уши, и хвость. Если передать учелю Дарвина о происхождении видовъ" общепонятнымъ языкомъ до пришлось бы сказать такъ: "по случайности въ безконечно LOURCE BEAR AS A CLO NOTHE MOMENT BRITE BOG ALO NOTHER (Л. Толстой). Несостоятельность этой гипотезы Дарвина въ настоящее время не можеть подлежать сомивнію после капитальныхъ трудовъ Келленера, Виганда, Катроана, Морица Вагнера, Романесв и особенно Негели и Н. Данилевского. Опыты надъ

видонзменіями животних и растительных породь сводимсь въ весьма невиачительнымъ результамъ: картоесля получалось мномество разновидностей, курицъ разводили но желанію, то съ хохлами, то безъ хохловъ и т. п., но никогда отъ картофеля не получалась рава, некотда не было зимачено, чтобы рыба и утна пропрошин отъ однаго прародителя и т. д. А чтобы догадна Дарвина была върна нужно именио доназать, что изъ "чего хотите можеть выйти что хотите", въ противномъ случав она навсегда останется голымъ предположеніемъ, а не опытнымъ фактомъ, ваковые только признаеть положительная наука. Чъмъ внимательные отнесемся нь гипотезы Дарвина, тымь болые убыдимся, что она "противоръчитъ основнымъ требованіямъ правильныхъ методовъ естествознавія... и представляеть, выдуманную апріорную систему"; "факты и научныя наблюденія удаляють насъ оть гипотезы Дарвина и обращають нашу мысль из Всевышнему Разуму", говорять такіе ученые, какъ англійскій натуралистъ Агассисъ, палеонтологи Pictet, Falconer, геологи Родеривъ Мурчисовъ, Gedvich и др., изъ воихъ нъкоторыхъ высоко цвинлъ самъ Дарвинъ 2).

Между тымъ матеріаливиъ посибинять "усыновить гипотезу Дарвина для своихъ цъдей". Благодаря гипотезъ Дарвина изъ исторія сотворенія міра и человіна устраняется воля творившаго Бога, получается возможность механическимъ путемъ объяснить все мірозданіе, и повазать, какъ целесообразность въ строенія организмовъ можеть произойти безъ всякаго вившательства вившняго Разума" (Гельнгольцъ въ 1871 г.). Въ этомъ кроется причина необыкновенной популярности ученія Дарвина. Нъкоторые послъдователи англійского ученого опредъленно заявляли, что правъ только Дарвинъ допускаеть идею созданія то твиъ санымъ онъ управдияетъ все значеніе своей гипотезы" (Х. Г. Бронив). Дабы очистить память Ч. Дарвина оть излишнихъ нареваній, справедливость требуеть заявить, что самъ Дарванъ не ръщился игнорировать творческой дъятельности Создателя и торжественно призналь ее въ концв своего сочинелія о происхожденін видовъ ". Это признаніе въ свое время

<sup>2)</sup> Полное опровержение гипотезы Дарвипа имфется въ превосходноми сочиневти Н. Я. Данилевожаго: «Дарвинизмъ. Критическое изслъдование».



крайне оздобило передовую критику запада и на Дарашна посынался градъ упрековъ; нашлесь даже такіе сивльчани, какъ, напр., О. Шиндть, которые рашились утверждать, что "допущементь иден созданія, Дарвинъ, очевидно, становится невърнымъ самому себъ". Мы же, съ своей стороны, етивтимъ только, что послъдователя Дарвина, желая держаться чего теоріи происхожденія видовъ, обязаны принять ее на въру, ибо опыть ее не подтверждаеть, да и не можеть подтвердить, такъ какъ теорія осылается на періодъ времени въ мелліоны літь, а человічество не проеуществовало и 8 тысячь лёть; для исторического же періода постоянство ведовъ-несомевнный факть (Гольнгольцъ). Принятіе ученія Дарвина на въру фактъ тімъ божье характерный, что "образованные" люди нашвить дней вообще стыдятся втры, гить бы она не проявдялась; они обыкновение говерять, что превлоняются передъ наувой главнымъ образомъ въ силу того, что она достовърна и не "морочитъ" ихъ разными бреднями и мистификаціями.

Но гдъ тъ факты, на которые опериась наука, трантуя о происхождении видовъ? Вся теорія Дарвина держится одними предположеніями и віроятностями, наличные же факты и логика громко протестуеть противъ ся выводовъ. -- Воть изкоторые изъ этихъ фактовъ: у человъка двъ вонечности, приспособленныя нъ хватанію, у обезьяны-четыре; верхнія понечности у человъка меньше нижнихъ, у обезьяны онв длиниве; клыки и первые воренные зубы у человака развиваются прежде, чамъ пеявится последній воренной зубъ, у обезьяны — наобороть; у человъка черепъ развить болье лица, и мозгъ весьма объемисть, по отношенію ко всему твлу, у обезьяны этого не наблюдается; эвуковой аппарать человёна производить членораздёльные звуки, а у обезьяны лишь однородные (изъ соч. F. Lucas). Большія обезьяны только въ юномъ возрасть весьма похожи на человъка, но далъе сходство утрачивается. Интеллектуальныя способности антропомореныхъ (человъкообразныхъ) обезьянъ вовсе неспособны къ развитию, тогда какъ у человъка для этого раз-. витія предвам даже не указаны. По мере развитія обезьяны, она все болве и болве удаляется отъ человвка, особенно сорилла (Э. Петри). - "Горилла, шимпанзе и орангъ-утанъ отличаются отъ человава меньшимъ горизонтальнымъ обхватомъ

всего черена в болье длинымъ корпусовъ" (Іог. Ранке).--Кома обезьяны покрыта шерстью, а сама обезьяна болве приспособлена для хожденія на четверинкахъ, чемъ на задняхъ рукахъ. Весьма ръзную грань между человъномъ и обезьяной владуть още следующія особенности: большой палець на ногахъ человъка; тоть особой отпечатовъ, который имъется на лобной кости обезьянъ, и самый ходъ развитія объема черепа у человъка и обезьины. О различи большихъ пальцевъ у обезьяны и человъка-говорить особо здъсь пътъ надобности, такъ накъ ове наглядно и общензвистно. Правда, и въ этомъ отношения встрвчаются исилюченія; большой палець на ногв чрезвычайно развить у нубійцевь, жителей Филиппинскихь острововь, налайцевъ и друг. племенъ, такъ что они имъ могутъ держать предметы, чемъ не мало удивляють европейцевъ-путешественниковъ; но такое развите большихъ пальцевъ ногъ составляеть исилюченіе, а главное произведено искусственно, а не произошло естественнымъ путемъ. Что касается особаго отпечатка, наблюдаемаго на лобной кости обезьянь, то на него весьма энергично указываеть знаменитый авглійскій анатомъ-эволюціонисть Гёколи, врайне недовольный тамъ, что подобное важное обстоятельство обывновенно игнорируется. Справедливость требуеть прибавить, что Генсин вовсе не ухватывается за эту особенность, накъ за единственную и исключительную; въ другомъ мъстъ онъ еще болве опредвленно писалъ, что "различіе между человъкомъ и даже высшею обезьяной на столько велико и значительно, что каждея отдельная кость гориллы носить на себе признаки, которыми она легво можеть быть отличена отъ соотвътствующей кости человъка". Но на что намъ особенно желательно обратить вниманіе, такъ это на тоть, установленный учеными-Прюнеръ-Бесиъ, Брока, Валькеромъ, Граціоли и друг.,--оактъ, что объемъ черена и извидины мозга человъка, по мъръ его индивидуального развитія, постепенно увеличивается, а лицевыя части головы и челюсти уменьшаются, тогда какъ у обезьяны весь этоть процессь совершается въ обратномъ порядке (Л. Поповъ). Фанть этоть знаменательный. Следуеть въ него вникнуть и опенить надлежениямь образомъ и тогда окажется, что если призветь нороду обезьянъ, -- какъ животную породу наиболее намъ бличную, -- нашими прародителями, то прійдется вийсть съ темъ

принять, что только регрессь въ развити обезьянъ могь перодить человъческій типъ и, слъд., въ порядкъ развитія животныхъ породъ человъка придется поставить ниже обезьяны, такъ какъ высшее развитіе (прогрессъ) породы обезьянъ ни коинъ образомъ не могъ положить начало человъческому роду. Иначе говоря, выходить, что отъ наименъе развитой и самой глупой обезьяны получилось самое понятливое "позвоночное животное" человъкъ, такъ какъ только подобные экземпляры объихъ породъ, по ихъ опвической организаціи, могли стоять рядомъ или следовать другъ за другомъ въ цъли мірозданія. Такова одна часть выводовъ изъ незыблемыхъ оактовъ мауки.

Дарвинъ прекрасно совнавалъ слабыя стороны своей теорів, почему пробоваль украпить ихъ цалымъ рядомъ резсужденій, нон, однако, щелей въ его теоріи не заполнили и прочности ей не придали. Дарвинъ предполагалъ, что высшія животныя проявошим отъ низшихъ путемъ постепениаго усложнения ихъ организаціи въ теченіи многихъ милліоновъ леть; онъ указываль на то, что мы не въ правъ требовать наличности переходныхъ формъ, такъ какъ виды, образовываясь, постоянно стремится удалиться другь оть друга по своимъ признакамъ; кромъ того. промежуточныя формы, какъ не приспособившіяся къ жизневнымъ условіямъ, были немногочисленны и недолговъчны; и, навонецъ, Дарвинъ обращалъ внимание его оппонентовъ на то, что ископаемые остатки мало и плохо изследованы и т. п. Тавими оговорками Дарвинъ расчистилъ путь полету своей фантазін, но теорін своей не помогъ. Посл'ядующее наше изложеніе равоблачить несостоятельность главных его доводовъ.

Дарвинисты и вообще приверженцы матеріализма любять далать ссылки на безчисленное множество леть, дабы этимь путемъ достичь основной своей задачи: механически истолковать природу и происхожденіе челов'яка. Дарвинисты и матеріалисты открыли широкій безусловный кредить на время, какъ выразился новейный П. А. Милославскій, и поставили олучайность вижето воли творившаго Бога; т.-е. "коефиціенть безионечнаго переставним оть могущества къ времени" (граф. Л. Толстой), что открыло пиъ широкій просторъ для всякаго рода бездоказательныхъ разглагольствованій. Но пыль сихъ горячихъ фантазеровъ, небящихъ перать словами, значительно одерживается ольдующими немногосложными разсужденіями Аббата Муаньо въ статьв его о "невозможности въ дъйствительности безконечно большаго числа". Каждое число получается последовательнымъ прибавлемісиъ въ предыдущему числу единицы или группы единицъ, а потому каждое число является конечнымъ. Въ самомъ делъ, какъ путемъ указанныхъ последовательныхъ прибавленій прійти въ безконечному числу, когда каждое число можно привести къ нулю последовательными отнятіеми единици? Число и безпонечное -два понятія другь другу противорочащія и другь друга отрицающія. Путемъ подобныхъ разсужденій Муаньо приходить съ выводу, что число людей на эемлё было "конечное", что существоваль поэтому первый человаль; число оборотовь земля вовругь солица также — "коночное", а, следовательно, въ свое время быль и первый повороть; словомь, всему имвются первообравы. Продолжая въ томъ же роде рядъ своихъ доводовъ, ученый аббать доказываеть относительную недавность появленія человъка на землъ — примърно за 6000 лътъ тому навадъ. Следовательно когда дарвинисты говорять о безчисленномъ множествъ льть, они выходять за предълы той положительной науки, которую они желають иметь своимъ союзникомъ, и попадають въ область безконтрольного воображенія и догадовъ, гдв имъ вовражать не представляется возможнымъ, а потому въ безплодную сферу фантазін и предположеній мы за дарвинистами отвазы-BROMCH CABIOBATL.

Дарвинъ былъ, несомивнио, правъ, когда говорилъ, что ископаемые остатки недостаточно еще изследованы. Однако, и это
вполив верное положение не можеть служить щитомъ для слабыхъ сторонъ его теоріи. Геологія, въ лиць многихъ своихъ
представителей (напр. Van Beneden'a, Barraude и друг.), категорически заявляеть, что она. не знасть измененій въ животномъ видь и что родовые иризнаки вида никогда не сглаживаются. Въ подтверждение своего вывода геологія даетъ массу
еактовъ. Дарвинисты говорять, что человакъ произошель отъ имеваго животнаго путемъ безконечнаго и постепеннаго усложиснія
его организація; следовательно, было время, когда человакъ болье походилъ на обезьяну, чамъ на современныхъ людей. Что
же на это отвачаеть наука, неруководимая предваятыми идеями?
Она говорить, что человакъ, какъ интереснайшее явленіе при-

роды, всегда быль предметомъ ся самых» тщательных разсивдованій и наблюденій и до сихъ поръ результать одинь и тоть же: нивакой переміны въ устройстві организаціи человіна не обнаружено, всегда онъ оставался такимъ же, какимъ видимъ его ныні (Катроажъ).

Не только организація человъна сохранялась, не сохранилась также и его индивидуальная природа. "Проходять въка и измъняются вижшнія формы человіческих в общеній, но индивидуальная природа человъка вездъ, во всъ времена исторіи, оставажась бось измененія; мы находимь нь ней те же элементы и все въ техъ же сочетаніяхъ", вноаль Вержере. Дабы насъ върно поняли, добавимъ, что малознающихъ людей нельзя сближать съ животными, такъ какъ міра знанія не можеть служить основаність нь разгруппировні людей, въ противномъ случай нандаго нашего школьника пришлось бы поставить выше древняго мудреца. Несомивнию, что сумма знаній увеличилась и продолжаеть ростя; не не въ этомъ суть. Насъ интересуеть вопросъ: возвысилась ли "степень духовныхъ способностей и талантовъ 4? Мы въ этомъ отношенія разділяемъ взглядъ свящ. І. Петропавловскаго, что отепень духовныхъ способностей человъна не возвышается. Насъ, понечно, поражають изобрътенія последняго столетія, и мы превозносимь геній техь людей, которые привели въ движение локомотивъ, додумались до телеграфа, телефона и т. п.; но мы заблуждаемся, если допускаемъ, что этя генія стонть выше твхъ, кои додумались го огня, изобрвли топоръ, срвиван первую лодку, колесо, выработали языкъ и т. п. Пройдеть время, и наши потомии холодно взглянуть на чудеса нокусства нашихъ двей, какъ мы глядимъ на славу прошлыхъ въсвъ... Какъ бы визко относительно умственнаго уровня не етояли дикари нашего времени, но во всякомъ случав ихъ надо ноставить несоизмориво выше обезьянь. Возымень для принора авотрійцевь, коняв натуралисты признають низшими среди динарей, и то мы у нихъ находимъ: оружіе, схожее съ саблею, левије челиони, семейную живиъ, стличающуюся миролюбјемъ в простотой; у никъ преследуется бранъ на девицахъ одного рода, карается супружеская невърность; среди нихъ христіанскіе миссіонеры увиствують небезуспецию; у нихъ есть религія, трактущим о душахъ, денонахъ и божествахъ, есть зачатия культуры. Что же васестоя днеарей временъ пещернаго меденая, съвсенего оленя и т. п., то и о нихъ палеонтологія свидътельствуєть, накъ о людяхъ мевъстной культуры, у которыхъ наймены слады различнего орудія, премышленной и худощественной двятельности, гончарнаго искусства. Сладовательно, во всё времена человать по своему интеллектувльному развитию превосходильний шихъ кат животныхъ и разво выдалялся изъ ихъ разв, благодара дару слова, способности совершенствоваться и пр.

Предполаган, что существуеть непосредственная связь между объемомъ моега и высшими способностими человъческаго духа, наува давно уже сосредоточные свое внимание на изсебдования величины человъческаго черена. Сравнение цълаго ряда циоровыхъ данныхъ, относищихся къ объему череповъ людей чаменнаго періода и нашего времени, скломиется къ тому вывоку, что объемъ череца человъна скоръе уменьшается, чънъ увеличивается. Во воякомъ случать измърсија горивонтальнаго обхвата череповъ людей и оберьяны, а также изследование объема мовга привели въ одному резисму результату, совершенно разбивающему всв мечтанія дарвинистель и матеріалистовь отпосительно того, что динія человъческія племена являются болье бливкими иъ обезьящамъ, чемъ невилизованныя и такимъ образомъ служать, до макоторой отепени, той переходной и посредствующей формой, вст поиски за которой остаются досикъ поръ тщетными. Но изоледованія Вейсбаха, К. Фогта, Дависа и друг., примесли. дарвинистамъ горьное разачарованіе, унававъ, что "ниже всего стоящіе дикари" наиболье далеко отстоять оть обезьяны. Вейсбахъ, напр. доказалъ, что наибольшій горизонтальный обхвать черена встрачается у готрентотовъ, и негрскаго пленеви области Конго, а европейны стоять гораздо ниже якъ (Оскар. Пешель). По вамфреніямъ К. Фогта выходить, что объемъ мовга у велячайшей обезьяны—гориллы — равинется 500 кубич. цеятиметрамъ, а у авепралійневъ 1628 куб. цент., слідовательно мозгъ варослой обевьяны менъе половины мозга поворожденнаго младенца. Если въ этемъ неоровымъ доннымъ присоединеть результаты изслъдованія Дависа, то выводъ получится еще болье рельеоный. Давись вычислиль, что объемъ мозга средняго европейца доходить до 1835 куб. цент., следовательно разница между объемомъ можга евронейца и австралійца (1835—1628) составить 207 куб.

цент., а развицы между мовгомъ авотралійца и обезьяны (1628—500) доходить до 1128 куб. цент. — Ясно, что нисшія человіческія расы никонить образомъ не могуть быть названы звіроводобными людьми, ибо они далье отстоять отъ обезьянъ, чімь отъ нудьтурныхъ народовъ.

Еще отнесительно недавно дарвинисты возлагали большів надежды на геологію и палеонтологію, думая, что они оправдають ихъ догадии. Но пока объ эти науки являются полными союзнивами анти дарвинистовъ, такъ какъ онв признали свою несостоятельность въ опредъленім древности нашей планеты и геологических в формацій, следовательно, оказались безсильны опредалить и степень древности такъ организмовъ, кои залежались въ этихъ формаціяхъ. А главное, объ наука убъдились. что "вов современные намъ растительные и животные виды. среде постоянныхъ намъненій, остаются ненамвиними" и обна-DYMHBAIOTE OUGHE MAJO CRICHHOCTE YELOHETECH OTE CHOOFO BEIA: если временно и уклоняются, то только временно и очень жело, а разъ гнеть человъка, вызывавшаго уклоненія, прекращается, и животное и растеніе сбрасывають съ себя, насильственно привитыя особенности и возвращаются въ типу своихъ предновъ, ная вымирають. Махітит всяких видонзивненій очень не великь и рядь долгихь въковь не можеть его увеличить. Это научные выводы подъ конии подписались Фридрихъ Моръ, Чарльзъ Ляйваль, Вирховъ, Гельмгольцъ, Н. Я. Данилевскій и др. Постоянство вида, за періодъ историческаго временя-теперь неоспоримая истина.

Если кое-какія уклоненія отъ вида наблюдаются въ растительномъ и животномъ царствъ, то по отношенію иъ типу человъка никакихъ измъненій ръшительно не замъчалось. Какъ "видъ человъка" былъ первоначально установленъ, такъ онъ остается и до сихъ поръ; никакого прогресса или регресса въ его организаціи не могли усмотръть. Во всв въка человъкъ одинаково далено отстоялъ отъ животнаго, какъ отстоитъ въ наши дни. Кромъ того, ископаемые остатки убъдительно доназываютъ, что человъкъ современникъ млекопитающихся животныхъ, т.-е. всегда жилъ виботъ съ тъми, которыя, по ученію Дарвика, должны были ему предшествовать и отъ которыхъ онъ долженъ былъ произойти. Геологія показываетъ, что человъкъ жилъ въ леди-



ной періодъ, а "по Дарвину вридъ ли тогда были готовы тъ переходныя формы отъ обезьяны къ человъку, которыя были необходимы". Словомъ, остатки человъка найдены, а остатки минмыхъ его предшественниковъ — переходныхъ формъ--ивтъ. При этомъ обращаетъ на себя особое вниманіе и то обстоятельство, что остатки человъка отыскивались вмъстъ съ слъдами культуры, указывающими на употребленіе огня и орудій, а чтобы дойти до такого развитія нуженъ былъ большой періодъ времени. Вст эти данныя ведутъ къ тому, что "человъкъ старше своихъ предковъ", какъ остроумно замътилъ П. Милославскій.

Чтобы по возможности покончить съ анатомическими и физическими особенностями, отличающими людей отъ животныхъ, ущомянемъ еще объ одной изъ нихъ, проводящей весьма рвзную границу между этими двуми царствами. Мы говоримъ о вертивальномъ положения человъва, освобождающемъ вполив его руки. Обусловливается такое положение человъка двойнымъ невривленіемъ нозвоночнаго столба по формъ, похожей на латинскую букву S. Фогть считаеть вертикальное положение человъка однимъ изъ главных в признаковъ, отличающихъ его отъ млекопитающихъ. Обезьяна въ состоянія принимать вертикальное положение, но только вследствии дрессировки и то временно, навъ неестественное и не свойственное положение для ея органиема. Благодаря вертикальному положенію человъка, руки его овободно двигаются по всёмъ направленіямъ и способны въ самой разнообразной работь. У всего же животнаго царства передвія вонечности помогають движенію или служать опорой тудовищу. Значеніе этихъ, по виду наловажныхъ особенностей человъческой организацін были подивчены нівкоторыми внимательными учеными и оценены по достоинству, напр. Сократомъ, Овидемъ, Гердеромъ, натуровлософами Овеномъ, Бурмейстеромъ и др. Коротко говоря, руками человъкъ налагаетъ на природу печать своей дъятельности, подаеть ближнему знаки угрозы, дружбы и примиренія; руками онъ благотворить и грабить; руки онъ возносить въ молитей; ими благословляеть, способень выразить знаки презранія, совершаеть преступныя даянія и пр. Прямое положение дветь человыку возможность "смотрыть вдаль видъть то, что сверху, и менъе испытывать вреда; принаравливать къ этому зрвніе, слухь и роть". "Человіну боги дали още руки, чтобы совершать все то, посредствомъ чего выражается наше превосходство надъ животными", училь въ свое время мудрый Сократь. Несомийно, что вертикальное положеніе обсепечило человіну его культурные успіхи. Одинь изъ родоначальниковъ современнаго матеріализма, извістный энциклопедисть XVIII в. Гельвепій, видимо, осліпленный громаднымъ эначенісмъ рукь человіна, дошель до того, что серьезно утверждаль: будь у лошадей руки онів были бы людьми, а будь и у людей копыта, они стали бы лошадьми!... (Дж. Ст. Блаяви).

Надвемся, что этоть не длинный перечень наиболве удобононатныхъ и научно-обоснованныхъ фактовъ, съ достаточной наглядностью и убъдительностью новажеть важдому непредубъжденному читателю, что уже одив физическія и анатомическія особенности не дають намъ ни мадейшаго права вести генеалогію человъческаго рода отъ обевьяны или вообще отъ животнаго царства. Гипотеза Дарвина и фантазія Гринеля относительно геневлогів животного и челована, еслибы даже и были возможны, то все-таки недо привнеть вийсти съ Катресшенъ, что возножность не есть еще фанть, какъ сама гипотеза не есть еще наука. Въ настоящее время но немногу начимають COSHABATA BCC 9TO H HOTOMY MAI RELEMB, 4TO "ARRO CAMALO GAHтастические защитники дарвиниема все болве и болве склонеются къ убъжденію, что человъкъ не можеть происходить на отъ одной изъ живущихъ теперь антрополиныхъ формъ", пищеть Роберть Гартмань. Антропонды болье другикь животныхъ походять на человъка, но по психическимъ качествамъ выше ихъ стоять слоны, собаки, бобры и муравьи, почему Даравиъ довазывая тождество умственныхъ способностой человова и животныхъ, беретъ примъръ преимущественно изъ живии собавъ и муравьевъ, а не обезьивъ. Опять на лицо вовый фактъ первостепенной важности, который не следуеть упускать ивъ виду: обезьяна по конструкцін тела, несомивнию, ближайшее къ чедовжку животное, а по уму-стоить дальше отъ него, чвиъ собака, слонъ и др. - Подобный факть явно противорючить основнымъ подоженіямъ гипотезы Дарвина и расшатываєть ее до основанія...

При горячемъ желанія некоторыхъ ученыхъ, напр. Гёксли, Фохта и др., сблизить границы, отделяющія человека отъ обезьяны и возможно более породнить ихъ, очевидность фактовъ побуждаеть ихъ сознаться, что между человекомъ и обезьяной существуетъ "громадная разселина", что "различіе ихъ велико и важно", а потому необходимость заставляеть ихъ выделить человена въ особенную семью.

## II.

Значеніе человіка. — Преобладаніе въ немъ духовной стороны его природы. — Взглядъ Библів на человіка. — Сравненіе психической жизни человіка и животнаго: способность отвлеченнаго мышленія; языкъ ихъ; стремленіе къ совершен ствованію. — Тождество внутренняго міра человіка съ висшимъ сверхчувствен нимъ міромъ. Душа человіка и животнихъ. — Человікъ — переходная форма къ висшему духовному міру. — Людей необходимо выділить въ особое «человіческое царство». — Жизненные процессы необъясними механическимъ путемъ — Сравненіе человіка съ паровой машиной. — Душа человіка не есть результать физическихъ процессовъ его организма: чувственния ощущенія не есть исключительный источникъ нозванія; образованіе чувствъ; сознавіе закона; воспроизведеніе висчатлівній и образовъ. — Степень зависимости тіла отъ души. — Необходимость признанія въ человікі особой (духовной) сили. — Различіе между явленіями и ихъ причинами.

Во всв времена человъкъ разлячаль два рода явленій, діаметрально противоположныхъ по своему характеру и свойствамъ, изъ коихъ один доступны нашимъ виблинимъ чувотвамъ и могуть быть изследованы матеріальными орудіями, т.-е. делимы, измъряемы, взвъшиваемы и пр.; эти явленія наблюдаются нежебъжно въ условіяхъ пространства. Другая группа явленій совершенно особаго рода и стоить въ зависимости отъ нныхъ законовъ; эти явленія, напр., мышленіе, чувствованія, представленія, ощущенія, желанія, нельзя видеть, осязать, слышать, измерить, разложить, изследовать подъ микроскопомъ; ихъ можно постигать исключительно сознанісмъ, самонаблюденісмъ, внутреннимъ чувствомъ. Эта вторая группа навывается явленіями невещественными, нематеріальными, непространственными, психическими ние духовными, и должна быть относима въ особой субстанціи, ние началу, не вижющему ничего общаго съ физико-химическими и физіодогическими явленіями.

Когда наука, также съ давнихъ временъ, пожелала установить правильный взглядь на челована и опредалить его масто нь мірозданім и въ ряду другихъ живыхъ существъ, то ученые должны были обратить вниманіе на всв стороны человаческой двительности, дабы установить, накая группа явленій, натеріальныхъ или духовныхъ, выступала въ его жизни и способностяхъ преобладающей. Выводы получились самые разнообразные: одын находили родство человъва съ Богомъ, другіе указывали ему мъсто въ ряду животныхъ; однихъ, следовательно, поражало величіе духовной стороны человіна, а другіе не могли въ немъ усмотръть ничего, вромъ матеріальнаго механизма, процессовъ питанія, кровеобращенія, дыханія, или элементовъ вислорода водорода, азота и др. Замъчатедьно, что съ незапамятныхъ временъ вопросъ о значенік человъка крлидь людей на два лагеря, ири чемъ одна сторона слагала въ честь его глины, какъ властителю вселенной, измърившему небесныя пространства, взвъсившему пыль, разложившему лучъ солица и т. п., а иные признавали въ немъ "среди безбрежности затерянное созданіе", начтожество, зависящее отъ всего окружающаго. Другими слонами, человъкъ всегда говорилъ о себъ: "я царь — я рабъ, я червь-я Богъ"!-Во всякомъ случать тъ, которые видъли въ человъкъ выдающее явленіе, единогласно признавали жарактернъйшею его особенностью разумъ и способность самосознація. Напр.: Аристотель опредъляль человика животнымъ, "одаревнымъ разумомъ"; древній философъ инфагорейской инполы — Филолай-находиль, что одному лишь человыку свойственъ разумъ; Бюосонъ видель въ человеке существо разумное, а въ животномъ-существо, лишенное разума, причемъ перваго, кромъ того, признаваль промеведениемъ неба, а втораго — земли. Пасваль, отыскивая существенную особенность человика, разсуждаль такь, что онь въ состояни представить себъ человъва безъ рунъ, безъ ногъ, но безъ головы не можеть, такъ вакъ опыть вразумиль его, что "головою-то человакь и мыслить". Въ другомъ мъсть тоть же Паскаль писаль: "одного пера, одной капли воды достаточно, чтобы убить человава, но умирая онъ знаеть, что умираеть... наше достояние въ мысли". По Шапенгауору человъкъ животное метафизическое и т. д. уже эти примеры указывають, что разъ человека выделяли изъ опружающаго его міра и ставили выше животныхъ, то исключительно благодаря значенію духовной стороны его природы.

Такой выводъ следуеть признать вполна правильнымъ потому, что онъ совпадаеть со взглядомъ Евангелія на значеніе человъка. Дълать подобнаго рода заявление мы имвемъ болъе, чъмъ одно основаніе. Прежде всего въ вопрост объ отношеній человъка къ животному "современная гордость не открыла ничего. чего бы въра не усмотръда принимъ взглядомъ и не провозгласила съ первыхъ дней Отвровенія". (Берсье). Кромъ того, нате глубокое убъждение таково, что христіанская религія всегда стояла впереди науки, что истины религій несокрушимы и никогда не могуть находиться въ противоръчій съ върными выводами науки. "Природа и Св. Писанје—это двъ книги, написанныя Богомъ и предложенныя для чтенія человику. Канъ произведеній одного и того же Существа, онв не могуть противоръчить одна другой. Если же важутся противоръчащими, то причина этого мнимаго противоръчія завлючается въ томъ, что человькъ неправильно читаеть или ту или другую, или объ нииги". Выучимся читать и исчезнуть противорвчія-писаль натуралисть Миллерь. Навонецъ, еслибы человъчество руководилось указаніемъ Евантелія, ему бы лучше жилось и легче дышалось, давно были бы рвшены дилеммы соціальныхъ вопросовъ и споры о человъкъ я животномъ, не нарушалась бы святость брака и т. д. и т. д. Кто можеть сомивваться въ томъ, что Евангеліе было и остается **источникомъ всего лучшаго на землъ?** Евангеліе проповъдуетъ миръ и любовь; оно указываеть на Спасителя, какъ на самую истину; "братство прежде чемъ стало идеею народовъ, было мыслыю Бога" (В. Гюго); равенство было провозглашено устани св. ап. Павла, когда онъ говорилъ: "нъсть ни Гудей, ни Еллинъ, нъсть им рабъ, ни свободь"... утилитаризмъ обманываетъ себя, предполагая, что онъ додумался до всеумиротворяющаго начала добщаго блага", тогда какъ Евангеле 19 стольтій тому назадъ стало увъщать людей "любить своего ближняго"; знаменитый антропологъ Катроажъ путемъ науки доказалъ единство чело? въческато рода, а въ Св. Писаніи давно уже было обозначено, что родъ людской произошель оть "единыя крове"; точно также \_евангельское положение о бракв, о чистотв душевной и твле-31\*

стема морали пъликомъ вытенла язъ религіи и только въ христіанскомъ ученіи обръло себъ въчное основаніе и т. д. Число подобныхъ примъровъ можно увеличить; но надъемся, что и сихъбудеть достаточно, дабы прійти къ убъжденію, что "христіанская цивилизація пріобръла побъду надъ міромъ и соль, которая препятствуеть ей повредиться и уничтожиться — въ Евангеліи" (Эр. Навиль) и впредь несомивнно, что тъ научныя истины пріобрътуть особую устойчивость и значеніе, кои совпадуть съистинами Библів.

Обращаясь къ Библін, по занимаемому насъ вопросу, видимъ, что самъ Богъ отврылъ истинное назначение человъка; Библія первая указала и на величіе и на ничтожество его, сказавъ: "человъкъ, яко трава, дніе его, яко цвътъ сельный, тако отцвътеть: яко духъ пройде въ немъ, и не будетъ, и не познаеть къ тому мъста своего" (Исал. 102); далъе, христіанство учить, что человъвъ есть высшее твореніе, ябо создано по образу и подобію Божію и вивств съ твиъ составляеть предметь особаго божественнаго промышленія. Богъ пострадаль за человъка к исторія искупленія подняла его, почему мы болье не въ правъ говорить о немъ, какъ о ничтожномъ атомъ вселенной. Правда, по онзической своей организаціи, человъкъ слабъ и немощенъ; но значение его изивряется не пространствомъ, занимаемомъ имъ во вселенной, а сущностью и происхождениемъ его духовной природы, которая способиа проявить свое необывновенное могущество и въ малокъ тълъ человъка. Галилей, Наполеонъ, Ньютонъ, Спинова, Паскаль, Моцартъ-были геніями, не имъя тыль гигантовъ, тогда какъ Сампсонъ и Геркулесъ, при безиврномъеизическомъ развитіи, остались только атлетами (называемъ Спинову, Паскаля, Моцарта, Ньютона потому, что ихъ біографія свидътельствують объ ихъ особой бользненности). Библія, укавывая на назначение человъка, не превозносить даже ума человъка, а всю его истинную цъну и надлежащее достоянство видить "въ его нравственномъ характерв, въ его совъсти и особенно въ его сердцв" (Берсье). Къ этому же выводу стала приходить передовая и безпристрастная наука нашихъ дней, въ дицъ ея лучшихъ представителей, которые мало-по-малу начинаютъ совнавать, что именно нравственность есть тотъ "стержень, на воторомъ вертится все общественное зданіе", что "государственная, научная и художественная діятельность не иміють другой разумной цізля, кромі утвержденія правственной системы и нравственнаго совершенствованія", что самое важное для человівка—"умінье понимать нравственный смысль явленій".

Итакъ, въра въ достоинство человъка вышла изъ Евангелія, воторое, выдвигая впередъ нравственную сторону человака, тамъ самымъ, конечно, указываетъ вообще на важивищую часть нашей природы — часть духовную, являющуюся полною противоположностью матеріальнаго начала. Несомнино, что психическая жизнь должна быть признана одной изъ характеревйшихъ и самыхъ сложныхъ особенностей животнаго царства. А разъ это такъ, то отсюда само собой вытекаетъ необходимость сравненія психической живни человіна и животнаго, особенно въ виду настойчивыхъ заявленій матеріалистовъ и дарвинистовъ, что человъческій родъ не болье, какъ одинъ изъ видовъ животнаго царства. Раньше мы сравнивали только вижшніе, матеріальные, признаки человъка и животнаго и пришли къ заключенію, что представителей обоихъ царствъ невозможно ставить на одну доску; но чтобы пропасть, раздвляющая ихъ, выступила передъ нами во всей своей зіяющей глубинъ и полкой рельефности, разсмотримъ теперь особенности и проявленія внутренней, психической жизни человъка и животнаго.

Не трудно убъдиться, что организація душевной жизни несравненно сложиве и совершениве у человвив, чвиъ у любаго животнаго. Для подтвержденія сего положенія ніть надобности сравнивать всей душевной жизни представителей людскаго и животнаго царствъ въ ихъ многообразныхъ проявленіяхъ, достаточно ограничеться ивсколькими примврами. И человать и животное одарены разумомъ; но какая разница въ ихъ разумв! И человъку и животному даны психическіе акты, но одинъ человъкъ одаренъ способностью пониманія ихъ, одинъ онъ обладаеть самопознаніемъ, т.-е. мыслью о себь, какъ особомъ существь. отдъленномъ отъ всего окружающаго. - "Сознаніе животнаго всегда относится въ отдельному ощущению и влечению, но никогда оно не отдичаетъ само себя отъ своего временнаго соотоянія в. Созданіе своего я у животныхъ ніть, какъ ніть и следа, вытекающихъ изъ самосовнанія внутреннихъ явленій. Въ фамосовнания человава дежить основа всего его отвлеченнаго

мышленія, религіознаго чувства и признанія свободы воли, безь ваковой, въ свою очередь, невозможно существование нравственной отвътственности за свои поступки. Перечисленныя качества разными учеными справедливо понимались за коренные признаки, обособляющіе человъка отъ животнаго; напр., на способность вырабатывать общія и отрисченныя иден указываль Локкъ; существование у человъка редигиознаго чувства особенно подчервиваеть Катровать; а Пресансо находиль главную разницу между человическими обществоми и обществоми животныхи ви томи, что первое основано на идев справедливости. Нътъ сомивнія, что признави эти и устойчивы, и харавтервы. Возьмемъ сперва отвлеченное мышленіе. Животные ограничены созерцательнымъ повнаніемъ; они не способны виденному придавать отвлеченную форму. Корова знаеть свой скотный дворь, запоминаеть дорогу нъ нему; собака узнаетъ своего хозянна. Но ворова не имветъ представленія о размітрахъ двора, цвіть забора, качестві подстилки, какъ собака ничего не знаеть о возраств хозянна, его общественномъ положения, возарвніяхъ и характерв, а потому ни ворова, ни собава не имъють представленія о дворъ вообще и вообще о хозяцив. Отсутствіе у животныхъ общихъ понятій дълаеть то, что они живуть только радостями и страданіями минуты (Гартвигъ), и это очень естественно, разъ они не обнимають ничего, врома непосредственного, наличного. "Связь наличнаго съ отсутствующимъ, прошедшаго и будущаго можеть быть представлена при помощи понятій, которыхъ у животныхъ нътъ" (П. Дейсенъ). Въ связи съ этимъ стоитъ у животныхъ отсутствіе возможности дъйствовать по предназначенному плану. Тавъ вавъ у нихъ нътъ того, что мы называемъ "понятіями", н въ виду того, что ихъ дъйствіями не управляеть мышленіе (а законы ассоціація впечатявній), они не могуть выбрать себь ни опредвленной цвли, ни подходящихъ средствъ къ его достиженію.

Говоря объ умственныхъ и творческихъ способностяхъ, упомянемъ объ одномъ наглядномъ и коренномъ различія человъка отъ всего остальнаго міра. Различіе это, по мивнію К. Д. Кавелина, заключается въ способности человъка "выражать во вившнихъ предметахъ психическія свои состоянія и движенія, передавать въ образахъ и знакахъ, совершающія въ немъ пситическія явленія, неподлежація вившинить чувотнамть", именно: животное не можеть изваять статуи, нарисовать картивы, начертить плана или фасада, положить звуки на ноты, написать письмо и т. п.

Въ примой и непосредственной связи съ деятельностью разума находится слово челована, являющееся орудіемъ нашего познанія. Матеріалисты, низводящіе человіна нь уровию животнаго, заявляють, что у обонкь имвется свой язывъ. Несомнанно такъ; животныя при посредств'в мычанія, дал, мяуканья, карканья, ривныя выражають свои ощущенія настолько опреділенно, что наъ можно до нъкоторой степени понять. Но этимъ и кончастся вся способность ихъ ръчи. Дара свободнаго слова, великой способности "говорить" — у нихъ нътъ. Язывъ животныхъ менъе развить, а главное дишенъ возможности совершенствоваться. Человъвъ же не только усовершенствовалъ свой язывъ, но изобръдъ письмо (печать) и тъмъ получилъ возможность увъсовъчить овой мысли и передавать отдаленивниему потометву запась свенть знаній. Трудно обнять мыслыю всю ту масоу усовершенствованій и послідствій, которую людямъ удалось развить маъ самыхъ простыхъ и элементарныхъ средствъ, данныхъ имъ первеначально Творценъ. Человъкъ получилъ миническія движенія, непроизвольные звуки и способность польвоваться этими эвуками (или даръ слова). Что же человъкъ сдълалъ? "Въ нъсколько членораздвльных эвуковъ составляющих одно слово, требующее самаге незначительнаго времени для произношенія, онъ завлючить цвиля тысячи образовы конкретныхъ предметовъ, цвлую массу разнообразныхъ свъдъній, иногла добытыхъ въ продолженіе въковъ трудами множества людей и повольній. Эти связды знавій и образовъ превратились въ цваую систему, въ органазмъ, какимъ является каждый звуновой язымъ" (В. А. Снериревъ -- "Наука о человъкъ"). Благодаря жемну человъкъ получиль возможность обмениваться мыслями и "обозревать чрезвычайно большое количество предметовъ, явленій и якъ отношеній между собой". Въ настоящее время насчитывають "до 4 т. различныхъ формъ, системъ, организмовъ слова или явыковъ 3),

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Статистика Энгель опредвилеть число явыковь ва 3642; ва Европа ихъ насчитывають до 58.



которые заилючають въ себъ по приблизительному разсчету около ста билліоновъ словъ, изъ коихъ наждое само по себъ есть цвлое и при томъ весьма сложное явленіе, имветь свою исторію, стоить въ извъстномъ отношенін въ другимъ словамъ и т. п. " (ibid.).-- Нужно ли говорить о томъ, какое значение пріобръзо печатное слово? Можно сказать, что оно не знаетъ границъ ни во времени, ни въ пространствъ и само не уничтожаемо, а потому представляется необъятнымъ явленіемъ. Въ наши дни сила печатнаго слова есть сила мысли, которую нельзи разбить молотомъ, невозможно сжечь въ огив. Мало того; печатное слово можно считать теперь условіемъ жизни всего... (Топеліусъ) н главивищею силою современнаго міра. Тавинъ образомъ, въ явыва или рачи мы имвемъ новое рашительное различіе между человъномъ и животнымъ. Максъ Мюллеръ, Дю-Буа-Реймонъ, Абель, Овеланъ, Гунфальви, Пресансо и др. ученые навываютъ способность человака говорить членораздальными звуками исключительною принадлежностью дюдей; рачь, по ихъ мнанію, это "человъческое въ человъпъ", слово они признають истиннымъ выраженіемъ сознательной жизни человъва и прямымъ выраженіемъ дъятельности нашего рязума. Овеланъ говоритъ, что "чедовёнь только потому человёнь, что владееть способностью членораздільной річи", а Гунфальви находить, что "начало чедовъна должно быть отнесено нь началу ръчи". Добавимъ еще, что слово не можеть быть достояніемъ животныхъ уже по одному тому, что слово неизбъжно предполагаетъ отвлечение и обобщеніе, а этихъ способностей, какъ мы уже видели, животныя лишены. Слово-не просто звукъ, а звукъ, выражающій мысль; слово-общее представление. "Человъкъ, говоритъ Максъ Мюллеръ, только тогда можетъ наименовать дерево, животное, ръку, когда откроетъ какое-нибудь общее свойство, какъ характеристическій ихъ признать". А потому языкъ и является тъмъ Рубикономъ, чрезъ которое им одно животное еще не перешегнуле.

Міръ человрческого дука или царство, созданное дукомъ, такъ велико, что его ивтъ возможности разсмотрвть въ бъгломъ очеркъ. При желаніи сдълать обворъ явленій дука человъка пришлось бы коснуться религіи, искусства, науки, права, философіи, морали и т. д. съ ихъ безчисленными развътвленіями. Чтобы получить ивкоторое понятіе объ общирности дуковной сферы де-

статочно только напоминть, что къ одной области искусства относятся: архитектура, скульптура, живопись, музыка, хореограэія, поэвія, театръ и искусство письменной передачи мыслей (литература).—За полною жевозможностью углубиться въ эту безбрежную область человъческаго духа, мы ограничимся тъмъ, что скажемъ два-три слова по новоду ея, съ цілію донавать ея преобладающее значеніе въ жизни человъка и силу ея требованій, кои не могуть оставаться неудовлетворенными бевъ ущерба для жизни человъка.

Человъку дана возможность понимать достоянство споихъ дъйствій, способность при всевозможныхъ условіяхъ опенивать ихъ и различать добро отъ зла. Кромъ того, онъ одинъ изъ всвяъ земныхъ тварей могь возвыситься до познанія Бога, до разумънія релегія, высшей селы, высшехь идей; только онъ ніцеть лучшаго, чувствуеть въ себъ желаніе уподобиться Богу, сознаеть нотребность идти впередъ, совершенствоваться, "устремлять взоръ въ будущее ".--Это стремление совершенствоваться заслуживаеть особаго вниманія, потому что въ немъ ясно сивозить неудовлетвореннесть человёна наличными земными благами и временными митересами настоящей жизии. Человъкъ, напримъръ, ищеть полной свободы, желееть имъть чистую совъсть, стремитоя из достижению истинной, святой правдивости и т. п. Все это идеалы такой высоты, что здёсь, на землё, они не могуть быть удовлетворены. Полной истинной свободой можеть быть только свобода духовная, руководимая "внутреннимъ закономъ иравственной природы", т. е. такая свобода, которая гивадится въ самомъ челована, въ его духа, а вна его вовсе не сущеотвуеть. Точно такимъ же образомъ "ничто земное не могде вселить въ человъва совъсть, протестующую противъ элоупотребленія свободной воли, своекорыстныхъ побужденій и двйствій, несогласных съ естественною справедливостью" (Н. Данивовъ). Помятіе о такой совъсти несомивино христіанскаго происхожденія (Ип. Тэнъ). Излишне пояснять, что чистою будеть лишь такая совъсть, которая окажется таковой передъ Великимъ Судіей, видящимъ ее насквозь, а не та, которая оормально соблюда временный людской законъ; точно также полною правною будеть только та, которая окажется таковою не въ глазахъ людей, а передъ всевидищимъ окомъ Бога.

Если въ комъ закравшееся сомивніе мішаеть убідиться въ существовани у человъка сверичувотвенныхъ интересовъ; если сомивніе не даеть сму возможности видеть, что человеть, действуя подъ влінніемъ какой-то невидамой силы, стремится разорвать связующія его земныя оковы, желая твив удовлетворить какой-то весьма навойливой потребности, стоящей выше насущных потребностей пищи и питія, то предлагаємь темь серьёзно поразмыслить надъ навоторыми общензвастными жизненными явленіями. Напр.: спрашивается, для чего нужны чедовъку совдения его фантавии въ порвин, музыкъ, скульштуръ, мивописи? Развъ безъ нихъ нельзя обойтись? Нельзя! Наша природа такъ создана, что мысль въ видимой дъйствительности ненебъящо переходить въ представлению лучшаго, а воля нобуждаеть въ реальному олицетворению сего новаго представления. Мы наблюдаемъ въ жизни красоту, а извъстная способность, овойотвенная только человику, даеть ему возможность создания представленія о полной красоть, и человькь дыласть попытку въ воспроизведению своего идеала. - "Хуложественное творчество есть поихическая сида, глубоно проиннающая человъческую натуру, не знающая никанихъ принциповъ полежности и утилитаривиа и развивающаяся самостоятельно, навъ потребность повхическаго организма". -- Откуда берутся, ватывь, побужденія, идущія въ разрёзь съ земными благами, матеріальными интересами, требованіями тела? Не отранно ли, что человекъ съ исправней самоотверженностью бросается и въ веду и въ огонь свасать погибающихъ, или добровольно отдаетъ свой последый грошъ просящему? Если Сократь сезнательно выпиваеть ядь. христіане радостно гибнуть въ римскихъ циркахъ, Янъ Гуссъ и Джіордано Бруно не отвазываются отъ своихъ взглядовъ сгорав на костръ, а Галилей упорствуеть сидя въ тюрьмъ, то должны же быть всему этому серьёзныя причины? Да, несомевнио! Во вежкъ перечисленимкъ и подобныхъ имъ оавтахъ проявляетъ себя могущество нашего духовнаго я, власть въры и убъяденія, аначеціе идоала, несомивиность существованія сверхчувственнаго міра, прецебрегающихъ интересами тыла. -- Все удостовъряетъ, что требованія нащей духовной природы наотольно важны, что съ ними приходится серьёзно считаться. Разъ психическія потребности способны овдедную чедовниемь такъ сидьно, что

одъ забываеть эгонетические инетиниты своей природы, ясно, это подобныя потребности иннорировать не приходится и значение ихъ нашей жизни очень ведико.

Кому не приходилось наблюдать на себъ, что мысли иногда уносились "дальше границъ его разумвнія — за предвам потребностей его жизни"? Человъкъ точно рветон за предъды настоящаго своего органического существованія, какъ бы въ далекой "родинъ его духа"; въ немъ, несомивино, заложены потребности высшаго порядка, "часто непонячныя уму, но корошо знакомыя вго сердцу". Опять самъ собою возниваеть вопросъ: если чедовъку свойственно уноситься мыслію въ неизвъстное намъ заоблачное пространство, то разумается, что нь тому существуеть вакая-мибудь естественная причина. Причину подобныхъ стремденій человіна за преділы животной жизни г. Н. П. Дамиловъ (въ брошюръ "Матеріалистическое невъріе и христіанская въра" 1888 г.) поясыяеть саваующемь вагляднымь сравненіемь: "Въ мір' физических явленій изв'ютно, что струка никань не тронутаго инструмента, сама собою надаеть звукъ, ногда нота, иввлеченияя музыкантомъ изъдругаго такого же инструмента, совцадаеть съ ев етроемъ. Здвоь явление объясняется тождеотвомъ ввуковых вибрацій, - одинаковостью настроснія. Далее намъ взвестно, что явленіе творчества вообще аналогичны. При изложенныхъ условіяхъ, почему нельзя допустить, что духовное настроеніе человъка можеть совпадать со строемъ бытія того высшаго міра, къ которому влечеть его временный планникъ его бреннаго тада — его безомертный духъ". Это тамъ достовърнъе, что явленія аналогичныя со звуковыми вибраціями повторяются и надъ живыми струнами человъческихъ сердець, завлючаеть Н. Даниловъ. Это темъ достоверние, добавемъ ны, что въ настоящее время можно принять за установленный фактъ, что духовный и вещественный мірь "управдзются однеми и теми же законами, проходящими чрезъ всю сферу бывія".--А законами этими являются "руви Бога живаго".—Англійскій ученый, профессоръ Друммондъ, показалъ, что законы въ области религи совершенно тождественны съ законами науки. Справедливость его взгляда объяснена имъ, между прочинъ, по отношенію въ происхождению жизни. Оказывается, что онзический заковъ происхожденія ,живни отъ живни" (omne vivum ex vivo) имветь

мъсто и въ міръ духовномъ, т.-е. духовная жизнь можеть происходить только отъ предшествующей духовной жизан; ни въ природъ, ни въ редигіи самопроизвольнаго зарожденія нътъ. Невозможность самопроизвольнаго зарожденія въ мірт физическомъ вподив теперь установлена трудами знаменитаго Пастера. Если такимъ образомъ установлена тождественность происхождения жизни въ духовномъ и физическомъ мірв, то мы въ правъ сдълать зеключение и о тождественности проявления ея въ той и другой области, т.-е. въ данномъ случав, въ правв утверждать о полнъйшей возможности совпаденія психическаго настроенія человъка со строемъ бытія высшаго духовнаго міра. Въ върности сего заключенія насъ поддерживають еще существованія тайихъ общензвистныхъ законовъ, какъ напр. законъ, въ силу нотораго все въ природъ стремится къ своему источнику, или положение о томъ, что во всякомъ дъйствим должна проявлять оебя натура вещи и т. п. - Вообще сатауетъ сказать, что за последнее время наука все более и боле прочно устанавливаеть аналогію между физическими и духовными явленіями. Напр., догическій анадивъ указываеть полное соотношеніе между окзическимъ закономъ тождества и нравотвенной нормой духовной оферы человъка-справедливостью; на законъ противоръчія основывается честность; догическій законь достаточнаго основавія въ правственномъ міръ служить опорою мудрости и т. д. (См-"Принципы этики" соч. кн. Д. П. Львова).

Встии привелеными въ этой главъ разсужденним намъ желательно было нъсколько выяснить ту роль, накую въ нашей
жизни играетъ психическій элементъ, т.-е. душа съ ея потребностями. Изъ немногаго, что было сказано по столь общирному вопросу, все-таки видно, что физическая дъйствительность,
метеріальная наличность, (если такъ позволено выражеться) не
удовлетворяетъ человъка, почему онъ, слушая голосъ своего
дука, и постоянно стремясь къ усовершенствованію, создаль
для себя общирный міръ отвлеченностей или абстравцій; формальный ваконъ, сухая легальность для человъка недостаточны
и онъ ищетъ въчной правды, могущей утолить жажду его чистой совъсти; взлельянныя человъкомъ убъжденія и въровавія
на столько для него дероги и священны, что тюрьмы, эшафоты
и нестры не могутъ побудить его измънить ихъ и т. д. Другимя

словами, душа человъка всецъло живеть въ сверхъестественномъ міръ, не находя удовлетворенія во временной земной живни. Короче, все свидътельствуеть о томъ, что истинное бытіе человъка есть бытіе духовное, а не вещественное, тълесное.

Продолжая опять сравненіе человака съ животнымъ, необходемо отметить, что животное стремится исключительно на тому, что ему пріятно и полезно и за предвль чувственных ощущеній накогда не выходить, почему и дуща животнаго совершенно охвачена однимъ матеріальнымъ и покорна одимъ чувственнымъ движеніямъ. Къ сверхчувственнымъ актамъ душа жавотныхъ решетельно не способна. "Хотя душа животныхъ, пашеть Гагенанъ (см. жур. "Въра и Разумъ" 1889 г.) является внутреннимъ принципомъ, организующимъ матерію, тэмъ не менве она не можеть самостоятельно существовать и двиотвовать безъ матерін. Какъ часть матеріальнаго существа, она сама какъ бы матеріальна, поэтому не проста. Она возникаетъ черезъ двленіе, половое или неполовое размноженіе и можетъ существовать до тахъ поръ, пока матерія, съ ноторою она связана, остается живою". Доказательствъ же самостоятельнаго проявленія человіческой души нами приведено уже достаточно. Душа человъка, несомивино, связана съ его организмомъ, но она имветь полную возможность двйствовать совершинно независимо отъ него и темъ доказать, что она самостоятельна в представляетъ собою особую субстанцію. Раньше мы упоминали, напр., о самосознаніи, т.-е. о способности души "разематривать себя, какъ основу своей крательности". Это самосовнаніе есть одна изъ самостоятельныхъ функцій души, стоящихъ вив всякихъ отношеній въ организму. Самосовнаціе "было бы невозножно, еслибы душа зависъла отъ тълеснаго органа. Въ последнемъ случае она могла бы пониметь только те объекты, которые доступны для матерін. А матерія не можеть рефлектировать о субъектв". Раньше мы говорым также объ общихъ понятіяхъ, о стремленів человъва въ сверхчувственному и о томъ, что человъку свойственна идея свободы воли. Все это опять самостоятельныя проявленія д'явтельности души, кои вовсе не доступны чувственности матеріальнаго тела: чувственному доступно только чувственное, а общія понятія и идеи свержчувственны, вакъ и вообще весь міръ нашего духа. Такимъ обраразомъ не подлежить сомнънію, что функція нашей души независимы отъ тъла, а отсюда слъдуеть, что души имъеть свое особое бытіе и сама она есть отдълвая нетленная субстанція.

Смвемъ надвяться, что язложеннымъ намъ нвсколько удалось наметить размеры той пропасти, которая дегла между человеномъ и животнымъ. Потребности последняго не выходять за кругь физических чувственных потребностей; а первый, лишенный духовной атмосферы, долженъ неизбъкно погибнуть. Эти врайнія положенія уже достаточно наглядно свидітельствують о несоявивримости того разстоянія, на которое человівки удалень отъ животнаго. Все, даже самая смерть, говорить о томъ, что вещественность не болве, какъ оболочка человъка, истичное же верно, самый источникь его живни, находится въ мір'в духовномъ. Вотъ что писалъ по этому поводу еще въ 1858 г. проф. Берви, а недавно (въ 1888 г.) въ одномъ изъ своихъ очерковъ повторияъ гр. Л. Толстой: "подобно, кинъ зародъниъ плода въ своемъ вивстилнще развивается для другаго міра, при содъйствін вспомогательных оболочекь, свергаемыхъ и предаваемыхъ тавию по выходе плода въ новый міръ, т.-е. по рожденія младенца; такъ й духъ человека, развиваясь при содействін своего тіля, готовится для жизне въ другомъ мірів, и при переходъ въ него, т.-е. въ мянуту смерти, свергаетъ съ себя этоть вппарать общенія своего съ міромъ вещественнымъ. Какое значеніе для плода ишветь его рожденіе, такое значеніе для дука инветъ смерть".

Резюмируя все сказанное нами до сихъ поръ, выходить, что человъческій организмовъ, а потому и физическія отправленія у нихъ одинавовы; но съ другой стороны, высокай, разушная, нравственная личность человъйа, его субстанціяльное, невещественное начало, т.-е. духъ, несомивнно, двлають его участникомъ высшаго духовнаго міра, почему справедливость требуеть признать въ человъяв существо, стоящее выше животнаго и выдълить его совершенно въ особое царство. Въ этомъ отношеніи въ пользу человъка никакихъ авайсовъ не импрашивается; требуется только, чтобы разъ принятая наукою система двленія на парства была строго доведена до конпа-

причемъ за основаніе двленія приняла ибиоторые самобытные признаки, которые имъются у одного царства и вовсе несвойотвенны другимъ. Сорласно условленному принципу, вещественный міръ быль разгруппировань на минералы, растенія и организмы. Но пром'я того въ природе нашлись танъ-называемыя переходныя формы, которыя прямо ин подъ одну изъ сяхъ категорій не подошли. Характерною особенностью переходныхъ формъ (или первообразовъ) оказался недостатокъ (недочетъ) въ нихъ нъкоторыхъ признаковъ того царства, къ которому опи принадлежать. Объясняется эта регрессивность формъ первообразовъ тамъ, что высшее царство успало разнить въ немъ зародышъ овоей характерной особенности насчеть самобытныхъ признаковъ низшаго царотва, къ которому этотъ переходный типъ принадлежалъ. Первообразы не могли вывстить въ себъ въ равной мъръ признаковъ и преимуществъ обоихъ царствъ природы, съ конми они сопривасаются, почему они неизбъжно должим были стать двойственными и нести ущербъ въ одной изъ сторонъ своей организаціи. И воть, къ разряду этихъ переходныхъ виземпляровъ, или нервообразовъ, отъ царства животнаго въ высшему духовному парству следуеть отнести человыв какъ "животно-духовную амфибію", подобно тому, какъ раучогов и гоорнуса следуеть считать переходною ступенью оть наретва растительного въ парству животному, т.-е. растительно-шивотными амфибіями (Даниловъ).

Если человава должно признать переходною формою отъ животныхъ къ высшему духовному царству, то сладовательно, онъ
долженъ быть обдалень чамъ-инбудь, по сравнении его съ животными? Взглявувъ на человака исключительно со стороны
внашнихъ, естественныхъ или физическихъ признаковъ, никто
не рашится признать его ванцомъ развитія животнаго царства:
"родится онъ голымъ и въ защиту ему данъ только плачъ"
(Лева), тало его меньше тала многихъ животныхъ; время земной его жизни незначительно; львы, тигры, орлы, слоны и др.
несравненно лучше его одълены силой, проворствомъ, выносливостью, остротой эрвнія; сладовательно, съ этой точки зранія
человать представлнетъ, несомивно, регрессивную форму животнаго царства. Объясияется такая отсталось челована въ физическомъ отношеніи именно тамъ, что онъ, какъ переходиая

Форма нъ высшему царству, утратить часть естественныхъ прениуществъ, вслъдствіе усложненія и развитія своей внутренней организація, пріобрътеніемъ новаго элемента высшаго духовнаго царства (Н. Даниловъ). Если безпомощный человъкъ попалъ ва тронъ вемли и сделался властелиномъ природы, то этому онъ обязанъ всецъло своимъ духовнымъ особенностямъ. Во всехъ, обрушившихся на человъка невагодахъ и трудностяхъ, опъ оперся на психическія свои силы. Биагодаря своей духовной сторонъ, онъ побъдилъ неблагопріятныя для него климатическія условія, развель огонь въ приполярныхъ странахъ и на экваторъ превращаеть воду въ ледъ, устояль противъ яда и зуба звърей, уцълълъ среди болъзией, бурь и землетрясеній и во всеобщей борьбъ за существование, вижето того, чтобы самому приспособляться, сталъ все окружающее приспособлять къ себъ! Сила человъческиго духа по истинъ изумительна: "законъ удълнаго выса мышаеть ему двигаться по воды" и онь этоть же самый законь заставляеть служить себв при передвижение по морямъ и океанамъ, на сооруженныхъ плотахъ, лодвахъ и жельзных ворабляхъ. Чтобы осилить неповорный ему вътеръ, человъкъ сочеталь воду съ огнемъ и одольдъ его! Притягательной силой магнита онъ сталъ указывать путь молній! Творческій духъ человъвъ воздвигь соборъ св. Петра въ Римъ, создаль облики Венеры и Апполона, божественныя стросы поэтовъ, небесную музыку симооній (Оскаръ Пешель). Для своихъ продаведеній человіть съуміль заимствовать "цвіты у радуги, лучи у солица, блескъ у молнін, грохоть у громовъ, гуль у вътра"... (Бълинскій о Лермонтовъ); "и небо, и землю, и рай, и адъ" человъвъ совиъстилъ въ нъдрахъ своего духа... Однимъ словомъ, всю цивилизацію надо признать произведенісмъ духовной двятельности человъка, ябо главными движущими началами въ жизви его являются идеи добра, истины, справедливости и т. п.

И твиъ не менте являются люди, которые на все это закрывають глаза и затывають уши и кричать: человъкъ происходить отъ животнаго, человъкъ прирученный звърь; или спрашивають, чъмъ человъкъ стоить выше муравья или мухи? Но истина береть свое. Нравственныя, религіозныя и др. понятія человъкъ вакъ плоды его духовной способности, стали оцъниваться по достоинству и основываясь на исихическихъ особенностяхъ че-

ловъка, знаменитые естествоиспытатели Жофоруа-Сентъ-Илеръ отепъ († 1844 г.) и сынъ († 1861 г.), предобдатель антронологического общества въ Парижъ, извъстный натуралисть Катрфанъ, и др. настаивали на необходимости выдвлить человъка наъ животнаго царства, накъ само животное, въ виду особенностей его опрической организаціи, было выдылено изъ міра растительнаго. Коль скоро физическая организація животныхъ побудила людей науки выдвлить ихъ изъ царства растительнаго. то твыъ болве инвется основаній изъ міра животныхъ выдвинть человъка въ особое "человъческое царство", такъ какъ неоспоримо, что психическая его особенность владеть болве ръзкую трань между нимъ и животнымъ, чъмъ фактически существуеть между растеніями и животными. Пусть человъвъ по своему виду, по своей структуръ, по совокупности своихъ органическихъ расположеній -- обезьния, но по своему уму, по созданію своей мысли, человівкъ — богъ", сказаль знаменитый антропологь Клодъ-Бернаръ. Другой авторитеть той же науки, Катровжъ, а вивств съ нимъ Max-Müller и др., главный признамъ, отличающій человъка отъ прочихъ твореній, видять въ рельгіозномъ чувствъ. Катрфажъ, 40 лътъ работающій въ области антропологіи, называеть человека "существомъ моральнорелитознымъ", и находить, что человъкъ является свявью видимаго міра съ невидимымъ, сверхчувственнымъ. Съ подобнымъ ваглядомъ нельзя не согласиться и мы его вполив принимаемъ, глубово убъжденные, что религіозное чувство составляеть главнъйшій элементь человъческой природы; религія законъ человъчества; религія управляеть всвыв.

Матеріалисты особенно упорно настанвають на томъ, что у человъка нътъ, и быть не можетъ другихъ потребностей и интересовъ, кромъ такъ-называемыхъ естественныхъ. И вотъ они, ни подъ какимъ видомъ не соглашаясь допустить какой-либо существенной разницы между человъкомъ и животнымъ, изо-щряются на всевозможные лады, дабы тъмъ или инымъ путемъ объяснить всъ жизненные процессы организма одними физико-химическими свойотвами вещества, доказать отсутствіе всякаго различія между тъломъ и душею и свести въ концъ концовъ всъ психическіе есномены къ однямъ механическимъ процессамъ тъла. Остановимся нъсколько на этой сторонъ вопроса и дока-

кажемъ, что до сихъ поръ они на всёхъ указанныхъ пунктахъ терпёли полное пораженіе.

Что касается желанія матеріалистовъ объяснить жизненныя явленія физико-механическими силами, то еще очень недавно пров. И. Р. Тархановъ, въ своихъ публичныхъ лекціяхъ (въ С.-Петербургв) о "продолжительности жизни", указываль на несостоятельность подобныхъ попытовъ при современномъ развитіи біологіи. Г. Тархановъ говориль, что въ основъ всякаго жизненнаго процесса неизбътно находится илуто, составляющее ядро жизни; и это-то ифчто нельзя объяснить ни механическими началами, ни предположениемъ о существование какой-то анатомической вавточки, обладающей жизненной силой. Прозивъ гапотезы о вивточив, которая будго бы одарена жизненной силой или особой душей, составленной изъ силь, присущихъ химическимъ атомамъ, давно уже, а именно на съвзде естествоиспытателей въ г. Мюнхенъ въ 1877 г., сильно вооружелся извъстный проф. Вирховъ. Овъ отвазывался понять значение влъточни до твхъ поръ, пока ему не объяснять, накимъ образомъ изъ сочетанія свойствъ углерода, водорода, вислорода и авота можеть получиться душа, такъ кабъ ни одинь положительный фактъ не приведенъ въ подтверждение того, чтобы "жизнь произошла вогда-нибудь отъ случайнаго соединенія углерода и компанін". "Если я не хочу принять теоріи творенія, продолжаль Вирховъ, если я отвазываюсь върить въ то, что существуеть Творецъ, если я предпочитаю составить для себя новый стихъ по моему собственному вкусу, вивсто известнаго стиха. Библік въ книга Бытія, въ такомъ случав я долженъ сдалать это въ сиысль теорін самопроизвольнаго зарожденія (generatio aequivosa). Третьей возможности нэть. Но на это мы не имвемъ никакого действительного донавательства. Никто не видаль самопроязвольнаго зарожденія; и ито предполагаеть, что оно случилось, тотъ противоръчить не только богословію, но и наукъ естествознанія". Эта рвчь знаменитаго намецкаго ученаго есть смертный приговоръ всей затёв съ "клеточкой". Но даже и помимо свазанняго, не нужно обладать спеціальными сведеніями по естественнымъ наукамъ, чтобы убъдиться въ невозможности свойствомъ вещества объяснить причину жизни. Какимъ образомъ, напр., питаніе, рость и размноженіе живаго организма

поставить въ исключительную зависимость оть природы вещества. входящаго въ составъ тела животнаго, когда ежедневно имфемъ. случан наблюсти, что въ составъ твлъ какъ органическаго, такъ и неорганическаго царства, входять одни и тв же вещества, а результаты получаются самые различные? Почему, затвив, одна и таже пища не порождаеть однородной организаціи даже среди одного власса травоядныхъ животныхъ? Очевидно, что питательное вещество не имъетъ того значенія по отношенію къ росту и строенію организма, какое ему желають навязать матеріалисты. Какое отношеніе можеть иміть матеріаль, изъ котораго сдвланы часы, нъ устройству и цвлесообразности распредвленія частей самаго ихъ механизма? Конечно, никакого! (Л. Поповъ). Отсюда выводъ тотъ, что питаніе, ростъ, размноженіе и вообще біодогическія явленія попрежнему остаются особенностями живаго организма и не объяснимы накакими механическими началами, а такиственное нъчто, сокрывшее въ себъ ядро жизни, отъ въка повоится за семью печатями. А потому и извъстный матеріалистическій афоризмъ "человікь есть то, что онь всть" (Der Mensch ist was er isst) - является полевищею нельностью.

Точно также веудачной надо признать попытку матеріалистовъ объяснить дъйствія человъческаго организма путемъ сравненія его съ паровой машиной. "Въ паровой машинъ, говорить опвіологь Шарль Рише, горить уголь, который сгорая производить теплоту и силу. Животныя, сгорая, также производять теплоту и силу. Стало-быть они следують тому же закону, что паровая машина, и горить подобно последней". Это общензвастное сравненіе прежде всего въ основ'я своей совершенно невърно. Въ паровой машинъ горитъ топливо, а не сама машина, которан пришла бы въ негодность, еслибы подвергалась вліянію. оган; въ животномъ же организмъ, дъйствительно, сгорають его составныя части, его твани и анатомическіе элементы. Пищу нашу нельзя уподобить топливу, такъ какъ она идетъ на возстановление разрушающихся тваней и анатомическихъ элементовъ. (Л. Поповъ). Но это еще не все. Сравнивая организмъ съ малиной изкоторые видзаи всю разницу лишь въ томъ, что теплота живаго организма производить значительно большее количество полезной работы, чамъ самая усовершенствованная машина; да кромъ того оставалось необъясненнымъ, что такое 32\*

сана по себъ теплота. А эта необъясненная бездълнца дъластъто, что все сравнение матеріалистовъ возведено на пескъ.

На несостоятельность приравниванія организма въ паровой машинъ особенно указывалъ Клодъ-Бернаръ въ своемъ "Введенів въ изученію экспериментальной медицины". Тамъ, "гув естьпланъ, гръ имъется въ виду будущее, тамъ нътъ механизма, тамъ господство опредвленной мысли, всенаправляющей распоридительной иден". Жавую машину характеризуеть не физикохимическая ся природа, а "созданіе этой машины, развивающейся на вашихъ глазахъ въ условіяхъ, которыя ей свойственны, и по опредъленной идев, которая выражаеть природу живаго существа и самую сущность его жизни; то, что существенно относится въ области жизни, и то, что не принадлежить ни въ онзикъ, ни къ химін, ни къ чему другому, есть направляющая идея этого жизненнаго развитія. Во всякомъ живомъ зародышв есть творческая идея, которая развивается и обнаруживается посредствомъ организацін. Во время всего своего существованія, животное существо остается подъ вліянісмъ этой самой живненной творческой силы. Какъ и вездъ, все здъсь истенаеть изъ иден, которая одна создаетъ и направляетъ". (Клодъ-Бернаръ). Жизнь всегда явлиется совивстно и парадзедьно съ физико-химическими условіями, но это вовсе не значить, что жизнь истекветь изъ нихъ. Жизнь обращается въ тель, но управляеть ею иная сила. Сила пара проявляется посредствомъ машины, телеграфиая проволока служить проводникомъ электричества, музывальный инструменть необходимь для извлеченія звувовъ душа проявляеть себя при посредства нашего тала, безъ мозга человъкъ не въ состоянія мыслять и т. д. все это азбучныя истины, но изъ этого пикоимъ образомъ не слъдуеть, что сила пара есть произведение паровой машины, что электричество продукть телеграфа, что мелодія зависять оть инструмента, что мозгь мыслить, что душа продукть тыла и т. п. Тело такъ-же мало знаеть одъятельности души, мозгъ о самомъ мышленім, какъ телеграфная проволока о содержанім переданной по ней депеши, бумага объ изложениомъ на нейписьмъ, или инструментъ о сочетании звуковъ разыгранной: на немъ пьесы и т. п. Тъло только орудіе духа 1) скрипка только-

<sup>&#</sup>x27;) «Твие живаго существа есть механизмъ часовъ, а душа есть то время,



ниструменть, телеграфиый станокъ—не болье какъ аппарать и этими словами вполив опредвляется и исчерпывается ихъ роль.

Но не того добиваются матеріалисты; они стремятся доказать, что душа человава - результать онзическихъ процес. совъ его организма, "физическое сладствіе извастной группировки атомовъ". А отсюда ихъ выводъ тотъ, что духовныя явленія слідуєть приравнять нь продуктамь тіда. Такь они теперь и движотъ. Мысль, говорятъ они, есть отдвление мозга, вакъ желчь-выдъление печени (Кабанисъ, К. Фохтъ); помять остановка движенія раздичныхъ первныхъ полоконъ; самосовнаніе-ощущеніе матеріальныхъ движеній (Молешотъ); всь поступки человъка суть неизбъжные продукты мозговаго вещества: порокъ и добродътель такіе же продукты, какъ сърная кислота и сахаръ (Тэнъ) и т. д. Но до поднаго торжества на этомъ поприщъ имъ какъ до неба далеко, не смотря да то, что дхъ работа началась давно и ведется усердно цалой фадангой даятелей, начиная съ Дидро, Кондильяка, Гольбаха, Ламетри, Кабаниса, продолжая Молешоттомъ, К. Фохтомъ, Бюхнеромъ, Кцольбе, и кончая нашими профессорами Сфченовымъ, Ковадевскимъ. д-ромъ Зеленскимъ и др. Никогда истинно ученые люди не могли примириться съ тамъ положеніемъ матеріализма, въ силу котораго наше сознаніе, чувство, память, идеи, словомъ всв духовныя отправленія, могуть быть объяснимы однимъ механическимъ движеніемъ атомовъ, одной "матеріальной работой мозга". Какъ безпристрастная наука не могла принять положенія о томъ, что вопросъ о первопричина и сущности бытія можеть быть разрашенъ на почва опытнаго метода естествознанія, и находила что "тайна мірозданія дежить вив научной сферы", въ области редигін и метафизики, такъ наука постоянно настаивала на томъ, что "ни матерія, ни управляющіе ею законы не объяснять намъ фактовъ удовольствія и страданія, эмоціи и мысли, сознанія долга и правственной отвътственности"... Истинная наука неустанно твердила, что "натуралистъ необходимо долженъ при-

которое часы показывають. Механизмъ действуеть самъ по себе, ничего не зная о разделении времени и не содержа въ себъ никакихъ причинъ этого разделения; между темъ какъ показания времени совершаются, и въ однихъ этихъ показанияхъ весь смыслъ этого механизма». «Вещество обпаруживаетъ явления, которыхъ ово не проприодить» (Кл. Бернаръ).



знать существование особой силы, способной порождать и производить силу вышленія". Все это въ одинъ голось занвили: Дю-Буа-Реймонъ, Клодъ-Бернаръ, Вирховъ, Шеврейль, Эрдманъ, Гярнъ, Робертъ Мейеръ, Бертулусъ, Лотце, Фабри, Моза, Фаррьеръ, Ферье, Кариъ Людвигъ, К. Фирордтъ, Л. Фикъ, Гризингеръ, проф. Струве и сотни другихъ. Всемъ названнымъ авторитетамъ науки просто чудовищнымъ кажется заявленіе матеріализма, что движение частицъ мозговаго вещества производить мысль, что "мысли не болве, канъ отброски двятельности нашего организма". Эти ученые "даже при помощи воображенія, не въ состояніи понять, какимъ образомъ кровяные шарики, проходя черевъ мозговое вещество, дають въ результать тв или иные акты интеллекта", или "какъ изъ общей совокупности и жизни различныхъ влеточекъ и всей суммы органическихъ функцій тела можно создать начто, способное производить чувство и сознаніе" (проф. Моза въ 1882 г.); наквиъ способомъ матеріальное •изическое явленіе, происходя въ нервныхъ волокияхъ, можетъ сдъдаться идеей (проф. Гризингеръ и Фурье)? Заявленія, подобныя тому, что "молекулярныя движенія головнаго мозга способны продуцировать нематеріальных сущности, какими являются эмоція, мысли, волевые акты", нравственныя чувства, уб'яжденія и рядъ другихъ духовныхъ феноменовъ-для Гирна, профессоровъ патологія Бертулуса и Германа Лотце и др. являются такими абсурдами и парадовсами, коихъ не следовало бы провозглащать. Не менве категорично высказался по этому поводу и Дю-Буа-Реймонъ. Онъ говорилъ: "познаніе мозга распрываетъ передъ нами только движущуюся матерію-и ничего больше. Невозможно придумать никакого расположенія или движенія матеріальныхъ частицъ, чтобы перекинуть мостъ въ царство сознанія и мысли. Это последнее (т.-е. царство сознанія и мысли) не только не объяснимо изъ его матеріальныхъ условій, но и по самой природъ вещей, оно никогда не будеть объяснимо изъ этихъ условій".

Ни на шагъ не сходя съ матеріальной почвы, рядомъ фактическихъ данныхъ можно разоблачить всю несостоятельность теорій Кабаниса, Молешотта, Бюхнера, Фохта и ихъ последователей. Матеріалисты мачинають съ того, что источникомъ всяваго познанія выставляють чувотвенныя ощущенія или, какъ

вто-то шутя выразнися, "черпають мудрость изъ своихъ пяти пальцевъ". Изъ этого ихъ основнаго положения сразу вытекаетъ нъсколько несообразностей. Обходимъ ту общенввъстную истину, что чувства обманчивы и на нихъ однихъ полагаться невозможно, въ противномъ случав пришлось бы опять утверждать, что солнце движется вокругь земли и т. п. Мы же обращаемъ внимапіе на то, что матеріалисты своимъ основнымъ положеніемъ отождествляють чувственное ощущение и мышление; опыть же, которому они вообще придають первостепенное значеніе, опровергаеть подобное положение. Опыть удостовъряеть, что чувственное воспріятіе и мышленіе и по времени, и по м'всту являются двумя совершенно различными функціями; чувственное ощущение должно пройти черезъ органы чувствъ прежде, чемъ попадеть въ головной мозгь, а потому чувства проявляють себя всегда раньше мышденія; а по місту: акты чувственнаго воспріятія докаливированы въ органахъ чувствъ, а актъ мышленія въ головномъ мозгу. Следовательно, для полученія знанія изъ ощущеній должна произойти еще накая-то работа: чувства должны быть преобразованы въ понятін при посредствъ накого-то третьяго фактора, иначе они останутся такъ-сказать простыми ощущеніями. Что какой-то посторонній элементь вывшивается въ дъло, ясно уже изъ того, что часто одно и тоже чувственное ощущение вызываеть различныя мысли у одного и того же лица; или бываетъ и такъ, что человъвъ, при сильнъйшемъ раздраженін, имфеть полную возможность "преследовать мысль, немивющую нивавой связи съ только что полученнымъ ощущеніемъ". Подобныя мысли, невызванныя чувственными ощущеніями и влеченіями, возникають постоянно въ безчисленномъ количествъ, наперекоръ разуму и при томъ съ такой интенсивностью, что разумъ не въ состоянии устранить ихъ. Это новое указаніе на вліяніе какого то посторонняго сильнаго фактора не принято во вниманіе матеріалистами, отвергающими существованіе въ человъкъ внутренняго духовнаго міра.

Если тольно матеріалисты созданы на подобіе остальных людей, то они должны были испытывать иногда на себв ощу щенія вовсе не "вещественнаго" происхожденія, напр. радость и горе, хорошее или худое настроеніе, совершенно не стоявшія въ зависимости оть окружавшихъ обстоятельствъ; мы убъ-

ждены, что приверженцы матеріализма подобно всвиъ способим мечтать, свлонны въ умозранію, наслаждаются гармоніей, мудростью, имали случай наблюдать, что любовь къ отсутствующему другу, случается, бываеть сильные, чымь нь присутствующему и т. д. Потребность, напр., умозрвнія такъ велика, что ен не избъжали даже закоренълые изтеріалисты и позитивисты. Они върятъ, что "матерія въчна и неуничтожаема". Откуда они взяди этоть законь? Экспериментальная система безсильна докызать подобное положеніе; очевидно, матеріалисты украдной побывали во враждебномъ лагеръ, гдъ и попользовались чужимъ достояніемъ. Допустимъ, что чувственное ощущеніе дъйствительно есть источникъ всякаго познанія и при томъ единственный источникъ; тогда матеріалисты лишены возможности объяснить ту сиду, которая размышляеть не только о настоящемъ, но и о прошедшемъ и будущемъ, которая уиветъ сопоставлять, объединять, рыться въ невидимомъ мірв нравственности. Чамъ объяснить работу умственныхъ способностей во время сна, когда чувства не функціонирують? и пр. Отвуда имъ получить чувственныя ощущенія, кои были бы въ состояніи вызвать то, что мы называемъ честолюбіемъ, справедливостью, самосовнаніемъ, добротою и тому подобныя отвлеченныя понятія, когда въ матеріальной природа не имается соотватствующих образовъ? Наконецъ, каждое понятіе матеріалисты выражають словомъ, оцять таки не имъющимъ въ себъ ничего матеріальнаго и т. д. Все это рядъ такихъ барьеровъ, кои силами матеріалистовъ не могуть быть взяты.

Матеріалисты много говорять о чувствахъ. Поинтересуемся узнать, какимъ образомъ изъ простыхъ комбинацій матеріальныхъ атомовъ можно получить эти чувства? Говоримъ "простыхъ комбинацій потому, что матеріальныя частицы въ состояніи только соединяться и разъединяться. Оказывается, что изъ комбинацій матеріальныхъ частицъ чувства вовсе получить немыслимо потому, что "чувство есть отраженіе извъстнаго движенія въ единичномъ существъ, которое признаетъ это движеніемъ своимъ и относить его къ себъ. Съ появленіемъ чувства мы переносимся въ совершенно иной міръ, который вполнъ понятенъ нашему внутреннему опыту и совершенно необъяснимъ для внъщняго, имъющаго дъло съ однимъ матеріальнымъ міромъ"

(б. Чичеринъ). Точно также рашителько не понятно, какимъ образомъ можетъ пристое сочетание частицъ произвести въ насъ , сознаніе закона, идущаго далеко за предвлы этихъ частицъ? Очевидно, следствіе выйдеть шире причины, а это противоречить основному началу закона причинности, по которому въ следствім не можеть содержаться болье того, что есть въ причинъ" (Чичеринъ). Возьмемъ еще всемъ известное явленіе, что внешнее впечатленіе исчезаеть, а прежній образь, т -е. следь этого впечативнія, часто воспромаводится по прошествій долгаго времени съ удивительной силой и точностію. По матеріалистической теорін возможность воспроизведенія прошедшаго образа объясняется темъ, что каждое впечатление оставляеть после себя сабдъ или отпечатовъ въ мозгу. Во 1-хъ, подобныхъ отцечатновъ на частицахъ мозга никто не наблюдалъ, следовательно, заявленіе совершенно годословное съ точки зрвнія положительной науки. Но допустимъ даже возможность такихъ следовъ въ мозге. Тогда, пивя въ виду законы матеріи, выходить, что цвиая серія сивдовъ отгискивается на одномъ и томъ же органв, почему посладующій отпечатокъ долженъ неизбажно сглаживать предыдущій и этимъ путемъ мы прійдемъ къ полному уничтоженію старыхъ следовъ и къ невозможности ихъ возобновленія. Действительность же свидательствуеть противное: давно прошедщія впечатявнія воспресають въ нашей памяти чрезвычайно рельефно.

После сказаннаго мы въ праве заключить, что ученіе матеріалистовъ не въ состояніи дать сколько-нибудь удовлетворительнаго ответа на длинный рядъ самыхъ интересныхъ и важныхъ вопросовъ о нашемъ самосознаніи, воле, чувствахъ, понятіяхъ и пр.

Матеріализмъ надрывается въ усиліяхъ, дабы довазать, что все духовное въ человъвъ есть только результатъ двятельности его натеріальной организаціи, что между тълесною и духовною жизнью существуетъ абсолютная взаимность, подчиненная однимъ механическимъ законамъ. Если дъйствительно тъдо и душа такъ тъсно связаны, какъ на томъ настанваютъ матеріалисты и не знаютъ другихъ законовъ, кромъ законовъ физической природы, то возникаютъ слъдующія недоразумънія: какъ согласить безконечное разнообразіе человъческихъ мыслей съ конечнымъ числомъ раздраженій и комбинацій, какое только и можетъ имътр

мозговое вещество человъка, какъ тъло, ограниченное небольшинъ пространствомъ? Канимъ образомъ и въ сплу навихъ основаній продолжаютъ рости умственныя способности человака посла возраста отъ 40 до 45 летъ, когда физическія силы его постепенно упадаютъ? Какъ могло случиться, что у людей, продолжительно и сильно страдавшихъ разстройствомъ душевныхъ способностей, знаменитые психіатры весьма часто не могли найти никакой перемъны въ организмъ? А извъстные врачи (Полонке, Гронъ, Якобій, Хайроть, Пихвень, Лерэ и самь "Геркулесь психістрін" Хекироль) именно доказывають, что "въ головномъ мозгу психическихъ больныхъ субъектовъ обывновенно не замъчается никакихъ измъненій". — Взятыя для примъра недоразумънія не распутываются матеріалистической доктриной, но за то убъдительно довазывають, что абсолютной взаимности между телесною и духовною жизнью человава не существуеть, а имается между ними только довольно тесная связь. Низшія душевныя функців, напр. воспріятіе изв'ястных душевных впечатавній, могуть нукдаться въ наружныхъ органахъ чувствъ и стоять въ некоторой зависимости отъ устройства и дъйствія глазъ, ушей, органовъ осязанія и т. д.; но высшіе душевные процессы, какъ напр. память, разумъ, воображение и др., являются вполив независимыми оть матеріальныхъ отправленій организма.

Разсмотреніе мыслительных способностей человева неизбъжно ведетъ въ признанію особой силы, способной порождать и производить нышленіе (Chevrevil). Но въ подобныхъ случаяхь, когда матеріалистамъ указывають на признаки существованія вивмірной сверхъестественной сплы, на необходимость призванія духовнаго міра и души, то они обыкновенно съ гордывъ сознаніемъ своей правоты спрашивають: что такое душа? гдв она помъщается? и т. п. — Не подлежить сомнънію, что наука безсильна опредълить, что такое душа; наука также ве въ состоянія указать существенныхъ признаковъ духовнаго міра. Но что же изъ этого савдуеть? Въдь та же наука не умветь опредълить сущности свъта, сплы, матеріи, тяжести, жимическаго сродства, теплоты, электричества и пр., но однако матеріалисты признають ихъ, основываясь исключительно на ихъ проявленіяхъ; мало того, самое понятіе естественной жизни до сихъ поръ "странствуетъ въ наукъ" безъ опредъленія и нивто на этомъ основани не думаетъ отвергать ес. ... , Первопричина бытія для меня абсолютно непонятна и непостижима; но это нисколько не въ состояніи поколебать мосго глубоваго убъжденія въ существование ея, писаль профессорь Hirn. На основание фактовъ, воспринимаемыхъ моими чувствами, я признаю существованіе причинъ, которыхъ ни характера, ни способа дъйствія я часто не знаю... Мое глубокое, непоколебимое убъждение въ реальномъ существованіи первопричины мірозданія не обусловлено ни религіей, ни нравственными или религіозными взглядами; по основывается на данныхъ науки и на примъненіи опытнаго метода въ изученію матеріи и управляющихъ ею законовъ.-Види физическую невозможность возникновенія вивмірныхъ явленій непосредственно и исключительно изъ матеріи и потому отвергая причинность естественную, лежащую въ сферв самаго мірозданія, я, чисто и строго логическимъ путемъ, прихожу въ выводу о существованіи вивміровой, сверхъестественной причины, хотя свойства, сущность и характеръ ея представляются непонятными".-- Такъ говорять люди науки, честно и искренно относящіеся къ разбираемымъ вопросамъ. Но метеріалисты слепы въ своемъ упорствъ и считаютъ себя въ правъ игнорировать даже законы безпристрастной логики, когда они являются изобличителями их ь доктрины.

Не углублянсь далъе въ дебри матеріализма и не имън вовсе задачей систематического опроверженія его, укажемъ мимоходомъ, что одна изъ коренныхъ ошибокъ ученія матеріалистовъ кроется въ томъ, что оно не дълаеть строгаго различія между явленіемъ и его причиной, или между причиной и условіями явленія; оно сывшиваеть свойство матеріи съ дъйствіемь, которое оно производить. Отсюда происходить то, что одно и тоже название авется и явленію, и ближайшей его причинъ, почему и въ выводахъ получаются несообразности. Напр.: мысли, возбужденія, желанія, ощущенія и т. п. суть душевныя состоянія, но обывновенно принято называть ощущенія состояніями тела, а не души. "Непосредственный антецеденть ощущения есть состояние твла, вбо ощущению предшествуеть извъстное состояние тъла, но само ощущение есть состояние души" (Дж. Ст. Милль). Дабы видеть разницу между причиной, вызывающей извъстное явленіе или феноменъ, и его условіемъ, Клодъ Бернаръ приводить такой примъръ: извъстно, что жизненныя явленія организма поддерживаются кровью, насыщенной кислородомъ. "Если обезглавить собаку и потомъ вспрыскивать окисленную кровь черезъ соиную артерію, то діятельность мускуловъ, железъ, нервовъ, даже мозга возвращается". Правильно ли будеть видеть въ этомъ доказательство того, что сознание и разумность завлючаются въ кислородъ прови? Въ данномъ случав пислородъ есть только необходимое условіе явленія, а не причина его; безъ вислорода не возобновилась бы дъятельность мускуловъ, мозга, нервовъи только; но отсюда еще не следуеть, чтобы именно кислородъ производилъ отправление мускуловъ и мозга; вислородъ здъсь не одинъ, не онъ единственный и исключительный факторъ; причина дъятельности кроется въ чемъ-то другомъ.-Въ подобныхъ выводахъ надо быть осмотрительнымъ, въ противномъ случав можно дойти до невъроятныхъ заключеній. Напр., ремесленникъ, дивя въ рукахъ плохой инструменть, не въ состояни изготовить хорошей вещи; знаменитый виртуозъ на разствоенной скрипив не извлечетъ чарующихъ мелодій. Каждому ясно, что однихъ указвиныхъ данныхъ недостаточно дабы имать право сказать: скрипка играеть, инструменть двлаеть вещь. Очевидю при посредства инструмента и сврипви проявляють свои способности ремесленникъ и виртуовъ-сврицачъ. Такъ точно и мозгъ не самъ мыслить, а онъ служитъ только необходимымъ органомъ или проводникомъ мыслительной силы и способности человака. Въ свою очередь мозгъ не въ состояніи быть органомъ и проводникомъ мысля, если лишенъ окисленной врови. Матеріалисты говорять: "мозгъ мыслитъ". Но съ такимъ же правомъ и на томъ же основани они могли бы сказать: "фибры гортани говорять и поють", "мускулы грудо-брюшной преграды дышать" и т. п. При этомъ, разъ голосъ и рвчь зависять отъ движенія мышцъ гортани, то, дабы быть враснорвчивымъ, по рецепту матеріалистовъ, не слъдуетъ только всть миндаля, орвжовъ и т. п. веществъ, чтобы "въ горив не першило". — Писалъ же одинъ изъ кумировъ матеріалистовъ — Фейербахъ: гдъ нъть жиру — изть мяса, а гдъ нать мяса и жару — нать ни мозгу, ни ума; безь фосфора въ мозгу не бываеть мысли, фосфоръ собственно и мыслить въ насъ". Не ясно-ли, что надо напитаться возможно больше фосформстыми веществами, чтобы поумнать. Болае другихъ фосфористой пищи употребляють рыбаки Нормандів и Бретанів, следовательно, они должны быть самыми умными людьми...

Вотъ до канихъ выводовъ должны договориться матеріалисты, желающіе быть последовательными...

Итакъ, факты совершенно опровергаютъ излюбленное положеніе матеріалистовъ, что "человънъ есть только совокупность тыесных органовъ в ихъ отправленів". Наше я, нашъ умъ нравственныя достоинства, привязанности сердца, прозордивость, выещія вден, энергія, отойвость въ трудь, сила воли, честолюбіе и т. д. опзіологическимъ путемъ или одними "химическими процессами "-совершенно необъяснимы, - а потому низвести разумнаго, правственнаго, гуманнаго человъка до животнаго матеріализму не удается, и "овеществить" душу человъка онъ не въ состояніи. Матеріализмъ попусту разстръляль свои снариды и намъченной цъли не достигъ. "И сталъ человъкъ душею живою", по вельнію Бога. — Душа сдылалась его властеляномъ и кормчить, и истинною жизнью человъка, конечно, следуетъ признать жизнь духа. Если, такимъ образомъ, матеріализмъ оказался слабымъ и не съумълъ доказать, что психическія явленія и отправленія суть результаты действія механизма нашего тела, то, следовательно, имеется существенная разница между теломъ и душею, а отсюда мы опять приходимъ къ справедливости ранве пряведеннаго указанія Сенть-Илера, Катроажа, Н. Данилова и другихъ о необходимости, даже съ точки эрвнія естественныхъ наукъ, выдълить людей въ особую семью, или въ особое "человъчесное царство", ръзко различающееся отъ царства животнаго.

M. 5-n.

## БЕСБДА

НА ДЕНЬ СВ. АПОСТОЛА АНДРЕЯ ПЕРВОЗВАННАГО, ДЛЯ ОДЕССКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ, ПО СЛУЧАЮ ХРАМОВАГО ЕЯ ПРАЗДНИКА \*.

Высокопреосвящ. Никанора, архісписк. херсонскаго и одесскаго.

## О ЗНАЧЕНІЙ СЕМИНАРСКАГО ОВРАЗОВАНІЯ.

(По поводу смерти Черныщевского).

Иже Предтечевымъ свътомъ воображенъ, егда озареніе уностасное славы Отеческія явися, человъческій родъ за благоутробіе спасти хотя, тогда первый ты, славне, къ Нему причеклъ еси, озаченъ бывъ въ разумъ совершеннъйшею лучею того Божества, отъчнодуже проповъдникъ и апостолъ былъ Христа Бога нашего. Его же моли спасти и просвътити души наша. Стихира.

Бесъду нашу, по православно-христіанскому обычаю, начинаемъ молитною къ празднуемому нынё св. апостолу Андрею Первозванному, чтобъ онъ умолилъ Просветителя и Спаса душъ нашихъ просветить и спасти ихъ отъ всякихъ бёдъ и напастей.

Трудно передаваемая, глубоко тонкая, образная, высокобожественно-художественная мысль въ этой церковной пъсни заключается такая: "образованный свътомъ, исходящимъ отъ Христова Предтечи, когда на духовномъ небъ явилась упостасная заря и отъ нея озареніе славы Бога Отца, хотя по благоутробію спасти человъческій родъ, ты, Андрее славный, тогда первымъ къ Нему пришелъ, бывъ озаренъ въ разумъ совершеннъйшимъ чистьйшимъ лучемъ Его Божества, послъ чего сталъ проповъднякомъ и апостоломъ Христа Бога нашего". Вотъ про-



<sup>\*</sup> Для вив-церковнаго собесвдованія.

спавляемый нынь ученикь Христовъ св. Андрей образуется сперва у Христова Предтечи. Образуется, это значить, что духъ его получаеть свой образъ отъ свъта, исходящаго отъ Крестителя Христова Іоанна. Но воть на духовномъ горизонть загорается упостасная заря, засвъчивается упостасный образъ, божественный отблескъ небесной славы Бога Отца, разливан по всему міру совершеннъйшіе Предтечева свъта, чистьйшіе лучи своего Божества. Этими чистьйшими лучами Божества привлевается и святый Андрей и, озаренный въ своемъ разумъ, становится проповъдникомъ и впостоломъ Христа Бога нашего. А чрезъ это Первозванный эпостолъ сталъ первообразомъ и вашего духовнаго образованія и призванія.

Сперва онъ образуется подъ вліяніемъ свъта, исходящаго отъ Христова Предтечи. Затемъ обращается въ чистейшему свету самого Христа Бога нашего и пріемлеть озареніе своего разума отъ чиствищихъ лучей Христова Божества. И наконецъ самъ востекаетъ на горизонтъ Церкви, дучеварнымъ свътомъ, чтобы просвъщать ее своею апостольскою проповъдью. Такъ и ны въ нашемъ детстве, въ нашей юности востекаемъ отъ света гъ свъту, отъ свъта меньшаго къ свъту большему, отъ образованія незшаго въ образованію высшему, отъ школы домашней или народно-приходской къ образованію въ низшихъ духовныхъ училищахъ, къ среднему образованію въ нашихъ семинаріяхъ, нъкоторые же изъ насъ и къ высшему образованію въ духовныхъ академіяхъ, съ темъ же апостольскимъ призваніемъ просвыщать міръ свытомь Христова ученія въ начествы носителей апостольского посольства и призванія — пропов'ядывать всемъ народамъ во всемъ концамъ міра Христово Евангеліе.

Но воть въ последнее время раздался резвій отзвукъ старокавняго предубежденія противъ нашего духовнаго образованія, носящаго вличку, у известной вливи нашей интеллигенціи не почетную, чуть не бранчивую, вличку вообще семинарскаго. Некоторые убеждены, да многіе-ль изъ светскихъ и не убеждены? и кричать, что оно чуть ли не более вредно для общества, чемъ полезно. Отзвукъ этотъ раздался въ "Гражданине" нменно въ самые последніе дни по поводу смерти печальнаго продукта якобы семинарскаго образованія, Чернышевскаго. Извинительно, если мы скажсмъ несколько словъ въ защиту семинарскаго образованія, въ защиту самихъ себя, въ защиту своего двиа, своего духа, своего настроенія. Перейдемъ въ частностямъ, чтобы вывести общее завлюченіе и произвесть впечатавніе.

"Гражданинъ" не знаетъ Чернышевскаго, какъ семинариста, не знаетъ вообще и семинариста, и бъетъ семинариста съ плеча, по невъдъню. "Сынъ бъднаго съященника", пишетъ "Гражданивъ" (1889 г. № 291, дневникъ), "необывновенно способный и даровитый, молодой Чернышевскій, кромъ этихъ дарованій, привевъ съ собою въ Петербургъ пълый осадокъ въ душть "той духовной сажи", которая натлилась въ немъ, какъ "роковая принадлежность бурсацкаго развитія", и достаточно было перваго соприкосновенія этого осадка съ тогдашнею литературною средою, чтобъ эту сажу зажечь и дать его душть воспламениться пожаромъ самаго сильнаго либерализма. Чернышевскій нашель въ Петербургъ не друзей, а подстрекателей и поджигателей, п "оторванный бурсою отъ общенія съ народною почвою и съ исторією своего народа", весь отдался въ Петербургъ въяніямъ и вліянію западной европейской политической цивилизаціи".

Повторяю, "Гражданинъ" не знасть Чернышевскаго. А я внаю его, по крайней мъръ, лучте "Гражданина". Въ глаза я не видалъ Чернышевского никогда. Въ мою пору, когда и жилъ въ Саратовъ (1858-1864 гг.) въ званіи ректора саратовской семинаріи, онъ жиль уже въ Петербургь, хотя и наважаль въ Саратовъ не разъ. Туристы-литераторы, путешествовавшіе тогда. по Волгь, навъщали меня не одинъ (Семевскій, Слепцовъ, Безобразовъ, въроятно, и другіе, не помню), направляемые во мез хорошо знакомыми мив, директоромъ гимназіи Мейеромъ, Мордвиновымъ, Костомаровымъ, Мордовцевымъ. Хотъли направить ко мив и Чернышевского, въ одинъ изъ его визитовъ Саратову, но онъ, благодарение Богу, оказалось въ счастию моему, отвазался посътить меня изъ ненависти въ воспитавшей его семинарін; онъ до такой степени ненавидель ее, что не могъ равнодушно ее видеть. Но я близко зналь его отца, котораго и опустиль въ могилу, надъ которымъ говориль и надгробное слово; два раза видвиъ его жену; зналъ ихъ родовую семью и быть ен. Многое слышаль и зналь о его воспитании и последующей судьбв.

Воспитаніе Чернышевскаго было совежнь исключительное, "дворянское", въ нашей духовной средв совершенно неслыханное. Отепъ его Гаврінть Ивановичь Чернышевскій быль первая въ Саратовъ и саратовской епархіи духовная особа изъбълаго духовенства, саратовскій канедральный протоіерей. Образованія семинарскаго, но съ ръдкимъ толкомъ и развитиемъ человъвъ Съ раннихъ лътъ священства носитель преразнообразныхъ начальственных в должностей, любимець, самое довфренное лицо вакъ у духовнаго, такъ и у свътскаго по духовнымъ дъламъ начальства. Трудно назвать духовную должность, которой онъ не носиль, духовное начальственное порученіе, вакого не выполняль. Это быль одинь изъ самыхъ религіозныхъ священивковъ, какихъ на своемъ въку я вналъ. Назвать хотя ту ръдкость, что, будучи уже довольно глубокимъ старцемъ, накимъ я его зналъ, онъ ежедневно бывалъ у всвиъ церковныхъ службъ въ соборъ, отъ котораго жилъ не близко, когда отъ дома своего долженъ былъ ввбираться въ собору на весьма высовую гору; къ чему канедрадьный протојерей, обремененный разными должностями и начальственными порученіями, нимало не обязуется; чего почти нивто изъ ванедрадьныхъ протойереевъ и не дълаетъ. Замъчательна еще черта, что бывало въ цервви онъ никогда не сидетъ, даже до начала службы, когда приходилось бывало мдать прибытія архіереевъ къ службів весьма не коротко. "Да садитесь". "Нёть, ужь я постою", бывало скажеть; это когда ему уже было подъ 70 леть. А службы бывали долгія и преутомительныя. Бывало, ждемъ прибытія архіерея полчаса, часъ; Гавріндъ Ивановичъ стоить, во время службы конечно стоить; во времи проповъди не сядеть; въ престный ходъ бредетъ, да еще архіерея держить подъ руки, наприи. въ врестныхъ ходахъ въ водосвятіямъ на Волгу и обратно. Откуда у человъка силы брались? Какъ у человъка хватало времени ежедневно бывать у всвих Божіних служби ви соборы, при другими занятіяхъ? За богоугоднымъ время-препровожденіемъ и смерть его застигла. Уже лошадка его была запряжена и стояла у врыльца, чтобъ вести его въ будній день къ объднь. Онъ вышель изъ своего набинета нъ семью съ бумагою въ руки, опустился на вресло и говорить: "послушайте-ка, я вамъ почитаю". Въ этотъ моментъ лавая рука, державшая бумагу, тихо опустивась. И

богобоязненный старець протоіерей Гавріндь Ивановичь Чернышевскій отошель ко Господу безь стона и звука, даже безь особо замътнаго вздоха, безъ тъни агонін. Сердце просто, какъ ваятникъ, безшумно остановилось, и душа тихо отлетъла... Это быль ръдчанцій типь духовнаго лица, священника Божія. Кропъ разнообразныхъ радкихъ достоинствъ, онъ обладаль еще радкою въ своемъ вругъ благовоспитанностію и необычайною во всявомъ вруга сдержанностію, сдержанностію въ слова и въ движенін. При томъ на немъ не дежало ни тінп світскости. Овъ быль наидостойнъйшее отражение привлекательнъйшаго сановито-смиреннаго типа священства. Вообще не словоохотливый, не шумливый подобно болье или менье пустой бочкы, потому что носиль въ себв полноту самыхъ серьезныхъ думъ и заботь, а, конечно, и печалей, онъ не позволять себъ никогда ни единымъ словомъ занянуться о своемъ сынъ, не задолго передъ твиъ шумной знаменитости, а передъ смертію отца — свътнав. которое начинало задергиваться мрачною надвигающеюся тучею грозы. Всв это понимали, какъ и отецъ, всв объ этомъ и толковали, но кром'в одного, кром'в молчаливаго отца, близкаго въ тяжкому удару потерять еденственнаго, дорогаго, незаменимаго, но увы! блуднаго сына..., этимъ же возбудившаго и свою трескучую на всю Русь, на весь свъть славу, но славу, безъ сомевнія, прискорбную для благочестиваго, строго сдержаннаго отца. Надо думать, тихо горюя, онъ и скончался неожиданно для всвять, отъ разрыва сердца... За вротость и благочести души его, Богъ избавши его отъ горя, отъ тягчайшаго дву смысленнаго положенія, конечно, и отъ повора дожить до ареста сына. Онъ умеръ недвля за двв до этого невыносимаго для него событія, которое предчувствовалось многими. Преосвященный епископъ сарэтовскій Евенмій и все духовенство отпівли его съ величайшинъ участіємъ и почетомъ. Служба Божія продолжалось часовъ пять: священияческій чинъ погребенія совершень безъ пропусковъ, съ пвијемъ антифоновъ и стяхиръ. Общирный соборъ не вивщагь, вси площадь была полна народа. Отнесли ны его на кладбище и опустили въ могилу, уже вечеръло. Я же и опускаль его въ могилу.

Выходить, что Червышевскій юный быль сынь не бъднаго священиям, а знатнаго протоїерея. "Не быль онь в бурсавь".

Если между духовнымъ юношествомъ бываютъ люди свътскаго образованія и направленія, то Чернышевскій быль ультра-свътевій. По своему развитію онъ выдвигался изъ ряду вонъ. Отецъ Чернышевскій женать быль на Пыпиной. Съ Пыпиными, отцомъ извъстнаго писателя и семьею ихъ, онъ жилъ весь въкъ свой до самой смерти. Это была семья свётская, "дворянская", хотя и не богатая. Светское, даже либеральное направление ея извъстно. Въ этой средв Чернышевскій родился и росъ. Семью ахъ я хорошо не зналь; а что слышаль о ней въ Саратовъ, то въ подребностихъ позабыль. Но хорошо помию молву, что для развитія Чернышевскаго, единственнаго сына знатнаго въ своей средъ отца и урожденной свътской матери, съ ранняго дътства вриставлень быль гувернерь - французь. Ему-то въ Саратовъ и принисывали первоначальное направленіе юнаго Чернышевскаго. Да вотъ котати читаемъ воспоминанія о детстве его товарища по семинаріи "протоїерея Р." ("Саратовскій Листовъ", 1889 года, № 234).

До поступленія въ семинарію Чернышевскій быль подготовляемъ "преподавателями" семпнарім и "гимназіп". Не бывши въ духовномъ училище, онъ, въ 1843 г., 16-ти летъ, поступилъ прямо въ семинарію. Начитанность его и научныя познанія (уже тогав) до того были общирны, что приводили всехъ въ изумденіе. Языки зналь онь: латинскій, греческій, еврейскій, "опрскій, ◆ранцузскій, немецкій, англійскій и польскій". Скажите, сколько надъ ними поработано съ детства, вив семинаріи, разными преподавателями и гувернерами! Лучшій тогда наставникъ саратовской семинарів Г. С. Воскресенскій, котораго мы знали впоследетви предобдателемъ палаты гражданскаго суда, почтенитаній и степениващій человонь,—такь этоть лучшій наставнивъ, когда бывало получить неудовлетворительные отвъты отъ другихъ учениковъ, всегда обращается въ Чернышевскому. "Червышевскій имель обывновеніе, при всехь наставнивахь, во время занятій писать. Онъ писаль постоянно или переводь съ какогонибудь взыка, или дълаль выписки словъ и фразъ на тетрадку изъ лексиконовъ. Воскресенскій бывало скажеть: "Чернышевсвій". Но вопроса, который предлагался другимъ ученикамъ, не повторяеть, хотя и видить, что тоть какь бы не слушаеть и аншетъ. Чернышевскій встаетъ и начинаетъ: "французскій писатель Х говорить то-то, англійскій Z то-то, ивмецкій У то-то"... "Мы разинемъ только рты"-вспоминаеть о. протојерей, - "в удивляемся, откуда онъ нахватался этакой премудрости. Точнотавовъ же онъ быль и по Священному Писанію: это была живая Библія и сборникъ твореній св. отцевъ. Непонятно, какъ мальчикъ въ 16 леть могь иметь такія общирныя и всестороннів познанія". Понятно, что мальчика съ ранняго дітства сильно развивали разные наставники. "Семинарскій курсъ быль тогда шестильтній и раздылися на три отдыленія: низшее, среднее и высшее, съ двухгодичнымъ курсомъ въ каждомъ. Чернышевскій пробыль "два" года въ низшемъ, "одинъ" годъ въ среднемъ, в увхаль въ университетъ". Итого въ семинаріи пробыль онъ всего три года, будучи необывновенно тщательно развить не по лътамъ и образованъ долеко выше семинарскаго курса своихъ сверстниковъ. По воспоминаніямъ сверстника протоіерея, кавъ и по моимъ, основаннымъ на воспоминаніяхъ саратовцевъ, Чернышевскій быль въ самой высокой степени мальчить благовоспитанный, крайне деликатный и сдержанный. Все повазывало въ немъ, что овъ питомецъ высовообразованной, элегантной, свътсвой, а никакъ не бурсацкой среды.

Все это показываеть въ "Гражданинъ полное незнаніе Чернышевскаго юноши и полную несостоятельность словъ, будто
"молодой Чернышевскій, кромъ своихъ дарованій, привезъ съ
собою въ Петербургъ цълый осадовъ въ душъ, "той духовной
сажи", которая натлилась въ немъ, какъ "роковая принадлежность бурсацкаго развитія"... Это только слова и злыя слова,
илевета на Чернышевскаго и за одно на бурсацкое развитіе.
Бурсацизмъ ни мальйшаго притяванія на Чернышевскаго предъявлять не можетъ. Онъ весь, кромъ рожденія отъ своего отца,
принадлежить свътскому міру, особенно же по умственному своему развитію.

Прежде, чъмъ стать петербургскимъ дъятелемъ, Чернышевский былъ студентъ петербургскаго университета. И "Гражданинъ", повидимому, не знаетъ, что Чернышевский юноша въ Петербургъ подпалъ сряду же подъ господствующее вліяніе извъстнаго литератора Введенскаго, своего земляка по Саратову. Этотъ, да, былъ саратовский бурсавъ, т.-е. питомецъ саратовской семинаривъ Въ Саратовъ въ первыхъ 60 хъ годахъ ходило по рукамъ пе-

чатное жизисописаніе Введенскаго, въ частности, описаніе его юношеской жизни въ Саратовъ. При радкой даровитости Введеяскій быль необычайно благочестивый юноша даже аскетичеокаго направленія. Осталось преданіе, что въ Саратов'я по ночамъ онъ уединялся на загородную Соколову гору на берегу величественной Волги молиться и пать "Слава въ вышнихъ Богу", наждое утро "показующему намъ свътъ" въ дучахъ загораюенейся утренней зари и восходящаго солица изъ-за волгской чиври. Нигит по всему протяжению отъ Нижняго до Астрахани, Волга такъ не величественна, какъ у Вольска и Саратова. А Соколова гора царить надъ всвиъ Саратовымъ. И Введенскій мальчикомъ и юношею хаживаль на эту гору молиться, и встръчая ведикольный изъ-за величественнаго разлива Волги восходъ утренняго солнца, соверцать славу Творца всяческихъ. Скажите, ато же нопортиль религіознайшаго юношу Введенскаго, превративъ его въ отъявленнаго атенста въ Петербургъ? Бурса ли нан же университетская среда? Такъ было, тотъ же преобразовательный процессъ совершался въ 60-хъ и 70-хъ годахъ и со всвые питомпами семинарій. "Гражданинъ" этого не знаетъ и подтверждаеть своими словами светскую сплетию о нигилиамъ бурсановъ семинаристовъ. Я видель весь этотъ процессъ, переходъ многихъ семинаристовъ въ атенстовъ и нигилистовъ, собственными глазами и сважу по архіерейской совъсти, какъ видель и знаю хорошо.

О Введенскомъ передавалось, что изъ саратовской семинарія онъ поступиль было въ московсную духовную академію, но оттуда, навъ студенть, начавшій обнаруживать уже вольныя склонности, быль устрамень, послів чего поступиль, помнится, въ петербургскій университеть. Тамъ онъ налегь на изученіе иностранныхъ языковъ и иностранной литературы. Безъ сомнівнія, оттуда почерпнуль онъ свои антихристіанскім и атеистическія идеи. Такъ какъ въ парствованіе Николая І щеголять этимъ нельзя было, то Введенскій отлично искусно носиль личину благонамівренности, быль наблюдателемъ преподаванія словесности во всіхъ кадетомихъ корпусахъ, славился въ литературів своими, дъйствительно образцовыми, переводами романовъ Диккенса и воебще слыль въ мою пору (въ исходія 40-хъ и въ началь 50-хъ годовь) въ Петербургів за человіжа сильнаго ума (l'homme.

d'esprit fort) въ Петербургъ, причемъ однако же на ухо передавалось: "не вършть ин въ Бога, ни въ...."

Къ нему-то, какъ земляку-саратовцу, подъ врыдышко и попалъ юноша Чернышевскій, по прибытіи въ Петербургъ. Тутъ вотъ дъйствительно осадокъ первоначальнаго дътски-юношескаго развитія въ Чернышевскомъ, соприкоснувшись съ атенстическимъ настроеніемъ Введенскаго, загоръдся яркимъ и кръпкичъпламенемъ. Атенстическое направленіе Чернышевскаго, въ шою пору въ Саратовъ, объяснялось именно вліяніемъ на него въдътствъ его гувернера-оранцуза, а въ юности—вліяніемъ Въеденскаго, но никакъ не бурсы, къ которой онъ и не принадлежалъ.

По окончания курса въ с.-петербургскомъ университеть, отврытымъ атенотомъ воротился онъ въ "Саратовъ на родину въ домъ отца. Тутъ женился и поступиль преподавателень въ саратовскую гимназію, О гимназической и вообще саратовской его двятельности я слышаль отъ тогдашняго дирентора саратовской гимназін А. А. Мейера, весьма благонамиреннаго в даже религіовнаго человъка, отъ Н. И. Костонарова, весьма религіовнаго тогда человъка, и другихъ. Кстати слово о Н. И. Костонаровъ. Пова онъ былъ въ Саратовъ, былъ въ горъ, въ угнетеній, въ ссыякъ, онъ быль весьма религіозенъ, и совершенно искренно религіовенъ, какъ человъкъ мягкаго сердца в воспрівичиваго ума; отлично зналь богословіе, Священное Писаніе, богословскую нашу и заграничную литературу и церковную исторію. Это быль человінь вы высшей степени многоученый и многосвъдущій, изобиловавшій преразнообразными знаніями, въ тощъ числь богословскими и церковиф-историческими. Библію, особенно же Новый Завъть, зналь онъ превосходно. Видно было, что Св. Пасаніе изучаль онь, накъ вопрось жизни и смерти. Онъ никакъ не быль этенсть, быль даме христіаннив. котя и зналь всв возраженія современной науки противъ крастівнства. Несомивнию, что онь глубоно и искренно ярибъгаль въ Богу съ молитвою и искалъ опоры угнетенному духу въ религів. Будучи необычайно магкосердечнымъ, фантастичнымъ в увлекающимся человъкомъ, онъ разсказывалъ, что въ Италіи въ Римъ онъ племенно молился Богу и въ католическихъ костелахъ. Твиъ не менве религіовность Мейера и Костомарова

не мъщала имъ относиться совсвиъ же сочувотвенно и дружественно въ талантливому, хотя и увлевающемуся Чернышевскому. Мейеръ, покровительствуя, оберегаль его, юнаго наставнява гимназів, который готовъ быль зарваться и попасть въ бъду. Но уже и тогка въ Саратовъ Чернышевскій наимтиль себъ квль жизни-разрушать, по меньшей изръ, религіозный порядекъ. Говорять, онъ былъ необычайно тоновъ и остроуменъ, и могь проводить разрушительныя мысли въ неуловиныхъ двуенысленностяхъ. Но при этомъ и не ственнися и увлевоясь духомъ эпохи, вногда выступаль въ походъ отврыто и прямо въ своей цели разрушенія. Костомаровъ разсказываль, что въ одномъ обществъ, гдъ зашла канъ-то ръчь о Творческой премудрости, Чернышевскій заматиль: "да, да, что и говорить? Кажись, и я распорядился бы ушиве въ устройствъ міра. Воть примърно Алтайскій хребеть я кинуль бы на берегахь Ледовитаго онеана. Тогда и стверная и средняя Азія были бы обитаемы: стверная была бы теплье, не скована въ своихъ льдахъ, а средняя колодиве-не потопуль бы въ своихъ пескахъ". Саратовское общество, по тогдашней моде, сочувствовало Чернышевскому, а светсвое даже повровительствоваю. Но возсталь противь него, конечно, осторожно тогдашній саратовскій епискогь, преосвященный Іоанникій, бывшій впоследствін архіспископь варшавскій, свончавшійся херсонскимъ. Разв'ядавъ, что Чернышевскій въ гимнавіи проводить явно безбожныя идеи, пресевященный Ісанникій сталъ называть эти вещи по имени, и Чернышевскій вынуждевъ быль убраться язъ Саратова въ Петербургъ. Куда же больше? Большому кораблю большое плаваніе.

О петербургской жизни и двятельности Чернышевскаго "Гражданивъ" также говорить что-то неумвствое. "Чтобы судить о томъ, что была за впоха въ то время, достаточно привомнить, что Чернышевскій прибыль въ Петербургъ съ задачею быть учителемъ въ кадетскомъ корпусв!" Пвиту по восноминаніямъ тогдашнихъ молвъ, быть-можетъ, и по тому, что читалось въ кингахъ. Но теперь съ книгами не справляюсь, быть-можетъ, въ чемъ лябо и ошибусь. Въ Петербургъ увхалъ онъ, какъ сказвно, потому, что вытвененъ былъ изъ Саратова влінніемъ саратовскаго епископа Іоанникія. Увхалъ нодъ крылышео своего воспитателя Введенскаго, который былъ надвирателемъ за превоспитателя Введенскаго, который былъ надвирателемъ за пре-

подаваніемъ словесности надъ всами надетскими корпусами. Безъ сомивнія, місто доставня ему нивто нюй, какь Введенскій же. .. Педагогическая карьера его, однако, остановилась у порога",--продолжаеть "Гранданинъ",--, и его всецвло захватила тогдашняя журнальная среда. Время и среда были такія, что множество подлецовъ той эпохи изъ лагеря либераловъ (теперь слывущихъ за сповойныхъ дъловыхъ людей) очень рады были такихъ молодыхъ даровитыхъ людей пускать впередъ застрельщиками, чтобы играть ихъ жизнями, а свои дешевыя шкуры беречь для чиновныхъ карьеръ ... Что вы говорите, г. Гражданивъ?! Извъстно, что молодаго Чернышевскаго приняли, подъ особое повровательство, тоглашній министръ народнаго просвъщенія Головнинъ, и другіе повыше... Изъ этого гитада вылетали вст орлы первыхъ годовъ царствованія Александра II Освободителя св. Руси отъ въковыхъ путъ. Отъ нахъ же и Чернышевскій. Его пригласили въ сотрудники, чуть ли не въ редакторы новоотврытаго военно-морскаго сборника (название точно не помию), поставившаго себь одною изъ задачъ, если только не главною задачею, исноренять темные безпорядки инколаевскихъ временъ. Дъло дълалось чисто-оффиціальнымъ порядкомъ подъ самыми высшами повровительствомъ, одобреніемъ и поощреніемъ. О вакихъ тутъ "подлецахъ" можетъ быть речь? Тогда высшее начальство желало этого, искало и требовало. А скоро Чернышевскій перешелъ въ "Современникъ" и сталъ самъ сила, очень замъчательная въ Петербургъ. Тогда его другъ и покровитель А. А. Мейеръ, побывавъ въ Петербургь, говорилъ мив въ Саратовъ, съ тревожными предчувствіями: "въ широкополой шляпь съ толстою палкою въ рукахъ идущій по Невскому проспекту, теперь Чернышевскій въ Петербургь спла!"

Неправду же пишеть "Гражданинь", выражаясь буквально такъ: "воть въ чемъ заключалась гнусная черта той эпохи: "ни одного" человъка не нашлось (не нашелся "ни одинь" человъкъ въ этой средъ либераловъ), чтобы при видъ дарованій и способностей Чернышевскаго, пожальть его и помимо всъхъ, помимо его самого, спасти его, "попытаться хотя бы спасти его"... Что вы говорите, г. "Гражданикъ"? Чернышевскій зналъ, что дълалъ. Онъ изъ первыхъ шелъ на проломъ, котя и осматривался кругомъ съ крайнею тревогою. Извъстно, что въ противо-государ-

ственномъ замысле уличили его съ немалымъ трудомъ. А замыстамъ его противъ религіи даже рукоплеснали. Тогда была на это мода. Да и теперь прошла ли она? Не можеть быть, чтобы богобоязненный отецъ его не предостерегаль; чтобы такіе друзья его, какъ Мейеръ и Костомаровъ, не предостерегали; чтобы подобные же друзья его и въ Петербургъ, даже изъ либераловъ, не предостерегали. Его предостерегаль, посредственно ди непосредственно ди, преосвященный Івонинній саратовскій. Противъ его атемотической школы писаль целыя сочиненія: "О бытіи духа человъческаго и божественнаго", даровитый и глубокомысленный профессоръ вісвокой духовной академін, впоследствік бывшій профессоромъ философіи въ московскомъ университетъ, Юркевичь. Чернышевскій отватиль на это деракою критикою извъстныхъ добавательствъ бытія Божів. Мы тогна читали и изумлядись скольно дерномыслію и отвагѣ писателя, столько же и телеранція общества и правительства. Но забыль, или не зналь, или не желаеть знать "Гражданинь" поразетельный •актъ, -- установление особыхъ молений въ Бозъ почившимъ святителемъ Филаретомъ въ предвлахъ московской церкви. Эти моленія установлены были въ виду страшныхъ внаменій того временя - распространенія тлетворныхъ идей въ средв образованнаго юнощества и всего общества. Повидимому, въ святителю московскому последоваль запросъ, касательно побужденій къ сему, изъ высшехъ сферъ. И онъ тогда напечаталь: "Слово священнослужетеля"... дальше забыль, -- отвъщательное по поводу введенія въ предълахъ мосновской церкви особыхъ моленій о благосостоянів церкви и отечества. Богомудрый святитель указаль тогда на три частные мотава (кромъ общихъ): 1) на Чернышевского-его притику доназательствъ бытін Божін, выставленныхъ профессоромъ Юриевичемъ, 2) на Піотревскаго, воторый дерануль напечатагь критику на нагорную бестду ж уличать самого Спасителя въ незнанія современной науви, и 3) на Семевскаго, который дерэнуль напечатать Уставъ Петра I о "всепьянственнай шемъ соборъ". Кто изъ читавшихъ тогда это горькое слово богомудраго святителя можетъ забыть его до своего гроба! Многимъ и изъ свътскихъ, конечно, взгрустнудось отъ этого въщаго слова. Но вто изъ высшихъ послушался его! Это было за изоводько дать не тодько до 1 марта 1881 г., во и до 4 апръля 1866 г. Тогда свътсная Русь падала въ громко, даже оффиціально провозглашаемомъ обожаніи предъ ступенямя трона Алоксандра II - Освободителя. Не котвли подозръвать, кром'в немногихъ, что всегда была роковая связь между оффидіальнымъ обожаніемъ людей и преступными посягательствами на нихъ же; не хотвли повторить урокъ исторіи, что есть неразрывная рокован связь между паденість религія я грандансваго строя. Такъ не говорите, г. "Гражданинъ", что "не нашлось тогда ни одного благороднаго человъна, чтобы предостеречь даровитаго Чернышевского отъ гибели, на которую онъ шелъ ... Дъло въ томъ, что онъ шелъ на гибель, поощряемый многимя. Твиъ не менве и предостерегали его также очень иногіе. Предостерегь его вслухь всей св. Руси, одъльль сму эту высочаймую честь святитель московскій Филереть. Но Чернышевскій не котвлъ послушаться. Изъ трекъ обличенныхъ святителенъ московскимъ писателей Чернышевскій скоро попаль на каторгу, теперь умерь; Піотровскій скоро же застрынася; живь и благоденствуеть пова одинъ Семевскій. Чернышевскаго "Гражданинъ представляетъ ванниъ то ребенкомъ, даровитымъ, по слабосеруечнымъ, тогда накъ самъ онъ минлъ себя, да и другіе всв мнили его, да и быль онъ дъйствительно, да и исторія поставять его предводителемъ овланги атенстовъ той эпохи.

Что туть бурса можеть приписать себъ въ Чернышевсковъ? Ничего кромъ способности его къ философскому мышленію, которое въ нашехъ заведеніяхъ разрабатывалось всегда издавна, которымъ свътскіе тога совствь не отличались. Кто изъ писателей той эпохи оказался способнымъ къ оклософскому мышденію? Чернышевскій изъ семинаристовъ, Добролюбовъ изъ семинаристовъ. Герденъ и Писаревъ имъщ бойнія острыя перья; но по онлосоосиниъ своимъ выходиямъ были дилетанты и, скавать бы такъ, болве художники-писатели, чвиъ сервевно-оплосоосніе мыслители. Кто съумвль серьезно возразить имъ? Изъ свътскихъ никто. Одинъ только Юрковичъ - семинаристъ. Серьезно взявись зв онвосооію світскіе только впосліжствін: Кавелинъ, Соловьевъ, Левъ Толстой. Но Толстой принадлежить иъ тей же пленде оплосооствующих диллетантовъ въ роде Герцена. Иноврева и tutti quanti: живы пова живы, дають медное чтеліе, воторое съ нями и умретъ. Солиднаго мичего.

Утверждан, что бурса пропаводила нагилизмъ и нигилистовъ, Гражданинъ повторяеть только общую молку свътской интеллигентной среды, которан свадивала бъду съ своей больной головы на здоровую. Какъ сказано, я видълъ процессъ превращенія семинаристовъ въ нигилистовъ собственными главами. Семинарін, по коренному своему призвалію, не могли приготовлять ни атенстовъ, ин нигилистовъ. Семинаристы въ 50-хъ годахъ такъ же, какъ и въ 60-хъ годахъ, всв и постоянно упражнялись въ благочестін: вов поголовно ходили на утреннюю и вечернюю молитвы въ неотступномъ присутстви ректора и инспектора. За утренней молитвой ежедневно читалась Библін. Молитвы читались предъ началомъ каждаго класснаго урока и въ концъ, въ началь и въ конць объда и ужина. По воскреснымъ и праздничнымъ диямъ вев безъ исключенія присутствовали за Божіния службами. Два раза въ году говъли. Присутствовали тогда за всвии преждеосвященными литургіями. Классное Іпреподаваніе ваставниковъ происходило подъ бдительнымъ надзоромъ рентора в инспектора, тогда монаховъ. Малейшій намень на вольность преподаванія преслідовался строго и по возможности тотчась же устранияся. За чтеніемъ жингъ, тольно благонамъревныхъ, строго следиль инспекторь монахь. Откуда бы туть взяться атеивму?

Нигиливив, скажу, и не было, но вольномысліе заводилось даже вичтри семинарій. Первымъ и главнымъ проводникомъ водьныхъ мыслей была тогдашняя свътсван литература, воторая вся повально поражена была бользнью, по меньшей мірів, отврытой антирелигіозности, да болве или менве и прикрытой антигосударственности. Кто тогда не читаль даже Коловола Герцена? Онъ распространялся явобы сврытно, но весьма пирово. До рувъ швольниковъ доходилъ несомивнио. Въ семинаріи большая половина ученивовъ были квартирные. Къ нииъ свобедно ходили и казеиновоштные, жившіе въ семинарскомъ конвикть. Квартирные ежедневно сходились съ вазенновоштными и на власеныхъ уровахъ. А на квартирахъ какъ было услъдить за учениками, что они дълають, съ въмъ водятся, о чемъ толкують, что читають? Читать они могля все, что хотять, водиться тайно отъ начальства съ вриъ угодно, сообщать вазенновоштнымъ, что вздумывается. Несомизино, что въ Саратовъ въ началъ 60-хъ годовъ были общины

либераловъ, которые ловили семинаристовъ въ свои свти, навязывая имъ вниги своего духа для развитія, вниги по преимуществу естественно-научнаго содержанія. Сознаться должно, стали было появляться такіе случаи, внутри самыхъ семинарій, что наставники, которые на влассимихъ урокахъ держали себя болбе или менъе осмотрительно, такъ какъ боялись начальственного надзора, — но тъ же лица на своихъ ввартирахъ неръдко баловались вольными о религіи бесъдами. А эти бесъды становились извъстны между учениками. Нинакихъ антиправительственныхъ замысловъ, по меньшей мъръ, при мив въ саратовской семинаріи не водилось: но заводилось науськиванье учениковъ со стороны молодыхъ наставниковъ противъ начальства, возбужденіе вражды противъ начальства и непослушанія, возбужденіе къ литературнымъ обличеніямъ начальствующихълицъ. Это начянало заводиться.

Тъмъ не менъе корень зда, корень растленія семянарій быль въ свётсняхъ учебныхъ заведеніяхъ, въ гамназіяхъ и особенно въ университетахъ. Что проповъдывалось, что продъдывалось тогда, въ первыхъ 60 хъ годахъ, даже въ гимназіяхъ! Возбужденный университантами и учителями кончившій курсъ гимназія воспитанникъ К.—въ публично въ гимназіи избилъ благороднейшаго директора А. А. Мейера, и министерство не только не поддержало, а наоборотъ прогнало директора. Назначенъ былъ директоръ Ж.—чъ; гимназисты публично въ гимназіи оскорбляли его всячески, разбивали по ночамъ окна въ его квартиръ, публично оскорбляли его дочерей дъвипъ. Все сходило безнаказанно. А семинаристы все это видёли и слышали. Особенно же гибельно дъйствовали на семинаристовъ университанты изъ тъхъ же семинаристовъ. Повторяю, это я видъль собственными очами.

Въ подтверждение воспользуюсь кстати воспоминаниями сверстиниа Чернышевского, протойерея Р. Въ своихъ воспоминанияхъ онъ описываетъ спосебы, какими въ последующие годы пользовались университанты для действования на семинаристовъ. Разница между 40 и 60-ми годами была тольво въ томъ, что въ 40-хъ годахъ делякатный юноша Чернышевский пользовался этими спосебами безъ злонамъренности. Эти спосебы заключалесь въ имоъмахъ неъ университета и въ личныхъ посъщенияхъ семинарии, въ каторой университантъ учился. О. протойерей Р. пишеть, что Чернышевскій изь университета раза три присыдаль нив всімь, своимь сверстнивамь-товарищамь письма, хотя ихъ въ влассь было болье 100 человить. Разъ въ одномъ больномъ коивертв прислано всімь имъ важдому по записочив. Вспоминаеть, что "университетскіе каникулы начинались раньше семинароких»; повтому Чернышевскій пріважаль домой, когда у семинаристовъ шло еще влассное ученье. Въ первый же день по прівадь, онъ приходиль къ нимъ въ нлассь, распращиваль, равскаємваль, а потомъ наждый день браль къ себів человіжь по пити, понлычаемъ и угощаль чамъ могь". Подобное нівчто виділи и мон очи, только въ боліве мрачной формів.

Въ вонцъ 50-хъ и началъ 60-хъ годовъ двери университетовъ расврымись для семинаристовъ настежь, для семинаристовъ всявихъ, умныхъ, даровитыхъ и совершенно тупеньнихъ, бездарныхъ и неразвитыхъ. Безъ всяваго преувеличенія, бездарный, прелвнивый мальчикъ, но папенькинъ сынокъ, котораго съ трудомъ по снисхожденію мы перевели изъ низіпаго отдъленія въ среднее, повхаль безъ мальйшей подготовки въ университеть и нъ прайнему изумленію быль принять. Такихъ примъровъ тогда были сотни. Всв саратовскіе семинаристы, которые прв мив повхваи въ университеты, все до одного были приняты. Ни одному въ пріемв не было откавано. Университеты тогда поставили было себъ задачею заниматься не просвъщениемъ юношества, а пропагандою антерелегіозныхъ и антигосударственныхъ ндей. Я самъ собственными ушами слышаль, какъ старый заслуженивйшій профессоръ на акть въ огромной заль казанскаго университета, въ присутствін двухъ архіереевъ, при огромномъ стеченіи старыхъ и малыхъ, пропов'ядываль, что люди выдумали Бога за 500 леть до Р. Х., и будто это верию, какъ математика. Самъ же слышаль, какъ профессоръ публично издавался надъ монашескою жизнью на основаніи Стоглавника и другихъ старорусскихъ историческихъ документовъ. Лично не присутствовалъ, но знаю, что тамъ же профессоръ на публичной левціи довавываль, что человъкъ произошель отъ обезьяны. Да и секреть ли, что не только преподавалось, но и преподается подъ именемъ современной науки, во имя служенія научной истинь? Секреть ли, что у университетских нередно произносимый ими объть "служить истинь и только истинь значить на мело не ственяться

нивалими якобы "предразсуднами преданія", которые пожровительотвуются сильными міра сего? Удивительно ли, что университеты не перестають при этомь быть очагами общественной тревоги? Севреть ди, что университанты вовсе почти не ходатъ въ первовь и не исполняють почти инкаких релегозных обязанностей? Что они служать только свои торжественныя панахиды по либеральнымъ ппсителямъ и антигосударственнымъ двятелямъ? Церновь стала ареною заявленія подитическихъ тендемцій молодежи! Для другихъ севреть, для меня не секретъ, что и между увиверситантами еще не совсимъ перевелись богобоязненныя души, которыя ищуть удовлетворенія и религіознымъ потребноставъ, но боятся проявлять свои богобоявненныя чувства. Боятся своихъ товарищей и вообще своей университетской среды, что-де снажуть такой-то в такой-то профессоръ. Секреть ли, что общественныя университетскія лекціи слишномъ далеки отъ религіознаго духа, и спасибо свазать имъ надо, если только не задъваютъ редиги и частиве христіанства. Танъ царитъ свой и очень жесткій terror,—для кого это секреть? Это теперь. А что было въ начале 60-хъ годовъ? Была ванханалія всячесной противоисторической противообщественной пропиганды.

И воть въ какую среду попадаль глупенькій семинариоть. Допустимъ даже, что въ большинствъ попадели уминки, даровитые, выдававшіеся въ семинарія. Въ Саратов'я мы сами старались выпроводить въ университеты такихъ унинсовъ, вольный дукъ воторыкъ делалъ ихъ неудобными въ семинарской средъ. Да и въ академіи быль такой примъръ: новопринятый студенть оказывается по поведенію веустроень, не хочеть хорошо читать въ церкви, плохо крестится, — повидимому, мелочи. Посъщая разъ студенческія жалыя комнаты, подхожу нь нему.---, Что вы дъласте "? "Читаю Огюста Конта". Безъ всикихъ съ нашей стороны побужденій, --- мы дорожиле студентами, ихъ тогда было немного, --оставиль анадемію и вышель въ университеть. И воть лишь тольно такой предрасположенный из либерализму питомецъ попадаль вы университетскую среду, его со вовкъ сторонъ, съ первыкъ же минутъ вступленія туда, охватывало страшное пламя всяческаго отрананія. Съ первыхъ же соприкосновеній не только со студентами, но даже съ университетскими стънами, онъ убъждалов, что "міръ сей есть семобытень и вся въ немъ по случаюн безъ промысла бываютъ" и т. п. Вёдь чуткому вёрующему, но не обстръленному уму достаточно намека, чтобы воспламениться огнемъ тяжкаго сомпанія, а иногда и бользненнаго отрицанія, - намека въ родъ такого: воть солядные люди разсиятривають превосходно иллюстрированную Библію, картину райскаго жительства, нагихъ, юныхъ и препрасныхъ Адама и Еву; въ эту минуту одинъ солидный человънъ замичаетъ: "только надо думать, они были менже врасивы и косматы". Словъ немного, но въ нихъ цваое міросоверцаніе, радикально противоположное библейскому. А въ университеть развъ ито чинится, развъ ито деливатится съ антирелигіозными откровеніями, развъ кто ихъ прикрываеть двусмысленностями? А если бы вто и попытался приврываться, то попытка его была бы только забавна, какъ ясная для всэхъ. И воть бъдвый юноша семинеристь, съ перваго же момента въ университетъ, охваченъ пламенемъ повальнаго отрицанія, какъ кусокъ дерева въ котяв расціавленной стали. Датская вера его моментально удетучивалась.

Да, то правда, ренегаты изъ семинаристовъ бывали пламенны въ отриданія, бывали фанатичны въ нигилизмъ, бывали упорны въ стремленіи къ преступнымъ цълямъ. Но это въ нихъ естественно. Бывали пламенны, фанатичны, упорны, даже безумно самоотверженны, забывая все и вопервыхъ себя самихъ, до готовности жизнь положить за скверное дело, вменно какъ ренегаты, пменно какъ семинарнсты, которые съ дътства привывають быть упорны во всякомъ дъль, за которое берутся. Бывали упорны въ нигилизмъ даже изъ тщеславія, какъ новички, вавъ искони пренеберегаемые свътскою, особенно же дворянскою средою. Такъ знай же нашихъ! Вотъ наместественнъйшее, върное •актамъ, объяснение •акта, какъ ренегаты изъ семинаристовъ, въ эпоху всеобщаго въ интеллигентной свътской дворянской средв возбужденія всяческихъ отрицаній, накъ это семинаристы овазались въ первыхъ рядахъ застръльщивами въ борьбъ разрушенія старыкъ вдей, не только Чернышевскій, но в Добролюбовъ, Поняловеній, Щаповъ и другіе рыцари печальной памяти...

А университетская медкота изъ семинаристовъ, бывало оъ мервыхъ же дней, по прибытии изъ семинарии въ университетъ, начинаетъ бомбардировать семинарию, такъ было при мив, письмами изъ университетскихъ городовъ. И это уже горе! Нелъ-

ностный быль я ревторь, постоянно следиль деже за темъ, что называется наукою; окруженъ быль и даровитыми сотрудниками, наставниками семинаріи. А туть одинь саратовскій семинаристь изъ столицы пишеть общее во всемъ посланіе, что-де "тугь въ одинъ мъсяцъ мы узнаемъ болъе, чъмъ вы въ цълые годы", н семинаристъ-то еще изъ самыхъ скромныхъ и обласканныхъ начальствомъ. Другой оттуде же шлеть въ посленіяхъ громы, что "у васъ-де царство мрака, ханжества и деспотизна". И этн посланія, бывало, положительно волнують всю семинарію, роняя въ глазахъ дегковърныхъ къ университетскимъ въяніямъ нашихъ учениковъ всю учащую корпорацію, весь духъ и смыслъ нашего ученья. Царство-де мрака и фарисейства! А тамъ набъгаетъ другое горе. Тъ же ренегаты университанты скоро возвращаются въ Саратовъ на вакаців, да и расхаживають по семинарін съ отпущенными волосами, съ отрощенными бородами, въ длинныхъ сапогахъ, въ красныхъ русско-мужицкихъ руба хахъ съ косымъ воротомъ, въ польско-ржондовыхъ казавинахъ, да и пропов'ядують своимь сверстникьмъ-семинаристамъ: "глупенькіе вы, братцы, Бога-то відь нівть совсівмь, откуда вы Его ввящи"? и проч. Воть онь откуда бурсацкій ничилизмь. Воть откуда едва выносимая тягота тогдашняго начальственнаго служенія въ семинаріяхъ. А вверху ничего этого не разумівють и разумъть не хотять: "въ наше-де время"... Изъ этого же источника происходили, въ некоторыхъ немногихъ семинаріяхъ, и те зловъщія явленія, что семинарін оказывались притономъ влонамеренныхъ предпріятій, въ роде заведенія тайныхъ типографій. Свътскіе же науськивали: "на васъ-де правительство не обратитъ вниманія, васъ не заподоврять и не навроють . А семинаристы лъзди въ полымя, какъ глупыя букашки, не всегда впрочемъ изъ глупости, изъ тщеслевія, но ивкоторые и по бурсациому фанатизму. А теперь воть видите, какъ правительство поворотилось из этима зловредныма проявленіяма вольнаго дука не сциною, какъ въ былые годы, а лицомъ и острыми глазани. эти вспышки опасныхъ огоньковъ всюду и потухли, въ семинаріять во-первыкь, за испіюченіемь только коренных вочаговь огнедышащихъ жерлъ, надъ которыми постоянно куритоя недобровищій дынови; подъ воторыми ниогда раздвется и глухой подземный гуль.

Начавъ толковать о семинаристахъ, "Гражданинъ" (1889 г. № 308, Дневникъ) сказалъ еще одну странную, сказать бы даже, возмутитольную неправду. Семинаристь ненавидить дворянство ез Россіи. Кровь семинариста удивительно самобытна и не поддается перерожденію при слінній съ другою кровію. Она подобна крови негра, цыгана: чрезъ нъсколько покольній кровь семинариста сказывается; оттого ненависть семинариста къ дворянству проходить наогда отличительною духовною чертою чрезъ нъсколько покольній. На семинариста налагается судьбою печать, печать семинариста, т.-е. ненависти къ дворянству. Мало того, онъ въ семинаріи не быль, этоть сынь священника или діакона, а попадаеть въ накое-нибудь светское учебное заведеніе съ раннихъ летъ. И что же? Вы можете быть совершенно увърены въ томъ, что, окончивши курсъ наукъ, онъ выступитъ въ жизнь, или службу съ ненавистью въ дворянству. Въ первомъ случав можно объяснить это вліяніемъ бурсы и среды; но какъ объяснить это усвоеніе душею ненависти къ дворянству съ раннихъ леть въ среде всесословного учебного заведенія? Затаенная ли зависть, затаенное ли чувство горечи отъ неизбъжной необходимости сознавать въ дворянствъ извъстныя преимущества, довольно трудно рашить. Но одно несомнанно: лицо духовиаго званія, попавшее въ светское положеніе, если оно способно, даровито и развито, непремънно таитъ въ себъ ненависть къ родовому дворянству. Одинъ только семинаристь изъ всвиъ сословій и разночинцевъ въ Россіи ненавидить дворянство и не перерождается въ дворянство вровью и духомъ. Между семинаристомъ и дворяниномъ почти немыслимо общение въ мысляхъ и чувствахъ; на словахъ можетъ быть, но на дълв никогда, а всегда и вездъ и во всемъ у семинариста главною ндеею будеть повредить дворянству. Сколько въ русской исторіи вообще и въ исторіи русского дворянства въ особенности семинаристы вредили именно тому дворянству, которое не по приказу и не за награду, а по дворянскому долгу чести и любви въ родной земяв, предлагали свою службу престолу и отечеству всею вольною и благородною душею! Здесь поволеніями сходились два врага: дворянинъ съ открытою грудью, а семинаристъ съ доносомъ, влеветою и навътомъ".

Признаюсь, только-что приведенная выписка изъ "Гражданина" производить... нехорошее впечативніе, не говоря большаго... Противно говорить даже противъ нен. Такъ въ ней и отнеслись повально всв свётскія газеты. Стоить ли толковать о томь, наприм., будто "кровь семинариста не поддается перерождению при сліявів съ другою вровію"; будто "эта вровь подобна сврейской крови, подобна крови негра, пыгана"; будто "кровь семинариста сказывается чрезъ нъсколько покольній \*? Русская провь на половину, если только не на двё трети инородческая. Сколько втекло въ нее крови финской, скандинавской, измецкой, понечно, польской, татарской, даже еврейской, особенно же ониской, особенно же въ самой Великороссіи, начиная отъ Москвы и Нажняго и выше до Ледовитаго окезна? А сказать ли, что вев эти крови не перерождаются въ русскую? Самъ киязъ Мештерскій, родословной его я не знаю, віроятно носить въ жилакъ своихъ финскую или же татарскую кровь. А развъ онъ не руссвій? Я думаю, что въ самой дворянской крови имвется уже значительная примъсь семинарской крови, назовемъ ее такъ. Гдв же и накъ же ее тамъ выдвлить теперь? Сколько влилось этой крови въ дворянскую чрезъ университеты, чрезъ выстее овътское образованіе, начиная со временъ Петра I, начиная съ прови Ломоносова, который быль внукъ діакона по матери, чрезъ медицинскую академію, чрезъ разныя отрасли свътской службы? Какъ ее теперь выдълить? Какъ ее выдълить изъ крови бълорусского и малороссійского дворянства, когда здісь обыкновеннымъ явленіемъ было, что священническіе роды во многихъ покольніяхъ были заодно и дворянскіе, какъ и обратно дворянсвіе роды давали изъ себя служителей церкви во многихъ поколъніяхъ до самаго послъдняго времени, особенно же до присоединенія этихъ земель въ Россін и водворенія въ нихъ русовихъ порядковъ, а съ порядками и русскихъ предубъжденій.

Я не сталь бы возражать на нельпость, что семинарская провы не сливается съ другою, какъ еврейская или цыганская. Доживъ до седьмаго десятка льть, проживъ по нъсколько лъть во всъхъ предълахъ Россіи отъ Петербурга до Новочеркасска и Одессы и отъ риги чрезъ Казань до Усы, никогда отъ роду я не слыхалъ, что "семинаристъ ненавидитъ дворянина". Я изумленъ былъ этимъ новооткрытіемъ "Гражданина", пова вдумав-

тельности отказать ему нельзя. Онъ первый поймаль и выяснить историческій, кели угодно, даже физіологическій факть, тельно обратнаго значенія. Діло въ томъ, что "дворянинъ ненавидить семинариста". Оставимъ ненавистное слово "Граждашина"—"ненавидить". А сважемъ и мягче и ближе къ дійствительности: "дворяникъ не жалуеть семинариста". А семинаристь, понятно, отплачиваетъ ему отчасти тімъ же, ніжоторою боязнью, недовіріемъ, даже нерасположеніемъ, хотя это уже и былое жедывно-прошедшес.

Отовло бы раскрыть этоть предметь исторически, съ документыми въ рукахъ, съ книжными справками подъ глазами. Но мить это недосужно. Приходится говорить по общимъ соображеніямъ, впрочемъ на основаніи обще-извъстныхъ фактовъ.

Общензвестенъ оактъ, что единственнымъ носителемъ просвъщенія въ древней Руси было русское духовенство. Извъстно, что до Петра I единственными на Руси школами были дев академіи, кіево-могилянская, да славяно-греко-латинская. Иввъстно, что Петръ I повелълъ учредить духовныя шводы вездъ по Руси при архіерейскихъ домахъ, которыя и учреждены в привились и существують до сихъ поръ, подъ именемъ то семинарій, то академій, наприм. въ Казани. Въ началь текущаге стольтія большинство духовныхъ епархіальныхъ школь преобравованы въ семинаріи и появилось названіе семинариста. Извъстно, что и свътскіе люди старыхъ годовъ учились въ нашихъ же духовныхъ школахъ, каковъ самъ Ломоносовъ. Извъстис. учрежаенная наконецъ, гораздо позже духовной, и светская швола, особенно же высшая, пополнялась весьма вначительно духовными школьниками, такъ накъ спервоначала они один окавывались сколько-либо подготовленными къ слушанію высших наукъ. Извъстно, что наши университеты съ первыхъ годовъ существованія, особенно же медицинская академія чуть не на половину, въ составъ и студентовъ и профессоровъ, наполнялись духовными же питомпами, или же семинаристами, по тогдашнему названію. По независящимъ отъ насъ обстоятельствамъ, для насъ недоступны были всегда только чисто дворянскія шиоды, жадетскіе и морскіе ворпуса, лицеи, училище правов'яд'янія. Дворянство учредило ихъ для себя и оставляеть до сихъ поръпочти недоступными для другихъ сословій.

Какова была сравнительная высота просвъщенія духовнагои свътскаго? Сравнительная высота просвъщенія въ шволахъдуховной и свътской? Даже до Петра I всъ священиями, діажовы и дьячки умели чатать и конечно писать; напротивъ въ дворявствъ была масса неграмотныхъ, было множество неумъвшихъ подписать свое имя. Недоросли процватали еще во времена Фонъ-Визина и Екатерины II. Въ тоже время возникао особое чисто дворянское просвъщеніе, которое состояло въ обевьянскомъ подражаніи французскому говору, французскимъ манерамъи оранцузской безпринципности, каковое изображено темъ же Фонъ-Визиномъ въ Бригадиръ. Еще Александръ Благословенный жаловался въ Вильнъ въ 1812 г. на господствующую систему воспитанія: чему учится наша молодежь, какъ готовится къжизни? Очень и очень немногому. "Научившись танцовать и болтать по французски, молодые баричи воображають, что научились уже всему". Еще Пушкинъ писалъ про баричей своего времени, что они учатся чему-нибудь и нанъ-нибудь. Самъ Пушкинъ, самъ Жуковскій не знали русскаго правописанія, какъ поназывають ихъ автографы. Дедушка Крыловъ тоже не очень силенъ быль по части просвъщенія. Ломоносовъ хотвль отставить отъ себя даже всю академію наукъ, со всеми ея немпами. Онъ быль настоящій ученый, но единственный въ своемъ родь.

Какова была духовная швола по степени просвъщенія, какое давала? Кіево-могилянская и московская греко-латинская академіи быля тщательнъйшимъ образомъ скопированы съ европейской школы. Программы преподаванія въ нихъ были глубоко обдуманы, провърены опытомъ и весьма широки. А духовныя школы при архіерейскихъ домахъ послъ-петровской эпохи всъ безъ исключенія стремились къ тому же идеалу серьезной европейской классической школы, пусть и съ схоластическимъ очтвикомъ. Наконепъ семпнаріи, въ началь текущаго стольтія, основаны были по строго-классической, проникнутой строгимъ единствомъ идеи, системв, которая и господствовала въ нашей школь до 40 годовъ: въ 1840 г. нъсколько была ослаблена, но съ 60 гг. опять усилена, хотя уже и не по средне-въковому, а по мово-европейскому образпу, какъ и въ гимназіяхъ. На всемъ

протяжения своего бытія наша школа носила господствующій богословско-философскій характерь, преслідуя главную ціль выучить своихъ питомцевъ не только знать и понимать богословско-философскія творенія прежнихъ въковъ, но и логически мыслить, правильно-логически и красно-риторически писать, приготовлян церковныхъ ораторовъ, проповъдниковъ Евангелія, служителей слова Божія. Если съ 40 гг. этоть исилючительно фидософско-ораторскій характеръ нашей шкоды и быль нісколько ослабленъ, за-то программы нашихъ писолъ были завалены множествомъ предметовъ для изученія, множествомъ наукъ для пренодаванія. Вообще наша школа всегда была весьма серьезна, весьма тяжеловъсна. До 40 годовъ она выучивала не только свободно читать греческихъ и датинскихъ отцовъ и вообще влассиковъ, но по датини и слушать и изучать лекціи, даже объясняться и свободно излагать свои мысли на бумагь, о чемъ нечего мечтать даже теперешнимъ гимназіямъ. А всегда наша школа выучивала правильному логическому мышленію и писанію. Русское правописаніе лучше Пушкина у насъ зналь каждый риторъ, т.-е. ученикъ низшаго отдъленія семинарів, иначе ему и немыслимо было оставаться ученикомъ семинаріи. Наша старая школа дала Россія Стефана Яворскаго и Димитрія Ростовскаго, которые по просвищению отстоями отъ Петровскихъ брдовъ, графовъ Шереметьевыхъ и внязей Данилычей, какъ небо оть вемян; дала Георгіевъ Кониссиихь, которые изумляли Польчиу своимъ цицероновскимъ краснорвчіемъ; дала Платоновъ и Филаретовъ московскихъ. А новъйшая дала Павскаго, безпримърнаго явыковъда, дала Иннокентія и Макарія. Несомивино, что наша школа дала массу дъльцовъ для всъхъ канцелярій, по премнуществу провинціальныхъ, отъ писца и столоначальника и включительно до двлопроизводителя и секретаря потому, что всв эти люди умвли правильно писать и мыслить и толбово издагать бумаги.

Что же представляеть современная свътская школа въ сравменіи съ духовною, не насаясь университетовъ, возникшихъ далеко позже нашей школы? Средняя свътско-дворянская шляхетская школа (она такъ и называлась — шляхетская школа) умъла только издъваться надъ нашею, якобы схоластическою, а въ сущности классическою бурсою. Между тъмъ сама она учила чему-нибудь и какъ-нибудь. Забавно было слушать ея старую программу, которую излагаль на актё въ собранія всего уемискаго общества, по случаю 50-летія со времени основанія уемиской гимназіи самъ попечитель учебнаго округа, тогда оренбургскаго, впоследствій одесскаго (Лавровскій), программу легерую, т. е. пустую столько же сколько и пріятную, пока уже въ 60 годахъ эта школа непризнана вполне вепригодною къ серьевному обученію юношества, и не преобразована по образну осменной ею бурсы, но преобразованіе. Объ усивхахъ же, накихъ достигала старая влассическая бурса, въ изученім влассическихъ языковъ, гимназіямъ не приходится и мечтать. Гдемы видёли современнаго гимназиста способнаго слушать лекців на латинскомъ язывев, изучать ихъ по латини, свободно излагатьсвои мысли по латини и даже по латини изъясняться?

Каеть же прикладывалась из жизни эта сравнительная образованность семинариста-бурсака и барича-дворянина? Можно люставить въ уровень ихъ жизненную судьбу? Во-первыхъ, обратно здравому смыслу, баричъ дворянинъ получалъ патештъ наобразованность отъ самой колыбели, какъ и обратно семинаристъ патентъ на необравованность съ самого дътства, будьоиъ впослъдствіи семи пядей во лбу, будь онъ самъ графъ Сперанскій. Этотъ патентъ образованности давали корошія дворянскія манеры, которыя большинству семинаристовъ не даются цалый въкъ. Цалый въкъ на нихъ лежитъ печать семинариста, часто и бурсака. О хорошихъ манерахъ, какъ прирожденномъдворянскомъ патентъ на образованность, скажемъ когда-либовъ другой разъ.

Что семинаристь не имъль ненависти, что напротивь питалъпристрастіе къ дворянству, это видно изъ того, что семинаристы всегда, вто могь, кто находиль случай, особенно же чревъуниверситеты, всегда усиливались уйти изъ своего сословія въдворянское. Когда въ 60 годахъ распрылись двери университетовъ настежь и для семинаристовъ, то вблизи университетскихъцентровъ некого стало рукополагать во свящемники. Но дворянянъ въ свою очередь въ прежнее время тёснилъ семинариста и не даваль ему ходу, на который тоть имъль право по
своему образованію. Припомникь, что въ морское въдомство

семинаристы, до царствованія Александра II, не поступали сововиъ, за исключениемъ карьеры флотскихъ врачей. Въ военносухопутномъ въдомствъ семинаристъ-офицеръ былъ врайняя редиость. Были въ гражданских офицерских чинахъ, какъ во олоть, такъ и въ сухопутномъ войскъ, только медики. Зато медининскій персональ состояль чуть ни исключительно изъ семинаристовъ, изъ поповичей. Но свътскіе военные и тахъ, не смотря на ихъ сравнительно высокое образованіе, допускали въ свою среду въ качествъ людей, носящихъ особую печать. Военныхъ чиновъ имъ не давали; военныхъ мундировъ и эподетовъ, до царствованія Адександра II, также. Семинаристь въ военно-сухопутномъ въдомствъ почти не могъ быть офицеромъ, но сдаточными соддатами ихъ бывали тысячи. Не говоримъ про Бироновское время. Наборы между поповичами бывали во всв царствованія до 30 годовъ настоящаго стольтія. И не хорошо говорить "Гражданинъ", что "дворянство не по приказу и не за маграду, а по дворянскому долгу чести и любви въ родной землъ предлагали свою службу престолу и отечеству всею вольною и благородною душою, дворянинъ съ открытою грудью, а семинаристь съ доносомъ, влеветою и навътомъ"! Не хорошо. Престолу и отечеству на Руси служили върно и нелицемърно до пролитія врови, до положенія живота не только дворяна, мо и врестьяне, и семинаристы, и всв. Дворянинъ, да, часто служиль "и вольною душою", а семинаристь служиль, какъ и врестьянинь, по призыву, но служиль все же вёрно и нелицемърно, до положенія живота. Дворянинъ служиль якобы не за награду, а все же всв награды, до чина фельдмаршала и генералиссимуса и до первостепенной георгіевской звізды и ленты, сыпались единственно на дворянство. А что же сыпалось на сдаточнаго семинариста, который тянуль солдатскую 25 леть, съ надеждою дослужиться до унтеръ-офицера въ отставив и много-много что до солдатскаго георгіевскаго преста? Дворянамъ же доставалась и историческая слава. А многіе ль изъ милліоновъ солдать изъ семинаристовъ, на брани животь свой положившихъ, достигли исторической славы? Не смотря на это умирали они въ бояхъ также беззаветно, какъ и дворяне, какъ умеръ и мой родной брать, военный медикъ, Едпидифодъ Броввовичь, пораженный на смерть разорвавшеюся англо-французскою бомбою, при осадъ Бомарзунда; какъ умерли двое моихъ двоюродныхъ братьевъ въ началъ первой восточной войны по переправъ чрезъ Дунай, при штурмъ какой-то турецкой кръпостцы, одинъ уже студентъ семинарии — Иванъ Бровковичъ, другой недоучившійся семинаристъ Василій Бровковичъ. "Ура Ваня, пушка наша"! И тутъ же оба поражены были турками на смерть.

Лучше ди была доля семинаристовъ, которые выходили въ гражданскую службу? Лучше, да. Къ несчастію для нихъ, на нихъ лежало несмываемое пятно—семинарская печать.

Что такое эта семинарская печать? Начто весьма почтенное, похвальное, поощряемое и весьма нужное въ духовенствъ, требуемое исторически воспитавшимися вкусами нашего православнаго русскаго народа, вкусами даже самаго дворянства. Для ясности возьмемъ примъры. Сходите вы, чтобы понять, въ старыя русскія церкви, наприм. въ Успенскій соборъ въ Москвъ. Посмотрите на святые лики въ ивоностасъ и т. д. Посмотрите на старые иконописные подлинники, наприм. на Строгововскій. Вы видите, что всв лики тамъ одинъ на другой похожи въ чертахъ лица, во всей повъ головы, шен, рукъ и ногъ и всего твиа. Отчего это? Такой идеаль святольшнаго человвческаго образа завъщанъ намъ святою древностію, какъ византійскою, такъ и россійскою. Отчего же завъщанъ такой, а не иной идеаль? Идеаль этоть скоппровань съ натуры, съ двиствительныхъ образовъ отшельниковъ, постниковъ, святыхъ святителей, преподобныхъ матерей, святыхъ мученивовъ и мученицъ. Все это сухое, худощавое, изможденное, вытянутое, святольшное. Что эти иконные образы похожи на дъйствительныя лица, довавательство тому мы имъли на глазахъ и въ наши дни. Богобоявненные святители еще при жизни пріобретають поразительно иконный типъ. Таковъ былъ подъ старость святитель московскій Филаретъ, совершенно иконный типъ. Таковы были постники Филовей митрополить віевскій, Іаковъ архіепископъ нижегородсвій и Антоній архіепископъ воронежскій. Посмотрите въ другую сторону-на римско-католическое духовенство, отъ самаго папы, до приходскаго ксендза, до всякаго школьника латинскихъ конвиктовъ. У тъхъ другой, свой, но одинъ и тотъ же типъ у всвять... Такой типъ выдвлывается у никъ всвиъ обрядовымъ

строемъ ихъ церкви, всемъ наклономъ ихъ училищъ. Латинскій микольникъ иначе сложиться и не можеть, какъ въ ходичій типъ латинскаго ксендза. Въ средніе въка даже давцентка пана Ісзуса датиняне изображали въ видъ питомца своей школы, или маленькаго всендза, даже съ тонзурой на головъ. У нихъ это опредълено строгими и неумолимо точными правилами ихъ римско-католического воспитанія. У насъ православныхъ, особенно же въ нашихъ школахъ, нътъ на это строгихъ и ясныхъ правиль. А жаль. Между темъ есть это требование въ церковномъ духв народа, чтобы духовный питомецъ, кандидать священнослужителя, пріобраталь и носиль типь церковнива. Воть просить священического мъсть свътскій учитель, или даже семинаристъ. А глядишь, онъ буквально не умъетъ правильно перевреститься. Онъ бувнально не умветь превлонить голову и грудь въ поясной повлонъ. Онъ буквально не умъетъ, не привыкъ дълать земные поклоны, явно никогда ихъ не дълалъ. Онъ явдяется въ архіерею и стоя отставляеть одну ногу отъ другой, руку держить за пазухою, или сзади, одну или даже объ, или же складываеть руки на груди, подражая Наполеону І. Знайте, что изъ тавого въ священствъ добра не будеть. Онъ закрутиль усы, подражая Наполеону III, или же подвился барашкомъ, или же обрился по съверо-американски, выбривъ баки и усы и нижнюю губу, или же пустивь эспаньелку, или же расчесался поаглицви съ заботливымъ проборомъ даже на затылев. Онъ ходить по цервви безстрашно, задравь голову, стучить каблуками, передъ престоломъ не превлоняется. У архіерея нарочно стучить дверью, особенно при выходь, объясняется требовательно и непочтительно. Повъръте, не будеть добра изъ такого человъва въ священствъ. Онъ одътъ въ коротеньній пиджанъ, разстегнутый или же небрежно забранный на одну пуговку; онъ носить на себъ бойкій задорный видь, который явно сквозить самомивніемъ, что де онъ двлаеть честь церкви, предлагая свою персону на смиренное церковное служение. Не върьте такому юношъ, плохой изъ него священияъ выйдетъ. Будеть и въ священствъ вздить по жельзнымъ дорогамъ съ сигарою или папиросною во рту, будеть въ сель носить штиблеты и т. п. на повазъ, какой-либо модный цилиндръ, какое-либо хитро скроенное пальто, будто бы рясу, съ бархатными отворотами, съ

совершенно отврытыми воротничвами, широко отвинутыми подътски, или же поднятыми до ушей и кончика носа. Повърьте, ненавидить нашъ народъ такихъ поповъ-фатовъ, такихъ поповъфертовъ, и презираеть и отвращается ихъ. Не созидатели они своего дъла, не служители своего призванія, а разрушители-Повітрыте, таких фатовь и фертовь отвращаются и дворянство и въ войскахъ офицерство. А въсъ у всъхъ и вездъ имъетъ тотъ священиявъ, который больше или меньше олицетворяетъ собою типъ служителя Божія, вышеописанный ликъ, ликъ по меньшей мірів степенности, невертивности, неваносчивости, ликъ смиренія и молитвенной самособранности. Таковые любимые священнослужители во всекъ концахъ св. Руси, въ городахъ в весяхъ, въ мужициихъ хатахъ, въ барсиихъ палатыхъ и въ царскихъ дворцахъ. Священнослужитель обязанъ усвоить и носить свой особый типъ, типъ облюбленный православнымъ народомъ, выработанный церковною исторією, волею неволею прививасный нашей молодежи въ нашихъ школахъ. Но этотъ же типъ совствив не идеть въ баричанъ въ барсвихъ падатахъ. Вообразите вы молоденькаго врасавца, кавалергардскаго офицера, который вчера пребойко отплясываль мазурку на большомъ баль въ первой паръ; а сегодня въ Исаавіевскомъ соборъ, на виду у всего собранія военныхъ и гражданскихъ чиновъ, преусердно и преловко по-старовърчески отбиваетъ земные поклоны, въ томъ же бъломъ мундиръ, во вчерашнихъ же бълыхъ невыразимыхъ... Да онъ ихъ замараетъ. Да его засмъютъ, и офицерство судомъ чести попросить выдти въ отставку за униженіе, если не за оскорбленіе мундира,... когда въ крайнему прискорбію наблюдается, что юное офицерство, въ вазенные случан посъщения соборовъ, совствъ перестаетъ даже вреститься. Куда это мы идемъ, русскіе люди?!

Эта якобы семинарская печать, а въ сущности печать церковности пристаеть къ намъ съ ранняго детства. Пристаеть потому, что мы, огромное большинство поповичей, — теперь воть начинають появляться невъроятные образцы поповскихъ детей, которыя вовсе не пріучены къ церковности, которыя не знають нивакихъ домашнихъ молитвъ, т.-е. никогда не молились, — а мы участвовади въ молитвословіяхъ нашихъ отцевъ съ ранняго

дътства, отъ волыбели. Школа до выхода изъ академіи прививалату же печать. Что же мудренаго, что эта печать из намъ присталаи снять ее нельзя до гроба и могилы. Конечно, эта печать высокое достоинство, высокое отличіе раба Божія.

Но свъть смотрить невче чрезъ свои свътскія очки. И воть иной больше или меньше оъ дътства по призванію рабъ Божій, а по склонности — жадный нарьеристь, желая нахватать, какъ нахватывають дворяне чиновь и орденовь, оставляя свое смиренно-привыженное скудо-хажбное духовное сваніе, вступаєть въ болве или менъе высокій, но свътскій свъть. Увы! Тамъ на немъ семпнарская печать дежить, какъ печать, если не проклятія, то отверженія. Настеящіе бары его въ себъ дальше прихожей не пускають. Всв усмъхаются. Въ обществъ видять его съ улыбами жалости. Да онъ и бъденъ, и нищъ, и дурно одетъ. ноги и руки грубыя, синна какъ у простеда, никакой стати. Храни Богъ, если онъ натянеть на себя злосчастный фракъ; въ изысканно-модномъ одъянии онъ выглядить еще забавнъе. Несколько простять ему, если онь по костюму постоянно показываеть безупречную безукоризненность... Но вто изъ нашей братьи въ симъ доводенъ? Поэтому-то они и обречены на всегдашнее изгнаніе изъ общества хорошаго тона, или же служать тамъ посмъщищемъ, въ родъ Василія Кирилловича Третьяновскаго у какого-нибудь совершенно невъжественнаго Волынскаго, ноторый безъ заврънія совъсти по-барски удостоиваль даже пороть его розгами и бить изъ собственных вельможных рукъ пощечинами, помнится, уже члена академін наукъ. Говоримъ все о быломъ времени. Впрочемъ въ томъ же тонъ, котя, быть можеть, и не такъ сурово, бары обращались съ семинаристами в въ позднъншее время, даже съ самыми даровитыми, свъдущими и работящеми. До какихъ должностей ихъ допускали? Въ провинція до последнихъ дней царствованія императора Николая І допускали (за единичными исключеніями) до писца и столовачальника, до секретаря и губернаторского делопроизводителя, въ старые годы инкогда до вице-губернатора, никогда до губернатора. Въ последнее время и зналъ двухъ вице-губернаторовъ изъ семинаристовъ, что съ своей стороны они тщательно серывали; не зналъ ни одного губернатора, тогда какъ знаю одногосына придворнаго пъвчаго, хорошаго губернатора, онъ же и хорошій человівь. Въ Петербургі въ старые годы, не знаю, достигали ль семинаристы до званія начальниковъ отдівленій. Въ царствованіе Александра I мы внаемъ одного семинариста, который пробился въ первые ряды государственныхъ чиновъ,именно графа Сперанскаго. Но сколько славная, столько же и печальная судьба его извъстна. При Николав I мы знали изъ семинаристовъ министра финансовъ Вронченку и одного директора департамента Оржевскаго. Даже въ въдомствъ святъйшаго Синода у оберъ-прокурора графа Протасова всв директоры генералы были изъ дворянъ, а семинаристы не шли дальше оберъсевретарей. И воть только въ освободительное царствование Александра II семинаристы уже въ значительномъ числь прошли въ высшіе ряды государственныхъ двятелей. Какая же была доля остальныхъ? Чернорабочая. Семинаристъ искони былъ дъдецъ, выючное въ ванцелярів животное, на немъ высшіе чины ъздили, его погоняли, чуточку по бурсацкому рангу и награждали, но въ рядъ съ собой не пускали. Что же видълъ семинаристь, человъкъ въ большинствъ развитой, многому учившійся, что вообще духовенство видело въ высшихъ дворянскихъ сферахъ?

"Гражданинъ" очень уже громозвучно трубитъ о дворянскихъ доблестяхъ. Да. И самъ я не разъ разверзалъ свои уста въ честь этихъ доблестей. Доблести эти были и есть; они безспорны. Иначе и русское царство не стояло бы; дворянство въ первыхъ рядахъ у уступеней трона дълало русскую исторію. Но нъть ли въ медали и оборотной стороны? Когда съ глубовою горечью сердца глядишь на это постепенное, но роковое паденіе русскаго дворянства, у котораго и по освобождении крестьянъ оставалось все же громадное достояніе въ землевладенін; вогда глядишь на эту неумълость оправиться съ своимъ все же господственнымъ положеніемъ, на эту малоспособность приложить къ дълу умъ и знаніе, трудъ и сдержанность, когда сплошь и рядомъ видишь и слышишь, что такой-то дворяникь, теперь въ наши дня, посыладь мыть свое бълье въ Парижь и конечно прогоръдь; такойто взяль невъсту съ домомъ, въ которомъ не знали счета массамъ серебра, и промоталъ огромное приданое на лошадей; такой-то вроив собственнаго состоянія получиль полутора милдіонное насл'ядство, и всего этого не хватило ему, чтобы дожить до 35 лътъ, все прежиль и заръзался; когда съ герестимиъ предчувствіемъ видиль вругомъ, что исконныя русскія барскія земли повально переходять въ руки евреевъ и намцевъ, всладствіе чего аристовратія русскаго государства чрезъ 50 лать можеть принять въ себя массу инородцевъ и намъ придется кланяться какимъ-либо надменнымъ Фрицамъ и накальнымъ Ицкамъ; вогда слышишь вругомъ, что и теперь уже русскіе люди, составляя прислугу кучеровъ, поваровъ, дакеевъ и Шлёмовъ и Шиулей, величають ихъ: баринь, барыня, катая въ великольиныхъ каретахъ, на ведиколъпныхъ коняхъ "маленькихъ жиденять", — какъ выражаются въ Одессъ, то не приходить ин намысль, что туть творится что-то недобровъщее, что россійское дворянство прогиввало Господа Бога и Богь наводить граки отцевъ на чада ихъ и на чада чадъ? Не напоминаетъ ли это печальное созерцаніе знающимъ 18 ж 20 главы винги Левить?... Повинна или неповинна наша вемля во всемъ, что прописано въ означенныхъ главахъ винги Левить? Но видали ль мы чего подобнаго даже въ наши дии? Грахи на земла были всегда и вездв во всявомъ народъ, во воякомъ наассв общества. Но не было ль особыхъ грвховъ, свойственныхъ собственно врвпостническому барству? Къмъ внесены въ русскую землю отдъленіе высшихъ сословій отъ народа и обезьянское подобострастіе въ модной чужевемщинь? Къмъ внесены вольтеріанство, издъвательство надъ отечественною святынею, отступление оть церковнаго порядка 1)?



<sup>&</sup>quot;) На дняхъ разсказанъ достовърный фактъ. Въ г. С. еврейскій баронъ Г. нарочито пригласнять всю губерискую звать на балъ съ великой пятницы на великую субботу. Пригласнять и еврейскую илутократію. Такъ какъ и у евреевъ заходнять же съ пятницы на субботу приздникъ,—то чтобы не нарушить своего праздничнаго устава, субботнаго покоя, еврейки наряднись на балъ еще въ пятницу до захода солица и до возженія свічей. Послі своихъ вечернихъ молитеъ евреи отправились на балъ праздновать свой праздникъ, нослідній день паски. Съйхались на балъ и всі бары города С. Танцовали до утра. Съйли великолічній ужинъ, тонули въ шампанскомъ, веселились до упаку. И были наказаны, а евреи награждены слідующею остротою гостепрінинаго хозянна еврея: «кожалуйте»,—пригла-

Быдо за духовенство враждебно дворянству? Нътъ, оно было повобострастно. Были ли семинаристы, служаще по гражданскому въдомству, враждебвы своимъ надменнымъ и въ большинствъ невъжественнымъ патронамъ, примърно этимъ губернаторамъ изъ гвардін полковниковъ, которые умели съ пышнымъ расчеркомъ только подписать свое имя, нимело не омысля въ завъдуемыхъ дължъ, или этимъ предеждетелямъ палать, которые появнямись въ присутственныя камеры на закать солнца, чтобы поскорве тольке подписать бызовыя бунаги, подложенныя вицепредобрателемъ или сепретаремъ семинариетомъ, чтобы поспъшить на званый объдъ, тамъ на вочеръ, на нарты и т. д. Нътъ. на одного на своемъ въку я не видъгъ враждебнаго. Но вилъгъ сотии и тысячи примвровъ обратнаго, видвль это повальное явление во вобкъ отщепенцахъ нашего званія, начиная отъ колдепскихъ регистраторовъ до тайныхъ и действительныхъ тайныхъ совътниковъ. "Всё стынятся своего духовнаго происхожденія". Пусть в не стыдятся въдушть. "Но положительно всв стараются всячески сирыть свое дуковное происхождение". Значить, свыть, въ которомъ они тенерь вращаются, не выносить людей не своего вруга, не своей крови, не своего воспитанія. "Свъть насъ не жалуетъ и гонить, а не мы его ".

Непопятно, почему это, въ навихъ видахъ защитникъ дворянсиихъ интересовъ "Гражданинъ" заговорилъ такъ жестко противъ семинаристовъ именно теперь. Въроятно, есть цвль какаялюю. Не чувствуетъ ли онъ, что семинаристы стали протискиваться уже въ числъ довольномъ, уже въ первые ряды государственныхъ чиновъ? Да и то еще сказать, протискиваться туда и нельзя. Ихъ приглашаетъ высшая власть, какъ благопотребныхъ государственныхъ двятелей. Легко сказать, ворочающій достояніемъ Россіи, а частію и Европы министръ оппансовъ Вышиеградскій семинаристъ. Не самъ туда толкался на эту высоту, пригласили, чтобъ спасать Россію отъ плохихъ обстоя-



шаль онь евреевь,—«носмотрите на рідное зрілище, канз а буду кормите зерей»... И великолішно накормиль звірей несмысленных, падкихь на коварное жидовское угощеніе. И это въ священивійшую ночь погребенія Христа Спаса съ великой пятницы на великую субботу!!!...

тельствъ. И подите же, семинаристь, а оправляется съ такимъ дъломъ, для котораго не овазалось годнаго дворянина. Министръ оннансовъ Вронченко также быль семинаристь. Во второстепенной сферв семинаристовъ въ ходъ пустив графъ Д. А. Толстой, не смотря, что самъ же издавался надъ старою семинарскою школою. Окружавшіе его въ Синодв генералы всв принадлежали старой семинарской школь. Попечителей учебныхъ округовъ онъ понадълалъ также изъ семинаристовъ. Не чувствуеть ин "Гранданинъ", что семинаристь, взявъ ходъ, станетъ сильнымъ совивстникомъ дворяниява на служебномъ поприщъ? Не мечтаетъ ин овъ воротить насъ во временамъ Екатеривы И, когда баричи записывались въ гвардіи капитаны уже съ колыбели; когда всв прочіе, кромъ баричей, обречены были тянуть дямку только рядовыхъ? Сохрани Вогъ. Исторія не деласть попятныхъ скачковъ. Пусть "Гражданинъ помнить изреченіе умнаго дворянина же, что у насъ мужицкое царотво, т.-е. всенародное, опирающееся на весь народъ царство.

Говоримъ это только въ отклоненіе тяжкаго укора, будто семинаристь, будто духовенство ненавидить дворянина, но никакъ не къ раздраженію страстей, не къ возбужденію однихъ противъ другихъ. Мы больше другихъ обязаны помнить и помнимъ, и многовъковою благопокорливостію доказали, что помнимъ заповъди св. апостола Петра: "повинителя всякому человъческому начальству: аще ли царю, яко преобладающу, аще же княземъ, яко отъ него посланнымъ, яко тако есть воля Божія" (1 Петр. 2, 13—15), какъ и ап. Павла: "нъсть власть, аще не отъ Бога. Воздадите убо всъмъ должная: ему же убо урокъ—урокъ, и ему же дань—дань, и ему же страхъ—страхъ, а ему же честь—честь. Ни единому же ничимъ же должни бывайте, точію еже любити другъ друга" (Рим. 13, 1—7—8), какъ заповъди и самого Господа нашего Іисуса Христа.

Въ заключеніе "Гражданинъ" пишеть о Чернышевскомъ: "послів ссылки онъ вернулся къ свободной жизни разочарованнымъ, постарівшимъ и увы! слишкомъ поздно постигшимъ, насколько эти увлеченія либерализма безумны потому, что оні — въ різкомъ и непреоборимомъ разладів съ разумомъ и духомъ русской народной жизни. Онъ умеръ успокоемный и усталый, искупивъ годами страданій тяжніе грівхи своей молодости". Візроятно,

"Гражданинъ" знаетъ, что говоритъ, собравъ свъдвия о последнихъ дняхъ Чернышевского. Въ проповеди по поводу пушкинсваго 50-ти-летняго юбилея, упомянувъ объ испреннемъ раскаянів Пушкина въ последнія минуты жизни и примиреніи съ Богомъ и цервовію, и поставивъ на видъ, что "развитому человъческому духу трудно выдержать безусловное отрицаніе до конца, особенно же во дни тажелой невагоды и въ предсмертные часы, прж переходь изъ этого міра въ загробный; трудно не по малодушію, а по непререкаемой догикъ человъческой природы", къ числу извъстныхъ въ этомъ отношения примъровъ мы присоединили "еще одинъ, что единомышленники извъстного отрицателя Чернышевскаго, заключенные съ инмъ въ врепости, предъ ссылкою всъ до единаго искренно исповъдались и причащались, кромъ самого Чернышевского, который разсуждаль о въръ съ духовиикомъ охотно, но исповъдаться и причаститься отказался по той суетной причина: "что де скажуть о Чернышевскомъ"? Это я слышаль тогда же оть самаго духовника (протојерея Петропавскаго собора въ С.-Петербургъ, Василія Петровича Полисадова 3). "Впрочемъ", — высказался я тогда, — "последняя песня самого Чернышевского еще не спъта, еще впереди; въруемъ, что за молитвы его богобоязненнаго родителя умреть и онъ христіаниномъ". Надежда оправдалась на половину; умеръ онъ, повидимому, двиствительно христівниномъ, но св. причастія не сподобился.

Для разрашенія нашего чисто психологическаго вопроса, прочитавъ въ газетахъ о смерти Чернышевскаго, мы телеграфировали въ Саратовъ къ отпу протоіерею Іоанну Васильевичу Смельскому, магистру богословія: "отъ чего умеръ Чернышев-

<sup>2)</sup> Записать еще одинъ историческій фактъ, слышанный тогда же. Въ 1864 г. духовникъ Ихъ Величествъ, протопресвитеръ В. Б. Бажановъ, покровительствовавшій мив, по дружеству съ его зятемъ, старецъ мудрый и остроумний, нашелъ почему-то нужнымъ уронить уже сосланнаго Чернышевскаго въ монъ глазатъ. «Слышали, слышали, какъ Чернышевскій приглашаль своихъ знакомыхъ сближаться съ его женой»! Господа! Не ствсняйтесь. Это ея двло, я никакихъ претензій не имвю»? Слышали? А? каково? Хорошо? Скверно... А въ сенатв, когда запахло приговоромъ, осужденіемъ, малодушничаетъ, плачетъ: «госнода сенаторы! Пощаните жи-изнь мою... жизнь мою пощади-и-и пе господа сена-а-аторы»... И старецъ комически произносилъ эти слова слездивямъ голосомъ, какъ плачутъ дъти.



скій? Испов'ядался ли передъ смертію? Кізмъ и какъ погребенъ"? Телеграоный отвътъ: "умеръ апоплексіей мозга. Напутствовать приглашали. Отпътъ прилично въ Сергіевской церкви. Остальное письмомъ". Письмомъ отъ 1-го ноября прошедшаго года о. протојерей Іоаннъ Васильевичъ Смъльскій отвъчаетъ: "объщая представить вамъ какія-нибудь подробности о Н.Г.Ч, я думалъ пораспросить кое-кого и побольше узнать. Узналъ мало. Онъ мало быль извъстень въ Саратова въ последнее пребывание его эдъсь... Перепросился онъ сюда изъ Астрахани по причинъ чув-ствованной имъ болъзни. Здъсь жилъ не въ своемъ "наслъдственномъ домъ, потому что домъ былъ сданъ подъ квартиру по долгосрочному контракту. Квартира его была въ домъ А. М. Н., бывшаго севретатемъ у преосвященнъйшаго Аоанасія; домъ •асадомъ смотрить на Липки и канедральный соборъ. Цвна квартиры 600 руб. въ годъ. Средства онъ добывалъ переводомъ поручаемыхъ изъ Сиб. статей съ иностранныхъ языковъ на русскій. Въ последнее время занимался переводомъ исторіи Вебера. Самъ только диктовалъ, а писалъ нанятой писецъ. Когда стало ему уже совствить плохо, приглашены были врачи. За день или два до смерти, онъ "заявилъ желаніе исповъдываться и пріобщиться святыхъ таинъ". Но бывшіе тутъ врачи соврали, увъривъ его и жену его—Ольгу Совратовну, что серьезной опасности не предвидится и что онъ скоро оправится отъ болвани. Въ рововую ночь врачи позваны были къ больному экстренно. Осмотръвъ его, они объявили, что теперь пожалуй пора послать и за священникомъ. Послано было, и по болве близкому мъсту жительства, и потому, что іеромонахъ крестовой церкви архіерейскаго дома состоитъ духовникомъ Ольги Сократовны, за этимъ іеромонахомъ. Пока посланный добрался въ връпость архіерейскаго дома и до духовника, въ 1 ночи, пока іеромонахъ (немедленно же) прибылъ въ болввшему, Н. Г. уже отходилъ; призванный іеромонахъ напутствовалъ его только прочтеніемъ молятвъ "при разлученіи души отъ тъла". Отпъваніе совершено въ мъстной приходской Сергіевской церкви, при которой нъвогда служилъ и родитель его. Повидимому, родные повойнаго намфревались устроить похороны поскромнюе, потому что приглашень быль только приходскій священникъ; впрочемь быль и хорь архіерейскихъ покоронень на владбищь.—говорять, въ самильной могиль... Очевидцы говорять, что похоронная процессія была вообще скромная и чинная, — не вънковъ было много и... полицейскихъ было не мало"...

По моему, Богъ не удостоилъ предсмертнаго очищенія за многіє и тяжніє гръхи ума и слова. Что посвель, то и пожнень...

Мив сообщають изъ Саратова, что "супруга Чернышевскаго Ольга Сократовна Ч. заказывала сорокоусть въ женскомъ менастыръ; что-то пожертвовала". Если-бы она была увърена, что мужъ ен все это отрицаеть, какъ отрицать прежде, какъ она ръшилась бы поминать его заупокойной молитвой?..

## **ХРИСТОСЪ** и ЖЕНА САМАРЯНКА\*.

IOan. IV, 1-42.

Въ Св. Писаніи характернымъ признакомъ Востока служитъ то, что многія изъ самыхъ примъчательныхъ событій, о которыхъ въ немъ говорится, происходили вблизи колодцевъ и въ какомъ-либо отношеніи связаны съ ними.

У колодца происходить прелестивищее идиллическое событіе описанное въ книгъ Бытія, столь богатой таковыми: я говорю о первой встрвчв Авраамова раба съ будущей женой Исаака (Быт. XXIV. 11-28); тамъ же Іаковъ въ первый разъ привътствуеть Рахиль (Быт. XXIX, 1 — 10); съ колодцемъ же тесно связано важное событіе въ жизни Моисея (Исх. II, 16 — 17). Но та встръча у колодца Іакова, о которой мы будемъ говорить теперь, имъла болъе глубокое значение, она имъла большее вліяние на церковь всвкъ последующихъ временъ, чемъ которое-либо изъ вышеуказанныхъ событій, или всв они вместв взятыя. Евангелистъ объясняетъ намъ прежде всего тъ обстоятельства, при которыхъ совершилась эта встрвча: когда же узналь Іисусь о дошедшемь до фарисеевь слухь, что Онь болье пріобрытаеть учениковъ и крестить нежели Іоаннь... то оставиль Іудею и пошель опять въ Галилею. Это оставление Іуден и удаление въ болъе безопасную Галилею, о которомъ здёсь говорится, я отож-

<sup>\*</sup> Изъ Тренча.

дествляю съ повъствованіями синоптическихъ Евангелій у Мате. IV, 12, Марк. I, 14, Лук. IV, 14. Какъ Христосъ училъ своихъ учениковъ, что бываютъ случан, когда они могутъ, не нарушав върности долгу въ истинъ, увлоняться отъ злобы своихъ враговъ (Мате. X, 23; ср. Іоан. XI, 57), такъ теперь Онъ Самъудалился. Эта влоба, какъ Онъ зналъ, будетъ возбуждена докрайности явнымъ успъхомъ Его служенія, множествомъ учениковъ Имъ врещенныхъ — превосходящихъ численностію даже врещенныхъ и Іоанномъ Крестителемъ (III, 26 — 30); хотя самый обрядъ крещенія, какъ замъчаеть Ев. Іоаннъ. Онъ совершаль не Самь, а руками другихь: xoma Iucyce Самь не крестиль, а ученики Его (ср. Двян. X, 48; 1 Кор. I, 14 — 16), предоставдяя Себъ врещеніе Духомъ Святымъ. Онъ ушель изъ Іудеи, въ которой сосредоточивалось злайшее сопротивление, какъ Ему дично, такъ и Его двлу; и такъ вакъ Онъ, удаляясь въ Галилею, не нашель нужнымъ идти окольною Перейскою дорого, какъ это дълали нъкоторые строжайшіе блюстители закона изъ іудеевъ, не желавшіе имъть ни мальйшаго общенія съ еретиками самарянами, то и надлежало Ему проходить чрезь Самарію 1). Такимъ образомъ Ев. Іоаннъ не опускаетъ заметитъ, что ето не было путешествіе, предпринятое Господомъ съ цвлію проповъди Самарянамъ. Напротивъ, законъ, данный Имъ Своимъ ученикамъ, ли въ городъ Самарянскій не входите (Мато. Х., 5), этотъ законъ Онъ Самъ всполняль въ течени Своей земной жизнв. Онъ былъ посланъ "только къ погибшемъ овцамъ дома Израндева" (Мато. XV, 24; Деян. XIII, 46); и если какая благодать насалась Самарянъ или язычниковъ, то это было такъ-сказать случайно, то была крупица, падавшая со стола детей.

Итакъ приходить Онь въ городъ Самарійскій, называемый Сихарь. Это необычайное наименованіе этого города не должно помішать намъ узнать въ немъ тотъ Сихемъ, гдъ Авраамъ создалъ жертвинникъ (Быт. XII, 6); вблизи котораго, подъ дубомъ, Іаковъ закопалъ идоловъ, бывшихъ въ домів его (Быт. XXXV, 4); тотъ городъ, который былъ столь жестоко и изміннически опустошенъ Симеономъ и Левіемъ, чёмъ они и лишили себя права, принадлежавшаго имъ по рожденію (Быт. XXXIV; XLIX, 5—7);



¹) Смотри у Іосифа Флавія, Vita § 52.

шеподалену отъ котораго былъ проданъ Іосифъ (Быт. XXXVII, 12): мъсто погребенія его востей (Іпс. Нав. ХХІУ, 32); городъ тавимъ образомъ издревле славный въ Св. Писаніи, и имъвшій также великое политическое значеніе въ нъкоторые періоды Іудейской исторіи. Дъйствительно, весьма правдоподобно, что еслибы волено Ефремово стало во главе народа, вместо колена Іудова, еслибы оно не лишило себя тахъ правъ и преимуществъ, воторыя одно время ему принадлежали (Цсал. LXXVII, 67), тогда бы этотъ Сихемъ (Дъян. VII, 19), или Шехемъ, сталъ на мъсто Іерусалима, столицею царства. Во времена Іисуса Навина онъ былъ темъ местомъ, куда собирались колена Израплевы (Inc. Нав. XXIV, 1); столицею вратковременнаго царствованія Авимелекова (Суд. ІХ); городъ, о которомъ Псалмопъвецъ дважды упоминаеть не почему либо иному, какъ по случаю его величія и силы (Пс. LIX, 8; CVIII, 6); онъ быль твить мъстомъ, куда были собраны колона въ роковой день когда началось великое раздъление народа; и онъ сталъ на время главнымъ городомъ возмутившихся десяти коленъ (3 Цар. XII, 1, 25)-пока, то-есть, столица не была перенесена сначала Іеровоамомъ въ Оприъ (3 Цар. XIV, 17; XV, 33), и затымъ окончательно Амвріемъ въ Самарію (3 Цар. XVI, 24). Съ построеніемъ Самарянами храма на горъ Гаризинъ и Сихемъ, находящійся у самой подошвы этой горы, на томъ горнемъ хребть, который соединяеть ее съ горою Геваломъ, сдвлался вскоръ столицею Самарянъ, главнымъ мъстомъ ихъ богоповлоненія (Евки. I, 26), и остается таковымъ донынь, для малаго числа ихъ послъдователей.

Но если признать такимъ образомъ Сихаръ и Сихемъ за одно и тоже, а только немногіе, какъ напримітръ Эвальдъ и Мейеръ, отказываются признать ихъ тождество, то какъ должны мы понять то изміненіе названія города, которое мы здісь встрічаемъ? Для этого мы должны не забывать таинственнаго характера Іоаннова Евангелія, того мистическаго значенія, которое онъ любить выражать именами, или находя такого рода значеніе уже связаннымъ съ тімъ или инымъ именемъ, или самъ придавая имъ таковое (смотри IX, 7; XI, 16). Его Евангеліе, писанное повидимому меніте въ духів Ветхаго Завіта, въ сущности гораздо боліте проникнуто духомъ онаго чіть которое либо изъ трехъ первыхъ евангелій. Измітеніе слова, еслибы только оно иміто

значеніе, было бы вполнів согласно съ духомъ Ветхаго Завіта, и соотвітствовало бы тому великому значенію, которое въ немъ всегда иміли имена; такъ какъ онн въ Ветхомъ Завіті постоянно измінялись, то къ лучшему, какъ напримірть Аврамъ перешменованъ въ Авраама (Быт. XVII, 5), Сара въ Сарру (Быт. XVII, 15), Осія въ Інсуса (Інс. XIII, 16); а иногда и на худінее, такъ мы видимъ, что Веоиль переименованъ въ Беоавенъ (Х, 5); Аханъ, за то, что онъ насель бюду на Израиля (Інс. Нав. VII, 25), является потомъ подъ именемъ Ахара (1 Пар. II, 7). Или бывало и то, что новое имя добавлялось въ прежнему (Быт. ХХХ, 28; ХХХV, 10; Суд. VI, 32), иногда совершенно вытісняя старое изъ употребленія; и это новое имя тоже иногда было добавляемо ради почета (Быт. ХІІІ, 45; Дан. I, 7; IV, 8), а иногда, но это ріже, въ видів безчестія.

Какъ глубоко присуща нашей природь эта склонность или совершенно перемънять имена, или дълать въ нихъ извоторое изміненіе, тоть странный образь дійствій, который при этомь замвчается и который происходить отъ сознанія, что имя означаеть, или должно означать, предметь имъ называемый, это можеть быть докавано множествомъ примъровъ. Что царство благодати не отназывалось пользоваться этою селонностію души чедоваческой, о томъ ясно свидательствують та многіе примары, воторые только-что были приведены въ доказательство. Ев. Іоаннъ такимъ видонзивненіемъ этого слова, которое сбликало его съ еврейскимъ словомъ, обозначающимъ ложь, выясняеть, во что онъ цвнить все Самарянское богововлоненіе, и предваряетъ, какое экаченіе опо имъдо въ глазамъ его Господа (ем. стр. 22). Если религія есть начто выстее чамъ проявленіе в выраженіе человіномъ его духовных нуждь и желаній, есль основаніемъ для нея служить не то, что челов'якъ думаль и чувствоваль о Богв, а то, что Богь открыль о Себв, и если все виачение религии и состоить въ этомъ истипномъ отпровении Божіемъ о Себъ Его созданіямъ, тогда все Самарянское богопочитаніе было пустымъ обманомъ, то была скорлупа боюъ зорва; отрен едоо се сторонавк оно отр. смог о киндекв ото и высшее, была одна ложь. Если такой образъ выражения и строго звучить въ устажь возлюбленнаго апостола, и если изноторые утверждають, касательно, наприміврь этого изъясиснія о словів

Сихарь, которое здёсь поставлено вмёсто Сихемъ, что онъ никотда не могь втого сказать, на это можно только отвётить что правда строїа, что она дожна вотому именно, что не можоть не оставаться всегда вёрна долгу любви къ ближнему, называть тьму тьмою, и горькое горькимъ; не можеть утверждеть, что первая есть свётъ или что горькое сладко; или, когда люди отступили отъ Богооткровенной истины, и вмёсто нея поклоняются вакому-нибудь собственному вымыслу, то не можеть не сказать, что ихъ религія ничто иное какъ ложь.

Этоть городь находился близь участка земли, даннало Іановымь сыну своему Іосифу (Быт. XXXIII, 19; XLVIII, 22; Інс. Нав. XXIV, 32). Такъ быль колодезь Іаковлевь. О колодив Івкова не упоменается въ Ветхомъ Завёть, котя мы знаемъ изъ новъствованій онаго, что патріархи имьи обывновеніе вынанывать колодцы (Быт. XXI, 30; XXIV 18-22). Неть, кажется, нивакого основанія сомнівваться въ томъ, что атогь колодовь быль именно тоть самый, который окрестные Самаряне и имяв называють этимь именемь. Вырытіе этого колодца должно было стоить неимовърных трудовъ. Маундрель, посътившій эту мъстность въ 1697 году, дветь следующій отчеть о томъ, что видълъ: "колодецъ этотъ высъченъ въ твердой скалъ, имъетъ около трехъ ярдовъ въ діаметръ, и тридцать пять ярдовъ глубины, изъ воторыхъ мы нашли пять наполненныхъ водою". Съ тахъ поръ снава обванилась, а можетъ-быть и отъ другихъ причинъ, колодезъ отчасти быль завалень, и недавно бывшее измереніе вынсимо, что колодезъ имъеть уже всего семьдесять цять футовъ глубены, такъ какъ ключъ, бывшій на днв, засоридся 2). Імеусь, утрудившись от пути, спль 3) у колодиа; было уже около шестаю часа. Утомменіе Христа, которое столь скоро явится врвностію и силою одного человіна, станеть въ должное время връпостію и силою всъхъ; такъ же какъ Его уничиженіе есть наше богатство, поношение Имъ понесенное составляеть нашу славу, .

<sup>3)</sup> Οΰτως, κοτοροε можно изъяснить, какъ наъясняеть Св. Іоаннъ Знатоуоть, άπλῶς καὶ ὡς ἔτυχε. Bengel. Sic, uti quatiscumque loci [opportunitas ferebat, sine pompa, solus ut qui non prae se ferret expectationem Samaritidis, sed merae lassitudinis causa quietem vellet capere. Admiranda popularitas vitae Iesus! Сравни Марк. VI 36.



<sup>2)</sup> Cm. Ritter, Comparative Geography of Palestine, vol. IV, page \$18.

и Его язвы—нашу цвльбу. Быть-можеть Ев. Іоаннъ точно опредвляеть чась, когда происходило это событіе для того, чтобы такимъ образомъ живъе представить нашему сознанію удушливость и тяготу того времени дня; быль шестой чась, именно зной полудня. Впрочемъ мы не должны упускать изъ вида, что въ другихъ мъстахъ онъ также отмъчаетъ часы событій, хотя тамъ трудно сказать, какое особенное поясненіе придается этимъ повъствуемому, такъ напримъръ въ І, 39; XIX, 14. Быть-можетъ здъсь, равно какъ и тамъ, самое значеніе событія придаетъ каждой касающейся его подробности интересъ для него, и, какъ онъ судить, и для всёхъ читающихъ его повъствованіе.

Приходить женщина изъ Самаріи почерпнуть воды; женщина 1), не изъ города Самаріи, такъ какъ этотъ городъ находился въ шести почти миляхъ отъ того мъста, а изъ страны которая (какъ видно изъ Дъян. VIII, 5), еще продолжала называться именемъ того города, воторый быль когда-то ея столицей. Почерпать и носить воду изъ колодцевъ быль трудъ женскій (1 Цар. ІХ, 11); и въ этому самому колодцу она часто, быть можетъ, уже приходила, пожалуй изо дня въ день, въ теченіи многихъ тяжиихъ лътъ своей жизни. И вотъ теперь она пришла еще разъ, не предвидя, насколько различенъ будеть исходъ сегодняшняго ея прихода отъ всего ею испытаннаго въ прошедшіе дни ея жизни 5). Даръ и благословеніе, которые здісь ей уготовлялись, не въ томъ состояли, какъ она въ началъ себъ вообразила, что ей не нужно будеть болве приходить въ этому колодцу черпать воду (ст. 15); а въ томъ, что несравненно выше этого, именно что среди всего тяжелаго вившеяго и внутренняго труда здешней земной жизни, она будеть иметь въ своей душе источникъ утвшенія, текушій въ жизнь ввиную, что она будеть черпать съ радостію воду изъ неизсяваемыхъ источниковъ благодати спасающей. Она по всей въроятности уже наполнила свой водоносъ, когда незнакомецъ, бывшій у колодца, котораго она быть-можетъ увидавъ его сторонилась, такъ какъ она конечно узнала въ немъ, по чертамъ его лида, іудея, -- съ іудеями самаряне не имъли ничего общаго, -- вдругъ, къ ея удивленію.

<sup>5)</sup> Августинъ: Vieit mulier ad puteum, et fondem quem non speravit, invenit.



<sup>4)</sup> Римская мартирологія называеть ее Фотиною, и знасть имена и ся ділей.

заговорилъ съ нею, и, что еще болве удивило ее, обратился къ ней съ просьбою: дай мит пить (ср. Быт. XXIV, 16, 17; 3 Цар. XVII, 10). Дъйствительная жажда, свидътельствующая противъ всъхъ докетическихъ понятій о личности нашего Господа (ер. Іоан. XIX, 28; Мато. XXI, 18), была одною изъ причинъ этой просьбы; хотя то, чего Онъ истинно болье всего жаждальэто было призвание ее къ въръ, спасение ея души "); такъ какъ мы видимъ, что голодъ и жажда не столько были забыты, какъ исчезли отъ той радости, что пріобратена эта погибніая душа дин царства Его Отца (ст. 31, 32). Въ этой Его просьбъ и въ той беседе, которой она послужила началомъ, осуждалась троявимъ образомъ та нелюбовь въ ближнему, которою отличался тотъ въкъ и Его народъ-то было осуждениемъ душевнаго расподоженія іудея, который ненавидыть самарянь, раввина, который счель бы постыднымъ вести столь задушевный разговоръ съ женщиной (см. ст. 27), фарисея, который возгнушался бы такого близкаго общенія съ грашникомъ (Лук. VII, 39; XV, 2; XIX, 7).

То замвчаніе, которое затвиъ следуеть: ибо ученики Его отмучились въ городъ купить пищи, обыкновенно признается объясняющимъ ту необходимость, въ которую Онъ быль поставленъ просить одолженія отъ этой женщины. Ученики ушли и не оставили Ему почерпала (ст. 11), воторое, будь они туть, было бы у Него подъ руками. Но какъ не правдоподобно, чтобы почерпало для воды составляло ихъ дорожную ношу; а если и такъ, то странно предполагать, чтобы они унесли его съ собою въ городъ. Нътъ, не такое поверхностное значение имъетъ это замъчание здъсь вставленное. Господь умышленно допустилъ, чтобы всв ученики ушли отъ Него, и остался Одинъ для того, чтобы такимъ образомъ удобнъе было расположить къ раскаянію и псповъданію гръха ту бъдную гръшную душу, для которой эта встрвча была Имъ предназначена, хотя она того и не знала; потому что если и всякій можеть приложить къ себъ этоть чудный стихъ изъ Dies Irae.

Querens me sedisti lassus,

то онъ по праву прежде всего и скорће всего, принадлежитъ этой женщинъ самарянкъ. Это ихъ удаленіе было намъренно

<sup>. •</sup> Aвгустинъ: Ille autem qui libere quaerebat, fidem ipsius mulieris quaerebat.



поведено Имъ, составляло часть того, что въ соевеахъ Его дюбви было предопределено въ отношени ен. И затемъ, убъщдений что ихъ беседа не можетъ быть высвапно прервана, Онъ подьзуется этимъ возможно более; потому что Онъ, велней "довецъ человековъ" (Марк. I, 17; Лук. V, 10), столь же ревностио и съ такою же радостию удовляетъ одву душу удомнавъ и разомъ великое множество душъ мрежой или неводомъ; преподавая этимъ урокъ темъ, кого Онъ посылаетъ въ міръ для "уловленія человеновъ", урокъ, который они должны нивотдане забывать. Генгетенбергъ, правда, предполагаетъ, что не сетупли, что Св. Іоаниъ былъ свидътелемъ имъ описанной бесеры; но нетъ и тени основанія утверждать это.

Тоть, кто обращается въ другому съ просъбою, ставить себя по общепринятому взеляду на вещи, мотя въ двистрительноств иногда бываеть и не такъ, въ положение унимения относительнотого лица, у кого онъ просить помощи, и отъ котораго зависить даровать ее или отказать въ ней. Такимъ обревомъ эта жевщина ощущала инкоторое самодовольство, которое не могла и сирыть, исходящее вув чувства національнаго тщеславія, которое стель часто было оснорбляемо насившками іудеевъ, въ темъ, что теперь іздей являлся просящимъ услуги и одолженів у ней самарянии. Унижение въ данномъ случав было гораздо большее, чвиъ если бы она, самарянка, просила о нодобной услугь іудея; такъ вакъ высовомерныя отношевія и отказъ въ вания выбо сношения, общественных ин то нап духовных в пренежения развиния образонь, кань съ самаро начала тапъ и теперь, оть іудеевь, которые отрицаля враво самарянь считить себя такими же наследниками, напъ были ожи, обътованів данных Авраему и его съмени; сактически образъ выслей јудеевь быль верень, но они были неправы вь томъ, чемъ руковеделись, въ этемъ отношени, но духу. Гуден, накъ выражвется Ев. Ісаннъ,--нотому что эти слова принадлежеть ему, а не той женщинь, —съ самарянами не сообщаются, не входить то-есть въ близкія сношенія съ ними, и вообще ни въ какія отношенія, которыхъ могутъ избъжать; и следствіемъ этого уже, по необходимости, было то, что самаряне не имъли никакого общенів съ іудеями; но такъ оно было съ самаго начала (Ездра IV, 1-3). Поэтому женщина эта, явившаяся себя въ данномъ случав

истинно не дочерью Ревении (см. Быт. XXIV, 17—20), вмъсто того чтобы исполнить его просьбу, спрациваеть его, совнавая что въ данную минуту ихъ взаминыя отношения изманились въ пользу самарянъ, и съ намъренісмъ дать и Ему это почувствовать: како ты, будучи іудей, просишь пить у меня самарянки? Она охотно назвала бы себя израмльтянкой, потому что самаряне считали себя тавовыми, по своему происхожденію отъ нольна Ефремова. Для нихъ іудей это былъ человънъ, принадлежащій нъ вольну іудину, или, самое большее, членъ того царства, и больше ничего.

Если им признаемъ, что именно такого рода настроение ея души служно поводомъ въ ся вопросу, тогда увидимъ, что слова Господа были прямымъ ответомъ на ту высль, которая таклась въ ел сердив. Онъ не прісмлющій, а дающій. "Ты ощибасшься предволагая, что я нуждаюсь въ твоей помощи, вогда споръс ты въ ней нуправшься отъ Меня. Если бы ты знала дарь Волсій, и кто говорить тебъ: дай мнъ пыть; то ты сама просила бы у Него, и От даль бы тебт воду живую". Восьма равно истолновывали, что именно должно понимать подъ этимъ дарома Божіима. Августинъ разумъеть подъ этимъ словомъ Святаго Духа. Генгстенбергь утверждаеть, что это изсто не можеть быть спорнымъ, и указываетъ на слова у Ис. IX, 6. "Сымъ дана намъ", н Іоанна III, 16, какъ на положительное доказательство того, что этимъ даромь Божішма Христосъ называль Самого Себя. Гроцій и другіе дунають, что подъ дарома Божінна Господь подразумъваль главнымъ образомъ ту благодатную и бездънную бесвду съ Нимъ, воторой она удостоилась и пова удостоилась одна изъ всего своего народа; "если бы ты знала это, и если бы могла сознавать что значить то, что ты здёсь встрётилась со Мной. Спасителемъ міра, тогда бы явилась моей просительницей, и молила бы меня о много высшемъ даръ, чъмъ я просиль отъ тебя". Лампе приводя слова изъ посланія къ Рим. VI, 22, гдв "жизнь въчная" именуется "даръ Божій""), и подкръндая свое положеніе такими м'эстами кановы у Ис. LV, 1; Aпок. XXII, 17, вообще понимаеть, что эта "жизнь ввчнан" есть тоть, дарь Божій о которомъ завсь говорить Спаситель. Но эти изъясне-



Τακъ сказано χάρισμα, а здёсь δῶρον.

мія какъ одно, такъ и всв. кажутся мив или слишкомъ неясными и неопредъленными, или вообще неподходящими въ дълу; и думается, что истинное значение этихъ словъ какъ-то странно просмотрено большинствомъ техъ, кемъ они были истолковываемы; впрочемъ не всеми, Штиръ верно поняль ихъ. Для меня такъ убъдительно понятенъ смыслъ этихъ словъ, что я готовъ бы былъ сказать, что немыслимо невърное ихъ истолкованіе, еслибы не зналъ, что они столькими были не поняты. Словами дарь Божій здёсь говорится тоже, что затёмъ тотчасъ следуеть, а именно, Оно дало бы тебп воду живую. "Еслибы ты знала", какъ бы такъ котълъ свазать Господь, "что Богъ далъ душамъ, жаждущимъ въ пустынв здвшняго міра, воду жизни, что эта вода такова, что утолить жажду не только ихъ твла, но и ихъ души, и кто говорить тебь: дай мнь пить, если бы ты знала, что Онъ есть именно Тоть, кому дано отъ Отца Самому быть животворнымъ источникомъ этой жизни, тогда бы вмъсто того чтобы раздувать искры этой отвратительной распри, которан существуетъ между самарянами и іудеями, ты молила бы Его о дарованіи тебъ той воды". Эта вода живая и есть, мив кажется несомивню, тоть самый дарь Божій, о которомъ говорить Христосъ в). Такъ какъ Онъ просилъ воды, то и изображаетъ этотъ дара образомъ воды; равно навъ у Іоан. VI, 48-51, когда народъ ожидаеть отъ Него хавба гибнущаго, Онъ изображаетъ этотъ самый дара подъ образомъ клаба. Въ этомъ, какъ всегда во всемъ, являя въ себъ образецъ того, какъ должны поступать Его последователи, Онъ преклоняетъ небесное въ земному. вемное употребляеть льствицей восхождения въ небесному, зная въ тоже время, что эти слова временно будутъ дожно

вь этомъ мѣстѣ замѣчается утонченное различіе придаваемое словомъ Женщина свазала, что било и естественно. «Какъ ти просишь (αἰτεῖς) у меня»? Но αἰτῖν есть слово прошенія отъ низшаго въ высшему, и различно отъ ѐρωτᾶν, въ которомъ заключается больше равенства. Поэтому Христось, когда ссылается на эту ея просьбу, не повторяеть ею сказанное слово. Онъ не говорить «Кто просишь у тебя» а «Кто говорить тебя» (ὁ λέγωσοι); но въ отношенія ея Господь продолжаеть употреблять слово просишь: «ти сама просила бы (ἤτησας) у Него». Часто въ подобнаго рода малыхъ подробностяхъ заключается безусловное доказательство Его несравненнаго достоинства, и выясненіе сего весьма поучительно.



поняты. Живая вода конечно не одно и тоже что вода жизни (Aпок. XXI, 6; XXII, 1, 17) въ высшемъ духовномъ значения этого слова. Есть, напротивъ, естественные источники водные, получившие такое название въ извъстномъ низшемъ смыслъ вещей: мы говоримъ о свёжей влючевой водё, если сравнить ее съ дождевой водой налитой въ цистерны, или вообще съ какойлибо иной водою находящейся въводоемахъ, и въ такомъ естественномъ смысле это выражение часто встречается въ Ветхомъ Завъть; какъ напримъръ въ Быт. XXVI, 19; Лев. XIV, 5; Пъсн. Пъс. IV, 15 °). Но эдъсь эти слова употреблены въ ихъ высшемъ значени, они обозначають воду, воторая, исходя изъ Того. въ комъ жизнь истинная, который есть айто с (Іоан. І, 4; V, 26), дветь жизнь всвиъ, кого коснется. Въ одномъ изъ "видвий Божественныхъ", которын дано было эрвть пророку Гевевіняю, мы имвемъ чудный прообразь животворящей силы этой воды: "И нуда войдеть этотъ потокъ, все будеть живо тамъ": то-есть потокъ текущій изъ покъ порога храма Божія (XLVII, 1--9; cp. Ioux. III, 18; Sax. XIV, 8).

Не смотря на то, что отъ самарянии и ускользаетъ глубовое значение словъ Имъ сказанныхъ, такъ какъ образно выраженное принимается ею бунвально и духовное понято вещественно, (ср. Іоан. III, 4, VI, 52), но въ словахъ и наружности незнакомпа есть ивчто такое, что внушило ей уже настолько къ нему уваженія, что она во второмъ своемъ къ нему отвёть употребляеть названіе Господинь или Господь, котораго не было въ ен первомъ въ Нему обращения; хоти и теперь всъ слове ею сказанныя не полны того глубоваго уваженія, которое можно бы было ожидать посль этого почетнаго имени, съ которымъ она обратилась въ Нему въ началв втораго своего ответа. Въ самомъ дълъ, она продолжаетъ свою ръчь съ явнымъ намъреніемъ поставить Ему на видъ несообразность его завітреній: "Тебю и почерпнуть не чъмъ, а колодезь глубокь: откуда же у Тебя вода живая? Не изъ этого колодца можешь Ты предполагать почеринуть ту живую воду, о которой Ты говоришь, потому что колодевь глубокъ" (онъ имълъ, какъ мы видъли, болъе ста футовъ

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Во всёхъ означенныхъ мёстахъ LXX толковниками поставлено йбого Zôv vivum flumen, vivus fons, по латыни.



глубины, а воды въ немъ лишь ивсколько футовъ на див), "и у Тебя ната ничего чамъ бы Ты могъ почерпнуть этой воды и извлечь изъ володца. И даже еслибы Ты отпрыль другой ведодевь" (потому что такова связь ст. 11 я 12), то неужели Ты больше отна машею Іакова (ор. VIII, 53), -- опа навываеть его *опичем*а, котя не диветь на это не мальшиаго права 10)-(Мато. X, 5), -который даль намь этоть колодевь, и самь ыз него пиль, и дити его, и скоть его? То, что сань Івковь и его сыноври имти изд элого волочия колто стажите чекизалечествомя того, что эта вода была хорожа; го, что явъ него шили его слуги, его пастуки и стада служило доказапельствомъ того общия воды, которое заключалось въ колодей, такъ какъ ся количество могло удовлетворить и его потребностямь и веркъ съ нимъ бывщихъ. "Неужели Ты сильние", воть то, что она подразумивала, "и могь бы сообщить этой водь, еслибы даже отпрыя в таковую, выскую духовную силу, или соделеть се водою именитю для насъ большую двиу, чемъ завлючаеть въ себе вода дарованная намъ патріархомъ Іаковымъ?" Въ этомъ ен вопросв слижится оскорбленіе на то, что она считаетъ умышленнымъ униженіемъ этого сващениего колодиа, потому что такимъ онъ мессиоримо почитался тогда самерянами. Этотъ володель быль однимъ изъ чтимыхъ намятниковъ проплаго (быть можеть на него указывается BE REEL'S BEST. XLIX, 22; Brop. XXXIII, 28), neopegetbows seторыкъ они старались найти звёно, связующее ихъ съ первыня временами потріарховъ. Онъ находился, какъ мы виділи, въ участив земян данномы Івковомы сыну своему Іссифу (ст. 5, 6). а самаряне квалились овонив происхождением в отв Іодива. Это мы могли бы заплиочить нов того, что они прицисывали себт право быть представителями десяти жольнь, главою жогорыхь быль Ефремь, потомовь Іоснов, еслибы даже Іоснов Флавій не упоминель объ этомъ оакта дважды 11). Воть въ чемъ заключается илючь въ уразумбнію ея отвіта столь многословнаю в не чущаго раздраженія. Эта желіцина, хотя и не въ состоянів вноянь понять Его слова, подозравлеть, что Онь, какъ іздей, желаеть набросить твиь на чтимыя преданія и паматники прош-



<sup>10)</sup> Θεοφυλακτω: πατέρα έαυτής ποιείται τόν...

<sup>41)</sup> Ant. IX, 14, 3; XI, 8, 6.

лаго, которые ся народъ считаль принадлежения по праву, осли же новлючительно, то преимущественно сну.

Господь не врастся въ прямое везражение, отвиная на вопросъ: Ноужеми Ты больше отца нашего Ганова? такъ какъ оно не поведо бы ни из чему; но все-таки въ сущности, Онъ возражаетъ. Потому что подобно тому, какъ Онъ, говоря о той выошей дуковной силь, которою преисполненъ клюбъ, который Онъ дасть сравнительно съ манной данной Монсосмъ, напоминаетъ своимъ слушателямъ, что ввшіе манну не смотря на это умирали, предоставля имъ самимъ вывести то васлючение, что Онъ, далощий тоть хавбъ, вкусивъ который человавь не умреть, должень быть больше Моисея, который не могь преподать такого "жавба жизни" (Ісан. VI, 49, 50); такъ и вдесь Онъ деле говорить: "Я больше чень отець вашь Іаковь, такь какь та вода, получениемь которой отъ него вы хвалитесь, не утоляеть жажды навоегда. Всяній пьющій воду сію возжаждеть опять. Но не то бываеть съ водой, которую даю Я. А кто будеть пить воду, которую Я дамь ему, тоть не будеть жаждать во выкь. Не требуется выненять, что слова возжижеваеть опять относились но много большему чемъ тотъ данный случай, по которому они были произнесены. Всякая человъческая помощь жуждамъ какъ телеснымъ, такъ и душеввымъ, закаючаеть въ себъ тоть медостатокъ, что она удовлетворяеть не навостда. Она служить лишь къ утолению ощущения нужды въ денную минуту, но не избавляеть совершение отъ нея. Это нужда чрезъ нъкоторое время проявляется вновь со всею силою; такъ какъ человъкъ преисполненъ алчбы и жажды; и это можетъ истинно стать для него или небомъ или адомъ. Но та вода, которую даеть Христось, утоляеть жажду духа, и утоляеть ее навоства - но это, консчио, не то означаеть, чтобы одинъ тлотовъ этой воды быль достаточень для этого; неть, тоть кто пьеть и продолжаеть пить изъ этого источника, только онъ одинъ не будеть жаждать во въкъ.

Здёсь намъ стоитъ заметить то, какъ Христосъ собираеть во смино безчисленное иножество обетованій и прообразовъ кетхозаветныхъ признавая ихъ неполнившинием въ Немъ; такъ главнымъ образомъ места встречаемыя у Ис. LX, 1; ср. XLI, 18; XLVIII, 21; XLIX, 10; равно какъ и въ Новомъ Завете это далеко не единственное место, въ которомъ Онъ предлагаетъ

ученіе о благословеніяхъ даруемыхъ Имъ роду человіческому въ подобныхъ образныхъ выраженіяхъ, выраженіяхъ столь дивныхъ, столь простыхъ, и столь для всёхъ понятныхъ; такъ см. IOaH. VI, 35; VII, 37; Aпок. VII, 16; XXI, 6. Онъ Самъ есть истинный "источникъ Івкова" (Втор. XXXIII, 28); это имя Онъ признаеть Ему принадлежащимъ по праву. Только одинъ Богъ можеть быть твиъ, чвиъ Христось въ этомъ меств Себя именуетъ, именно "источникомъ воды живой" (смотри Іер. II, 13; XVII, 13). Въ силу этого нареченія Августинъ совершенно върно признаетъ слова Пр. XXXV, 10. "Ибо у Тебя источникъ жизни" исполнившимися во Христв, и выясняеть твеную связь этого мъста Св. Писанія съ настоящимъ 12).

Но здась будеть умастно спросить, въ чемъ же заключается истинная сила высказаннаго затемъ объщанія: но вода, которую Я дамг ему, сдълаетоя въ немъ 13) источником воды текущей въ жизнь въчную? Не въ следующемъ ли? "Тотъ кто получитъ отъ Меня эту живую воду, сделается самъ въ некоторомъ отношенія, хотя вонечно лишь второстепенномъ, живымъ источникомъ; не просто сосудомъ наполненнымъ водою, а влючемъ, изъ котораго будеть бить таже живая вода 14); онь будеть преподавать другимъ тоже спасеніе, которое уже дано ему; подобно этому Господь и въ другомъ мізсті высказываеть ту же истину: "кто візруеть въ Меня, у того, какъ сказано въ Писаніи, изъ чрева потекутъ ръки воды живой (Іоан. VII, 38) 15). Есть другіе образы,

<sup>12)</sup> De quâ ergo aquâ daturus est, nisi de illâ, de quâ dictum est. Apud Te est fons vitae? Nam quomodo sitient, qui inebriabuntar ab ubertate domus tuae?

<sup>13)</sup> Оригенъ спрашиваеть, τίς δὲ ἐν ἐαυτῶ ἔχων πηγήν, διψήσαι οἴός τε ἔσται.

<sup>14)</sup> Римскій философъ высказаль ведикую истину, но не полную; онъ уразумыть многое, но не все, онь не видыть того, что этоть источникь живой воды должень быть питаемь, и питаемь постоянно, изъ «висших» источниковь», если онъ не должень вскорф изсякнуть, и что безъ этого всв возможныя вскопынія не помогуть ничего, онь этого не поняль когда писаль, ένδον βλέπε ένδον ή πηγή του άγαθου, και δεί άναβλύειν δυναμένη, εάν δεί σκάπτης. Cp. Plutarch, De Virt. et Vit. I.

<sup>15)</sup> Godet (Comm. sur l'Evangile de S. Jean.): Incych Xpuctoch camb oupeділяєть свойство живой воды: оно состоить въ томъ, что эта вода, постоянно возобновляясь ей присущею силою, утоляеть жажду по морт того какъ она возбуждается, такъ что сердце того, который обладаеть ею, никогда не сможеть болье испытать страданія неудовлетворенной жажды. Человыкь, въ сердцы котораго бьеть этоть неизсяваемый источникь, обладаеть, значить, счастіемь, воторее не зависить ни отъ какихъ вившнихъ предметовъ.

которыми еще лучше могла быть выяснена та истина, которую адъсь провозглашаль Христосъ: такъ напримъръ образъ искры разварающейся въ пламя, или свиени, которое пустивъ корни выростаеть въ большое дерево. Но Онъ не находить правильнымъ и нужнымъ выходить изъ круга образовъ представляеныхъ источнивомъ и водою. И вода, о которой Онъ говорить. не только будеть бить влючемь, но потечеть во жизнь вычини. Она найдеть родное себъ русло и по нему потечеть: она вернеток туда отвуда взята: ока отъ Бога неходить, и вновь вернется въ Богу 16). Въ томъ, что свавано, завлючается сравнение съ водами здешняго міра, но увазывается и на духовное превосходотво надъ ними воды живой. Какъ бы высово ни бида струя воды изъ источника устроенія рукъ человіческихъ, все же. достигнувъ извъстной высоты, возможной по исчисленіямъ дъйствующаго механизма, она вновь ниспадаеть на землю: но вода жизни подъемиется вверкъ силою сверкъестественною, которая возносить ее все выше и выше, пока она не достигнеть вновь неба, откуда взята. Одсгаувень и другіе обращали наше внимание, по поводу этихъ словъ, на то, сколь разнится это обътеваніе Христа отъ того, которое было высказано сыномъ Спрама. Въ истинно славномъ изречения, составляющемъ одно изъ дучивкъ ивсть въ твхъ книгахъ Библіи, которыя не всеми приснаются боговдохновенными, Премудрость, восхваляя себя, восклицаеть: "ядущіе меня еще будуть алкоть, и пьющіе меня еще будуть жаждать" (Сир. XXIV, 23). Намъ здёсь указывается глубокое различие существующее между благодатными дарами Ветхаго и Новаго Завъта, воторое становится ясно виднымъ при слячении этихъ двухъ мъстъ: благодатное дарование Ветхаго Завъта-это пробуждение желанія, даръ Новаго-удовлетвореніе этого самего желенія; тамъ благословеніе являющееся, такъ-сказать, своем болье отринательною стороною, здысь болье своем положительною стороною. Но какая бы истина ни заключалась въ этомъ приведенномъ фантъ, - и относительная истина дъйствительно заключается въ немъ, --- все же, мив думается, что мы не можемъ достаточно выяснить ее. Христосъ, говоря, что тоть ито

<sup>&</sup>quot;) Grotius: Emphasis est in voce saliet. Solent enim aquae salire ad altitudinem usque suae originis.

будетъ пить воду, которую Онъ дасть, не будеть жаждать во втькъ, несомивнио выражаеть этимъ то, что человъкъ никогда не будетъ жаждать иной воды кромъ этой живой воды, которая Имъ преподается. И Онъ, подобно Мудрости изренавшей свое слово въ Ветхомъ Завёть, выражаеть этими словами тоже, что этой живой воды человъкъ будеть жаждать еще и еще. То, что человъвъ, такимъ образомъ, опять чувствуетъ жанду, что вода жизни не пресыщаеть подобно тому, какъ это нами такъ-сказать ощущается, когда мы черпаемъ отъ источниковъ земныхъ радостей, что эта вода постоянно возбуждаеть жажду ею же и утоляемую, это составляеть не несчастіе для пьющаго, а скорве въ этомъ заключается его блаженство. Некто не считаетъ, что Давидъ былъ несчастенъ, когда восклицаль, "какъ лань желаетъ къ потовамъ воды, такъ желаетъ душа моя въ Тебъ, Боже! Жакдеть душа моя въ Богу връпкому, живому" (Пс. XLI, 2 - 3). Сколь многіе, напротивъ, читая эти олова, желали чувотвовать ту жажду, которую онъ ощущаль, свтовали о томъ, что ихъ жажда была столь слаба, ногда они внали о твиъ потокамъ благодати Божіей, которые могуть и утолить и усилить эту жажду, утолить то, что составляеть духовное безсиле и бользненность духа, усняять всё тё селы духа, которыя могуть заставить его стремиться постоянно вновь черпать отъ неистощимаго Источника всякаго блага <sup>17</sup>). Только въ этомъ смысле могло быть свазано "блаженны алчущіе и жаждущіе правды" (Мате. V, 6; ср. Ис. XII, 3; XLIV, 3; IIc. LXXXVII, 7). Rakoe-to cmythoe meganie испять этой ваючевой воды пробудилось въ душт этой бъдной гръшницы, столь давно жаждавшей, и которая въ настоящее время старалась утолить свою жажду въ болотной водъ чувственныхъ наслажденій, и воть она восклицаеть: Господинь! дай мнъ этой воды, чтобы мнъ не имъть жажды (ср. Іовн. VI, 84), хотя и видна еще неясность и противоръчіе въ ея пониманіи относительно всего ею слышаннаго, такъ какъ она представляетъ себъ, что это набавить ее отъ труда приходить черпать воду нвъ этого колодца-и не приходить сюда черпать.

<sup>17)</sup> Хорошо выражается Drusius примирая вышеприведенныя слова Премудрости съ последующими: Qui aquam sapientiae bibit sitit et non sitit. Sitit, id est, magis magisque appetit id quod bibit. Non sitit, quia ita expletur ut alium potum non desideret.



Кавъ должны мы объяснить себв тоть неожиданный обороть, жоторый вдругь затымъ принимаеть этоть разговоръ, тв слова: пойди, призови мужа твоего и прійди сюда, которыми Господь вакъ бы прерываетъ его на самомъ интересномъ его мъстъ? То ди это значить, какъ говорять невоторые, что Онъ, готовый преподать ей благодать, не желаль даровать этоть дарь ей одной. но вывств съ ней хотълъ преподать оный и ея мужу? Это врядъ ли върно, и такъ навъ оно дъйствительно опровергается твиъ фактомъ, что Христосъ вполив зналъ образъ ея жизни и то въ какихъ отношеніяхъ она находилась къ тому, съ къмъ жила и который не быль ея законнымъ мужемъ. Слова эти моган быть сказаны Христомъ единственно для того, чтобы выввать тоть ответь, который ими и быль вызвань, чтобы довести ее до спасительнаго стыда. Они достигли желаемаго. Правда, что признаніе, которое има вызвано: у меня нють мужа-есть лишь полупризнаніе, это не вся правда, но все же туть сказана правда, а не ложь, и ради той правды, которая заключается въ этихъ словахъ, они признаются и принимаются Имъ: правду ты сказала, что у тебя нъть мужа; съ особеннымъ удареніемъ на словъ мужа, выражаемымъ въ греческомъ текстъ тъмъ мъстомъ. жоторое это слово занимаеть въ предложения, и это въ нашемъ переводъ могло бы быть выражено такъ — мужа у меня мъть. Это она хорошо сказала (ср. у Мать. XV, 7; Лук. XX, 39), въ томъ отношени, что она сказала правду, такъ какъ исвреннее признаніе всегда хорошо, какъ бы ни было предосудительно то, въ чемъ должно сознаться. Онъ продолжаетъ выводить ее, столь же сильною какъ и нъжною рукою, изъ тъхъ потаенныхъ ивсть, въ которыхъ она быть-можеть еще надвялась укрыться, дополняя недосказанное ею о ея жизни твми обстоятельствами, которыя ею были опущены, раскрывая предъ нею нечистый и поворный образъ двиствій ея прошлаго: ибо у тебя было пять мужей; и тоть, котораго нынь имьешь, не мужь тебь; это справедливо ты сказала. Этимъ Онъ увазываль ей на то, что многія изъ словъ ею сказанныхъ быле ложны, но что это прискорбное свидетельство, данное ею о себе, было верно. Мейеръ, вылючая въ число пяти мужей того, котораго она имвла теперь, и считая его последнимъ изъ пяти, а не то, чтобы въ пяти добавить еще шестаго, продолжаеть утверждая, что здёсь слово мужсья 36\*

не должно принимать въ точномъ его значении; по всей въроятности накоторые изътвкъ, о которыхъ говорится, были любовники, такъ какъ последній, безъ сомненія, быль таковымъ. Но это мивніе основано на недоразумвнін. Тотъ, съ которымъ она теперь живеть, не изъ числа пяти, но она, падая все глубже и глуже, дошла до того, что позволила себъ теперь обходиться безъ того законнаго благословенія, которое въ иное время быть-можеть испрашивала. Мы имвемъ полное право предполагать, что до этихъ поръ ея жизнь была вполнъ безпорядочна; эти ея пять мужей едва-ли уступали мъсто другъ другу вслъдствіе смерти, а если даже и такъ, то съ ея стороны должно предположить такую непозволительную поспашность вступленія въ новый бракъ, и неумъренность желаній, которыя не могли быть очищены или обузданы никакимъ обращениемъ къ Богу. Но, несомивино, было въ ея прошедшемъ еще и худшее; были въроятно мужья, которыхъ она бросила, или которыхъ она вынудила своею невърностію расторгнуть брачныя съ нею узы (Втор. XXIV, 1, 2; Mare. XIX, 9).

Сказаль ли ей Господь еще что либо, кромъ того, что передано въ евангельскомъ повъствованіи (на что какъ будто укавывается въ ст. 29) или эти слова сказаль такъ, что даль ей понять, что Онъ зналъ еще и многое, върно одно то, что женщина, сознавая, что имветь дело съ Темъ, Который знаеть всв гръховныя тайны ея безпорядочной жизни, восклицаеть: Господи! вижу, что Ты пророка, такъ какъ такое всевъдение могло быть присуще только Богу, или твив, кому Богъ даруеть оное (І Цар-IX, 19; 4 Цар. V, 26; VI, 12; Лув. VI, 39). Она не думала, что Христосъ получилъ свъдънія о ея жизни отъ ея сосъдей; нътъ, она видела въ Немъ пророка, того, который по действію этого своего пророческаго дара могъ такимъ образомъ сказать ей все. что она сдълала (ст. 29). Не представляется необходимымъ ръшить вопросъ Господу были ли извъстны до подробности всъ случан жизни наждаго изъ людей, съ которыми Онъ приходилъ въ сопривосновение, въ течении Своего земнаго служения; но всегда, вогда то становилось нужнымъ для утвержденія царства Божія на земль, для успыха дыла того служенія, на которое Онъ пришель, когда того требовало благо той души, которую Онъ искаль спасти, тогда действіемъ Своей воли Онъ могь открыть.

силою Своего Божественнаго духа, завъсу прошлаго, прочесть не только то, что происходило въ данную минуту въ сердцахъ тъхъ людей съ которыми Онъ имълъ дъло, а также и все то, что когда либо волновало ихъ сердца, или что дълалось ими въ жизни (Мате. IX, 4; Іоан. І, 47, 48; ІІ, 25; V, 14). Было согласно съ совътами Его любви, чтобы Онъ такимъ образомъ зналъ все прошедшее этой бъдной гръшницы, и поэтому Онъ и зналъ его.

Теперь изминился весь образъ ея выраженія. Она полусерьёзно выражалась говоря: Господинь! дай мню этой воды (ст. 15), но теперь она говорить вполню серьёзно, и значило бы совершенно не понимать той серьёзности, которою она теперь проникнута есля принять следующія ея слова: отцы наши поклонялись на этой горъ, а вы говорите, что мъсто, гдъ должно поклоняться, находится вт Іерусалими, свазанныя будто бы ею съ намъренінмъ отвлечь Того, съ къмъ она говорила, отъ разговора съ ней объ этихъ тяжелыхъ истинахъ, касавшихся ея жизни, предложеніемъ какого-либо общаго вопроса, въ которомъ хотя, бытьможетъ, ея народъ и окажется неправымъ, но обсуждение котораго не навлечетъ на нее лично никакого особеннаго стыда. Это толкование замысловато, но гораздо более согласно съ темъ душевнымъ настроеніемъ, которое, какъ это видно изъ послъдующаго, теперь слагалось въ ея душъ, приписать эти слова совствиъ иному побужденію. До данной минуты она никогда серьёзно не думада о въръ въ Бога и служеніи Ему и поэтому не могла чувствовать ни душевнаго безпокойства, ни смущенія, по поводу того великаго религіознаго вопроса, о которомъ столь горячо спорили ея народъ и іудеи. А между тъмъ, если іуден были правы, то что было все самарянское богоповлонение какъ не ложь; оно тогда являлось не только служениемъ не Богомъ заповъданнымъ, а служениемъ противнымъ Его волъ, ошибочное и гнилое въ самомъ основаніи своемъ? До сихъ поръ она вовсе не безпокоилась обо всемъ этомъ; она принимала вещи какими они были. Но время такого равнодушія прошло: для нея стало существенно важнымъ знать, кому дъйствительно ниспосылалось благословеніе, было-ли спасеніе отъ самарянъ или отъ іудеевъ; и вотъ что было поводомъ въ ея вопросу, или скорве въ тому ею высказанному положенію объ этомъ предметь,

котороое хотя и не придана ему форма прямаго вопроса, было очевидно высказано ею Господу для того, чтобы получить отъ Него, если возможно, отвътъ, который бы удовлетворялъ ея умъ, надъ этимъ теперь задумавшійся.

Но вого она называеть отщы наши, желая въ нихъ найтв опору и поддержку, которые поклонялись на этой горь, нь горъ Гаризинъ, возвышавшейся прямо надъ ними, и сообщили ей то освященіе, которое ея народъ признаваль ему нселючительно принадлежащимъ? На это отвъчають двояко, в несомивнио можно что-либо сказать въ пользу каждаго изъ этихъ отвътовъ. Нъкоторые считають, что подъ словомъ отщы наши должно понимать основателей самарянского богоповлоненія, воздвигнувшихъ храмъ на этой 10рю, и утверждають, что слова отиы наши поклонялись противопоставленныя словамъ вы клаиястесь не допускають инаго толкованія. Изъясняющіе это мізсто такимъ образомъ хотять положительно видеть въ этой самарянкъ върное изображение человъка, который слъдуя ложному ученію оправдывается отеческимъ преданіемъ (І Петр. I, 18)-Такъ поступаетъ Мейеръ, Альфордъ и другіе. Я не могу понимать эти слова такимъ образомъ. Эта женщина объясняетъ положеніе своего діла іудею и старается, насколько возможно, выказать предъ нимъ правоту своего народа. Но какую силу могло имъть для него заявленіе, что съ самаго начала этого раскола, который онъ вполнъ осуждаль, ея народъ покланяется Богу на Гаризинъ? Если, напротивъ, признать, что слова отщы наши обозначають общихъ предвовь и іудеевь и самарянь, по врайней мъръ тъхъ, которыхъ самаряне признавали отщами, нъкоторыхъ и справедливо, какъ Адама, Сива, Ноя, а другихъ, каковы поздивишіе патріархи Авраамъ, Исаакъ и Іаковъ, безъ всякаго на то права; тогда есть некоторая сила въ томъ, на чемъ она настаиваетъ, еслибы только это была правда. Тъ, которыхъ мы и вы равно чтимъ, и равно признаемъ своими, наши великіе столпы въры, поклонялись Богу вдъсь; многообразно было почитаніе ими воздаваемое на этой горь, а вы говорите, что въ Іерусалимъ, въ мъсть, о которомъ почти не было слышно до последняго періода національной исторіи (Іис. Нав. ХУ, 63; XVIII, 28), которое было занято хананеями до времени Давида (2 Цар. У, 6, 7), должно поклоняться. Она знала, что одно будеть мёсто, и только одно, которое избереть Господь, чтобы пребывать имени Его тамъ, и что въ этому мёсту всё должны обращаться и туда приходить (Втор. XII, 5). И по этому не могли быть истинны оба мёста—и Герусалимъ и Гаризинъ; нётъ, не только это, но одно изъ этихъ мёстъ должно было быть вполнё ложно; но которое изъ нихъ? Рёшитъ ли ей этотъ вопросъ тотъ пророкъ, съ которымъ она теперь говоритъ, и если она и ея народъ не правы, то убёдить ли Онъ ее въ этомъ?

Но прежде скажемъ еще слово или два о ея выраженіи: отцы наши поклонялись на этой юрь, для большаго выясненія того толкованія, которое мною предпочтено. Одинъ изъ новъйшихъ писателей 18), которымъ добыты многія свъденія изъ личной беседы съ первосвященникомъ самарянскимъ, говорить намъ, въ чемъ состоить теперь ихъ въра относительно горы Гаризниъ, и въ чемъ она, по всей въроятности, завлючалась во дни земной жизни Спасителя; сообщаеть намъ, какъ они чтять эту гору, я какія преямущества они ей приписываютъ. Для нихъ это священиващая гора міра, на ея вершинв находился рай, изъ персти горы Гаризинъ сотворенъ Адамъ; они до сихъ поръ указывають то місто, гді имъ быль воздвигнуть первый жертвенникъ, а также и то мъсто, гдъ былъ жертвенникъ, поставленный Сисомъ. Гаризинъ есть библейскій Араратъ, на которомъ остановился ковчегъ (Быт. VIII, 4); эту гору не нокрывали воды потопа, и следовательно, она не была осквернена нечистотою мертвыхъ тълъ, носимыхъ его водами. Затъмъ они указывають съ точностію то місто, гдів Ной устровив жертвеннивъ Господу после того вакъ окончился потопъ (Быт. VIII, 20), существують до сихъ поръ и тъ семь ступеней, на каждой изъ которыхъ онъ сжигалъ приносимую жертву и которыя вели къ самому жертвеннику. Равно до нынв сохранился тотъ жертвенникъ, на которомъ Авраамъ связалъ своего сына, и точно укавывають ту чащу, где быль поймань запутавшійся своими рогами овенъ (Быт. XXII, 13). На вершинъ Гаризинъ находилел Весиль, где Іаковъ видель во сие ту чудную лестницу, которая отъ земли достигала до неба (Быт. XXVIII, 12, 19). Много и еще есть вещей ими сообщаемыхъ, все въ томъ же родъ, но

<sup>19)</sup> Petermann, in Herzog's Encyclopädie, vol. XIII, p. 337, art. Samaria.



довольно и сказаннаго. Бъдная ота женщина, въровавшая во все это быть-можетъ безусловно, имъла бы полнъйшее право свазать тъ слова полныя тщеславія, которыя ею сказаны: отим наши поклонялись на этой 10рт, еслибы даже лишь налая часть всего этого была правда. Что подлинно повъствуется объ этомъ предметъ, выяснятъ вполнъ слъдующія мъста Св. Писанія, Быт. XXXIII, 18, 20; Втор. XI, 29; Імс. Нав. VIII, 33.

Отвъть данный Господомъ самарянкъ быль полонъ той глубекей и торжественной силы, которан согласовалась съ важностію того, что Онъ возв'вщаль, именно провозглашеніе всемірной религія. Онъ возвъщаеть, прежде всего, какъ необходимое условіе для этого то, что не будеть болье религіи, которая свявывается містомь, впередь осуждая этемь магометанство, какь шагь обратнаго шествія въ духовномь развитіи человъчествакоторая такимъ образомъ уступить место той вере, центръ которой вездв, а окружность негдв. Въ этомъ заключалось, говорю; осужденіе всякой религів, которая связана съ извъстнымъ мъстомъ, такъ какъ отвътъ Христа, повърь Мию 19), что наступаеть время, когда и не на горъ сей, и не въ Герусалимъ будете поклоняться Отму, уничтожаетъ того рода ученія, которое изложено въ Чис. XII, 5, 6, то это будете не должно быть ограничено лишь пониманіемъ его въ отношеніи къ однимъ самарянамъ и къ этому вопросу женицины относительно того міста гдів они должны поклоняться Богу. Эти слова могуть относиться, какъ говорить. Мейеръ, къ будущему обращенію самарянъ, "которые чрезъ то освобожденные отъ повлоненія на Гаризинъ не будуть затамъ приведены въ повлонению въ Герусалимъ"; но они имъютъ значеніе много большее: въ этомъ будете вилючено все человъчество, всв народы земные, которые одинъ за другимъ должны увъровать истинъ. Христосъ дъйствительно не сказаль мы будемь, какъ то сдълаль бы другой пророкъ, какъ бы п приличествовало важдому иному вромъ Его, Который Одинъ есть Сынъ возлюбленный Отца; но Его слова исплючая Его Самаго, не исвиючають никого болье. Въ этомъ месте завлючается Его

<sup>19)</sup> Bengel на это тонко замичаеть: Ad Judaeos et discipulos saepe Christus dixit, *Dico vobis* (ver. 35). Uno hoc loco ad Samaritida, *Crede mihi*. Illi magis obligati erant ad credendum, quam haec. Hanc proportionem sequentur formulae.



ученіе относительно значенія храма вещественнаго теперь, когда пришель Онь, который есть Истинный храмь. Изъ Двин. VI, 14, намъ извъстно въ какого рода учени касательно этого предмета Его упрекають Его враги. Тотъ вопросъ, который былъ сдъланъ этой женщиной могъ быть ръшенъ лишь въ пользу Іерусалима; но весьма замвчательно то, что Господь прежде чвиъ объявить несостоятельными и неимвющими основанія притязанія предъявляемыя Гаризиномъ, переносить весь этоть спорный вопросъ въвысшую сферу, и показываетъ, что скоро главный предметь этого спора совершенно упразднится. Что могло быть пререканіе о томъ въ Іерусалимъ ли или въ Гаризинъ люди должны повлоняться Отцу, самое существование подобнаго спора возникло язъ того факта, что даже истинная религія досель была порабощена "вещественнымъ началамъ міра" (l'an. IV, 3), и имъла "святилище земное" (евр. IX, 1), но отъ этого она теперь должна была освободиться навсегда; и разъ религія будеть свободна оть этого, означенный споръ не станеть уже возможнымъ, и тогда исполнится великое пророчество Малахіи: и на всяком мисть будуть приносить виміамь имени Моему, чистую жертву (Мал. I, 11).

Относительно настоящаго и прошедшего не можеть быть суда болве рвшительнаго чвив тоть, который произнесень Христомъ въ пользу Герусадима и богослуженія въ немъ приносимаго, и противъ Гаризина и того своевольнаго богопочитанія, котораго въ немъ придерживались: вы не знаете, чему кланяетесь; а мы знаемь, чему кланяемся: ибо спасение отъ іудеевъ. Это чему часто казалось труднымъ для пониманія; мы конечно скоръе бы ожидали слъдующаго выраженія: "Вы не знаете кому кланяетесь"; а "мы знаемъ кому кланяемся". Поэтому некоторые говорили, что это чему скорее выражаеть образъ повлоненія чемъ предметь повлоненія. Но боле вероятно, что оно избрано для того, чтобы выразить ложность всего ихъ богопочитанія, то, что съ ихъ стороны не было никакого обращенія и отношенія въ живому, личному Богу. Тогда это слово найдеть вполив паралельное себв мъсто въ выражении св. Павла "Божество" (то вейоу) въ Дъян. XVII, 29. Истинно поклоняются Богу лишь тв, кому Онъ открыль какъ Ему должно поклоняться, и которые поклоняются Ему именю такъ какъ имъ повельно.

Его знають только тв, кому Онъ даеть Себя повнать. Религія самарянъ была по преннуществу религіею вымысла; во многих отношеніяхъ даже болве таковою, чвиъ основанное на преданів язычество, которое во всякомъ случав не было вымысломъ, в могло еще сохранить нъкоторые не вполнъ изгладившіеся слъды первоначальнаго отвровенія; религія же самарянъ была религіев безъ духа, храмомъ безъ Бога. Они воздвигали алтарь истиню, въ самомъ печальномъ значеніи этого слова "невіздомому Богу", котораго они, посредствомъ такого рода повлоненія, никогда в не могли познать. А второе чему, во второй половинъ изреченія, было, значить, уже свазано только ради соотношенія. Еслибы было высказано лишь одно последнее положение, то вонечно было бы выражено такъ: мы знаемь Кому кланяемся. Мы, потому что Христосъ здъсь составляетъ одно съ своимъ народомъ, в вивств съ темъ Онъ говорить како человъко, вначить вакъ вланяющійся въ Іерусалимь, посредствомъ служенія тамъ въ храмь приносимаго, мы знаемь чему кланяемся, не мечть и вымыслу сердца человъческаго, а Тому, Къмъ указаны пути по которымъ можно приближаться къ Нему, и Который, вовседая на херувимахъ, пріемлеть приближающихся въ Нему этими путями. Іудей могъ быть полонъ тьмы невъденія, какъ и были многіе наъ нихъ, относительно Того Бога, носителемъ чьего имени былъ этотъ народъ, поклонникомъ Котораго онъ себя называлъ; но это была его личная вина, и происходила отъ того, что онъ, отназывался прилагать къ жизни, или не правильно прилагаль, то повнаніе о Богь, къ которому онъ быль призванъ; но всявій іудей, который быль истинно таковымь, а не только по имени, зналь чему и Кому онъ поклонялся. Не то было съ самаряниномъ. Онъ неопустительно и върно исполнялъ то, что его религія предписывала ему относительно Бога; но сама эта религія была вымысломъ человіческимъ, суета и ложь, она не могла помочь человъку познать Бога, а скоръе служила препятствіемъ къ этому.

Бъглый обворъ тъхъ обстоятельствъ, при которыхъ возникло самарянское въроученіе, и условія его существованія въ то время, дадутъ намъ возможность лучше всего понять ту строгость приговора, который только-что произнесенъ противъ него устами истины. Правда, что возникновеніе этого богопочитанія

и сооружение храма на горъ Гаризинъ, воторый быль въ теченін двухъ соть льть, согласно Іосноу Флавію, а по всей въроятности болъе чъмъ триста лътъ, оснорбленіемъ и возбуждаль раздражение тъхъ, которые повланялись на горъ Моріа (соперничество религій пережило разрушеніе обоихъ храмовъ)поврыто мракомъ; но этотъ мракъ не столь великъ, чтобы могъ сврыть отъ насъ то, что при самомъ началь этого въроученія въ немъ небыло истины. Смотреть на веру самаринскую вакъ на продолжение, въ какомъ бы то ни было отношени, политическомъ ли то или редигіозномъ, того раскола которому подпали десять волвнъ израндьскихъ, вполнв опибочно. Правда, что самаряне, вакъ уже было сказано мною, въ последствии вивли притязаніе на то, чтобы признавалось ихъ происхожденіе отъ колвна Ефремова, въ которомъ, какъ они утверждали, были хранимы обътованія Божін, въ доказательство чего указывали на мъста Быт. XLIX, 22-26; Втор. XXXIII, 13-17; но не признавая вовсе, какъ нъкоторые насъ въ томъ увъряють, Илію и Самунла и весь домъ Давидовъ. Но это мысль поздижишаго времени. Единственная дъйствительная нить соединенія между ними есть хорошо извъстный факть разсказанный въ четвертой внигъ Царствъ (XVII, 24-28), именно тотъ, что когда языческіе поселенцы, которыми царь ассирійскій населиль землю опуствишую отъ выселенія изъ нея сыновъ израилевыхъ, были тревожимы въ своихъ новыхъ жилищахъ львами, эти "прозелиты львовъ, накъ іуден любили ради оскорбленія называть ихъ, просили чтобы въ нимъ былъ возвращенъ одинъ изъ выселенныхъ оттуда священниковъ, который бы научиль ихъ "закону Бога той земли", надъясь чрезъ это отвратить отъ себя гиввъ Его. Но одинъ изъ свищенниковъ Іеровоама, самъ замъщанный въ идолоповлонствъ Дану и Веоилю, не могь конечно сдълать многаго, и мы узнаемъ изъ разсказа священнаго бытописателя, что онъ ничего ровно не сдълалъ для истребленія разнообразныхъ идолоповлонническихъ върованій, которыя были принесены въ страну персами и мидянами (ст. 29-41); и что нъкоторыя изъ этихъ языческихъ върованій прододжали существовать выражаясь въ отвратительнъйшихъ обрядахъ (смотри ст. 31); хотя онъ быть можеть и старался соединить съ оными извъстные обряды истинной религіи, и сообщить нівкоторое знаніе о ней.

Когда сыны павна, возвращенные въ родную земаю, занялись возобновленіемъ своего храма, тогда самаряне, какъ всямъ извъстно, просили не на основаніи того, что они принадлежать нъ тому же народу, такъ какъ объ этомъ ходатайствовать они не ръшались, но вакъ ищущіе познать одного съ ними Бога, участвовать въ работахъ съ твиъ конечно условіемъ, чтобы храмъ воздвигнутый общими трудами, быль и храмомъ общимъ (Евдра IV, 1, 2). Іуден отказали; и они не могли поступить иначе. Церковь іудейская могла даже и тогда принимать въ свое лоно прозелитовъ, какъ отдъльныхъ личностей; но время болве свободнаго и общаго принятія народовъ въ ея лоно было еще далеко; и Богу надлежало, а не людямъ, опредълить, когда наступить тоть чась когда этому должно совершиться. Въ лицв первомученива Стефана, въ обращении Павла, чрезъ видение обширнаго полотна, спускавшагося съ неба, котораго быль удостоенъ Петръ, Богъ сдъдаль очевиднымъ, что это время наконецъ наступило; но во времена Ездры, и въ теченіи многихъ еще последующихъ летъ, сила іудеевъ завлючалась въ ихъ отчуждении отъ другихъ народовъ. Это одно могло предохранить ихъ отъ того духовныхъ опасностей, которыя окружали ихъ. Смешивансь съ язычнивами, или допуская чтобы они съ ними имвли отношенія они скоро научились бы ихъ двламъ. Самаряне мстять за отказъ; препятствують работамъ многими злобными проделками; и такимъ образомъ сеются семена вражды длящейся до сихъ поръ, - съмена, которыя должны были принести объимъ сторонамъ безчисленные горькіе плоды ненависти, преврвнія и оскорбленій. Нівть возможности выяснить шагь за шагомъ то, какимъ образомъ самарянское вфроучение съ течениемъ времени очищалось отъ самыхъ грубыхъ элементовъ язычества въ немъ содержавшихся (верно его было языческимъ до конца, смотри ст. 22), или тв измвненія, которымъ оно подвергалось, пока наконецъ не стало настолько благовиднымъ подражаниемъ истинъ, что даже не колеблясь вступаеть въ богословскія состизанія, споря, — такъ оно поступаеть и здісь устами этой женщины, — о томъ которое изъ въроученій было истинно и которое ложно. Но хотя для насъ, быть-можетъ ступно начертить весь ходъ постепеннаго изманенія ихъ роученія, было однако одно событіе, или скорве рядъ событій, которыя должны быди им'ять громадное вліяніе на чего и способствовали въ приведенію его въ то состояніе, въ которомь оно находилось. Я говорю о событіи удаленія изъ Іерусалима одного или насколькихъ изъ членовъ семьи первосвящення, которыхъ сопровождали, или за которыми посл'ядовали и другіе выходцы, высокаго общественнаго положенія, которые по той или иной причинь были изгнаны изъ Іерусалима, или недовольные сами повидали его и находили убъжище и радущный пріємъ въ Самаріи, и приносили съ собой знаніе іудейскихъ обрядовъ и богословскихъ познаній тімъ, которыхъ віра, и богопочитаніе были, до ихъ прихода, весьма жалки, изуродованы и невъжественны.

У Іосифа Флавія 30) есть разсказъ совершенно въ такомъ же родъ, который хотя и не можеть считаться безусловно върнымъ въ полномъ своемъ составъ, все же однако вообще признается имвющимъ основание исторической истины, какъ болве или менве точное изложение события, о которомъ Неемия повъствуеть такь: "И изъ сыновей Іоіады, сына великого священника Еліашива, одинъ былъ зятемъ Санаваллать, Хоромить. Я прогналь его оть себя". (Неем. XIII, 28); или если оно излагаеть и не именно это событие, то сходное съ нимъ, которов при разсказъ было болъе или менъе смъщано съ онымъ. Если дъйствительно Іоснов Флавій ссылается на то самое событіе, о воторомъ говоритъ Неемія, тогда, вромв другихъ имъ допущенныхъ ошибовъ, имъ сдвавна и та, что это событіе помъщено имъ какихъ нибудь восемьдесятъ датъ позднае чамъ должно. Въ своемъ разсказъ онъ говорить о Манассіи, брать первосвященника Іоіады, который около 332 года до Р. Х. быль изгнань изъ Іерусалима за то, что женился на дочери Санаваллата Персидскаго правителя въ Самаріи; такъ какъ онъ отказался расторгнуть этотъ бракъ, хотя быль на то побуждаемъ. Онъ быль встрвченъ съ распростертыми объятіями своимъ тестемъ, который взядся воздвигнуть для него храмъ на горъ Гаризинъ, высочайшей горъ бывшей въ Самарін, храмъ болье великольиный чемь тоть, изъ котораго онь быль изгнань; въ которомъ



<sup>20)</sup> Antt. XI. 7. 2, u 8. 2.

онъ самъ будетъ исполнять служение первосвящениическое. Такимъ образомъ богопочитание въ Самарии было поставлено на много болве твердую почву, чвиъ оно когда либо достигало прежде; не говоря уже о томъ, что раздъленіе, разъ начавшееся, было вскоръ усилено другими выходцами и въроотступниками, изъ воторыхъ многіе были священнивами, воторые теперь, когда мъсто единенія и убъжища было для нихъ готово, отпали какъ отпаль Манассія. Таковъ разсказъ Іосифа Флавія; въ немъ много исторически невърнаго, но онъ завлючаетъ въ себъ очевидно и долю истины. Храмъ такимъ образомъ воздвигнутый быль разрушенъ Іоанномъ Гирканомъ въ 129 году до Р. Х. 31), но богоповлоненіе продолжалось на горъ Гаризинъ, такъ какъ Самаряне привывли считать эту гору священивищей горою міра 22), и въроятно зданіе какого либо рода существовало на томъ мъсть. гдъ прежде былъ храмъ. И то, что было воздвигнуто въ видъ подражанія храму, не могло быть что либо маловажное, такъ вакъ въ такомъ случав оно никогда не возбуждало бы въ іуденкъ того сильнаго соревновенія, которое оно возбудило. Тамъ пожадуй могдо быть все — кром'в присутствія Божія, такъ какъ въ ихъ въроучения заключалась одна ошибка, но гибельная ошибна: вы не знаете чему кланяетесь. Но если это было върно относительно Самарянъ, то совершенно въ иномъ положенін находились Іуден: Мы знаемь чему кланяемся. (Рим. Пі, 2; Ayr. XVI, 29), uso cnacenie oma Iydeesa. (Mc, II, 3; But. XII, 2, 3; 3ax. VIII, 23; Mex. IV. 2). Это слово cnacenie, сказанное тогда, когда мы ожидали бы что прежде всего будеть названъ виновникъ спасенія, Спаситель (ср. Рим. ІХ, 5), это отвлеченное понятіе, поставленное вмёсто личнаго, можеть напоменть намъ о такомъ же точно выраженіи праведнаго старца Симеона, "но видели очи мон спасение твое" (то ошторою), которое было имъ сказано, когда онъ взялъ на руку младенца Спасителя (Лук. II, 30), и слова умирающаго Іакова "на помощь твою надёюсь Господи" (Быт. XLIX. 18). И поэтому, такъ какъ спасеніе было отъ Іудеевъ, то они знали, чему вланялись 23), а не на-

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Lampe говорить върно: In expectatione enim hujus salutis totus cultus Mosaicus fundatus erat.



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Antt. XIII. 9. 1; B. J. I. 2, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Іосифъ Флавій (Antt. XVIII. 4. 1).

обороть, не потому спасеніе было отъ нихъ, что они знали чему вланялись. Тотъ, кто ихъ избралъ, чтобы черезъ нихъ преподать спасеніе міру, какъ необходимое для того условіе далъ ниъ познать Себя, они сами должны были познать Его прежде, чти могле возвітнать о Немъ другимъ.

Но это изъяснение нашего Господа, совершенно независимо отъ того, что оно васалось спора существовавшаго между соперинчествовавшими церквами, весьма важно твыть, что въ немъ выражено Господомъ Его властное признание религиозныхъ установленій Іудейских божественными, прямо Богомъ данными, для приведенія человъчества къ познанію Его имени Вездъ слова Христа признаются за правило и законъ: эти Его слова, сказанныя у колодца Івнова, послужать для Израндя правомъ въ признанію за нимъ, въ періодъ предшествовавшій воплощенію, положенія вполнъ отличнаго отъ всякаго другаго народа. Израны быль то русло, чрезъ которое спасение Божие должно было язлиться въ міръ. Онъ быль подобень дереву алов во многихъ отношеніяхъ довольно некрасивому, но которое однакоже послъ долгаго ожиданія должно было зацвість, поврывшись разомъ "яринть полнымъ цвътомъ", и которое исполнивъ такимъ образоиъ свое назначение должно было затвиъ поблекнуть и умереть 24). Были несомивнео, какъ то любили выяснять знаменитые учители александрійской церкви, пріуготовленія для принатія ученія Христова и въ языческомъ мір'в также какъ и въ предвлажь церкви Іудейской. Этоть мірь языческій иміль свое "Евангельское Подготовленіе"; но во многихъ отношеніяхъ оно было скоръе отрицательное чъмъ положительное; и даже тамъ где было и положительно, оно все же далеко не было темъ непосредственно прямымъ наученіемъ, питающимъ духъ и его воспитывающимъ, которое составляло исключительное преимущество тыхь, "отъ нихъ Христось по плоти, сущій надъ всимъ Богъ благословенный во вънн (Рим. IX, 5).

Христосъ сказавъ уже, *ідн* люди будуть поклоняться Отцу, а виенно не на *горъ сей и не съ Герусалимъ*, а вездъ (ср. І, Тим. II, 8; Соф. III, 11), продолжаетъ говорить (отвътивъ вводнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Августинъ (De Civ Dei, XVII, 11): Jpse Jesus substantia populi ejus, ex quo natura est carnis ejus.



предложеніемъ на вопросъ предложенный женщиной), о томъ какъ они будуть повлоняться: Но настанеть время, и настало уже, когда истинные поклонники будуть поклоняться Отцу 25) въ духъ и истинь; ибо таких поклонников Отець ищеть Себъ. Слова настало уже доказывають, что это будущее уже началось (ср. Іоан. У, 25). Дары духа, которыми будеть воздаваться Богу Духу духовное повлоненіе, не суть нічто такое что должноявиться еще въ будущемъ; эта женщина уже стоить въ предверіи оныхъ. То, что давно было предсказано (ап. II, 6-9. Coo. II, 11; Ис. XLV, 23) теперь действительно началось. Быть-можеть произнося эти слова, Інсусь видель вдали возвращавшихся учениковъ, этихъ представилей ведикаго общества истинныхъ повлонниковъ грядущихъ временъ. Непосредственное сладствіе того, что вездъ можно молиться Богу, хота обстоительство это было и весьма слабо сравнительно съ твик важными посавдствіями, которыя заваючались въ этомъ факта, состоядо въ томъ, что ей не нужно будетъ для того, чтобы исправить неправоту своей настоящей въры, идти въ Герусалимъ, а не въ Гаривянъ. Время для этого прошло.

Мы лучше всего уразумъемъ, что вначить это повлоненіе въ духъ и истинъ, если разсмотримъ эти положенія одно за другимъ, а после уже обсудимъ ихъ соотношеніе между собою. И во первыхъ, что такое въ духъ. Апостолъ Павелъ говорить о себе и о получившихъ "истинное образаніе", которые соотватствують истиннымъ поклонникамъ упоминаелымъ въ данномъмъств, какъ о таковыхъ, которые новлоняются "Богу духомъ" (Фил. III, 3); онъ говорить о Духъ подкраплающемъ насъ вънемощахъ нашихъ (Рим. VIII, 26); апостоль Гуда говорить: "молясь Духомъ Святымъ (ст. 20), такъ какъ въ немъ заключается божественное начало и сила, изъ которыхъ возниваетъ и движется молитва <sup>26</sup>). Изъ этого следуетъ то, что только тамъ, гдъ совершилась тайна новаго рожденія, можеть быть исполнено это условіе истиннаго поклоненія. Въ своемъ состояніи паденія человавъть не есть духъ, а плоть (Быт. VI, 3). Сокрытый и подавлен-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Августинъ: In templo vis orare? In te ora.



<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Grotius: Tacite Novi Foederis suavetatem innuit, cum Deum Patrem vocat, Rom. VIII, 15; gal IV, 16.

ный, обложенный плотію, вполнъ неспособный высвободить себя шэъ-подъ давящаго его гнета, въ немъ все же есть духъ, то есть органь для воспріятія Божественнаго Дука, который можеть быть оживлень онымь Духомь нь действію молитвы и бороповдоненію. Сколь ни мало, могла понять изъ всего этого, но всейвъронтности, эта новообращенная ученица Христова, все же она могла узнать изъ того, что Имъ было скавано, и еще ясиве изъ следующого за темъ слова (ст. 24), что живому Богу должно быть приносимо повлонение духовное, что Ему должно поклоняться темъ, что есть высшаго и лучшаго въ чедовъть, который научается и возбуждается къ этому дъланію дыханіемъ Его Духа Божественнаго. Затвиъ Онъ добавляетъ и съ истини. Гав Духъ, тапъ нотина; Онъ, какъ Духъ истины. отвергаеть не только всю грубую ложь религій языческихъ, но и всякаго рода утонченное самообольщение, въ которое такъ дегно могуть впасть поклонняки не истинные; какъ, напримъръ, молитва произносимая устами, а не отъ сердца, происходящая (Пс. XLIX, 16; Ис. XXIX, 13; Мате. XV, 8), все то внишнее служеніе поставляемое на місто внутренняго, каково закланіе тельцевъ и козловъ вивсто возношенія благоваренія и неполненія обътовъ (Пс. XLIX, 8-11); "тысячи овновъ" и "десятии тысячь нотововь елея", вивсто того чтобы творить правду и милость, и омиренно ходить предъ Богомъ (Мих. VII, 7. 8). И поклоненіе "въ истинв" исключаеть не только то что ложно. Оно исключаеть и то, что одностороние и несовершенио. Тъ, кому дано отъ Бога такимъ образомъ Ему повлоняться, должны были пройти чрезъ низшія и болье несовершенныя степени редигознаго развитія, оставить за собой образы и тени здешняго міра, быть введены Духомъ въ міръ духовный, и теперь должны въ немъ вращаться и дъйствовать. "Законъ данъ чрезъ Моисся; благодать же и истина чрезъ Інсуса Христа" (Іоан. І, 17). Въ этихъ словахъ, подробнымъ изъясненіемъ которыхъ можно считать все посланіе въ Евреямъ, завлючается очевидно противоположность между закономъ Монсея со всеми Левитскими установленіями и "истиной". Они не противоръчать другь другу, Боже избави, но они однакоже разиствуютъ. Законъ древній яниветь твиь будущихъ благь", а новый самый образь (єїкшу) вещей (Евр. X, 1; ср. VIII, 5). Древній могъ имать

и имветь пророческія и прообразовательныя образы; "а твло" (обща завсь адпесіа) "во Христв" (Кол. II, 17). Что значить поклоняться съ истемо, ясно выражено апостоломъ въ посланія къ Евреямъ: "И тавъ, братія, имън дерзиовеніе входить въ святилище, посредствомъ крови Інсуса Христа, путемъ новымъ и живымъ, который Онъ вцовь отврыль намъ чрезъ завъсу, то есть, Плоть Свою, и имъя великаго священника надъ домомъ Божінмъ, да приступаемъ съ искрениямъ сердцемъ, съ подкою върою, кропленіемъ очистивъ сердца отъ порочной совъсти и омывъ твло водою чистою" (Х, 19—22) 27).

Бого есть Лихо. Толнователи Св. Писанія старались иногда глубоко винкнуть въ смыслъ откат словъ, найти въ нихъ метаонзическія объясненія относительно существа Божін. Несомивнио глубина ихъ неизмирима; но то превосходное выражение Григорія Великаго, что Св. Писаніе заключаеть въ себв глубины, въ воторыхъ можеть плавать слонь, и мелководье, по воторому можеть переходить въ бродъ ягиенокъ, можеть быть понимаемо еще шире. Часто одно и тоже мъсто Св. Писанія есть для одного глубана, а для другаго медноводье, такъ и адвоь. Мы не воздали бы должнаго почтенія образу ученія Господа, Его ум'внію приспрооблять свое одова въ нуждамъ своихъ слушателей, еслибы мы, доискиваясь вещей нанвысшихъ, опустили уразумъть въ данныхъ словахъ простую истину, истину такого рода, которал могла быть понята той бъдной невъжественной женщиной, съ которою Онь говориль, и въ каковой она въ эту минуту нуждадась. Бого есть Духо, или "Богь Духъ"; мы не доляны опустить ивъ вида, что ею понечно и было замачено, тотъ многознаменедельный образъ, который служить основаниемъ этого слова; Онъ, значитъ, подобно вътру, съ вторымъ сравнивается, дыщеть и движется, гдъ хочеть, проникая всюду, никакими предв-

<sup>17)</sup> Помня, что Христосъ свазаль въ другомъ мівсті «Я есмь Истина» (Іоан. XIV, 6), ми вридь ян ошибемся если въ тому, что свазано прибавниъ— на что намъ, указамо миогими изъ отцевъ, которме составались съ Аріанами,—что въ этихъ словахъ, намъ сказанныхъ, мы имівемъ исповіданіе полной св. Тронцы, намъ говорится что Богу должно поклоняться единственно въ духі и истинъ. Такъ говорятъ Аоанасій; Василій Великій, въ словахъ полныхъ глубочай-шаго богословскаго познанія De Spir. Sancto, 26; и Амвросій, De Spir. Sancto, 111, 11. 81.



дами не ограничеваемый, не связанный ни съ какимъ мѣстомъ, ни съ горою Сіонъ, ни съ горою Гаризинъ; а сморъе наполини всяческая своимъ присутствіемъ (Пе. СХХХVІІІ, 7—10; 3 Цар. VIII, 27; Пс. LXVI, 1), по своему существу, что выражено и саминъ этимъ наименованіемъ, свободный 28). Изъ этого следуетъ, что поклоняющієся Ему, должны поклоняться Ему духомъ и истиною: слова въчно знаменательныя, о которыхъ мы уже имъли случай говорить.

Здесь уместно съ нашей стороны спросить, насколько же подобнаго рода учение о томъ, что всякое истинное богопочитаніе обязательно духовно, отвергаеть вившиіе обряды, насволько оно ихъ допусваеть? Что никогда оно не отвергало ихъ, это достаточно исно доказывается тёмъ, чего придерживалась церковь во всё времена. Вивсте съ этимъ должно во первыхъ признать то, что этимъ заявленіемъ приписывается обрядамъ меньшее и второстепенное значение. Съ данной минуты они могуть быть проводниками благочестія, но они никогда въ Новомъ Завътъ не могутъ сами по себъ составлять религіи. Затвиъ, во вторыхъ, ясно, что этими словами дозволяется обрядность лишь въ той мере, которая въ должное время будеть одухотворена и оживлена Духомъ дъйствующимъ въ молящихся. Какъ скоро только обряды идуть далее этого, они тотчасъ притупляють внутреннюю жизнь, вмёсто того, чтобы вывывать ее, существують сами для себя, а не для выраженія собою того, чего они носители, и тогда они искушають людей на нихъ сосредоточивать все свое вниманіе, вмісто того, чтобы посредствомъ ихъ стремиться и пронивать въ тому, который выше всего этого: вотъ та обрядность, которую Христосъ имъть здёсь въ виду отвергнуть. Неправильность пониманія вещей разумомъ человъческимъ настолько разнообразна, какъ отдъльно у каждаго человъка, такъ и у народовъ, и даже у одного и того же народа, въ различные періоды его духовняго развитія, что нивогда не можеть быть легко опредвлено, когда именно то, что должно было быть помощію для постиженія истины, становится препятствіемъ нъ тому. До техъ поръ пока человекъ, даже въ

<sup>20)</sup> Hilar. (De Trin 2, 31).

лучшемъ своемъ состоянін, одновременно и немощенъ, и грашенъ это всегда будетъ угрожать опасностію граха.

Съ одной стороны онъ, хотя повлоняется Тому, вто Духъ, желаеть облечьне только духъ, но плоть и духъ; и какъ таковый самъ свое богоповлонение въ извъстные образы (конечно-"духовные образы"), онъ не можетъ долго оставаться безъ оныхъ; духъ благочестія можно уподобить виноградному вину, въ которомъ происходить извъстное брожение, которое если не будеть заключено въ хорошо закупоренныхъ сосудахъ прольется и пропадеть. Съ другой стороны, вполив законныяуступки, дълаемыя этому желанію сердца человъческаго, могуть служить поводомъ во влу. Неоднократно Богь вынуждаемъ былъсъ негодованіемъ взирать на служеніе въ Его храм'в совершавшееся, на дары и жертвы въ немъ приносившееся, когда таковые становились для Его народа уже болье не средствомъ, а цълью, не тъмъ, что должно было служить имъ помощію къ тому чтобы стать предъ лице Божіе, а заміняли для нихъ самаго Бога (IIc. XLIX, 8-15; 4, 16; IIc. I, 10-15; Iep. VII, 22; Mex. VI, 6-8). И если то, что было установлениемъ Божественнымъ, было, такимъ образомъ, доступно злоупотребленію, насколько твиъ болве то, что установлено людьми? Но въ двав такого рода невозможно сдълать начего болье, какъ изложить начало, которое должно служить рувоводящимъ правиломъ для того, чтобы то или другое было принято или отвергнуто. Ни въчемъ неомъ не потребуется болье благоразумія, любви, взаимнаго тершенія, какъ въ приложение на дълъ этого правила; потому что гдъ бы ни была проведена линія разграниченія, навірное нікоторымъ прійдется снизойти въ принятію большаго числа обрядовъ чвиъ они бы того желали, а инымъ обходиться бевъ того, что для нихъ желательно.

Изъ того, что ей только-что было сказано, эта бъдная гръшница поняла иное, но не многое. Тотъ, съ къмъ она говоритъ, погрузилъ ее въ глубину водъ, дна которой она коснуться не въ силахъ, перенесъ ее въ область истинъ, которыя много выше ея пониманія. Это отстраненіе разомъ и навсегда тогорелигіознаго спора, который существовалъ между ней и Его народомъ, и который отнынъ не имъетъ никакого значенія, это указаніе ей на инаго Отца, чъмъ тотъ отекъ Ісковъ, на котораго она возлагала всё свои надежды, это поклоненіе въ дуже и истине—все это смутно и неясно отоввалось въ ея душе. Мы можеть признать следующія затемъ ея слова: знаю, что прійдеть мессія, то-есть Христось; когда Онг прійдеть, то возвистить намъ все во р. Какъ вопль безпомощности, взываніе о помощи. "Не вижу я куда мив идти въ томъ новомъ міре, въ который Ты меня ввель; но долженъ прійти некто, Мессія, пророкъ обещанный отцамъ нашимъ; я могу лишь ждать, уповая что Онъ-откроетъ намъ всякую истину, научить насъ всему, что намъ необходимо знать". Въ то же время въ ея словахъ проглядываетъ, какъ мив кажется, робкое предчувствіе и надежда такого рода, что она чуть сместь верить имъ, темъ мене ихъ высказать: "ты можешъ быть тотъ, кого мы ожидаемъ".

Слово Мессія встрвчается всего два раза въ Новомъ Завътъ; адъсь, и въ словахъ Андрея, когда онъ объявляетъ своему брату Петру о томъ, что онъ нашелъ Спасителя (Іоан. І, 41). Тамъ это слово изъясияется евангелистомъ такъ, "что значитъ: Христосъ", или Помазанникъ: наименование взятое во первыхъ изъ Псал. II, 2; XX, 6; а затъмъ изъ книги Дан. IX, 25. 26. Очень трудно сказать, составляють им и здёсь слова то-есть Христось добавленіе сдъланное евангелистомъ, или они часть того опредвленія, которое сдвлано этой женщиной объ ожидаемомъ ею Спасителъ. То, что Св. Іоаннъ разъ уже изъяснилъ слово "Мессія", нисколько не делаеть невероятнымъ того, чтобы онъ опять изъясняль его; (сравни XI, 16; XX, 24; XXI, 2) напротивъ, то что онъ прежде истолковывалъ это слово. ваставляеть меня придерживаться гораздо болье того убъжденія, что онъ и теперь делаеть тоже, и что эти слова сказаны не самарянкой, хотя бы они вполнъ соотвътствовали бы ея ръчи, а евангелистомъ. Такъ какъ ни псалмы, ни пророки не были признаваемы самарянами, то имя "Мессія" должно было узнаться ими чрезъ посредство школъ раввиновъ іудейскихъ; такъ какъ они, самаряне, дъйствительно, относительно всъхъ высшихъ бо-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Въ внигъ Маккавеевъ ми находимъ два замъчательнихъ примъра въ которихъ подобнымъ же образомъ ръшеніе труднихъ и затрудняющихъ вопросовъ отлагается до примествія, ожидаемаго въ будущемъ пророка. (1 Макк. IV, 46, XIV, 41).



гословских истинъ, питались теми врупицами воторыя падалю со стола іудеевъ. Впрочемъ, за исключеніемъ этого имени, ничего нетъ такого въ высказанномь ею образе ожиданія Мессін, чего бы она не могла понять изъ Пятокнижія, которое, какъ всемъ известно, одно было признаваемо самарянами. До сихъноръ они основываютъ свои ожиданія Мессіи препмущественно на Втор. XVIII, 15—19 месте содержащемъ действительно верное о Немъ пророчество; но въ тоже время, взятое отдёльно, оновесьма слабо и неполно, какъ вовсе не говорящее ни о его царскомъ, ни о его первосвященническомъ достоинстве, а только о его служеніи пророческомъ; равно какъ должно заметить, она я здёсь приписываеть Ему лишь званіе пророка.

Достойно не малаго примъчанія то, что Господь, Который столь тщательно скрываль оть толпы своихъ последователей іудеевъ свое мессіанское посланничество, открывъ о томъ, за исключениемъ тъснаго вруга своихъ близкихъ учениковъ, лишь одному Имъ исцъленному (Іоан. ІХ, 37), Который самимъ ученивамъ столь строго воспрещалъ говорить о томъ что Онъ Христосъ (Мат. XVI, 20), запечативиъ печатью совершеннаго мончанія уста трехъ учениковъ бывшихъ свидателями Его Преображенія (Мато. XVII, 9; Мар. IX, 6), адёсь, между темъ. прямо объявляеть этой женъ самарянив ито Онъ; и не ей одной, но и вообще всвиъ самарянамъ въ теченіи краткаго Своего у нихъ пребыванія, такъ что они, предъ тэмъ накъ Онъ удалился отъ нихъ, исповъдаютъ что Онг истинно Спаситель міра (ст. 42). Но различный образъ дъйствій при различныхъ обстоятельствахъ довольно понятенъ. Величайшимъ затрудненіемъ для нашего Господа въ течени всего Его служения среди Своего народабыло то, чтобы оградить это служение оть всякаго рода политическаго возбужденія, не допустить, чтобы возгарались тв тревожныя ожиданія переміны въ ихъ внішнемь положенія, которыя народъ іудейскій тэсно связываль съ пришествіемъ Мессіи. Такъ извъстно, что они, какъ скоро усматривали въ Немъ признаки обътованнаго Мессіи, искали "нечаянно взять Его и сдълать царемъ" (Іоан. VI, 15), водворить немедленно царемъ Мессіеювъ Іерусалимъ, и Онъ, для того, чтобы избъкать этого быль вынуждаемъ удаляться отъ нихъ; такъ какъ ничто, дъйствительно, тавъ сильно не повредило бы его двлу и не послужило бы въ

его разрушенію, какъ нопытки подобнаго рода, и совершенно равнымъ образомъ канъ тогда если бы эти намвренія потерпым поражение тотчасъ, такъ и въ токъ случав, еслибы они были увънчаны временнымъ успъхомъ (Ioan. XI, 48). Были другія причины, воторыя помогуть изъяснить почему дело, начатое Лютеромъ продолжалось, а то которое было начато Саванароддой обратилось въ ничто; но все же, несомивние, главною причиною тому была именно та, что дело Лютера была религіозная реформація, и что онъ рішительно отпазался привывшать въ этому что-лябо иное, предоставлия времени производить тв изивненія, которыя въ должное время и должны были произойти; ода навъ итальянскій преобразователь желаль, чтобы его діло было преобразованіемъ вивств и церкви и государства. Но ожиданіе Мессін самарянами, хотя въ нівоторомъ отношенім и болъе слабое, чъмъ ожидание іудеевъ, было однакоже соединено со много меньшими разрушающими истину понятіями; не говоря уже о томъ, что принятіе самарянами за Мессію того, кто быль по происхожденію іудей, не могло возбудить въ ихъ сердце никакихъ земныхъ ожиданій; ність, это скорве должно было звучать для нихъ подобно смертному приговору надъ всёми горделивыми надеждами ихъ народа, которыя они до сихъ поръ, быть можеть, ледвяли, и понуждало ихъ окончательно съ ними проститься. Имъ, этой женщинь, а затъмъ и ея состечественнивамъ. Онъ могь прямо объявить, ито Онъ, не опасалсь за последствія, н такъ Онъ и поступить: это Я Который говорю съ тобою это). И вакое это составляеть славное исполнение словь Исаи LXY, 1: "вотъ Я, вотъ Я, говорилъ Я народу, не именующемуся именешъ Момиъ".

Въ это время пришли ученики Его и удивились, что Онъ разповариваль съ женщиной. Восточное превръніе въ женщинъ очень сильно высказывается въ ученіи іудейскихъ раввиновъ, и въ то время сами ученики Господа еще придерживались онаго. Но котя ихъ это и удивило, уваженіе и страхъ не дозволни имъ

<sup>••)</sup> Да повыслено будеть приміннить из этой бійдной увинції гріжа, въ эту благословенную минуту ся жизми, тії слова которые били написаны за долго передъ этимъ относительно другой узинцы гріжа, когда и она была удостосна благодати, котя и много меньше: «и Богь открыль глаза ся и она увиділа колодеаь съ водою (живою). (Быт. XVI, 19).



высказывать свое удивленіе. Однако же никто не сказаль: чею Ты требуешь, или о чемь говоришь съ нею? Ни одинъ не посмъть спросить о причинъ этой необычайной бесъды (ср. Іоан. XXI, 12). Очевидно они не могли себъ вообразить, что Онъ домогался того, чтобы она увъровала въ Него, что Онъ говорилъ съ нею о поклоненіи Отпу въ духъ и истинъ. Между тъмъ женщина воспользовавшись ихъ приходомъ, который естественно прерваль бесъду, уходить оттуда—въ надеждъ тотчасъ же опять вернуться, и верпуться не одной.

Въ залогъ своего возвращенія, или сворже въ забывчивости стъ сидьной радости, она оставила водонось свой, подобно тому апостолы, прежде нея, оставили свои обти (Мат. IV, 20), оставили все (Мате. XIX, 27), какъ после нея бедный слепецъ сбросиль съ себя верхнюю одежду (Марк. X, 50): такъ скоро она научилась предпочитать воду даваемую Христомъ водъ колоциа Івковлева; и пошла въ городъ, и говорить модямь: пойдите, посмотрите человъка, который сказаль мнь все что я сдълала. Какъ въ другое время она не желала бы обращать внимание на событія своей жизни, которая далеко была не безъупречна съ нравственной стороны, всякій стыдъ подобнаго рода въ данную минуту пересиденъ и побъжденъ чувствомъ удивленія и редости. Эте слова все что я сдълала должны конечно быть принемаемы за преувеличенное выражение, сказанное той, которая еще была смущена раскрытіемъ всего образа ся жизни и столькихъ приспорбныхъ ен таннъ. Съ ней теперь происходить тоже что съ тъмъ, вотораго ап. Павелъ видитъ, входищимъ въ христіанское собраніе, который въ немъ всеми обличается, всеми судится. И такимъ образомъ тайны сердца его обнаруживаются, и онъ падеть ниць, поклонится Богу и скажеть: "истинно съ вами Богъ" (I Кор. XIV, 24, 25). Такое понятіе, и еще высшее она составила о Томъ, который отврыль тайны ея сердца и жизни: не Она ли Христосъ? передавая точнъе ся вопросъ, "не это ли Христосъ"? или "можеть быть это Христосъ"? (ср. Мате. XII, 23 гдъ должно бы сдълать подобную же поправку): это въ дъйствительности не измънело бы вначение сказаннаго, только въ такомъ случав она вместо того чтобы убеждать техъ нь кому она обращается, скорве, значить, отдаеть этоть вопросъ на шкъ обсужденіе, представляя имъ дівлать свои выводы. Нравственный карактеръ этей женщины, соблазны жизни которой должно быть были достаточно извъстны, не могли придать особеннаго въса тому, что она теперь возвъщала, и тому зову, съ которымъ она обращалась въ своимъ согражданамъ; но видимая серіозность ея настроенія и сила ея собственнаго убъжденія придають такой въсъ ея словамъ, что одерживають верхъ надъ всъми другими соображеніями. Они не колеблясь по ея зову вышми изъ верода и пошми къ Нему.

Въ промежутовъ времени между ея уходомъ и ихъ прибытіемъ состоялся у Господа съ Его ученивами вратий, но глубово знаменательный разговорь. Мы знаемъ изъ ст. 8, что они отдичились во городо купить пищи. Изготовивъ пищу они за тенъ просили Его, говоря: Равви! пил. Но высшая, духовная радость вардушила уже вы Немъ всявое чувство низшей телесной потребности: у Меня есть пища, которой вы не знаете. Они пусть вдеть, но Онъ не нуждается въ этомъ телесномъ подвржиления 11). Подобно тому какъ Его жажда состояла не столько въ желанін напиться воды изъ Іаковлева колодца, какъ въ желаніи обращенія той, которая пришла почерпнуть воды изъ того колодца; такъ и теперь онъ нуждается не въ той пищи; которая ими изготовлена, а Кго душа алчетъ, чтобы тв, которыхъ Онъ видить сившаними изъ города, увъровали Его слову. Ученики, въ недоумвим от такого Его отвъта, могуть дишь предполагать, что Ему откуда либо была принесена пища, безъ ихъ въдова: посему ученики говорими между собою: развъ кто принесь Ему жень? Ев. Іоаннъ отмъчаеть и еще въ другихъ случаяхъ непониманіе словъ Христа; то, что нивло духовный смысль, часто нонималось буквально, иногда Его учениками, иногда іудеями; (такъ смотри II, 20; III, 4; VI, 34, 52; XIV, 5). Онъ наъясняетъ смысль Имъ сваваннаго и увазываеть въ чемъ состоить та пица, о воторой Онъ говорить. Моя пища есть творить вомо mocaasuusio Mens (cp. IIc. XL; Iob. XXIII, 12); 9TO 9TO TB , COкровенная манна" о которой Онъ говориль, которая, накъ много раньше сказано Псалмопъвцемъ, "слаще меда и наплей сота"

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Такова, несомивно, свла словъ суш вршоту схи, въ которыхъ Онъ прикровенно отличаетъ Себя, не нуждавшагося въ этой пищи, отъ нихъ, которие въ мей нуждались.



(Пс. XIX, 10; СХІХ, 103); и что Онъ долженъ совершения дъла даннаго Ему Отщемъ да сотворитъ, была такова, что Онъ могъ нъсновъво позднев свазать "Я совершело дъло, которое Ты поручнъ Мив исполнитъ" (Іоан. XVII, 4). Въ этихъ словахъ заилочается отвътъ на тотъ ихъ вопросъ, который они желали, но не смъли предловять Ему, а именно почему Онъ говорилъ съ этой местичной. Теперь они не могли ошибиться и не понять, что Его съ нею бесъда была не объ обычныхъ вещахъ, а витла цълью привлечьее въ то царство благодати, для провозглащенія и основанія котораго Отецъ послагъ Его въ этотъ міръ и помазалъ Его (Ис. LXI, 1—3). Еслибы еще оставалось какое-нибудь у никъ о топъ сомятніе, то следующія за тъпъ слова (ст. 35—38), какъ они въ невоторомъ отношеніи ни трудны для пониманія, устранили бы оное.

Это место, какъ и только что скаваль, трудно для понеманіяболве трудно, мив кажется, чемь то обыкновенно признается, и почти всякое его изъясненіе ниветь своего рода эктрудненія. Какъ бы иное толкованіе ни было удовлетнорительно въ одномъ отношенін, оно почти навіврноє натянуто въ другомъ. Есть всегда что-то несогласное съ истинной въ томъ, когда вдаются въ общія замічанія относительно соотношенія существующаго нежду духовнымъ свателемъ и дуковнымъ жнецомъ; требовалось бы, намъ кажетен, толнование, которое тесние бы связывало слова Христа съ событіями въ ту минуту совершавшимися, которыхъ эти слова и служать изъясненіемь. Тановымъ условіямъ удовлетворяеть, инв нажется, следующее толкованіе. Во-первыхъ Господь напоминаеть своимъ ученикамъ о словахъ, которыз месомивнео недавно были произнесены ими, въ то времи ногда они, по всей въроятности, глидъли на тъ общирныя поля засъянныя рожью, которыя, какъ разсказывають намъ новейшекъ времень путешественивки, открываются предъ глазами того, кто отоитъ, какъ они тогда стояли, у колодца Івкова: не 1060рите ли вы, что еще четыре мпсяца и наступить жатва? Да. это можеть быть върно относительно жатвы въ міръ естественномъ, но на нивъ благодатной жатва созръваетъ скоръе: a A10ворю вамъ: вознедите очи ваши и посмотрите на нивы, какъ онп побъльли, и поспъли къ жатеп (ср. Быт. XIII, 14, 15; Не.

XLIX, 18; LX, 4). Чтобы они могли понять, о какой жатев Онъ говорить, Онъ обращаеть ихъ вниманіе на толну народа воторая наполняла пространство бывшее между городомъ и темъ иветемъ гдв они стояли, и кеторая лишь жала, такъ снавать, того, чтобы быть собранной въ небесную житницу. Онъ продолжаеть поощрять Своихъ учениковъ трудиться въ дъль, которое такимъ образомъ уготовано для нихъ, обращается къ нимъ съ твиъ самынъ увъщаніемъ, съ воторымъ пророкъ Іондь давно обращался въ другимъ дълателямъ: "пустите въ дъло серпы, ибо ватва соврвна" (Ш, 13); но тотъ привываль въ жатев смерти, а Христовъ въ вытре вивни; и жнущий получаеть напраду-вы лучие будеть иметь напраду (I Кор. IX, 17)-и собириеть плодь о жизнь вычную. Эднеь двоякимъ образомъ восхваляется двланіе духовнаго жателя; онъ получаеть самъ награду, отчасти еще здесь на вемль, въ предввущени того чемъ окончится жатва, всею же полнотою соврввших иледовъ его деланія онь насладитен на небесахъ; и въ добавление въ этому онъ служить скасенію другихъ; потошу что выраженіе сабираеть плодь выжизнь евчиум, я не могу понять, вакь его понимаеть Генгетенбергь и другіе, значущимъ "сборегаеть въ будущемъ небесную награду dar cega": Tary hary caobo naoda (kooptóg) tomescebenho cy caoвомъ жатва (θερισμός), и всякое толкованіе ихъ разъединяющее вносить неиспость во все изъленяемое место; ср. Мате. XIII, 30; III, 12. Итакъ его трудь, ноторому даны эти два обътованія, трукъ не неблагодарный и не малый; не неблагодарный, потому что ва него получается награда; не малый, потому что эта жатва есть жатва душъ, спасаемыхъ на въщ Христемъ. Но почему Господь жатвы даль столь благостно такъ скоро соврать этой жатвъ, которая теперь ими была видима? Отвътъ на это данъ туть же: и съющій и жнущій вмысть радоваться будуть (ср. Анос. ІХ, 13). Сила всего здесь снаванняго заплючается въ словь емпото. Редко, действительно, можеть оно такъ случиться. Сдешномъ часто бываеть промежутовъ времени, по большей части продолжительный и тяжелый, между поствомъ и жатвою. Часто прежде чемъ наступить время жатвы святель сходить въ могилу; это та печаль, поторай постояние повторяется въ ванией смертной жизни (Іовъ ХХХІ, 8); разрушеніе надеждъ человъческихъ есть одно неъ постоянныхъ наказаній за нхъ

гръхи (Лев. XXVI, 16; Втор. XXVIII, 33; Суд. VI, 3, 4). Если и оба они радуются, все же ръдво бываетъ чтобы они праздновали вивств день своея радости, подобно тому какъ Христосъ возвъщаль, что теперь будеть праздновать сообща съ своими учениками. Ибо во этомо случато, въ токъ, который только-что осуществися и осуществивется, справедливо изречение, пословица оправдалась въ дъйотвительных событиять жизни, какъ и бываеть со всякой пословиней достойней этого имени: одина епеть, а другой жиеть. Данный случай не составляеть новлюченія наъ того общаго закона что люди пользуются трудами своихъ предшественниковъ. Для тъхъ, ито трудится единственно для себя, есть что то обидное въ существовани подобного закона, визонъ кажется несправединымъ; но тв, которые трудятся радв Бога, будуть столько же довольны быть съятелями намь и жиецами; никакой трудъ для Вога не пропадеть. "Вы", такъ хотъкъ свазать Господь "сноро войдете въ Мой трудъ". Эта мысль должна удержать ихъ въ смиреніи не смотря на то канъ бы веливъ ни быль успекь ихъ дела въ будущемъ. Вы желали знать почему Я говориль съ женщиной, что мив нужно быле отъ нея. Я говоря съ ней быль евателемъ, вы будете жисцами той жатвы, ноторан отъ этого свянія столь скоро соврвла. Я послаль вась жать то, надъ чимь вы не трудимись". Мы лучше всего поймень почему Господь туть говорить въ прошедшемъ Я послаль вась (апестегла), предположивъ что Господь говоря теперь съ ними мыслію возвращался къ той минуть, когда Онъ впервые призваль ихъ: и послалъ провозвъстинами Своей благодати, дълателями въ томъ поль, гдв врветь жагва для Его парства. Другіе трудимись, а вы вошми во труды ихг. Это множественное другие не должно ввести насъ въ заблуждение, въ которое впадали многие, и заставить насъ отнести эти слова нь пророжамь и другимь главнымъ дъятелямъ ветховавътнымъ, которые были порабощены отрогому игу закона (Гал. IV, 3; Дъян. XV, 10), и которые будто бы такимъ образомъ противополагались провозвъстникамъ Новаго Завъта. Нътъ, здъсь скоръе говорится о различи между Саменъ Христонъ и Его апостолами, между Учителенъ и слугами, а не между слугами разныхъ временъ. Онъ офитель, они жнецы, и сравненный съ Его трудомъ ихъ трудъ могъ считаться, за начто. Какое намы вы этомы дано свидетельство того труда Вго души, который быль понесень Инъ въ дъл искушленія рода человіческаго — когда Онъ, Который конечно не сталь бы умалять трудь Своихъ слугь, для Его Именн понесенный, и не забыль бы никакого діла ихъ любви (Апок. II, 2, 3), могь говорить и выражаться такимъ образомъ, считая весь этоть ихъ трудъ и діланіе вполив не существующими въ Бго гласахъ при сопоставленіи онаго съ собственнымъ Его трудомъ 32). Онъ по истинів Одинъ испиль чащу страданій и одершаль побіду спасенія, и Онъ находить правильнымъ напомнить объ этомъ въ данную минуту имъ, которые иміноть быть участниками духовной побіды въ будущемъ.

И потому, когда пришли къ Нему самаряне, то просили Его побыть у нихъ. Тогда вакъ правовърные іуден просили Его отойдти отъ ихъ предъловъ (Мато. VIII, 34), выгоняли Его изъ города (Лув. IV, 29), или стращали Его обманомъ (Лув. XIII. 31. 32) для того чтобы Онъ отъ никъ удалился, какіе-то бъдные самаряне обращаются въ Нему съ просьбою, чтобы Онъ побыль съ ними: такимъ образомъ первые сделались последними, и последніе первыми. И просьба ихъ не осталась тщетною. Хотя Онъ и быль послань для Своего земнаго служенія только къ погибшимъ овцамъ дома Израилева (Мате. XV, 24), такъ что Его личное отношение съ твин, кто не принадлежаль къ таковымъ, составияло исключеніе, которое какъ таковое всегда такъ или иначе и отмъчалось: Онг пробыль тамг два дня. Несомивино эти дни были чрезвычайно дороги для многихъ — тавъ вавъ Онъ въ теченіи этихъ дней располагаль ихъ сердца въ тому свободному и радостному воспріятію ученія евангельсваго, съ воторымь эта благая въсть была принята, какъ повъствуется, въ городъ самарійскомъ, посль Его воскресенія, при проповъданін Филиппа (Двян. VIII, 5),—трудно предполагать, чтобы то было въ какомъ-либо иномъ городъ, а не именно въ этомъ, который быль главнымь містомь богоповлоненія самарянь, — а тавже, похоже, "и во многихъ селеніяхъ самарійскихъ" (ст. 25). И эти дни, проведенные Господомъ въ Самаріи, не были днями

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Не безполезно будеть съ нашей стороны сопоставить, на что намъ вероятно и указывается, слово кекопійкастіч, находящееся въ ст. 38, съ словами в обу "Іпробу кекопійкий въ ст. 6.



дишь пріуготовленія. То было времи, на что уше и было Имъ указано, и свянія и жатвы одновременно — дивими образонь соединенныя. Въ этомъ насъ удостовиряеть евангелясть говоря, что еще большее число непровали по Ело слову, и они увировавши, женщинь той воворими; чаке не по точько рычамь выруемь: ибо сами слышами и узнами, что Онь нотично Спаситем міра, Хриетось. Еванголисть Іоаннъ любить отмітать постопенцое усиленіе въры и то, кака въра така, ито въруста, ста-HOBETCE TROPEC, EARL OHE BOCKOLETE OTE BEDIE BE BEDY, OTE болье одабой въ болье сильной, отъ насшей въ высшей (тать смотри II, 11; XVI, 30, XX, 8). Эти слова, сказанныя женщина ея согражданами, не завлючають въ себв ничего грубаго вле осворбительнаго; они скорве означають противоположное. "Мы теперь утверждаемъ, что ты говорила истину. Мы сами слышали, слышали слова благодати Его устами произнесенныя, внимали той властной силь, съ которою Онъ произносиль ихъ. Онъ, выясняя намъ истину, явиль Себя намъ таковымъ, что мы преклоняемся предъ Нимъ, и совершенно независимо отъ всякаго твоего свидетельства о Немъ, признаемъ, что Онъ действительно Тоть, къмъ Онъ себи именуеть, именя Христось, Спаситель міра.

То, что Св. Писаніе принимаеть и признаеть это ихъ исповъданіе, видить въ немъ не дъйствіе легковфрія, а въры, и это не смотря на то, что Онъ явиль имъ мало видимыхъ доказательствъ, свидътельствующихъ и удостовъряющихъ ихъ томъ, что Онъ дъйствительно Мессія, - этотъ фактъ достоинъ примъчанія. Это служить очевиднымъ доказательствомъ того, что Св. Писаніе признаеть, что въ человъкъ существуеть духовный органь для познанія высшей истины, когда таковая ему преподается, что оно смотритъ на истину,—а Христосъ есть Истина (Ioan. XIV, 6),--какъ на ситопістос, видимую чрезъ самый тоть світь, которымъ она свътить, познаваемую чрезъ то убъжденіе, которое она сама вносить въ душу. Можно сказать, что эта женщина во всемь этомь дрів исполниза относительно своихь согражданъ то, что церковь делаеть для своихъ чадъ. Церковь тоже овидътельствуетъ о Христв, а затвиъ тв, которые приводятся въ Нему чрезъ это свидетельство, находять въ Немъ такую

полноту благодати и истины, что они уже и сами утверждають, что Онъ Христосъ, имъя на то другое и лучшее свидътельство въ собственномъ своемъ убъждения.

Это единственный случай, когда въ Евангелін встричаются слова. Спаситель міра, и затимь во всемь Новомь Завит только еще одинъ расъ (І Іоан. IV, 14; ср. І Тим. IV, 10; Лун. II, 11). Ловольно приивчательно то, что эти слова прежде воего произвосятся этими новообращенными самарянами, мотя если мы ближе въ это вдумаемся, оно весьма понятно. Такого рода выраженіе, по той великой истинъ, которая въ немъ выражалась, была еще очень далека отъ образа мыслей іудеевъ, она еще не стала ясно очевидного и для самихъ апостоловъ; такъ накъ они, даже послъ самаго Воскресенія вопрошали "не въ сіе ли время, Господи, устрояещь Ты царство Изранлево" (Деян. І, 6; ср. Лук. I, 68-79; XXIV, 21), свидетельствуя своимъ вопросомъ, что шхъ понятіе о вещахъ не шло далве этого, что это устроеніе царства Израниева было конечною целію ихъ надеждъ; равно вакъ первая половина книги Деяній Апостольскихъ ясно доказываеть, какъ не скоро некоторыми изъ нихъ было понято то, что дело имъ порученное касалось всего міра, что ихъ воскресшій Господь быль не только Царь Израндевь, но и Спаситель жіра.

Много было такого рода обстоятельствъ, которыя дълали болве легвимъ принятіе этой истины самарянами. Разъ признали Інсуса за Мессію, все должно было побуждать ихъ смотръть на Него не столько вакъ на Царя Израилевя, какъ на Спасителя міра. Они узнали, несомивно, отъ Него, какъ узнала это и та женщина, которою они были приведены къ Нему, что тъ премиущества, на которыя они разсчитывали вслъдствіе того, что происходя отъ съмени Авраамова, считали себя набраннымъ на землъ родомъ, были вполив неосновательны, и что они только потому, что Христосъ естъ Спаситель всего міра, могли получить въ Немъ часть спасаемыхъ. Іудей могъ кръпко надъяться на свои исключительныя преимущества и упорно отказываться дълать уступки. У этихъ же самарянъ не было искушенія подобнаго рода. Они не имъли такихъ исключительныхъ преимуществъ, ни теперь, ни прежде. Признавъ за Мессію того, Кто

быть но происхождению іудей, они произнесли судь надъ всьив историческимъ произнымъ своей народной религіи, исповыдали накъ истину отъ Бога исходящую то, что до сихъ поръ такъ упорно отвергади, а именно, что спасение отъ іудеесь, а не отъ самарянъ, отъ Герусалина, а не отъ Гаризина, и имъ осталось только заиять то мъсто, которое было предвазналено имъ согласно домостроительству этого спасения, и радоваться тому, что хотя оно отъ іудеесь, не было не дая іудеевъ одинхъ; и привътствовать Того, Кто есть Царь Изранжевъ, не въ тоже время в Спаситель жіра.

Марія Беншендорфъ.

## объявленія.

# вышелъ I-й томъ ПОУЧЕНІЯ, БЕСЪДЫ, РЪЧИ, ВОЗЗВАНІЯ И ПОСЛАНІЯ

# Никанора,

Архіепископа Херсонскаго и Одесскаго.

Изданіе третье въ новомъ составт (508 стр.).

Кром' того выпла его же: Бес' да е перстосложени для крестнаго знаменія и благословенія (большое насл' дованіе на основаніи повооткрытых данных, 373 стр.) Ціна 2 руб. съ пересылкою.

Ціна 2 рубля 50 контект съ пересылкою. Съ трявованиями на книги можно обращаться въ ОДЕССУ, въ

Канциярію Архівпископа.

## ТАМЪ ЖЕ ИМЪЮТСЯ ВЪ ПРОДАЖЪ:

1. Томъ Ш-й (1886 г.) и IV-й (1887 г.) Бесъдъ и Поученій Его Высокопреосвященства; каждый томъ по 2 руб. съ пересылкою.

2. Позитивная Философія и сверхчувственное бытіе. Томъ ІІІ-й. Крицика на критику чистаго разума Канта. Позная система гносеологіи (1888 г.) Цівна 8 руб. съ пересылкою.

3. Бестан о томъ, есть ян что еретическое въ латинской церкви

(92 стр.). Цвна 50 воп. съ пересылкою.

4. Церковь и Государство. Противъ графа Л. Толстаго. Цена 15 коп. съ пересылкою.

Во всёхъ книжныхъ магазинахъ и у вдовы протоіерея Е. Н. Булгаковой (Загород. просп. д. № 58, кв. 23) продаются сочиненія высокопреосвященнаго Макарія митрополита московскаго.

Введеніе въ православное богословіе. Ц. 2 р., прилагается на перес. за 2 ф.

Православно-догматическое богословіе. Два тома ц. 6 р., на пе-

ресылку за 5 ф.

Исторія христіанства въ Россіи. Ц. 1 р. 50 к., на перес. за 2 ф. Исторія русской церкви. Томы 1, 2, 3, ц. 4 р. 50 к. на перес. за 5 ф.; томы 4 и 5, ц. 4 р. на перес. за 3 ф.; томы 6, 7, 8 и 10 по 2 р. каждый, на перес. за 2 ф. на каждый; томы 9 и 11 по 2 р. 50 к. каждый, на перес. за 2 ф. на каждый; томъ 12—цъна 3 р., на перес. за 3 фун.

Слова и ръчи (сказанныя въ Вильнъ). Цъна і р. на перес. за 1 е.

Исторія христіанства въ Россіи. Ц. 1 р. 50 к., на перес. за 2 о. Исторія руссной церкви. Томы 1, 2, 3, ц. 4 р. 50 к. на перес. за 5 о.; томы 4 и 5, ц. 4 р. на перес. за 3 о.; томы 6, 7, 8 и 10 по 2 р. каждый, на перес. за 2 о. на каждый; томы 9 и 11 по 2 р. 50 к. каждый, на перес. за 2 о. на каждый; томъ 12—цвна 3 р., на перес. за 3 оун.

Слова и ръчи (сказанныя въ Вильнъ). Цъна 1 р. на перес. за 1 с.

#### ВЫШЛА ИЗЪ ПЕЧАТИ КНИГА:

# **ИВАНЪ СЕРГЪЕВИЧЪ АКСАКОВЪ**

#### ВЪ ЕГО ПИСЬМАХЪ

## Училищные и служебные годы

съ 1839 по 1851 годъ.

Цъна обоимъ томамъ 4 руб. безъ пересылки; на пересылку 60 коп. Складъ изданія въ типографіи М. Г. Волчанинова, Москва, Большой Чернышевскій пер., домъ Пустошкина. Книгопродавцамъ 25% уступки.

#### ТАМЪ ЖЕ ПРОДАЮТСЯ СОЧИНЕНІЯ И. С. АКСАКОВА:

"Сборникъ стихотвореній". (Съ портретомъ автора). На вел. бум. 2 руб. на обыки. 1 руб. 50 кеп., на пер. 25 коп.

"Біографія Ө. И. Тютчева", (съ портретомъ Ө. И. Тютчева). На вел. бум. 1 руб. 50 коп., на обыки. 1 руб., на пер. 25 коп.

## Статьи изъ "Дня", "Москвы" и "Русн".

Томъ І. "Славянскій вопросъ."

Томъ II. "Славянофильство и западничество".

Томъ III. "Польскій вопросъ и Западно-Русское дёло. Еврейскій вопросъ.

Томъ IV. "Общественные вопросы по церковнымъ дѣдамъ. Свобода слова.—Судебный вопросъ.—Общественное восинтание".

Томъ V. "Государственный и Земскій вопросъ.—Статьи о пікоторыхъ событіяхъ".

Томъ VI. "Прибадтійскій вопросъ. — Внутреннія діла Россіи. — Введеніе къ украинскимъ ярмаркамъ".

Томъ. VII. "Общеевромейская политика. — Статьи разнаго содержанія".

Цъна наждому тому на обывновенной бумагъ — 1 руб. 50 коп., на веденев. 2 руб. 50 коп., на пересыдку —50 коп.

Продаются въ вишжи. маг. "Новое Времи" въ С.-Петербургъ, Москвъ, Карьковъ, Одессъ и настанціяхъ жельзныхъ дорогъ.

Тамъ же можно получать книгу "Сборникъ статей по случаю кончины И. С. Аксакова". Цфна 1 руб., на пересылку 20 кон.

## ГОДЪ овъ издании въ 1890-мъ году XXVII.

иллюстрированнаго журнала

# "СЕМЕЙНЫЕ ВЕЧЕРА"

Журналь этоть состоить подъ Высочайшинь покровительствомь Государыни Императрицы Маріи Осодоровны. Рекомендовань Ученымь Комитетомь Министерства Народнаго Просвіщенія — для гимназій, увядныхь училищь, городскихь и народныхь школь. Состоящинь при IV отд. Собств. Его Величеств канцеляріи Учебнымь Комитетомь — для чтенія воспитанницамь женск. учебн. заведеній Императрицы Марів. Духовно-Учебнымь Управленіемь рекомендовань начальствамь духовныхь семинарій и училищь и Главнымь Управленіемь военно-учебныхь заведеній рекомендовань для библіотекь, военныхь гимназій и прогимназій, какь изданіе, представляющее обильный матеріаль для выбора статей, пригодныхь для чтенія воспитанниковь.

Годовое изданіе "Семейныхъ Вечеровъ" состоить изъ 24-хъ книгъ, составленныхъ по следующей программа: 1) Стихотворенія, мовести и разсказы, какъ русскихы такт и вностранныхъ писателей. 2) Біографіи замечательныхъ людей. 3) Очерки народныхъ обычаевъ, преданія разныхъ странъ. Картины частной жизни въ разныя эпохи. 4) Путемествія. 5) Статьи по части исторіи отечественной и всеобщей. 6) Статьи по естественнымъ наукамъ. 7) Разборы замечательныхъ сочневій. 8) Известія о замечательныхъ открытіяхъ, изобретеніяхъ и наблюдейняхъ.

Статьи будуть тщательно распредвляться такимы образомы, чтобы первый отдель изданія, состоящій изы 12 квигы, украшенных картинами, распадался на двё половины, изы которыхы первая составила бы вполив пригодное чтеніе для дётей оты 8-ми до 14-ти лёты, а вторая — для дётей оты 5-ти до 8 ми лёты. Другой же отдёлы заключаль бы вы себё по преимуществу статьи, приспособленныя для семейнаго чтенія, такы чтобы всё члевы семьм нашли вы этомы отдёлы вещи, которыя прочлись бы сь одинаковымы интересомы и пользою.

Къ отделу для семейнаго чтенія будуть разомлаться приложенія рисунковь новыших рукодымій, а къ отделу для детей—рисунки технических искусство и различныя шры и занятия, а также награды подписчикамъ, приславнимъ определенное редакціей количество задачи м рёшеній.

Кром'в того, всемы подписчикамь на оба отдела "Семейныхъ Вечеровъ" будетъ разослана премія.

#### подписная цъна:

|        | БЕЗЪ                                        | AOCTABRE: | Съ ДОСТАВВОВ: |
|--------|---------------------------------------------|-----------|---------------|
| Полный | журналь (24 книжки)                         | 10 p.     | 11 .p. — ε.   |
| Отдваъ | для дътей (12 книжекъ)                      |           |               |
|        | " семейнаго чтенія и коношества (12 книгь). | 5 m       | 5 50 ,        |

Для всёхи учебных заведеній; педанованихся на полный журналь и обращающихся прямо въ реданцію, уступается 1 руб.

Для земскихъ школъ, подписавщихся не менъе, какъ на 25 полныхъ экземпляровъ, уступается 2 руб.

Разсрочка допуснается: для липъ, служащить въ невет, учрежденіяхъ—за ручательствомъ гг. казначесть; для воспитательнихъ и учебныхъ заведеній—за ручательствомъ ихъ начальствъ. А для прочихъ подписчивовъ—по соглашенію съ редавціей.

Разсрочка допускается по третямъ не ниаче, какъ по соглащению съ редакціей.

#### ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ:

Въ редавціи журнала "Семейные Вечера" — С.-Петербургъ, Невскій пр. домъ № 75—2, кварт. № 25.

Редавторъ-Издательница С. С. Кашпирева.

# М. Н. КАТКОВЪ.

1863 годъ.

# собраніе статей по польскому вопьосу,

помъщавшихся въ Московских Въдомостях, Русском Въстникъ и Сооременной Льтописи.

ВЫПУСКЪ І-й 662 стр. Ціна 3 руб., сь пересыякой 3 руб. 50 коп.
11-й 766 д д 3 д 50 д

съ портретомъ М. Н. КАТКОВА.

Получать можно вы конторъ типографіи Московскаго университета.

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Августа 24-го двя 1890 года.

Ценворъ сеящ. Іоаннъ Петропавловскій.



## ОГЛАВЛЕНІЕ ВТОРАГО ТОМА

# ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

## за 1890 годъ.

## май-- іюнь.

|                                                                                      | Cmp.          |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| І.—Секта Пашковцевъ. (Окончаніе). Г. И. Тер-                                         |               |
| лецкаго                                                                              | 3 - 58        |
| II. — Сужденія двухъ геологовъ о библейскомъ по-                                     |               |
| топъ. С. С. Глаголева                                                                | <b>59 120</b> |
| III.—Первыя нъмецкія школы въ Москвъ. Д. В.                                          |               |
| Цвъткова                                                                             | 121 - 142     |
| IV.—Въра въ Бога, ен происхождение и основания.                                      |               |
| Глава I. Типы опытной философіи и ихъ от-                                            | •             |
| ношеніе къ вопросу о въръ въ Бога. — Глава II.                                       |               |
| Теорія анимизма.—Глава III. Выясненіе основ-                                         |               |
| наго объективнаго содержанія и главнаго субъ                                         |               |
| ективнаго фактора общечеловъческой въры<br>въ Бога путемъ сравнительно-историческаго |               |
| и сравнитетено-минологическаго анатиза be-                                           |               |
| лигіозныхъ върованій. (Продолженіе). А. И.                                           |               |
| Введенскага                                                                          | 143 235       |
| V. –Движеніе эстовъ и латышей въ православіе                                         |               |
| въ 1845—1849 годахъ. По поводу VII т. со-                                            |               |
| чиненій Ю. О. Самарина. О. ІІ—каю                                                    | 236 - 258     |
| VI По поводу статьи В. О. Комарова о сред-                                           |               |
| ствахъ къ улучшенію церковнаго пънія. $Z\dots$                                       |               |

|                                                                                                                                                                                                                                                 | Cmp.                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| VII.—Къ вопросу о нормальномъ числъ недъльныхъ урововъ въ средней шволъ. Графа Иавла Капниста                                                                                                                                                   | 270—285                  |
| VIII.—Извъстія и замътви: Статистическія данныя изъ отчета г. оберъ-прокурора Св. Синода.— Библіографическая замътва. Сочиненія Ю. О. Самарина. Т. VIII. "Овраины Россіи".— Опечатви въ статъъ "Философія въ современной Германіи".— Объявленія | 286—296                  |
| -                                                                                                                                                                                                                                               |                          |
| въ приложеніи.                                                                                                                                                                                                                                  |                          |
| IX.—Вивиний видъ храма Солононова. М. Д. Му ретова. (Листы 1—8)                                                                                                                                                                                 | 1—128                    |
| I Ю ЛЬ — АВГУСТЪ.                                                                                                                                                                                                                               |                          |
| I.—Изъ христіанской этики Мартенсена, Епископа<br>Зеландскаго                                                                                                                                                                                   | 297—390                  |
| II.— Сужденія двухъ геологовъ о библейскомъ по-                                                                                                                                                                                                 | 004 454                  |
| топъ. (Овончаніе). С. С. Глаголева                                                                                                                                                                                                              | 391 - 451 $452 - 501$    |
| VI.—Бесевда на день св. апостола Андрея Первозваннаго, для одесской духовной семинаріи, по случаю храмоваго ен праздника. Высокопреосвященнаго Никанора, архієпископа херсон-                                                                   | 402 - 301                |
| скаю и одесскаю                                                                                                                                                                                                                                 | 50 <b>2 — 53</b> 8       |
| орфа                                                                                                                                                                                                                                            | 539 <i>—</i> 58 <b>4</b> |
| зрвнія за 1890 годъ                                                                                                                                                                                                                             | 585—586                  |
| Объявленія                                                                                                                                                                                                                                      | 587—590                  |
| , въ приложеніи.                                                                                                                                                                                                                                |                          |
| VII.—Вившній видъ крама Соломона. М. Д. Му-<br>ретова. (Листы 9—14 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> )                                                                                                                                                | 129—232                  |

# Въ редакціи "Православнаго Обоз

продаются слъдующія книги.

1. Размышленія є сущности христіанской віры. Соч. вода сели. Н. Сергієвскаго. N. 1865 г. П. 1 р., с

И. Въчная жизнь. Пувличныя чтения Э. Навиля. Н. Серпевска 10. М. 1865 г. Ц. 75 к., Съ пер. 1 р.

III. Сочинена древних христіанских в апологеторъ: То нагора, Ософила Антіохійскаго, Ермін лійскаго и Минуція Феликса. Изданы ВЪ В Свомъ п внеденіями п примінання свящ. П. Шрео воменти примінання 1 р. 25 година породу породу

Пана 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 ж. VI. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І внигь преображенских М. 1871. Пона 2 Преображеенскима. М. 1871. Цвна 3 руб

V. Вопрось о зак. Публичныя чтенія

V. Протопопопова. М. 1872 г. Ц.

Съ перес

Объяст VI. Чу протополова. М. 1872 г. Ц.

вмачан ів на протополова нашего Інсуса

о чудес примъчан деса Господа нашего Іисуса очудествыхъ стовыхъ Соли евангельсиямъ повъств стовых да къ евангельскимъ повъств о чуде о каков Дублинскаго архі за Тренча пере сы дковь свымъ. Москва, 188

VII. Мать ленцій по церковному праву.

1874. Ц. К. Сонолова. Вып. І. Введеніе

Вып. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

вко бластва И. Система каноническаго
в общества. И. 80 к., съ перес. 1

УПП вреси и раснолы первыхъ трехъ за пристіансть. Д. Меаниова-Платонова. Ц. 2 р. с — С. 2 р. 50 — 1883 г.) С

П. За двадцать льть священства ( За двадцать льтъ священства ( В ноучителя А посковскаго за посковска топ. А. М. Изамиова-Платонова

пота, Мосива, 1884 г. Платонова

пота, Мосива, 1884 г. Платонова жаго военнаго училища и професс жаго военнаго училища и професс Х. Христось, Публица з р. съ
Навила. Х. Христосъ, Публичныя чтенія Эр 58) г. Цана 75 к., съ пересылкою.

Х. Пана 75 к., съ пересылкою.

Х. Теорія Аревле-Русскаго церковнаг

пованія автентическаго церковнаг

пованія Порія Арнольда трантатовъ POMIKOW.

ными запасами матеріала, принадлежать Давиду. Образъ храма для покоя Ковчега и для обитанія Бога постоянно предносился умному оку царя-пророка и пъснописца, во все время его царствованія надъ Изранлемъ. Купивъ мъсто для храма-гумно Орны Іевусеянина или холмъ Моріа, Давидъ тогда же сказалъ: «вотъ домъ Господа Бога» (1 парал. 22. 1 ср. 2 Цар. 24, 24). Потомъ приказаль Давидъ собрать пришельцевъ въ землъ израильской и поставиль каменотесовъ, чтобы обтесывали камни для построенія дома. Божія; и множество желъза для гвоздей въ дверяхъ вороть и для связей заготовиль Давидь, и множество меди безъ весу, и кедровыхъ деревъ безъ счету «Соломонъ, сынъ мой, такъ говорилъ Давидъ, молодъ и малосиленъ, а домъ, который следуеть выстроить для Господа, должень быть весьма величествень, на сливу и украшение предъ встми землями: и такъ буду я. заготовать для него». И заготовиль Давидь до смерти своей много (1 Парал. 22, 2-5) Итакъ, Давидъ не только созерцаетъ великомпный храмъ, но и представляетъ ясно количество потребнаго матеріала— жельза, дерева, мъди, даже форму, въ какой надлежало обтесывать камни.

Затыть, въ предсмертномъ завыщании своемъ Давидъ говоритъ представителямъ народа израильскаго: «было у меня на сердцъ построитъ домъ покоя для Ковчега Завыта Господня и въ подножие ногамъ Бога нашего и (потребное) для строения я приготовилъ» (1 Парал. 28, 2). А въ предсмертномъ благодарственномъ гимнъ Богу пророкъ-царъ созерцаетъ храмъ какъ бы уже построеннымъ,—такъ много успыть онъ заготовитъ строительнаго матеріала (1 Парал. 29, 10—22).

Далье. Первая книга Паралипоменонь (28, 11—19) свидьтельствуеть, что «Давидь оставиль Соломону чертемся притвора и домовь его и кладовыхь его и горниць его и внутреннихь покоевь его, и дома для ковчега, — и чертемся всего; что было у него на душт, дворовъ дома Господия и всёхъ воинать кругомъ, со-кровищнить дома Божія и сокровищинцъ вещей посвященныхъ, и окащенническихъ и левитскихъ отдёлений, священныхъ сосудовъ, жертвенника куреній, съ означеніемз въса, и устройства колесницы съ золотыми жерувимами и проч... все сіе вз письмени отз Господа, (говорилъ Давидъ) канъ Онъ вразумилъ меня на всто дъла постройки». Ясно: чертежъ или планъ храма съ письменными объясненіями къ нему, во всёхъ подробностяхъ своихъ, даже съ означеніемъ формы и въса отдёльныхъ сосудовъ (напримъръ: кадильнаго олгаря и колесницы херувимовъ). есть дъло царя Давида, коего вразумилъ самъ Господь на всё дёла постройки.

Наконецъ, и самъ Соломонъ считаетъ планъ храма дъломъ сердиа Давида, отца своего (3 Цар. 8, 17—18; 2 Парал. 6, 6—8), а строеніе храма—исполненіемъ того, что внушилъ Господь Давиду (2 Парал. 6, 15).

Въ виду этихъ библейскихъ датъ надо считать дѣмомъ научнаго произвола всякія предположенія о существенномъ вліяній на плант Іерусалимскаго ветхозавітнаго ') храма со стороны архитектурт иностранныхъ — Финикійской, Египетской, Ассиро-вавилонской и проч. 2). Хотя Тирскіе художники и мастера
производили нѣкоторыя работы, напримъръ отливку
мѣдныхъ вещей, чеканку золота и серебра, рѣзьбу на
деревъ, полировку и рѣзьбу мрамора и др., — но библейскій источникъ выразительно замѣчаетъ при этомъ,

<sup>1)</sup> Соломоновъ храмъ называемъ ветхозавътнымъ въ отличіе отъ позднёйшихъ Герусалимскихъ храмовъ, въ которыхъ уже не было Ковчега Завёта съ каменными скрижалями и очистилищемъ.

<sup>2)</sup> Фантазін на этогъ счетъ простираются даже до педій-

что иностранные мастера работали вмисти съ Іудейскими судожниками, коих приготовила сама Давидъ (2 Парал. 2, 9). Даже главный Тирскій художникь, коего ими Библія находить нужнымъ назвать, Хирамъ— Авія работалъ не самостоятельно, но вмѣстѣ съ Давидовнии художниками, какъ свидътельствуетъ 2 Парал. 2, 13,—а по свидътельству Іосифа Флавія «Хирамъ исполнялъ все касающееся храма по желанію царя» (Аптід 8, 3, 4). Такимъ образомъ иностранцы трудились по планамъ Давида и подъ непосредственнымъ руководствомъ Іерусалимскихъ художниковъ, спеціально подготовленныхъ Давидомъ для точнаго выполненія его чертежей (Ср. Іос. Флав. Аптід VII, 14. 1—2; VII, 14, 9—10).

§LXXVIII Но если планъ ветховавътнаго Герусалимскаго храма необходимо признавать самобытнымъ творчествомъ національно-іудейскаго генія, то какой иной образець могь быть для этого творчества кром'в скиніи, планъ коей начертанъ Самимъ Богомъ на горъ Синайской ходатаю Ветхаго Завъта-Моисею. Вотъ почему пророкъ Исаія навываетъ Соломоновъ храмъ Сіонскою скиніею непоколебимою, коей столпы никогда не исторгнутся и ни одна вервь не порвется (33, 20), то-есть Синайскимъ шатромъ, но только неподвижнымъ, въ которомъ деревянные столпы зам'внены камнемъ, а верви и покрывала - желвзомъ, мвдью, золотомъ и деревомъ. Въ инши премудрости Соломона читаемъ такое воззвание храмоздателя къ Богу: «Ты сказаль, чтобы я построиль храмъ на святой гор'в Твоей и алтарь въ городъ обитанія Твоего, по подобію святой скиніи, которую ты предуготовиль от начала» (9. 8). Соломоновъ храмъ называется скинією также въ книгь Товита (13, 10) и 2 Паралипоменонъ (29, 7). Наконедъ внутреннее устройство храма не только въ общемъ, но и во всъхъ почти своихъ частностяхъ, съ совершеннъйшею точностію повторяеть Синайскій образець, даже съ виразительнымъ указаніемъ на это соотв'єтствіе, наприм'єръ въ разм'єрахъ входа у пророка Іезекінля (41, 1-2). Поэтому: если А. А. Олесницкій утверждаеть, что Монссова скинія должна была послужить только лишь основною моделью Іерусалимскаго храма, но въ подробностяхъ планъ Соломонова храма «безошибочно можно назвать новыма, оторым планом ветхозавтинаю святилища» (стр. 212); то мы, напротивъ, основывансь на детальных совпаденіяхь во внутреннемь устройствь обонкь святилищь, можемъ и должны мотиръ подражанія синайскому образцу переносить не только на общій планъ вивиней архитектуры храма, но в на всё гланевйшія подробности ея. Въ виду этого, ясно и настойчиво указываемаго Библіей, мотива архитектуры Соломонова храма отступленія въ ней отъ Синайскаго обравца научно ногуть быть допускаемы современными реставраторама только такія, которыя были дълома архитектурной необходимости или вследствіе строительного матеріала (замъны дерева и покрывалъ камнемъ и деревомъ) или же топографических условій горы Моріа (террасообравные подъемы дворовъ)». Посему в самостоятельность боговдохновеннаго творчества Давида въ вланъ храма мы понимаемъ не въ смыслъ созданія новаго плана, но ограничиваемъ оную только: а) пропорціонально--точнымъ увеличениемъ размёровъ Монсеевой скиніи, б) примвненіемъ Синайскаго образца къ новому строительному матеріалу и в) отдільною частностей Синайскаго плана сообразно тогдашнему благосостоянію іудейскаго народа и его художественно-архитектурнымъ вкусамъ

Уже по этому одному (не говоря пова о прямых § LXXIX противоръчіях в библейским в датам в и другим в авторитетным в источникам»), ни один в изътъх планов и видовъ, которые такъ отчетливо переизданы изъ имо-

7714

странных инигь въ груде А. А. Олесанцияго (значо руссия наука должна быть глубово благодарна), им не можемъ признать даже прибливительно: подлинивна Даопоссым.

И всего менъе удаченъ общепринятий на Западъ ') видь храма, рекомендуемий А. А. Олеспициимъ какъ мучный изв существорощих видовь Соломонова храма (стр. 251), не представляющій ни малейнаго сходства съ Синайскою снинісю даже и въ томъ видь, какъ возстановляется сна самень А. А. Олеснициимъ. И сопорошить: отмуда эти два столба съ притворомъ ниже главнаго корпуса, если входъ скини, по А. А. Олеснацкому и другимъ, нивлъ пять колоннъ, высоты равной еъ корпусовъ скиніи, и если скинія не вывла особаго оть входа притвора? Запимы: навы явилась эта сорованин сорокадвухлонтеван высота храма вмёсто принятой А. А. Олесевникимъ, десятилоктевой высоты скиніи? Налье: откуда доявилясь эта плоская крыша храма вивсто приподнятой, по А. А. Олесницкому, крыши Синайскаго образца? Еще: гдв искать мотивь этому тройному ряду оконъ въ боковой пристройкъ и четвертому ряду ихъ наверху главиаго корпуса храма, если скинів не имъла ни одного оква и Богъ благоволилъ обитать во мрань (3 Цар. 8, 12; 2 Пар. 6, 1-2)? Наконецы: зачемъ эти боковыя пристройки, загромождающія собою отви храма, великолено и богого отделения вололотомъ - рельефани херувиновъ, мальмъ и цветонь, -мраморомъ и драгодвичими камения? И если протогивомъ ихъ было ворхнее покрывало свини, то почему боковая пристройка не доходить до крыши храма и не закрываеть его весь, сходственно предполагаемому А. А. Олесницивые спуску верхняго покрова сниния Во-

<sup>4)</sup> Если судить по повъйнему учебному археологическому слеварю Вимы; стр. 1630.

обще: стоить только сравнить съ этимъ двухсоставнымъ и неуклюжимъ зданіемъ любой изъ рисунковъ скиніи, приложеннихъ къ книгъ А. А. Олесницкаго, для убъкденія въ томъ, что это—не скинія, удвоенная и обращенная въ неподвижный храмъ, но ново-измышленное зданіе, не имѣющее въ своемъ внѣщемъ видѣ никакого, ни общаго ни частнаго, соотвѣтствія Синайскому образцу.

Изъ другихъ новъйшихъ реставраній храма заслуживають виманія—графа Вогюэ, Шипье и Шика. Но первая представляеть болье сходства съ какимъ-нибудь стариннымъ швейцарскимъ замкомъ, чъмъ со скиніею Моисея; а другіе двъ напоминають быть-можеть лондонскій вокзаль или гостинницу съ террасами для развлеченія туристовъ и видами на разные ландшафты, вообще все, что угодно, только ни въ какомъ отношеніи не Синайскій храмъ.

Сообщаемая Библією исторія построенія храма Со- § LXXX ломонова для насъ важна еще тёмъ, что даетъ возможпость въ общихъ чертахъ опредълять величіе и великольціе храма.

Уже Давидъ, несмотря на всё богатства свои и тогданиее политическое могущество еврейскаго народа, предвидъль, что дело построенія храма будеть не посиламь одному Соломону, и задолго до своей смерти началь предварительныя работы, которыя неустанно продолжаль до конца жизни. Библейскій источникь выразительно отмечаеть, что при Давиде всю пришельщы вз землю Израильской работали надз обтесыванісм камней,— и что Давидь заготовиль множество желёза, мёди безь вёсу, кедровыхь бревень безь счету, разныхь драгоценныхь камней, мрамора и пр. (1 Парал. 22, 1—4; 29, 2). Золота Давидомъ запасено было сто тысячь тадантовъ (= 299.265 пудовъ) и серебра миллюнь талантовъ (2.659.925 пудовъ), то-есть все-

го на шесть слишкомъ милліардовь (именно золота: 4.151.250.000 и серебра: 2.081.250.000 а всего 6.232.500.000) металлическихъ рублей (1 Парал. 22, 14). Но этого ') было далеко недостаточно, такъ что Давидъ завъщаваетъ Соломону прибавить въ сему еще (1 Парал. 22, 14-15) и предъ смертно отдаеть свою собственную казну въ три тысячи талантовъ офирскаго золота (8.978 пудовъ) и семь тысячъ талантовъ серебра чистаго (18.619 пудовъ) для обложенія стінь и для священных сосудовъ; кромъ того, по слову Давида, главы семействъ и кольнъ и другія знатныя лица жертвують пять тысячь слишкомь талантовь золота (14.963 пудовъ) и десять тысячъ талантовъ серебра (26.599 пудовъ), мъди восемнадцать тысячь талантовъ (64.350 пудовъ) и желъза сто тысячъ (357.500 пудовъ), не считал драгоценных вамней (1 Парал. 29, 3-8) \*).

Когда Соломонъ, послѣ трехлѣтняго царствованія своего, въ которое золото въ Іерусалимѣ сдѣлалось равноцѣнымъ простому камню, приступилъ къ исполненію завѣщанія отца своего о храмѣ, огромные запасы Давида все-таки оказались недостаточны для выполненія начертаннаго имъ плана. Поэтому Соломонъ заключаетъ съ Тирскимъ царемъ Хирамомъ особый договоръ, по которому послѣдній обязывался доставлять Соломону рабочихъ своихъ и ливанскій лѣсъ за пшеницу, ячмень, оливковое масло и вино (2 Парал. 2 тл.; 3 Цар. 5 гл.). Количество рабочихъ изъ однихъ иностранцевъ, жившихъ въ землѣ Израильской и уже Давидомъ назначенныхъ для подготовительныхъ работъ по храму, библей-

<sup>1)</sup> По Шрадеру талантъ—центнеру—58,982 килогр.—143 фунта; золотой талантъ—49,110 кил.—ок. 119,706 фунт.,—серебраный—43,650 килогр.—106,397 фунтамъ; стоимость золотаго таланта—135,000 мар.—4,151,250 золот. копъйкамъ или 41,512½ руб.,—серебрянаго—7500 мар.—208,125 коп.—2081¼ руб.

<sup>3)</sup> По свидътельству Евполема всего золота на весь храмъ было употреблено на 4,600.000 талантовъ, серебра—1232 та-

скій источника истислисть на 153:606 человівть, изъ коихъ 70.000 были носильщивами, 80.000 каменосівками въ горахъ и 3600 наявирателями (2 Парал. 2, 17—18). Но и сами еврен были обложены повинностію въ 36.000 человість, которые партівми въ 10.000 отправлялись на Ливанъ для работь івъ продолженіе одного місяца и потомъ возвращались на родину для двухийсячнаго отдыха (3 Цар. 5, 13—19). Кромі того, по свидітельству Евиолема, Тирскій царь Хирамъ выслаль Соломону 80.000 финикійствихъ и Тирскихъ работниковъ, — и Египетскій царь Вафресь —80.000 своихъ мастеровъ, число же еврейскихъ мастеровъ, но нему, простиралось до 160.000 (ібід. ІХ. 32 и 34). Много літь продолжались эти работы уже при Давидъ, и промі того около десяти літъ при Соломоні.

И если и втъ ни малентикъ основани подаваться модной гинервритикв и отрицать математически-точныя библейскія даты і), то повволительным в оказывается спросить: вуда же пошли всь эти груди дерева и вамня? и надъ чемъ работали эти сотни тысячь рукъ въ теченіе не одного десятка літь? Неужели надытвить, не нивющимь ниже вида ниже доброты, малымь по своимъ размерамъ и обдинить по архитектуре зданіемъ, которое А. А. Олесинций рекомендуеть въ качествъ лучшаго изъ вобхъ существующихъ видовъ Соломонова храма и которое самъ же онъ называеть «сравнительно (съ чвиъ?) небольшимъ по своимъ разиврамъ»? (стр. 251). Главнымъ образомъ весь этотъ трудъ и массы метеріала должин били пойти на восточную ствиу храмовато мола и на самый храмъ, ибо свой дворецъ Соломонъ строилъ уже после освящения храма, равно какъ

лянтовъ в мъди — 18.050 тажантовъ. (Euseb. Praeparatio Evangelica IX, 84; edit. Francisci Vigeri pag. 453).

<sup>4)</sup> Даты Евролена могуть, подлежать соннавию, благодаря неисправности текста Евреніевой Римеравию Evangelica.

и дополнительных работы по отдёлка дворова производились и послё построенія храма, какіз свидетельствують 3 Цар. 9, 10 и 2 Парад 8, 1. А если така, то зданіе храма, кака средоточный и главный пункта всела работь, необходимо считать однима иза чудесь своего времени, какима она и дайствительно представлялся ва іудейскома предавіи времена Ирода и Іосифа Флавія (Antiq. 15, 11, ср. Bell. jud. 5, 5).

Наконецъ, начертанный на планъ Лавида храмъ примо называется въ Библін велечественнайшема и високима, достойнымъ по своему велинолівню въ прославленю имени Божія во верхъ странахъ (1 Парал. 22, 5, ср. 2 Парал. 9, 11, 22 и 3 Цар. 9, 8 со 2 Парал. 7, 21; 2, 5. 9); дело построенія крама Давидь и Соломонъ считають великимъ и труднымъ (1 Парал. 28, 20-21; 29, 1-2; 2 Парал. 2, 5-6, 9); уже созданный храмъ служить славою Изравля и Соломова въ даленихъ странахъ, такъ что вностранные владыки (царица Савы) путеществують въ Герусалинъ — посмотръть храмъ в поучиться мудрости у Соломона, примемъ дъйствительность далеко превышаеть ихъ ожиданія и народную мольу (3 Цар. 10, 7, 22-23; 2 Парал. 9, 6). И есль Товить, видъвшій храмы Ассярін и Персін, даже въ сравненій съ этими последними, паміваєть Іерусалимскій домъ Божій необыкновенно величественнымъ (Тов. 14. 5); если Иродову храму, который, по древне-іудейскимъ преданіямъ, уступаль Соломонову и въ разміврахъ н въ отдълкъ, удивлялись греки и римлянс; если римлянинъ — Титъ отластъ этому храму пальму первенства между всеми известными ому драмами, извывая оный украшеніемъ всей римской имперія (Іос. Фл. Bell. jud. 5, 11, 2; 6, 4, 3): то ръшительно непонятнымъ ока-SUBBETCE, KAKE MORED CHRESTS HABITHUED DECTABDATION храма Соломонова узвос и невысокое зданіе, съ маленькими окнами нашихъ подкрышныхъ этажей, нмеющее съ своимъ имзенькимъ крильцомъ около пятидесяти аршинь дляны, двадцать нетыра аршина писрины и, при вейжь натажкахь, около дведцатидевати аршинь мысоты, которая притомы скрадывалась и согромеждалась боновими пристройнами казарменнаго вида? Вое вданю въ его цёломъ, при такихъ размірахъ, будеть представлять домъ вли гостинницу средней руки въ какомъ-льбо нашемъ губерискомъ городъ. Итакъ, повториемъ вопросъ: на что же поили эти миоголётніе труды сотепъ тысячь рабочихъ рукъ, эти огромные вапасы отроительнаго матеріала, готовившагося въ теченім деоятковъ літъ?

Отивть, и притожь совершенно ясими и согласний, дается всеми истонивками библейской археологіи: не только точным указаними размівровь и отділки крама въ Библін (3 Цар., 2 Парал. и пророкъ Ісвенішль), но и какъ древнійшимъ (Ісенфъ Флавій и Евнолемъ), такъ и поздижнимъ (Мишна) предавіємъ іздейскимъ. При такомъ полномъ согласіи всіхъ источниковъ, общеприняная реставрація храма Соломонова оказывается возможною только благодаря огульному отрицанію всіхъ научно-археологическихъ дать и предпочтенію имъ личнаго произволенія новъйшими ученами западними.

Обращансь, ватёмъ, въ ближайшему обслёдованію § LXXXI этихъ деть, чтоби быть повятными въ дальнёйшихъ частныхъ разсужденіяхъ жамнухъ, намередъ и въ общихъ чертахъ изложимъ наше представленіе о витышнемъ видё всего сооруженія и его главныхъ частей.

Храмъ вы: его паломъ состояль изъ трекъ частей: І. Нижняя пристройна или такъ называемыя боковыя коминаты. Эта часть не вивля для себя обравца въ нереносномъ храмъ Спиайскомъ и возникла вследствіе топографическихъ условій и натуральныхъ особенностой вершимы горы Моріа. По откровению свыше набравный Давидомъ для дома Божія холмъ Моріа, въ своемъ натуральномъ видь, нийлъ уже форму монумевта, который состоянь нев трекь террась, кругими уступани. возвышавшихся одна надъ другой. Основная мисль храмоздатомя состояма въ томъ, чтобы обратить эти натуральния и неправильныя террасы вы архичектурно-правильный монументь, --- дать имъ художественную форму н архитектурную отцелку, --- а самую веринину скалы увънчать важь бы продолжениемъ ез въ небу-невидимому желину Бога. Руководясь такою мыслію, крамоздатель сооружением огромной стени на восточной сторонъ гори обратиль неправильного вида нижнюю и самую широкую террасу въ правильный четвероугольникъ двора свини и устроиль здъсь вивний дворъ. Затемъ средняя, более узкая терраса, будуне обсечена и обстроена ствнами и таклерении, обравовала средній (на восточной половинъ своей) или внутрений дворъ, навъ бы второй этажъ монумента (эта терраса, по Ісзеківлю, вибла 200 ловтей дливы и 100 мираны). На этой террасв, и именно на западной ея половинъ, крутыми и неправильными скатами высоко поднималасьвершина холиз, овянчиваясь жебольшою площадкою (третья терраса). Чтобы дать ей правильный четыреугольный видь, храмовистель окружиль ее ствивми оть основанія по направленію къ верший на шестьдесять локтей, связавъ ствин съ натуральнымъ грунтомъ склоновъ холма особими контрфорсами и устроивъ въ пространствъ между станою и сналою номнаты, а снаружи ствиъ-балкони. Для сего всю нестидесятиловтевую висоту окружныхъ ствиъ храмовдатель раздвлилъ на три яруса, каждый въ двадцать локтей высоты; а въ скаль были высъчены уступи для утвержденія на нихъ помостовъ, служившихъ потолками для однихъ и полами для другихъ комнатъ. Въ силу естествениаго съуженія склоновъ холив по направленію его къ вершанв своей, пространство между ствиою и скалою должно было распивраться въ томъ же напровлении и въ той же

маръ, то-еслъ ширина прусовъ необходимо увеличивалась по мере иль вознымены одинь надь другимь и приближенія къ цоколю храма, такъ что находивніяся на съверной и южной сторонахъ храма платформы имъли ширину уже въ двадцать локтей. Эта терраса была внутренныйшимъ дворомъ, на восточной сторонъ коего, прямо предъ притворомъ храма и на виду у всвят, возвышался алтарь всесожженія. Въ соответствіе западному пятидесятилоктевому квадрату двора скиніи, вся площадь пристройки имела сто локтей квадрата, причемъ только продольныя ствны ея имвли сто локтей, напротивъ поперечная задняя равнялась только семидесяти локтямъ, оставляя на съверной и южной сторонахъ узкія площадки для притворовъ. Вся пристройка, представлявшая третью террасу, хотя своею ствною и не соединялась непосредственно съ стъпами храма, но по наружному виду и по возможнымъ подземнымъ ходамъ изъ нея въ храмъ, она представляла съ храмомъ единое и нераздъльное цълое, служа его нижнимъ этажемъ. Кромъ того, поперечные контрфорсы, прикрыплая окружную стыну пристройки къ скаль, въ то же самое время могли служить опорою (быками) для храмоваго цоколя, особенно въ техъ местахъ, где натуральный грунть скалы для сего быль недостаточенъ. Такимъ образомъ вся пристройка имъла точно такое же значеніе для храма, какое стъна восточнаго мола-для вибщияго двора или нижней террасы; она служила нижнимъ этажемъ, фундаментомъ и террасою для главнаго корпуса храма. За отсутствіемъ образца въ богооткровенномъ планъ храма, позволительно эту архитектурную систему ставить въ аналогію съ небезъизвъстною Востоку (Ниневія) террасовидною обдвлкою священныхъ холмовъ для монументальныхъ зданій.

- И. Дома Божей или главное вдалів храма состояю изъ двуць частей: 1) нижней каменной и 2) верхней деревинной.
  - 1. Каменная часть вивла:
- а) Докольный этаже десятилоктевой высоты, на западной сторонъ представлявшій продолженіе задней ствны пристройки, а на свверной и южной сторонахъ имъвшій платформу въ двадцать локтей ширины при столоктевой длинв и на восточной-въ пятнадцать локтей 1) ширины при семидесятилоктевой длинъ. Нижная пристройка на десять локтей не достигала самой вершины холма, оканчивавшейся весьма небольшою плошадкою на западной сторонъ. Это святьйшее мъсто на скаль, -- подножіе ногь Божінхъ, гдь стояль между небомъ и землею Ангелъ-Іегова во время моровой язвы во Израилъ, посланной Богомъ за гръхъ Давида (2 Цар. 24 гл.), - было свыше указано Давиду для сооруженія алтаря Богу и для поставленія здёсь Ковчега Зав'єта съ очистилищемъ. Поэтому оно и отдълено было для девира и святаго святыхъ. Но какъ площадь вершины Моріа была вдвое болье того пространства, какое занимало святое святыхъ въ Синайскомъ образцъ, то здысь им находимь основной мотивь удвоенной пропорціи последняго въ размерахъ храма Соломонова. Храмоздатель могь бы соорудить домъ Божій какъ точную копію скиніи или же взять утроенную, учетверенную пропорцію. Но если главнъйшая и святьйшая часть храма, долженствовавшая занять то мёсто, гдё стояль Ангелъ-Іегова, могла быть только вдвое, ни болье ни менье, увеличена сравнительно съ Синайскимъ образцомъ, то въ силу этого топографическаго условія и въ

<sup>1)</sup> Если выпочать въ эту ширину пространство, которое занимала паперть притвора.

- архитектурное соотвытствіе девиру, все сооруженіе по необходимости должно было представлять удвоенную пропорцію Санайскаго богоотеровеннаго плана для дома Божія. Итакъ: занятый сплошь, во всё измеренія, подъ отдъленіемъ девира вершиною Моріа, (служившею помомъ девира и мъстомъ для Ковчега Завъта или подножіемъ ногь Божінхъ, покольный этажъ оставался свободнымъ подъ святилищемъ, такъ какъ вершина скалы на восточную сторону имбла сначала кругой и невысокій (десять локтей), а потомъ (после двадцати локтей) постепенный спускь въ сто локтей длины, за которымъ следоваль уже опять кругой обрывь около шестидесяти локтей высоты. Отсюда: имен одинаковую тридцатилоктевую высоту снаружи, девиръ внутри быль на десять локтей ниже святилища, если измерять высоту по отвъсной линіи оть грунта скалы до крыши храма. Общимъ образцомъ для цокольнаго этажа послужили серебряныя подставы ствиъ скиніи.
  - б) Каменныя стъны храма, образуя небольшой уступъ на поколъ снаружи, (толщина поколя равнялась шести локтямъ, а толщина нижней половины стъныпяти или четыремъ, имвли двадцатилоктевую высоту, при шестидесятилоктевой внутренней длинъ и двадцатилоктевой внутренней ширинь храма, такимъ образомъ представляли математически-точное удвоение дома скинія во всёхъ его измёреніяхъ. На десатилоктевой высоть стынь и на верху ихъ имълись два карнизовые выступа ширины цоколя, то-есть въ одинъ-два локтя, такъ что вся каменная кладка стънъ представляла три яруса или три ряда камней. Строго выдержанный во всей архитектуръ храма (накъ во внъшнемъ его планъ такъ и во внутреннемъ устройствъ мотивъ подражанія Свнайскому образцу безусловно не дозволяеть представлять поль святилища ниже пола девира на десять локтей, то-есть вводить цокольный этажь во внутреннее

пространство святилища 1) Посему мы предполагаемъ существованіе пола во святилищё, дежавщаго на цокольномъ этажё и въ одной плоскости съ поломъ девира, которымъ служилъ натуральный грунтъ веринны святой скалы. Такимъ образовъ различаясь своею внутреннею высотою, при измёреніи ея отъ грунта скалы, девиръ и святилище имёли одинаковую двадцатилоктевую высоту въ той части храма, которая была назначена для покоя Ковчега Завёта и для обитанія Бога, то-есть при измёреніи высоты отъ пола обомъ отдёленій до крыши храма. Такъ это было и въ скиніи.

2) Древесная надстройка храма, съ тою же математическою точностію соотвітствуя шатру скинів, возвышалась двадцатью шестью локтями надъ каменнымъ корпусомъ. Она состояла изъ четыреугольной деревянной надстройки въ пятнадцать локтей высоты, двухскатнаго шатра въ десять—одинадцать локтей и позлащенныхъ шпилей четырехлоктевой высоты (вавимы скиніи). Наконецъ, въ соотвітствіе капителямъ и вавимамъ скинів, храмъ Соломона иміль на стінахъ, вокругь деревянной кровельной надстройки, баллюстраду или позлащенныя перила четырехлоктевой высоты.

III. Притворт храма, какъ и въ скиніи, не входивтій въ размѣры дома Божія и выдававшійся къ востоку на десять локтей, при ширинѣ равной корпусу храма, въ общемъ достигалъ высоты храма, что было и въ скиніи. Въ подражаніе Синайскому образу и въ соотвѣтствіе архитектурѣ храма, притворъ состоялъ ивъ слѣдующихъ частей:

1) Паперть, въ виде ступеней, ведшая съ платформы жертвенника во святилище, имела десять локтей высоты и двадцать ширины; она занимала восточную сторону

<sup>1)</sup> Предположение это, какъ увидимъ, встръчаетъ серьезное возражение и со стороны топографическихъ условій.

цоколя, высотою соответствуя подвадьному этажу святилища, а шериною — внутренней ширине храма и притвора.

- 2) Дет мидица колонны, стоявшія на цокол'є паперти и державшія верхнюю деревянную надстройку притвора, образовывали открытое, широкое и высокое крыльцо грандіозной и см'єлой архитектуры. Он'є им'єли тридцать пять—шесть или тридцать девять—сорокъ локтей высоты.
- 3) Каменная входная стана, отділявшая притворь оть святилища и державшая лицевую стіну кровельнаго сруба, иміла двадцать локтей высоты и четыре локтя (въ гижней половині) толщины.
- 4) Наконець деревянная надстройка, вѣнчавшая притворъ и висѣвшая переднею стороною на мѣдныхъ колоннахъ, а заднею—на лицевой стѣнѣ кровельнаго сруба, достигала общей высоты всего храма, которая равнялась шестидесяти локтямъ, а вкупѣ съ нижнею пристройкою—ста двадцати локтямъ.

Такой видъ ветхозавѣтнаго храма Соломонова, строго выдерживая Синайскій богооткровенный образецъ и дѣлая Іерусалимскій домъ Божій дѣйствительнымъ чудомъ своего времени, въ точности соотвѣтствуетъ: а) рѣшительно всѣмъ датамъ библейскаго источника; б) древнеіудейскимъ преданіямъ временъ Іосифа Флавія и Евполема; в) неполной реставраціи разрушеннаго храма Соломонова, сдѣланной Зоровавелемъ изъ останковъ храма и существовавшей до временъ Ирода; г) Иродовой реставраціи Соломонова храма, на которую, безъ сомнѣнія, вліяли въ извѣстной мѣрѣ воспоминанія, хранившіяся въ преданіяхъ тогдашней іудейской школы, — и существовавшая тогда неполная реставрація Зоровавелева; д) даже позднѣйшимъ іудейскимъ преданіямъ (временъ Мишны), насколько они могутъ быть относимы къ Со-

ломонову, а же къ Иродову храму; е) наконецъ не безъизвъстной Востоку террасообразной обдълкъ холмовъ для монументальныхъ построекъ.

Всв вышензложенныя положенія мы надвемся доказать въ нашихъ дальнвишихъ ивследованіяхъ.

## I.

## нижняя пристройка.

§ LXXXII Основные источники для возстановленія сей части храма гласять слідующее:

З Царство 6, 5—6. 8. 10: «построиль при (на) стѣнѣ дома платформу кругомъ со стѣнами дома вокругъ храма и девира 1); и сдѣлалъ ребра (помосты, ярусы) кругомъ: нижняго ребра 2) (помоста) ширина пять локтей, средняго шесть локтей ширина; и третьяго семь локтей ширина; ибо уступы сдѣлалъ для дома кругомъ извнѣ, чтобы не укрѣплять (такъ что не укрѣплялись помосты) въ стѣнахъ дома... 3) входъ ребра (яруса) средняго къ правому плечу дома, и по витой лѣстницѣ восходили на среднее (ребро—ярусъ) и изъ средняго къ третьему... и построилъ платформу при (на) всемъ домѣ, пять локтей высота ея, и укрѣпилъ домъ кедровыми бревнами» 1)...

Пророко Іезекішль 41, 5—15: «сміриль стіну дома въ шесть локтей, и ширину ребра (боковой пристройки)—

<sup>1)</sup> Русскій переводъ: сдідаль пристройку вокругь стінь храма вокругь храма и девира.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Русскій: боковыя комнаты.

Русскій: дабы пристройка не прикасалась къ стінамъ храма.

<sup>4)</sup> Русскій: оні (боковыя комнаты) прикріплены были въ праму посредствомъ кедровыхъ бревенъ.

четире локія около дома кругомь і); и реберь (боковых вотремений), ребро из ребру, (было) тридцать три; они входять въ стъну, что для дома реберъ (боковыхъ отделений) около — кругомъ, дабы быть (имъ) держащимися (т.-е. чтобы держаться), но они не были держащимися вы стыны дома 2); и расширялась (боковая пристройка) кругомъ кверху болю и болю для реберь (боковыхъ отдъленій з), ноо окружность дома (восходила) выше и выше вокругъ-около дома; почему ширина дома (была больше) вверху и такъ (по той же причинь) нижнее ребро (ярусь боковой) возводило (по лестните) ') на верхнее въ среднему. И видель я у дома висоту 5) около-кругомъ "): основанія боковъполная трость, (то-есть) шесть больших ловтей. 1), ширина стены, которая для бока ко выв (вившней боковой пристройки)-пять локтей, а что оставалось в (было) домомъ (то-есть назначено для) боковъ, кои виутри (то-есть для внутреннихъ боковыхъ комнатъ); в средина пристроекъ шириною двадцать локтей вокругъ дома отовсюду. И входъ бока (внѣшняго, то-есть внѣшней пристройки къ боковой ствив) для (LXX πὶ τὸ ἀπόλοιπον)

<sup>1)</sup> Русскій: ширнин въ боковых комнатехъ, кругомъ храма, по четыре локтя.

<sup>2)</sup> Русскій: такъ что они въ связи съ нею, но станы самого храма не касаются.

<sup>-: 3)</sup> Русскій: боковыми комнадами.

<sup>4)</sup> Гифиль буквально: авставлило восходить, — им'я о лествищу, возводившую, — русскій: изъ нижняго этажа восходили въ верхній чраз средній.

<sup>. 5)</sup> Русскій: верхъ дома.

<sup>- (</sup> в) Русскій: во всю окружность,

<sup>- 7)</sup> Ср. 40,5: считая докоть въ локоть (обычный) съ дадонью.

с в) Буквально причастіє Гофаль ПЭД отъ ПЭД: что оставменнос; русскій: открытоє пространство есть подлі боновыхъ комнать.

того, что оставалось (то-есть въ постройки внутреннія между ствною и скалою), входъ одинъ къ свверу (на свверной сторонв пристройки) и другой входъ для южной стороны, — а ширина м'еста останияго цять локтей вругомъ. Зданіе, что въ лвцу отдёленія (платформы вля площади), уголь пути морскаго (то-есть задняя ствиа нижней пристройки, обращенная къ задней площади двора) 1) — ширина (его) семьдесять локтей, а ствивзданія вы пять доктей ширины кругомь; длина же зданія девяносто локтей. И смірнять домъ: длина сто локтей, то-есть и платформа и вданіе (само) и стіны его длиною (общею) въ сто локтей; ширина передней стороны дома из востоку съ площадью (включительно) столоктей; и смърнаъ длину зданія къ лицу платформы. что на задней сторонъ 2), угловыя выступы ея (платформы) здёсь и тамъ (на обоихъ концахъ)-сто локтей, (включая сюда) и внутренній храмъ (главный корпусъ храма), и притворы двора 3).

<sup>1)</sup> Русскій: зданіе предъ площадью на западной сторонѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Руссвій: въ діннъ зданія предъ площадью на задней сторонъ ея съ боковыми комнатами его (?) по ту и другую сторону онъ намърниъ сто ловтей, со внутренностію храма в притворами двора.

<sup>3)</sup> Пророчественным созерданіем Іевевінія мы пользуемся въ качествь источника для возстановленія Соломонова храма на слыдующих основаніяхь: 1) пророкь совердаеть и фактически измыряеть плань храма на самомы мысть его развалинь, будучи восхищень на овятую гору скустя четырнадцать лыть послы разрушенія храма, слыдовательно вы такое время, когда образь Соломонова храма живо предносился умному оку пророка и когда быль еще цыль весь каменный матеріаль разрушеннаго храма; 2) вы тых описаніяхь пророчественных, которыя можно сравнить сы датами 3 Царствы и 2 Паралипоменонь, замычается точное соотрытствіе симы послыднимы; 3) ни одинь ученый еще не смогь доказать, чтобы пророче-

Навонець у Іосифа Флавія въ древностяхи VIII. 3, 2 читаемъ: «кладетъ царь основанія храму на большую глубину почвы, изъ крвпкихъ вамней и могущихъ противиться времени, которые, сросшись съ почвою, должны были служить платформою и фундаментомъ для зданія, и благодаря своей прочности могли снизу (дій την κάτωθεν Ισγύν) выдержать какъ громаду будущаго сооруженія, такъ и драгоп'інныя украшенія, кои своею тажестію не уступали строительному матеріалу грандіознаго и великолъпнаго зданія. Ствим его до потолка построили изъ бълаго камия, высота его была шестьдесять локтей, столько же и длина, а ширина двадцать локтей. На семъ (нижнемъ) зданій было воздвигнуто другое, такихъ же размъровъ, такъ что вся высота храма равнялась ста двадцати локтямъ. Обращенъ онъ быль лицемъ къ востоку... Обстроилъ (Соломонъ) храмъ кругомъ тридцатью малыми домами, которые, въ большомъ количествъ и близко другъ къ другу облегая извиъ зданіе, должны были служить свявями для всего сооруженія. Устроиль для этихъ домовъ ходы другь чрезъ друга (сквозные). Каждый изъ домовъ этихъ имёлъ ширину въ пять локтей, такую же и длину, а высоту въ двадцать локтей. Надъ ними сверху надстроиль другіе дома, а надъ сими еще другіе, равные разм'врами я числомъ. Такимъ образомъ общая ихъ высота равнялась нижнему зданію. Верхнее же зданіе (храмъ) не было обстроено. Потолокъ на нихъ положилъ кедровый. У однихъ домовъ былъ свой особый для каждаго по-



ственный иланъ храма представлялъ вавія-либо существенныя укловенія отъ дъйствительно-существовавшаго храма; 4) правда, созерцаемый пророкомъ планъ храма имъетъ такія подробности, которыя мы не въ состояніи представить съ полною наглядностію, но внъшняго и общаго вида храма онѣ мало касаются.

толокъ, не соприкасавшійся съ сосёдение донами, -- а у другихъ была одна общая кровля, державшаяся на длинныхъ балкахъ и проходившая надъ всеми домами. Всябдствіе сего среднія стіны, скріпляення одними в теми же бревнами, получали большую твердость. А подъ балки настлалъ крышу изъ того же самаго матеріала. Стіны же отділаль кедровыми досками и золотомъ, такъ что весь храмъ сіялъ и ослепляль глазапосетителей разливавшимся отовсюду блескомъ золота. Все зданіе храма было сооружено, съ великимъ искусствомъ, изъ обтесанныхъ и полированныхъ камней, которые были сложены такъ стройно и гладко, что нельзя было замътить признаковъ молота или другаго вакого строительнаго инструмента, но казалось, какъ бы безъ употребленія этихъ орудій, весь матеріаль стройно сросся отъ природы, -- скорве -- самъ собою, чвиъ -- по необходимости. Царь устроиль также художественной работы восходъ къ верхнему дому чрезъ ширину стъны, ибо онъ не имълъ великихъ воротъ на восточной сторонь, какъ нижній домъ; но съ боковъ были входы чрезъ очень малыя двери. Наконецъ какъ внутри такъ и спаружи, царь обложиль храмъ кедровыми бревнами, которыя были соединены между собою толстыми связями поперечными, такъ что это служило въ качествъ скръпъ» (Antiq. edit. Haverc. 1, pag. 422 - 423; Niese II, pag. 190-192).

Всё эти, на первый взглядъ не довольно ясныя и повидимому противорёчивыя, показанія, по нашему мнёнію, легко могуть быть объединены въ одинъ цёлостный образъ, въ коемъ они взаимно себя уясняютъ и подкрёпляютъ, если руководителемъ въ дёлё ихъ изъясненія изберемъ ученаго знатока іудейскихъ древностей — Іосифа Флавія 1). Приведенный параграфъ его древно-

<sup>1)</sup> Трактатъ Мишин-Миддотъ мы не считаемъ въ числъ

стей служить единственною путеводною нитью къ выкоду изъ лабиринта всевозможныхъ недоумфній и произвольностей, въ коихъ запутываются всё, отступающія отъ Іосифа, новъйшія гипотезы. Такимъ образомъ вопросъ объ окружной пристройкъ храма, по нашему мифнію, долженъ служить пробнымъ камнемъ для ръшительной оцфнки сравнительной доброкачественности разныхъ архитектурно-художественныхъ мотивовъ въ реставраціяхъ Соломонова храма новъйшими археологами.

1) Общепринятая гипотеза, принимаемая и А. А. \$LXXXIII Олесницимъ, въ его трудъ излагается такъ:

«Боковыя пристройки вокругъ храма (примыкавшія непосредственно къ храму со всёхъ сторонъ, кром'в восточной) обращаютъ на себя, прежде всего, вниманіе тёмъ, что оне состояли изъ трехъ этажей, весьма определенно различаемыхъ въ тексте: нижняго, средняго и третьяго (3 Цар. 6, 5 — 7). Это различіе отд'ельныхъ ярусовъ, кром'в того, что выясняетъ видъ самыхъ боковыхъ пристроекъ, важно еще въ двухъ отношеніяхъ: вопервыхъ, оно показываетъ намъ, что на самомъ корпусъ храма верхнихъ ярусовъ не было, потому что, въ противномъ случать, оно были бы также определенно указаны; вовторыхъ, оно свидътельствуетъ о независимости архитектуры Соломонова храма отъ египетскихъ храмовъ, хотя имъвшихъ боковыя пристройки къ корпусу храма, но всегда только одноэтажныя. Такъ какъ

основных» источниковъ для возстановленія вида и плана храма Соломонова. Таковымъ источникомъ этотъ трактатъ можетъ служить лишь въ той же мѣрѣ, въ какой Иродова реставрація приближалась къ подлинному Соломонову храму. Подробное обслѣдованіе показаній Миддотъ будетъ сдѣлано въ отдѣлѣ объ Иродовомъ храмѣ.

трехъярусныя боковыя пристройки Соломона непосредственно примыкали къ храму, то онъ состояли только из одной наружной стъны, проведенной параллельно стънъ храма вт разстояніи пяти локтей от нея (что, замътемъ, равняется тремъ съ половиною аршинамъ: странная пристройка!) и имъвшей, по изображенію пророка Іезекімля (41, 9), собственной толщины пять локгей. Другою же внутреннею стъною построект служили готовая уже стына самаго храма. Весьма замѣчательно въ этомъ случаѣ то угажительное отношеніе къ храму, какое, по описанію библейскаго текста, соблюдалось при возведении боковыхъ зданій. Запрещалось нарушать чёмъ-либо цёльность стёнъ храма, даже въ той части его, которая не была на виду, особенно же вгонять въ стъну перекладины и балки для утвержденія потолковь въ отдыльныхь этажахь пристроекъ. Для этой послъдней цъли предписывалось воспользоваться уступами, бывшими въ стънъ храма, такъ какъ наружная сторона корпуса храма возвыщалась не отвъсно, но съ сокращениемъ своей толщины въ видъ трехъ уступовъ. Такъ какъ такіе уступы были очень значительны, цълаго локтя ширины  $(=10^3)$ вершкамъ), то на нихъ удобно было расположить кедровые потолки отдъльных этажей и крышу всего боковаго зданія. Вслыдствів того, что растояніе между уступами было пять локтей, то вст три этажа имъли такую именно высоту (3% аршина). Такую же норму пяти локтей должна была имьть и широта этажей, но она была удержана только въ нижнемъ этажъ. Средній этажг, всльдствіе локтеваго уступа въстынь храма, имълъ шесть локтей ширины. Точно также верхній этажь, вслыдствіе новаго уступа стыны храма, расширялся еще болье на одинг локоть. Общую высоту всьхъ трехъ этажей, включая сюда и ихъ крышу съ перилами, нужно полагать въ двадцать локтей (14

вршинь). Во всяком случат корпуст самаго храма, среди опоясывавших вы построек, возвышался иплою третью своей высоты, и вт этой части его стъны уже не было уступовт» (стр. 242—244).

Пом'в ченное курсивомъ не можемъ принать по сл'в - §LXXXIV дующимъ соображеніямъ:

Первое. Если боковая пристройка окружала домъ Божій ни главный корпусь храма, то позволительно спросить: что въ Симайскомъ храме служило образцомъ для такой сравнительно большой пристройки къ Соломонову храму? Предполагаемый (на стр. 220) спускъ концевъ верхнято покрова свиніи, какъ мы знаемъ уже і), не могь служить такимъ образцомъ, ибо а) по ясному укаванію Библін, покровъ свішивался со стінь скинів только на одинъ локоть <sup>1</sup>); б) предполагаемый спускъ долженъ былъ образовывать по сторонамъ скинів закрытое пространство, постепенно расширявшееся сверху внезь, а не наобороть, какъ окружная пристройка; в) предполагаемый спускъ покрова, при нъсколько приподнятой крышъ скинія, долженъ быль закрывать верхнюю часть ствиь, оставляя открытою нижнюю, между твиъ разсматриваемая гипотеза, наоборотъ, закриваетъ нежнія дві трети высоты дома Божія, оставляя открытою верхнюю треть ея: г) общая аналогія архитектуры между свинією Моисся и храмомъ Соломона отврываеть, что дерево скиніи было зам'внено въ храм'в кампень (ствим и пр.), а шерстяная матерія—деревомъ (внутренній покровь съ изображеніемъ херувимовъ, завъса святаго святыхъ и пр.),-по сему вся окружная пристройка должна бы быть деревянною и не имъть капитальной ствны каменной въ пять ловтей толимвы; д) предполагаемое назначение предполагаемаго вокругь скинии за-

<sup>1)</sup> Cm. § LXIII, 5.

<sup>\*)</sup> Cm. § LXII.

крытаго пространства для храненія священных сосудовъ и пом'ященія стражей скиніи, какъ мы знасмъ уже, доказано быть не можеть. Выводъ: окружная пристройка Соломонова храма не могла быть подражаніемъ Синайскому образцу, но возникла, какъ увидимъ, самостоятельно, изъ условій грунта вершины горы Моріа.

Второе. Разсматриваемая гипотеза опирается главнымъ образомъ на указанной въ 3 парствъ тридцатилоктевой высотв каменнаго корпуса храма. Но а) в при такой высоть корпуса храма ничто не ваставляеть загораживать оный боковою пристройкою и не препятствуетъ помъстить пристройку наже главнаго корцуса; б) тридцателоктевая высота каменнаго корпуса не предполагаеть, чтобы надъ этимъ корпусомъ не было высокой деревянной кровельной надстройки, какъ десятилоктевая высота деревянныхъ ствиъ скиніи не устраняеть возможности предполагать надъ ними высокоприподнятый шатеръ; в) сама же гипотева увеличиваетъ произвольно общую высоту храма до сорока двухъ локтей; г) возстановленный Зоровавелемъ изъ упълъвшихъ останковъ храмъ Соломона, въ неполномъ видъ, имълъ, и по указу Кира и по свидетельству Іосифа Флавія, шестидесятилоктевую высоту, то-есть возстановлены были только три каменные ряда или яруса ствиъ храма (30 локтей) съ четвертымъ и новымъ рядомъ или домомъ деревяннымъ (кровельнымъ), такъ что съ кровельною надстройкою Зоровавелевъ храмъ имвлъ 60 локтей высоты; д) показателемь общей высоты крама служить притворъ, виввшій, по свидетельству 2 Паралипоменонъ н Іосифа Флавія, сто двадцать ловтей высоты; такая же высота храма предполагается и Иродовою реставраціей храма, какъ о семъ свидетельствують Іосифъ Флавій и Мишна въ трактатв Миддотъ, -- между твиъ какъ разсматриваемая гипотеза, на зыбкихъ основахъ, опредъляєть высоту притвора только въ двадцать локтей; е) косвеннымъ цоказателемъ общей высоты и храма притвора могутъ служить двё мёдныя колонны притвора, имёвнія, какъ увидимъ, тридцать иять или сорокъ локтей высоты, по свидётельству 2 Паралиноменонъ, чему не противорёчить 3 Царствъ и сохранившееся на днё стекляннаго сосуда изображеніе Иродова храма съ двумя входными колоннами. Выводъ: сорокадвухлоктевая высота храма, при двадцатилоктевой окруженой пристройнъ, не имъя твердыхъ и положительныхъ основъ, противоръчитъ прямымъ свидътельствамъ: 2 Паралипоменонъ и Іосифу Флавію, и не прямымъ—Зоровавелевой и Иродовей реставраціямъ храма.

Третье. Принимаемая гипотевою двадцатилоктевая общая высота пристройки не можеть быть доказана, ибо 3 Цар. 6, 10 говорить не о высотв каждаго изъ трехъ арусовъ пристройки, но, какъ увидимъ, или о высотв галлерей, окружавшей крышу пристройки (то-есть о галлерей платформы, на которой возвышался главный корпусъ храма), или же о высотв твхъ камеръ, которыя имъли отдвльные потолки, причемъ самые арусы и ихъ платформы могли быть выше камеръ; напротивъ, по ясному свидотельству Іосифа Флавія каждый ярусъ имъло двадиатилоктевую высоту.

Четвертое. Закрывая пристройкою почти весь (2/3) главный корпусь храма и утверждая потолки и полы ярусовъ на уступахъ храмовой стёны, гипотеза во очію противорёчить: а) ясному и выразительному показанію библейскихъ источниковъ, что пристройка не утвержедалась въ сточниковъ, что пристройка не утвержедалась въ сточнахъ храма и ихъ не закрывала, и б) свидётельству Іосифа, что верхній домъ храма (въ шестъдесять локтей высоты) не быль обстроенъ боковыми комнатами и что эти послюдня окружали только ниженій этажемъ высоты).

Иятое. Для чего же, спросимъ снова, требовалось это великольпное наружное убранство стыть храна рельефами херувимовъ, пальмъ, распусвавшихся цвътовъ, цъпей, -- этоть разноцевтный мраморъ и золото, драгоцвиные вамни и пр.? Неужели только для того, чтобы навсегда соврыть отъ взоровъ это великоление служебными камерами, кладовыми, помъщеніями для служителей храма и пр.? И что это за странная архитектура-величественное зданіе съ дорогою и веливолівною отделкою загромождать служебными пристройками, оставляя для вворовъ лишь незначительную и, при боковыхъ пристройкахъ, недоступную для отчетливаго и близкаго соверцанія верхнюю часть зданія съ карнизами, деревянною крышею и перилами? И если въ опровержение гипотезы Винера, по которой великолёпныя капители медных колоннъ были сокрыты подъ какимъ то покрываломъ, А. А. Олесницкій со всею справедливостью вопрошаеть: «въ такомъ случай зачёмъ же они и были сдъланы» (стр. 267)?-то сей же самый вопросъ мы можемъ обратить и къ разсматриваемой гипотезъ.

Шестое. Наконець самоосуждение гипотезы слышится въ словахъ: «совершенно вопреки библейскому описанию Іосифъ Флавій совстить отдёляеть боковыя пристройки отъ корпуса храма и помёщаеть ихъ вокругъ того нижняго основания или платформы, на которой храмъ стоялъ, по его мнёнію, открыто, ничёмъ не заслоняемый; такъ какъ платформа подъ храмомъ сама по себё имёла по Іосифу шестьдесять локтей высоты, то такую же высоту вмёли и окружавшия ее трехъярусныя пристройки; такимъ образомъ каждый ярусъ имёлъ самъ по себё высоты двадцать локтей: возможна ли такая высота при пяти локтяхъ ширины ярусовъ?»... (стр. 244). И только!? А между тёмъ Іосифъ долженъ быль имёть самое бливкое знакомство съ Зоровавелевымъ храмомъ, на глазакъ Іосифовыхъ родителей срывались прежнія Соломонов-

скія основанія храма и полагались новыя. Наконець и библейскій тексть говорить о такой постройкі, которая не утверждалась въ стінахъ храма, а не о такой, которая вагромождала храмъ. И въ заключеніе: въ чемъ состоять архитектурная невозможность яруса—галлерен въ двадцать локтей высоты при пятилоктевой ширині! Еслибы даже относить двадцатилоктевую высоту не ко вніжними галлереямъ, а къ внутреннимъ комнатамъ, то и тогда никакой архитектурной невозможности не получается. Во всякомъ случай съ Іосифомъ Флавіемъ, при отсутствіи противорізній ему со стороны библейскихъ источниковъ, всякая отступающая оть него гипотеза должна считаться, и весьма серьезно, независимо отъ личныхъ архитектурныхъ вкусовъ, возводимыхъ въ критеріи архитектурныхъ возможностей и невозможностей.

2) Гипотеза Пена. Разсмотрѣнная и считающаяся обще- § LXXXV принятою гипотеза въ послѣднее время значительно поколеблена Пэномъ, но собственная реставрація критика въ научномъ отношеніи совершенно ничтожна, какъ то доказалъ достоуважаемый А. А. Олесницкій. Не отдѣляя пристройку отъ внутренняго пространства храма, Пэнъ представляеть ее въ видѣ трехъ внутреннихъ галлерей или платформъ, возвышающихся одна надъ другой и расширяющихся амфитеатрально по мѣрѣ своего возвышенія, а снаружи опирающихся своими полами на тройной рядъ колоннъ, коихъ высота увеличивалась по мѣрѣ ихъ отдаленія отъ центральной части храма и соотвѣтственно возвышенію платформъ '). Основанія гипотезы слѣдующія: 1) свидѣтельство пророка Іезекіния, что храмъ (? Читай: домъ, то-есть окружной при-

<sup>1)</sup> Подробиве см. у Олесв. стр. 306-310.

стройки, а не главный корпусь храма или домъ Божий), поднимаясь выше и выше, все болве и болве расширянся кругомъ во всв стороны боковыми ярусями» (Іезек. 41, 7); 2) названія пристройки: ребрами, платформажи, военными рядким войскъ (стоявшихъ на галлереяхъ ръзныхъ херувамовъ); в) свидътельство 3 Цар. 6, 6, что боковыя расшеренія не покоились на ствив храма; 3) свидвтельство Мишны (трактать Миддотъ, IV. 4): нижнее крыло или галлерев инъва пять ловтей, а ея деревинаци навъсь шесть ловтей; средняя галлерея шесть локтей, а ся деревянный навысь семь локтей; и верхняя галлерен семь локтей»; 4) разсказъ Іосифа Флавія (Bell jud. 1, 7, 6), что Помпей, стоя въ пентральной части храма, видить не только светильникъ, жертвенникъ кажденія, но и дов тысячи талантовъ, которые не могли находится въ средней залъ храма и могли быть видимы снизу только въ томъ случав, если помвщались въ одной изъ амфитеатрально расширявшихся верхнихъ галлерей храма; др. осн. см. у Олесн. стр. 309—310.

Вь опроверженіе сей гипотезы А. А. Олесниций выставляеть такія соображенія: а) еслибы мы, не им'я книгь Царствь и Паралипоменонь, должны были руководиться однимь описаніемь пророка Іезекійля, тогда, можеть быть, и нужно было бы согласиться съ реставраціею Пэна; но есть полное основаніе думать, что выщеприведенное свид'ятельство Іезекійля не им'веть отношенія къ Соломонову храму: тогда какт историческій храмь Соломона вверху съуживался (это—только гипотеза, не им'вющая для себя твердыхъ основаній), изображая собою плотяныя, тягот'явшія къ землі, формы ветхо ав'ятнаго богослуженія, храмь будущій, предъуказываемый Іезекійлемь, только узкою полосою стойть на землі, все боліве и боліве расширяясь вверху, и изображая собою все б'яльшую и большую открытость

религиознаго духа въ будущемъ къ небеснымъ видъніямъ; въ этом пунктъ пророк Гевениль противопоставляетъ свой храмь Соломонову, такт его прямую противоположность (противоположение только въ этомъ одномъ пунктв, при точномъ совпадени почти во всвхъ прочихъ отношенияхъ, оказывается, по меньшей мърв, неожиданностью);-б) вопреки ясно указанной въ текств двадцатиломтевой швроть храма, Пенъ угронеть, если не учетверяеть эту широту для верхнихъ частей зданія совершенно произвольно; -- в) вивсто того, чтобы, сявдуя пророку Іезекінию, одухотворить свой храмъ, устремлекный ыт небу, Понъ, напротивъ того, даеть его внутренности слишкомъ уже земляной видъ, обращая его боковыя стороны въ оружейную палату;--г) тогда накъ библейскій тексть предписываеть, чтобы трехъярусныя боковыя пристройки кругомъ храма не вредили ствив самаго храма и не портили ся цвльности (библейскій тексть говорить, чтобы пристройка не утоврждались в отпыски прама), Првъ не только портить основную стъну храма, но и совсемъ уничтожнеть ев, потому что то патилоктевое ограждение средней залы храма, которое оставлено у Пона, не можеть уже называться ствною храма;—д) Пэшъ противоръчить и тому библейскому свидетельству, что стены храма были изъ камия, обложеннаго деревомъ, ибо его раздентающияся станы скорбе могуть быть названы деревянными, чёмъ каменными» (стр. 310—312).

По поводу этой критики мы должны замётить: 1) разсужденіе о храм'в Іезевінля подъ рубрикою а не им'веть доказательной сили: пророкъ созерцаеть планъ д'в'юствительно историческаго Соломонова храма, на самомъ мъстъ его развалинъ и чрезъ четырнадцать только л'ютъ нослъ его разрушенія; планъ Іевекінлева крама во всёхъ почти деталяхъ точно соотв'ютствуетъ храму Соломонову, нипр. въ устройствів и размёрахъ святаго святыхъ и сватилица, входокъ, притвора, окружной пристройки, называемой тёмъ же терминомъ какъ и въ 3 Царствъ, въ украшеніяхъ храма рельефами херувимовъ и пр.— наконенъ расширеніе дома у Ісвекінля, по направленію вверхъ, не только не представляєть никакой противоположности историческому Соломонову храму, но, напротивъ, точно согласуется съ датою 3 Царствъ, что яруси расширались по мёрѣ своего возвишенія;—2) апріорно-отвлеченное разсужденіе подъ рубрикою с едва ли можеть имъть большую доказательную силу въ такомъ предметѣ, какъ устройство окружной служебной пристройки къ храму;—3) полную убъдительность сохраняють за собою пунктн: б, г и д.

Эти послёдніе мы можемъ дополнить слёдующими соображеніями:

А. Названія окружной пристройки и даты 3 Царствъ 6, 6,—6, 36,—7, 12; Ісзек. 41, 7; Ездры 5, 8; 6, 4 и др. теряють всякую доназательность для гипотезы Пвиа, какъ скоро имъ дано будеть другое объясненіе, болье соответствующее основному мотиву архитектуры Соломонова храма.

Е. Приводимое Паномъ мъсто изъ Мишны есть только акветесь къ библейскому описанию окружной пристройки и не имъетъ минакихъ признаковъ древне-іудейскаго преданія, противоръча дъйствительному древне-іудейскаго преданію, ваписанному Іосифомъ Флавіемъ. Если въ вышецитованное мъсто Мидлотъ и воило что изъ преданія, такъ развъ только указаніе на трехъярусную галлерею съ критыми ходами, пристроенную по наружной сторонъ окружной ствиы, между тъмъ какъ пространство внутреннее между скалою и стъною было вазначено для комватъ.

В. Противъ Пена имъетъ силу все, что мы сказали насательно общепринятой реставраціи: полное несоотвътствіе Синайскому образцу, который не могъ расширяться кверху ни внутри ни снаружи, противоръчіе библейскимъ и внъбиблейскимъ показаніямъ о высотъ храма и притвора и проч.

- Г. Ссылка на разсказъ Іосифа Флавія о Помпев не виветъ силы уже потому, что самъ Іосифъ даетъ описаніе боковой пристройки не только несходственное съ Пэновскою фантазією, но прямо опровергающее оную; притомъ мы знаемъ, что золото хранилось въ самомъ храмв, а не въ его боковыхъ пристройкахъ (Euseb. ib. IX, 34).
- Д. Наконецъ, какъ гипотеза Пэна такъ и видоизм'вненіе ея Фридрихомъ (Олесн. стр. 312, прим'вч.) не могутъ быть приняты по той простой причинъ, что въ библейскихъ и другихъ источникахъ пристройка окружаетъ храмъ снаружи, а не внутри его. Избъжатъ доброй половины тъхъ затрудненій, въ

Избъжать доброй половины тых затрудненій, въ какихъ путается гипотеза, можно бы было въ томъ случать, еслибы эти Пэновскія, расширяющіяся кверху, галлерен извнутри храма перенести во вні и представлять ихъ по подобію окружной стіны въ общепринятой реставраціи: гипотеза, безъ сомнінія, многое выиграла бы въ основательности. Но при такой постановкі она утратила бы свою оригинальность и отъ общепринятой реставраціи отличалась бы только тімъ, что замінпла бы капитальную стіну колоннадою. Въ такомъ случать выдерживалась бы библейская дата, что пристройка не касалась стінъ храма; но получалось бы противорічіє библейскимъ показавіямъ о капитальной каменной стінть пристройки и, кромів того, гипотеза разділяла бы всі прочія, выше нами указанные, недостатки общепринятой реставраціи.

3) Аналогія Ассирійской архитектуры. Единственно § LXXXVI возможный выходь изъ всёхъ затрудненій и средство къ объединенію всёхъ авторитетныхъ источниковъ представляеть предположеніе, что окружная капиталь-

ная ствна шестидесятилоктевом высотою обнимала вершину горы Моріа и пом'вщалась ниже главнаго корпуса храма, — что заднею ствною и опорою для ярусовъ служила натуральная скала и ея уступы однолоктевой ширины, которые расширяли ярусы двадцатилоктевой высоты по м'вр'в ихъ поднятія къ вершин'в скалы, и что, въ соотв'втствіе этимъ внутреннимъ пом'вщеніямъ, на наружной сторон'в ствны утверждалась трехъярусная галлерея или три платформы съ колоннами, нав'всами и крытыми ходами, каждая въ двадцать локтей высоты и равном'врной пятилоктевой ширины.

Предположеніе это, естественное и само по себъ, подтверждается, прежде всего, аналогією Ассирійской архитектуры.

§LXXXVII Отсутствіе архитектурнаго образца ') для этой пристройки въ синайскомъ храмъ заставляетъ признать ее дъломъ самостоятельнаго творчества Давида, составившаго и вручившаго Соломону «чертежъ притвора, и домовъ его, и кладовыхъ его, и горницъ его, и внутреннихъ покоевъ его, и дома для ковчега, дворовъ дома Господня и всъх комнать кругомь — сокровищниць дома Господня и сокровищниць Святаго» (I Парал. 28, 11 дал.). Съ другой стороны, по самому существу своему, архитектура-такой предметь, который никакь нельзя совствиь отрывать отъ эпохи и извъстнаго географическаго и этнографическаго района. По этому естественно и позволительно думать, что когда потребовалось огромное сооружение, для котораго не было готоваго образца національнаго, Давидъ предварительно ознакомился съ архитектурою народовъ иностранныхъ: храмъ, созидаемый для прославленія Ісговы и Израиля во всьхъ

<sup>1)</sup> Говоримъ архитектурнаго, ибо служебныя, но совершенно отдёльныя, пристройки при скиніи въ времена Давида могли существовать.

земляхъ, не долженъ былъ уступать въ величіи и великольпін какимъ-либо извъстнымъ въ то время сооруженіямъ близкихъ народовъ. Наибольшею грандіозностію отличались тогда Ассирійскія постройки, изъ коихъ одна представляетъ удивительное сходство съ общимъ планомъ іерусалимскаго сооруженія на горъ Моріа Разумъемъ Калахскія развалины четыреугольной башнеобразной постройки на коническомъ холмъ въ Ниневіи 1).

Постройка имѣетъ четыреугольный видъ съ четырьма террасообразно возвышающимися этажами; ея основанія глубоко сидять въ грунтѣ холма, причемъ стѣны нижняго этажа охватываютъ вершину холма, образуя внутремнее пространство, расширяющееся къ верху вслѣдствіе постепеннаго конусообразнаго съуженія вершины; нижній этажъ не достигаетъ самой верхней точки холма, но оканчивается ниже ея и образуетъ платформу около нея своимъ потолкомъ; коническая вершипа холма приходится уже въ срединѣ втораго этажа; два же верхніе возвышаются надъ вершиною въ видѣ террасъ, служа какъ бы продолженіемъ холма къ небу; наконецъ нижняя терраса равняется по высотѣ тремъ верхнимъ этажамъ ²).

4) Топографическія условія горы Моріа. Если анало-§LXXXVIII гія съ Ассирійскою архитектурою уполномочиваетъ насъ считать, покрайней мъръ, возможною террасообразную обдълку вершины Моріа посредствомъ окружной нижней пристройки храма; то топографическія условія

<sup>&#</sup>x27;) Развалины изследованы Лейярдомъ (Layard); реставрація принадлежить Равлинсону (Rawlinson). Riehm, Handwörterbuch des Biblischen Altertums, S. 1092.

<sup>2)</sup> Ср. реставрацію Ассирійскаго храма, принадлежащую Шипье у Perrot, Histoire de l'art, t. II, plan II и описаціе Ассирійскаго храма Геродотомъ съ планомъ Шипье у Олесницкаго стр. 373 и далъс.

Святой Горы возводять эту возможность въ необходимость.

Разнообразныя и многочисленныя отправленія ветхозав'ятнаго культа при единственномъ для всего израиля храм'в іерусалимскомъ, общее увеличеніе народонаселенія въ Палестин'в и въ частности кольна Левіина—все это въ эпоху Давида и Соломона требовало сложной и общирной системы пристроекъ ко храму для «кладовыхъ, сокровищницъ, священническихъ и левитскихъ отделеній и всякаго служебнаго д'вла въ дом'в Божіемъ» (1 Парал. 28, 13), то-есть при самомъ же храм'в и въ его непосредственной близости.

Между твмъ, указанная Давиду свыше и освященная явленіемъ Ангела-Ісговы, вершина горы Моріа едва достаточна была для пом'вщенія удвоенной синайской скиніи съ жертвенникомъ всесожженій. «Святилище (τὸ ἱερόν), говорить Іосифъ Флавій, сооружено было на кругомъ холмѣ (ἐπὶ λόρου καρτεροῦ) и въ началъ (то-есть при построеніи храма Соломономъ) едва было достаточно его верхней площади для храма (-ю ναф-для главнаго корпуса храма) и жертвенника, ибо кругомъ холмъ былъ обрывисть и отвесенъ. Но царь Соломонъ, который и построилъ храмъ, воздвигъ ствну на восточной сторонъ холма и потомъ была построена одна галлерея на насыпи (между ствною и склономъ горы). Съ прочихъ же сторонъ храмъ былъ открытымъ» Bell. jud. 5, 5, 1 Haverc. t. II pag. 331). By apyrous мъсть: «быль одинь холмь каменистый, кругой и обрывистый, съ восточной стороны слегка покатый доострой вершины своей. Сей холмъ первый (послъ Давида) нашъ царь Соломонъ, по внушенію божественному. отстроиль большими сооруженіями сверху кругом вершины, а также, начавъ съ подошвы, которую обходиль глубовій ровъ на юго-западной стороні, оградиль и снизу ствною изъ большихъ камней, соединенныхъ

свинцомъ, отставивъ (оную) отъ внутренняго пространства и довеля до верха, такъ что сооружение, имъвшее видъ четыреугольника, было размёровъ безпримёрныхъ... Когда такимъ образомъ сооружение доведено было до вершины холма, отдълавъ вершину его и наполнивъ землею пустоту между холмомъ и ствною, царь сдвлалъ верхнюю площадь ровною и гладкою. Вся ограда имъла четыре стадіи кругомъ, а каждая сторона четвероугольника равнялась одной стадіи. Внутри же сей ограды и у (возлъ) самой вершины (пар' астру тру žх рач) шла кругомъ другая верхняя стъна каменная (περιθεῖ ἄλλο τεῖχος ἄνω λίθινον), на восточной сторонъ державшая, равную длинъ стъны, двойную галлерею, прямо противъ вратъ стоявшаго посрединъ храма» (Ioseph. Antiq. 15, 11. 3, Haverc. t. I, pag. 779 — 780) 1). Навузарданъ, полководецъ вавилонскаго царя Навуходоносора, хотя и сжегь деревянныя постройки храма и разрушилъ стъны его, но не могъ всецъло истребить циклопических сооруженій Соломона, такъ что при Зоровавелъ храмъ былъ возстановленъ на прежнихъ основаніяхъ и изъ упітьйвшихъ огромныхъ камней, впрочемъ не въ полномъ видъ и не съ прежнимъ великоленіемъ Потомъ Иродъ, желая дать храму прежніе разміры, но существенно измінивъ назначеніе нижняго и верхняго домовъ храма, должень быль расширить верхнюю площадь скалы, для чего сняль прежнія основанія и положиль новыя (Ioseph. Antiq. 15, 11.3, Haverc. t. I, pag. 779). Такъ какъ это вскрытіе древнихъ фундаментовъ и новая нивеллировка верхней площади горы совершались почти на глазахъ самого Іо-

<sup>1)</sup> Здёсь, какъ и въ дальнёйшемъ Іоспфовомъ описаніи храма и Іерусалима, необходимо различать постройки Ирода отъ сооруженій, принадлежавшихъ Соломону и другимъ предшествевникамъ Ирода.

сифа, то заподозрѣвать или даже игнорировать его показанія—по меньшей мѣрѣ опясно.

Принимая теперешній весьма правильный западный сръзъ Священной Скалы (Сахра), открыто лежащей въ мечети Омара и представляющей въ настоящее время самый высшій пункть горы Моріа, за то м'ясто, гдв начиналось основаніе задней стіны Соломонова и Иродова храмовъ, мы должны представлять дёло такимъ образомъ: при Соломонъ, по направленію съ запада на востокъ, верхняя площадь горы могла поместить только храмъ съ притворомъ и жертвенникомъ, а по направленію съ съвера на югь она едва достаточна была для ствиъ главнаго корпуса храмоваго (Западный срвзъ Скалы имфеть около тридцати двухъ локтей, что равняется наружной ширинъ цоколя Соломонова храма). Такъ какъ далве следовали крутые и высокіе обрывы, то спрашивается: гдв же могла бы помещаться боковая пристройка храма, требовавшая, по общепринятой гипотезь, еще по десяти локтей на съверной, западной и южной сторонахъ? Еслибы даже и представлять эту пристройку согласно общепринявъ такомъ случав ея ствны той гипотезѣ, то И должны бы начинаться ниже цокольнаго этажа храма. Далье: такъ какъ прямо предъ храмомъ должна была находиться площадь средняго или внутренняго двора, а между тымь кругомь храмоваго корпуса, по свидытельству Іосифа, шли неровные обрывы, то предстоять на выборъ два предположенія: или эти обрывы оставались между храмомъ и дворомъ въ ихъ натуральномъ видъ, или же они были застроены ствнами, образовавшими верхнюю террасу — платформу при храмъ. Невозможность перваго заставляеть принять второе. На этуто ствну, между прочимъ, и указываетъ Іосифъ словами: μεγάλαις έργασίαις απετείγιζεν άνωθεν τα περί την άχραν... ἐνδοτέρω τούτου καὶ παρ' ἀυτὴν τὴν ἄκραν ἄλλο

τεῖχος ἄνω λίθινον περιθεῖ, κατὰ μὲν ξώαν ράχιν ἰσομήκη τῷ τείχει στοὰν ἔχων διπλῆν, ἐν μέσω τοῦ νεὼ τετυχη-κότος, ἀφορῶσαν εἰς τὰς θύρας αὐτοῦ.

Наконецъ: недостатокъ простора на верхней площади скалы требовалъ и для самаго корпуса храма подкръпленій изв низу (την κάτωθεν ίσχύν), то-есть такихъ же сооруженій, какъ и для нижней террасы вившняго двора. Для сей цёли полагаются, говорить Іосифъ, на **δολьμιγю γληδική μουβω** (ἐπὶ μήχιστον τῆς γῆς βάθος то-есть не въ самую почву, чёмъ не достигалась бы цъль, ибо натуральный грунть скалы каменистый, но извив, на землю, вдоль по склону холма, на семьдесять локтей ниже верхней площадки его) основанія изъ кръпкихъ камней, которые, какъ бы сросшись со скалою, служили опорою и поддержкою (фундаментомъ) для храмоваго корпуса и силою изг низу держали огромную тажесть зданія (Antiq. 8, 3. 2. Haverc. 1, 442; Niese 1, 190 § 63). Такою поддержкою для храма, какъ увидимъ ниже, окружная нижняя стѣна являлась не сама по себъ, но потому, что имъла кръпкія поперечныя стіны или контрфорсы, благодаря коимъ окружная стъна какъ бы сросталась съ вершиною скалы и которые, въ свою очередь, служили быками для главнаго корпуса храма.

Напротивъ, общепринятая гипотеза отнимаетъ у окружной пристройки ея укръпляющее значеніе для главнаго корпуса храма (Олесн. стр. 247). Опираясь своимъ фундаментомъ на склоны холма, пристройка сама не имъла бы прочнаго устоя и въ случав вемлетрясенія скорве могла бы содвйствовать, чвмъ препятствовать, разрушенію ствнъ храма, если сцвплялась съ нимъ крвпко, или же была бы для сего совершенно безполезною, еслибы ея балки только лежали на уступахъ ствнъ храма Да и вообще ствны храма, сложенныя изъ цвльныхъ камней огромной величины, не могли имъть ни-

какой нужды въ верхнихъ и боковыхъ укрѣпленіяхъ на случай землетрясенія,—необходимость возникала, посвидѣтельству Іосифа, только въ укрѣпленіяхъ изъ низу, вслѣдствіе небольшихъ размѣровъ верхней площади холма и отвѣсности его скатовъ.

- §LXXXIX 5) Названія боновой пристройни, какъ въ основномъ, такъ и въ переводныхъ текстахъ библейскихъ, или не содержатъ никакихъ опредѣленныхъ указаній собственно на отношеніе пристройки къ храмовому корпусу, или же подтверждаютъ свидѣтельство Іосифа Флавія и пикоимъ образомъ не уполномочиваютъ закрывать пристройкою двъ трети высоты главнаго корпуса храма.
  - А. Вз основном тексть, при описаній окружной пристройки, въ ближайщемъ или отдаленномъ къ ней отношенів, употребляются слъдующіе термины:
  - а) יצרע (кери: רצרע)-причастіе страдательное Каль оть ууз-стлать по земль, подстилать, разстилать внизу — sternere; отсюда причастіе страдательное: разостланное долу, stratum, и въ значении существительнаго: постель (Псал. 62, 7; Іовь 17, 3; Быт. 49, 4; сравни Гифиль Псал. 138, 8; Иса. 58, 5, Гофаль Иса. 14, 11; Есө. 4, 3 и производное ухо Иса. 28, 20). Итакъ: терминъ совсъмъ не означаеть ребра, какъ переводить у А. А. Олесницкаго Пэнъ, объясняя это названіе въ смысль длинноты и узкости ихъ (Олесн. стр. 308). Основное понятіе термина указывать на то, что боковая пристройка разстилалась подз храмомъ, служа ложем или постелью подъ оный (фундаментальною платформою), такимъ образомъ несомнънно предполагаеть эту пристройку подъ храмомъ, а не рядомъ съ нимъ, по направленію вверхъ и параллельно его ствиамъ, закрывая последнія на целыя две трети высоты.
  - 6) אינורת платформы (по переводу Пэна Олесн. ibid.), называемыя такъ по ихъ открытости къ храму

и амфитеатральному возвышению. Однокоренное съ глаголомъ и - хромать, склоняться въ одну сторону (Быт. 32, 31), существительное у употребляется вы значеніяхъ: ребро (Быт. 2, 21), боко или сторона (Іовъ 18, 12), сторона скиніи (Исх. 26, 26. 27), полунощная страна септа (Исх. 26, 35), бока или створы двери (3 Цар. 6, 34), общивка или настилка изг досока и бревена (3 Ц. 7, 2. 3). Такимъ образомъ терминъ указываетъ: или на то, что боковые ярусы имъли деревянные помосты-потолки и полы; или же на то, что пристройка, представляя снаружи галлерею въ три яруса, каждый въ двадцать локтей высоты и пять ширины, своею длиннотою, узкостію и направленіемъ по продольнымъ стънамъ пристройки, имъла сходство съ ребрами человъческаго тъла, причемъ главный корпусъ тридцатилоктевой высоты вънчаль эту шестидесятилоктевую подстройку какъ бы въ видъ головы; или же, наконецъ, на то, что въ качествъ нижней платформы пристройка служила боками или крыльями для храма (πλευραί LXX). Во всякомъ случав ни на открытость комнать по храму, но на ихъ амфитеатральное возвыжение терминь не содержить ни малейшаго указанія. А въ веду значенія сокореннаго глагола (склоняться ениза на одну сторону) скорве можно видеть въ терминъ намекъ на положение пристройки внизу подг храмомъ.

в) Чтобы убъдиться въ фантастичности Пэновскаго толкованія термина: уір означающаго: рядь, строй напримърь вонновь (4 Цар. 11, 8. 15) въ смыслъ: украшенныя рядами херувимовъ и увъшанныя щитами, чаллереи-платформы дъйствительно имъли сходство съ военнымъ строемъ, готовымъ для брани Іеговы, для сего стоитъ только прочитать въ подлинникъ то мъсто, гдъ употребляется этомъ терминъ (3 Цар. 6, 9): и построилъ домъ и окончилъ его и обложилъ домъ до

сками (ביבו доска вогнутая или ожелобленная) и рядами вт педрахт (посредствомъ кедроваго дерева). LXX: έχοιλοστάθμησε (Ακ. ωρόφωσεν) χέδροις (φατνώμασιν χαί διατάξεσιν κέδροις). Χαлдейскій первый терминъ передаетъ словомъ означающимъ брусъ или бревно, покрытое желобчатыми бороздами: כתך סדה סדה, а второй перифразируеть такъ: «и на нихъ былъ рядз (877D) многочисленный главъ бревенъ кедровыхъ. Byльuama: texit domum laquearibus cedrinis. Сирскій: покрылъ домъ кедровыми желобами, выръзанными по ряду. Арабскій: въ видъ переплетовъ покрыль домъ кедровыми брусьями. Итакъ: ръшительно во всехъ текстахъ рѣчь вдеть о наружной общинкь зданія желобчатыми досками и рядами кедровых в бревень, а не о ложах амфитеатральных, съ вхъ фонтастическими стражами и вооруженным воинством херувимов, готовыме для брани Істовы (рельефы-то херувимовъ готовы для брани Іеговы?).

г) Четвертый, указываемый Пэномъ-Олесн. (ibid.) терминъ: עליורת – y LXX: ὑπερῷα, Вульгата: coenacula—хотя и означаетъ горницу, небольшую комнату на крышѣ или подъ крышею, и хотя Вульгата даетъ такое названіе боковымъ комнатамъ; но въ еврейскомъ текств онъ не называются такъ. А еслибы и назывались, то терминъ можетъ означать и вообще небольшую комнатку, какъ и русскія: горница, клѣть и латинское: coenaculum; кром'в того такъ называется во 2 Парал. 9, 4 парадный ходъ, устроеный Соломономъ, коимъ царь ходиль въ домъ Господень. Такимъ образомъ терминъ указываль бы: или на то, что окружная пристройка имъла возвышавшіяся одна надъ другою небольшія внутреннія горницы; или же на то, что наружная сторона стыны пристройки окружена была трехъярусной галлереей съ крытыми ходами вокругъ зданія (балконами); во всякомъ случав не заключалъ бы въ себв ничего

въ пользу какъ Пэновской, такъ и общепринятой ги-

Кром'в этихъ, указанныхъ Пэномъ, въ прямомъ или отдаленномъ отношеніи къ окружной пристройк'в употребляются следующіе ') термины:

- д) מון כוח cubicula, cellae, камеры или небольшія комнаты—отъ утраченнаго глагола לישור съ въроятнымъ значеніемъ: висъть причемъ и переходн. привъшивать (Gesenius), —указываетъ на то, что комнаты и галлереи были устроены на висячихъ помостахъ.
- е) ¬¬¬—плечо, ибо на окружной пристройкъ, какъ на плечахъ, возвышался главный корпусъ храма.
- ж) ארוקים у Іезек. 41, 15—16: галлерен, какъ то явствуетъ изъ Іезек. 42, 3, 5—6, у LXX στοαί, περίστυλα,—Вульг. ethecae, Eine Art Säulengang (Gesenius).
- 3) дір (отъ глагола дір дівлить, отдівлять, выдівлять) терминъ не довольно ясный (LXX ἀπόσπασμα, ἀπόλοιπα, Вульг. spatium).
- Б. В переводъ LXX толковников вышеприведеннымъ еврейскимъ терминамъ даются такія толкованія:
- а) μέλαθρα—чертоги съ крышею изъ деревянныхъ балокъ и досокъ, —деревянные навъсы.
  - б) πλευραί-бока, ребра, стороны.
  - в) ωμίαι τοῦ οἴχου—плечи дома.
- г) žудеомог и сорбеомог—связи изъ деревянныхъ балокъ и лосокъ.
- д) εξέδραι, περίστυλα, στοα:—крыльца или галлереи балконы кругомъ стънъ пристройки.
- e) ἀπόλοιπα, ἀποσπάσματα, διαστήματα, εὐρος τοῦ φωτὸς τῆς προσευγής y Iesek. 41, 11.



<sup>&</sup>quot;) Надо заметить, что эти термины применяются и къ другимъ частямъ храмовыхъ построекъ и потому въ отношения къ боковой нижней пристройве мы не придаемъ имъ особо важнаго значения.

## В. Халдейскій парафрась:

- a) איזין=евр. יצוןע -- подстройка въ видв нижней платформы, выступающая впередъ подъ ствнами храмоваго корпуса, substructio prominens, prominentia (Buxtorfius), каковымъ терминомъ называются также и тв выступы, на коихъ лежали балки платформъ.
- 6) אין מורצא (סדועניה) и во множественномъ: אין (סדה נידה) (отъ אַדּוּדְבּרָ (סדה פּאַדּה, снаружи) внъшняя стъна, ограда, подстройка, murus, paries, substructio, tabulatum exterius (Buxtorfius).
- B) בישכללן מחוציא (Iesek. 41, 8) внъшняя пристройка, служащая фундаментомъ или платформою для храма (שנכללי —fundamenta ponere—Buxtofius, fundata tabulata—полигл.).
  - r) רשׁכּרה =eBp. רשׁכתא
- בצורתא orpaga, septum, conclave, separatum scilicet et ab aliis quasi subtractum (Buxtorfius).
- е) אינדין =-латин. theca, греч. אינדין -- волчанъ, панцырь, периболъ, ограда, перила на крышъ.
- ж) רוה ширина, широкое мъсто, долъ, подградіе, подолъ (=платформа).
- 3) פַּרְתֵיאַ—ширина, широкое мѣсто, площадь, плат-форма—platea (Полигл.).
  - אריקיא —peristylia (Buxt.).
- Γ. Cupckiü: periboli, podia, costae, exedrae, area; αραδοκιϋ: particus, podia, latera, coenacula, spatium, gazophylacia reliqua, derelictum; Βηλωαπα: tabulata, latera, coenacula, spatium, gazophylacia ethecae; Ιοσυβο Φλαθίϋ: βραχεῖς οἶκοι, ἔξωθεν περικείμενοι,—΄ κάτωθεν οἶκος,—ἔδαφος καὶ ἔρεισμα; Cummaxx: ἐπίβλημα, καταστρώματα, (cp. διαβάσεις—δια τοῦ τοίχου ἐπὶ τῶν πλευρῶν κύκλω,—ή κυκλοτερής ἀνάβασις ὑπεράνω τῶν πλευρῶν, ἀνάγουσα ἄνω εἰς τὰ κύκλω τοῦ οἴκου),—Ακυλα: τὸ ἐντὸς τοῦ οίκου (LXX τὰ ἀπολοιπα ἀνάμεσον τῶν

πλευρών),—τὸ στρώμ $\sigma$ ,—ρύμr, εὖρος ἀνέσεως,—μρ. τοῦ ἀφεωμένου Ιesek. 41, 11; Ευπολεμώς: δόμοι.

Д. Кромъ того въ Мишнъ (Миддотъ гл. 4, § 3) пристройка навывается еще оп и во множ. Поку, thalami и thalamium по переводу Суренгугіуса, conclavia—Бартеноры, разстояніе между двумя стънами по Маймониду (см. примъч. къ Миддотъ, гл. 4, § 3, Суренг. стр. 367, частъ 5, ср. Вихтогівз'я Lexicon chaldaicum et talmudicum—къ этому слову). Въ еврейской Библіи этотъ терминъ не прилагается къ боковой пристройкъ крама, но такъ называются жилыя комнаты при стънъ внъшняго двора (Іезек. 40, 7, 10, 12) и помъщеніе для царскихъ тълохранителей (3 Цар. 14, 28). Глаголъ пристройки храма въ Мишнъ объясняется тъмъ, что въ Иродовомъ храмъ эти пристройки назначались для жилища должностныхъ лицъ храма.

Итакъ, если основываться на терминахъ, какіе употребляются источниками въ прямомъ или косвенномъ отношеніи къ окружной пристройкъ храма, то можно сдълать слъдующіе выводы: а) пристройка окружала храмъ снизу, служа его платформою и фундаментомъ; b) пристройка имъла внутреннія комнаты между стъною и скалою, расположенныя въ три яруса; с) соотвътственно имъ, снаружи, стъны пристройки опоясывались тремя ярусами открытыхъ галлерей съ висячими балконами и перилами.

6) Свидътельства Библіи и Іосифа Флавія. Такому § хс выводу вполив благопріятствують и тв библейскія даты, въ которыхъ надвется найти для себя опору общепринятая гипотеза.

А. Есян въ 3 Царствъ 6, 5 читаемъ: «построилъ при (на  $\neg y$ ) стънъ дома ( $\neg z$ ) платформу кругомъ со ( $\neg x$ ) стънами дома вокругъ храма ( $\neg z$ ) и девира; и сдълалъ ребра (помосты) кругомъ», то отсюда

ни коимъ образомъ не слъдуетъ, чтобы пристройка возвышалась параллельно стънамъ храма, закрывая ихъ на двъ трети высоты; ибо а) предлогъ у въ настоящемъ случав можеть означать не нада, на, наверху, но при, рядомъ, подлъ, какъ это явствуетъ изъ рядомъ стоящаго и параллельнаго ему пр—пара у LXX (какъ Псал 66, 2, ср. 4, 7) или συν τσίγοις (какъ здъсь варіанть LXX и Өеодот.); b) въ двухъ параллельныхъ выраженіяхъ: при стънь дома кругом и при стънах дома кругомъ храма и девира надо отличать домъ отъ храма и девира, — если последніе термины указывають на храмъ въ собственномъ смысле (уасс), какъ домъ Ковчега Завъта, то первый терминъ вазываетъ нижній домъ храма или домъ боковъ (בית צלעות Іезек. 41, 9, Өеод. ό τόπος των πλευρών του οίκου, ср. Χαλμ. Βυλικ. LXX: плеирай той ойхои), къ ствнамъ или на ствнахъ коего были прикръплены деревянные помости (въ отношеніи къ стънамъ нежняго дома предлогъ уг можетъ быть принять въ первомъ значении). Такимъ образомъ въ разсматриваемомъ мъстъ ръчь или о деревянныхъ арусахъ, укръплявшихся на стънахъ нижняго дома боковъ, или же о всей вообще нижней пристройкъ, окружавшей храмъ въ качествъ его платформы и фундамента. Переводы отличають вдёсь храмъ и окружавшій его μομα δοκοβα: LXX ἔδωχεν ἐπὶ τὸν τοῖχον τοῦ οἰχου μελαθρα χυχλόθεν (σύν τοῖχοις του οἴχου χυχλόθεν) τῷ ναῷ καὶ τῷ δαβίρ; Χαλλ. построиль на стънахъ дома (т.-е. нижняго) платформу (8757) вокругъ храма и дома очистилища и сдѣлалъ помосты (מורנציצ) кругомъ; Сир-скій: super parietes domus peribolos aedificavit circumquaque: parietibus domus cinxit templum et propitiatorium; τοπε Αραδοκίŭ, — Симмах»: εποίησεν ἐπίβλημα, но Вульгата смешиваеть термины: aedificavit super parietem templi (?) tabulata per gyrum, in parietibus

domus per circuitum templi et oraculi, et fecit latera in circuitu.

Б. Сабланныя замечанія имеють значеніе и для 3 Царствъ 6, 10: «построил платформу при (на ¬у) всемь домь, пять локтей высота ея,—и укръпиль домь кедровыми бревнами». Если подъ домомъ разумъть Іе-зекіндевъ домо боково, то предлогь у можно принпмать въ значеніи на—надъ и видёть здёсь указаніе на помость, служившій вровзею для нижняго дома и платформою для храма. Если же подъ домомъ разумъть главный корпусь храма, то ничто не препятствуеть переводить предлогь Сур русскими при, у, къ (синодскій переводъ: ко всему храму) и видъть здъсь указаніе на примыкавшую къ храму платформу нижней пристройки. Что же касается данной здёсь пятилоктевой высоты, то ее нельзя относить ко всей нижней пристройкъ, принимая уул мужескаго рода за общее название всей пристройки (какъ Гезеніусъ) въ отличіе отъ того же слова въ женскомъ родъ ст. 6, какъ названія отдільных ярусовь, ибо вся трехъярусная пристройка не могла иміть пятилоктевую высоту (по Іосифу каждый ярусь иміть двадцать локтей высоты). Очевидно, ръчь или о внутренней высоть комнать, или о высоть окаймлявшихъ балконы перилъ, или же наконецъ только объ одной ограде на крыше всей пристройки. Переводы не дають основаній предпочесть какоелибо одно изъ этихъ толкованій. LXX иміють: фхобоμησε τοὺς ἐνδέσμους δι' (вмѣсто евр. ¬у) ὅλου τοῦ οἵ-κου πέντε ἐν πήχει τὸ ὕψος αὐτοῦ, т.-е. τοῦ οἵκου, слѣ-довательно равумѣють высоту каждой отдѣльной камеры (οἰκος βραχύς Іос. Фл.), изъ коихъ состояла пристройка; но гораздо естественные читать вмысто ενδέσμους—σύνδεσμον и αὐτοῦ относить къ этому послёднему, или же вместо αὐτοῦ—αὐτων и видеть здёсь указаніе на высоту периль, окаймлявшихъ балконы. Акила: фхобоμησε τὸ στρῶμα (Сим.: хата́зтρωμα) ἐπὶ πάντα τὸν οἶχον ε πηχῶν ἀνάστεμα αὐτοῦ: если ἀνάστεμα считать за ἀνάστιμα, το получимь тоть же смысль, что и у LXX, хотя это слово было бы странно вмѣсто обычнаго τὸ ῦψος; если же читать ἀνάστεμμα, το получимь указаніе на вѣнчавшую нижній домъ его верхнюю ограду. Халдейскій: построиль ограду или периболь (κρηπ) на всемь домѣ, пять локтей высота его. Сирскій: peribolos super totam domum. Αραδικίй: praeterea fecit podia circa totam (балконы или перила вокругь всего зданія) aedem, fecitque altitudinem eorum quinque cubitornm. Вулыата: tabalatum super omnem domum (виѣсто templum ст. 5).

В) Наконецъ въ пользу общераспространенной реставраціи говорить, повидимому, місто изъ Ісзекінля, 41, 8, которое по русскому синодскому переводу читается такъ: «я видель верхъ Дома 1) во всю окружность, боковыя комнаты въ основании имели таме (?) мъры цъльную трость, шесть полныхъ локтей» (Изд. 1875 г. Спб.). Судя по этому переводу, надо представлять дёло такъ, что пророкъ стоить на верху стенъ самаго храма и отсюда соверцаеть кровлю, окружающихъ ствим храма, бововыхъ комнать, коихъ ствиа имъеть шесть локтей толщины. Но, вопервых, противъ такого толкованія говорить уже то, что во всемъ пророчественномъ планъ храма нътъ измъренія такихъ высоть, которыя недоступны человъку, стоящему на вемль. Измъренія совершаются, ходя по вершинь скалы, а не возлетая на воздухъ или восходя на стёны умопредставляемаго только зданія. Правда пророкъ говорить о видъніи (я видълъ), но здёсь же рёчь и объ измёреніи

<sup>1)</sup> Большая буква указываеть на то, что разумъется самый крамь.

тростію, что предполагаеть непосредственное присутствіе измъряющаго лица при измъряемомъ предметъ. Слъдовательно, судя по общей аналогіи изм'вреній пророчественнаго плана, это совершается на вершинъ святой горы. Вовторых, въ основномъ текств слово, означающее высоту (а не веряз), стоить послё слова дома, которое притомъ имъетъ предъ собою предлогъ 🦙; такимъ образомъ ръчь о высоть не самаго дома-храма, но о какой-то высоть при домп и вокруга его — autour du temple (?) une hauteur (Osterwald). Втретьих, подъ домомъ можно разумъть не главный корпусъ храма, но «домъ боковъ» (ст. 9), о коемъ ръчь и ранъе съ шестаго стиха и послъ съ девятаго по одиннадцатый стихъ включительно. Поэтому думать надо, что пророкъ говорить о той высотъ дома боковъ, которая служила платформою вокругъ храма. Вчетвертых, дальнёйшія слова: основанія боковъ-полная трость вз шесть локтей больших по сравненію съ следующими: ширина стъны, что для бока ко вив пять локтей — позволяють думать, что шестилоктевая мфра относится или къ толщенф фундамента нижней окружной стіны; или къ толщині цокольнаго этажа храма въ отличіе отъ пятилоктевой нижней окружной стъны, ими къ толщинъ поперечныхъ и внутреннихъ основаній (контрфорсовъ) для храмоваго цоколя въ отличіе отъ той же внішней окружной ствны боковь; или къ разстоянію между боковыми комнатами; ими же, наконецъ, къ той линіи, гдв кончался грунть скалы и начинался верхній уступь для боковыхъ комнать.

Древніе переводные тексты, хотя и не позволяють разумѣть здѣсь высоту или верхъ самаго храма, но не дають никакихъ ближайшихъ и рѣшительныхъ поясненій. Такъ LXX толковниковъ, читающів: хаі τὸ  $\Im \varphi$ ає́λ ')

י Стоить витсто еврейскаго: אירן: — н видвал я; Ср. Іеронима въ этому мъсту.

τοῦ οἴχου (κατὰ τὸν οἴχον ἐν ὕψει) ὕψος κύκλω διάστημα τῶν πλευρῶν ἴσον τῷ καλάμω πηγῶν ἔξ διαστήματα (διάστημα)—разумѣють, кажется, пространство на верхней площади горы, съ котораго начинались комнаты верхняго яруса. Симмах: ἀπὸ τοῦ θεμελίου εἰς τὰς πλευράς— отъ цокольнаго этажа храма до уступа для боковыхъ камеръ. Вульгата: et vidi in domo altitudinem per circuitum fundata latera (вѣроятно цоколь храма) ad mensuram calami sex cubitorum spatio. Тоже халдейскій: и я видѣлъ при домѣ высоту кругомъ, внѣшнія основанія въ шесть локтей. Сирійскій: я видѣлъ высоту дома кругомъ, и отдѣлены были бока взаимно цѣлою тростію въ шесть локтей.

Неясность даты заставляеть насъ воздержаться отъ опредъленныхъ выводовъ. Лишь предположительно и въ общихъ чертахъ можно представлять дъло такъ: пророкъ находится среди развалинъ Соломонова храма, на вершинъ горы Моріз—тамъ гдъ начинается цокольный этажъ храма и кончается окружная нижняя постройка, и здъсь измъряетъ толщину окружной стъны въ пять локтей и толщину цоколя храмоваго или поперечныхъ стънъ или же разстояніе между цоколемъ и линіею камеръ верхняго яруса —въ шесть локтей. Во всякомъ случав дата ничего не содержитъ въ пользу общепринятаго плана окружной постройки.

- § XCI 7. Между тъмъ какъ общепринятая реставрація не можеть основаться на какихъ-либо датахъ источниковъ, противъ нея и за наше предположеніе свидътельствують:
  - А) З Царство 6, 6: «нижнее ребро (ярусъ) пять локтей ширина его, и среднее шесть локтей ширина его, и третье семь локтей ширина его; ибо уступы (съемы или сръзы въ скалъ) далъ (сдълалъ) для дома кругомъ извнъ, дабы не укръплять (ребра помосты) въ стънахъ дома». Постепенное расширеніе ярусовъ

(внутри между ствною и скалою), по мврв ихв возвышенія, здвсь объясняется твмъ, что сдвланы были уступы для укрвиленія помостовь (половь и потолковь). Терминь пуступы ствагола управоння срвзать уменьшать, — означаеть: срвзы, свемы, уступы (Русск. пер.), LXX διαστήματα; Халдейскій крупі (Русск. пер.), LXX διαστήματα; Халдейскій крупі (Вихтогіїив); Сир. и Араб.: mutuli projecta Вульгата, не выдерживая подлинника, находить здвсь указаніе на деревянныя балки (trabes).

Но были ли уступы сдъланы въ ствнахъ храма, или же внъ и независимо отъ нихъ въ скалъ?

На этотъ вопросъ библейскій источникъ даетъ ясный отвътъ.

- а) Уступы сдёланы были не въ стънах хрома, но для дома кругомъ вию, то-есть высёчены были внё стёнъ храма, ниже ихъ, на склонахъ вершины Моріа:  $\chi_{\chi \eta \eta}$ , LXX ξξωθεν τοῦ δίχου.
- б) Что же до храмовыхъ стѣнъ, то о нихъ выразительно замѣчено, что пристройка не должна утверждаться въ нихъ и закрывать ихъ. Употребленный здѣсь глаголь что означаетъ: 1) схватить, взять; 2) держать; 3) обнимать и охватывать, contignare, какъ въ ст. 10: обложилъ домъ кедровымъ деревомъ. Поэтому терминъ, указываетъ: или на то, что пристройка была совершенно независима отъ стѣнъ храма, въ нихъ не утверждалась и къ нимъ не прикасаласъ (Русск. синод. перев.); или же на то, что она не загораживала собою стѣнъ храма и не охватывала ихъ такъ, чтобы закрывать ихъ. Въ томъ и другомъ случаѣ имѣемъ прямое противорѣчіе общепринятой гипотезѣ и указаніе на положеніе пристройки ниже главнаго корпуса храма.
- в) Такому толкованію благопріятствують: LXX толковников, представляющіе пристройку отдільною отъ

храма и не касающееся его ствнъ: διαστήματα έδωχεν τῷ δίχω χυχλόθεν έξωθεν τοῦ δίχου ὅπως μή ἐπιλαμβάνωνται(αῖ πλευραί) τῶν τοίχων τοῦ οίχου; Βυπιαπα, εβυμέτει ετ εγющая, что помосты не утверждались на ствнахъ храма: trabes posuit in domo (то-есть пристройки) per circuitum forinsecus ut non haererent muris templi (а не domus); Халдейскій: выступъ сділаль для дома (Вихtorfius читаеть יברך—in medio или intra см. къ слову кругомъ вовнъ (по направленію) отъ внъшнихъ ствиъ (окружной пристройки), чтобы концы балокъ покоились на выступахъ и балки не проходили 1) въ стъны дома»;--- такимъ образомъ балки помостовъ лежали внв храмовой стыны, по направленію отъ нижней окружной ствны къ храму, на особыхъ уступахъ скалы, такъ что балки не касались ствиъ храма, -- или иначе: вся окружная пристройка не расширяла собою извив корпусъ xpama ').

§ XCII В) Іезекішля 41, 6; «ребра входять въ ствну, которая для дома (для) реберт кругомъ, дабы быть (имъ) держащимся (утвержденными), но они не были держащимися въ ствнъ дома». Причастіе

¹) Халдейскій глаголь устанаветь: проходить, уходить transire, praeterire,—такжи то, что выражаеть латинскій: gravidare.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сирскій и Арабскій толкують нначе. Сирскій: нижняго перибола ширину сдёлаль въ пять локтей, средняго—шесть, третьяго—семь; ибо зубцы (выстуны—mutulos) сдёлаль дому кругомъ извив, чтобы стёна соединялась со стёною. Арабскій: портики сдёлаль для зданія кругомъ, а на нихъ три міста удобныя для вида (отвритые балконы), одно надъ другимъ, нижняго балкона ширину сдёлавъ въ пять локтей, средняго—шесть, верхняго—семь. Сдёлаль также для зданія извить выступы, чтобы одна изъ стёнъ крёпко соединялась съ другою: Можно видёть злёсь указанія на поперечные нижніе контрфорсы.

денное адъсь для обозначенія отношенія боковыхъ галлерей къ внішней окружной стіні нажней пристройки и къ стінамъ храма, импеть такое же значеніе, какъ и въ 3 Цар. 6, 6. Поэтому все місто импеть такой смысль: пристройка утверждалась только въ тіхъ стінахъ, которыя были назначены для дома боковъ, напротивъ въ стінахъ самого дома или храма она не утверждалась и ихъ не закрывала.

LXX толковниково читають это м'есто такъ: хай διάστημα έν τῷ τόιχω τοῦ οἴχου έν τοῖς πλευροῖς χύχλω, τοῦ είναι τοῖς ἐπιλαμβανομένοις (πучте кажется читать: τάς ἐπιλαμβανόμενας) όρᾶν ὅπως τὸ παράπαν μὴ ἄπτονтак тых токуюх той окхои, -- славян: разстояніе въ ствив храма въ странахъ окрестъ, еже на прозракъ быти входящимъ, да отнюдь не прикасаются къ стънамъ храма. Не имъя внутренней стъны и въ то-же время совсвиъ не касаясь храмовыхъ стънъ, пристройка съ своей внутренней стороны должна была утверждаться или на колоннахъ или же на уступахъ скалы, внизу главнаго корпуса. Мы принимаемъ послъднее, такъ какъ только притакомъ условіи боковая пристройка, обнимая со всъхъ сторонъ вершину горы, могла представлять съ главнымъ корпусомъ единое цълое въ общемъ сооруженіи и въ то-же время быть совершенно отдёльною отъ храма пристройкою, не закрывающею оный и не расширяющею.

Халдейскій имфеть: пристройки, пристройка надъ пристройкою, укръпленныя въ стънъ внутри пристройки кругомъ, чтобы концы балокъ покоились на площадкъ уступовъ и (чтобы) бревна небыли входящими въ (расширяющими) стъны дома 1). Ръчь, по нашему мнънію, о томъ, что балки помостовъ однимъ концомъ своимъ



<sup>1)</sup> Тотъ же глаголъ, что и въ 3 Цар. 6, 6.

укрѣплялись въ окружной стѣнѣ ') нижней пристройки; а другимъ лежали на площадкахъ выступовъ скалы, совсѣмъ не касаясь стѣны главнаго корпуса.

Сирскій: ребра (боковыя комнаты) были, ребро надъребромъ, и еходили эти ребра ет стину дома вокругъ, такъ что они были и тверды (имъли твердое положеніе), но и отдълены от стины: соединялись они на верху, такъ что окружали домъ наверху. Рѣчь, какъ открывается изъ дальнъйшаго, о домъ комнатъ, окруженномъ тремя ярусами галлерей и комнатъ, которыя, соединяясь вверху подъ одною кровлею, образовывали здъсь (наверху) платформу около храма. Только при такомъ толкованіи можно понять, какимъ образомъ ребра ingrediebantur in parietem domus (т. e. interioris или costarum) circumquaque, ita ut firmae essent, sed separatae a pariete (templi) et cohaerebant superne ita ut domum (templum) superne circumcingerent.

Арабскій: бока были, бокъ надъ бокомъ... и интерстилій въ ствив дома въ бокахъ дома кругомъ, такъ что можно было видвть желающимъ, и совстьмъ не касались ствив дома (храма)»; т. е. боковыя пристройки, не касалсь ствиъ храма, окружали оный въ видв галлерей, доступныхъ для посвтителей (ср. LXX τοῦ εἶναι τοὶς ἐπλσμβανομένοις ὁρᾶν).

Вультата, наконецъ, ясно различаетъ здѣсь ствиу дома (комнатъ), чрезъ которую проходили и выступали контрфорсы, отъ ствны храма, которой не касалась пристройка: erant eminentia (выступы поперечныхъ контрфорсовъ), quae ingrederentur per parietem domus

<sup>1)</sup> Выраженіе: в стана внутри пристройки указываеть на то, что окружная стіна была застроена съ обінкь сторонь: съ одной—внутренними камерами, съ другой—внішними балконами.

in lateribus per circuitum, ut continerent, et non attingerent parietem templi.

Конечный и въроятный выводь изъ основнаго и переводныхъ текстовъ дается тотъ, что окружная пристройка одною стороною утверждалась на вившней ствив, а другою лежала на какихъ то уступахъ, особо отъ ствиъ храма, ихъ некасаясь и не закрывая. Но разъ такихъ уступовъ невозможно искать въ ствнахъ храма, они могли быть только на скаль, и нигль кромь.

В) Кромъ того мы имъемъ вовсъхъ отношенияхъ § ХСІІІ авторитетное и совершенно ясное свидетельство Іосифа Флавія, • что окружная пристройка составляла нижній этажь храма (δ κάτιιθεν οίκος), обстроенный малыми помінценіями (οί βραχεῖς οίκοι) въ три яруса, между твиъ какъ верхий этажъ (δ ύπερῶος οίκος) быль открыть со всёхь сторонь,-что храмь представляль собою сооружение сверху кругоми вершины холиа, - что въ центрѣ, противъ и подъѣ самой вершины (παρ'αὐτὴν τὴνάκραν) шла кругомъ верхняя стѣна каменная, — и что нежній шестидесятилоктевой высоты этажь представляль для верхняго и главнаго корпуса храмоваго фундаменть или платформу, коей ствна спускалась далеко (на местьдесять локтей) внизь по вершинъ скалы. (Antiq. 8, 3. 2; 15, 11. 3; Bell. jud. 5, 5. 1). Въ виду полнаго согласія свидътельствь Іосифа, лица

въ нашемъ вопросъ вполев компетентнаго, съ датами библейскаго источника, мы отказываемся понять, какимъ образомъ достопочтеннъйшій А. А.Олесницкій усмотраль «совершенное противоръчіе» между Библіей и Іосифомъ (стр. 244), утверждая: «совершенно вопреки библейскому описанію Іосифъ совсёмъ отделяеть боковую пристройку отъ корпуса храма и помъщаетъ ее винзу въ качествъ основанія или платформы, на которой стояль храмъ совершенно отврытый, пичемъ не заслоняемый». Таковымъ, повторяемъ, изображается храмъ и въ

библейскомъ источникъ. Іосифъ только дополняетъ краткія и неполныя показанія Библіи ближайшимъ топографическимъ опредъленіемъ пристройки подъ храмомъ, обусловленной недостаткомъ простора на верхней площадкъ холма.

Недоумение въ свидетельстве Іосифа могуть вызвать только вторыя внутреннія стіны пристройки подъ самымъ корпусомъ храма въ шестьдесять локтей длины и высоты, на разстояніи двадцати локтей одна отъ другой. Подробное обследование этой даты въ связи съ топографіей Священной Горы и уцівлівшими на ней остатками древнихъ сооруженій будеть нами сділано въ отдълъ объ Иродовомъ храмъ. Теперь же замътимъ, что и по Госифу эта средняя стана, поведимому, проникала въ самый грунть, сросшись съ нимъ какъ бы въ олну натуральную скалу. Впрочемъ ничто не препятствуетъ видъть въ датъ Іосифа указаніе не на разстоявіе между съверной и южной внутренними стънами нажней пристройки, но на ширину самой пристройки или платформы храмовой на съверной и южной сторонахъ, показанную (ширину) пророкомъ Іезекіннемъ въ 41, 10. Возможно и то, что въ іудейскомъ преданіи временъ Іосифа представленіе о задней ствив нижней, соединявшейся съ западной храмовой въ одну стъну деваностоловтевой высоты, смёшалось съ продольными стёнами пристройки, образовывавшими двъ боковыя платформы при храмъ, каждая въ двадцать локтей ширины.

Впрочемъ, если и предположимъ, что окружная при стройна Соломонова храма, какъ впоследствіи Иродова, имѣла две внутреннія продольныя стены, — сущность нашей гипотевы и наружный видъ храма отъ этого нисколько не изменятся. Получится только следующее видоизмененіе гипотезы: 1) пространство между внутренними стенами сплощь почти будетъ наполнено натуральною скалою; 2) внутреннія комнаты, помещаємыя

нами между стѣнами и склонами горы, придется перенести въ пространство между двухъ стѣнъ пристройки, какъ это было въ Иродовомъ храмѣ; 3) помосты ярусовъ будутъ лежать не на уступахъ скалы, но на выступахъ внутренней стѣны, какіе общепринятая реставрація находитъ въ стѣнахъ самаго храма.

- П) Наконецъ имъется весьма достопримъчательное свидътельство Руфина, который по поводу указанныхъ Іосифомъ въ Bell jud. 5, 5, 5 шестидесяти локтей замъчаетъ: colligitur enim universa celsitudo centum cubitorum, cum in solo XL cubitos habuerit (См. edit. Haverc. t. 2 pag. 334 nota t.); то-есть нижная частъ храма, окруженная боковыми пристройками, находилась не на верхней плоскости горы, но in solo—въ почев, именно на склонахъ вершины холма. Не есть ли эта дата смъщеніе, въ позднъйшемъ іудейскомъ преданіи, воспоминаній о двухъ храмахъ подобное тъмъ смъщеніямъ, какія представляють Мишна въ трактатъ Миддотъ и рисунокъ храма на днъ стекляннаго римскаго сосуда? Въ такомъ случать она можеть служить косвеннымъ подтвержденіемъ нашему объясненію библейскихъ датъ касательно окружной пристройки.
- 8) Подробности въ устройствъ боновой пристройни. Изъ другихъ подробностей, сообщаемыхъ источниками касательно архитектуры окружныхъ пристроекъ нажнихъ. для насъ важны слёдующія:
- А. Нижняя окружная стына, служившая опорою для § хсту балокъ внутреннихъ камеръ и внышнихъ галлерей, по свидытельству Госифа Флавія, имыла шестьдесять локтей высоты. Библейскій источникъ, хотя прямо и не указываетъ всей высоты ни главнаго корпуса ни пристройки, но косвеннымъ образомъ свидытельство Госифа подтверждается стодвадцатилоктевою высотою притвора по 2 Парал. 3, 4 и шестидесятилоктевою высотою возстановленнаго Зоровавелемъ верхняго корпуса храма, по

Digitized by Google

укаву Кира (I Ездры 6, 3—5) и свидётельству Іосифа (Antiq. 15. 11. 1). Ширина стины, но Іезекінлю 41, 9, равнялась пяти локтямъ. Но это—ширина стѣны на высотть у дома (ст. 8), то есть на платформъ вокругъ храма. Въ своемъ основаніи стѣны могли быть толще и, подобно цокольному этажу храма, имъть ширину въ шесть и даже семь локтей.

& XCV

Б. Такъ канъ окружавшія скалу стіны не иміли общей между собою скрыпы, то для устоя ихъ жеобходимо предполагать какія-либо особым сооруженія, соединявшія окружную пристройку со скалою. Кром'в балокъ, помостовъ, комнатъ и галлерей, своею общею тяжестью служившихъ, по Іосифу, укръпленіемъ для всей пристройки, естественно думать, что были устроены еще особыя поперечныя стыны вт видь контрфорсов, сцыплявшихь окружную стыну съ грунтомъ скалы. Іосифъ Флавій глухо упоминаеть о какихъ то встрвчныхъ связяхъ, служившихъ для укръпленія цълаго сооруженія и бывшихъ поперечными стънами для комнать. Въ томъ же смысив можно понимать указаніе Іосифа на среднія стіны, которыя получали большую устойчивость всл'ёдствіе того, что скр'ёнлялись одними и тъми же бревнами (потолковъ ярусовъ). Наконецъ, только при такомъ предположеніи получаеть надзежащій смыслъ выражение Іосифа, что нижняя фундаментальная пристройка представляла нѣчто единое и сросшееся съ самою скалою.

По свидътельству Вульгаты Ісзек. 41, 6, въ окружной пристройкъ были такіе выступы (eminentia), которые проходили (ingredrentur) сквозъ стилну (per parietem) пристройки кругомъ и связывали ее, хотя стънъ храма не касались. Такимъ образомъ мы имъемъ здъсъ указаніе на встръчные или крестообразные переплеты окружной стъны съ поперечними контрфорсами, выступавшими своими концами изъ за окружной стъны и

сцвилявивми ее со скалою. Не понятно, какимъ образомъ А. А. Олесниций находить возможнымъ примирить эту дату съ защищаемою имъ общепринятою гипотезою и видъть въ ней указаніе но то, что noneречныя стины выходили от стины храма (стр. 247). Правда, это были контфорсы для окружной ствны и скрвиляли ее (continerent); но они не выходили от стина храма и съ этими последними окружную ствну скрвилять не могли, ибо, по выразительному указанію Вульгаты, совствит некасались стины храма. Но если контрфорсы скрвиляли окружную ствну не съ храмомъ, то единственно-возможнымъ остается еще только такое предположеніе: утверждаясь въ грунтъ скалы, контрфорсы скрвиляли окружную ствну со вершиною горы. Тегтішт поп datur 1).

Указаніе на эти поперечныя скрівпы, проходившія сквовь окружную стіну и образовывавшія на внішней ся стороні выступы, можно находить также въ Сирскомъ и Арабскомъ текстахъ З Цар. 6, 6. Первый иміветь: «выступы (mutulos) сділаль дому кругомъ извию, чтобы стина соединялась со стиною; второй: «сділаль также для зданія выступы извию, чтобы одна изъ стинъ крюпко соединялась съ другою». Искать эти выступы на стінахъ храма невозможно хотя бы по той простой причині, что таковые выступы ни какимъ образомъ не могли бы соединять между собою самыя стіны.

По свидетельству Сирскаго текста Iesek. 41, 8, стены между боковыми комнатами имели шесть локтей толщины.

Вопросъ о количествъ контрфорсныхъстънъ ръшается количествомъ комнатъ въ каждомъ этажъ пристройки, о чемъ ръчь няже.



<sup>1)</sup> Контрфорсы могли въ нѣкоторыхъ мѣстахъ соприкосаться только съ храмовымъ цоколемъ внизу, въ видѣ подпоръ къ поколю.

§ XCVI В. По единогласному п ясному свидѣтельству всѣхъ источниковъ боковая пристройка имѣла три яруса, лежавшіе одинъ надъ другимъ. Такъ 3 Цар. 6, 6 по основному и халдейскому текстамъ упоминаетъ три ребра пристройки: нижнее, среднее и третье; LXX: ἡ πλευρὰ ὑποκάτω καὶ τὸ μέσον καὶ ἡ τρίτη; Вульгата: tabulatum subter, medium tabulatum et tertium tabulatum; Сирскій: peribolus intimus, medius et tertius; Арабскій: tria podia—unum super aliud.

Тоже у *Iesesiuas* 41, 6, особенно Сирскій: costa super costam, — и Арабскій: latus super latus. Ср. др. переводы.

Іосифъ Флавій: обстроиль храмъ малыми домами... надъ ними сверху надстроиль другіе дома, и еще другіе на нихъ, такой же мъры и въ такомъ же количествъ». (Antiq. 8. 3. 2).

Также *Мишна* (трактать Миддоть. глава 4, § 4) упоминаеть о трехъ ярусахъ пристройки, цитуя при этомъ 3 Цар. 6, 6.

§ XCVII Г. Ярусы имъли не одинаковую шириму, но расширялись по мъръ своего возвышенія. По 3 Цар. 6, 6 во всёхъ текстахъ и по Мишнъ 1) нижній арусь имълъ патилоктевую ширину, средній—шестилоктевую и верхній—семилоктевую, причемъ это постепенное расшире-

<sup>1)</sup> Мѣсто изъ Миддотъ, гл. 4, § 4 гласитъ: нижняя платформа (ртут) иять (доктей, т.-е. ширины) а помостъ (тт.-е. деревянный, служившій потолкомъ нижняго аруса и поломъ средняго) шесть; и средняя шесть (ширины), а помостъ семь; и верхняя семь (и потолокъ такой же ширины), потому что сказано... слъдуетъ цитатъ 3 Цар. 6, 6. Такимъ образомъ Мишна представляетъ только перифразъ 3 Цар. 6, 6 и болъе библейской даты не содержитъ въ себъ ръшительно ничего. Не понятно поэтому, какимъ образомъ Пэнъ можетъ находить здъсь указаніе на свои амфитеатрально возвышавшіяся внутреннія галлерен храма.

ніе ярусовъ библейскій источникъ объясняеть тімъ, что полы и потолки ярусовъ, утверждаясь одною стороною въ окружной стінт, лежали другою своею стороною на уступахъ, не касаясь храмовой стіны. Мы уже знаемъ, что за отсутствіемъ внутренней стіны и при неприкосновенности храмовыхъ стінъ, простая необходимость мысли заставляеть разуміть здісь уступы на вершині холма, которая по мірі своего возвышенія съуживалась и тімъ постепенно расширяла пространство между собою и окружною стіною.

У прор. Іезекішля 41, 7, хотя в не дана точная міра расширенія ярусовь 1), но самое расширеніе пристройки по мъръ ея возвышенія указано ясно: «и расширалась пристройка кругомъ кверху божве и болве для реберъ, нбо окружность дома (реберъ) выше и выше (восходила) вокругъ дома, почему ширина дома (реберъ) больше (была) вверху». LXX: καὶ τὸ εὐρος τοῦ τῆς ἀνωτέρας τῶν πλευρῶν κατὰ τὸ πρόσθεμα (τῶν πλευρῶν) ἐκ τοῦ τόιχου (οἴχου) πρὸς τὴν ἀνωτέραν χύχλω τοῦ οἴχου, ὅπως διαπλατύνεται (δ οίχος) ανωθεν: τ.-е. по мірі воввышенія ствим прибавлялалась ширина боковъ, такъ, что пристройка расширялась кверху. Халдейскій: платформа ярусовъ окружала и восходила выше и выше отъ внъшнихъ ствиъ, потому что окружала домъ восходя выше н выше вругомъ внутри (т.-е. между ствною и скалою): посему шире быль домъ вверху». Сирскій: домъ быль шире вверху».

Между тымъ Іосифъ Флавій (сравни Арабскій и Симмаха Іезек. 41, 7) не только молчить о такомъ постепенномъ расширеніи ярусовъ, но и даеть всёмъ комнатамъ одинаковую пятилоктевую ширину. Въ объясненіе этого можемъ сказать, что нъть препятствій относить

<sup>1)</sup> Вфроятно потому, что въ планф Іезекінля предполагается новая обділка вершины скалы.

дату Іосифа къ внутренней ширинъ комнатъ, которая могла быть у всъхъ одинаковою, между тъмъ какъ библейскій источникъ говоритъ о ширинъ помостовъ, включая сюда и уступы скалы. Такимъ образомъ во второмъ и третьемъ ярусахъ между деревянною заднею перегородкою комнатъ и между скалою могли оставаться свободныя узкія пространства—въ видъ корридоровъ при комнатахъ. Впрочемъ, для возстановленія внъшняго вида храма это не имъетъ значенія.

Д. Не имбеть для насъ существенной важности и § XCVIII отсутствіе въ библейскомъ источникъ указаній на внутреннюю длину и высоту комнать. Если А. А. Олесницкій даеть каждому ярусу пятилоктевую высоту н опредъляеть общую высоту пристройки, съ крышею и перилами на ней включительно, въ двадцать локтей (стр. 244): то основаній для такого вычисленія ність никакихъ ни въ библейскомъ, ни въ другихъ источникахъ 1). Напротивъ, по ясному и единственному свидътельству Іосифа Флавія, боковыя отдівленія имівли цять локтей дины и двадцать высоты. Возражение А. А. Олесницкаго, что при патилоктевой длинь и ширпив комнать дваднатилоктевая высота ихъ не возможна, не имъеть силы. Вопервыха: почему же невозможна? Во всякомъ случать архитектурной невозможности туть нъть. Boвторых: по свидетельству Іосифа Флавія, боковыя помъщенія не всъ имъли одну общую крышу, но нъкоторыя стояли подъ особыми потолками. Общая крыша, по нашему мивнію, имвлась только надъ вившими балконами, напротивъ изъ внутреннихъ отдъленій у однихъ не было своей крыши и потому ихъ высота равнялась двадцати локтямъ, другія же стояли подъ особою

крышею и имбли пятилоктевую высоту.

<sup>1)</sup> Мъсто 3 Ц. 6, 10, какъ мы знаемъ уже, не содержитъ такого указанія.

- Е. Мы сказали, что тремъ ярусамъ боковыхъ помѣ- § XCIX щеній, расположенныхъ въ внутреннемъ пространствѣ между ствною и скалою, соотвѣтствали на наружной сторонѣ ствнъ открытыя галлереи или висячіе балконы четырехъ—пятилоптевой ширины и двадиатилоптевой высоты, огороженные полоннами и перилами. О семъ свидѣтельствуютъ:
- а) Арабскій: З Цар. 6, 6, упомянувь о боковыкь комнатахь въ 5 ст., продолжаеть: потомъ сдёлаль портики вокругь зданія и на нихъ также сдёлаль три мёста открытыя (висячіе балконы), одно надъ другимъ. Ісвек. 41, 6: и витерстилій въ стёнё дома, въ бокахъ дома кругомъ, такъ что можно было видёть желающимъ.
- b) Быть-можеть на эти перила, какъ мы говорали уже, указываеть З Цар. 6, 10 по основному тексту, ἔνδεσμοι LXX, ἀνάστεμμα Акилы, периболь Халдейскаго и Сирскаго, и наконецъ Арабскій читаеть: кромі того (боковыхъ комнатъ) сділалъ балконы вокругъ всего вданія и сділалъ высоту ихъ (перилъ) пять локтей.
- сі У Іевекінля 41, 5 читаемъ: ширина ребра четыре локтя около дома кругомъ. Такъ всё тексты, кромё Сирскаго, который читаетъ семъ локтей. Если въ 9-мъ стихе видеть указаніе на пятилоктевую толщину боковой стены, то подъ рузу здёсь можно разумёть внёшніе балконы, опоясывавшіе всю пристройку тремя узкими и длинными ярусами (на подобіе реберъ). Чтеніе же Сирскаго есть поправка, возникшая изъ трудности даты и желанія свести ее къ ширине внутреннихъ по-мёщеній верхняго яруса.
- d) У Ісвекінля, 41, 9 находимъ ясное указаніе на внѣшнія и внутреннія ребра при окружной нижней стѣнѣ: «ширина стънь, которая для бока ко енть—пять локтей, а что оставалось (было) домом боков (боковых комнать), кои енутри». Имѣемъ здѣсь три части боковой пристройки: 1) окружная стъна пятилоктевой толщины,

2) при ней боковая пристройка ко выв или внёшніе ярусы-галлерен и 3) внутреннія боковыя комнаты, занимавшія то пространство, которое оставалось между стіною и скалою.

Халдейскій еще яснье различаеть здысь: пятилоктевой толщины каменную стану (ארבים), внашнюю деревянную пристройку (ארבים) — открытые и проходные ярусы — галлереи, безъ раздыленія на комнаты) в остальное мастю (בות ארבים) — дома (назначенное быть домомъ (בות ) отдальных комната (צורניביא).

Также *Сирскій* упоминаеть о внішней и внутренней пристройкахь при стіні, давая каждой пять локтей ширины.

Арабскій говорить объ остающемся пространств'я между боками дома и хорами п'явновъ, которые (хоры) не могли быть за стіною, но должны были находиться на наружной ея сторонъ, на балконахъ.

Вультата различаеть въ боковой пристройкъ (in lateribus domus): стъну (paries), внъшнюю пристройку боковую (latus forinsecus) и внутренній домъ (interior domus).

Τακπε γ LXX Το μ το μ

е) Темное воспоминаніе о двойныхъ ребрахъ пристройки сохранило намъ и іудейское преданіе временъ Іосифа Флавія, по свидътельству котораго одит изъ пристроекъ имтли свои отдъльные потолки (внутреннія камеры), а другія были проходными и стояли подъ общею кровлею (внъшніе балконы—галлереи). Сюда же можемъ отнести вышеприведенное мъсто Мишны, если терминъ руга понимать въ значеніи: podium—балконъ, ого-

роженный перилами, какъ Маймонидъ и Бартенора; или же въ смыслѣ греческихъ терминовъ: πτερόν и πτέρωμα—боковыя колоннады при храмахъ, какъ ученый издатель Мишны Суренгузіусъ і). Быть можеть такимъ же смутнымъ воспоминаніемъ о внѣшней пристройкѣ къ окружной стѣнѣ служитъ — Мишны (Миддотъ, гл. 4, § 7) — сігсиітиз (Маймонидъ и Бартенора ibid. рад. 367), обходъ, —ложе, окружающее столъ (Вихт. см. слово ¬¬¬): такъ называется въ Мишнѣ пристройка вокругъ Таимъ, отстоявшая отъ нихъ на три локтя и имѣвшая стѣну въ пять локтей толщины. Впрочемъ такое названіе дается собственно сѣверной сторонѣ пристройки, южная же называется: ¬¬¬¬—domus descensus ациае (Маймонидъ рад. 367)—мѣсто для стекавшей со стѣнъ храма воды (?).

- f) Наконець къ такому же заключеню можеть вести аналогія съ устройствомъ галлерей и комнать на дворѣ храма по Іезек. 42, 1—6, такъ какъ эти трехъярусныя галлереи называются тѣмъ же терминомъ стоаю, περίστυλα у LXX), какъ и боковыя крыльца при стѣнахъ храмовой пристройки (Іезек. 41, 15—16).
- Ж. Общая ширина платформы на съверной и южной сторонах храма равнялась двадцати локтямя, о чемъ свидътельствують:
- а) Ясное указаніе Іезек. 41, 10: средина пристроєкт (т.-е. всей пристройки, съ ен стіною, высячими балконами и камерами) шириною двадиать локтей вокругт дома отовсюду. Такъ какъ въ эту общую ширину платформы входили: стіна пятилоктевой толщины, внішній балконъ четырехъ-пятилоктевой же ширины и верхній семилоктевый помость, то очевидно отъ уступа, на коемъ лежали балки верхняго яруса, до цоколя храмоваго получаемъ натуральный грунтъ въ три четыре локтя

§ C

<sup>1)</sup> Pars V, pag. 368.

тирины. Такимъ образомъ окружная стъна своею внъщнею стороною отстояла отъ скалы при основани или въ нижнемъ ярусъ пристройки на десять локтей, а въ верхнемъ ярусъ. на плоскости храмоваго цоколя (платформы)—на двънадиать локтей.

LXX Толковниковъ считаютъ эти двадцать локтей шириною пространства (платформы) вокругъ всего храма между экзедрами, т.-е. отъ окружавшихъ платформу перилъ до ствны храма, стоявшаго посрединъ этой платформы: καὶ ἀναμέσον τῶν ἐξεορῶν εὐρος πηχῶν εἰκοσι τὸ περιφερὲς( τοῦοἴκου) τῷ οἴκῳ κύκλῳ. Другіе переводы согласны съ еврейскимъ.

b) Такая же ширина для боковой платформы получается и изъ указанія общихъ разм'тровъ всего зданія у Іезек. 41, 12—15.

Если 12-й стихъ относить не къ какому-либо, отдъльно отъ храма стоявшему на западной сторонъ, огромному зданію, а къ самому храму то указанная здісь ширина зданія въ семьдесять локтей и длина въ девяносто локтей (толщина ствны-пяти локтямъ) получается при следующемъ расчисленів: ширина: внутреннее пространство храма двадцать ловтей, толщина двухъ стънъ храма двънадцать (въ цоколъ) или десять локтей, двъ платформы каждая по двадцати локтей, итого = семьдесять или семьдесять два локтя — ширина зданія на западной сторонъ по направленію съ съвера на югъ; длина: западный балконъ четыре или пять локтей, ствиа цоколя шесть локтей 1), внутреннее пространство шестьдесять локтей, входная ствна пять локтей, притворь десять или одинадцать локтей, паперть пять локтей, итого девяносто или девяносто два локтя.

<sup>1)</sup> Внутреннихъ комнатъ, какъ сейчасъ угидимъ, задняя сторона не имѣла, такъ что храмовой цоколь лежалъ здѣсь непосредственно на стънъ пристройки.

Но въ ст. 13-15 размъры зданія опредъляются въ сто локтей ввадрата. Различіе объясняется тімь, что въ 12-мъ стихъ ширина зданія берется безъ притворовъ двора, а длина — безъ платформы жертвенника; напротивъ здёсь они принимаются въ счетъ, какъ на это выразительно указываеть 15-й стихъ. Получаемъ длину зданія: десять локтей платформы алтаря, пять локтей паперть, десять или одиннадцать локтей притворъ, пять локтей входная ствна, шестьдесять локтей внутреннее пространство, шесть локтей задняя ствна, четыре или пять локтей балконъ, итого-сто или сто два локтя; ширину: сорокъ локтей двъ платформы, десять нли двънадцать локтей двъ стъны, двадцать локтей внутреннее пространство, по пятнадцати или четырнадцати локтей для съверной и южной нижнихъ площадокъ и притворовъ, итого = сто или сто два локта.

с) Близкое въ нашему расчисленіе длины и ширины храма, основанное частію на толкованіи указанныхъ мъстъ пророка Іезекіила, частію же на воспоминаніяхъ объ Иродовомъ храмъ, и быть можетъ, нъкоторымъ образомъ на темныхъ преданіяхъ о храмъ Соломоновомъ, даеть и Мишна въ цитованномъ трактатъ: гл. 4, § 7: «оть востока къ западу сто локтей: ствна притвора пять, притворъ одинадцать, ствна храма шесть, средина (святое) сорокъ локтей, локоть пространство между святымъ и святымъ святыхъ, двадцать локтей домъ святаго святыхъ, ствна храма шесть, пристройка (внутреннее пространство ея) шесть, ствна пристройки пять; съ сввера къ югу семьдесять локтей: ствна амбита пять. амбить три, ствна пристройки пять, пристройка шесть. ствна храма шесть, средина его двадцать локтей, ствна храма шесть, пристройка шесть, ствна пристройки пять, домъ схода воды три локтя и ствна пять локтей». Если въ расчисленіи длины храма поставимъ паперть нам'всто пятилоктевой ствны притвора, каковой въ Соломоновомъ

храм'в не им'влось, затымъ: пятилоктевую заднюю стыну пристройки, тоже не имъвшуюся въ Соломоновомъ храмъ, замънимъ балкономъ, далъе: входной стънъ дадимъ патилоктевую толщину (это быль второй послъ цоколи арусъ камней), -- наконецъ одинъ локоть раздъляющаго святое святыхъ и святилище пространства и шесть локтей западныхъ камеръ помъстимъ предъ папертію притвора, — тогда получимъ вычисленные нами размёры длины храма въ деваносто или сто локтей. Съ другой стороны: пятилоктевой толщины ствна на трехлоктевомъ разстояніи отъ боковыхъ комнать есть нічто. совершенно неестественное въ архитектурномъ отношенін. Поэтому трехлоктевый амбить или домъ стока воды должно искать непосредственно при стънахъ храма и видъть заъсь спутанное преданіе о трехлоктевой полось натурального грунта, за которою следоваль первый уступъ пристройки. А пятилоктевая ствна амбита явилась изъ забытыхъ балконовъ указанной ширины, прикрепленных къ наружной стороне стенъ.

- d) Такимъ же воспоминаніемъ о ширинѣ Соломонова храма можно считать и шестидесятилоктевую ширину, назначенную въ указѣ Кира для Зоровавелевой реставраціи храма (1 Ездры, 6, 3—5), причемъ опредѣляется ширина собственно каменныхъ стѣнъ, безъ наружныхъ деревянныхъ балконовъ, сгорѣвшихъ при разрушеніи храма Навузарданомъ и не входившихъ въ планъ каменной кладки храма.
- е) Подобными же соображеніями, а быть можеть также и вліяніємъ Зоровавелева храма, не им'ввшаго балконовъ, мы объясняємъ дату Евполема о шестидесятилоктевой ширинь Соломонова храма (ibid.)<sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Возможно впрочемъ, что въ 1 Ездры и у Евполема разумъется внутренняя длина храма.

- 3. Пристройка имѣла входы съ лъстницами, ведшими § СІ изъ одного яруса въ другой.
- а) Масоретская редакція 3 Цар. 6, 8 гласить: «входъ яруса средняго къ правому плечу дома, и по витой лъстницъ восходили на средній арусь, а изъ средняго къ третьему». Терминъ לולים указываетъ на то, что это была витая (русси. круглая) лестница — отъ 5,5 изгибаться, свиваться, (отсюда חוצלים - вивя), чрезъ удвоеніе образовавшійся изъ дір. Начальная согласная 5 сохраняется во всемъ семействъ словъ этого корня, посему нельзя признать удачнымъ замъчаніе А. А. Олесницкаго: «можеть быть вмъсто еврейскаго balulim нужно читать bahulim» (стр. 248, примвч.). Витую льстницу разумьють: LXX έλικτη ανάβασις, Халдейск. Byner. cochlea Ar. ev xoyliaic. Ho Cuрискій per cataractam, a Арабскій: fecit gradus ligneos, хотя и не отрицають витую лъстницу, но и не указывають на нее выразительно. Согласіе древнійшихъ переводовъ съ основнымъ текстомъ заставляетъ признать витую лъстницу. Возражение Штаде, что такихъ лъстницъ не знали на востокъ, опровергается показаніями Опперта (Олесн. 248, прим.). Кром' того мы имъемъ прямое свидътельство Страбона, что такія лъстницы (ύψος τι χειροποίητον στροβιλοειδές έμφερές όχθω πετρώδει διά κοχλίου την ανάβασιν έχον — lib. XVII, cap. 1, § 10, edit. Krameri, III, pag. 360. 5—7) были не безъизвъстны восточной архитектуръ.

Такан лъстница была дъломъ архитектурной необходимости. При шестидесятилоктевой высотъ постройки и сравнительно небольшой ширинъ ярусовъ, наклонная лъстница со ступенями была бы просто невозможна.

Понятна и другая особенность, отмъченная текстомъ: минуя нижній ярусть, лъстница вела на средній, и отсюда на верхній; ибо комнаты и галлерея нижняго яруса не имъли нужды въ лъстницъ. Такъ LXX: дверь нижняго бока подъ правымъ плечомъ дома, и витой восходъ въ средній ярусъ и изъ средняю на третій; такимъ образомъ въ нижнемъ ярусѣ была дверь, служившая входомъ въ него, и кромѣ того имѣлась витая лѣстница въ верхніе этажи. Еще яснѣе Халдейскій: дверь яруса нижняго открыта была въ боку дома правомъ и по витой лѣстницѣ восходили изъ нижняго къ верхнему чрезъ средній. Тоже въ Арабскомъ: сдѣлалъ ступени деревянныя, по которымъ восходили изъ нижняго портика въ средній, также ступени и въ среднемъ, по которымъ восходили изъ нижняго портика въ средній, также ступени и въ среднемъ, по которымъ восходили къ верхнему портику.

Если же въ Масоретскомъ текстъ, Сирскомъ и Вульгатъ говорится только о входъ въ средній ярусъ, безъ выразительнаго указанія на дверь нижняго яруса, то объясняется это тъмъ, что основной текстъ описываетъ собственно лъстницу, а не дверв, которыя предполагаются сами собою.

в) Важнымъ дополненіемъ и поясненіемъ къ этому описанію входа и лѣстницы служитъ свидѣтельство пророка Іезекіиля 41, 11 ср. 7, что входы были устроены на двухъ — сѣверной и южной — сторонахъ пристройки и что лѣстницы помѣщались во внутреннемъ пространствѣ между стѣною и скалою.

Прежде всего въ 7-мъ стихѣ, хотя и ясно говорится о восходѣ въ верхніе этажи изъ нижняго, но по масоретскому тексту входъ ведетъ повидимому сначала на верхній этажъ, а отсюда уже въ средній: нижнее ребро вело (имѣло лѣстницу) на верхнее къ среднему. Но уже неестественность такого устройства входа и противорѣчіе З Цар. 6, 8 заставляетъ выраженіе: къ среднему поставить предъ: на верхнее, т.-е. переводить такъ: нижнее ребро имѣло лѣстницу, ведшую къ среднему на верхнее. Такъ толкуютъ всѣ переводы: LXX ἐх τῶν хάτωθεν ἀναβαίνωσιν ἐπὶ τα ὑπερῷα καὶ ἐх τῶν γεισῶν (μέσων) ἐπὶ τὰ τριώροҳа Симм. ἐх τοῦ хатωτέ-

роо ауввайчето прос то ауютероу айтой выс прос то  $\mu$ есо»; Xалд. по витой листниць восходили изъ нижняго яруса къ верхнему чрезъ средній; Cирскій и Aраб. изъ нижняго въ средній, изъ средняго въ верхній; только Bультата буквально какъ масоретскій тексть: de interioribus ascendebatur ad superiora in medium.

Въ ст. 11-мъ читаемъ: «входъ бока для того, что оставалось, входъ одинъ къ съверу и другой входъ для южной стороны, а ширина мъста останнаго пять локтей». Если, согласно 9-му стиху, не довольно ясный терминъ причастие гофаль отъ причасти къ остававшемуся внутри пространству между ствною и скалою, которое въ нижнемъ этажв имвло пять локтей ширины, то получимъ дра боковые входа во внутреннія отделенія, и здесь же надо предполагать устройство ви-тыхъ лестниць. Такъ Халдейскій: дверь пристройки къ мъсту остававшемуся, одна дверь открытая къ съверу, друган-къ югу; LXX: двери крыльцъ (т. е. изъ галлерей—τῶν ἐξεδρῶν) въ останное мѣсто (ἐπὶ τὸ από-λοιπον), и ширина свѣта оставленнаго (τοῦ φωτὸς τοῦ απολοίπου, др. чт. модитвы—τῆς προσευχῆς)—пять локтей, Cимм. дверь въ боку для молитвы; Bулы. ostium lateris ad orationem... et latitudinem loci ad orationem quinque cubitorum in circuitu; Θεοδοπ: τὸ εὖρος ἀνέσεωστοῦ αθεωμένου. Но Сирскій: входъ ребра оставленный-одинъ къ съверу, другой къ югу, и ширина входа оставленнаго была пять локтей; Арабскій: окна хоровъ были надъ остаткомъ двери одной, которая была къ съверу, и двери другой, которая была къ югу; ши-рина же свъта остатка (освъщаемаго окнами пространства) пять локтей была въ ширину кругомъ.

Такимъ образомъ двери вели въ какое то освъщенное пространство, назначавшееся для молитвы и имъвшее пятилоктевую ширину, т. е. равную общей ширинъ нижняго яруса комнатъ. Понятно, что, при пятилоктевой ширинъ и двадцатилоктевой высотъ внутренняго пространства пристройки, лъстницы только и могли быть витыя.

3) Эти двери разумѣетъ и Іосифъ Флавій, когда говоритъ, что съ боковъ были устроены входы чрезъ очень малыя двери ( $\delta$ ιὰ μικρῶν πάνυ θυρῶν Antiq. 8, 3, 2 Haverc. pag. 423 Niese p. 192 § 70).

§ CII

И. Іосифъ Флавій упоминаеть, кромѣ того, о большомь и художественно отдѣланномъ восходѣ чрезъ стѣну на верхнюю платформу храма. «Устроилъ Соломонъ восходъ искусной работы въ верхній домъ (главный корпусъ храма) чрезъ ширину стѣны, ибо не имѣли (комнаты пристройки) такого большаго входа, на востоют какт имълъ ниженій домъ, но съ боковъ были входы чрезъ очень малыя двери» (Antiq. ibid.). Рѣчь очевидно о томъ, художественно устроенномъ изъ дорогаго дерева, парадномъ ходѣ, которымъ царь ходилъ въ торжественныхъ случаяхъ изъ своего дворца і на верхнюю платформу храма къ жертвеннику всесожженія и которымъ восторгалась царица Савская (2 Парал. 9, 4, 10, 11 ср. 3 цар. 10, 5).

Недоумъніе въ этомъ свидътельствъ Іосифа вызываеть выраженіе; «верхній домъ не имълъ такой большой двери на востокъ какъ имълъ домъ нижній», откуда повидимому слъдуетъ, что нижній домъ, по Іосифу, имълъ отдъленія святаго и святаго святыхъ и что историкъ разумъетъ восходъ во второй этажъ самаго храма, а не на платформу жертвенника.

Если такъ понимать свидътельство Іосифа, мы должны будемъ видъть здъсь вліяніе Иродова храма. Но такое толкованіе невозможно: а) Іосифъ ясно говорить, что

<sup>1)</sup> Дворець быль построень на южной сторонь храма: Іерем. 26, 10—11; 32, 2; 31, 40. Іезек. 43, 7—9; 4 Цар. 11, Неем. 3, 19. 25. 28. Ср. Олесн. 640—642.

нижняя пристройка служила только основаніемъ или платформою для главнаго корпуса (верхняго дома); б) когда Іосифъ говоритъ объ очень малыхъ боковыхъ дверяхъ, то разумъетъ очевидно библейскіе входы въ боковыя пристройки, а не восходъ на предполагаемый второй этажъ главнаго корпуса храмоваго, находившійся подъ крышею,—что заставляеть чтенію Низе и Гаверкампа: είχεν (т.-е. ὁ ὑπερῶος οίκος) предпочесть другое: είχον (т. е. οί βραχεῖς οίκοι); в) упоминая о парадномъ и художественно устроенномъ восходъ царскомъ, Іосифъ, безъ сомнънія, разумъеть библейскій устроенномъ восходъ цар. 10, 5; 2 Парал. 9, 4), которымъ Соломонъ въ торжественныхъ случаяхъ ходилъ въ домъ Господень, то-есть для всесожженій на платформу храма или дворъ жертвенника, —такимъ образомъ отнюдь не ходъ въ предполагаемую горницу подъ крышею, не имъвшую особо важ-наго значенія въ Соломоновомъ храмъ; г) между тъмъ какъ парадный царскій ходъ къ жертвеннику всесож-женія и нижнему этажу главнаго храмоваго корпуса имъетъ достаточный и вполнъ понятный мотивъ для своего существованія, такой царскій и парадный входъ въ вышку подъ кровлею былъ бы совершенно безцѣленъ, излишенъ и безъ нужды портилъ бы архитектуру; д) въ выраженіи: хат ἀνατολῆς ώς х. τ. λ. нельзя видъть сравненіе нижняго и главнаго этажа самаго храма съ его верхнимъ этажемъ, ибо послъдній не могъ имъть большаго и открытаго хода на восточной сторонъ, кооольшаго и открытаго хода на восточной сторонъ, которая была закрыта притворомъ,—а если бы и имълъ, то все таки восходъ къ верхнему этажу требовался бы чрезъ боковыя стъны; слъдовательно при такомъ пониманіи разсматриваемаго выраженія въ немъ нельзя будетъ усмотръть мотива для устройства боковаго параднаго восхода; е) въ разсматриваемомъ выраженіи сравниваются боковыя стороны нижней пристройки съ восточною: первыя имъли только узенькіе входы п витыя лъствицы, ведшія на второй и третій ярусы пристройки, и отсюда на храмовую платформу; напротивъ на восточной сторонъ были устроены широкая паперть и открытыя врата, предъ которыми стоялъ жертвенникъ всесожженія; такъ какъ Соломоновъ дворецъ стояль на южной сторонъ, то для торжественнаго шествія царя къ платформъ храма и былъ необходимъ парадный ходъ чрезъ южную ствну пристройки, прямо на платформу храма въ площади жертвенника; ж) выражение μεγάλη θύρα не указываетъ необходимо на восточную дверь храма, ибо въ Antiq. 8, 4, 2 такъ называется и широкій открытый входъ на площадь жертвенника; 3) такимъ образомъ опредъленіе: на востокъ относится и можеть относиться только въ нижнему дому или окружной ниж-. ней пристройкъ, а не къ верхнему или главному корпусу храма, -- и все недоумъніе возникаеть только изъ не совсымъ тщательной разстановки словъ евреемъ, писавшимъ по гречески, т.-е. должно бы написать такъ: ώς μημ ήν κατ'άνατολής είγεν ο κάτωθεν οίκος.

Все свидътельство Іосифа поэтому должно быть передано порусски такъ: «устроилъ царь художественносдъланный восходъ въ верхній домъ (главный корпусъ храма) чрезъ стъну (окружной нижней пристройки), ибо не имъли (малые дома, составлявшіе нижнюю пристройку) такого большаго входа (на съверной и южной сторонахъ, на коихъ только и имълись боковыя комнаты), какой имълъ нижній домъ (нижняя пристройка) съ восточной стороны (входъ къ жертвеннику), но съ боковъ (съвернаго и южнаго) были входы (въ ярусы нижняго дома) чрезъ весьма малыя двери.

Если же держаться чтенія είχεν, то подлежащимъ при немъ можно считать ὁ κάτωθεν οίκος и второе είχεν принимать за ошибку писца или же самого писателя. Получится такой смысль: «устроиль царь художественный восходь къ верхему дому (храму) чрезъ

ширину ствны (нижней пристройки), ибо (она или) нижній домъ не им'єль большаго входа какъ на восток'ь, но съ боковъ (с'євернаго и южнаго) были входы чрезъ весьма малыя двери».

К. Относительно числа комнать и опредвляющагося § СШ имъ количества поперечныхъ ствиъ источники разно-гласятъ.

Масоретскій тексть и Сирскій Іевек. 41, 6 показывають тридцать три комнаты, расположенныя въ трехъ ярусахъ, одна рядомъ съ другою и надъ другою. Таргумъ распредъляеть комнаты по одиннадцати въ каждомъ ярусъ.

У Іосифа Флавія показано тридцать малыхъ домовъ, каждый въ пять локтей длины и ширины, съ сквозными проходами чрезъ нихъ. Остается однако же неяснымь: каждый ли ярусь имбль по тридцати комнать, или же это общая сумма комнать всехь трехь ярусовъ. Контекстъ ръчи допускаетъ то и другое: «Соломонъ обстроилъ храмъ кругомъ тридцатью малыми домами... которые въ большомъ количествъ и близко другъ къ другу облегали зданіе извив и служили связями для всего сооруженія; устроилъ для нихъ ходы другъ чрезъ друга; каждый изъ нихъ имълъ ширину въ пять локтей, такую же и длину, а высоту въ двадцать локтей; надъ ними сверху надстроиль другие дома, а надъ сими послъдними еще иные, равные по размърамъ и числу». Помъченное курсивомъ можно понимать такъ, что надъ тридцатью комнатами нижняго яруса было надстроено по стольку же комнать и такихъ же размъровъ и въ двухъ другихъ ярусахъ, тогда получимъ девяносто комнать; или же такъ, что комты всёхъ ярусовъ имёли одну мёру и въ каждомъ ярусё ихъ было поровну (по десяти).

LXX толковников, Вульгата и Арабскій читають Іевек. 41, 6: дважды тридцать три. Мишна въ питованномъ трактатѣ (гл. 4 § 3) считаетъ тридцать восемь комнатъ: по пятнадцати на сѣверной и южной сторонахъ и восемь на западной, причемъ для каждаго изъ боковыхъ ярусовъ назначается по пяти комнатъ, а для заднихъ—по три для двухънижнихъ, и двѣ—для верхняго.

Евполема показываеть двадцать комнать (ib.).

Наконецъ *Сирскій* переводъ Іезек. 41, 8 свидѣтельствуеть, что комнаты отдѣлялись одна отъ другой цѣлою тростью—въ шесть локтей.

Датамъ Мишны и Евполема можемъ не придавать значенія, какъ стоящимъ въ явномъ противорѣчіи съ авторитетными свидѣтельствами древнѣйшихъ библейскихъ текстовъ и Іосифа Флавія. Притомъ въ расчисленіе Мишны могли примѣшаться воспоминанія объ Иродовомъ храмѣ, а въ цифрѣ Евполема (β) имѣемъ ошибку или самого автора или же его переписчика.

Цифра Іосифа (30) съ показаніями Халдейскаго, Сирскаго и Масоретскаго текстовъ можетъ быть примирена предположеніемъ, что подъ притворомъ находилась въ каждомъ ярусѣ одна длинная комната—корридоръ (18 локтей при 5 локтяхъ ширины и 20 высоты), имъвшій одинъ потолокъ и раздълявшійся на двѣ половины открытымъ проходомъ. Такимъ образомъ эту камеру можно было считать и за одну, какъ въ преданіи временъ Флавія, и за двѣ комнаты, какъ Халд. Сир. и Масор тексты.

Одинаково авторитетныя показанія о 33 (30) и 66 келліяхъ объясняются тімь, что въ первой даті берется число камеръ только на одной изъ продольныхъ сторонъ пристройки, причемъ соотвітствующее количество ихъ само собою предполагается и на другой стороні; напротивъ во второй даті выразительно (дважды тридиать три) указана общая сумма келлій на обінкъ сторонахъ пристройки.

Принимая затёмъ во вниманіе свидётельство Іосифа Флавія о пятилоктевой длинъ каждой камеры и показаніе Сирскаго текста и шестилоктевой толщина контрфорсовъ, получаемъ: подъ шестидесятилоктевымъ про-странствомъ девира и святилища два контрфорса съ разстояніемъ ихъ другь отъ друга, а также отъ задней ствны храма и контрфорса, лежавшаго противъ цоколя входной ствны храма—въ шестнадцать локтей; поперечная же восточная ствна пристройки и контрфорсъ противъ поколя входной ствны храма дадуть подъ притворомъ, папертью и платформою жертвенника пространство для комнатъ въ восемнадцать локтей. Если въ трехъ шестнадцатилоктевыхъ промежуткахъ по одному локтю отчислить на тонкія досчатыя перегородки и каждый промежутокъ разделить такими перегородками на три равныя части, получимъ въ яруст по девяти камеръ патилоктевой длины; а восемнадцатилоктевые корридоры подъ притворомъ и платформою жертвенника дадутъ по двъ, соединенныя открытымъ ходомъ, комнаты. Сдъланное вычисленіе можемъ выразить въ слъдующей общей схемъ, причемъ исходнымъ пунктомъ служитъ западная сторона: западный балконъ 4 или 5 локтей, стъна западная 6 локтей, промежутокъ 16 локтей съ тремя комнатами пятилоктевой длины, первый контрфорсъ въ 6 локтей, второй промежутокъ въ 16 локтей съ такимъ же числомъ комнать, второй контрфорсъ въ 6 локтей, третій промежутокъ съ тремя комнатами, третій контрфорсъ противъ цоколя входной стѣны храма въ 6 локтей, четвертый промежутокъ подъ притворомъ и платформою жертвенника въ 18 локтей съ одною, раздѣленною на двѣ половины, камерою, послѣдняя восточная поперечная стѣна въ 6 локтей,—итого получаемъ 100 локтей, раздъляющіяся на пять поперечныхъ стінь шестилоктевой толщины, съ десятью или одинадцатью комнатами пятилоктевой длины въ каждомъ ярусъ (Халд.), съ тридцатью

тремя или тридцатью въ трехъ ярусахъ каждой стороны (Халд. Сир. Масор Іос. Фл.) и съ шестидесятью шестью—на объихъ сторонахъ (LXX, Вульг., Араб.).

Такая система контрфорсовъ, весьма простая, естественная сама по себъ и удобная въ архитектурномъ отношеніи, при данныхъ топографическихъ условіяхъ, не только давала прочный устой всей нижней пристройкъ, но и, какъ бы сросшись (по Іосифу) со скалою въ единое цълое, образовывала кръпкую платформу для главнаго корпуса храма.

§ СІУ Въ данное нами вычисленіе не входять камеры и контрфорсы задней и передней сторонъ пристройки. Это потому, что таковых в тамъ не имълось. Во 1-хъ, святость западной стороны храма не позволяла устроять тамъ какія-либо служебныя отдівленія. Во 2-хъ, едва достигавшая при Соломон' сталоктевой длины вершина святой горы не оставляла мъста для особой стъны и внутреннихъ камеръ на западной сторонъ; соединавшаяся съ западнымъ храмовымъ поколемъ, эта ствна непосредственно прилегала къ обсвченной скалъ и безъ контрфорса какъ бы сросталась съ нею въ единое цілое (Іосифъ Флавій). Въ 3-хъ, названіе комнать: бока, ребра и плечи необходимо предполагають только двъ боковыя стороны, не болъе и не менъе. Въ 4-хъ, множитель два у LXX, въ Вульгатъ и Арабскомъ можетъ находить достаточное для себя основаніе только въ томъ предположеній, что комнати устроены были лишь на двухъ, а не на трехъ или че тырехъ сторонахъ постройки, по тридцать три на каждой сторонь и по одинадцати въ каждомъ ярусъ. Въ 5-хъ, древне-христіанскій храмъ, стремившійся подражать боговдохновенному (сохраненному въ Библіи и частію въ древне-іудейскомъ преданіи) образцу Соломонова храма, имълъ только двъ пастофоріи на съверной и южной сторонахъ. Въ 7-хъ, если въ Библін къ боковой пристройкъ прилагается опредъленіе: кругомъ, кругомъ храма и девира, то этимъ указывается частію на то, что съверныя и южныя стъны пристройки были застроены извнутри (камерами) и снаружи (балконами); частію же на то, что трехъярусный наружный балконъ имълся и на задней сторонъ пристройки Въ 8-хъ Іосифъ Флавій говоритъ только о боковыхъ комнатахъ, умалчивая о заднихъ.

П. Внутреннія пом'ященія, котя быть можеть и не § СУ всів, освінались посредствомь оконь, выходивших на открытые балконы. Такъ LXX толковниковь по одному кодексу и Арабскій Іезек. 41, 11 относять къ окнамь, выходившимь на балконы (θυρίδες τῶν ἐξεδρῶν—fenestrae pulpitorum super superfluitatem portae) и освінщавшимь внутреннее пространство пятилоктевой ширины (επί τὸ ἀπόλοιπον τῆς θύρας—καὶ τὸ εὐρος τοῦ φωτος τοῦ ἀπολοίπου πηχῶν πέντε πλάτος κυκλόθεν.

Подробно окна описываются у LXX и въ Арабскомъ Іевек. 41, 16: θυρίδες διατυωταί ύποφαύσεις κύαλω τοῖς τρισίν ώστε διακύπτειν... καὶ αὶ θυρίδες ἀναπτυσσόμεναι τρισσώς εἰς τὸ διακύπτειν—Славянскій: окна рѣшетчатыя свѣщенія окресть тремъ (то-есть въ три свѣта) еже приницати... окна же отворяемы трояко (то-есть съ тремя створами) на приницаніе.

II.

## ВЕРХНІЙ ДОМЪ.

Между тёмъ какъ нижняя окружная пристройка § СУІ равно и террасовидное устройство дворовъ не имъли для себя образца въ Моисеевой скиніи и опредълялись чисто топографическими особенностями Святой Горы, верхній домъ (ὁ ὑπερῶος οἰχος) или храмъ въ тесномъ

смыслѣ представляль точное соотвѣтствіе богооткровенному плану Синайскому въ удвоенныхъ размѣрахъ. Какъ и сей послѣдній, храмъ Соломона дѣлился въ высоту на двѣ части: А) нижнюю или главный корпусъ постройки, представлявшій удвоеніе размѣровъ дома скиніи, съ замѣною дерева камнемъ; и Б) верхнюю или кровлю храма, представлявшую удвоенный шатеръ скиніи, съ замѣною шерстянаго покрова деревомъ.

## А. КАМЕННЫЙ КОРПУСЪ ХРАМА.

§ CVII. 1. Размѣры корпуса. Согласно богооткровенному образцу, каменная часть зданія состояла изъ двухъ этажей: нижняго или цоколя, служившаго прочнымъ фундаментомъ для всего сооруженія и соотвѣтствовавшаго серебрянымъ подставамъ стѣнъ скиніи,— и верхняго или дома Божія, соотвѣтствовавшаго деревяннымъ стѣнамъ скиніи.

Домъ для святилища и для ковчега (1 Парал. 28, 10. 11) или домъ Господень былъ сложенъ изъ тесаныхъ камней огромнъйшей величины (въ восемь — десять локтей 3 Цар. 5, 31,—7, 10) и потому не имъвшихъ нужды въ цементъ. Камни имъли такую тщательную отдълку, что глазъ не могъ замътить линіи ихъ соединенія (3 Цар. 5, 17. 18; Іосифъ Флавій Аптіц. 8, 3. 2).

Какъ и въ подвижномъ храмъ Синайскомъ, стъны неподвижной скиніи Іерусалимской представляли правильный и продолговатый четыреугольникъ, своимъ фронтомъ обращенный къ востоку. Внутренніе размъры данны и ширины дома Божія представляютъ Синайскую скинію, взятую вдвое, то-есть: 2.30—60 локтямъ (длина) и 2.10—20 локтямъ (ширина). Размъры эти точно указаны въ библейскихъ описаніяхъ храма. «Длина, читаемъ въ 2 Парал. 3, 3, шестьдесять локтей, ширина

локтей двадцать»; также въ 3 Цар. 6, 2: «домъ, который построилъ царь Соломонъ Господу шестьдесятъ локтей длина его и двадцать ширина». Пророкъ Іезекиль опредъляетъ ширину дома Божія въдвадцать локтей, а длину: въ сорокъ локтей святилище и двадцать — святое святыхъ (Іезек. 41, 2. 4).

Томщина стпиз не указана въ описаніяхъ Соломонова храма. Но на основаніи десяти-восьмилоктевыхъ разм'вровъ камней и точнаго указанія у пророка Іезевінля (41, 5) она можеть-быть опредвлена въ шесть локтей. Такъ какъ Зоровавелевъ храмъ быль возстановленъ изъ уцёлёвшихъ Соломоновыхъ камней (1 Ездры 5, 8; 2 Ездры, 6, 25), то и у пророка Іезекіиля, изм'ьряющаго планъ реставраціи на самомъ мъсть разрушеннаго храма, шестилоктевая толщина стънъ могла быть опредвлена только въ виду уцелевшихъ развалинъ Соломонова крама (огромные камии не могли быть уничтожены). Такая же толщина ствиъ храмовыхъ указана и въ Мишит (Миддотъ, гл. 4, § 7), въроятно на основаніи приведеннаго свид'втельства пророка Іезекіиля. Само собою понятно, что это-только общіе разм'вры толщины ствнъ, данные въ круглой цыфрв и не исключающіе возможности углубленій или выступовъ. Такъ ствнамъ святилища и девира мы даемъ четырехъ или пяти-локтевую толщину, такъ что при соединении ихъ съ цоколемъ нолучался двухъ или одно-локтевой уступъ на наружной сторони; соотвитствующій этому уступу выступъ, по нашему мивнію, дівлиль двадцати локтевую высоту ствиъ на двъ равныя половины, образуя съ цоколемъ, и верхнимъ карнизомъ и угловыми выступами два большія углубленія. Эти три ряда тесаныхъ камней и разумскотся въ указъ Кира о возстановлении храма изъ его развалинъ (1 Ездра 5, 3-5).

Такимъ образомъ наружная длина боковыхъ стънъ цоколя равнялась шестидесяти шести локтямъ, а длина

задней стёны имёла тридцать два локтя. Передняя стёна храма, по свидётельству Мишны (ibid.), имёла также шестилоктевую толщину (въ цоколё). У пророка Ісзекиля (41, 1—5) и въ Мишнё толщина этой стёны считается независимо отъ внутренней длины храма и притвора. И это понятно. Синайскій образецъ не имёль передней стёны, которая замёнялась въ немъ столбами, образовывавшими парастасъ или притворъ скиніи. Поэтому лицевую стёну и Соломонова храма должно относить къ притвору. Въ соотвётствіе другимъ стёнамъ она должна была состоять изъ трехъ рядовъ камней: нижняго или цоколя въ шесть локтей толщины, средняговъ пять и верхняго въ четыре.

& CVIII

Въ виду очевиднаго мотива не только общаго подражанія, но и математически-точнаго удвоенія разміровь скиніи въ длинь и ширинь храма,—сама собою является мысль, что такое удвоеніе должна была представлять н омсота Соломонова дома Божія, то-есть равняться вну-тренней ширинъ корпуса и имъть 2.10=20 локтей. И дъйствительно, высота задняго отдъленія храма (для святаго святыхъ) или девира, въ 3 Цар. 6, 20 ср. 2 Парал. 3, 8 показана въ двадцать локтей, при таковой же длинъ и ширинъ (двадцатилоктевый кубъ виъсто десятилоктеваго куба святаго святыхъ въ скиніи). А какъ въ Синайскомъ образцѣ высота святилища и святаго святых была одинаковая, то и въ Соломоновомъ храмъ переднее отдъленіе (святое) сорокалонтевой длины и двадцатилоктевой плирины (вмёсто двадцати и десяти локтей святилища скиніи) должно было им'єть двадцатилоктевую высоту (вмъсто десятилоктевой въ скиніи). Прямое свидътельство о такой именно высотъ святилища въ Соломоновомъ храмъ сообщаеть намъ Сирскій тексть (и Арабскій) въ 3 Цар. 6, 17, где Масоретскій 20-й стихъ читается въ связи съ 16-мъ такъ: «двалпати локтей (то-есть - во всв измъренія вли кубъ) быль внутренній

храмъ» (то-есть девиръ); напротивь въ 20-мъ стихъ читается о святилищь следующее: «длина святилища была сорокъ локтей, двадцать локтей ширина, и двадцать локтей высота». И если современные археологи, за недостаткомъ данныхъ, находятъ возможнымъ обращаться не только въ Мишев, но и въ ноздебищимъ іудейскимъ преданіямъ, -- то свидътельство Сирскаго перевода во всякомъ случав имветъ несравненно большую научную значимость, такъ какъ онъ сдъланъ гораздо ранве даже Масоретской редакціи.

Это, неизвъстное, если не ошибаемся, А. А. Олесииц- § СІХ кому свидетельство достоприменательно темъ, что даеть въ наши руки ключь въ разумбнію другой, повидимому стоящей съ первою въ противоръчін, даты библейской въ 3 Цар. 6, 2, которая однихъ заставляетъ предполагать какой-то неизвестный вторый этажь надъ святилищемъ, а А. А. Олесницкого-представлять поль девира выше святилищнаго на десять локтей.

Дата, кавъ въ основномъ текстъ, такъ и во всъхъ переводахъ, согласно читается такимъ обравомъ: «домъ, который царь Соломонъ построиль Господу, шестьдесять ловтей длина его, и двадцать ширина, и тридцать локтей высота его». Такіе же разміры укавывають Сирскій и Арабскій тексты и во 2 Парал 3, 3. Такъ какъ нёть никакихъ основаній предполагать надъ всёмъ ли храмомъ, или же надъ однимъ святилищемъ; особый верхній этажь десятилоктевой высоты (гипотеза подробно опровергнута А. А. Олесницвимъ см. стр. 221 дал.), а заподовривать правильность чтенія, при согласіи всёхъ текстовъ, есть только противонаучная уловка, позволяющая доказывать все что угодно и обходить всевозможныя трудности, — то достопочтеннъйшій авторъ Іерусалимского прама склоняются въ мысли, что девиръ возвынался своимъ поломъ надъ святилищнымъ на подобіе христіанских валтарей (напримёрь нь Висанскомъ мо-

настыр'в), такъ что изъ святилища къ девиру надобно было восходить по л'встниц'в въ десять локтей высоты.

Къ сожалвнію и это, оригинальное и остроумное, предположеніе принято быть не можеть по следующимъ соображеніямъ:

- а) Ступени не могли вести изъ святилища къ святому святыхъ и вовчегу завъта, такъ какъ онъ были безусловно и строго восирещени закономъ даже для алтаря всесожженій (Второз. 27, 5; Исх. 20—26),— запрещеніе, точно соблюдавшееся и въ повдивищія времена храмовъ Зоровавеля и Ирода (1 Макк. 4, 45—47; Гекатей у Іосифа Флавія Сопіта Аріопет, 1, 22 Haverc. II, рад. 456 Niese V § 36 рад. 36; самъ Іосифъ Веll. jud. 5. 5. 6 Haverc. II, рад. 344).
- б) Богооткровенный синайскій плант храма не позволяеть давать различную высоту святому святыхъ и святилищу, — и если составитель плана для Соломонова храма (Давидъ) строго выдерживаеть мотивъ подражанія синайскому образцу даже въ менте существенныхъ деталяхъ (напр. въ устройствт входа во святилище), то неестественно предполагать не вызывавшееся никакою необходимостію отступленіе въ болте важномъ и существенномъ.
- в) Этотъ мотивъ заставляетъ предполагать для святилища высоту, равную высотъ девира, то-есть двадцать локтей, ни болъе ни менъе.
- з) Гипотеза А. А. Олесницкаго противорѣчить прямому свидътельству Сирскаго текста, по которому, какъ мы знаемъ, святилище имѣло двадцатилоктевую высоту (3 Цар. 6, 17).
- д) Въ отношени разсматриваемой гипотезы имъетъ полную силу то замъчание, какое обращаетъ самъ г. Олесниций противъ предположения различной наружной высоты святилища и святаго святихъ, именно: «гипотеза опускаетъ изъ виду аналогию скинии, храмовъ Іс-

векінля, Зоровавеля и Ирода, непредставлявших вившняго (ни внутренняю зам'тимъ въ скобахъ) отничи въ высотъ святаго и святаго святыхъ» (стр. 222).

е) Наконець: такая существенная особенность архитектуръ храма не могла бы быть замолчана ни Іосифомъ Флавіемъ, ни Талмудомъ, которые ничего не знають о возвышени святаго святыхъ наль святилищемъ и лестнице со ступенями въ десять ловтей высоты.

Итакъ, если изложенныя соображенія и свидетель- § СХ ство Сврскаго текста заставляють дать всему Соломонову дому ковчега Господня двадцатилоктевую высоту. и если съ другой стороны библейскій источникъ ясно опредъляеть эту высоту въ тридцать локтей: то единственно возможный выходъ изъ затрудненія можеть дать только прибавление десяти локтей къ ствиамъ дома Божія въ той части, которая не была и быть не могла построена въ математически точномъ соотвътстви синайскому образцу. Говоримъ о нижней или цокольной части ствиъ храма.

Въ синайскомъ образцв ей соответствовали серебряныя подставы брусьевь, которыя не входили, какъ мы знаемъ, въ высоту ствиъ деревяннаго дома скиніи, ибо каждый брусь уже и самъ по себъ, безъ подставъ, даваль требуемую высоту въ десять локтей. Поэтому не указанная въ синайскомъ планъ высота подставъ не могла быть обязательнымь образцомь для составителя плана неподвижной скиніи.

Кром'в того надо принять во вниманіе, что зам'вна деревянныхъ и сравнительно не толстыхъ брусъевъ скиній огромными камнями необходимо требовала прочнаго цоколя. И если для деревянных ствиъ нужны были серебряныя литыя подставы неизвестной намъ высоты, то двадцатилоктевой высоты каменная постройка, въ виду неръдкихъ землетрясеній въ Палестинъ, потребо-

вала цокольнаго фундамента десятилоктевой высоты и шестилоктевой толщины.

Наконецъ цокольный этажъ указанной высоты вывванъ былъ топографическими условіями вершины святаго колма, которая, какъ подножіе ногъ Ангела-Іеговы, заняла святьйщее мысто храма вы своемы неприкосновенномъ видъ и на которую былъ поставленъ ковчегъ вавъта, Предполагая, что мъсто, назначавшееся для святаго святыхъ, возвышалось надъ грунтомъ редней линіи святаго на десять локтей, мы легко уяснимъ себъ, почему начертатель плана или же храмоздатель, если они хотъли оставить въ естественной неприкосновенности для святаго святыхъ и ковчега завъта освященное явленіемъ Ангела — Іеговы подножіе ногъ Божінхъ, должны были начать цоколь святаго святыхъ наже вершины скалы на десять локтей, то-есть съ того уровня, на которомъ лежаль грунтъ лицевой стороны святилища и притвора. Такимъ образомъ та часть скалы, которая приходилась подъ святымъ святыхъ, была обнята снаружи цоколемъ десятилоктевой высоты, такъ что внутри натуральная вершина скалы служила поломъ довира; напротивъ, неправильный спускъ скалы къ востоку требовалъ для святилища особаго пола, который должень быль лежать на цоколь и приходиться на одномъ уровнъ съ натуральнымъ поломъ святаго CBSTLIX'S  $^{1}$ ).

При такомъ, совершенно-естественномъ и наипростъйшемъ объяснения дъла, указанные въ 3 Цар. 6, 2 лишніе десять локтей высоты мы не имъемъ никакой нужды ни прибавлять къ двадцатилоктевой внутренней высотъ святилища (вопреки синайскому образцу), ни надстраивать для нихъ ненужный какой-то верхній этажъ. Об-

<sup>&#</sup>x27;) Подробно о семъ въ отдъле о внутреннемъ устройствъ храма.

щая наружная высота каменныхъ стъпъ храма съ ихъ поколемъ получается въ тридцать локтей, какъ указано въ 3 Цар. 6, 2 по всъмъ текстамъ, а внутренняя и также общая высота девира и святилища равнялась двадцати локтамъ, какъ дано для девира въ 3 Цар. 6, 20, необходимо предполагается и для святилища основнымъ мотивомъ архитектуры храма и наконецъ прямо засвидътельствовано однимъ изъ авторитетвъйшихъ текстовъ (Сирскимъ).

Никакихъ серьезныхъ возраженій это объясненіе не § СХІ можеть встрітить.

Если достопочтеннъйшій А. А. Олесницкій утверждаетъ, что «тридцать локтей во всякомъ случав есть внутренняя высота» (святилища, то-есть отъ его пола до потолка) на томъ основаніи, что въ шестидесяти локтяхъ длины и двадцати ширины даны также внутренніе, а не вибшніе разміры храма: то при этомъ не принято въ соображение, что внутренния длина и ширина зданія, благодаря толщинъ стьнъ, не совпадають съ вившними размерами; напротивъ наружная п внутренняя высота собственно каменныхъ стънъ дома, каковыя (ствин=домъ) и определяются въ 3 Цар. 6, 2, не могла разпствовать. Посему: когда библейскій источникъ говоритъ, что «домъ, который построилъ царь Соломонъ Господу, шестьдесять локтей длина его и двадцать ширина его и тридцать локтей высота его», то, какъ и Моисей, подъ домомъ разумбетъ собственно каменныя стыны храма, соотвытствовавшия деревинному дому скиніи и дававшія внутреннюю ширину въ двадцать локтей и внутреннюю длину шестьдесять, при тридцатилоктевой высотв -- внутренней и наружной -- стыть LOMB.

Иное дъло, когда библейскій источникъ опредъляеть размъры внутренних отдоленій каменнаго дома: внутренняя высота вдъсь могла уже не совпадать съ на-

ружною, благодаря напримъръ устройству половъ и потолковъ. Поэтому, нарочито указывая размъры девира, какъ главнъйшей части храма, библейскій текстъ точно опредъляеть и его внутреннюю высоту, несовпадавшую съ наружною высотою стънъ. Воть еслибы библейскій источникъ давалъ такое же нарочитое опредъленіе размъровъ одного святилища, а не вообще «дома, который Соломонъ построилъ Господу», тогда можно бы утверждать, что «тридцать локтей есть во всякомъ случать внутренняя высота святилища». Данное же словосочетапіе текста заставляеть въ тридцати локтахъ видъть только общую высоту каменныхъ стънъ храма, при предполагаемой одинаковой двадцатилоктевой внутрепней высотъ девира и святилища.

Почему же, однако, библейскій текстъ, нарочито указывая внутрепнюю высоту девира, умалчиваеть о святилище? Выть можеть потому, что после нарочитаго указанія внутренней высоты главной части храма и общей высоты стенъ каменнаго корпуса, особое заменаніе о высоте святилища было излишне, такъ какъ она само собою предполагалась равною съ девиромъ. В'вроятн'ве же думать, что такое указаніе существовало въ древне-еврейскомъ тексте и потомъ было утрачено случайно ли, или же намеренно — по ошибочному толкованію даты применительно къ наружной высоте стенъ святилища, причемъ получалось бы противоречіе съ 3 Цар. 6, 3. Утверждаемъ это на основаніи Сирскаго перевода, во время котораго очевидно еще были цёлы списки съ точною датою внутреннихъ размеровъ святилища.

Такими же соображеніями можемъ объяснять и молчаніе 2 Парал. 3, 3. 8 о высоть какъ всего корпуса храмоваго, такъ и его внутреннихъ отделеній. Въ спискахъ, съ которыхъ сделаны Сирскій и Арабскій переводы, имълось во 2 Парал. 3, 3 точное указаніе на

тридцатилоктевую высоту каменнаго корпуса храма. Что мы имѣемъ здѣсь варіанть основнаго текста, а не глоссы переводчиковъ (хотя и таковыя глоссы, какъ почерпнутыя изъ древнѣйшаго іудейскаго преданія, весьма важны въ научномъ отношенія), это авствуєть изъ того, что въ 2 Парал. 3, 8 переводчики не сообщають высоты девира, но согласно подлиннику указывають только длину и ширину. Переводчику, рѣшившемуся на пояспительную глоссу въ 3-мъ стихѣ, ничего бы не стоило сдѣлать таковую же и въ 8-мъ стихѣ, на основаніи 3 Цар. 6, 20. Но вѣроятнѣе молчаніе о высотѣ въ 2 Пар. 3, 8 объяснять тѣмъ, что рѣчь здѣсь, какъ сейчасъ уввдимъ, о длянѣ и ширинѣ собственно цокольнаго этажа.

Принимая вершину скалы за полъ святаго святыхъ и помъщая на этомъ же уровнъ (то-есть па цоколъ) полъ святилища и притвора, мы предполягаемъ нажній или подвальный этажъ подъ святилищемъ и притворомъ, которому (этажу) со внъ къ востоку соотивтствовала лъстница или паперть, ведшая въ притворъ. Для чего же, спращивается, нуженъ былъ такой этажъ?

Отв'ють: разъ такой этажъ быль д'вломъ архитсктурной необходимости, возмикавшей изъ топографическихъ условій, вопросъ о назначеніи его не им'єсть существеннаго значенія. Этажъ могъ оставаться безъ всякаго особаго назначенія, совершенно пустымъ. Но, быть можеть, онъ представляль собою одну изъ т'ехъ кладовыхъ, коихъ иланы и описанія Давидъ вручиль Соломону (1 Парал. 28, 11, дал.).

Никакихъ другихъ вопросовъ къ данному объясненію, § СХІІ повидимому, предъявлено быть не можеть, между тъмъ подкръпить оное или же улснить можемъ нъкоторыми другими соображеніями:

а) Если о потолкъ храма и полъ святаго святыхъ нътъ прямыхъ свидътельствъ въ библейскомъ источникъ,

- то о пол'є святилища онъ говорить ясно,—знакъ того, что святилище виёло особо настланный на цокол'є поль, напротивь святое святыхъ таковаго не им'ело, ибо онъ зам'єнялся здёсь натуральною скалою ').
- для огромнаго зданія храма (съ крышею храмъ им'влъ шестьдесять локтей высоты) и требовался для соотв'єтствія серебрянымъ подставамъ синайскаго образца,—но и ясно засвид'єтельствованъ въ библейскомъ источник'є. «И новел'єлъ царь, читаемъ въ З Цар. 5, 17, и привозили камни большіе, камни дорогіе для основанія дома (фундамента), камни обд'єланные». Еврейское און (неопред. піэль) указываеть именно на фундаменть вданія. Поэтому LXX переводять: εἰς τὸ θεμέλιον τοῦ οἰχου, Вульгама: in fundamentum templi; Таргумь: און (не Сирскій: ad огнанідам domum, и Арабскій: quibus tegeretur aedes). Сравни подобное же о Соломоновомъ дворціє З Цар. 7, 10.
- в) Во 2 Парал. 3, 3 читаемъ: «и вотъ фундаментъ (другт неопред. гофаль отъ того же глагола и съ тъмъ же оттънкомъ значенія) для построенія дома Божія: длина локтями въ измпреніи первомъ локтей шестьдесять и ширина локтей двадцать (высоты нътъ, но въ дальнъйшемъ стихъ высота притвора ноказана въ стодвадцать локтей). Выраженіе «въ измпреніи первомъ» (русск. «по прежней мъръ») въ связи съ словами «фундаментъ для зданія дома Божія» можетъ овначать: или внутреннее (первое) измъреніе дома Божія въ отличіе отъ внъшняго (втораго), или же внутренніе размъры перваго фундаментальнаго этажа. Вульгата переводитъ: et hae sunt fundamenta, quae jecit Salomon, ut aedificaret domum Dei, longitudinis cubitos in mensura prima sexaginta et cet. LXX толковниковъ читають:

<sup>1)</sup> Подробиће въ отдћаћ о внутрениемъ устройствъ храна.

καὶ ταῦτα ήρξατο Σαλωμών τοῦ οἰκοδομῆσαι τὸν οἰκον τοῦ Θεοῦ μῆκος πήχεων ή διαμέτρησις ή πρώτη κ. τ. λ., такимъ образомъ словами ήρξατο τοῦ οἰκοδομῆσαι, повидимому, указывають на размёры нижняго покольнаго этажа. Если такъ, то понятно, почему мы не встрёчаемъ здёсь указаній на тридцатилоктевую висоту всего вообще каменнаго корпуса храма, какъ въ З Цар. 6, 2, гдё рёчь о всемъ корпусё.

- 2) Если Сирскій тексть даеть каменнымь ствнамь храма тридцатилоктевую высоту въ 3 Цар. 6, 2 и 2 Парал. 3, 3, а въ 3 Цар. 6, 17. 20 высота святаго святыхъ и святилища опредъляется въ двадцать локтей, то очевидно, по этому тексту (какъ и по Арабскому), для высоты цокольнаго этажа отчисляется десять локтей.
- д) По Арабскому переводу 3 Цар. 6, 16, высота перегородки, отдълявшей святое святыхъ отъ святилища, имъла двадцать локтей, что предполагаетъ таковую же внутреннюю высоту обоихъ отдъленій храма. И хотя такой переводъ не соотвътствуетъ ни буквъ Масоретскаго текста, ни древнъйшимъ переводамъ (LXX и Пешито), однакоже онъ важенъ, какъ возможный отголосокъ древне-іудейскихъ преданій объ общей двадцатилоктевой внутренней высотъ святаго святыхъ и святаго.
- е) По свидѣтельству Іосифа Флавія, Давидомъ составленъ былъ даже особый планъ и чертежъ для основаній храма вмѣстѣ съ боковою пристройкою нижнею и верхнимъ зданіемъ (Antiq. 7, 14, 10, edit. Haverc. I, рад. 410; Niese 1 рад. 171, § 375), а Соломонъ заставилъ обтесыватъ камни большіе для фундамента храма, пригоняя ихъ другъ къ другу и соединяя сначала на горѣ, которые потомъ уже въ совершенно готовомъ видѣ привозились въ Герусалимъ (ibid. 8, 2, 9). Также и описаніе построекъ храма Іосифъ, какъ мы знаемъ, начинаетъ словами: кладется фундаментъ и проч. (ibid. 8, 3, 2).

- ж) Реставрированный Зоровавелемъ изъ уцѣдѣвшихъ останковъ Іерусалимскій храмъ имѣлъ «прочныя основанія», конечно прежнія—Соломоновскія (1 Ездр. 6, 3), о которыхъ Іосифъ Флавій свидѣтельствуетъ, что они были сияты Иродомъ и вмѣсто ихъ положены другія (Antiq. 15, 11, 3).
- з) Храмъ Мишны (Миддотъ, гл. 4, § 6) имъетъ цокольный этажъ— торе въ шесть локтей высоты і). По объясненію Маймонида терминъ означаеть: aedificium occlusum in pavimento fundamenti exstructum, cui imponuntur parietes; Бартаеноры: fabricam occlusam, ut sit fundamentum domus, cui imponebant parietes (Мишна, изд Суренгузія, ч. 5, стр. 371). Такимъ образомъ храмъ имъетъ полъ надъ цоколемъ, слъдовательно нижній подвальный этажъ, в это въ свою очередь заставляеть признать, что полъ святаго святыхъ и полъ святильща лежали на одномъ уровнъ.
- и) Жертвенникь всесожженія въ Соломоновомъ храмѣ имѣлъ ширину, равную внутренней ширинѣ или всего храма двадцать локтей, или же (что вѣрнѣе) ширинѣ входа, то ссть десять доктей. Поэтому, если ему назначается десятилоктевая высота, то, безъ сомнѣнія, въ соотвѣтствіе высотѣ цоколя и тому уровню, на которомъ лежали полъ святилища и святаго святыхъ (2 Парал. 4, 1).
- і) По свидътельству пророка Ісвекінля 40, 49 притворъ храма имълъ паперть, по ступенямъ которой надо было подниматься въ притворъ и храмъ; слъдовательно полъ святилища лежалъ выше уровня площади жертвенника. Такъ по Масорет, Сирек. и Халд. текстамъ. Но въ другихъ точно указано число самыхъ ступеней: у LXX и въ Арабскомъ десять, а въ Вульгатъ—восемь.

<sup>1)</sup> Умечьшение высоты цоколя въ Иродовомъ храмѣ объясияется повою нивеллировкою верхней илощади горы.

Храмъ Ирода, по Іосифу Флавію, им'єль двінадцать ступеней (Bell. jud. 5, 5, 4), изъ коихъ каждую Мишна определяеть въ половину локтя высоты, а всё-въ піесть лонтей (Миддоть, гл. 3, § 6, стр. 359). Быть можеть также, что въ приведенномъ мъсть Іезек. 40, 49, по Масоретской редакціи, мы имвемъ неясно выраженное указаніе на высоту паперти и цокольнаго этажа, такъ какъ въ буквальномъ переводъ мъсто читается такъ: ан типрина одиннадцать локтей и вз ступеняхь, коими восходили къ нему» (притвору). Въ такомъ случав возвышение лъстищи надъ цоколемъ на одинъ локоть надо объяснять тёмъ, что на цоколе лежалъ деревянный полъ святилища локтевой толіцины. Съ такимъ же и даже еще большимъ правомъ контексть позволяеть видеть здъсь указаніе на ширину лъстинцы, равную ширинъ притвора, причемъ одиннадцатилоктевая пирина паперти требовала такой же приблизительно и высоты ея.

к) Нашему предположению благопріятствуєть открытая въ настоящее время для наблюденій часть Святой Скалы въ Омаровой мечети. Скала примъчательна въ трехъ отношеніяхъ: 1) она занимаеть наивысшій уровень всей горы Моріа, каковый и долженъ быль находиться подъ храмомъ; 2) западная сторона скалы представляеть весьма правильный, на подобіе стіны, сръзъ, певольно располагающій къ мысли, что къ этому срвзу некогда была приставлена стена четыреугольнаго зданія; 3) сръзъ имъеть протяженіе приблизительно равное задней ствив храмоваго цоколя, то-есть около тридцатидвухъ локтей. Говоримъ приблизительно равное, ибо скала на съверной и южной сторонахъ, какъ и на поверхности имееть неправильныя очертанія и выемки. Извъстно, что вершина горы подвергалясь нивеллировив при Иродь. Въ эпоху запуствийя Герусалима скала могла служить каменоломнею, бакъ это думаеть одинь ученый францисканецъ, сорокъ лътъ безвыездно изучающи Свя

тую Землю (Terre-Sainte, p. Le Frère Liévin de Hamme, 3-me édit. 1887, 1-re partie, p. 440). Нивеллировка производилась и при построеніи огромных з магометанскихъ сооруженій на святой горь. Наконецъ при крестоноецахъ устроенъ быль на скаль христіанскій алтарь, обломки ея разносились по всемъ странамъ христіанскаго міра и продавались на в'ясь золота. Въ виду сказаннаго необходимо думать, что первоначальный уровень скалы быль гораздо выше теперешняго. А какъ и теперешній уровень представляеть наивысшій пункть всей горы, то отсюда следуеть, что надъ святою скалою долженъ былъ находиться девиръ Соломонова храма и что теперешній занадный срізь скалы есть то місто, гдв прилегала западная ствна храмовой пристройки. Дальнейшія обсяедованія грунта Святой Горы, когда онн будуть возможны, безъ сомниния, со всею точностио и во всёхъ подробностяхъ возстановатъ топографію Соломонова и Иродова храмовъ. Въ настоящее же время для насъ достаточно и того, что значительный подъемъ скалы надъ всею горою и ея правильный западный сръзъ, равняющійся западной стънъ храма, благопріятствують такому именно устройству нижняго этажа въ Соломоновомъ храмъ, какое предположили мы на основанін библейских дать, т.-е. что уравненіе половъ въ девиръ и святилищъ могло быть достигнуто только особымъ цокольнымъ этажемъ подъ святилищемъ въ десять локтей высоты.

A) Наконецъ въ Евполемовомъ свидътельствъ о десятилоктевой ширинъ цоколя ширина въроятно смъшивается съ высотою (ibid. edit. Dind. 1, 518, 29).

Итакъ, — снаружи весь каменный корпусъ храма, а внутри одно только переднее отдёленіе его имёли два этажа: нижній или цокольный въ десять локтей высоты и верхній — домъ Господень и домъ ковчега вътёсномъ смыслё — въ двадцать локтей высоты. Этоть

выводъ, судя по всёмъ вышенвложеннымъ соображеніямъ, имветъ такія твердыя и многостороннія основанія, какихъ только можетъ желать археологія храма въ настоящее время.

2) Онна. Представляя полную аналогію Моисеевой § СХІІІ скиніи въ разм'єрахъ дома Божія, Соломоновъ храмъ сходствуеть съ своимъ Синайскимъ образцомъ и въ детальной отдёлків стінъ. Здівсь, прежде всего, возникаетъ вопрось: импля ли окна построенный Соломономъ домъ Господень?

Отрицательный отвёть дается слёдующими соображеніями:

а) Синайскій образець храма оконь не им'вль, и отступленіе отъ этого образца въ данномъ пунктв рвръшительно ничвиъ не можетъ быть мотивировано-ни топографическими, ни архитектурными условіями. А. А. Олесницкій, отнимая окна у девира и давая ихъ святилищу, утверждаеть, что это были не овна въ строгомъ смыслъ слова, но «скоръе отдушины, имъвшія назначенить выводить случайный угарь от зажжены лампъ или излишекъ кадильнаго дыма, чемъ вводить дневной свёть» (стр. 250). Но, вопервых, если храмоздатель нашель необходимымъ въ данномъ пунктв отступить от Синайскаго образца по отношению къ святилищу, то почему бы не сделать ему этого и съ девиромъ, гив также могла быть потребность въ освъщенін и куда могь бы процикать случайный угарь? Воотпорых, объ угаръ отъ онивма или отъ свътильниковъ въ такомъ общирномъ помъщени, какое представляль Соломоновъ храмъ, серьёзной ръчи вообще быть не можеть. Вз третвик, вентиляція могла быть устроена безъ такого существеннаго отступленія отъ Синайскаго плана и совершаться помимо оконъ, напримерь посредствомь отворявшихся нирокихь врачь, также — отдушинъ въ кровав и потолкв. Ва четвер-

- тобыт, если, по признанію самого А. А. Олесницкаго, это были только незам'єтныя отдушины, а пе окна вы аркитектурномъ смыслів, то «лучшій изъ существующихъ плановъ храма» (Олесн. стр. 251), им'єющій подъкрышею восемь оконъ на каждой изъ продольныхъ сторонъ, не исключая и девира, должно признать, по меньшей м'єрів, произвольнымъ. Безполезно было бы настанивать на томъ, что храмовыя стіны не им'єли незамітныхъ отдушинъ въ качествів вентиляторовъ, но не называйте же ихъ окнами и не вводите въ наружный видъ храма какъ нічто замітное и дающее изв'єстный стиль постройків.
- б) По основному библейскому возгрвнію Богъ, обитая на небесахъ во свъть неприступномъ, открывается на землі окруженный тьмою, мраком и облакомъ-тучею: ארתר א דועור , LXX: σκότος, γνόφος, θύελλα (Βτοροз. 4, 11; Псвл. 17, 18, 10). Въ молитев при освящени храма Соломонъ взываеть: «Господь сказаль, что Онъ будеть обитать во тьмь, и я построиль домь въ жилиме Тебь, мъсто для въчнаго Твоего обятанія» (3 Пар. 8, 12; 2 Парал. 6, 1-2). Домомъ въ 3 Парствъ и 2 Паралипоменонъ называется весь каменный корпусъ храма, то-есть святое святыхъ и святое выбств, а не одно только заднее отделеніе храма, носящее особое название девира. Такиит образомъ основная ветхозавътно-библейская идея дома Божіл требовала того, чтобы храмъ совсёмъ не имълъ оконъ, хотя бы даже онъ и данали только весьма слабый свёть.
- е) Не имъвшая оконъ скинія осивщалась, кром'в открытой половины входа во святилище, однимъ только семиламизанымъ свътильникомъ. Онъ остался и въ Соломоновомъ храм'в для освъщенія собственно девира и стаяль у зав'ясы святало святыхъ Монсеевой скинін, занимавнией центръ девира. Для освъщенія же обширной передней залы святилища Соломонъ устроилъ новые

десять семисвъщниковъ, которые, кромъ просвъта изъ отворенныхъ врать, своими семидесятью лампадами, стоя вдоль съверной и южной стънъ святилища, давали достаточное освъщеніе, особенно если обратить винманіе на то, что ствны храма, какъ и скиніи, были обложены золотомъ и уселны драгоценными камнями. Во всякомъ случав, еслибы храмоначертатель отступиль оть синайскаго плана въ отношеніи оконъ, то почему не устроены были такія окна, которыя давали бы достаточное осв'вщеніе храму и не требовали бы еще семидесяти лампадъ? Такъ какъ скинія имела только одинъ свътильникъ, а въ Соломоновомъ храмъ ихъ было одиннадцать, то это отступленіе оть синайскаго обравца очевидно могло быть вызвано только необходимостію дать достаточное освъщение обширному и безоконному помъщению храма для безпрепятственнаго отправления въ немъ различныхъ священнодъйствій.

2) Къ такому же заключеню уполномочиваетъ насъ и библейскій текстъ, когда говорить объ окнахъ храма. Тамъ въ 3 Цар. 6, 4 читаемъ: «сопласло для дома окна (ниши) косящатыя (съ выступами или рамами изъ косяковъ или балокъ) глукія (вакрытыя 1). Судя но контексту, рѣчь о главномъ корпусѣ храма, ибо ранѣе указаны его размѣры, а объ окружной пристройкъ особая рѣчь далѣе съ 5-го стиха. Терминъ, которымъ называють окна: "—поть — просверливать, пробуравливать, выдалбливать, собственно указываетъ на оконную раму или нишу изъ косяковъ. Терминъ: просу отъ — полагать балки, выдаваться, выступать, ітміпете, напр. о горѣ Числ. 21, 20—23, 28—существ. При дверной, выступающій изъ стѣнъ косякъ или рама 3 Цар. 7, 5 и пред выступающіе косяки оконныхъ рамъ 3 Цар. 7 4 имѣетъ такое же значеніе.

<sup>1)</sup> Русскій: овна рітетчатыя, глухія съ откосами.

Наконецъ терминъ: מון סדה סדה закрывать, замыкать—указываеть на глухія или декоративныя окна. Слѣдовательно это были такія окна, которыя служили только украшеніемъ стѣнъ, какъ амбразуры или рамы изъ выступающихъ косяковъ для рельефныхъ изображеній херувимовъ, цвѣтовъ и др.

Такъ понимаеть эту дату и древнейшій изъ переводнихъ текстовъ LXX: где еврейское ръру передано греческимъ: παραχυπτομένας (θυρίδας), то-есть окна, выступающія или слегка выдающіяся изъ стень,—а выступающія или слегка выдающіяся изъ стень,—а декоративныя рамы оконныя. Разночтенія: διαχυπτομένας иметь тоть же смысль, какъ и παραχυπτομένας, а δεбіхтиюμένας указывають на то, что ниши состояли изъ переплетовъ цельныхъ древесныхъ стволовъ. Такъ толкують и позднейшіе греческіе переводчики: Осодотіонз: διαχυπτομένας хриптає,—Акила: αποβλέπουσας (выдающіяся изъ стень рельефно) βεβυσμένας (глухія, закритыя); Симмахъ ехветаς епісхеточтаς.

Въ Халдейскомъ Тартумъ сообщаются нѣкоторыя дополнительныя свъдънія, которыя А. А. Олесницкій понимаеть такъ: «по объясненію халдейскаго парафраста амбразуры оконъ храма были шире съ снутренней стороны и уже съ наружной; но правильнѣе будеть сказать наобороть, что окна были шире снаружи и уже съ внутренней стороны стѣнъ, потому что иначе, не будучи застекленными, они проводили бы въ храмъ дождевую воду» (стр. 250 и примъч. 1). Въ буквальномъ переводъ на русскую рѣчь Таргумъ гласитъ: «и сдълалъ для дома окна открытыя извнутри и закрытыя снаружси». Выраженіе Таргума можно понимать и въ такомъ смыслъ, что съ наружной стороны ниши или амбразуры глухихъ оконъ образовывались одними только стволями кедровъ, не вдавансь въ каменную стѣну; напротивъ внутри эти амбразуры для рельефныхъ кар-

тинъ были болье открыты и вдавались въ самую стыну. Такому толкованію благопріятствуєть, кажется, дальный шая, впрочемъ не довольно ясная, прибавочная къ основному тексту глосса о концахъ кедровыхъ стволовъ, покрывавшихъ стыны храма. Во всякомъ случай таргумическая дата не настолько ясна, чтобы можно было извлечь изъ нея какіе-либо опредыленные выводы.

По Вультать окна были откосныя (obliquas) Сирскому—откосныя и частыя (obliquas densasque), Арабскому—внутри широкія и извив узкія (extrinsecus angustas, intrinsecus latas). Изъ этихъ дать въ согласіе съ основнымъ текстомъ и переводомъ LXX можеть быть поставлено только указаніе Пешито на то, что оконныхъ глухихъ рамъ было не мало и онъ лежали рядомъ.

Но Вульгата (fenestrae clausae super ostium)и Сирскій (стр. 17) говорять о глухихь окнахь надь входомь въ храмъ. Напротивъ LXX толковниковъ, какъ мы знаемъ уже, разумъють окна окружной пристройки, и притомъ свътовыя, въ три створа. Свътовыя окна въ три створа разумъеть и Арабскій, но помъщаеть ихъ, повидимому, надъ входомъ въ храмъ.

Тѣ же глухія окна у Ісвек. 41, 25—26 упоминаются въ такомъ контекстѣ (рѣчь о рѣзныхъ рельефахъ, для коихъ, по нашему мнѣнію, окна служили рамами), что

предполагается только декоративное значеніе ихъ: «и сдёланы къ дверямъ храма херувимы и пальмы, подобно тёмъ, кои сдёланы для стёнъ... и окна глухія и пальмы оттуда и отсюда къ плечамъ притвора». LXX: θυρίδες χρυπταί, Сир. Вулы. fenestrae obliquae, Халд. закрытыя окна, Араб. fenestrae occultae. Во всякомъ случав и основной текстъ и всё переводы разумёють туть окна собственно притвора, сходныя по своему виду и отдёлкв съ окнами каменныхъ стёнъ храма.

Подобныя же окна по Іевек. 40, 16 имѣлись и въ постройкахъ двора. Примѣчательно, что основной текстъ, LXX и Таргумъ отличають здёсь окна глухія отъ оконъ просто, т.-е. неглухихъ. Симмахъ называетъ ихъ θυρίδες τοξικαί—потому, какъ объясняеть Іеронимъ, что они, расширяясь внутри, были снаружи очень узки и впускали тонкую какъ стрѣла полосу свѣта. Но Іеронимъ относить эти окна не къ самому храму (какъ, повидимому, полагаетъ А. А. Олесницкій стр. 278), а только къ боковымъ камерамъ и портикамъ: hae fenestrae erant in thalamis, hoc est, in cubiculis singulis et porticibus. (In Esech. cap. L v. 14 seqq. Migne, t. XXV, col. 381).

Неустойчивость и разнообразіе переводных текстовт въ тёхъ мёстахъ, гдё рёчь объ окнахъ, даетъ намъ видёть, что древне-іудейское преданіе не сохранило относительно этого предмета никакого отчетливаго воспоминанія. Еще болёе уб'єждаетъ насъ въ этомъ Іосифъ Флавій, въ описаніяхъ котораго совсёмъ н'ётъ упоминанія объ окнахъ, что было бы необходимо, еслибы окна существовали въ Соломоновомъ храм'є и Іосифъ зналъ бы о нихъ какія-либо подробности изъ древне-іудейскаго преданія. Молчитъ объ окнахъ и Мишна въ упомянутомъ трактатъ.

Можно, наконецъ, обратить вниманіе и на то, что библейскій источникь, обыкновенно подробный въ тёхъ случаяхъ, когда архитектура храма отступаетъ отъ синайскаго образца, касательно оконъ ограничивается только общимъ упоминаніемъ о нихъ, какъ детальной сторонъ архитектуры. Невозможно объяснить это явленіе тымь, что окна храма предполагаются сами собою какъ необходимая принадлежность каждаго дома, такъ какъ ясно данный въ Библіи основной мотивъ архитектуры храма — подражаніе синайскому дому Божію склоняеть читателя къ противоположной мысли.

И такъ: синайскій образець архитектуры храма, библейская идея объ обитаніи Бога во тьм'є и мрак'є, большое количество устроенныхъ Соломономъ свётильниковъ, прямое свидътельство основнаго библейскаго источника только о глухихъ или декоративныхъ окнахъ и отсутствіе болье ясных указаній на свытовыя окна, неустойчивость и разнообразіе переводовъ въ данномъ случав, наконецъ отсутствіе указаній на окна у Іосифа Флавія и въ Мишнъ-все это вопрось объ окнахъ Соломонова храма по меньшей мъръ оставляеть открытымъ въ настоящее время и ръшение его зависить отъ личнаго благоусмотренія каждаго. Что до насъ, то вышеизложенныя соображенія склоняють нашь выборь въ пользу небытія оконь въ каменномъ корпусі дома Божія.

- 3) Наружный видъ стънъ. Каменныя стъны храма § СХІУ представляли собою не совершенно ровную и гладкую поверхность, но имъли углубленія, образовывавшіяся игловыми выступами, цоколемь, среднимь выступомь и верхнимъ карнизомъ. Это, и само по себъ совершенно естественное, предположение не только требуется соотвътствіемъ синайскому образцу, но и подтверждается нъкоторыми показаніями источниковъ.
- а) По свидътельству 3 Цар. 5, 17 18 Хирамовы каменотесы виъстъ съ іудейскими скульнторами обдълывали въ Тиръ «камни большіе и дорогіе (или тяжедые) для фундамента дома». Подробнве говорится объ

отдельт камней въ описани дворцовъ Соломона и его жены-фараонитянки: «все это-камни дорогіе (или тяжелые), по мъръ обтесанные, ръзцомъ обдъланные извнутри и извив и от фундамента до карнизово и снаружи до двора большаго. И въ основание положены были камни дорогіе, камни большіе, камни въ десять локтей и камни въ восемь локтей; и сверху (фундамента) камни дорогіе, по мъръ обсъченные, и кедръ» (3 Цар. 7, 9—11). Здёсь мы вивемъ указаніе: вопервых, на карнизовые выступы, отдъланные скульптурно, которые въ еврейскомъ тексте называются гуществительное прю — ладонь, а какъ архитектурный терминъ овначаеть карнизовый выступь LXX уєїга—карнизовые выступы (въ схоліяхъ: τριγγοί вм. θριγκοί, στεφανώματα η άκρα, — Ак. παλαιστώματα, Симм. απαρτίσματα см. у Field'a); вовторых, на выступы цоколя, которые должны были образовываться большими камнями фундамента въ соединение его со ствивин; и втретьих, на скульптурную отольку всехъ вообще камней, изъ которыхъ состояли фундаменть и ствны храма. Сходство въ описаніяхъ дворца и храма заставляеть предполагать полную между ними аналогію и въ отдівлив каменныхъ стінь, конечно съ тімь только различіемь, что храмовыя стёны были украшены богаче и художественнее.

б) Переводъ LXX и Таргумъ Іезек. 41, 15—16 (ср. Іезек. 42, 3. 6) упоминають о двухъ углахъ на задней сторонъ храма (γωνίαι, κτριτ), вводя ихъ въ общую сумму столоктевой длины и ширины храма въ качествъ самостоятельныхъ слагаемыхъ, наравнъ съ храмомъ (стънами храма) и притворомъ. Такими самостоятельными и отдъльными отъ стънъ храма слагаемыми задніе углы могли быть лишь въ томъ только случаъ, если стъны своими продолженіями образовывали выступы угловые, наподобіе угловыхъ башенъ. Примъчательно, что вышеприведеннымъ терминамъ перевода LXX и

Таргума въ теперешней Масоретской редакціи Ісзек. 41, 15—16 соотвътствуеть еврейское אתיקים, которое здъсь же переводится у LXX греческимъ: τά ἀπόλοιπα, и въ Таргумъ халдейскимъ: ערוכוא, а Іезек. 42, 3. 5 у LXX: περίστυλα и στοαί, въ Таргумъ: грг и грг. Это различіе переводовъ одно и того же Масоретскаго термина въ одномъ и томъ же мъсть заставляетъ предполагать, что въ спискахъ, коими пользовались LXX и Таргумисть, стояли два еврейскія слова, сходныя по произношенію и начертанію, по различныя по значенію: одно-עתיקיא (סדה המוסום בתק הבפונדטאמ, סדסמו, עתיקיא עתיקים и איזיא, другос—עתכ оть глагола "ערים—подвигаться далье, выдвигаться впередь и др.) =  $\gamma \omega v (\alpha i \mathbf{n} \mathbf{n})$ т.-е. угловые выступы, образовывавшіеся продолженіями храмовыхъ ствиъ на задней сторонъ 1). Возможность такого смешенія двухъ еврейских в терминовъ въ Масоретскую эпоху открывается изъ следующаго: а) оба слова отличаются только начальными горловыми буквами и у, восьма сходными по своему произношению и потому неръдко смъшиваемыми въ еврейскихъ рукописяхъ; в) халдейское дипи объединяеть въ себъ вначеніе обонкъ еврейскихъ терминовъ (см. у Buxtorfius'a); у) наконець косвеннымъ признакомъ того, что Масоретскій тексть Іезек. 41, 15 не вполн'в надеженъ, можеть служить имвющееся здесь кетибъ.

 в) Подробности каменной кладки стънъ, за отсутствіемъ указаній въ источникахъ, не могутъ быть возстановлены съ полною наглядностію. Можно предполагать только слъдующія въроятности:



<sup>1)</sup> Греческимъ га акідока могли быть переведены тоть и другой термины.

- а) Если цоколь имълъ шестилоктевую толщину, а стъны святилища и девира пяти или четырехлоктевую, то снаружи цоколь долженъ былъ образовывать со стънами уступъ или террасу въ одинъ-два локтя ширины. Соотвътственно этимъ уступамъ и аналогично угловымъ столбамъ скиніи, угловые и карнизовые выступы храмовыхъ стънъ также должны были имъть одинъ два локтя.
- β) Судя но тому, что цокольные камни Соломонова дворца имёли восемь и десять локтей (3 Цар. 7, 10),— вёроятно квадрата, такъ какъ нётъ выразительнаго указанія на длину или ширину ихъ,— можно предполагать такіе же размёры и для камней какъ храмоваго цоколя такъ и храмовыхъ стёнъ. Въ такомъ случаё получаемъ три ряда камней десятилоктевой высоты, изъ которыхъ былъ возстановленъ храмъ при Зоровавелё (такихъ размёровъ камни не могли бытъ уничтожены Навуварданомъ 1 Ездр. 5, 3—5 и ³/, Ездр. 6, 24—25).
- γ) Бёлые камни цоколя, если они не имѣли деревянной обшивки, вѣроятно были украшены по краямъ особаго рода бордюрами, на подобіе уцѣлѣвшимъ до настоящаго времени въ восточной стѣнѣ Харама-еш-Шерифъ, но безъ сомнѣнія болѣе художественной работы. Благодаря этимъ украшеніямъ скрывались отъ глазъ линіи соединенія камней, такъ что стѣна, по извѣстію Іосифа Флавія, казалась сдѣланною какъ бы изъ одной цѣльной скалы (Antiq. 8, 3. 2).

  δ) Аналогія со спускавшимся надъ стѣнами верхнимъ
- б) Аналогія со спускавщимся надъ стѣнами верхнимъ покровомъ скиніи и съ засовами, образовывавщими изъстѣнъ скиніи двойную раму, позволяетъ намъ карнизовымъ выступамъ храма дать высоту въ два локтя. Такъ какъ золотые вавимы подбирали карнизовый локоть покрова на подобіе нашихъ оконныхъ драпри, то естественно думать, что карнизовая линія на стѣнахъ храма имѣла какія либо скульптурныя изображенія.

4. Убранство стънъ. Каменныя стъны дома Божія, § СХУ какъ внутри такъ и снаружи, были покрыты деревомъ, разноцептным мрамором, драгоцпнными камиями, золотом и рельефными изображеніями. Эта отдълка ствиъ безъ сомивнія отличалась высокою художественностію, такъ какъ 1 Парал. 29, 5 говорить объ издъліяхъ руки худоокников (בוד הרעיום LXX διά γειρὸς των τεχνίτων), 2 Парал. 2, 7 упоминаеть о знатокахъ чеканнаго, резнаго, скульптурнаго дела (ср. 1 Парал. 22, 15, 28, 21), Іосифъ Флавій называеть внѣшнюю οτηθλική κραμα κάλλους πολυτέλειαν (Antiq. 8, 3. 2 pag. 421 ср. § 9 и 4. 1 рад. 427). Мало этого: библейскій источникъ сообщаетъ намъ такія даты, при помощи которыхъ можно съ приблизительною наглядностью и върностью возстановить почти всь подробности этого убранства ствиъ.

Чтобы избъжать слишкомъ мелкаго дробленія дать по рубрикамъ, предпочитаемъ сначала изложить ихъ всё вм'вств, а потомъ уже сдёлать изъ нихъ соотв'етствующіе выводы.

3 Цар. 6, 9. 19 свидъльствуетъ: «поврыть домъ досками и рядами (бревнами) кедровыми... и обложилъ домъ кедровымъ деревомъ; LXX: ἐχοιλοστάθμησε (Ακ. ἀρόφωσε) τὸν οἰχον χέδροις καὶ ἀχοδόμησε τοὺς ἐνδέσμους δίδλου τοῦ οἰχου... καὶ συνέσχε τὸν σύνδεσμον (Симм. τὸἐπίβλημα) ἐν ξύλοις χεδρίνοις; X  $\alpha$   $\alpha$   $\alpha$ 0. поврылъ домъ брусьями и на нихъ былъ многочисленный рядъ кедровыхъ бревенъ, — Cup. texit domum fistulis cedriuis serra sectis... denique domum ipsam connexuit trabibus cedrinis; Apa $\alpha$ 0. laqueavit (въ видъ рельефовъ) pulcherrimis asseribus pineis  $\alpha$ 1).



<sup>1)</sup> Въ этомъ мъстъ можно видъть общее указаніе на отдълку храма, то-есть и его кровли, и каменнаго корпуса, и нижней пристройки.

Въ 3 Цар. 7, 11 сказано, что свой дворецъ Соломонъ обложилъ драгоцъннымъ деревомъ (кедромъ) сверху, то-есть снаружа, какъ толкуютъ Таргумъ и Арабскій переводъ. То же самое, но только съ большею художественностію и великольшемъ, безъ сомивнія было сдълано и для дома Божія.

Во 2 Парал. 3, 5-7 читаемъ: «покрылъ Соломонъ домъ великій деревомъ кинарисовымъ (LXX εξύλωσε ξύλοις κεθρίνοις) и обложиль волотомь лучшимь и наложиль на немъ пальмы и цепи (LXX έγλυψεν έπ αυτού φοίνικας καὶ γαλαστά—спускающіяся ціни, Вульг. quasi catenulas se invicem complectentes), и обложиль домъ камнемъ дорогимъ для красоты, золото же-золото Парваниское, -- и покрыль домь, бревна, пороги, ствны его и двери его золотомъ, -- и выръзалъ херувимовъ на стънахъ»; Спрскій къ пальмамъ прибавляеть еще фицры лиліи», Арабскій — полураспустившіеся бутоны розъ. Если «великимъ домомъ» называется домъ Божій въ отличіе отъ цокольнаго этажа и крыши, то будемъ здъсь имъть указаніе на убранство внутренней и наружной стороны ствиъ храма. Если же разумъть больщую залу святилища вь отличіе оть девира (что новидимому болье соотвытствуеть контексту), то и въ такомъ случать украшение внутренних сторонъ необходимо переносить и на наружныя стороны ствиъ, такъ какъ ихъ внутреннее и вившнее убранство существенно не разнилось.

Такъ надо думать въ виду усиленнаго и выразительнаго указанія 3 Цар. 6, 22: «весь домъ покрыль золотомъ, до конца весь домъ»; и 3 Цар. 6, 29: «на всёхъ стёнахъ дома кругомъ сдёлалъ рельефныя изображенія 1) херувимовъ и пальмъ и распустившихся

י) Теринны: מכולע פתורו מכולעות указывають на рельефния и барельефныя работы.

цвытовь извнутри и извить», Таргумъ прибавляеть: «цыпи лилій», Арабскій: «фигуры яблововь, нарцисса и лиліи», лиліи упоминаются и въ Сирскомъ, LXX πάντας τούς τοίγους τοῦ οἴχου χύχλω ἐγχολαπτὰ ἔγραψε γραφίδι χερουβίμ καὶ φοίνικας καὶ περίγλυφα ἐγκύπτοντα τῷ εσωτέρῳ καὶ τῷ ἐζωτέρῳ, Byner. variis caelaturis et torno fecit in eis (parietibus) cherubim, palmas et picturas varias, quasi prominentes de pariete et egredientes.

Въ 1 Парал. 29, 2 упоминаются: кампи онякса, вставные, красивые, разноцвътные и всякіе драгоцънные камни и яшма (мраморъ), Вульг. и LXX—паросскій мраморъ. Сирскій прибавляеть жемчугъ.

Согласно съ историческими книгами описывается убранство храмовыхъ ствиъ и у пророка Ісзекіиля въ 41-й главъ Такъ въ 16-20 ст. читаемъ: «храмъ внутренній и притворы двора... обложены деревомъ... надъ всрхомъ входа, и во внутреннемъ домъ, и во внъ, и по всей стънъ кругомъ, како внутри тако и извиъ, соразиврно: и сдвланы были херувимы и пальмы, пальма между двумя херувимами, два лица у херувима, лицо человька къ пальмъ съ одной стороны и лицо молодаго льва къ пальмъ съ другой стороны, такъ сдълано во всемъ храмъ кругомъ, отъ пола до верха входа, херувимы и пальмы сделаны, также и по стене храма». Переводные тексты въ существенномъ согласны съ основнымъ, только Сирскій не называеть у херувимовъ лица львинаго, а Халдейскій, по Кимхи и Полиглотть, представляеть лица херувимовъ обращенными не къ нальмамъ, а къ капителямъ. Но въ первомъ случаъ мы нивемъ двло или съ ощибкою писца (ибо упоминаются два лица херувимовъ и лицо человъческое надъ пальмою ст той и другой стороны), вли же съ догматическою тенденцією переводчика. А Халдейскіе термины: и און означають: palma, figurapalmae и corona, diadema, cidaris (Buxtorfius). Оба значенія въ данномъ случай легко примирить, если принять во вниманіе, что разділявшіеся среднимъ выступомъ два яруса предполагають двойной рядъ пальмъ съ капителями, къ которымъ были обращены лица херувимовъ, пом'єщавшихся въ рамахъ обоихъ ярусовъ.

Ст. 25—26: «сдёланы въ дверяхъ храма херувины и пальмы, также какъ соъланы для стёнъ». Такъ какъ створы дверей не могли быть шире трехъ-четырехъ локтей, то это даеть намъ возможность опредълить разм'тры херувимовъ и на стёнахъ храма.

Въ разсужденіи устройства, расположенія, размѣровъ и количества глухихъ оконныхъ рамъ на стѣнахъ храма можно дать значеніе аналогіи съ расположеніемъ оконъ во дворцѣ Соломона З Цар. 7, 4—5: «оконныхъ косяковъ три ряда, и окно къ окну три раза, и всѣ входы и двери четыреугольные, и окно соотвѣтственно окну въ три ряда»; Халдейскій: «косяковъ было три ряда и уголъ соотвѣтственно углу въ три раза».

По свидътельству Евполема, Соломонъ весь храмъ обложилъ снаружи кедромъ и кипарисомъ, такъ что каменной кладки стънъ не было видно (Euseb. Praepar. Evang. IX, 34 Dind. 1, 519, 3—5).

То же самое свидътельствуетъ Іосифъ Флавій, на котораго А. А. Олесницкій ссылается въ доказательство того, что съ наружной стороны стъны храма не были обложены. «Снаружои, такъ разсуждаетъ достопочтеннъйшій авторъ «Ветхозавътнаго храма», стимы храма не были обложены деревомъ, и здъсь, по словамъ Іосифа Флавія, можно было наблюдать ихъ удивительную кладку: камни были выглажены какъ стекло и такъ плотно сложены, что не сразу можно было замътить линію ихъ соединеній, переплета изъ дерева и камня Іосифъ не внаетъ» (стр. 241). Что Іосифъ не знаеть деревянныхъ переплетовъ въ массивъ каменныхъ стънъ, вавъ то утверждають Талмудъ и Пэнъ, это правда. Но чтобы снаружи ствны храма не были обложены деревомъ, это противоръчитъ не только вышеприведеннымъ свидътельствамъ библейскаго источника, но и яснымъ показаніямъ самого Іосифа Флавія. Въ Antiq. 8, 3, 2 (Hav. pag. 423, Niese, p. 192 !§ 70) читаемъ: διέλαβε τὸν ναὸν καὶ ἔνδοθεν καὶ ἔξωθεν ξύλοις κεδρίνοις, ἀλύσεσι παχείαις συνδεδεμένοις, ώστε άντ' όχυρωμάτων καὶ ρώμης τοῦτο αὐτοῖς (ξύλοις) είναι. Ο σεвидно, весь храмъ, по Іосифу, охваченъ былъ (διέλαβε), какъ внутри такъ н снаружи (καὶ ἔνδοθεν καὶ ἔξωθεν) кедровыми стволями такимъ образомъ, что одни изъ нихъ (ξυλοι κεδρινοι) стояли прямо въ высоту ствнъ и представляли стволы пальмъ, а другіе, въ качествъ поперечныхъ толстыхъ переплетовъ (άλύσεσι παγείαις συνδεδεμένοις), давали съть глухихъ и четыреугольныхъ рамъ на внутренней и наружной сторонъ храмовыхъ стънъ, причемъ такое расположение (тойто) древесных стволовь въ виде сети рамъ служило (είναι) для взаимнаго ихъ (αὐτοῖς, т.-е. ξύλοις, а не для ствиъ) скрвпленія и твердости. Въ томъ же параграфъ нъсколько выше Іосифъ говорить: «ствны обложиль кедровыми досками (т.-е. вставиль кедровыя доски съ рельефными фигурами въ рамы, которыя образовывались переплетами бревенъ) и покрылъ ихъ чеканнымъ волотомъ, такъ что сесь храмз сіялъ и ослыпаяль взоры входящих блеском золота, разлиeasurance co ecres componen (Niese p. 191 § 68). Такъ какъ внутри храма царилъ полумракъ и притомъ внутренность храма была доступна только священнымъ лицамъ, то очевидно Іосифъ говорить о томъ впечатавпін, какое производиль храмъ на всёхъ своимъ внёшнимъ убранствомъ; то же предполагается выраженіями: «весь храмъ» и «отовсюду». Наконецъ въ § 3-мъ (Нау. рад. 424; Niese p. 193 § 75) читаемъ: «вообще же говоря, не оставиль рушительно ни одной части храма, ни извив ни внутри, которая была бы безъ поволоты». Такимъ образомъ, по согласному съ Библіей свидвтельству Іосифа Флавія, не только свтью кедровыхъ бревенъ и досками съ рельефными фигурами, но и золотомъ обложенъ былъ весь храмъ, какъ внутри такъ и снаружи.

Если же А. А. Олесницкій въ доказательство того, что «снаружи ствны храма не были обложены не только золотомъ, но и деревомъ», ссылается на то мъсто Іосифа, гдв повидимому предполагается возможность для врителя наблюдать камии стень, то место сіе гласить следующее: «все вообще зданіе храма состояло изъ обтесанныхъ съ большимъ искусствомъ камней, которые были сложены такъ стройно и ровно, что и для внимательнаго наблюдателя не замътно было вздълзя ни молота ни другаго какого-либо строительнаго орудія, но безъ употребленія ихъ весь матеріаль какъ бы сросся отъ природы, такъ что казалось скорфе строеніемъ самобытнымъ, чёмъ искусственнымъ издівліемъ» (Antiq. 8, 3. 2 Niese p. 191 § 69). Річь туть не о наружномъ видъ стънъ уже окончательно готоваго зданія, а только о каменной кладків стівнь, обложенных в потомъ деревомъ и золотомъ. Въ противномъ случав получалось бы странное противориче, рядомъ стоящему съ разсматриваемымъ, нами вышеприведенному свидътельству. Впрочемъ нътъ препятствій относить разсматриваемое свидетельство къ нижней пристройке или же къ поколю.

Объединая всё разсмотрённыя даты, получаемъ слёдующія подробности въ внёшнемъ убранстве храмовыхъ стёнъ:

а) Каждая изъ трехъ каменныхъ стънъ храма представляла въ самой каменной кладкъ своей углубление почти во всю длину и высоту стънъ.

- б) Эти ствиныя углубленія свтью кедровых стволовь раздвлялись въ свою очередь на небольшія и глухія рамы четыреугольнаго вида. Продольные или перпендикулярные косяки рамъ образовывались кедровыми стволами, отдвланными въ видв пальмъ, то-есть съ капителями въ видв пальмоваго ввера. Ввроятно онв соответствовали брусьямъ Синайскаго образца и отмвчали собою на ствнахъ храма линіи соединенія брусьевъ въскиніи. Если такъ, то удвоенная ширина брусьевъ въскиніи. Если такъ, то удвоенная ширина брусьевъ въскиніи. Если такъ, то удвоенная ширина брусьевъ въскиніи десть трехлоктевое разстояніе между перпендикулярными бревнами храмовыхъ ствнъ, такимъ образомъ эти кедровые стволы раздвлять каждую боковую сторону храма на двадцать полосъ трехлоктевой ширины. На задней сторонъ эти деревянныя колонны двлили ствну на шесть полосъ одинаковой съ продольными мвры.
- тыре шеста, служивше скрвпами для брусьевь, то въ храмв имъ соотвътствовали частю каменные выстуны, частю же поперечныя скрвпы изъ бревенъ между перпендикулярными колоннами ствнъ. Такія скрвпы засвидьтельствованы Іосифомъ Флавіемъ, библейскою датою о глухихъ окнахъ храма и аналогією съ Соломоновымъ дворцомъ. Своими пресвченіями съ деревянными колоннами онв давали два или три (если цоколь былъ также обложенъ деревомъ) ряда четыреугольныхъ рамъ, изъ коихъ каждая будетъ имъть три локтя ширины и пять высоты. Для продольныхъ ствнъ получится сорокъ или шестьдесятъ (если предполагать ихъ и на цоколъ) такихъ рамъ, по двадцати въ каждомъ ряду; а для задней ствны—двънадцать или восемнадцать, по шести въ ряду.

  1) Въ каждую изъ такихъ рамъ была вставлена деревянная (кедровая) доска съ рельефнымъ изображеніемъ
- з) Въ каждую изъ такихъ рамъ была вставлена деревянная (кедровая) доска съ рельефнымъ изображеніемъ херувима, имъвшаго два лица — молодаго льва и человъка (юноши), обращенныя къ пальмамъ или къ капителямъ деревянныхъ колоннъ.

- до въ равсуждени количества и размъровъ рамъ и херувимовъ имъютъ значеніе: 1) дъленіе стыть скиніи четырьмя поперечными засовами и брусьями; 2) библейское свидьтельство о тройномъ рядь оконныхъ рамъ въ Соломоновомъ дворць, расположенныхъ уголъ къ углу; 3) пятилоктевая высота херувимовъ девира (по свидътельству Іосифа, которому, какъ увидимъ, не противоръчитъ и Библія); 4) подобные стыннымъ рельефи херувимовъ на створахъ входныхъ дверей храма, конхъ (створовъ) рамы для херувимовъ не могли бытъ швре трехъ локтей '). Пятилоктевая высота рамы заставляетъ представлять фигуры херувимовъ въ ростъ нъсколько большій обыкновеннаго человъческаго (3 ½ арш.); а трехлоктевая ширина рамы не позволяетъ изображать херувимовъ съ распростертыми крылами.
- е) Капители колоннъ имѣли видъ лиственнаго опакала пальмы и, въроятно, переплетались листьями или стеблями лиліи, быть-можеть на подобіе капители одной изъ древнъйшихъ колоннъ мечети Эл-Акса или же той, какую реставрируетъ Пайльу (Pailloux) по египетскимъ образцамъ.
- ж) Кромѣ того библейскій источникъ упоминаетъ о рѣзныхъ рельефахъ распустившихся цвѣтовъ, лилій, свѣшивавшихся цѣпей, яблоковъ гранатовыхъ, нарцисса и углубленіяхъ на косякахъ въ видѣ дорожекъ (1.ХХ 3 Цар. 6, 9 и сир.). Расположеніе этихъ украшеній должно зависѣть уже отъ личнаго вкуса реставратора, причемъ можно руководствоваться отчасти сохраняющимися доселѣ въ Іерусалимѣ, образцами древне-еврейской скульптуры. Такими изображеніями вѣроятно были убраны карнизовые выступы.

<sup>&#</sup>x27;) Подробно о семъ въ отделе о внугреннемъ устройстве храма.

3) Хотя весь храмъ и обложенъ былъ деревомъ, но самое дерево скрывалось отъ взоровъ, такъ какъ на всъхъ рельефахъ лежало чеканное золото наивысшаго качества, а фоны были покрыты плитами разноцвътнаго отполированнаго мрамора. По всей этой золотой к мраморной обкладкъ стънъ разсъяны были вставные драгоцънные камни всякаго рода и разныхъ цвътовъ, напр. ониксъ, жемчугъ и др.

## В. КРОВЛЯ ХРАМА.

Въ библейскихъ начертаніяхъ какъ Монсеевой скиніи § схуі тавъ и Соломонова храма примъчательно отсутствіе подробнаго описанія кровли. Такое совпаденіе ведеть нѣкоторыхъ къ заключенію, что ветхозавѣтныя истори-ческія книги (3 Царствъ и 2 Паралипоменонъ) описывають не дъйствительно существовавшій храмъ Соломона, а мноологическій образъ храма, составленный по подражанію Монсеевой скиніи. Но выводъ этотъ, невъроятный уже и самъ по себъ, опровергается тъмъ, что въ описаніяхъ Соломонова храма мы находимъ многое такое, что не представляеть подражанія Синайскому образцу (окружная пристройка, дворы, количество свътильниковъ и столовъ предложенія и др.). Также и Іосифъ Флавій въ своихъ описаніяхъ существовавшаго при немъ Иродова храма не сообщаеть подробностей относительно устройства крыши и только вскользь касается ел. Объясненіе сему явленію какъ въ древивишихъ такъ и позднёйшихъ источникахъ должно искать въ томъ, что главное вниманіе ихъ сосредоточено на домъ Божіемъ, причемъ крыша, какъ менве существенная и притомъ деревянная часть, предполагается сама собою и извъстнаго вида. Въ частности: почему пятовнижіе не даеть подробнаго описанія шатра скинік, это мы уже

Digitized by Google

8

внаемъ '); молчаніе книгъ Царствъ и Паралипоменонъ объясняется тёмъ, что въ нихъ предполагается совершенно такой же видъ деревяннаго шатра храма, какой имѣлъ и шерстяной шатеръ скиніи; у пророка Іезекінля измѣряется только планъ храма, но не описывается его наружный видъ; наконецъ молчаніе Іосифа Флавія свое основаніе имѣетъ въ томъ, что кровля Соломонова храма по своему общему виду сходствовала съ кровлею Иродова храма, относительно которой имѣются нѣкоторыя подробности у Іосифа и въ Талмудъ.

Пользуясь теми немногими и вскользь брошенными указаніями, какія им'єются въ источникахъ касательно кровли Соломонова и Иродова храмовъ, получаемъ сл'єдующіе выводы.

§ CXYII

1) Размъры кровли. Ясно засвидътельствованный въ книгь Премудрости Соломона (9, 8; ср. Іезек. 41, 1) н обнаруживающійся въ описаніяхъ храма основной мотивъ его архитектуры, а также название храма скиніею у Иса. 33, 20 и Тов. 13, 10 заставляють думать, что онъ имълъ не только каменныя ствны дома Божія, но и шатровидную деревянную кровлю. И если шерстяной шатеръ синайскаго образца имълъ тринадцатилоктевую высоту съ двумя крутыми скатами на съверную и южную стороны и легкимъ склономъ на западную, то деревянная вровля Соломонова храма должна была возвышаться надъ каменнымъ корпусомъ на двадцать локтей и оканчивать ея кругымъ двухскатнымъ шатромъ на съверную и южную стороны съ легкимъ западнымъ склономъ. Такой видъ и такіе разм'вры кровли требуются основнымъ мотивомъ архитектуры Соломонова храма.

Въ 3 Цар. 6, 15 говорится, что деревомъ обложены были не только каменныя ствны дома, но и ствны

<sup>1)</sup> Cm. § XXX.

кровли: עד—קירות המפן; такое сопоставленіе ствив дома и ствив кровли предполагаеть, такъ сказать, ихъ равнозначимость въ архитектурѣ или вѣрнѣе—во внѣшнемъ видѣ храма.

Если 3 Цар. 6, 9 относить къ кровлѣ храма, то будемъ здѣсь имѣть указаніе на то, что она состояла изъ расположенныхъ правильными рядами кедровыхъ бревенъ (чтеніе основнаго и переводныхъ текстовъ было приведено ранѣе въ § СХУ).

Высота кровельной надстройки равная высоть каменнаго корпуса требуется: а) прямымъ свидетельствомъ Іосифа Флавія, что верхній домъ или храмъ им'влъ въ общемъ шестьдесять локтей высоты (Antiq. 8, 3, 2); 6) свидетельствами 1 Ездры 6, 3—5, 3 Ездры 6, 24— 25 и Іосифа Флавія (Antiq. 15, 11, 1), что возстановленный изъ прежнихъ Соломоновскихъ трехъ рядовъ камней съ новымъ деревяннымъ домомъ (сгоръвшимъ при разрушеніи храма) Зоровавелевъ храмъ им'влъ шестьдесять локтей высоты, причемъ название деревянной надстройки « $\delta$ о́ $\mu$ оς ξύλινος» въ 1 Ездр.  $\bar{6}$ , 5 и уцвлввшая тридцатилоктевая каменная кладка Соломонова храма (три ряда камней каждый въ десять локтей высоты) заставляють дать деревянной кровле храма не менъе двадцати-шести или тридцати (со шпицами на гребнъ крыши) локтей высоты і; в) засвидътельствованною во 2 Парал. 3, 4 и у Госифа Флавія стодвадцатилоктевою высотою притвора, который, судя по всёмъ им вющимся даннымъ, не могъ возвышаться надъ храмомъ въ видъ башни, но долженъ былъ равняться высотв храма, причемъ указанная высота притвора и храма можеть получиться въ томъ только единствен-

<sup>1)</sup> Высота Зоровавелева храма въ источникахъ берется безъ нижней пристройки.

номъ случат, если въ шестидесятиловтевой высотт нижней пристройки и тридцатилоктевой высотъ каменнаго корпуса храма прибавимъ деревянную надстройку, имъвшую въ общемъ равную съ каменнымъ корпусомъ высоту; г) показанною въ 2 Парал. 3, 15 и 3 Цар. 7, 15-22 общею тридцатипяти или сорокалоктевою высотою двухъ мъдныхъ колоннъ, стоявшихъ въ притворъ на десятилоктевой высоть отъ уровня площади жертвенника, следовательно достигавшихъ своими капителями сорока пяти или пятидесятилоктевой высоты, такъ что, прибавляя сюда деревянную надстройку надъ колоннами въ пятнадцать-десять локтей, получаемъ общую высоту притвора и храма въ шестьдесять локтей; д) наконецъ общею высотою Иродова храма, претендовавшаго сравняться по разм'врамъ и великоленію съ храмомъ Соломоновымъ.

§ CXYIII

2) Видъ кровли. Для опредъленія вида кровельной надстройки должно принять во вниманіе следующее: а) богооткровенный образецъ храма — скинія Монсеева имъла острую крышу; б) вершина Иродова храма, по описанію Іосифа Флавія, поднималась въ срединъ высокимъ гребнемъ, спускаясь по бокамъ двумя крутыми **CHATAMH:** παντός αὐτοῦ τὸ μεν ἔνθεν καὶ ἔνθεν ταπεινότατον, ύψηλότατον δὲ τὸ μεσαίτατον (Antiq. 15. 11. 3 pag. 779; Hav.) такой видъ кровли предполагается другимъ свидътельствомъ Іосифа, что на вершинъ (гребнъ) ел были шпили (Bell. jud. 5. 5. 6); в) изображение храма на див стевляннаго сосуда, найденнаго въ Римв, имветъ высокую и двускатную кровлю (Олесн. стр. 462 изъ Archives de l'orient latin. II, 1, 439); такой же видъ данъ кровл'в храма на рисункт его, составленномъ по талмудическимъ описаніямъ и изданномъ Кольбе (Kolbe, Archäologische Beschreibung Jerusalems, S. 82, - OJech. стр. 362); д) подобная форма крыши была извъстна священной архитектур'в соседнихъ ічдениъ народовъ,

какъ это можно видеть на римской медали временъ макрины съ изображеніемъ Виблосскаго (въ Финикіи) канища, котораго острая и двускатная кровля, состоящая изъ сътчатыхъ переплетовъ, имъетъ высоту, равную корпусу канища (Олесн. стр. 366 изъ Danaldson, Architectura numismatica, № 30). Утверждая, что «форма двускатной крыши не можетъ бытъ принята для храма Соломонова», А. А. Олесницкій (стр. 233) ссылается на Св. Писаніе, которое, «упоминая о крышть, всегда разумьеть плоскую крышу съ брустверомъ со стороны улицы, согласно требованію закона» (Второз. 22, 8). Но и это единственное основание не можеть имъть въ настоящемъ случав доказательной силы, ибо брустверъ можеть быть и кругомъ острой кровли, — притомъ во Второз. 22, 8 рвчь о крышв обыкновеннаго жилаго дома, между твмъ какъ домъ Божій въ подражаніе Синайскому образцу и въ отличіе отъ обыкновенныхъ домовъ могъ имътъ двухскатную и шатрообразную форму.

3) **Фризы и карнизы**. Шатровидная часть кровли, § СХІХ какъ это понятно само собою, не могла лежать непосредственно на каменныхъ ствнахъ храма, но необходимо предполагать промежуточную постройку между каменными стънами и скатами кровли. Судя по сохраняющимся до днесь въ Іерусалимъ древне-іудейскимъ памятникамъ Захаріи и Авессалома, можно представлять эту часть кровельной постройки въ видъ расположенных одинъ надъ другимъ рядовъ съ ръзными украшеніями и углубленіями, о которыхъ свидѣтельствуеть Евполемъ (хатастєγάσαι φατνώμασι χεδρίνοις καὶ χυπαρισσίνοις ibid. Dind. 1, 519, 26—27). По свидѣтельству Іосифа, такой видъ имѣли крыши галлерей двора: δροφαὶ ἢσαν ἐχ χέδρου φατνώμασιν ἀνεξεσμέναι

(Antiq. 8, 3, 9; Niese, р. 197, § 98).

Примъчательно, что подобныя надстройки надъ этажами (двумя) даеть Мишна своему храму, различая:

а) פרך во одино локоть; по Маймониду: углубленіе въ архитектурныхъ и художественныхъ работахъ,--Бартенора: нижній рядь бревень кровли, который быль обложень золотомь и украшень художественными изображеніями, — Суренгузій: trabcs everganeae; б) друг от два локтя,—Маймонидъ и Бартенора: домъ капели, мъсто собранія воды или водосточный каналь; но Const. l'Empereur, принимая - за знакъ халдейскаго родительнаго надежа, нереводить: locus conjunctionis (לפה ש לפה), Cypenr.: intertignium; Олеси. наго каплообразнаго орнамента; в) פקרה פי одина локоть, по Маймониду и Бартеноръ: второй накать бревенъ (пространство, занимаемое беть-дилфою, предполагается пустымъ), образовывавшій карнизовый выступъ снаружи; г) פועדובר оз одина локоть—третій накать, образовывавшій второй карнизовый выступъ (см. Вихtorfius), по Маймониду и Бартеноръ: извъсть и камии, коими были обложены доски. Кром'в того къ крыш'в верхняго этажа Мишна прибавляеть: г) מעקרה (по евр. правоп.) вз три локтя, то-есть перила (Второз. 22, 8) кругомъ крыши и наконенъ е) כליא עורב שנו כולדן въ одинъ локоть, то-есть птицегонитель. Но по преданію раввина Іуды, зам'вчаеть Мишна, перила и птицегонитель не различались и имбли четыре локтя высоты (Мидкотъ гл. 4, § 6, Surenhusius, pars 5 pag. 371).

Что деревянный накать храма, согласно требованію закона (Второз. 22, 8) и изящной архитектуры, быль окружень брустверомь или нерилами, объ этомъ свидѣтельствуеть 3 Цар. 10, 12: «сдѣлаль царь Соломонъ перила для дома Божія и для дома царскаго изъ краснаго дерева»,—еврейское קטים оть קטים переводится у LXX: ὑποστηρίγματα, Вульг.: fulcra, Халд. סציר аррофіанен (Полигл.), fulcimentum (Вихt.). Въ парал-

лельномъ мѣстѣ 2 Паралип. 9, 11 употреблено слово отъ ¬¬¬ отороженные перилами ходы на верху зданія, LXX: ἀναβάσεις τῷ οἴκω κυρίου, Сир. cancellos, Араб. columnas. Такимъ образомъ вокругъ кровельной постройки должно предполагать ходъ, огороженный согласно требованію закона, брустверомъ или перилами.

- 4) Горница. На основанів 1 Ездры 6, 3 5, гать в СХХ говорится, что стыны храна Зоровавелева должны были состоять изъ трехъ рядовъ прежнихъ уцелевшихъ камней и изъ четвертаго новаго ряда деревяннаго (на мъсто прежняго сгоръвшаго), LXX: δόμοι λίθινοι χραταιοί τρεῖς καὶ δόμος ξύλινος είς, Βυλω: ordines de lapidibus impolitis tres et sic ordines de lignis novis, Apa6.: triplex series lapidea firma et series lignea 1),-2 Esopu (по русск. и слав. 3) 6, 24 — 25 въ Вульгать 2), гдъ упоминается о двухъ частяхъ деревянной постройкиmeniano ligneo z meniano uno novo, -- עליורת, 2 Парал. 3, 9, cp. 1 Παραπ. 28, 1, y LXX: ὑπερῶα, Βυριν.: coenaculi, Слав. и Русск.: горницы, — наконецъ втораго этажа храмоваю въ Мишев: можно думать, что двухскатный шатеръ кровли лежалъ не непосредственно на карнизовыхъ накатахъ, но что имълся посредствующій деревянный срубъ, образовывавший горницу надъ храмомъ. Въ соотвътствіе тридцатипяти-сорока локтевой высоть открытой части притвора можемь дать этой горнвцъ десяти — вли пятнадцати локтевую высоту.
- 5) Шатеръ кровли. Горница держала на себъ ша § СХХІ тровидную часть кровли, возвышавшуюся приблизительно на одиннадцать локтей и вибвшую скаты на съверную и южную стороны, съ легкимъ склономъ на западную

<sup>1)</sup> Но Сырскій: quadrata ternis lapidibus et porta (?) ex ligno novo.

<sup>2)</sup> Въ которой эта книга только и имбется и съ которой сделаны славянскій и русскій переводы.

(восточная была застроена притворомъ). Если 3 Цар. 6, 9 относить въ этой части кровли, то будемъ здесь имъть указаніе на то, что она состояла изъ расположенныхъ правильными рядами (кресть на кресть) кедровыхъ стропилъ, въ которыя были вставлены кедровыя досии (LXX έχοιλοστάθμησε, Ακ. ωρόφωσεν τον οίχον φατνώσεσιν καὶ διατάξεσιν κέδροις,—Халд. покрыль домь досками углубленными и на нихъ быль многочисленный радъ кедровыхъ бревенъ, — Сир.: fistulis cerdinis serra sectis). По 2 Парал. 3, 7 и Госифу Флавію Древ. 8, 3, 2 стронила и доски кровли были вызолочены. Итакъ, эта часть кровли состояла изъ сътчатаго переплета стропиль, къ которымъ прикръплены были кедровыя доски такимъ образомъ, что получались квадратныя углубленія (фатуюцата), расположенныя правильными рядами въ видъ съти или шахматной доски. Такой видъ имъетъ двухскатная и высокая крыша финикійскаго капища въ Библось на римской медали. Воспоминание о такомъ сътчатообразномъ устройствъ кровельнаго шатра быть можеть мы имъемъ въ сказаніи Евполема у Евсевія о двухъ сътяхъ (на двухъ скатахъ кровли), раскидывавшихся надъ храмомъ, о чемъ ръчь сейчасъ.

§ СХХІІ 6) Шпили и птицегонитель. Подобно золотымъ вавимамъ скиніи кровля храма оканчивалась вызолоченными шпилями четырехлоктевой высоты, прикрѣпленными къ гребню крыши. Такіе шпили несомнѣнно существовали на Иродовомъ храмѣ, какъ это свидѣтельствуетъ Іосифъ Флавій: «вдоль по вершинѣ кровли (т.-е. гребню—хата хорофу) воздвигъ золотые шпили (χρυσέους ὀβελούς) заостренные (τεθηγμένους), чтобы птицы не садились на кровлю и не сорили» (Bell. jud. 5. 5. 6 Haverc. 2, рад. 334) 1). Халдейскій парафразъ въ 3 Цар. 6, 4

<sup>1)</sup> Такимъ образомъ кровля Иродова храма несомивнио

свидътельствуеть, что храмъ оканчивался кедровыми шпилями, подобными копьямъ или древку знамени. (Существительное стато однимъ раввиномъ принимается за синонимъ съ 🖂 Buxtorf. къ первому слову). Также и Мишна измъреніе высоты своего храма, какъ мы знаемъ уже, оканчиваетъ «перилами въ три локтя» н «птицегонителем» от одина локоть», которые, по преданію раввина Іуды, были одно и тоже. Сопоставляя это свидетельство съ показаніемъ Іосифа и принимая во вниманіе терминъ «птицегонитель», мы не можемъ представлять это четырехлоктевое окончаніе кровли храма иначе, какъ только въ видъ Іосифовыхъ «заостренныхъ шпилей». По другому іудейскому преданію, это были заостренныя кверху, на подобіе ножей или пелы, металлическія доски въ локоть ширины, лежавиця на перилахъ (Шабб. 90, 1, Менах. 107, 1, y Buxtorfius'a къ 🌎 Маймон. и Барт. къ Мидд. гл. 4, § 6). По свидетельству Евполема, надъ храмомъ, по объимъ его сторонамъ, были раскинуты двв металлическім (мідныя) сети въ двадцать локтей съ четырьмя стами колокольцевъ, своимъ звономъ отгонявшихъ птицъ отъ храма (Euseb. Praepar. Evang. IX. 34), сравни: δωμα γαλχοῦν ero жe ibid.).

Такимъ образомъ преданіе удержало вссьма твердое воспоминаніе о такомъ сооруженій на храмовой кровль, которое назначалось быть птицегонителемъ. Кажущееся противорьчіе между Іосифомъ Флавіемъ и позднійшими іудейскими преданіями легко примиряется тімъ предположеніемъ, что итицегонитель былъ двоякаго рода: на гребнь кровли и надъ деревяннымъ накатомъ это были шесты и перила, имівшіе заостренные концы; а

имъла двухскатный видъ, ибо только на такой кровлѣ щиили могли отгонять итипъ.

на скатахъ кровли это были заостренные металлическіе края строинят, переплетенных на подобіе свти. Если въ свидътельствъ Евполема четыреста звонковъ признать смъщеніемъ съ четырьмя стами гранатовыхъ ябловь на капителяхъ мёдныхъ колониъ (3 Цар. 7, 42), то мы будемъ имъть указаніе именно на эти двъ кровельныя исталлическія съти, осънявшія храмъ съ двухъ сторонъ и препятствовавшія птицамъ садиться на крышу. Примѣчательно, что каждый скать крыши (Евполемовы металлическія сёти, осёнявшія храмъ, въ двадцать локтей), будеть равняться двадцати локтямъ, если кровля утверждалась не непосредственно на деревянномъ накать, а на деревянныхъ стѣнахъ горницы (ὑπερῶον LXX, meninaum Вульгаты, עלורת еврейской Библін), съ продолженіями въ четыре локтя на той и другой сторонъ, служившими крышею для узкихъ и открытыхъ ходовъ вокругъ горницы въ четыре локтя ширины (то-есть разстояніе между перилами и горницею равнялась четыремъ локтямъ, накрывавшимся сверху продолжениемъ кровельныхъ скатовъ такой же или немного большей длины).

§ СХХIII Въ виду приведенных в свидътельствъ о птицегонителъ представляется труднымъ согласиться съ толкованіемъ А. А. Олесницкаго, который «гонителя вороновъ» іудейскаго преданія превращаетъ въ «башни навечерій» (стр. 495, ср. 232—233).

Такое толкованіе А. А. Олесницкій думаеть утвердить на сл'ядующих в соображеніях в:

а) Птицегонитель преданія, по мивнію А. А. Олесницкаго, явился вслёдствіе ошибочнаго чтенія или сміненія соввучных в словъ. Первоначально это верхнее сооруженіе называлось не כולה עורך—гонитель вороновъ, но קולו ערב — «башни навечерій», имівшія какое-то отношеніе въ навечерію предъ праздниками, то есть призывная башня или минаретъ, съ котораго

трубнымъ звукомъ возвъщалось наступление и окончание праздничныхъ дней» (стр. 495). Но, вопервыхъ, у Іосифа Флавія мы находимъ ясное свидътельство, что начало и конецъ субботы одинъ изъ священниковъ возвъщаль трубнымь звукомь съ башни, находившейся на западной галлерев вившинго двора, т. е. съ такого мъста, которое лежало ближе къ городу, чъмъ храмъ (Bell. jud. 4. 9. 12). Вовторых сооружение на крышъ храма въ четыре локтя высоты ( $=2^{3}$ /, аршина), при предполагаемой нами высоть храма, не представляеть сходства съ башнею или минаретомъ. Въ третьихъ: предполагаемое А. А. Олесницкимъ смъщение въ преданін такихъ терминовъ, какъ гонитель воронова и башни навечерій трудно объяснить, такъ какъ по произношенію (coleh oreb и kolei creb) и начертаніе ( вм. ¬, вм. ч, у вм. у) термины значительно разнятся, а въ своемъ значеніи они не представляють ни малъйшаго схолства.

- в) «Если названію «птицегонитель», говорить А. А. Олесницкій на стр. 534, необходимо придавать значеніе, то подъ нимъ нужно разум'єть еще постояннаго живаго стража, стоявшаго на башнь, и между прочимъ, им'євшаго обязанность сгонять птиць съ храма,

такъ какъ стража на больших башних стояла днемъ и ночью» (Исаіи 21, 8). Въ указанномъ мѣстѣ говорится о томъ, что Господь повелѣлъ пророку поставить сторожа, который караулить весь день и цѣлыя ночи и видить всадняковъ, ѣдущихъ попарно и пр. (ст. 6—9). Ни на большую, ни на малую (четырехлоктевой высоты) башню въ текстѣ нѣтъ указаній, какъ и на то, чтобы сторожъ стоялъ на храмѣ и сгоняль птицъ съ кровли.

- г) Свидътельство Вульгаты 2 Ездр. 6, 24—25 (стр. 495, прим. 1), что Зоровавелевъ храмъ имълъ надъкаменными стънами menianum ligneum и menianum unum novum не содержить въ себъ указанія на «башни навечерій».
- д) Не въ состояни поколебать достовърность преданія о птицегонитель и «справедливое замычаніс Кейля (Олесн. стр. 232-233), что древніе израильтяне не въ такомъ отношеніи стояли къ царству пернатыхъ, чтобы считать оскверненіем ихъ присутствіе на крыш'в храма; какъ бы нарочно противъ такого представленія исалмопъвецъ говоритъ именно о безпрепятственномъ пребываніи птицъ вблизи святилища: птица находить себь жилье и ласточка гниздо себи у алтарей Твоихъ, Ісгова воинствъ (Псал. 83, 4); пророкъ Осія (8, 1) представляеть орла, отдыхиющаю на дом'в Божіемъ». По Госифу Флавію, Евполему и Талмуду птицегонитель предупреждаль не осквернение святаго мъста птицами, но соръ отъ нихъ и порчу ими волотой отдълки кровли. Въ псалмъ 83 ръчь о скини и дворъ ся (ст. 2-3), а не о кровл'в храма Соломонова, котораго во время написанія псалма еще не существовало 1). Притомъ 4-й

<sup>4)</sup> См. свящ. И. Вишнякова, о происхожденія псалтири, Спб. 1875 г., стр. 394; Палладія, еп. сарат., Толкованіе на псалмы, 2 изд., 1874 г., стр. 375. Мивніе, что въ псалмѣ предпола-

стихъ допускаетъ переводъ: и птичка находить себъ жилье и ласточка гнъздо себъ, гдъ положить птенцовт своихт—алтари Твои, Господи силт, царт Мой и Богт мой,—какт LXX и Вульгата; Таргумт говорить о птенцахъ голубя и горлицы, которыя приносятся на алтаръ (Бу вм. дъ см. псал. 67 (66), 2 и 4, 7); Сирскій: educaverunt pullos ad latus altaris tui; Арабскій: ubi ponant pullos suos ad latus altarium tuorum. Taкимъ образомъ это мъсто не содержитъ яснаго свидътельства о птичьихъ гнездахъ даже у алтарей и совсемъ не говорить противь существованія птицегонителя на кровлю храма. Наконецъ касательно Осіи 8, 1 зам'втить надо, что пророкъ говорить не объ орлъ «отдыхающем» (?) на дом'в Божіемъ», но сравниваеть посылаемыхъ разгивваннымъ Ісговою враговъ на Израиля, храмъ и Герусалимъ съ нападеніемъ орла на добычу. Буквально мъсто читается такъ: «какъ орелъ (налетитъ или налечу) на домъ Ісговы за то, что они нарушили завътъ Мой». Отсутствіе глагола даеть возможность понимать предлогь 517 и въ значени спокойнаго пребыванія орла на храмъ и въ значени его нападенія на храмъ какъ на добычу. Контексть и всё переводные тексты заставляють толковать во второмъ значенін, - такъ LXX: єп' οἶκον κυρίου, Βυλι. Η Αραδ.: super domum Domini; Cup.: contra domum Domini; наконецъ Халдейскій: какъ орель, который налетает, такъ найдеть царь съ войскомъ своимъ на (у contra Полигл.) дому святилища Господия».—Такимъ образомъ сравненіе выдерживаеть полное свое значение и въ томъ случав, еслибы даже ни одинъ орелъ никогда не садился на кровлю храма; даже болье: въ последнемъ случав оно пріобретаеть

гается храмъ Соломона, не можетъ быть доказано (Hupfeld, Die Psalmen, 2 Aufl. 1870, 456-457).

большую силу. Наконецъ вопросъ: садятся ли орям на кровли зданій въ большихъ и многолюдныхъ городахъ вообще, и въ частности: могъ ли пророкъ представлять орла *отдыхающаго на домп*. Божіемъ, который съ утра до ночи былъ наполненъ движущимися людьми, предъ которымъ съ мъднаго алтаря постоянно возносился дымъ съ сожигаемыхъ жертвъ и пр.?

е) «Еслибы крыша въ самомъ дълв вся была истыкана копьями или шпилями, то она не только не прогоняла бы птицъ, но именно привлекала бы птицъ; воробы, голуби не замедлили бы здёсь завести свои гнёзда» (сгр. 495). Ответимъ: вопервых, не вся крыша была истыкана шпилями, но шпили частію въ качествъ птицегонителей, частію же какъ архитектурное украшеніе, имълись только на гребнъ кровли и на перилахъ, а склоны кровли представляли съть или ръшетку металлическихъ заостренныхъ ножей, какъ свидътельствуетъ о семъ іудейское преданіе; вовторых, ни воробы, ни голуби, вообще птицы не садятся на шпили съ острыми концами и заостренными гранями, твить более-на заостренныя и покатыя металлическія кромки крышъ,--это можно наблюсти на нашихъ церковныхъ вызолоченныхъ крестахъ и главахъ, обычно устрояемыхъ или съ заостренными гранями или съ маленькими остріями въ вид'в гвоздей.

§ СХХІГ Окончивъ изученіе дома Божія, кратко можемъ объединить его измъренія въ слъдующихъ схемахъ:

Даина: входная стіна—четыре или пять локтей, святилище и святое святых пестьдесять локтей, задняя стіна шесть (въ цоколі) или пять локтей, итого семьдесять локтей.

*Ширина*: внутреннее пространство двадцать локтей, двъ стъны двънадцать (въ цоколъ) или десять локтей, итого тридцать или тридцать два локтя.

Высота: цоколь десять локтей, ствым святилища и девира двадцать локтей; фризы и карнизы деревянные четыре локтя; горница (окруженная перилами четырехлоктевой высоты и отстоявшая отъ нихъ на четыре локтя) десять одиннадцать локтей; двухскатный шатеръ десять или одиннадцать локтей съ спусками надъ узкимъ ходомъ вокругъ горницы въ три-четыре локтя; шпили четыре локтя; итого шестьдесять локтей.

## III.

## ПРИТВОРЪ.

Библейскій источникъ описываеть притворъ съ на- § СХХУ рочитою подробностію, чёмъ даеть понять особую важность этой части зданія въ общей архитектурѣ храма. Ближайшее изученіе библейскихъ и небиблейскихъ датъ касательно притвора для насъ важно какъ тёмъ, что притворъ давалъ основной тонъ общему наружному виду храма, составляя его фронтъ или лицевую сторону, такъ и тёмъ, что наглядное вовстановленіе притвора можеть служить научнымъ мёриломъ для провёрки того, правильно ли поняты и истолкованы нами даты, относящіяся къ другимъ частямъ храма

Въ археологів притвора ближайшему изученію подлежать: 1) общіе размѣры притвора, 2) его паперть, 3) двѣ мѣдныя фронтовыя колонны, 4) передняя стѣна храма или задняя притвора, верхняя надстройка притвора и платформа жертвенника.

1) Общая высота притвора. Принятая реставрація § СХХУІ полагаеть высоту притвора вз двадцать локтей (не считая цоколя), такимъ образомъ представляеть притворъ на шестнадцать локтей ниже корпуса (—42 локтамъ). Притворъ въ этой реставраціи имъеть видь

обыкновеннаго закрытаго крыльца, какое неръдко можно встрътить въ нашихъ теплыхъ храмахъ и при домахъ. Но такъ какъ въ библейскомъ источникъ и у Іосифа Флавія высота притвора ясно указана въ сто двадщать локтей, такъ какъ Иродовъ и Талмудическій храмъ имъетъ притворъ равный по высотъ съ храмомъ (100 локтей), то самъ собою возникаетъ вопросъ: на какихъ основаніяхъ принятая реставрація думаетъ утвердить столь смълое отступленіе отъ прямыхъ и точныхъ историко-археологическихъ датъ?

Первое. Опредъливъ общую высоту храма въ сорокъ два локтя, достоуважаемый А. А. Олесницкій продолжаеть: «въ книгъ Царствъ къ этой высотъ ничего больше не прибавляется; но въ 2 Паралицоменонъ 3, 4 дълается весьма значительная прибавка ег сидъ башни. возвышавшейся нада притворома храма и инвиней высоты сто двадцать локтей» (стр. 234). Этотъ исходный пункть всёхъ дальнейшихъ разсужденій достопочтеннъйшаго автора вызываеть два замъчанія. а) Въ книгъ Царствъ, канъ и у пророка Іевекінля, совствить нътъ даты касательно общей наружной высоты храма; показана только тридцатиловтевая высота каменнаго корпуса, на коемъ могла и должна была возвышаться деревянная кровельная надстройка неуказанной высоты. И если А. А. Олесницкій находить возможнымъ возвести храмъ до сорока двухъ локтей, то это, какъ мы знаемъ уже, двлается по косвеннымъ и отдаленнымъ соображеніямъ, ни мало не препятствующимъ принять прямыя даты (Іосифа Флавія и Зоровавелева храма) въ шестьдесять локтей. б) Нельзя согласиться и съ тымъ, что будто бы 2 Паралиноменонъ 3, 4 свидетельствуеть о какой то стодвадцати локтевой башнь, возвышавшейся нада притворома храма: Библія говорить о высотв самого притвора, а не башни его, и молчить объ общей высоть храма, открывая возможность представлять эту последнюю равною высоте притвора, согласно Іосифу, Талмуду и всемъ другимъ датамъ.

Второе. «Такая башня притвора должна была превосходить высоту храма въ четыре раза, такъ какъ ствны храма въ собственномъ смысле должны были равняться внутренней высоте храма, то-есть тридцати локтямъ» (ibid.). Но если не доказано, что храмъ не могъ иметь стодвадцатилоктевую высоту, то и о башне, превосходившей высоту храма въ четыре раза, речи быть не должно. Притворъ и храмъ, повторимъ, могли иметь равную высоту—въ шестьдесять локтей.

Третье. «Этимъ свидетельствомъ (т.-е. о стодвадцатилоктевой высотв притвора) чрезвычайно затрудняется представленіе Соломонова храма. Почти всё новые изследователи, опираясь на тридцатилоктевой высоте стень корпуса, считають и экзегетически и архитектонически совершенно невозможною высоту притвора въ стодвадцать локтей! Вся исторія архитектуры не знаеть примъра такого отношенія башни къ высоть остальной части зданія. Правда, говорить Кейль, въ Страсбургскомъ аббатствв и въ Фрейбургскомъ соборв высота башни къ высотъ церкви съ крышею относится какъ 31/4 къ 1, а въ Руанскомъ соборъ высота башни и корпуса церкви стоять между собою въ отношении 4 къ 1; но не нужно забывать, что въ высотв этихъ башенъ считаются и вънчающіе ихъ очень высовіе шпицы и кресты, между тъмъ какъ, при опредъленіи высоты башни Соломонова храма, мы не имвемъ права представлять ее шиицеобразною, но должны давать ей, какъ и храму, плоскую крышу» (ibid.). Заметимъ: а) архитектурной невозможности построить притворъ въ шестьдесять локтей высоты нёть; архитектоническихъ законовъ отношенія башенъ къ постройкамъ быть не можеть, ибо это есть дело вкуса архитектора и архитектурной возможности; б) на библейскій таксть, ни Іосифъ Флавій не внаютъ притвора съ башнею; в) Иродовъ храмъ имѣлъ притворъ столоктевой высоты; г) какъ и въ храмъ, верхняя часть притвора представляла деревянную постройку.

Четвертое и послюднее. «Чтеніе 2 Парал. 3, 4 есть опибочное; вмъсто ста двадцати локтей должно читать двадцать». Такимъ образомъ ръшеніе вопроса сводится къ ближайшему критическому обслъдованію научной значимости авторитетнаго чтенія библейской даты і).

§СХХУIII Примъчательно уже то, что Давидъ составиль и вручиль Соломону особое письменное начертание притвора съ домами его и кладовыми его и горницами (горнеме мъстами) его и внутренними покоями его, и (начертаніе) дома очистилища» (1 Парал. 28, 11). Отсюда явствуеть, что притворь представляль постройку весьма сложную и значительныхъ размёровъ, требовавшую нарочитаго плана и особыхъ письменныхъ указаній наравнъ съ храмомъ, дворами и окружною пристройкою (ср. ст. 12-13). Поэтому достаточно только посмотрѣть на это низенькое и небольшое крыльцо, какимъ изображенъ притворъ напр. у Рима (Handwörterbuch des Bibl. Altert. s. 1630 ср. Олесн. стр. 251), чтобы убъдиться въ полной невозможности общепринятой реставраціи. Гдъ же туть помъстить домы, горницы, внутренніе покон?

> Зам'втить надо, что въ основномъ текстъ ръчь о кладовыхъ, домахъ, горницахъ и внутреннихъ покояхъ собственно притвора, а не всего храма, какъ это видно изъ словосочетанія въ еврейскомъ текстъ и изъ дальнъйшаго отдёльнаго упоминанія объ окружной при-



<sup>1)</sup> Считаемъ пзлишнимъ касаться другихъ предположеній. напр. что въ 2 Нарал. разумъется высота двухъ башенъ и под.

стройкъ крама (ст. 12—13). Въ авторитетномъ текстъ LXX вмъсто еврейскаго стоять той уасй в домы, кладовыя, горницы и внутренніе покои относятся къ храму, а не къ притвору. Поправка очевидно возникла потому, что столь сложная постройка притвора не соотвътствовала обычнымъ представленіямъ переводчика вли писца о притворахъ, какъ затрудняла нъкоторыхъ нереписчиковъ и стадвадцатилоитевая высота притвора. Впрочемъ имъются и такія чтенія той айдац и той ойдац см. у Field'а). По тому же самому мотиву и Вульгата прибавляеть къ притвору храмъ, оставляеть безъ неревода мъстоименные суффиксы и внутренніе покои относить къ девиру. Сирскій и Арабскій еще болье уклоняются отъ основнаго текста.

Точно указаны размъры притвора въ 3 Цар. 6, 3:§СХХУШ притворъ на фронтъ (лицъ) храма — дома двадцать локтей длина его на лицъ ширины дома, десять локтей ширина его на лицъ дома. Настойчивое употребленіе предлога ру можетъ наводить на мысль, что притворъ былъ выше дома-храма въ тъсномъ смыслъ, т.-е. каменнаго корпуса. Примъчателенъ также варіантъ перевода LXX: хата πρόσωπον είς τὸ ῦψος τοῦοῖκου, предподагающій повидимому, что притворъ достигаль общей высоты храма.

У пророка Іезекінля 40, 49, по Масоретской редакцій, длина притвора показана въ двадцать локтей, а ширина въ одиннадцать локтей, причемъ упоминаются ступени, комми входили въ притворъ, и стоявшія въ немъдвъ колонны. Такъ Таргумъ, Сирскій и Вульгата. Но LXX и Арабскій опредъляють ширину притвора въ двънадцать локтей. Разница съ 3 Цар. 6, 3 и въ чтеніяхъ Іезек. 40, 49 весьма незначительная и легко объяснимая тъмъ, что въ ширину притвора можно было

вилючить или часть входной ствиы храма (нишу дверную) или же верхнюю площадку паперти, составлявшую порогь притвора.

Согласно Масоретской редавціи Іосифъ Флавій даеть притвору (πρόναον, Сими. πρόπυλον) двадцатиловтевую длину по ширинъ храма и десятиловтевую ширину (Antiq. 8. 3. 2).

Наконець въ 2 Парал. 3, 4 вивств съ двадцатилоктевою длиною указана и высота притвора въ сто двадцати локтей. Такъ и Іосифъ Флавій: υψος δὲ ἀνεγηγερμένον πηχῶν ἐκατὸν καὶ εἴκοσι. Такъ и переводъ LXX по авторитетному чтенію: καὶ υψος πηχεων ἐκατὸν εἴκοσι. Вулыата: altitudo centum viginti cubitorum erat.

Но въ одномъ древнемъ спискъ LXX читается:  $\pi x - \chi \in \mathbb{R}$  еїхоси и въ Арабскомъ: «и высота двадцать локтей».

Наконецъ въ Сирскомъ показана въ данномъ мъстъ одна только длина притвора, а высота опущена, какъ и въ 3 Цар. 6, 3.

- § СХХІХ Предполагая, что Масоретская редакція, авторитетный тексть LXX, Іосифъ Флавій и Вульгата ошибаются относительно высоты притвора, большинство новъйшихъ ученыхъ считають стодвадцать локтей за простой Іарsus calami еврейскаго писца вмёсто двадцати локтей. Подробно это объясненіе раскрыто у Гирта (Hirt, Tempel, Salomo's. S. 24 дал.) и повторено у А. А. Олесницкаго. Основанія для сего приводятся слёдующія:
  - а) «Что дъйствительно, говорить А. А. Олесницкій, въ данное чтеніе Масоретскаго текста вкралась ошибка числа, видно изъ древних переводовъ книги Паралипоменонь, а именно: LXX толковниковъ (алекс. код.), Сирскаго (?) и Арабскаго, по которым высота притвора была не сто двадцать, а только двадцать локтей. По всему въроятію это и есть дъйствительная высота

притвора храма Соломонова. Такимъ образомъ притворъ не только не возвышался надъ корпусомъ храма въ видъ ста двадцатилоктевой башни, но на цълую треть былъ ниже храма» (стр. 236).

Разсужденіе это требуеть слёдующих пояснительныхъ примъчаній. 1) Единственный списокъ LXX, читающій двадцать вмісто ста двадцати локтей - по ошибкъ ли греческаго писца, или же по желанію устранить кажущееся несоотвътствіе въ датахъ 3 Цар. 6, 2 и 2 Парал. 3, 4-во всякомъ случав не можеть свидетельствовать о томъ, что двадцать локтей есть первоначальное и достовърное чтеніе текста LXX толковниковъ; напротивъ, по принятымъ началамъ текстуальной критики, достовърность должна быть признаваема за чтеніемъ: сто двадцать локтей. 2) Второе мъсто послъ LXX, не только по древности, но и по научной компетентности лица, принадлежить безспорно Іосифу Флавію, читающему сто двадцать ловтей. 3) Далве слвдуеть Пешито, по онъ совсемъ не иметь никакой даты касательно высоты притвора; это опущение можно объяснять двояко: или отсутствіемъ такой даты въ первоначальномъ еврейскомъ текстъ, что противоръчитъ свидътельствамъ LXX толковниковъ и Іосифа Флавія; или же переводчикъ, внеся въ 3-й стихъ тридцатилоктевую высоту храма изъ 3 Цар. 6, 2, затруднился стодвадцатилоктевою высотою притвора и опустиль дату на основаніи отсутствія ея въ 3 Царствъ. Такимъ образомъ Пешито, если уже свидътельствуетъ что, то за стодвадцатилоктевую высоту, а никакъ не за двадцатилоктевую, ибо эта последняя не могла бы поставить переводчика въ затрудненіе, въ виду З Цар. 6, 20, относимой въ Сирскомъ (и Арабскомъ) къ святилищу. 4) Потомъ мы должны поставить Вульгату, читающую стодвадцать локтей. 5) Остается одинъ только Арабскій, менье другихъ авторитетный переводъ, котораго чтеніе быть можеть должно объяснить такъ-же, какъ и Александрійскаго списка LXX.

Выводъ: если древность, распространенность и внутренняя в роятность чтенія должны свидътельствовать о его правильности, то достов рность на сторонъ стодвадцати локтей, читаемыхъ въ основномъ текстъ, у Іосифа, І.ХХ, въ Вульгатъ, и необъяснимыхъ простою ошибкою писца,—но не двадцати локтей, читаемыхъ только въ одномъ спискъ LXX и въ Арабскомъ переводъ.

б) Не могутъ быть привнаны доказательными и тв соображенія, какими объясняется происхожденіе предполагаемаго ошибочнаго чтенія. «Что же касается, продолжаеть А. А. Олесницкій, чтенія даннаго м'вста книги Паралипоменонъ въ еврейской масоретской библін, то вкравшаяся сюда описка переписчика ясно даетъ себя знать при совокупномъ прочтеніи 3-го и 4-го стиховъ (3-й главы 2 Парал.): «длина дома Божія локтей шестьдесять и шприна локтей двадцать, притворь же, который предъ домомъ, длина его локтей двадцать и высота сто двадцать». Въ этомъ чтеніи обращаеть на себя вниманіе то, что существительное локтей, стоящее предъ каждымъ числительнымъ. не стоитъ въ последнемъ случае при определени высоты притвора, а его мъсто занято словомъ сто. Является вопросъ: не представлялась ли возможность древнимъ переписчикамъ смёшать слово локоть со словомъ сто п по ошибыть написать послёднее вмёсто перваго? Въ области еврейскаго текста такая ощибка вполнъ возможна и понятна, такъ какъ слова дко сто и док локоть состоять изъ однёхъ и тёхъ же согласныхъ буквъ, только поставленныхъ въ другой порядокъ. Подобнаго рода ошибки принадлежать къ самымъ обыкновеннымъ въ древнееврейскихъ рукописяхъ» (стр. 236-237).

По поводу сего разсужденія должно зам'ятить сл'я-

Во первых. Если, за отсутствіемъ твердыхъ научныхъ основаній, искать убѣжища въ предполагаемыхъ ошибкахъ писцовь, то съ равнымъ правомъ можно утверждать, что какой-либо переписчикъ опустиля одно изъ двухъ однобуквенныхъ и рядомъ стоящихъ словъ, то-есть: или предшествующее слово локотъ пору, и такимъ образомъ получилось чтеніе, коему слѣдуетъ масоретская редакція, между тымъ какъ Іосифъ Флавій, LXX и Вульгата читаютъ это слово; напротивъ другой переписчикъ могь опустить второе изъ сходныхъ по начертанію слово сто и такимъ образомъ получилось чтеніе Алекс. списка LXX и Арабскаго перевода. Подобныя описки также принадлежатъ къ самымъ обыкновеннымъ, какъ въ еврейскомъ такъ и во всёхъ текстахъ.

Во оторых. Предполагаемая случайная описка не могла существовать въ одномъ только еврейскомъ спискъ Библіи (какъ въ Алекс. спискъ LXX), но должна была повторяться другими писцами и имъться во многихъ кодексахъ, такъ что создала цёлую редакцію, обманувшую ученыхъ масоретовъ. Между тъмъ не естественно думать, чтобы случайная описка, столь существенно измѣнявшая установившееся представление о высотв притвора (изъ двадцати въ стодвадцать локтей), могла быть не замъчена и повторяться другими писцами, такъ что совсемъ вытеснила подлинное чтеніе, не уцівлъвшее въ еврейскихъ спискахъ хотя бы даже въ видъ варіанта. Напротивъ, случайный пропускъ слова локтей легво могь создать цёлую редакцію, такъ какъ отъ этого нимало не портился тексть и самое опущенное слово само собою предполагается при числительномъ стодвадиать.

Въ третьихъ-и главное,—сходство въ начертания между еврейскими словами локотъ и сто получается

только искусственнымъ путемъ, именно: произвольнымъ опущеніемъ стоящаго въ Масоретской редакціи союза и у между сто и двадиать,—и вопреки контексту (здъсь же предъ числительнымъ двадцать два раза употреблено существительное локоть во множественномъ числів) и общему правилу синтаксиса еврейскихъ числительныхъ (Gesenius, Hebr. Grammatik, § 120. 2), изміненіемъ множественнаго числа отъ существительнаго локоть—локтей прок въ единственное—локоть прок Кромі того у Гирта не доказано, что описка произошла въ такое время, когда удвоеніе согласной буквы стало обозначаться точкою въ средині буквы. Если раніве этого времени, то несходство въ начертаніи разсматриваемыхъ словъ увеличивается.

Это различіе письма и произношенія разсматриваемых словъ можно наглядно видіть въ нижеслідующемъ начертаніи ихъ теперешнимъ еврейскимъ шрифтомъ и транскрипціи ихъ произношенія латинскимъ буквами.

## HAVEPTABLE:

Ho Iupmy-Олесн:...אממה אחם אחםПо общ. прав. и контексту:...אממות אחם אחםили חודת אחםאממות אחםПо Масор. редакців:...מאהן

## Произношение '):

По Гирту-Олесн: hAMMaH....
По общ. прав. и контексту: hAMMvoTh....
По Масор. редакци: MehAHVe....

<sup>1)</sup> Минускудами помѣчаемъ не писавшіеся въ древнее время знаки гласных в звуковъ и дополнительные звуки такихъ еврейскихъ буквъ, которыя не могутъ быть написаны одною датинскою буквою; майюскудами помѣчаемъ основные звуки еврейскихъ согласныхъ. Еврейскую  $\aleph$  мы передлемъ гласною A съ тонкимъ дыханіемъ h, по можно и наоборотъ—основное значеніе дать придыханію H, отъ чего сущность нашей аргументаціи не измѣнится.

Такимъ образомъ не по начертанію, не по произношенію между Масоретскою редакцією и чтеніємъ Гирта-Олесницкаго, и тімъ боліве тімъ чтеніємъ, какое требуется общимъ правиломъ и контекстомъ, — никакого сходства не оказывается. И если, повторимъ, уже надо предполагать опибку въ Масоретскомъ чтеніи, то она скоріве всего могла состоять въ опущеніи: или слова локтей предъ сто или же слова сто послів локтей.

в) Наконецъ последнее замечаніе А. А. Олесницкаго, что «ошибка еврейскаго чтенія 2 Парал. 3, 4 (сто вмёсто локоть) могла быть намеренною ошибкою или намереннымъ измененіемъ текста, сделаннымъ фарисейскою партією изъ желанія возвысить свой храмъ выше Соломонова и темъ реализировать пророчество Аггея (2, 9) о необыкновенной славе втораго храма» (стр. 237 ср. 492 дал.) требуеть следующихъ замечаній:

Во первых. Если мы имъемъ дъло съ преднамъреннымъ искажениемъ библейскаго текста, то все предшествующее разсуждение о случайной ошибкъ писца, смъшавшаго слова: сто и локотъ оказывается по меньшей мъръ излишнимъ. Сознательное искажение текста библейскаго исключаетъ безсознательную ошибку писца. Во вторыхъ. Стремление фарисеевъ датъ своему (т.-е Иродову) храму высоту большую Соломонова храма скоръе должно было вести къ преднамъренному уменьшеню размъровъ Соломонова храма. а не наоборотъ; слъдовательно чтение стодвадиатъ локтей во 2 книгъ Паралиноменонъ не можетъ быть объясняемо изъ этого стремления. Для объяснения даты 2 Паралиноменонъ изъ преднамъренной тенденции необходимо будетъ сдълатъ другое произвольное предположение, что сто-двадцатъ локтей были подставлены вопреки надменнымъ претензиятъ Иродова храма сравняться съ Соломоновымъ.

Въ третьихъ. Что въ фарисейскомъ сознания Соломоновъ храмъ не былъ не только ниже Иродова, но даже и равенъ ему, наличнымъ доказательствомъ сему служитъ фарисей—священникъ Іосифъ Флавій, свидътельствующій о стодвадцатилоктевой высотъ Соломонова храма (Antiq 8, 3, 2), между тъмъ какъ Иродовъ храмъ, по первоначальному плану долженствований достигатъ такой же висоты (Antiq. 15, 11, 3), имълъ, какъ оказалось по измъреніямъ храма при Неронъ, только столоктевую высоту (Bell. jud. 5, 5, 2), которая указана и въ Мишнъ (Миддотъ гл. 4, § 6). Отсюда явствуетъ, что іудеямъ фарисейскаго періода было чуждо стремленіе возвышать своей храмъ выше Соломонова.

§ CXXX

Не пускаясь въ смёдыя измёненія библейской даты и произвольныя отступленія отъ прямыхъ историческихъ свидётельствъ, мы должны принять стодвадцатилоктевую общую высоту притвора въ Соломоновомъ храмѣ. И это тёмъ болёе оказывается необходимымъ, что такая именно высота вполнё соотвётствуетъ какъ общей высотъ самого храма, такъ и основному мотиву его архитектуры.

Мы знаемъ уже, что удвоеніе разміровъ Синайскаго богооткровеннаго образца, въ силу топографическихъ условій вершины горы Моріа, потребовало отъ Соломонова храма, вмісті съ его покольнымъ этажемъ, общей шестидесятилоктевой высоты, при двадцатилоктевой внутренней ширинів его и шестидесятилоктевой длині. Знаемъ и то, что ті-же самыя топографическія условія вершины горы заставили сділать къ храму огромную нижнюю подстройку въ виді террасы шестидесятилоктевой высоты, такъ что вмісті съ этою окружною нижнею подстройкою все зданіе храма достигало стодвадцатилоктевой высоты. Такъ какъ притворъ представлять неотділимую часть всей постройки храмовой, достигавшую общей высоты храма, то дата 2

книги Паралипоменонъ становится совершенно ясною и не вызывающею никакихъ недоумъній: не только съ боковъ, но и съ лицевой стороны притворъ возвышался на стодвадцать локтей надъ площадью средняго двора. И если нижній и верхній домы храма имъли каждый по шестидесяти локтей высоты, если возстановленный Зоровавелемъ по обравцу Соломонова храма и изъ уцълъвшихъ камней его верхній домъ достигалъ шестидесятилоктевой высоты, то, очевидно, самый притворъ, въ тъсномъ смыслъ, какъ пробудоу, пробиодоу или парастас верхняго дома, долженъ былъ вмъстъ съ напертію имъть ту же шестидесятилоктевую высоту, и такимъ образомъ онъ достигалъ гребня кровли, какъ это было и въ скиніи.

Эта общая шестидесятилоктевая высота притвора распредёляется на слёдующія отдёльныя части: десять локтей паперти и цоколя, тридцать пять или сорокъ локтей парастаса и пятнадцать — десять локтей верхней надстройки; итого шестьдесять локтей, а съ нижнею пристройкою — сто двадцать.

2) Паперть и цоколь. Бытіе особой лѣстницы со § СХХХІ ступенями, ведшей внутрь притвора и храма, естественно и само собою предполагается существомъ дѣла; она требуется и аналогією съ устройствомъ входовъ и притворовъ во дворахъ, окружавшихъ храмъ; наконецъ она оказывается необходимою въ виду существованія цокольнаго этажа десятилоктевой высоты и двадцатилоктевой высоты святилища, при общей тридцатилоктевой высотъ всего каменнаго корпуса.

Эти соображенія подкрѣпляются:

а) Существованіемъ такихъ лістницъ въ Финикійскихъ, Ассирійскихъ и др. храмахъ. Такую лістницу имість напримітръ изображеніе Библосскаго капища на выше-уномянутой римской медали,—подобную же лістницу—паперть находимъ на реставраціи Ассирійскаго храма

- у Шипье (Олесн. стр. 374 изъ Perrot, Histoire de l'art, Т. II, pl. II). За отсутствіемъ паперти въ переносномъ Синайскомъ храмѣ, образцомъ для боговдохновеннаго храмоначертателя могла послужить финикійская архитектура.
- б) Существованіемъ такой паперти въ Иродовомъ храмѣ, состоявшей взъ двѣнадцати ступеней по свидѣтельству Іосифа Флавія (Bell. jud. 5, 5, 4, Haverc. II рад. 333), Мишны (Миддотъ, гл. 3 § 6. Surenhusius pars V, рад. 359) и изображенія Иродова храма на днѣ стекляннаго сосуда римскаго, о которомъ мы упоминали выше.
- е) Свидътельствами исторических библейских книгь, что храмъ имълъ у притвора порого קם (4 Цар 12, 10) или во множ. пороги постетт (2 Парал, 3, 7), терминъ, по корневому значенію своему (ср. глаголы про и про) приближающійся къ представленію паперти со ступенями, почему употребляется также и во множественномъ числъ.
- i) Аналогією съ устройствомъ порога (¬у) предъ притворомъ Соломонова дворца, который (порогъ) необходимо представлять со ступенями (З Цар. 7, 16). Этимъ же терминомъ называется и «порогъ (деревянный) предъ притворомъ храма извить у пророка Іезекіиля (41, 26).
- д). Наконецъ въ пророчественной реставраців Соломонова храма у Іезекійля прямо называются ступени коими восходили къ притвору (40, 49). Число ступеней въ Масоретскомъ текств, равно какъ и въ Халдейскомъ и Сирскомъ, не указано. Но по свидвтельству LXX толковниковъ и Арабскаго перевода ихъ было десять, по Вульгатъ и Симмаху восемъ 1). Өеодотіонъ

<sup>1)</sup> Сообщенныя здісь различныя показанія текстовь требують соотвітствующей оговорки оть безусловно высказаннаго

кажется, относить предшествующую числовую датуширины притвора въ одиннадцать локтей и къ паперти, представляя ее съ одиннадцатью ступенями въ полулокоть каждая. Но контексть или ничего не говорить о количествъ ступеней, или же говорить объ одиннадцатилоктевой ширинъ и высотъ паперти <sup>1</sup>).

Самыя ступени паперти вёроятно были сдёланы изъ дорогаго дерева и лежали на каменныхъ уступахъ, представлявшихъ продолжение покольныхъ стёнъ притвора. Такъ, по крайней мёрё, должно думать на томъ основани, что паперть предъ притворомъ извнё пророкъ Іезекіиль называеть деревянною (41, 26).

Общая архитектурная аналогія храма позволяєть дать паперти перила изъ дорогаго краснаго дерева, художественной работы и съ золотою отдёлкою (ср. 2 Парал. 3, 7 и 3 Цар. 10, 10).

Храмъ Мишны имъетъ паперть между алтаремъ всесожженія и притворомъ въ двадцать два локтя длины и песть локтей высоты съ двънадцатью ступенями: подъемъ каждой ступени опредъляется въ полулокоть, ширина же ступеней 1, 2, 4, 5, 7, 8, 10 и 11—въ локоть, затъмъ 3, 6 и 9 ступени представляютъ собою площадки въ три локтя ширины, наконецъ вся паперть оканчиваается площадкою въ четыре или въ пять (по преданію рав. Іуды) локтей (Миддотъ гл. 3, § 6, Surenh. pars V, рад. 359); четвертая площадка упоминается и въ трактатъ Іома (гл. 4, § 3, Surenh pars II, рад. 228). Такое уменьшеніе высоты и увеличеніе длины паперти въ Иродовомъ храмъ сравнительно съ Соломоновымъ объясняется расшереніемъ площади на вершинъ горы при Иродъ и



А. А. Олесницкимъ утвержденія: "въ описаніи пророка Іезекінля 40, 49 съ притворомъ соединяется льстница, приводившая къ нему со двора и имъвшая десять ступеней" (стр. 255). 1) См. ранъе.

обращеніемъ нижняго этажа въ пом'єщеніе для святилища и святаго святыхъ.

Такъ накъ цоколь притвора держалъ массивныя и відныя колонны и надстройку надъ ними, то стіны его должны были иміть значительную толщину.

Цоколь притвора, какъ и храмовой, безъ сомнънія, имълъ деревянный накать, служившій поломъ притвора и лежавшій на одномъ уровнъ съ поломъ святилища.

Накомецъ пространство подъ притворомъ, какъ и покольный этажъ святилища, представляло изъ себя кладовую или совровищницу, о чемъ упоминается въ 1 Парал. 28, 11.

3. Двъ мъдныя колонны или яарастасъ притвора & CXXXII На самомъ верху паперти, такимъ образомъ на десятидоктевой высотв оть платформы жертвенника всесожженій, стояли двъ монументальныя колонны, образовывавшія открытый порталь предъ храмомъ и служившія переднимъ основаніемъ для горницъ притвора. Въ отличие отъ другихъ всёхъ, укращавшихъ постройки храмовыя, колоннъ-деревянных и каменных , эти двъ колонны были м'вдныя и им'вли отм'внную по своему великольнію и художественности отдылку. Отливались онь особо, Тирскимъ мастеромъ Хирамомъ, въ нъдръ вемли, на Іорданской долинъ близъ Іерихона, бевъ сомнънія по частямъ, которыя собирались уже въ Іерусалемъ при самой постановив колонив на мъсто (3 Цар. 7, 46). Какъ имъвшія особое значеніе и отличныя отъ другихъ украшеній храма, колонны носили собственныя имена: Тахинъ и Боявъ.

Мы знаемъ уже, что подобныя же двё входныя ко лонны необходимо предполагать и въ скиніи для укръпленія ея кровли на лицевой сторонъ. Поэтому, если въ матеріалъ и частной отдълкъ Соломоновыхъ колоннъ могли быть отступленія отъ Моисеевыхъ, то основной мотивъ архитектуры храма располагаетъ давать имъ

приблизительно тъ же размъры, какіе имъли колонны и въ Синайскомъ образцъ.

Но ивкоторыя неясности въ библейскомъ источникъ открываютъ ученымъ возможность не только давать Соломоновымъ мъднымъ колоннамъ такіе размъры, которые не соотвътствуютъ общему мотиву архитектуры Соломонова храма, но и совствъ уничтожить тутъ всякую аналогію между Іерусалимскимъ храмомъ и его Синайскимъ образцомъ. Такъ какъ отъ реставраціи этихъ колоннъ существенно зависить и основной тонъ архитектуры не только притвора, но и всего храма, то это заставляеть насъ войти въ ближайшее и тщательное обсять ованіе относящихся сюда археологическихъ датъ.

- А) Прежде всего мы встрѣчаемся здѣсь съ вопросомъ§СХХХIII о мъстоположеніи колонна по отношенію въ притвору храма. Общепринятая реставрація помѣщаетъ ихъ непосредственно предъ закрытымъ зданіемъ притвора, какъ неотдѣлимую отъ него часть, поддерживающую переднее продолженіе потолка притвора. Со всею справедливостію не соглашаясь съ такою реставрацією колоннъ п притвора, А. А. Олесницкій находитъ возможнымъ, вслѣдъ ва Гиртомъ и многими другими, совсѣмъ отдѣлять колонны отъ притвора и ставить ихъ особо «на входной широкой лѣстницѣ ведущей въ притвору, на нѣсколько ступеней ниже грунпа (?) притвора» (стр. 254). Основанія этой гипотезы, сгруппированныя А. А. Олесницкимъ на стр. 278—281, суть слѣдующія:

  а) «По свидѣтельству 2 Парал. 3, 15 мѣдныя колонны Соломона стояли предъ трятомож, слюдова тельно мезависимо отта него». Но изъ посылки тутъ не
- а) «По свидътельству 2 Парал. 3, 15 мъдныя колонны Соломона стояли предз уграмомъ, слюдова тельно независимо от него». Но изъ посылки тутъ не вытекаетъ заключение: притворъ также стоялъ предзирамомъ, однакоже не независимо отъ него, но въ нераздъльной съ нимъ связи, составляя одно здание; входныя колонны скинии стояли предъ святилищемъ, откуда однакоже не слъдуетъ, чтобы онъ имъли особое и неза-

Висимое отъ него положеніе. Указанное мѣсто изъ 2 Парал. 3, 15 свидѣтельствуеть, что колонны находились път лишу дома или предо домомо, каковынъ называется здѣсь не притворъ, а домъ Божій: LXX ἔμπροσθεν τοῦ οἴκου ст. 17 κατὰ πρόσωπον τοῦ ναοῦ, то-есть въ самомъ притворѣ предъ домомъ Божіннъ, а не внѣ притвора или независимо отъ него; Вулья. ante fores templi, а не ante vestibulum или porticum, напротивъ именно in vestibulo templi (ст. 17); Сир. ante domum majorem (т.-е. предъ святилищемъ) ante templum, а не ante porticum; Араб. ante domum и апте templum. Такимъ образомъ 2 Парал. 3, 15 доказываетъ совсѣмъ противное тому, что предиолагаетъ А. А. Олесницкій.

- б) «Употребленное объ установки на мисти волонна выражение з Цар. 7, 21 и 2 Парал. 3, 17: установила, поставила устойчиво, приложемо только въ самостоятельно стоящей волоний и вовсе не идетъ въ такимъ колоннамъ, которыя стояли въ стини въ портали притвора». Почему же въ массивнымъ, разбиравшимся на части, миднымъ колоннамъ неприложимо выражение: установила, еслибы они даже и стояли въ стини притвора? Съ другой стороны: какая необходимость представлять притворъ непреминно закрытымъ и съ глухими стинами, а не въ види открытаго портяла? Вообще говоря, это основание должно признать довольно натянутымъ.
- в) «Обозначеніе колоннъ особенными именами Іахинъ и Боазъ показываеть, что колонны были отпольными монументами и обращали на себя общее вниманіе; напротивъ, рядовой столбя вз стольно не могъ быть отличенъ до того, чтобы получить собственное имя. «Только при совершенно независимомъ положеніи, говорить Штиглицъ, колонны могли обращать на себя такое вниманіе в имѣть то достоинство, на которое разсчитывали

для нихъ тѣ, которые называли ихъ по именамъ». Опять натянутое и отвлеченное соображеніе, не могущее имѣть силы въ такой области, какъ археологія и архитектура. Кодонны не были рядовыми столбами въ стѣнѣ, но не были и отольными монументами; онѣ были единственными колоннами притвора, стояли на виду у всѣхъ предъхрамомъ, вылиты были изъ мѣди, быть можетъ имѣли позолоту (Евполемъ) и во всякомъ случаѣ—монументальные размѣры и великолѣпную художественную отдѣлку. А собственныя названія имъ даны потому, что онѣ имѣли особое символическое значеніе какъ образцы двухъ столповъ—огненнаго и облачнаго, предводившихъ евреями во время странствованій ихъ по пустынямъ.

- т) «То обстоятельство, что колонны были не каменныя, какъ еся стыпа притвора, а изъ мёди, внутри полыя, имёли двухчастный или даже трехчастный составь, дёлаеть совершенно непонятнымь ихъ положение въ притворе, какъ архитектонической части зданія. Не было примёра въ исторіи человеческой архитектуры, чтобы подобная колонна стояда ез стыпи зданія». Разсужденіе это теряеть силу, какъ скоро предполагается, что въ нижней части своей притворъ не имёль стёнь, но состояль изъ однихъ только колоннъ, державшихъ верхнюю деревянную надстройку притвора.
- д) «Высота колоннъ не соотвътствуетъ высотъ притвора, будемъ ли мы считать въ притворъ стодвадцать локтей (по Масоретскому тексту 1) книги Паралипоменонъ) или двадцать локтей (по другимъ 2) текстамъ) или даже тридцать локтей (по высотъ корпуса храма).

<sup>. &#</sup>x27;) Должно прибавить: и по авторитетному чтенію LXX, по Іосифу Флавію и Вульгать.

<sup>2)</sup> Разумъется одинъ Арабскій тексть и единственный кслексь LXX.

Но само собою понятно. что еслибы полонны стояли от самой ствыю притвора, какъ опоры сводовъ или крыши, то онв были бы сделаны по ея мерке. Обратное же заключеніе къ высоте притвора высотою колоннъ и определеніе высоты притвора высотою колоннъ было бы непозволительнымъ произволомъ по отношенію къ тексту». Заметимъ: высота храма съ крышею (безъ цокольнаго этажа) равнялась пятидесяти локтимъ; порталъ притвора въ Соломоновомъ храме могъ быть выше собственно каменнаго корпуса, такъ какъ надънимъ имелась деревянная надстройка, а передняя каменная стена храма могла достигать высоты коломнъ; наконецъ, снова повторимъ, медныя колонны стояли предъхрамомъ отдельно и независимо отъ стенъ, образуя открытое крыльцо.

- е) «Въ библейскомъ текстъ сдълано описаніе колоннъ не среди описаній храма и притвора, а совершенно независимо, среди описанія принадлежностей двора: мъднаго моря и омывальниковъ». Причива понятна: какъ мъдныя, эти колонны не были дъломъ рукъ ни плотниковъ, ни ръзчиковъ, ни скульпторовъ, — ихъ отливалъ Тирскій литейщикъ Хирамъ въ Іерихонской долинъ, по чертежу или письменному начертанію Давида, особо отъ каменныхъ и деревянныхъ частей храма, вмъсть съ другими мъдными сосудами — мъднымъ моремъ и омывальниками.
- ос) «Время сооруженія мёдных колоннъ, говорять Шнаазе и Бэръ, не совпадаеть съ временемъ сооруженія храма и притвора: храмъ и притворъ были готовы уже въ седьмомъ году царствованія Соломона, а приготовленіе художникомъ Хирамомъ мёдныхъ колоннъ относится ко времени окончанія работъ по постройкѣ дворца Соломонова, то-есть къ тринадцатому году царствованія Соломона. Но невозможно, чтобы колонны появились не въ одно время съ притворомъ, еслибы

онъ были его архитектоническою частью». Разсужденіе это представляеть только неудачную хронологическую экскурсію, ибо ничёмъ нельзя доказать, чтобы мёдныя коловны были вылиты после сооружения храма и притвора. Хронологическая дата 3 Цар. 7, 1 относится къ одному только дворцу Соломона, строившемуся тринадцать льть, а не къ храму и всемъ его принадлежностамъ, о чемъ въ 3 Цар. 6, 37—38 читаемъ: «на одиннадцатомъ году Соломонъ окончилъ храмъ со встыи принадлежностями его и по всъмъ предначертаніямъ его; строилъ его семь лътъ». Натянутость разсматриваемаго соображенія явствуеть изъ того, что вмість съ медными колоннами въ 3 Цар. 7-й главе упоминаются: кадильный олтарь, столь предложенія, светильники, петли у дверей девира и прочее, что никоимъ образомъ не могло быть сделано после освящения храма, но необходимо требовалось уже при самомъ освящении. Точно также послъ хронологической даты 3 Цар. 7, 1 уже въ 8-й главъ повъствуется о внесеніи ковчега въ девиръ и освящении храма: следуеть ли отсюда, что это было въ тринадцатомъ году царствованія Соломона, спустя два года послъ сооруженія храма, всъхъ принадлежностей его и всъхъ предначертаній его (3 Цар. 6, 38)? Наконецъ въ параллельномъ описания 2 Пар. 3-7 глл. отливка и установка колоннъ ясно предполагаются при самомъ сооружении храма и до освящения его. а не послъ.

з) «Указывали на то, что построеніе такихъ памятниковъ было изв'єстно древнимъ евреямъ (2 Цар. 18, 18) и у другихъ народовъ были изв'єстны памятники въ вид'є колонны съ капителью (колонна Помпея въ Александріи)». Но во первыхъ: памятникъ Авессалома, существующій до днесь, не им'єсть р'єшительно никакого сходства съ м'ёдными колоннами и называется онъ во 2 Цар. 18, 18 еврейскимъ словомъ памя, между тімъ

какъ Соломоновы мёдныя колонны носять названіе пропроставлями неотдёлимую архитектоническую часть скиніи. Вовторых еслибы древнимъ евреямъ. какъ и другимъ народамъ, и были извёстны памятники въ видё колоннъ (хотя относительно евреевъ это остается не доказаннымъ), то отсюда никоимъ образомъ не слёдуетъ, что вопреки яснымъ показаніямъ источниковъ, мёдныя колонны стояли внё притвора и не составляли его архитектонической части.

и) Большее повидимому значение имбетъ ссылка на изображение Герусалимского храма, найденное въ Римб въ 1882 году, сдёланное на стеклянномъ днъ чаши, гдъ колониы Гахинъ и Боазъ показаны отдёльно отъ храма. Подробная ръчь объ этомъ изображения въ отдёлъ объ Иродовомъ храмъ. Здёсь же замътимъ слёдующее:

Вопервых»: колонны вдёсь ивображены совсёмъ отдёльно отъ храма и притвора, даже не на паперти и не предъ нею, но отступя отъ нея на северной и южной сторонахъ.

Вовторых: колонны имѣють размѣры: одна—превышающіе общую высоту храма, другая—равные съ него.

Вз третьих: при колоннахъ, отдъльно отъ нихъ, начертаны ихъ основанія и капители.

Въ четвертыхъ: высота паперти почти равна высотъ дверей и совершенно равна высотъ верхней надстройки.

Въ пятыхъ: свътильникъ съ семью лампадами, сосуды съ елеемъ и другія принадлежности святилища помъщены виъ храма, предъ папертью, между тъмъкакъ они должны были стоять внутри храма.

Изъ сказаннаго видно, что мы имѣемъ грубое и нехудожественное начертаніе храма, сдѣланное частію на основаніи библейскихъ датъ, частію же на основаніи древне-іудейскихъ преданій о первомъ и второмъ хра-

махъ (mixtum compositum какъ и храмъ Мишны) и сходное съ дъйствительными Соломоновымъ и Иродовымъ храмами только въ самыхъ общихъ чертахъ. Рисовальщикъ не знакомъ съ перспективою и потому не смогь начертать ни притвора, ни колониъ и проч. такъ, какъ этого требуеть рисовальное искусство. Помъстивъ колонны отдельно, а притворъ совсемъ опустивъ, чтобы не закрыть ими входа во святилеще, рисовальщикъ уже самому зрителю предоставляетъ возстановить въ своемъ воображеніи діло такъ, какъ оно было въ дійствительности. Такимъ образомъ на основании этого изображенія ставить колонны на одной изъ ступеней паперти. или даже совстви отделять ихъ отъ храмовой постройки мы имъемъ столь же мало права, какъ и утверждать на основани этого изображения, что свытильникъ стоялъ вив храма, предъ папертію его.

i) Ко всемъ выше разсмотреннымъ основаніямъ А. А. Олесницкій присовокупляєть еще следующія два соображенія:

Первое: «ко всему этому мы должны прибавить, что сдѣланное нами описаніе цѣпей, сходящихъ отъ капители и утверждающихъ колонну на мѣстѣ, можетъ имѣть отношеніе только къ независимо стоящему памятнику». Скоро мы увидимъ, что описаніе цѣпей, сдѣланное А. А. Олесницкимъ, есть не болѣе, какъ гипотеза, и притомъ едва ли удачная, даже мало возможная.

Второе: «впрочемъ то мъсто, какое мы назначаемъ колоннамъ, хотя не есть самый притворъ храма, не можетъ однакоже назваться совершенно независимымъ отъ притвора, такъ какъ приводящая къ притвору лъстница не могла быть относима къ пространству двора. окружавшаго храмъ, а скоръе принадлежала храму п его платформъ; такъ какъ высота притвора была двадщать локтей, а высота колоннъ съ капителями двадщать три локтя, и такъ какъ было бы не натурально

представлять колонны возвышавшимися надъ притворомъ то онъ должны были стоять на четыре или пять локтев ниже уровия притвора, на седьмой или восьмой ступени, считая сверху; указаннымъ нами положеніемъ колоннъ легко объясняются всть вышеприведенныя библейскія мисста, въ которыхъ міздныя колонны то стоять предъ храмомъ, то принадлежатъ притвору храма, то являются самостоятельными памятниками, то связянными со входомъ храма». Но даже въ Иродовомъ храмъ, имвешемъ паперть въ двадцать два локтя ширины (по Мишнъ, Миддотъ гл. 3 § 6), восьмая сверху ступень имъла только одинъ локоть ширины, а седьмая-только три локтя,--между тыть стволь каждой колонны, по мевнію самого же А. А. Олесницкаго (стр. 255), им'влъ окружность въ двадцать локтей и діаметръ въ четыре локтя, а основанія ихъ необходимо представлять въ значительной мъръ толще. Такимъ образомъ ни одна изъ ступеней паперти Иродова храма помъстить колоннъ не могла. Но паперть Соломонова храма, при десятилоктевой высоть и ширинь, съ десятью ступенями, должна была имъть гораздо болье узкія площадки. Затымъ: разсматриваемое предположение оказывается излишнимъ потой причинъ, что хотя библейскій источникъ помъщаетъ колонны «предъ храмомъ, къ лицу храма, въ притворъ храма» и связываеть ихъ со входомъ храма. но нигдъ не представляетъ ихъ самостоятельными памятниками въ томо смыслъ, чтобы колонны не были архитектоническою частію притвора и стояли совстив особо-на одной ли изъ нижнихъ ступеней паперти, или же на площади предъ притворомъ.

§CXXXIV Между тъмъ какъ за отдъльное отъ притвора положение колоннъ нътъ ни одного въскаго основания, противъ гипотезы имъются прямыя и ръшительныя показанія источниковъ.

а) Въ 3 Цар. 7, 19 читаемъ: «вънцы, что на верху (главъ) колоннъ въ видъ линіи, въ притворто притворто четыре локтя» і); ст. 21: «ноставилъ колонны притвору (или къ притвору, для притвора, въ притворъ притворъ храма». Такимъ образомъ капители колоннъ въ видъ лиліи находились въ самомъ притворъ (д) и самыя колонны были поставлены для притвора или въ притворъ (д), а не предъ притворомъ, внъ его (учп).

Τακъ понимать приведенное мѣсто заставляють всѣ переводы. Древнѣйшій и авторитетнѣйшій изъ нихъ читаєть: хаι έστησε τοὺς στύλους τοῦ ἀιλὰμ τοῦ ναοῦ... καὶ ἐπὶ τῶν χεφαλῶν (χαὶ ἐπιθέματα ἐπὶ τῶν χεφαλῶν) τῶν στύλων ἔργον χρίνου κατὰ τὸ αἰλὰμ τεσσάρων πηγῶν καὶ μέλαθρον (μέλαθρα) ἐπ ἀμφοτέρων τῶν στύλων καὶ ἐπάνωθεν τῶν πλευρῶν ἐπίθεμα τὸ μέλαθρον τῶ πάχει,—Симм. καὶ ἐπιστύλιον πάλὶν ἐπάνω τῶν στύλων,—Θεοδοм. και μέλαθρα ἐπ ἀμφοτέρων τῶν στύλων. Такимъ образомъ колонны не только принадлежать притвору храма (στύλους τοῦ αἴλὰμ τοῦ ναοῦ), но и держать верхнюю деревянную надстройку притвора (ἐπίθεμα, ἐπιστύλιον, μέλαθρον), простирающуюся во всю длину притвора (ἐπί ἀμφοτέρων τῶν στυλων) и ширину его (επανωθεν τῶν πλευρῶν τὸ μέλαθρον τῷ πάχει). По поводу этого свидѣтельства LXX толковниковъ А. А.



<sup>1)</sup> На стр. 269 А. А. Олесницкій даеть такое толкованіе этому м'ьсту: "капители, которыя на верху колоннъ (м'вдныхъ) имъли видъ лилін, како капители во уламь (притворъ)", принимая въ сравнительномъ значеніи, причемъ ссылается на переводъ LXX. Но употребленый у LXX предлогъ (ката то айа́щ) можетъ имъть здѣсь такое же значеніе, какъ въ выраженіяхъ: ката тору кай ката вайдому, ката поділ Павъ какъ ранѣе и послѣ рѣчь о колоннахъ того притвора, какой находился предъсамымъ храмомъ, то трудно вндѣть здѣсь указаніе на всѣ притворы, т.-е. п ваходившіеся на дворахъ храма.

Олесниций считаеть нужнымъ заявить: «на основани чтенія LXX 3 Цар. 7, 20 можно было бы предположить, что на мъдныя колонны спускался съ притвора особенный навъсъ, образовавшій особенное крыльцо предъ храмомъ; но на это нътъ дальнъйшихъ основаній» (стр. 281). Но столь древнее свидетельство перевода LXX само по себъ настолько важно и ясно, что странно требовать какихъ - то еще дальнъйшихъ основаній. Впрочемъ такими дальнёйшими основаніями могуть быть: горницы надъ притворомъ въ Масоретскомъ текстъ, стодвадцатилоктевая высота притвора во 2 Паралипоменонь, бытіе особой надстройки надъ порталомь притвора въ Иродовомъ храмъ, наконецъ самое естество дъла. А съ другой стороны: имъются ли не только дальнъйшія, но и хоть какія-нибудь основанія для уничтоженія деревянной надстройки надъ колоннами и для поставленія сихъ посл'ёднихъ именно на седьмой или восьмой ступени паперти?!...

Вульгата разсматриваемое мъсто имъеть въ такомъ видъ: capitella, quae erant super capita columnarum, quasi opere lilii fabricata erant, in porticu templi quattuor cubitorum... et statuit duas columnas in porticu templi.

 $ar{X}$ алдейскій таргумъ читаетъ согласно съ подлинни-комъ: אבולכוא דהיכלא באולכוא באולכוא כאולכוא א

Сирскій и Арабскій: columnas porticus templi и in porticu.

β) Сюда же мы должны отнести вышеразсмотрѣнное мѣсто 2 Парал. 3, 15. 17, гдѣ колонны помѣщаются или въ самомъ притворѣ, предъ дверями храма (in vestibulo templi, ante fores templi Вульг.), или же предъ домомъ святилища, предъ храмомъ, а не предъ притворомъ (всѣ прочіе тексты). Что такъ надо понимать это мѣсто, явствуетъ изъ употребленія такого же обо-

рота для обозначенія положенія притвора по отношенію къ храму въ 3 Цар. 6, 3 и 2 Парал. 3, 4.

- έ) По показанію 4 Цар. 25, 13 мёдныя колонны были во домь Господнемо в принадлежали храму: κυπι το κυρίου—въ обоихъ случаяхъ; Вулы іп templo и іп domo; но Сирскій опускаетъ о мёдномъ морё, что оно находилось въ домѣ Господнемъ, оставляя только о колоннахъ выраженіе: іп domo Domini 1).
- ε) У пророка Амоса 9, 1, по Масоретскому чтенію, капители колоннъ стоять въ архитектонической связи съ всѣмъ зданіемъ храма <sup>2</sup>).
- 3) Наконецъ, по свидътельству Іосифа Флавія, (Autiq. 8. 3. 4 Haverc. 1 рад. 424 Niese p. 193 § 78) колонны поставлены были на правой и лъвой сторонахъ притвора въ качествъ парастады пропился греческихъ храмовъ: τοῦ προπυλαίου παραστάдα, то-есть крыльца или портала, на которомъ лежалъ карнизъ и архитравъ съ автомою (Сравни у Евполема: στζυαι αθτούς τοῦ οἴκου δυ μὲν

<sup>1)</sup> Такимъ образомъ только Спрскій тексть и Вульгата ясно отличають положеніе мідныхъ колоннь отъ положенія міднаго моря. Прочіе же тексты, повидимому, употребляють выраженіе "въ домі Господнемъ" въ общемъ смыслі, относя въ дому Господню" и дворъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Другіе тексты читають місто иначе.

έχ δεξιών δν δὲ έξ εὐωνύμων. Euseb. Praepar. Evang. IX, 34).

Въ виду такихъ, совершенно ясныхъ и авторитетныхъ, свидътельствъ и при ничтожности противоположныхъ основаній, положеніе двухъ мъдныхъ колоннъ на фронтъ притвора въ качествъ его архитектонической части должно считать дъломъ научной необходимости, которую не могутъ поколебать никакія изображенія храма на стеклянныхъ сосудахъ, сдъланныя неумълою рукою и на основаніи позднъйшихъ спутанныхъ представленій о Соломоновомъ и Иродовомъ храмахъ.

§ XXXV В. Второй вопрост: какую высоту имъли колонны? Отвътить на сей вопросъ нъсколько труднъе, чъмъ на предшествующій, ибо въ 3 Цар. 7, 15—22 высота колоннъ, повидимому, опредъляется въ восемнадцать локтей, при пятилоктевой капители, между тъмъ какъ во 2 Паралип. 3, 15—17 высота каждой колонны со всей ясностію дана въ тридцать пять локтей, при той же пятилоктевой капители. Кромъ возникающаго здъсь вопроса: считать ли пятилоктевую капитель отдъльно отъ общей высоты колоннъ или же включать въ нее и капитель, главная трудность заключается въ существенной, повидимому, разности датъ касательно общей высоты колоннъ.

Въ виду такой разности показаній въ авторитетныхъ источникахъ, выборъ одной изъ отихъ датъ предстоитъ изследователю какъ необходимая диллемма, въ которомъ (выборъ) ръшающее значеніе должны имъть: а) общая архитектурная аналогія Соломонова храма; б) наилучшая возможность примирить принятую дату съ другою и в) внутренняя въроятность и косвенныя соображенія въ пользу такихъ или иныхъ размъровъ каждой колонны.

§СХХХVІ Предпочитая дату 3 Царствъ и понимая ее въ томъ смыслъ, что каждая колонна съ капителью имъла двадцатитрехлоктевую (18+5) высоту, при двънадца-

тилоктевомъ периметръ и четырехлоктевомъ діаметръ, А. А. Олесницкій объясняеть показаніе 2 Паралипоменонъ 1) такимъ образомъ: «разность въ опредъленія высоты колоннъ по книгамъ Царствъ и Паралипоменонъ могла быть слъдствіемъ ихъ положенія не на ровной площади, а на самой лъстницъ притвора (то-есть на седьмой или восьмой ступени ея сверху); писатель книгъ Паралипоменонъ къ высотть колонны прибавляет высоту самой лыстницы от уровня окружавнияю двора, а также особенныя еще базы колониз» (стр. 255—256).

Это оригинальное объясненіе, вопервых, совсёмъ не согласуется съ вычисленными самимъ же А. А. Олесницкимъ размёрами притвора, паперти и колоннъ. Притворъ А. А. Олесницкаго имёетъ двадцать локтей, паперть шесть локтей и колонны съ базами и капителями, не могшими простираться выше притвора, двадцать три локтя. Теперь: если поставимъ колонны на седьмую или восьмую ступень сверху паперти, то-есть на пятую или шестую снизу, какъ того желаетъ достопочтенный профессоръ, то лёсница прибавитъ къ высотё колоннъ только три локтя, между тёмъ какъ для достиженія указанной во 2 Паралипоменонъ высоты ко-

<sup>1)</sup> Другія объясненія даты 2 Паралиноменонъ въ смысль восемнадцатилоктевой высоты колоннъ, напр. что число тридиать пять локтей есть общая сумма всъхъ измѣреній колоннъ то есть не только высоты — 23 л., но и окружности—12 л., или что триддать пять локтей есть высота не одной, а обѣнихъ виѣстѣ колоннъ (2. 18), или же что въ текстъ 2 Паралиноменовъ вкралась ошнока переписчика, написавшаго 35 виѣсто 23 или 18 (по-еврейски эти цифры изображаются такъ: 1, 1, 1, т.-е. не имѣютъ между собою сходства) и подобныя произвольныя фантазіи опускаемъ безъ критическаго разсмотрѣнія.

лоннамъ недостаеть целихь дебнадцати лонтей (если вапитель не считать особо) или даже семнадцати (если капитель прибавить къ высотв колониъ). Чтобы получить высоту 2 Паралипоменонъ тъмъ путемъ, какой избираеть А. А. Олесницкій, недостаточно будеть помъстить колонны даже и далье лъстиицы, на платформъ жертвенника, ибо, по вычислению А. А. Олесницкаго, паперть возвышалась надъ площадью только на шесть локтей. Отсюда А. А. Олесницкому предстоить на выборъ: или спустить колонны еще ниже, куда-либо на внутренній (средній) дворъ, и следовательно поставить ихъ уже вив всякого отношенія къ храму и притвору; или же избрать одно изъ тахъ произвольныхъ объяспеній даты 2 Паралипоменовъ, которыя мы помітили подъ чертою. Но первое оказывается явиою невозможностію; возможность втораго пути А. А. Олесницкій яаградиль себь рышительнымь осуждениемь всыхь подобныхъ гипотевъ и поставленіемъ на икъ мъсто своего собственнаго предположенія.

Воеторыхъ. Хотя А. А. Олесницкій вром'в лістници и указываеть еще на базы неопредівленной высоты, о которыхъ не упоминають книги Царствъ и Паралипоменонъ, но разъ признано, что колонны не могли возвышаться надъ двадцатилоктевымъ притворомъ, то базы колоннъ оказываются тутъ совсёмъ безполезными, ибо показатели крайнихъ предівловъ высоты колоннъ уже даны независимо отъ базъ въ двадцатилоктевой высоті притвора и шестилоктевой высоті паперти.

Втетьих, и главное, причислять къ высотъ колоннъ ихъ разстояніе отъ площади, на которой начиналась лъстница, для писателя книги Паралипоменонъ было бы ивчто совершенно странное и неестественное. Когда даются размъры высоты всего зданія, тогда можно включить въ нее и высоту фундамента, какъ и крыши: можно, напримъръ, опредълять высоту храма и при-

твора, въ стодвадцать локтей, внося сюда и нижнюю шестидесятилоктевую постройку, и десятилоктевый цоколь, и двадцатилоктевую высоту дома Божія, и двадцать шесть локтей кровли съ четырехлоктевыми шпилями. Но когда ръчь о такой частности зданія, какъ напр. колонна притвора, окно, дверной косякъ, паперть и подобное, тогда включать въ высоту ся разстояніе ся отъ общаго уровня площади, на которой стоить зданіе, столь же неестественно и необычно, какъ, напримъръ, сказать: косякъ окна имъетъ восемь аршинъ высоты, включая сюда и трехаршинный фундаменть и двухаршинное разстояніе окна отъ пола. Другой примъръ: приметь ли кому-либо въ голову определять высоту металлической подставы фонаря на паперти храма Христа-Спасителя такимъ образомъ, чтобы включить сюда и высоту паперти и даже высоту платформы храма?

Выводъ изъ вышесказаннаго тотъ, что при двадцати- § СХХХУП трехлоктевой высотъ колоннъ примиреніе датъ 3 Царствъ и 2 Паралипоменонъ оказывается дъломъ совершенно невозможнымъ. Возникаетъ поэтому вопросъ: какая дата върнъе и сообразнъе дълу?

Мы внаемъ уже, что двадцатитрехлоктевая высота колоннъ имъетъ за собою предположение о двадцатилоктевой высотъ притвора, которое въ свою очередь строится на гипотезъ сорокадвухлоктевой общей высоты храма. Но эта цъпь гипотезъ противоръчитъ: по-казанию 2 Паралипоменонъ, свидътельству Іосифа Флавія, высотъ Зоровавелева и Иродова храмовъ. Всъ эти данныя, какъ мы знаемъ уже, необходимо требуютъ шестидесятилоктевой высоты храма и притвора. А если такъ, то двадцатилоктевый притворъ при зданіи пятидесятилоктевой высоты (исключая цоколь, имъвшійся и у притвора) есть архитектурная неестественность;

странною представляется и двадцатитреклоктевая высота парастаса при шестидесятилоктевомъ притворъ.

Значительная высота парастаса притвора требуется и тёмъ соображеніемъ, что великолёпно отдёланный аилъ храма или задняя сторона притвора не могла закрываться отъ взоровъ низенькимъ и глухимъ притворомъ. Утверждаемъ это въ виду слёдующихъ данныхъ.

- б) Притворъ Иродова храма, какъ увидимъ, имѣлъ широкій и высокій порталъ, значительно возвышавшійся надъ залою святилища.
- вора притворъ не закрываль святилищнаго амла. На рисункъ совствъ нътъ нижней части притвора (парастаса), но прамо за папертію слъдуеть амлъ и двери святилища. Такое изображеніе храма представляло бы нъчто немыслимое, еслибы притворъ закрываль святилищный входъ. Затрудняясь перспективою древній художникъ очевидно не съумълъ нарисовать порталь притвора такъ, чтобы изъ за него былъ виденъ святилищный амлъ, какъ это было въ дъйствительности. Посему, совствъ опустивъ порталь притвора и помъстивъ двт колонны отдъльно, по бокамъ паперти,

художникъ начерталъ только фронтъ святилища съ дверями анломъ и аэтомою, что все можно было видъть съ платформы притвора.

з) То обстоятельство, что въ отличіе отъ другихъ, колонны притвора были мѣдныя и по частямъ отливались Хирамомъ, заставляетъ датъ имъ размѣры, превы шающіе обыкновенную высоту каменныхъ монолитовъ, имѣющихся на лицо въ постройкахъ Харама-еш-Шерифъ. Такъ какъ монолить въ восемнадцать локтей легко было найти, то отливка колоннъ изъ мѣди не имѣла бы достаточнаго мотива.

Такимъ образомъ всё вёроятности на сторонё совершение ясной и точной даты 2 Паралипоменовъ и потому въ ея свётё должно толковать менёе определенныя показанія 3 Царствъ.

Μѣсто во 2 Парал. 3, 15, по Масоретскому тексту, §СХХХУШ переводу LXX и Вульгать гласить, что колонны имъли тридцатипятилоктевую высоту, при пятилоктевой капители. Такъ въ еврейской Библіи читаемъ: «сдълаль для фронта дома колонны двь локтей тридцать и пять длина. и капитель, что надъ главою ея (то-есть каждой колонны), локтей пять»; LXX: ἐποίησεν ἔμπροσθεν τοῦ οἴχου στύλους δύο, πήχεων τριαχονταπέντε τὸ ὕψος, καὶ τὰς κεφαλὰς αὐτῶν πήγεων πέντε; Вульгата: fecit ante fores templi duas columnas, quae triginta et quinque cubitos habebant altitudinis, porro capita earum quinque cubitorum. Τѣже самыя числа читаютъ LXX толковимово и, кажется 1), Арабскій переводъ у Іерем. 52, 21.

Здъсь возникають два вопроса:



<sup>1)</sup> Чтеніе Арабскаго: "тридцать колоннъ, высота каждой была пять локтей" очевидно ошибочное, высото: высота колоннъ была тридцать пять локтей.

Первый: счетать ли пятилоктевую высоту капители въ тридпатипятилоктевой высотв колонны, или же брать первую отдельно отъ второй и всю высоту колонны полагать въ сорокъ локтей? По существу дъла, этотъ вопросъ ръшенъ быть не можеть и выборъ между сорока-и тридцатицатилоктевою высотою колониъ долженъ зависъть отъ личнаго благоусмотрънія изследователя. Въ пользу втораго предположенія можеть говорить то соображеніе, что во 2 Парал. 4, 12-14 въ качествъ составныхъ частей колоннъ указаны вънцы и базы: если же во 2 Парал. 3, 15 въ тридцатипатилоктевую высоту колоннъ безъ сометнія входять и умолчанныя базы ихъ, то неумолчанныя капители, повидимому, должно брать внъ этой высоты и прибавлять къ ней. Такъ считаетъ Вульгата, какъ явствуетъ изъ выразительнаго прибавленія въ ней къ еврейскому тексту слова: porro предъ капителями. Но, съ другой стороны, Масоретскій тексть и LXX не дають никакихъ указаній на то, что капитель должна считаться особо отъ высоты колоннъ. Наконецъ Евполема свидътельствуетъ, что είναι τούς στύλους τῷ ναῷ ἰσοεγέθεις (Euseb. Praep. Evang. IX, 34), то-есть, по единединственно-возможному толкованію латинскаго переводчика: достигали своими капителями кровли храма. Подъ кровлею же храма можно разумъть: или начало деревянной надстройки храма, и въ такомъ случай колонны должны были имъть общую двадцатилоктевую высоту, что невозможно; или собственно скаты кровельнаго шатра, которые начинались на сорока или тридцатипятилоктевой высоть отъ паперти, что возможно; но вопросъ о сравнительной значимости тридцати пяти или сорока локтевой высоты колоннъ долженъ будеть остаться открытымъ, такъ какъ точно не можетъ быть определена высота деревяннаго дома храма. Какъ бы то ни было, разница въ пять локтей существенно не

измѣняетъ основнаго тона архитектуры притвора, какъ и всего храма.

Второй: можно ли заподоврить правильность Масоретской редакціи, перевода LXX и чтенія Вульгаты 2 Парал. 3, 15 на томъ основаніи, что здісь Сирскій и Арабскій переводы, а у Іерем. 52, 21 Сирскій, Халдейскій, Вульгата и Масоретскій тексты показывають высоту колоннъ, согласно 3 Цар. 7, 15—17, въ осымнадцать локтей, при пятилоктевыхъ капителяхъ?

Отвъть: а) Текстъ LXX толковниковъ, особенно когда онъ согласуется съ еврейскимъ подлинникомъ, авторитетнъе всъхъ другихъ переводовъ, такъ какъ гораздо ихъ древнъе; б) въ указанномъ мъстъ 2 Парал. 3, 15 переводчики очевидно сами исправляютъ текстъ по 3 Цар. 7, 15—17 съ цълю устранить казавшееся имъ противоръчіе въ библейскихъ датахъ; в) естественнъе думать, что чтеніе, устраняющее противоръчіе между текстами, есть позднъйшее, чъмъ наоборотъ, то-есть: чтобы позднъйшая редакція могла внести противоръчіе въ библейскій текстъ,—это одно изъ общихъ правиль текстуальной критики; г) по другому общему правилу текстуальной критики, труднъйшее чтеніе считается болъе достовърнымъ и древнъйшимъ.

Между тёмъ какъ 2 книга Паралипоменонъ сооб-§СХХХІХ щаетъ общую и точную цыфру, въ 3 книгѣ Царствъ 7, 15—22 цыфровыя даты не совсёмъ ясно раздёляются на составныя части колоннъ, такъ что общая высота каждой колонны можетъ быть выведена только уже путемъ экзегетическихъ и другихъ соображеній. Масоретскій текстъ, съ которымъ согласны всё переводы 1), гласитъ: ст. 15—16: «образовалъ двё колонны

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) За исключеніемъ авторитетнаго чтенія LXX, въ которомъ

мъдныя, восемнадиать локтей высота колонны одной и нить депнадцати локтей окружала колонну другую; и два вънца саблалъ для возложенія на главы колоннь, изъ литой міди, пять локтей высота вінца одного в нять ловтей высота вънца другаго... ст. 19: и вънцы, что надъ главою колоннъ, дъло (видъ) лиліи въ притворъ, четыре локтя и вінцы надъ двумя колоннами также сверху прямо надъ двумя колоннами также сверху прямо надъ выпуклостію, которая чрезъ сётку (за сёткою)... ст. 22: и надъ главою колоннъ дело (видъ) лелін». Тъже размъры колониъ и въ такихъ же выраженияхъ сообщаются у Іерем. 52, 21-22 по Масоретской редакціи, Таргуму, Сирскому переводу и Вульгать, ва исключеніемъ LXX толковниковъ (и Арабскаго), читающихъ согласно 2 Парал. 3, 15. Наконецъ въ 4 Цар. 25, 17, по всъмъ безъ иселюченія текстамъ, колоннамъ хотя и дается восемнадцатилоктевая высота, но капители имъють только три локтя.

Такъ какъ, судя по древнъйшему изъ библейскихъ текстовъ, мъсто Іерем. 52, 21—22 представляетъ дополнительную или же исправительную глоссу изъ 3 Цар. 7, 15—16, а въ 4 Цар. 25, 17, вопреви 3 Цар. 7, 15—16, колоннамъ дается общая высота только въ двадцать одинъ локоть (быть можетъ тутъ опущена, какъ и въ авторитетномъ текстъ LXX 3 Цар. 7, 15, нитъ въ двънадцать локтей и вмъсто трехъ локтей должно читать пять), то ръшающее значене въ вопросъ о высотъ колоннъ должно принадлежать главнымъ образомъ датъ 3 Цар. 7, 15—16.

Въ этомъ последнемъ месте имется ясная речь о составныхъ частяхъ колоннъ, и притомъ о такихъ, ко-

витьсто двинадцатиловтевой нити импется: периметръ въ четырнадцать ловтей.

торыя составили общую высоту колониъ. Теперь: если восемналиать и пять локтей суть несомнанныя измаренія высоты составных частей колонны, то контексть и аналогія заставляють и въ двінадцати локтяхь нити, стоящихъ непосредственно между числами 18 и 5, видъть указаніе также на высоту одной изъ составныхъ частей колонны, и притомъ такой части, которая приходилась между восемнадцатилоктевымъ стволомъ колонны и ен пятилоктевою вапителью. Въ такомъ случав получимъ: нижнюю часть колонны съ базою въ восемнадцать локтей; особое украшеніе вокругъ ствола колонны въ видъ нитей или нити въ депнадиать локтей: вънецъ въ пять локтей; итого тридцать пять локтей, которые указаны и во 2 Парал. 3, 15, если въ этомъ последнемъ месте пятилоктевую капитель включать въ общую высоту колонеъ. Если же въ восемнадцатилоктевой нижней части колоннъ прибавить неупомянутыя здъсь базы ихъ въ одине локоть, а лиліеобразное четырехлоктевое украшение ст. 19 и 22 считать отдельною оть выновь частію капители, то каждая колонна будеть иметь общую высоту въ сорока локтей, получающихся при сложеніи тридцатипяти и пяти локтей во 2 Парал. 3, 15. Какъ бы ни было, но если отрицаніе однъхъ датъ на счетъ другихъ всегда сообщаеть неустойчивость гипотезь и оставляеть возможность для новыхъ предположеній, то при нашемъ толкованіи такая возможность исключается, ибо даты точно и естественно сходятся между собою. И это совпаденіе дать, по общимъ началамъ исторической критики, должно служить новымъ основаніемъ для сорока -- или тридцатипятылоктевой высоты колоннь.

Съ этимъ выводомъ вполнъ согласуются и тъ даты, § СХL какія сообщаются источниками касательно подробностей въ устройствъ и отдълкъ составныхъ частей колоннъ.

- а) Примъчательно уже то, что, вопреки обычаю древней и въ частности восточной архитектуры, колонны быле не каменныя, но изъ мёде (полированныя по 3 Цар. 7, 45 ср. 2 Парал. 4, 16) отливались вдали отъ Іерусалима, въ Іерихонской доленъ, Тирскимъ мастеромъ Хирамомъ. Дата, объясняющая намъ кое-что въ устройствъ колоннъ. И вопервыхъ: мы находимъ здёсь совершенно достаточный мотивъ тому, почему только эти двё колонны были мёдныя, между тёмъ какъ другія были монолитами; монолить въ восемнадцать локтей не быль редкостію, но две тридцати-или тридцатипятилоктевыя колонны, совершенно сходныя между собою и назначавшіяся для держанія деревянной надстройки надъ притворомъ, гораздо легче было отлить изъ металла, чёмъ высёчь изъ свалы. Восторыха: колонны такой длины гораздо удобнее можно было переправить въ Герусалимъ по частямъ, а не целикомъ, что возможнымъ оказывается только въ томъ случав, если онъ были мъдныя, а не мраморныя. Втретьист: удобства переправы, назначение колоннъ и ихъ матеріалъ позволяли сдёлать ихъ внутри пустыми со стонками въ четыре пальца толщины или 81/, центик., почти 2 верина, какъ о семъ свидътельствують LXX толковниковъ Іерем. 52, 21 (πάγος δακτύλιον τεσσάρων хохаф и Іосифъ Флавій (Antiq. 8. 3. 4; но у Епиф. «съ углубленными на четыре пальца бороздами, Haverc. pag. 424, nota n).
- § СХІІ б) Базы колоннъ, если не принимать во вниманіе неопредёленных указаній 4 Цар. 25, 13; 2 Парал. 4, 12—14; 3 Цар. 7, 42 ср. 21—36, нигдё не упоманаются въ Библіи. А. А. Олесницкій на стр. 256 утверждаеть, что базы колоннъ упоминаются пророкомъ Ісзекіндемъ въ 41 (40), 49; это для насъ непонятное утвержденіе, кажется, основано на русскомъ переводё даннаго мѣста, который читаеть: были подпоры у столбовз, между

твиъ нодлинный и всв переводные тексты согласно выбыть: колонны ко элимамо, то-есть во входу, вывышему особыя украшенія, называемыя анломъ и элимами. Но онв конечно должны предполагаться сами собою, какъ необходимая часть всёхъ, когда-либо существовавшихъ, колоннъ; притомъ базы имфются на изображени колоннъ на римскомъ стеклянномъ сосудъ. Молчаніе о нихъ источниковъ, столь подробныхъ въ описаніяхъ другихъ частей колоннъ, объясняется тымъ, что базы имъли простейшую и обычную форму, подобную напримъръ базамъ колоннъ въ Золотыхъ Воротахъ Харама еш-Шерифъ, въ мечети Ел-Акса, на монетахъ съ изображеніями храмовъ Бар-Кохвы и Юпитера Капитолійскаго (Олесн. стр. 538), или же на днъ стекляннаго римскаго сосуда. На всёхъ этихъ язображенияхъ базы вивють сравнительно небольшую высоту, поэтому можемъ опредвлять умолчанную въ текств высоту базъ мъдныхъ Соломоновыхъ колоннъ въ оденъ локоть.

в) По свидътельству LXX толковниковъ 3 Цар. 7, 15 § СХLII восемнадцалилоктевая нижняя часть колоннъ не представляла гладкую поверхность, но имёла, вёроятно направлявшеся къ верху и углубленные каналы въ четыре пальца ширины (τεσσάρων δακτύλων τα κοιλώματα = 80, 65 милл. ок. 2-хъ или  $1^{15}$ /16 вершка, что, по замъчанію А. А. Олесницкаго (стр. 256), могло сообщать колониамъ живой и какъ бы подвижный видъ. Подобное же свидътельство у Іосифа Флавія (Antiq. 8. 3. 4) читалъ, кажется, Епифаній, который переводить: «съ каналами въ четыре пальца углубленными» (Haverc. I, рад. 424, nota n.). Пилястры съ подобными украшеніями можно видеть въ Золотыхъ Вратахъ; быть-можеть мы имвемъ здвсь подражание отделкв медныхъ Соломоновых волонить. Кром этих в каналов в нижния часть колоннъ вероятно не имъла никакахъ еще укращеній, по крайней мере источники умалчивають о семъ. При-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

нимая периметръ колоннъ при ихъ основаніяхъ (кверху колонны суживались) въ четырнадцать локтей, получаемъ восемьдесятъ четыре такихъ канала для каждой колонны.

і) Затымь слыдовала третья часть колонны въ двы-§ CXLII надцать локтей высоты, имъвшая украшеніе въ видъ обвивавшей стволъ нити. Еврейскій тексть употребляеть объ этой части колоннъ два термина: 1) въ еврейскомъ и халдейскомъ означаетъ: нить, какъ противоположность веревив, Суд. 16, 12, -- втрое скрученая нитка Екилез. 4, 12, - пурпурная нить Песнь Песн. 4, 3,шнурокъ червленой нити Іис. Нав 2, 18 и др.; LXX σπαρτίου Βυλοι. linea, fila, funiculus, — Cup. fascia u filum,—тоже Араб.; 2) глаголъ эвружать, обходить, обвивать, LXX: περιεχύχλου, Вульг. circuibat, ambiebat — указываеть на то, что шнурокъ въ видь сплетенныхъ нитокъ обвивался вокругъ ствола колонны. Такинъ образомъ мы имъемъ здъсь для верхней двънадцатилоктевой части ствола колоннъ особое украшеніе въ видъ извивающагося шнура въ отличіе отъ прямыхъ бороздчатыхъ углубленій нижней части колоннъ. Примѣчанія достойно, что мраморныя колонны въ куббеть Ганибле имъють стволы, украшенные плетеницею, которую туземцы, по свидетельству Шика, называють кишками. Шикъ считаетъ эту работу воспоминаніемъ о сттях капителей мъдныхъ Соломоновыхъ колоннъ. Но плетеница на стволахъ скоръе напоминаетъ ните или шнурообразное украшеніе на двінадцатилоктевой верхней части столовъ Соломоновыхъ колоннъ. (Олесв. стр. 260, примъч.). Возможно и то, что это украшеніе имъло видъ менъе искусственнаго плетенія, чъмъ какой представляють стволы колоннъ въ куббеть Ганибле, быть можеть это быль шнурь, правильно обвивавшійся вокругъ ствола вплоть до капители. Такое двоечастное украшеніе стволовъ колонны, въ видь прямыхъ дорожекъ въ нижней части и шнурообразныхъ изгибовъ въ верхней, встръчается и въ современныхъ богатыхъ постройкахъ восточныхъ, напр. на колоннахъ галлерей двора (см. снимокъ съ подобныхъ колоннъ въ галлереяхъ, окружающихъ дворъ дома, у Riehm'a, Biblisch. Altert. S. 577).

Въ качествъ возражения противъ нашего толкования можно указать на свидетельство Іосифа Флавія, по которому высота каждой колонны равнялась восемнадцати ловтямъ, при пятилоктевой капители и двънадцатилоктевомъ периметръ (Antiq. 8. 3. 4). Но въ виду общихъ размёровъ, даваемыхъ Іосифомъ притвору (120 л. согласно 2 Парал.), естественно возникаетъ вопросъ: имвемъ ли мы здесь подлинное чтеніе Іосифа или же одну изъ тъхъ неисправностей текста, какими обилують списки Іосифовых сочиненій? Если же это и подлинное чтеніе, во всякомъ случав мы имвемъ здвсь дъло не съ древне-іудейскимъ преданіемъ, а съ личнымъ экзегесомъ Іосифа, основаннымъ на глаголъ который легко могь навести на мысль объ опущенной въ текстъ окружности колоннъ. Тоже замъчание имъетъ силу и по отношенію къ авторитетному чтенію LXX 3 Цар. 7, 15: καὶ περίμετρον τεσσαρεσκαίδεκα πήγεις εχύχλου αύτὸν τὸ πάγος τοῦ στύλου. Κρομέ τοгο, οτηοсительно перевода LXX должно заметить следующее: уже число четырнадцать выбсто еврейскаго двенадцати даетъ видъть, что толковники читали текстъ, отличный отъ теперешняго масоретскаго; мы имбемъ, затъмъ, варіанть, читающій согласно подлиннику вибсто περίμετρον αποβο σπαρτίον; αποβο το πάχος ποση περίμετρον показываеть также, что въ первоначальномъ текстъ LXX и быть-можеть въ еврейскомъ рядомъ съ дввнадцатилоктевою нитью (отартиом) была указана и четырнадцатилоктевая толщина или окружность колониъ; наконецъ въ параллельномъ мъстъ Іерем. 52, 21 у LXX ΒΜΒοτο περίμετρον читается σπαρτίον...

§ XLIV В Первметръ колоннъ можно определить на основаніи следующихъ данныхъ: 1) въ 3 Цар. 7, 15 по LXX периметръ колоннъ указанъ въ четырнадцать локтей; 2) у Іерем. 52, 22 по LXX и Арабскому деваносто шесть гранать, окружавшихъ колонну въ капительной части, распредбляются на двънадцать локтей по восьми въ локтъ, слъдовательно окружность колонны въ этой части равнялась двенадцати локтямъ; 3) по Іосифу Флавію (ibid.) периметръ колоннъ равнялся двънадцати локтямъ; 4) наконецъ Евполемъ даетъ колоннамъ толщину въ десять локтей (Euseb. Praep. Evang. ibid.). Относительно первой даты должно заметить, что въ подлинникъ и другихъ переводахъ ръчь не объ окружности колоннъ въ четырнадцать локтей, а о верхней части ствола, въ виде изгибавшейся по стволу нити, простиравшейся въ верхъ на двинадцать локтей. Такимъ образомъ нътъ возможности объяснять это показаніе неточностію перевода, но необходимо видіть здівсь самостоятельную дату. Возможно, что въ текстъ, который читали LXX переводчиковъ, имълось указаніе на четырнадцатилоктевую окружность колоннъ и отсутствовала двънадцатилоктевая нить. Но лучше объяснять свидътельство LXX и Іосифа Флавія тъмъ, что въ древнееврейскомъ текстъ содержалось указаніе и на четырнадцатилоктевой периметръ и на двадцатилоктевую нить. Съ опущениемъ первой даты двънадцатилоктевая нить легко могло обратиться въ периметръ колоннъ, благодаря стоящему при словъ нить глаголу доп. Что же касается до свидётельствъ LXX и Араб. Герем. 52, 22 и Евполема, то они легко примиряются тъмъ предположеніемъ, что колонны кверху имъли легкое съуженіе, такъ что при базъ периметръ равнялся четырнадцатилоктямъ, а подъ капителью — десяти. По оптическому закону, это должно было значительно и незамётно для глазъ увеличивать высоту колоннъ.

- Г. Капители колониз. Описываются въ библейскомъ § СХLУ источникъ (3 Цар. 7, 16 22; 2 Парал. 3, 15 17; 4, 12 14, Іерем. 52, 22 23; 4 Цар. 25, 17; ср. Амосъ 9, 1 и Іос. Фл. Antiq. 8. 3. 4) съ особенною подробностію.
- а) Размъры капителей, их общій видь и составныя части. По 3 Цар. 7, 16; 2 Парал. 3, 15; Іерем. 52, 22 и Іос. Флавію Antiq. 8. 3. 4 колонны им'вли вънцы въ цять локтей высоты, -- въ 3 Цар. 7, 19. 22 капителямъ дается видъ лиліи (тавъ и у Іосифа Флавія для пятилоктевыхъ капителей) въ четыре локтя, а въ 4 Цар. 25, 17 венцы имеють только трехлоктевую высоту. Полное согласіе рішительно всіхъ текстовъ вы чтенів этихь дать не повволяєть прибъгать къ обычной въ подобныхъ затруднительныхъ случаяхъ уловкъ-заподовривать одив даты на счеть другихъ и подставлять предположительныя чтенія на м'ясто д'якствительных в. Невозможно объяснять разности въ числахъ и неточными воспоминаніями библейскахъ писателей, ибо одинъ и тоть же писатель 3 Царствъ, въ одномъ и томъ же описанів, сообщаеть две разныя даты (3 Цар. 7, 16 ср. 19), а пророкъ Іеремія, знающій даже такія подробности, какъ деваносто шесть гранатъ, чвиъ-то отличавшихся отъ прочихъ четырехъ, не могь дать невърное показаніе относительно разміровь капителей колоннь. Единственно возможнымъ и притомъ совершенно естественнымъ объясненіемъ приведенныхъ датъ должно служить предположение, что капители имёли трехсоставный видь, такъ что подъ общее название вънецъ могла подходить какъ вся вообще капитель, такъ и ея отдёльныя верхнія части. Если такъ, то капитель должна была имъть верхнюю часть въ три локтя (4 Цар. 25, 17) и двъ нижнія части, каждая въ одинъ локоть.

Такое расчисленіе должно принимать при тридцатипятилоктевой общей высоть колонны. Если же считать высоту колонны въ сорокъ локтей и четырехлоктевую лизіеобразную часть капители брать отдёльно отъ вёнца, то получимъ: нижнюю часть капители или вёнецъ въ пять локтей и верхнюю лиліобразную часть въ четыре локтя, которая въ свою очередь состояла изъ нижней вазы въ одинъ локоть и верхняго цвёточнаго вѣера въ три локтя.

Обращаясь, затымь, къ наглядной и детальной реставрація капителей, мы должны заметить напередь, что онъ были отлиты изъмъди и потому тщетно будеть искать болье или менье близкаго образца для нихъ въ существующихъ на лицо каменныхъ колоннахъ Харама-ен-Шерифъ. Литье и чеканка изъ металла вовсемъ не то, что скульптура. И если колонны притвора оказалось нужнымъ отлить изъ мъди, то быть можеть и потому между прочимъ, что начертанный боговдохновеннымъ художникомъ Давидомъ проэкть ихъ не могъ быть выполненъ на мраморъ. Дъйствительно, ни одна изъ сохраняющихся въ постройкахъ Харама древнихъ колониъ не выветь лиліебразной капители, гранать в другихъ, указанныхъ въ Библіи, украшеній Іахина и Боазъ. Проэкть ихъ мы должны признать деломъ самостоятельнаго творчества художника. Только некоторую отдаленную аналогію для приблизительнаго возстановленія формы лиліи представляют вапители Египетскихъ колоннъ, у которыхъ нижняя часть капители имъеть видь низкой и круглой вазы изъ листьевъ цветочныхъ, а верхняя, болъе высокая часть, или раскидывается широко въ видъ въера изъ лепестковъ цвътка, или же съуживается кверху въ видъ полузакрытаго бутона лилів. (См. проэкты капителей египетскихъ колонъ у Riehm'а Bibl. Altert. S. 323). Сюда же можно присоединить древне-египетскія изображенія лиліи (ibid. 312 — 313. 1082) Но кромъ лилісобразнаго въсра библейское описаніе даеть существенное значеніе во вившнемъ

видъ капителей гранатамъ, съти и какой-то выпуклости, которымъ Египетскіе образцы не представляють аналогій. Между твиъ соотвътствующія библейскимъ онисаніямъ фигуры имъетъ свътильникъ, изображенный на аркъ Тита въ Римъ, едва ли не единственный образецъ художественнаго вкуса временъ Соломона, представляющій въ свою очередь подражаніе Моисееву свътильнику, по изв'ястію Евполема (Euseb. ibid.). Комбинируя образцы лиліеобразныхъ Египетскихъ капителей съ формами, имъющимися на семисевтильникъ арки Тита, получимъ возможность дать наглядное и хотя бы нвсколько приближающееся къ действительности представленіе о капителяхъ Іахина и Боазъ.

б) Верхняя двухсоставная часть капители, какъ мы § СХLУІ сказали, имъла видъ въерообразно распустившагося цвътка лили въ три локтя высоты (4 Цар. 25, 17) съ низкою вазою изъ листьевъ въ одинъ локоть. О семъ въ 3 Цар. 7, 19 читаемъ: «вънцы, что на верху колоннъ, дъло (видъ, работа) лиліи въ притворъ, четырехъ локтей,—и вънцы надъ двумя колоннами (этим) именно сверху (прямо надъ) подгъ выпуклости, что за съткою» въ ст. 21-мъ описаніе устройства и постановки колониз оканчивается новымъ выразительнымъ указаніемъ: «и на верху (этихъ) колоннъ дёло лиліи». Такъ какъ во всемъ отдёленіи рёчь только о двухъ мёдныхъ колоннахъ-Лахинъ и Боазъ, то было бы произволомъ относить четырехлоктевую лилію къ другимъ колоннамъ притвора, а не къ тѣмъ, о коихъ рѣчь. Притомъ самый контексть 19-го и 20-го стиховъ ясно и выразительно даеть понять, что надо разумёть ту самую часть (лилія) капителей, которая приходилась именно сверху надъ, или непосредственно за выпуклою частию, какъ это явствуетъ изъ частицы און предъ дальнъйшими... בממעל = нъмец. und zwar (ср. Быт. 29, 30), франц. et même au-dessus (Ostervald). Такъ понимають дату LXX тол-

κοθημικοθο: χαὶ ἐπὶ τῶν χεφαλών τῶν στύλων ἔργον χρίνου κατά το αιλάμ τεσσάρων πήχων και μέλαθρον ἐπ' άμφοτέρων τῶν στύλων, разумвя въ первой половинв даты капители медных волони, а во второй — деревянную надъ ними надстройку. Симмаст: καὶ ἐπιστύλιον π άλιν ἐπάνω τῶν στύλων. Ταριγμε: אָרָ מַלְעָלָא; Βγльгата: et rursum alia capitella. Сирскій: надстолбія, что наль верхомъ колоннъ, имъли видъ лиліи, тоже сдълаль въ притворъ, четырехъ локтей; такія были надстолбія у двух колоння, возложенныя также въ верхней части... ст. 21: кром'в того сделать столбы притвора храма и воздвигь колонну правую и назваль имя ея Іахинъ. Арабскій ст. 19: «для двухъ вонхъ (т.-е. выпуклой и вазообразной части капители) сдвлаль лилінпокрышку въ четыре локтя... Ст. 22: наконецъ на самый веркъ колоннъ возложилъ фигуру лилій. Такимъ образомъ изъ всёхъ текстовъ явствуетъ. что на самомъ верху, прямо надъ выпуклою частію капители (въ одинъ или пять локтей высоты), колонны Іахинъ и Боавъ имъли другую часть вапители въ четыре локтя и лиліеобразной формы. Тоже заключение следуеть и изъ того, что лиліевидною частію капителей оканчивается ихъ описаніе послъ упоминанія о гранатахъ и съти. Наглядное представленіе объ этой часто капители дають термины: שרשר — אווישר — вънецъ, діадема, хібаріс, — и пру — указывающій на расширеніе капители кверху. Такимъ образомъ мы должны представлять капитель въ видъ лиліи, въерообразно раскинувшей свои лепестки.

Тавъ какъ лиліевидная капитель есть особенность египетскихъ колоннъ, то въ качествъ образчиковъ для возстановленія верхней части капители Іахина и Боазъ можемъ указать на пробы египетскихъ капителей у Рима (стр. 323), въ которыхъ даже отношеніе общей высоты капители къ самой нижней ея части, состоящей изъ сплошнаго ряда листьевъ цвътка, математически точно соотвътствуетъ предположенному нами на основаніи 4 Цар. 25, 17 и 3 Цар. 7, 19 отношенію этихъ частей лилієвидной капители Іахина и Боазъ, то-есть 4:1 (разумѣемъ собственно ту колонну, которая у Рима изображена направо сверху). Съ такою же точностію совпадаетъ и пропорція высоты лилієвидной капители и ширины ствола колонны, то-есть высота капители раввяется діаметру ствола (особенно на правой нижней колоннъ у Рима). Наконецъ лѣвая верхняя колонна у Рима имѣетъ стволъ, суживающійся незамѣтно къ верху, что мы предполагаемъ и въ стволахъ Іахина и Боавъ.

Такое точное соотвътствіе въ общемъ видь и пропорціяхъ лилісвидной части капителей, хотя и отсылають реставратора Соломоновыхъ медныхъ колоннъ непосредственно къ египетскимъ образцамъ, но, новторимъ, о рабскомъ подражании туть не можеть быть рвчи. Это потому, вопервыхъ, что Соломоновы колонны существенно отличаются какъ отъ египетскихъ, такъ и отъ всехъ другихъ образцовъ своимъ матеріаломъ и способомъ ихъ издёлія (отливка и чеканва), вследствіе чего Іахинъ и Боазъ имели такія украшенія, какихъ скульптура сработать не можеть (съти и др.); вовторыхъ, Соломоновы колонны имъли не одну, а по двъ капители, изъ коихъ нижиля, чрево-или шарообразная и конховидная, скорве отсылаеть къ ассиро-финикійскимъ образцамъ, чъмъ къ египетскимъ. Такимъ образомъ эта двойная капитель, соединяющая образцы скульптуры двухъ древибишихъ цивиливованныхъ народовъ, сообщала Соломоновымъ колоннамъ оригинальный характеръ и должна быть признана деломъ самостоятельнаго творчества боговдохновеннаго генія Давида.

Въ соотвътствіе семи цъпямъ и по священно-символическому значенію этого числа, можно предполагать для верхней лиліевидной капители семь лепестковъ цвъточнаго въера въ три локтя и столько же листьевъ въ нижней части ея одноложтевой высоты. Такое количество листовъ имъютъ фигуры цвътовъ на семисвътильникъ арки Тита въ Римъ.

§ CXLVII в) Труднъе сдълать наглядное возстановление другой, нижней капители, которая, по библейскимъ датамъ, имъла весьма сложную отдълку.

Здёсь прежде всего возникаеть вопрось о самомъ бытіи этой подкапители. Отвергая доказательства, приводимыя въ пользу ея Вотюэ, Пэномъ и другими, А. А. Олесницкій однакоже не представиль встрёчныхь основаній, которыя рёшительнымъ образомъ отрицали бы возможность такой подканители. Кромі З Цар. 7, 19—22, мы можемъ указать на 2 Парал. 4, 12—14, гді вёнцы ясно отличаются отъ круглой (выпуклой но З Цар. 7, 20) части капители,—LXX: γωλάθ τῆ χωθαρέθ ἐπὶ τῶν κεφαλῶν τῶν στύλων δύο; Вулы: еріstylia et capita... саріта super epistylia; и на З Цар. 7, 41 по Масоретскому и Халдейскому текстамъ.

Въ библейскихъ текстахъ полкацитель носить слъдующія названія: — чрево, животь, материнское лоно, Русск.: выпуклость, Халд.: ррэт (viscus, cohaerentia— Buxtorfius), Вулыста: juxta mensuram (?);—въ другихъ текстахъ терминъ этотъ опускается; רלות הכתרות отъ 553 — шары опниовъ, Kugel (Gesenius), круглый сосудь или чаша для масла, лампада, бассейнъ, Русск.: onoacru (?),-Osterv: les deux bassias des chapiteaux les deux pommeaux des chapiteaux; LXX: γωλάθ τη γαθαρέθ, βάσεις и μεγωνώθ (по сходству съ круглыми бавами колоннъ), τὰ στρεπτὰ τῶν γλυφῶν, Слав.: окру-אנני קרנתון: Тар: סלונתון вънцевъ, объятія изваянныя; rotunda vasa coronarum или фіалы, чаши коронъ; Bynn.: funiculos (?) capitellarum, capita super epistylia; Cup. u Apa6.: lagena rotunda, concha, discus; кром'в того у LXX, Іерем. 52, 22, встрівчаемъ терминъ: ὑπεροχή τοῦ γείσους 1) (Слав. глава) рядомъ съ пятилоктевою высотою (μήκος) капители. Судя по этимъ названіямъ, мы должны нижнюю подкапитель, въ отличіе оть въерообразно распустившагося цвътка лиліи верхней части, представлять въ видъ выпуклаго и шарообразнаго сосуда, круглой чаши, или фіала, или круглой раковины, на подобіе чашъ подъ крестами нашихъ храмовъ. Весьма достопримъчательно, что такія шарообразныя основанія къ цвъточнымъ въерамъ имъетъ семисвътильникъ на аркъ Тита въ Римъ (см. у Riehm'a, стр. 902 и особенно превосходный снимокъ у Олесн., стр. 120).

Въ качествъ особаго украшенія этихъ подкапителей §СХLҮІІІ Библія упоминаеть о съти изъ семи снурковъ и четырехъ стахъ гранатовыхъ яблокахъ, окружавшихъ капители двумя рядами, по сту гранатъ въ каждомъ ряду.

Достоночтеннъйшій А. А. Олесницкій отрицаеть бытіе такого украшенія на капителяхъ. «Мы думаемъ, говорить онъ, что въ библейскомъ тексть ничего не говорится о сътчатой части капители. Свидътельство якобы относящееся къ этой части, читается такъ: «сплетенія плетеной работы, снурки въ видъ цъпей онъ сдълалъ для капители одной и семь для капители другой». Гдъ же тутъ сътчатая капитель? а) О съти въ собственномъ смыслъ тутъ не говорится; говорится о плетеной работъ, но и толстый канатъ, да и всякая веревка, есть плетеная работа. Потому выраженія: произведенія плетеной работы и веревки работы иплей совершенно



<sup>1)</sup> Впрочемъ этотъ терминъ болъе приложимъ къ карнизу надстройки, опиравшейся на мъдныя колонны.

тожественны. Снурки въ видъ цъпей нельзя считать здёсь элементами для какого-либо другаго плетенія въ видъ съти, потому что они названы въ приведенномъ предложеній уже на второмъ мість, слідовательно не какъ исходный пункть работы плетенія. Такимъ образомъ здёсь говорится только о цёпяхъ, скрученныхъ или сплетенныхъ изъ многихъ составныхъ нитей, прелставлявшихъ видъ толстыхъ снурковъ. Что снурки не были переплетены здёсь какъ-либо въ виде сёти, ясно видно изъ того, что дальше указывается даже количество ихъ: семь снурковъ дано для одной капители и семь для другой. Очевидно семью снурками нельзя было назвать сплетвную изг нихг какимг бы то ни было образоми съть. б) Напрасно указывають здёсь на то, что плетеная работа или снурки представляются покрывающими капитель (2 Парал. 4, 12). Это, говорать, могло быть только въ томъ случав, если они сами со ставляли часть капители. Намъ представляется совершенно наоборотъ: о томъ, что само есть капитель или составная часть капители, никакт нельзя сказать, что оно назначено для того, чтобы прикрывать капитель. Этимг выражением несомнично плетеныя работы противопоставляются капителями, каки ничто совершенно стороннее. Библейское выражение: покрывать не употребляется вз значени нашего выводить фигуры; вивсто покрытый барельефами по-еврейски нужно сказать: наполненный барельефами. в) Плетеная работа или снурки не могли входить въ самую вапитель, потому что они были сделаны только для капители, уже готовой или предполагающейся готовою независимо отъ нихъ (3 Цар. 7, 11). г) Въ общемъ перечисленіи составных частей колоннъ и относящихся къ нимъ принадлежностей во 2 Парал. 4, 12 плетеныя издълія перечисляются отдъльно от капителей и продолжають называться цёпями (2 Парал. 3, 16).-

Какое же значеніе могли имъть эти плетеныя издълія, если ови не были частью капитель? Когда при колонив, нивющей тридцать пять локтей высоты, стоявшей независимо и уединенно, упоминаются цёпи, и притомъ сложныя, въ вид'в плетених канатов, то намъ представляется самымъ естественнымъ объясненіемъ, что онь предназначались для неподвижного утвержденія колонны на мъстъ. Спускаясь съ самой вершины колоннъ, цваи достигали до земли на нъкотором раз-стояни отъ нихъ и тутъ прикрвплялись къ землв можеть быть такими же мыдными гвоздями цёлаго локта длины, какими по описанію Іосифа, были прикрѣплены снурки, державшіе столбы скиніи (Antiq. 3, 6, 2). Такъ какъ семь цѣпей, предназначавшихся для той и другой колонны, считаются какъ бы однимъ цёлымъ, одною *иплъною связкою иппей* (3 Цар. 7, 18, 41), то очень возможно, что ихъ верхніе концы были придёланы разъ. навсегда ко одному мюдному обручу, сдъланному по мъркъ капители. Поэтому уже можно было сказать, что связка цёпей накрывала собою капвтель, хотя это выражение никогда не можеть быть понимаемо здъсь вт строгом смысль, какъ понималь Винеръ, что капитель сначала была сдълана въ извъстномъ видъ, а потомъ сокрыта подъ какимъ-нибудь по-кровомъ (въ такомъ случат зачъмъ же она была сдъ-лана?). Бевъ всякаго сомнънія покрытіемъ капители могло быть нѣчто а) внѣшнее по отношенію къ капители, б) на ней лежащее, в) нъчто осъняющее ее слегка, но не закрывающее отъ взоровъ зрителей. Къ ценамъ, а не къ капителямъ имеютъ непосредственное отношение и гранатовыя яблоки, какъ это ясно указано во 2 Парал. 3, 16: и сдълалъ гранатовыхъ яблокъ сто и расположиль ихъ на иппяхь; LXX толковниковъ, 3 Цар. 7, 18 и Іосифъ Флавій Antiq. 8, 3, 4 асно выражаются, что гранатовыя яблоки висили двумя рядами, одинъ надъ другимъ, слюдовательно какъ стороннее укращеніе, не имъющее связи съ капителью. Прибавимъ къ этому, что укращенія въ видъ висящихъ на ниткахъ шаровъ, яблокъ, страусовыхъ янцъ очень распространены на нынъшнемъ востокъ. Ихъ можно встръчать одинаково и въ церквахъ, и въ мечетяхъ, и въ синагогахъ» (Олесн. стр. 264—267). Сюда же надо присоединить примъчаніе стр. 267: «въ 4 Цар. 25, 17 ясно говорится, что цъпи свъщивались на капители пругомъ, слюдовательно не въ одну только сторону».

- § CXLIX Данное объяснение однакоже не можетъ быть признано особенно удачнымъ въ виду нижеса бдующаго:
  - а) Въ 4 Цар. 25, 17 хотя и говорится, что гранаты и съть или ръщетка окружали вънцы, но ии въ подлинномъ, ни въ переводныхъ текстахъ нътъ ни единаго слова о цъпяхъ, да еще сепьшивавшихся. Мъсто читается такъ: «стъ и гранаты на втинт кругомъ; тоже самое и для другой колонны на съти». Въроятно вивсто стоящаго въ текств термина: -- свть, рвшетка, цвиь, цвиочка; или же можно бы признать опечатку вивсто съти — цъпи, еслибы ръчь не шла о гипотезъ Шнаазе, по которой цёни распространялись по стёнё храма, а не спускались внизъ. Что же касается до «сопышинались», то о семъ не только не говорится въ указанномъ мъсть «ясно», но и совсьмъ ничего не говорится. Въ другихъ мъстахъ источники говорять о сопшивающихся гранатах, а не цвияхъ (Вульг., Іерек. 52, 22 H LXX 3 Hap. 7, 18).
  - б) Свъшивавшіяся съ колоннъ цёни, по гипотезъ А. А. Олесницкаго, достигали земли и укръплялись въ ней на нъкоторомъ разстояніи отъ базы колоннъ. Уединенно стоящая колонна г. Олесницкаго на стр. 266 имъетъ тридцать пять локтей (на стр. 256 высота колонны равняется двадцати тремъ доктямъ и только съ лъст-

ницею она достигаетъ сорока или тридцатиняти локтей). Следовательно каждая изъ семи цепей, свешивавшихся съ колонны подъ угломъ, должна была имъть болъе тридцатипяти локтей протяженія; всё же семь цёпей дадутъ по меньшей мъръ 288 локтей протяженія. На этомъ протяжени надо размъстить сто или девяносто шесть гранать въ рядъ, такъ что разстояніе между гранатами получится въ три локтя. Принимая во вниманіе самые элементарные законы пропорціональности и требовавшуюся назначеніемъ ціней ихъ толщину, должны будемъ представлять гранаты не въ видъ гранатовых вблокъ, а пушечныхъ ядеръ средней величины: мы хотимъ сказать, что библейскій источникъ долженъ былъ бы назвать ихъ уже не яблоками, а шарами. Но главное не въ этомъ, а въ томъ, что по наидревнъйшему и наиавторитетнъйшему свидътельству LXX толковниковъ (Iepem. 52, 22) на каждый локоть приходилось по восьми гранать изъ девяноста шести, и протаженіе, какое занималь одинь рядь гранать, равнялось двенадцати локтамъ. Такимъ образомъ не нолучается не только семи, а даже и одной цепи,и не только въ тридпать пять и болье локтей, а даже и въ двадцать три локтя (высота колонны на стр. 256).

- б) Гипотеза А. А. Олесницкаго не думаеть о томъ, что девяносто шесть или даже всё сто гранать не могуть быть распредёлены симметрично и равномёрно на семи цёпяхъ; не объясняеть она и того, чёмъ могли отличаться четыре гранаты отъ остальныхъ.
- 6) Въ библейскомъ текств гранаты каждой капители (200) располагаются двумя рядами кругомъ (3 Цар. 7, 18), Вульг.: duos versus въ два оборота кругомъ капители (3 Цар. 7, 42), LXX 3 Цар. 7, 18: рядъ надъ рядомъ. Какъ латинское versus, такъ и греческое стіхос, еврейское от (глаголъ означаетъ окружать, идти кругомъ), равно и халдейское от съ вырази-

тельными: סבור סחור סחור оп рады гранать (какъ Евр., Халд., Сир. и Вульг.) или же во всякомъ случав предполагають такое положение однородныхъ предметовъ, въ которомъ эти последние являются не одинокими единицами, но соединенными вмёстё и образующими изъ себя ряды. Между тёмъ тринадцать-четырнадцать гранать на цёпи сорока—или сорокапятилоктеваго протяжения не будутъ представлять собою того, что мыслится въ поняти рядъ вообще, —тёмъ менёе подойдутъ оне подъ представление круга, которое заключается въ еврейскомъ терминев.

- г) Еще трудне представить себе два ряда гранать на протянутыхъ по наклонному направленію ценяхъ. Единственную возможность согласовать гипотезу съ этою датою представляетъ предположеніе, что къ каждой гранате снизу была прицеплена другая граната. Но тогда получится только тринадцать одиноко висящихъ на длинной цени двойныхъ гранатъ, а не «два ряда граната».
- д) Гипотеза оставляеть не разъясненнымъ, могла ли быть потребность въ укрѣпленіи такихъ массивныхъ мѣдныхъ колоннъ, какъ Іахинъ и Боазъ, и притомъ посредствомъ желѣзныхъ цѣпей и гвоздей въ локоть длины. Если для укрѣпленія деревянныхъ столбовъ двора скиніи, переносившейся съ мѣста на мѣсто, потребны были особыя укрѣпляющія цѣпи и локтевые гвозди, то накое значеніе могли имѣть такіе гвозди и металлическія цѣпи для мѣднаго монумента въ 35 40 локтей высоты и 14—12 локтей периметра, при двухвершковой толщѣ стѣнъ? Развѣ колонна Помпея имѣеть такія цѣпи?
- е) Гипотеза выходить не только изъ недоказаннаго, но прямо противоръчащаго библейскому источнику предположенія, что колонны стояли одиноко, не составляя архитектонической части притвора.
- ж) Описаніе ціпей, назначенных для поддержавія колонь, было бы неумістно вы нарочитомы и подроб-

номъ описаніи капителей, что заставляетъ видѣть въ цѣпяхъ принадлежность однѣхъ только капителей (3 Цар. 7, 15—22).

- з) Предлагаемый А. А. Олесницкимъ переводъ 3 Цар. 7, 17: сплетенія плетеной работы представляєть тавтологію, между тімь какь вы подлинникі первое слово есть существительное мужескаго рода и вы множественномы числів, второе— женскаго рода вы единственномы числів. Чтобы избіжать не данной вы тексті тавтологіи должно одно слово переводить русскимы: плетеніе, другое— сіть, різшетка. Поэтому LXX толковниковы (соо діхтоа), Таргумы и Вульгата (quasi in modum retis et catenarum sibi invicem miro opere contextarum septena versuum retiacula in capitello uno, et septena retiacula in capitello altero) видять здіть указаніе именно на плетеную работу вы видів сіти, Русск.: сітки плетеной работы.
- и) Неизвъстно, по какимъ основаніямъ А. А. Олесницкій считаеть очевидныму. что семью снурками нельзя было назвать сплетеную изг нихг какимг бы ни было образомъ съть и что если указано число снурковъ, то они не были переплетены во видь съти. Семь есть священное еврейское число. Что изъ семи снурковъ пли цвиочекъ можно сплести свть, каждый легко можеть убъдиться въ этомъ, посмотръвъ какъ плетутся проволочныя сётки для церковныхъ оконъ, или кружева, или даже лапти. Семь снурковъ, при такомъ плетеніи, дадуть семь петель поперечныхь, почему Вульгата употребляеть какъ однозначущія выраженія: septena versuum retiacula и просто: septena retiacula. Такой способъ плетенія возможенъ только изъ тонкихъ и гибкихъ металлическихъ цепочекъ, почему и сказано выразительно, что плетеніе въ видів січти было изъ снурковъ или гибкихъ пепочекъ. Какого искусства въ изделіи металлическихъ снурковъ и цъпочекъ достигали восточ-.

ные народы, для удостовъренія въ этомъ стоитъ только побывать въ музет Египетскихъ древностей въ Канръ. Съ другой стороны: библейскій источникъ говоритъ только о такихъ семи снуркахъ, которые своими переплетеніями образовывали съть, —но они могли переплетаться горизонтально съ перпендикулярными столбиками, о которыхъ свидътельствуютъ Сирскій в Арабскій тексты 3 Цар. 7, 17—22.

- і) По поводу разсужденій А. А. Олесницкаго подъ пунктами б и в находимъ нужнымъ сказать, что они имъютъ силу только противъ тъхъ, которые представляють сътку сдъланною не изъ гибкихъ металлическихъ снурковъ, какъ отдъльную часть капители, но вылитою рельефно на шарообразной выпуклости капители. Разъясненіе даютъ LXX толковниковъ въ 3 Цар. 7, 41: δύο δίχτυα τοῦ χαλύπτειν ἀμφότερα τὰ στρεπτοτῶν γλυφῶν τὰ ὄντα ἐπὶ τῶν στύλων, то-есть подкапители имъли въ средней части своей, окружавшія ихъ въ видъ пояса, сътки, которыя образовывались переплетавшимися гибкими снурками или цъпочками. Такимъ образомъ сътка представляла отдъльное отъ литаго состава колоннъ украшеніе капители.
- к) Понятно, почему въ 3 Цар. 7, 18. 41 цёпи представляются «какъ бы однимъ цёлымъ, одною цёльною свяжою» (точнёе: плетеніемъ, сётью): каждыя семь гибкихъ цёпочекъ или металлическихъ снурковъ были сплетены въ одву сёть, окружавшую капитель колонвы. Напротивъ, мало понятенъ, излишенъ и произволенъ этотъ «одинъ мёдный обручъ, сдёланный по мёркё капители и накладывавшійся на верхушку капители» А. А. Олесницкаго. Не говоримъ уже о томъ, что такой обручъ съ семью протянутыми массивными цёпями портилъ бы изящныя формы и художественную отдёлку колоннъ.

- 4) Замъчанія А. А. Олесницкаго, сгруппированныя на стр. 267 подъ пунктами а, б и в, вполнъ мирятся съ нашимъ представленіемъ о сътяхъ.
- м) Ссылка на LXX толковниковъ 3 Цар. 7, 18 и Іосифа Флавія Antiq. 8, 3, 4, по которымъ гранаты вистьми двумя рядами, не доказываеть того, что гранаты висъли на цъпяхъ, какъ стороннее украшеніе, не имъющее связи съ капителью. LXX толковниковъ не говорять, что гранаты висёли на цёпяхь, но только ставять ихъ въ какое-то ближайшее отношение именно къ съти словомъ: δεδιχτυωμένοι-сомрежены. Свидетельство Іосифа Флавія гласить: «на той и другой глав'в (наверху объихъ колониъ) поставилъ литую лилію, пятилоктевой высоты, --- которую (лилію) облегала съть, переплетенная мъдными листьями пальмы, покрывающая лиліи; съ нея (съти) свъшивались двумя рядами двъсти гранатъ». --Итакъ Іосифъ не знаетъ цъпей А. А. Олесницкаго, а говорить о съти, покрывававшей лиліеобразныя капители, съ которой свешивались два ряда гранатъ. Кромъ того весьма возможно, что вмёсто єдату должно читать έλατη (πατ. aerea retia facta cm. y Niese, II, 193, §§ 77 и 78): въ такомъ случат будемъ имъть указание на то, что съть была отдъльно сработана изъ кованой мъди, а не отлита вмъстъ со всею капителью.
- и) Наконецъ и ссылка на 2 Парал. 3, 16 не можетъ имътъ ръщающаго значенія въ нашемъ вопросъ по той простой причинъ, что здъсь ръчь о девиръ, а не о колоннахъ притвора. Въ буквальномъ переводъ это мъсто гласитъ: «сдълалъ цъпи ей девиръ и далъ (возложилъ) на верхъ (голову) столбовъ; и сдълалъ гранатъ сто и далъ (повъсилъ) на цъпяхъ». Выраженіе принимать въ сравнительномъ значеніи «какъ въ девиръ», ибо: 1) сравнивается обычно предметъ менъе извъстный и описываемый съ извъстнымъ и уже описаннымъ, —но между тъмъ какъвъ 3 Цар.

7, 15-22 подробно описаны м'тдныя колонны и ихъ капители, о столбахъ девира, цъпахъ и гранатахъ нигдъ, кромъ даннаго мъста, въ Библіи не упоминается; 2) о гранатахъ мъдныхъ колоннъ нельзя бы свазать, безъ ближайшаго поясненія, что ихъ было сто, такъ какъ ихъ было четыреста (см. 3 Цар. ibid.); 3) LXX толковниковъ переводять: εν τῷ δαβίρ (χρησματιστηρίω), Вульгата: in oraculo; 4) Сирскій и Арабскій переводы хотя и опускають указаніе на девирь, но дають цъпямъ протяжение въ пятьдесять локтей, каковое протятяжение нельзя относить къ ценямъ Іахина и Боазъ. имъвшихъ высоту по Сирскому и Арабскому тексту ст. 15-го не въ 40 или 35, а только въ 23 локтя; съ другой стороны эти переводы ясно дають понять, что здесь речь не о медных колоннахъ притвора, коихъ описаніе въ следующемъ стихе продолжается такъ: duas autem columnas erexit (Cup.),—erexit etiam duas alias columnas ante templum (Араб.).—Сравненіе Сирскаго и Арабскаго текстовъ съ Масоретскою редакцією, переводомъ LXX и Вульгатою ведеть въ мысли, что мы имъемъ здъсь не совстиъ исправное чтеніе, въ которомъ темное воспоминаніе объ устройств' входа въ девиръ смъщивается съ воспоминаниемъ о входъ при-TBopa 1).

о) Въ заключеніе можемъ указать на ясную дату 3 Цар. 7, 17, что съти изъ семи снурковъ были сплетены именно «для вънцов» (לכתרת)), которые на верху колонъ – для вънца (לכתרת)) однаго и для вънца другаго», а не для колония вообще; LXX толковниковъ: теріха-

<sup>1)</sup> Это, почему-то не указанное А. А. Олеспицкимъ, свидътельство Сирскаго и Арабскаго переводовъ было бы весьма благопріятно для гипотезы достопочтеннаго профессора, еслибы дата имѣла несомнительное отношеніе къ цѣпямъ мѣдимхъ колоннъ.

λύψαι τὸ ἐπίθεμα (τὸ ἐπίθεμα τοῦ ἐπιθέματος) τῶν στύλων; Χαλθ. Καριτος Βυστικος in capitello; Cup. cateras fecit epistyliis; Αραδ. conchae uni... alteri.

На основания всего сказаннаго, сътчатое плетение изъ семи снурковъ или цъпочекъ, съ висъвшими на нихъ въ два ряда гранатами, необходимо считать принадлежностию одиъхъ только капиталей. Для нагляднаго представления объ этомъ украшения должно принять во внимание слъдующия показания источниковъ:

a) Въ 3 Цар. 7, 18 — 20 по Масоретской редакцін читаемъ: сделалъ колонны две и два ряда (гранатъ) кругомо на съти одной, для покрытія в'внцовъ, которые надъ главою гранатъ... в вънцы, что надъ главою колоннь, двло лили въ притворв, четыре локтя, -- и ввицы надъ двумя колоннами именно сверху подлъ выпуклости, что за съткою, -- и деъсти гранатъ рядами кругомъ на вънцъ другомъ». Такимъ образомъ двъсти гранать въ два ряда расположены кругомъ капители, и именно на съткъ, съ которою въ непосредственной смежности находится выпуклость, служащая подкапителью для лиліевидныхъ вънцовъ. Это означаеть: подкапитель представляла изъ себя чревообразную выпуклость, --- но срединъ ся шель сътчатый поясь съ гранатами, -- далъе надъ гранатами и выпуклостію возвышалась леліевидная часть капители. LXX толковниковъ, считая сътку принадлежностію капители, дополняють, что гранатовыя яблови были мюдныя, висьвшія (έργον хреμасто́ν слав. дело висимо) на сетке (бебіктоши субо слав. сомрежены) двумя рядами, рядь надь рядомь (στίχος έπὶ στίχον). Вульчата свидетельствуеть, что сёть состояла ввъ семи, между собою взаимно переплетавшихся цепочекъ (quasi in modum retis et catenarum sibi invicem miro opere contextarum), которыя образовывали семь оборотовъ на § CL

каждой капители (septena versuum retiacula in capitello про). Сирскій переводь, называя подкапитель переплетеннымъ фестономъ, упоминаеть еще о двоймомъ рядь столбиков, кругомъ надъ фестономъ, за которымъ следовала лиліевидная часть капители. Наконець Арабскій имбеть: «на верхъ каждой колонны возложиль подобіе большой круглой конхи, вылитой изъ міди, и на каждой конкъ сдълить ризныя изображения яблоковъ, а на криях конхи-семь цъпей; затыть сдылаль двой. ной рядь маленькихь столбиковь, чтобы покрыть ими объ конхи; далье (рогго) сдедовала лимя, служившая какъ бы покрышкою надъ конхою, въ четыре локтя; вром'в того, когда капители уже были готовы, наложиль на нихь сверху ръзныя яблоки и двъсти малыхъ гранать мыдных украшали каждую конху... наконечь на самый верхъ колоннъ положиль изображение лилий и такъ окончилъ издъліе колоннъ».

б) 3 Цар. 7, 41 -- 42: «двѣ колонны и круглые сосуды вънцово, которые на верху двухъ колоннъ, - и дев сътки для покрытія двух круглых сосудовь вынцов... н гранать четыреста для двухь сътокь, два ряда гранать для съти одной, для покрытія двухь круглых в сосудовь вънцово». LXX толковниково, представляють здёсь полкапители въ видъ базъ, на которыхъ стояли умывальницы (μεχωνώ $\vartheta = 0$ ), — и дають имъ рельефныя украшенія въ видѣ плетеницъ (τὰ στεπτὰ τῶν γλυφῶν), которыя покрывались сътями, имъвшими каждая по двъсти гранатъ, расположенныхъ въ два ряда. По Вульгать гранаты представляли два оборота на съти, окружавшей капитель (duos versus in retiaculis singulis). Сирскій представляеть капители въ видь двухъ кружекъ или вазъ, у которыхъ были покрышки (сътчатыя), имъвшія по двъсти гранать. (Срав. Халд. н Араб.).

- в) Въ 4 Цар. 25, 17 съть съ мъдными гранатами представляется окружающею вънцы, и гранаты находятся на нли надъ сътью по Сирскому чаща капители была опоясана мъдными фестонами и гранатами, а по Арабскому пальмами и гранатами (прочіе тексты согласны съ Масоретскимъ).
- i) Во 2 Парал. 4, 12-14 составныя части колоннъ и ихъ капителей упоминаются въ такомъ порядки: двъ колонны, круглыя выпуклости или лампадообразные сосуды, вънцы, съти для покрытія двухъ круглыхъ выпувлостей вънцовъ и наконецъ для двухъ сътей четыреста гранать, расположенныхь двумя рядами на каждой съти. Въ текстъ LXX, по въкоторымъ спискамъ, круглые сосуды представляются въ видъ базъ (васеце) вънцовъ; кромъ того упоминаются четыреста золотыхъ звонковъ хώδωνας χρυσούς по др. чт. ροάς χρυσούς) и два рода или ряда (στίχοι, по др. чт: γένη) гранать. Сопоставляя это свидътельство LXX толковниковъ съ показаніями Сирскаго и Арабскаго переводовъ о яблокахъ или столбикахъ и о малыхъ гранатахъ, можно думать, что укра шеніе въ видъ гранать было двоякаго роди: вопервыхъдва ряда большихъ мъдныхъ и литыхъ шаровъ, опоясывавшихъ конховидную нижнюю часть капители въ мъстахъ соединенія ся сълилісьиднымъ вінцомъ (сверху) и стволомъ колонны (снизу); во вторыхъ- маленькія гранаты дугыя, висъвшія двумя рядами на съткъ по срединъ шаровидной капители и издававшія звуки на подобіе звонковъ первосвященническаго подира. Въ связи съ этимъ показаніемъ текста LXX можеть быть разсматриваемо и свидетельство Евполема (Evseb. praepar. evang. IX, 34) о двухъ медныхъ сетяхъ, на которыхъ висъли четыреста мъдныхъ звонковъ, отгонявшихъ своимъ звономъ птицъ отъ дверей храма и не по-зволяещихъ имъ заводить гнъзда въ нишахъ притвора. Едва ли можно сомнаваться въ томъ, что Евполемъ,

помъщая эти двъ съти надъ крышею храма, іудейское преданіе о двухъ міздныхъ сітахъ и четырехъ стахъ висъвшихъ на нихъ гранатахъ смъщалъ съ птицегонилемъ на скатахъ храмовой кровли, состоявшимъ, какъ мы знаемь уже, изъ сътчатаго переплета стропиль, заостренныхъ кверху въ видъ ножей или пилы. Если такъ, то мы находимъ здёсь отвёть на вопросъ: для какой цъли были савланы на капителяхъ колоннъ съти и звонки? Ниши притвора какъ и капители колоннъ съ ихъ раскидывавшимися ажурными листьями и, въроятно, пустымъ пространствомъ между ними и стволами представляли удобное мъсто для гивадъ ласточекъ, стрижей, голубей. Сътки не позволяли птицамъ портить капители, а колебавшіеся и издававшіе звуки при каждомъ легкомъ дуновеніи вътра звонки отгоняли итицъ отъ всего притвора. В прочемъ яблоки и звонка могли имъть и другое, священно-символическое, значеніе, какъ это доказываеть присутствіе ихъ на подирѣ первосвященническомъ (Исх. 28, 34-35).

д) У пророка Іеремін 52, 22 — 23 читаемъ: «сѣтка и гранаты на вѣнцѣ кругомъ—все мѣдныя; гранатъ было девяносто шесть, трт; всѣхъ гранатъ на
сѣткѣ кругомъ — сто». Дата эта примѣчательна не
столько тѣмъ, что мы находимъ въ ней новое указаніе
на принадлежность гранатъ и сѣтки капителямъ, —
сколько тѣмъ, что къ девяносто шеств гранатамъ прилагается терминъ, отличающій ихъ отъ остальныхъ четырекъ гранатъ ивъ общей суммы ихъ (сто) для каждаго ряда. Опущенный въ Пешито терминъ прислѣдовать Масоретской пунктуаціи приозначаетъ дуть, дышать, — существительное: вѣтеръ,
дыханіе, духъ и страны свѣта, называвшіяся по вѣтрамъ, чтенію LXX толковниковъ: тѐ є́ν μέρος Арабскому рагѕ una п Халдейскому: тѐ є́ν μέρος Араб-

Полигл. или въ каждомъ изъ двухъ противолежащихъ рядовъ (Слав. «едина страна», Русск. «по всъмъ сторонамъ, Полигл. ад ventum)—будетъ указывать: или на то, что гранты располагались двумя рядами вокругъ подканители, но девяносто шести гранатъ въ каждомъ ряду, между тъмъ какъ четыре гранаты укръплялись въ четырехъ фестонообразныхъ ея преломленіяхъ, шли же на то, что девяносто шестъ гранатъ висъли на краяхъ кругляхъ чашъ и колебались отъ вътра, издавая звонъ, напротивъ четыре большія гранаты были неподвижны, LXX: грусу хрерастой, Вульг. dependentia. Если же читать гранатъ были дутыми, воздушными и легкими, колебавшинся при дуновеніи вътра и имъвшими ажурно-сътчатую работу (быть можетъ на это указываетъ выраженіе LXX бебіхтофієюті), въ отличіе отъ четырехъ гранать большаго размъра и литыхъ (какъ у Шипье).

е) Наконецъ по свидътельству LXX толковниковъ и Арабскато перевода (Герем. 52, 23) ноясъ гранатъ имѣлъ двѣнадцатъ локтей, такъ что на каждый локотъ приходится по восьми гранатъ. Такимъ образомъ мы имѣемъ здѣсь периметръ средней полосы подкапители и діаметръ каждой гранаты въ  $1\frac{1}{2}$  или  $1\frac{1}{3}$  вершка (ок.  $60\frac{1}{3}$  милл.).

Для объединенія всёхъ вышеприведенныхъ отрывоч- § СІІ ныхъ дать въ одинъ цёлостный образъ необходимо предполагать, что нижняя часть капители въ общемъ представляла собою шаровидную выпуклость, имёвтую сверху и снизу покрышки въ видё раковинъ или фіаловъ изъ цвёточныхъ листьевъ съ четырьмя фестонообразными преломленіями. Въ мёстахъ этихъ преломленій имёлись большія и литыя гранатовыя яблоки—четыре при каждой покрышкё на четыре страны свёта и восемъ на объихъ покрышкахъ (какъ на реставраціи Шипье). Сред-

ній поясь капители между покрышками быль занять сёткою, представлявшею илетеницу изъ семи металлическихъ цёпочекъ На краяхъ чашъ висёли легкія 
и дутыя гранаты ажурной работы, колебавшіяся отъ 
вётра и издававшія при этомъ звонъ. Гранаты располагались въ два ряда по девяносто шести гранатъ въ 
каждомъ ряду. Наконецъ кром'й этихъ гранатъ, им'ёлись 
еще дв'ё опояски ивъ большихъ и литыхъ ябловъ въ 
мёстахъ соединенія подкапители съ лиліевиднымъ в'ёнцомъ (сверху) и стволомъ колонны (снизу).

§ CLII Объединяя всё даты источниковъ, такая реставрація капителей Іахина и Боазъ должна заслуживать тёмъ большаго въроятія, что всь другія изъ досель придуманныхъ проектовъ встръчаются съ серьезными трудностями. Такъ, наиболье распространенная реставрація Вогю, представляющая капитель изъ лиліевиднаго вънца и шаровидной подкапители, покрытой стью и окаймленной двойнымъ рядомъ гранатъ, котя въ общемъ своемъ видв и должна быть признана самою достовървъйшею, но она не выдерживаеть даннаго у Іерем. 52, 23 разграниченія между девяносто шестью и четырьмя гранатами. Также и объяснение Пэна, что пророкъ Іеремія будто бы говорить о такихъ девяноста шести гранатахъ, которыя наблюдающій могь видеть всь разомъ съ извъстнаго пункта и потому расположенныя Паномъ на съткъ въ семь рядовъ, не можеть быть привыми удачнымъ; ибо 1) оно ръвко противорванть яснымь и настойчивымь показаніямь источниковъ, что гранаты были расположены только двумя рядами, по девяноста шести гранать въ каждомъ; 2) соотносительнымъ числомъ къ девяносто шести гранатамъ у Пона является не сто, а двести гранатъ, между твиъ какъ у пророка Іеремін после девяносто шести гранать сказано, что всёкъ гранать (въ одномъ ряду) было сто; 3) наконецъ гранаты и сёть должны быть принадлежностю капители, а не ствола колоннъ, какъ у Пэна і). Собственно для нижней части капители наилучшую реставрацію даетъ Шипье по Ассиро-финикійскимъ образцамъ, равно какъ и для нижней части ствола колоннъ; но въ ней нётъ верхней части ствола (нить въ двёнадцать локтей) и лиліевиднаго вёнца капители. (Превосходные снимки съ этихъ реставрацій см. у Олесн. стр 257, 260, 262).

Итакъ, если лиліевидный вінецъ капители отсылаетъ § СLIII реставратора въ Египетскимъ образцамъ, а гранаты и выпуклая подкацитель - къ Ассиро-финикійскимъ, то это оригинальное соединеніе образцовь уже даеть намъ видъть, что здъсь не можеть быть ръчи о рабскомъ подражаніи Давидомъ вностраннымъ стилямъ. Мало этого: соединеніе этихъ именно формъ на семисвътильникъ арки Тита въ Римъ показываетъ, что мы имъемъ здёсь дёло съ самобытнымъ творчествомъ національноіудейскаго генія. И само по себ' естественно предполагать и Евполемъ ясно свидътельствуеть, что золотые свётильники Соломонова храма были сдёданы по образ. цу Монсеева семисветильника (Dind. 519, 18-20). А совершенно точное соотвётствіе между римскимъ изображеніемъ и описаніемъ светильника въ Исх. 25, 31-37 и 37, 17 — 24 ставить это предположение выше всякаго сомивнія. Примівчательно, что кромів сітки, имівищей особое назначение (препятствовать птицамъ вить гифвда въ капителяхъ), мы встръчаемъ на семисвътильникъ всъ формы украшеній капителей Іахина и Боазъ: выпуклую

<sup>1)</sup> Лиліевидный вінець Пана представляеть запиствованіе у Вогюа.

базу для цвътка, двойную покрышку изъ листьевъ, двойной поясь шаровь въ видъ конечныхъ перехватовъ выпуклостей и даже средній поясь выпуклости, представляющій полную аналогію двойному ряду гранать на съткахъ капителей. Отсюда: если для нагляднаго возстановленія нъкоторыхъ деталей въ укращенияхъ вънцовъ Іахина и Боазъ позволительно отчасти пользоваться Египетскими Ассиро-финикійскими образцами, то главное и первенствующее значение должны имьть для реставратора формы Римского семисвътильника, этого единственновъроятнаго образчика художественныхъ вкусовъ эпохи Соломона. Къ этому обязываетъ реставратора изумительно точное соотв'ятствіе между изображеніемъ свізтильника на аркъ Тита въ Римъ и библейскимъ описаніемъ капителей Іохина и Боазъ (см. Олесн. стр. 120). Такимъ образомъ здёсь, какъ и во всей архитектурѣ храма боговдохновенный художникъ слёдовалъ богооткровенному образцу Моисееву.

## § CLIV Д. Посандній вопрост: какое значеніе импьют особыя названія колонн «Іахинг и Боазг»?

Хотя А. А. Олесницкій и утверждаеть (на стр. 281), что эти колонны не предъуказаны въ законъ Моисея о скиніи, но при нашей реставраціи входа скиніи эти колонны должны были имъть образецъ для себя въ двухъ переднихъ деревянныхъ столбахъ, державшихъ на своемъ надстолбіи гребень кровли и образовывавшихъ парастасъ или притворъ скиніи. Кромъ того онъ имъли и таннственное значеніе, какъ символы двухъ столповъ—огненнаго и облачнаго. Такое значеніе ихъ, предполагавшееся само собою во времена Моисея и потому не указанное въ Пятокнижіи, при Соломонъ было выразительно запечатлъно въ особыхъ названіяхъ колоннъ: Іахинъ и Боазъ, что по переводу Г.ХХ толковниковъ

овначаеть (2 Парал. 3, 17): κατόρθωσις καὶ ἰσχύς, слав. исправление и кръпость. Во время странствованія евреевъ по необъятнымъ пустынямъ, шедшіе на виду всёхъ огненный и облачный столиы знаменовали то, что Ангель-Ісгова идеть вывств съ Израилемъ, знасть прямый путь (κατόρθωσις) и обладаеть крвпостію (ίσχύς) привести избранный народъ въ землю обътованія. Въ эпоху Давида и Соломона Израиль уже мощно утвердился въ обътованной земаъ и здъсь вмъсто странствовавшей съ Евреями скинін воздвигь Богу величественный и крвикій храмъ, непоколебимую скинію, коей столбы никогда не исторінутся и ни одна вервь не порвется (Ис. 33, 20). И если какъ вся скинія такъ и ея передніе переносные столны служели символами въчнаго и непреложнаго завъта Ісгови съ Израилемъ кочевавшимъ, то Іахинъ и Боавъ были твин же символами для Израиля осполаго, виввшаго указаніе праваго пути въ законъ и залогъ своей кръпости духовной въ обътованіяхъ Давиду о вічномъ престолів. И какъ во время кочеванія Ивранля Господь обиталь среди него въ двухъ столпахъ, потомъ въ переносной скиніи, такъ съ окончательнымъ утвержденіемъ евреевъ въ земль обътованія Слава Господня пребывала въ величественномъ храмъ, за двумя м'вдными столпами, во мрак'в Святаго Святыхъ, надъ ковчегомъ въчнаго и непреложнаго завъта. Напоминая Изранлю его прошлую исторію и указывая на славу настоящаго, Іахинъ и Боазъ въ тоже время служили еврею ручательствомъ за непреложное совершение (хаτόρθωσις) и крвпость несокрушимую божественныхъ обътованій о мессіанской будущности избраннаго народа.

На такое именно символическое значеніе Іахина и Боазъ, по нашему мивнію, указуеть бесвда Господа о свыть міру у Іоан. 8, 12 дал. Одна изъ особенностей бесвдъ Господа, излагаемыхъ въ Евангеліи по Іоанну, состоить въ томъ, что почти всв приводимые въ нихъ

образы могуть быть поставлены въ непосредственную связь съ данною топографическою обстановкою рачей. Такъ изреченія Господа: сот подлинно Израильтянинг, вт коемт нътг лукавства и отнынъ будете видить небо отверстыми и Ангелови Божиихи, восходящих и нисходящих къ Сыну человъческому (Іоан 1, 47. 51) сказаны Господомъ въ непосредственной близости тёхъ мёстностей, гдё прежнее имя патріарха Ісковъ (запинатель) перемвнено въ Израшь (богоборецъ или герой Божій) и гдъ Іаковъ видълъ во снъ таннственную лъстницу между небомъ и землею, по которой нисходили и восходили Ангелы. Такъ и таинственное пророчество о своей смерти Господь облекаеть въ обравъ разрушения храма, въ коемъ оно было изречено (Іоан. 2. 19). Въ ночной беседе съ Никодимомъ, происходившей во время палестинской эвмы, Господь говореть о хожденій днемъ и ночью и о в'ятр'я, какъ семволь дыственности Святаго Духа (Іоан. 3, 8. 19-21). При колодезв Јакова, палестинской весною, въ роскоиной и плодоносной долинь, Господь говорить о водь живой, жаждъ духовной и источник воды, текущей въ жизнь вічную (Гоан. 4, 13—14), о нивахъ духовныхъ, свяни на нихъ и жатвъ (Іоан. 4, 35-38). При овечьихъ вратахъ въ храмъ была изречена бесъда Господа о Пастыръ Добромъ, дуковныхъ овцахъ и двери овцамъ (Іоан. 10, 1—18). Проходя изъ Іерусалима въ Геосиманскую рощу по мъстамъ, занятымъ виноградниками, Госполь бесёдуеть объ истинной виноградной лозв и Виноградар'в (Іоан. 15, 1-8) и др. мн. 1). Наконецъ изреченіе Господа о свыть міру сказано въ послыдній великій день праздника кущей или же на другой день.



<sup>1)</sup> Эта особенность содержащихся въ Евангеліи по Іоавну бесідъ Господа раскрыта нами въ сочиненіи: "Подливность бесідъ и різчей Господа въ четвертомъ Евангеліи".

Сущность правдника состояла въ восноминаніи странствованія Евреевъ по пустынь. Сначала Господь говориль о върующемъ, у коего изъ чрева потекуть ръки воды живой, — изреченіе, стоящее въ непосредственной связи съ совершавшимся въ сей день обрядомъ кропленія, напоминавшимъ чудесное изведеніе Монсеемъ воды ивъ скалы во время странствованія евреевъ. Слова Господа: «Я свыть міру; кто послыдуеть ва Мною, тоть не будеть ходить во тяп, но будеть импьть свыть въ жизни», по выразительному указанію евангелиста, изречены вз храмп у сокровищищы (8, 20), откуда открывался видъ на притворъ храма и выдълявшіеся ивъ всей постройки передніе столбы 1). Поэтому аналогія съ предыдущею бесъдою и значеніе праздника кущей даеть мысль, что эти столбы служили символами техъ двухъ столповъ, которые предводили евреевъ по пустыя въ землю обътованія.

Мы далеки конечно отъ такого суевърія, чтобы считать высказанныя соображенія за непреложную истину. Но если иностранные экзегеты считаютъ возможнымъ фантазировать о значеніи мъдныхъ колоннъ Соломонова храма безъ всякихъ основаній, то мы считаемъ для себя позволительнымі высказать предположительно наши соображенія касательно этого котя бы на нъкоторомъ основаніи (переводъ LXX и бесъда Господа о свътъ міру).

Въ заключение замътимъ, что верхняя часть стволовъ колониъ (извивающаяся нить), какъ это будеть видно на рисуниъ, отчасти напоминаетъ столбъ клубящагося дыма или пара или же вихря.

<sup>1)</sup> Говорвиъ о столбахъ входныхъ Иродова храма, о которомъ будетъ особая рачь.

- § СLV 4. Входъ, деревянная надстройна и площадь притвора. Чтобы окончить изученіе притвора, намъ остается опредёлить: А) устройство той части притвора, которая составляла его заднюю сторону и состояла изъ каменной стёны, мраморныхъ колоннъ и дверей: В) видъ деревянной верхней надстройки надъ колоннами; В) размёры восточной платформы предъ нритворомъ и видъ стоявшаго на ней мёднаго алтаря всесожженій.
  - А. Въ разсуждения нижней части притвора предстоятъ два вопроса: а) была ли она открытою пли же закрытою? б) какой видъ имълъ наружный входъ святилища?
  - а) По мивнію А. А. Олесницкаго «притворь быль закрытою частію храма» (стр. 252—253 ср. рисунокъ на стр. 251), подобною нашимъ закрытымъ крыльцамъ при большихъ домахъ или церквахъ. Но имъющіяся для сего основанія не могуть быть признаны настолько ръшительными, чтобы исключать возможность противоположнаго представленія притвора въ видѣ открытаго крыльца.

Основанія эти слідующія:

Первое: «ниенемъ удамъ или (притворъ въ описанія дворца Соломова (3 Цар. 7, 1—10) называются такія отдъленія или залы, которыя и по своему размірамъ (50 локтей длины на 30 ширины) и по своему назначенію (зала тронная, судилище) не могли быть открытыми галлеревми» (стр. 253). Могла ли обмирная зала галлерен съ потолкомъ или безъ него служить містомъ для торжественнаго царскаго суда и парадовъ придворныхъ? а также: имізли ли древніе восточные цари обычай совершать судъ всенародно, на открытыхъ містахъ?—навести справки объ этомъ въ любомъ археологическомъ лексиконів предоставляемъ каждому желающему. Для насъ же это безпівльно въ виду слівдующаго библейскаго показанія относительно тронной и

судебной залы 3 Цар. 7, 6: «и уламъ колоннъ сдълаль, пятьдесять локтей длина его и тридцать локтей ширина его» (ср. ст. 7). Такимъ образомъ это былъ портикъ изъ колоннъ, а не домъ изъ стънъ, почему Акила еврейское прод переводить: τὸν πρόδομον τοῦ θρόνου, τῆς χρίσεως,—Симмахъ: τὸ προθυροντῶν στύλων, βασιλικὰν τοῦ θρόνου, πρόπυλον χρίσεως,—Вульгама: porticum. Въвиду такихъ ясныхъ датъ не можетъ подлежать сомивнію, что этоть уламъ имълъ видъ галлерен, портика или пропинаен, а не закрытаго дома, какъ дворецъ Соломона, описываемый вслъдъ за уламомъ (ст. 8).

Второе: «въ описаніи 3 Цар. 6, 29—30 и 2 Парал. 3, 4 притворъ храма представляется украшеннымъ ствиными изображеніями херувимовь и пальмъ» (ibid). Справляясь съ указанными мъстами, находимъ, что въ 3 Цар. 6, 29—30 ръчь о стинахъ храма, а не о притворъ,—а во 2 Парал. 3, 4, если выраженіе: и обложиль его внутри чистымъ золотомъ» относить къ притвору, то будемъ имъть здъсь указаніе только на то, что задняя сторона притвора (входъ во святилище), его потолокъ, полъ и проч. имъли золотую отдълку, а не на то, чтобы боковыя стинны притвора были украшены рельефами херувимовъ и пальмъ. Притомъ эту дату можно относить и къ храму и къ притвору, по крайней мъръ авторитетное чтеніе LXX имъеть айто́ т.-е. оїхоу (варіантъ: айто́, т.-е. то̀ айда́µ).

Третье: «во 2 Парал. 29, 7 и у пророка Іезек. 40, 48 и 41, 26 упоминаются двери притвора и окна». Но подъ вратами притвора, какъ сейчасъ увидимъ, должно разумъть наружную или первую дверь въ самый храмъ, а окна можно относить къ верхней деревянной надстройкъ притвора и къ глухимъ рамамъ каменной входной стъны храмовой.

Послюднее: «наконецъ закрытый видъ притвора встръчаемъ во второмъ Іерусалимскомъ храмъ» (ibid.). О на-

ружномъ видъ притвора во второмъ храмъ у насъ будеть рычь вь своемъ мысть особая. Здысь замытимь только, что въ реставраціи А. А. Олесницваго оба храма въ своемъ внъшнемъ видъ не имъють никакого существеннаго сходства (кром' внутренних разм' ровъ святаго святыхъ и святаго) и потому такое или иное устройство притвора во второмъ храмъ не можеть имъть для А. А. Олесницкаго пикакого существеннаго вначенія при возстановленіи Соломонова притвора. Въ нашей реставраціи хотя оба храма и им'вють существенное сходство, но все же, въ виду допущенныхъ Иродомъ измѣненій, аналогія туть можеть имѣть нѣкоторое значеніе лишь тогда, когда она подкрыпляется какими-либо другими основанізми. Во всякомъ случав достойно примъчанія, что рисунокъ храма на стеклянномъ Римскомъ сосудъ не имъеть притвора, но помъщая два столба притвора отдельно отъ храма по бокамъ паперти, на фасъ изображаетъ входъ во святилище. Такъ какъ Иродовъ храмъ несомнённо имёль притворъ, то такое изображеніе возможнымь оказывается и понятнымь становится лишь въ томъ случай, если притворъ не загораживаль входь во святилище, но напротивь оставляль открытымъ для взоровъ зрителей.

Ближе въ истинъ тъ, которые (Мейеръ и др.) представляють нижнюю часть притвора въ видъ открытой галлереи, опираясь на свидътельство текста LXX 3 Цар. 6, 33, гдъ говорится, что ούτως ἐπόιησε τῷ πυλῶνι τοῦ ναοῦ φλιαὶ ξύλων ἀρκεύθου στοαὶ τετραπλῶς,— и 3 Цар. 7, 12, гдъ ръчь о трехъ радахъ обтесанныхъ камней и одномъ рядъ иедровъ для большаго двора, для двора дома Божія внутренняго и для притвора храма. Но относительно первой даты замътить надо, что въ авторитетномъ текстъ LXX здъсь описывается входъ девира, какъ и въ скиніи состоявшій изъ четырехъ колоннъ: хαὶ τῷ θυρώματι τοῦ δαβὶρ ἐποίησε θύρας

ξύλων άρχευθίνων στοαί τετραπλώς; притомъ и въ чтеніи, какое имѣетъ въ виду гипотеза, рѣчь не о четырехъ рядахъ колоннъ, образовывавшихъ боковыя галлереи притвора, но о входѣ въ храмъ (τῷ πυλῶνι τοῦ ναοῦ), имѣвшемъ по обѣимъ сторонамъ створчатой деревянной двери (φλιαὶ ξύλων ἀρχεύθου) четыре колонны (στοαὶ τετραπλῶς). Эти четыре входныя колонны мы встрѣтимъ и во входѣ девира, какъ находимъ ихъ на рисункѣ стекляннаго сосуда и на монетѣ Баръ-Кохвы.

стекляннаго сосуда и на монетѣ Баръ-Кохвы.

Что же касается до 3 Цар. 7, 12, то дата эта слишкомъ обща и неопредѣленна, чтобы можно было давать ей рѣшительное значеніе. Мы имѣемъ здѣсь только суммарное указаніе на матеріалъ для Соломоновыхъ построекъ, безъ точнаго распредѣленія матеріала по отдѣльнымъ зданіямъ. Если же и примѣнять дату со всею точностію къ притвору, то, по аналогіи съ Зоровавелевымъ храмомъ (1 Ездры 6, 3—5 ср. 2 Ездры 6, 25), можемъ видѣть въ ней указаніе на лицевую каменную стѣну храма, служившую въ то же время заднею стороною притвора и состоявшею, какъ и другія стѣны храма, ивъ трехъ рядовъ камней и одного верхняго ряда деревяннаго.

Съ другой стороны слъдуетъ принять во вниманіе слъдующее: 1) какъ въ историческихъ описаніяхъ притвора, такъ и у пророка Іезекіиля упоминаются только двъ переднія колонны и ничего не говорится о колоннахъ, образовывавшихъ боковыя галлереи притвора, притомъ у прор. Іезекіиля выразительно замѣчается, что двъ колонны, одна съ правой, другая съ лъвой стороны притвора, были поставлены «къ элимамъ» (40, 49), т.-е. непосредственно предъ входными столбами храма, слъдовательно между передними двумя колопнами и входными элимами не имълось никакой раздъляющей галлереи; 2) предполагатъ такія галлереи не удобно и въ виду сравнительно небольшой ширины притвора, рав-

нявшейся десяти — одиннадцати локтямъ (около семи аршинъ) со входными столбами и двумя передними колоннами включительно; 3) напомнимъ наконецъ о рисункъ храма на стеклянномъ сосудъ, гдъ притворъ предполагается открытымъ, по крайней мъръ съ передней стороны.

§ СLYI б) Представляя собою открытое крыльцо, притворъ передними м'вдными колоннами своими служилъ какъ бы великолъпною рамою для художественно отдъланнаго и богато убраннаго входа въ храмъ.

Такъ какъ источники описывають наружную сторону входа вивств и аналогично съ внутренними входами, то ближайшее обследование относящихся сюда датъ мы дадимъ въ отделе о внутреннемъ устройствъ храма. Здесь же коснемся этого предмета лишь въ общихъ чертахъ и настолько, насколько это нужно для нагляднаго представления о наружномъ видъ притвора.

Прежде всего замътить надо, что кладка храмовыхъ стънъ изъ массивныхъ вамней не дозволила царственному храмоздателю строго слъдовать богооткровенному образцу, не имъвшему передней стъны. Поэтому онъ ограничился здъсь только общимъ подражаніемъ скиніи, точно выдержавъ однакоже самые размъры входа съ его тремя столбами десятилоктевой высоты и локтеваго діаметра или квадрата, двумя четырехлоктевыми пролетами во внутренней двери святилища и десятилоктевою шириною.

На лицевой сторонъ, какъ мы знаемъ уже, храмъ имълъ каменную стъну, на которую въроятно и указывается въ 3 Цар. 7, 12. Образуя на съверной и южной сторонахъ выступы и закрывая толщу продольныхъ стънъ, входная стъна вдавалась во внутреннее двадцатилоктевое пространство храма на три локтя, съ той и другой стороны. Утверждаемъ это на основани даты

LXX толковниковъ и Арабскаго перевода Iesek. 40, 48: «ввелъ меня въ эламъ (притворъ: евр. уламъ) дома и измърилъ аилъ (украшенія по бокамъ двери въ видъ столбовъ и выступовъ, то περί την θύραν Сими.) эламапять локтей ширина съ одной стороны и пять локтей съ другой и ширина входа (той дорфиятос) четырнадцать локтей и плечи двери (ἐπωμίδες τῆς θύρας) элама трехъ локтей съ одной стороны и трехъ – съ другой». Оставляя пока дату о пятилоктевомъ анлъ, какъ совнадающую съ другими текстами, обратимъ внимание на то, что четырнадцатилоктевое пространство входа (общее, остававшееся отъ каменныхъ ствиъ - θύρωμα, въ отличіе оть устроенной въ этомъ пространствъ двери - θύρα) въ сложеній съ двумя трехлоктевыми плечами даеть число двадцать локтей-внутреннюю ширину храма. Такимъ образомъ для полученія четырнадцатилоктеваго входнаго пространства необходимо предполагать, что каменныя ствны лицевой стороны вдавались во внутрениее пространство на три локтя съ той и другой стороны, образуя плечи для входа. Такой же выводъ получается и въ томъ случат, если подъ плечами двери разумъть деревянную постройку между трехлоктевою дверью и каменною ствною (предполагая, что дверь стояла не въ ровень со ствиою, но углублялась въ виде ниши на два локтя), ибо и тогда трехлоктевое плечо для каждой изъ двухъ половинъ двери получается только при трехлоктевомъ выступъ каменной стъны во внутреннее пространство '). Считая эти три локтя и прибавляя сюда пяти или четырехъ доктевую толщу продольныхъ ствиъ храма съ двухлоктевыми угловыми выступами, получаемъ для каждой ствны минимумъ длины въ девять или десять локтей. Но ничто не препятствуеть угловые



<sup>1)</sup> Это явствуетъ изъ помѣщаемаго ниже расчисленія. Разумѣемъ нижнюю часть стѣны, гдѣ было входное отверстіе; на верху же сгѣна была силошная.

выступы притвора увеличить до шести и болье локтей, причемъ получится архитектурное соотвътствіе Иродову храму, имъвшему, какъ увидимъ, благодаря значительнымъ выступамъ притвора, сходство съ фигурою льва. Для опредъленія толщины стънъ должно принять во вниманіе слъдующее: внутренняя и наружная двери храмоваго входа, лежавшія одна противъ другой, изъ коихъ каждая имъла три локтя ширины, если крюки одной двери утверждались на правомъ косякъ, а крюки другой на лъвомъ, —требовали отъ стъны не менъе трехъ локтей толщины. Если же объ двери ') представляли ниши въ одинъ локоть, или же одна наружная углублялась на два локтя, то получимъ толщу стъны въ пять локтей, то есть равную толщинъ прочихъ стънъ храма.

§ CLYII Предъ ствнами притвора, за предвлами внутренняго двадцатилоктеваго пространства, следовательно по бокамъ притвора, стояли каменныя колонны, вероятно мраморные монолиты, по две на каждомъ боку.—Такія четыре входныя колонны мы видимъ на стеклянномъ сосуде римскомъ и на монете Баръ-Кахвы,—о няхъ свидетельствуетъ варіантъ LXX 3 Цар. 7, 12: τῷ πυλῶνι τοῦ ναοῦ στοὰι τετραπλώς и повидимому Сирскій 3 Цар. 7, 21: «кроме того сделаль столбы притвора» и потомъ речь о Іахине и Боазъ,—«Араб. сделаль также столбы для притвора»; ср. 2 Парал. 3, 15—17 по Сир. в Араб. Притч. 9, 1. Со своими базами и капителями,

<sup>1)</sup> Предположеніе, что каждая трехлоктевая половина двери состояла изъ двухъ створъ, какъ увидимъ послъ, не можетъ быть докавано. Въ 1-хъ, Виблія инчего не говоритъ о такихъ створахъ; во 2-хъ, полуторалоктевыя створы безцѣльны и непропорціонально узки для дверей десятилоктевой высоты. Въ 3-хъ, въ соотвѣтствіе убранству стѣпъ, двери имѣли рельефы херувимовъ, для которыхъ требовалась, какъ мы знаемъ, рама именно въ три локтя ширины.

эти колонны досгигали карниза каменныхъ стѣнъ, тоесть имъли около восемнадцати локтей высоты. Образцомъ для нагляднаго возстановленія этихъ колоннъ можеть служеть, до нъкоторой степени, находящійся подъ мечетью эль-Акса монолить въ 7 метровъ высоты (около 141/, локтей) и 1 метра 58 цент. въ діаметрів (около 3'/, локтя), съ лиліевидною капителью. Отличає своею капителью оть другихъ колоннъ харама-еш-Шерифъ, этоть монолить можеть считаться памятинкомъ первяго іерусалинскаго храма (Олеси. 269-272).

Двадцатилоктевое пространство между этими четырьмя § CLYIII большими мраморными колоннами составляло TO, 910 источники называють входомъ притвора или храма, представлявшимъ собою удвоенный входъ синайскаго образца  $(2 \times 10 = 20)$ . Не смотря на то, что у пророка **Гезекінда** (40, 48—49; 41, 1—4) сообщаются точныя циф∙ ровыя даты относительно всёхъ входовъ, применение

Приступая къ ръшенію задачи, мы должны напередъ сделать два замечанія:

этихъ датъ къ наглядной респавраціи входовь представляеть трудный экзегетическій и архетектоническій вопросъ.

Первое. У Ісвек. 40, 48 описывается наружный входъ § СЫХ храма, составлявшій заднюю стіну притвора, а не другой накой-либо особый входь въ закрытый притворъ. Такъ необходимо думать на основании следующихъ соображеній. Во 1-хг, притворъ, какъ мы уже говорили, нельзя представлять закрытымъ. Во 2-хъ, въ 3 Цар. 6, 31-35 перечисляются только трое дверей: однъ двухстворчатыя двери девира и двь (лежавшія одна противъ другой) двухстворчатыя двери для святилища и входа въ храмъ; во 2 Парал. 4, 22 названы двери девира, святилища и храма; во 2 Парал: 29, 7 двери притвора представляются и дверями во святилище.

Digitized by Google

Теперь: если у пророка Іезекінля описываются три входа съ дверями притвора (40, 48), храма или свитилища (41, 1) и святаго святыхъ (41, 3),-то подъ дверью притвора какую иную можно разумьть кромв одной (наружной) изъ тъхъ двухъ дверей, которыя упоминаются въ 3 Цар. 6, 31-35? Если историческія книги знають только трое дверей, то одно изъ двухъ: или, упомянувъ о двери притвора, пророкъ забылъ объ одной изъ дверей храма, что неестественно; или же дверь притвора у пророка Ісзекінля есть одна изъ двухъ дверей храма 3 книги Царствъ, что гораздо естественнье '). В 3-x, со всею очевидностію убъждаєть нась въ этомъ та система или методъ, какому слёдуетъ пророкъ въ измърени отдълений храма. Методъ этотъ состоить въ следующемъ: пророкъ входить во внутрь измъряемой части храма и здъсь сначала измъряеть ся входъ, а потомъ, обращаясь назадъ, — ея длину и ширину. Такъ онъ измъряетъ святилище: «и ввелъ меня въ ( із LXX) храмъ и сміриль элимы (входные)... и (обратившись отъ входа лицомъ къ западу) смёрилъ длину (святилища) сорокъ локтей и ширину двадцать локтей» 2). Тоже и при измъренія святаго святыхъ: «и вошель снутрь (т.-е. святаго святыхъ изъ святилища) и смерилъ андъ входа... и отмёрилъ двадцать локтей въ длину и двадцать въ ширину», то-есть опять обратась лицомъ назадъ отъ входа святаго святыхъ. Той же самой методъ

<sup>1)</sup> Противъ нашего объясненія не можетъ служить возраженіемъ то, что и девиръ имѣлъ двѣ двери, однакоже въ 3 Цар. называются онѣ одними; ибо девиръ, какъ увидимъ, имѣлъ только одну дверь изъ двухъ створовъ, а не двѣ двухстворчатыя двери.

<sup>2)</sup> Измѣреніе длины и ширины святилища непосредственно послѣ измѣренія входа показываеть, что выраженіе "ввелъ меня въ храмъ" означаеть "ввелъ меня внутрь святилища".

сабдуеть пророкъ и въ измерени притвора: «и ввелъ меня въ притворъ дома и смерилъ аилъ притвора... длина притвора двадцать локтей, ширина одинадцать и въ ступеняхъ... и столбы къ элимамъ-одинъ здёсь, другой тамъ». Судя по аналогіи съ методою измітренія СВЯТИЛИЩА И СВЯТАГО СВЯТЫХЪ МЫ ДОЛЖНЫ ПРЕДСТАВЛЯТЬ двло такъ: по ступенямъ пророкъ сначала идетъ къ задней сторонъ притвора или наружному входу храма и съ лицомъ, обращеннымъ къ западу, измеряетъ этотъ входъ притвора; потомъ, обратившись назадъ къ востоку, онъ измъряеть длину и ширину притвора, а потомъ созерцаетъ ступени паперти и двъ колонны. Напротивъ, если бы притворъ былъ закрытымъ и вивлъ бы свой особый входъ, указаніе на ступени и колонны (находившіяся, по разсматриваемой гипотезъ, за дверью притвора) послъ изм'вренія дверей притвора и его внутренней длины и шврины, -- было бы, по меньшей мърв, неожиданно и не имъло бы себъ аналогіи въ способъ измъренія другихъ отдъленій храма і). Вз 4-хг, причина, по которой наружная дверь храма относится въ источникахъ въ притвору, заключается въ томъ, что храмъ или святилище въ строгомъ смыслё начиналось только за второю вкодною дверью, такъ что входное пространство между двуми дверями принадлежало собственно притвору, а не святилищу. По той же самой причинъ Іосифъ Флавій и

<sup>1)</sup> Наблюденіе наше весьма важно и въ томъ отношеніи, что безусловно исключаетъ всякую возможность вводить ширину входнаго пространства въ сорокалоктевую длину святилища. Пророкъ считаетъ сорокъ локтей отъ внутренней двери святилища до двери святаго святыхъ,—потомъ отъ двери святаго святыхъ до западной стъны—двадцать локтей. Такъ какъ между святилищемъ и святымъ святыхъ была только одна дверь, то и раздъляющую оба отдъленія перегородку чельзя считать отдъльно отъ общей шестидесяти локтевой внутренней длины храма, какъ это дълаетъ талмудъ.

Филонъ, какъ увидимъ, даютъ входнымъ столбамъ скиніи посредствующее положеніе между скиніею и дворомъ. Могъ быть отнесенъ къ притвору этотъ входъ и потому, что онъ образовывалъ заднюю и закрытую сторону притвора. Наконецъ онъ представлялъ дъйствительный входъ въ притворъ изъ святилища и, быть можетъ, изъ подвальныхъ этажей притвора и святилища.

§ CLX Второе. Чтобы разобраться въ цифровыхъ датахъ пророка, необходимо дать должное значение выразительному указанію въ 41, 1 на полное соотв'ятствіе между устройствомъ храмовыхъ входовъ и входовъ скинін. По масоретской пунктуаціи и по тексту Вульгаты это мъсто гласитъ: «шесть ловтей ширина (аила) съ одной стороны и престь локтей ширина съ другой сторонн—ширина скиніи (шатра) 1); Вульгата: · latitudinem tabernaculi. Чтеніе, едва ли върное. Во 1-хъ, ширина свиніи равнялась совсёмъ не двёнадцати, а только десяти локтямъ. Въ 2-хъ, примъчанія достойно, что древивній тексть LXX (и Арабскаго перевода) опускають эту дату, оченидно нотому, что она затрудняла переводчиковъ. — Напротивъ Сирскій переводъ, сделанный не однимъ столетіемъ ранее Масоретской редавція, относить это выраженіе къ слідующему стиху и предъ нимъ оканчиваеть стихъ предъидущій. Такого чтемія требуеть и контексть, вбо въ

<sup>1)</sup> А. А. Олесниций подъ шатромъ разумѣетъ нишу, но терминъ 5787 съ опредъленнымъ членомъ на библейскомъ языкъ не можетъ имѣть другаго значенія, кромѣ "извѣстной скиніи Монсея, описанной въ книгѣ Исходъ". Притомъ Таргумъ ставитъ: κρυγγγ—скиніи или жилища Божія. Ср. Ак. πλάτος τῆς σκηνῆς; Бульг. tabernaculi. Подробнѣе мнѣніе А. А. Олесницкаго будетъ разсмотрѣно въ отдѣлѣ о внутреннемъ устройствѣ храма. Евальдъ исправляетъ: ширина аила (?)

ширину скинія вмітла десять локтей. Читать, слідовательно, надо такъ: «ширина скиній и ширина входа десять локтей»... Чтеніе это получается и въ Таргумі, если въ немъ, какъ и въ еврейскомъ тексті, измінимъ вунктуацію, какъ не принадлежащую подлинному тексту, но подставленную къ Таргуму въ позднійшее время.— Если такъ, а иначе едвали быть можетъ, то вмінемъ здісь выразительное указаніе пророка на то, что входъ святилица въ храмі представляль безусловно точное подражаніе входу скиніи. Съ утратою скиніи при разрушеніи храма Навузарданомъ, пророкъ очевидно желаетъ запечатлійть въ памяти евреевь эту особенность устройства храмовыхъ входовъ.

Наконецъ предположенное чтеніе становится весьма вѣроятнымъ въ виду того, что цифровыя даты пророка съ математическою точностію соотвѣтствуютъ размѣщенію входныхъ столбовъ въ скиніи и что при всякомъ другомъ толкованіи эти даты представляють непредолимыя трудности.

Разсмотримъ сначала даты, касающіяся наружнаго § CLXI входа, которому въ точности соотв'ятствоваль и внутренній Iesek. 40, 48: аилъ притвора—пять локтей съ одной стороны и пять съ другой, а ширика двери—три локта отсюда и три—оттуда; сюда же надо присоединить показаніе LXX: аилъ притвора пять локтей ширины съ одной и пять съ другой стороны, и ширика входа—четырнадцать локтей, а плечи двери притвора—три локта съ одной и три съ другой стороны.

Весь входъ представляль удвоение входа скинии и быль двадцатилоктевымы квадратомы вмёсто десятилоктеваго скинии. По три лоитя съ обёмкъ сторонь входа были заняты продолжениями лицевой каменной стёны храма или задней—притвора; оставалось, слёдовательно,

для всего вообще входа (θύρωμα) четырнадцать локтей (дата LXX и Арабскаго). Если, соотвётственно ширинё входа скиніи, средніе десять—одинадцать локтей ') отдёлимъ столбами локтеваго діаметра или квадрата, то, помёщая двери въ двухлоктевой нишё, получимъ для плечъ двери (LXX) по три локтя (со столбами или же и съ косяками включительно) съ обёнкъ сторонъ. По этому, относить ли дату LXX о трехлоктевыхъ плечахъ двери къ трехлоктевымъ продолженіямъ каменныхъ стёнъ или же видёть въ ней указаніе на деревянную пристройку отъ дверей до каменной стёны, въ обоихъ случаяхъ дата имѣеть полную силу, хотя выраженіе «плечи двери», а не «входа» вообще, болѣе благопріятствуеть второму толкованію.

Далье: анль притвора имъль по пяти локтей съ объихъ сторонъ двери. Такъ какъ анды внутренней двери (41, 1) имъли по шести локтей, а между тъмъ существо дъла заставляетъ обънмъ дверямъ давать совершенно одинаковые разміры, - то очевидно, авлы наружной двери были уже аиловъ двери внутренией. И это понятно: авлъ внутренней двери долженъ былъ занимать все остававшееся пространство между дверью и углами, и это пространство, съ дверными столбами или же и съ косяками включительно, действительно равняется шести локтямь на каждой сторонь. Напротивь анлъ наружной двери могь быть уже внутренняго аила на одинъ локоть всявдствіе двухлоктевой дверной ниши, которой и оканчивался наружный аилъ. Да и вообще размвры наружныхъ анловъ можно было сдвлать гораздо уже, такъ какъ художественно - архитектурное чувство туть не требовало простирать аиль непремвино до извъстнаго пункта, какъ во внутреннемъ входъ, гдъ размъры аиловъ необходимо опредвлялись внутренними углами.



<sup>•)</sup> Входные стоябы скинін выдэвались наъ ствит во вив и внутрь на поллоктя.

Потомъ: дверь имъла двъ створы въ три локтя каждую. Если на самой срединъ входной линіи поставимъ третій однолоктевый столбъ (какъ это было и въ скиніи), то онъ займеть по полулоктю съ той и другой стороны, следовательно разстояніе между столбами будеть равняться тремъ съ половиною или четыремъ локтямъ. Отчисляя по полулоктю или по цвлому локтю для косяковъ, получаемъ для каждой створы дверной три локтя. Итакъ: десятилоктевый входъ будеть имвть два однолоктевые столба по краниъ и одинъ локтевый столбъ въ срединъ, который раздёлить входь на двё равныя половины, какъ это точь въ точь было и въ скиніи. Заметимъ кстати. что эти три дверныя колонны съ четырымя большими дадутъ семь наружныхъ столбовъ, стоявшихъ на входной лицевой ствив храма. И это число столбовъ указано Соломономъ для «дома Премудрости» или, что то же, для «дома Божія». Положеніе этихъ семи столбовъ именно на входной сторонъ храма явствуетъ изъ того, что Соломонъ сначала говорить: «Премудрость построила себъ домъ», а потомъ уже: «и вытесала столбовъ семь». (Причт. 9, 1).

Относительно внутренняго входа въ храмъ имѣемъ 
СLXII такія даты (Іезек. 41, 1 — 2): ширина элимовъ — по 
шести локтей съ объихъ сторонъ, щирина входа соотвътственно, ширинъ скиніи — десять локтей, плечи входа — пять локтей съ одной ц пять съ другой стороны. 
Существо дъла и выразительное указаніе на скинію 
заставляютъ устройство внутренняго входа въ святилище 
представлять совершенно тожественнымъ съ устройствомъ наружнаго входа притвора. Спрашивается: соотвътствуютъ ли такому представленію вышеприведенныя 
даты? Поставивъ одинъ локтевый столбъ въ срединъ 
входной линіи, т.—е. отдъливъ для него по полулоктю

справа и слева отъ центральной точки, и затемъ поместивъ два столба на пятомъ локтъ съ объихъ сторонъ, получаемъ: по шести локтей пространства съ объихъ сторонь оть двери до северной и южной стень храма, съ боковыми столбами или же и съ косяками включительно, и по пяти локтей безъ этихъ столбовъ, если подъ плечами двери разумёть тё части элимовъ, которыя простирались отъ боковыхъ столбовъ до ствиъ; далве-ширина самаю входа или всей двери получится въ десять или одиннадцать локтей съ боковыми столбами включительно; потомъ-весь входъ раздёлится на двё равныя половины по пяти локтей каждая, подъ которыми также можно разумъть «плечи входа»; наконецъ каждая створа двери будеть имъть четыре или три съ половиною ловтя съ косяками и три локтя — безъ нихъ. Такъ какъ находившіеся на дверныхъ створахъ рельефы херувимовъ не позволяють принимать для внутренней, какъ и для наружной, двери болбе двухъ створъ и такъ какъ пространство между объими дверями мы положили въ три локтя, то каждая изъ двухъ противолежащихъ створъ должна была имъть петли одна у праваго, другая у лѣваго столба.

§ CLXIII Съ такою же математическою точностію соотвътствуеть синайскому образцу и устройство входа въ девиръ. Если назначеные въ Исх. 26, 32; 36, 36 четыре столба, каждый въ одинъ локоть квадрата или діаметра, поставимъ рядомъ у съверной и южной стънъ скиніи и спустимъ на нихъ завъсу до половины высоты (пять локтей) съ объихъ сторонъ столбовъ, то получимъ открытую пятилоктевую нижнюю часть входа и закрытую завъсою верхнюю часть такихъ же размъровъ, столпостъніе или элимы въ два локтя ширины и свободное пространство входа въ шесть локтей ширины. Эти

именно даты и читаются у пророка Іезекійля, по свидётельству котораго (41, 3) аиля входа во святое святыхъ имѣлъ два локтя, самый входъ — шесть локтей и ширина входа равнялась семи локтямъ. Отдёливъ десять локтей въ срединъ деревянной перегородки между святымъ и святымъ святыхъ, — и помъстивъ на двухъ крайнихъ локтяхъ по два однолоктевыхъ столба съ той и другой стороны, получимъ: шестилоктевую дверь съ двумя трехлоктевыми створами, — двухлоктевый аилъ по бокамъ двери, — остающіеся же пять локтей перегородки отъ аила до стънъ на объихъ сторонахъ двери, съ двухлоктевымъ аиломъ включительно, дадутъ семь локтей для плечей (ἐπωμίδες по толкованію LXX) двери съ той и другой стороны ея. Если же строго держаться Масор. редакцій, то въ шести локтяхъ можно видъть ширину однѣхъ только дверныхъ створъ, а семь локтей считать шириною всего входа, т.-е. съ двумя полулоктевыми косяками включительно, считая ли ихъ частію самихъ аиловъ или же отодвигая аилъ на полулоктя отъ центра.

Аналогія архитектурная въ разм'єрахъ ширины между § СІХІУ входами храма и скыніи вынуждаеть заключеніе, что высота храмовыхъ дверей равнялась десяти локтямъ, то-есть соотв'єтствовала нижней половин'є святилища и девира или второму (посліє цоколя) ряду камней.

Итакъ, представляя въ общемъ удвоеніе синайскаго образца (2×10°), а въ устройствъ самыхъ дверей съ математическою точностію соотвътствуя Моисеевой скиніи,—входы Соломонова храма служатъ неопровержимымъ доказательствомъ върности принятаго нами основнаго мотива архитектуры храма. Обращеніе переносной деревянной и шерстяной скиніи въ неподвижный каменный и деревянный храмъ—этотъ мотивъ со всею очевидностію открывается повсюду, гдъ источники сообщають намъ точныя цыфровыя даты. А какъ и дру-

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

гія менѣе точныя и непрямыя даты, равно и архитектоническія аналогіи и соображенія предполагають тоть же самый мотивъ, то ясно, какого принципа долженъ держаться изслѣдователь для наиболье правильной реставраціи храма. Наибольшее соотвѣтствіе между Синайскимъ и Іерусалимскимъ храмами должно служить основаніемъ и критеріемъ вѣрности реставраціи обоихъ домовъ Божіихъ: только этотъ принципъ надо признать научнымъ и твердымъ; всѣ же другіе мотивы суть не болѣе, какъ архитектурно-художественныя и зыбкія фантавіи.

S CLXY

Соотвътствующіе убранству стънъ рельефы херувимовъ на створахъ дверей (Іезек. 41, 25) предполагаютъ, что входные столбы имъли видъ пальмъ, къ которымъ были обращены лица херувимовъ. Та же аналогія, равно какъ и пятилоктевые спуски завъсъ въ скиніи даютъ возможность думать, что херувимы находились только въ верхнихъ пятилоктевыхъ половинахъ створовъ и имъли пятилоктевую высоту. Изображеніе храма на стеклянномъ сосудъ, замътимъ кстати, имъетъ двери двухстворныя и раздъленныя въ высоту на двъ части.

Подобно входу скиніи, двери Соломонова храма имѣли наверху украшеніе въ видѣ національно-традиціоннаго треугольника, какъ это видимъ на упомянутомъ рисункѣ храма и на входѣ гробницы судей. Это—при Іезек. 41, 17, 20, или наддверіе принадлежавшее также къ вилу (τὸ περίτὴν θύραν) и потому переводится также греческимъ ὑπέρθυρον Іезек. 40, 9, — Вульг, superiora portae. У LXX φάτνωμα в ὑπεράνω τῆς θύρας (въ гекзаплахъ).

Наконецъ убранство верхней десятилоктевой половины входа (третій ярусъ камней) соотв'ютствовало отд'як' в с'юхъ храмовыхъ ст'юнъ въ этомъ ярус'ю, причемъ достигавшія карниза четыре боковыя каменныя колонны образовывали какъ бы второй и большой аилъ всего притвора.

В) Деревянная надстройка притвора, соотвътство- § CLXVI вавшая таковой же надъ всёмъ храмомъ, въ 3 Цар. 7, 12, какъ мы знаемъ уже, называется (четвертымъ) рядомъ кедровыхъ брусьевъ. Общая архитектоническая аналогія заставляеть предполагать вь этой надстройкъ следующія части: 1) четыре-пять локтей, соответствовавшихъ деревяннымъ нижнимъ накатамъ кровли; 2) десятилоктевой высоты стъну деревяннаго дома или горницу кровли (δόμος ξύλινος, ὑπερῶον, της); 3) наконець закрытую надстройку надъ всъмъ притворомъ, представлявшую его горницу и достигавшую общей высоты храма. Такъ какъ накаты и горница крыши равнялись пятнадцати локтямъ, то для открытой стъны притвора получаемъ тридцатипятилоктевую высоту, то-есть высоту двухъ переднихъ мъдныхъ колоннъ притвора. Такимъ образомъ горинца притвора, служившая его потолкомъ, должна была утверждаться заднею своею стороною на деревянной или каменной ствив кровельной горницы, а переднею—непосредственно на мъдныхъ колоннахъ, коимъ съ этой именно цълью и даны были тридцатипятилоктевая высота и соотвътствующая массивность. — Нъть, наконець, нужды повторять, что такое устройство Соломонова улама вовсей точности соотвътствуеть нашей реставраціи притвора скиніи.

Представленный проекть четвертаго и деревяннаго ряда притвора утверждается на следующихъ библейскихъ датахъ:

а) Въ 1 Парал. 28, 11 перечисляются слѣдующія части притвора: —домы его, LXX οίχοι (τοῦ ναοῦ др. ἀιλάμ), κладовыя его, Вульг. cellaria, LXX ζαχγαί ἀποθῆχαι, τοῦν υπερῶοι, Βульг. coenacula, — покои его внутреннія, LXX ἀποθῆχαι αί ἐσώτεραι, ταμιεῖα, Вульг. cubicula in adytis (?) Вопреки масоретскому тексту, переводы видять вдѣсь части всего храма, а не одного притвора.

Но нёть никакихь препятствій понимать дату и въсмыслё масоретской редакціи и отступленіе оть нея переводныхь текстовь можно объяснять тімь, что какь весь храмь, такь и въ частности притворь имёли сходственныя части. Въ такомъ случай «домы и кладовыя» притвора мы должны пом'єстить въ нижнемъ или цокольномъ (первомъ) ряду камней,—а «горняя и внутреннія покои» — относить къ деревянной постройкі надъ притворомъ, соотв'єтствовавшей «деревянному дому кровли, и къ плоской крышт притвора, огороженной перилами и представлявшей открытую терассу, на которую вела л'єстница (круглая) съ боковыхъ ходовъ храмовой кровли. Впрочемъ въ гекзаплахъ указаны варіанты, соотв'єтствующіе подлинному тексту той сідаци п той оддаци (у Field'а).

- б) Въ 3 Цар. 7, 19—20 по LXX читаемъ: καὶ μέλαθρον ἐπ' ἀμφοτέρων τῶν στύλων καὶ ἐπάνωθεν τῶν πλευρῶν ἐπίθεμα τὸ μέλαθρον τῷ πάχει, Симм. καὶ ἐπιστύλιον πάλιν ἐπάνω τῶν στύλων ') Θεοдот. μέλαθρα ἐπ' ἀμφοτέρων τῶν στύλων, то-есть, непосредственно надъ двумя мѣдными колоннами имѣлась деревянная надстройка (μέλαθρον слав. строеніе), которая простиралась во всю длину выступовъ стѣны притвора, образовывавшихъ плечи храма (слав. свыше странт возложеніе строенія). Тоже свидѣтельствуется о храмѣ у Амоса 9, 1 и о Саломоновомъ дворцѣ LXX 3 Цар. 4, 2. Также Евполемъ говорить о деревянной надстройкѣ надъ столбами притвора(Evseb. Praep. Evang. IX, 34.
- в) Іезек. 41, 25—26: «сдъланы къ нимъ, къ створамъ двернымъ храма, херувимы и пальмы такія же, какія сдъланы для стънъ,—и деревянный накать для лица притвора снаружи,—и окна закрытыя и пальмы съ

<sup>1)</sup> Дату Симмаха, какъ мы знаемъ уже, можно относить и верхней части капителей Іахина и Боазъ.

той и другой стороны ко плечамо притвора» Сочета. ніе терминовъ «закрытыя окна» и «пальмы» съ «плечами притвора» указываеть на то, что плечи или бока притвора, въ соответствіе убранству ствиъ, имели глухія рамы жуь кедровыхъ бревенъ въ видё пальмъ съ помъщавшимися въ этихъ рамахъ рельефами херувимовъ. По свидетельству LXX толковниковъ такія же укращенія имълись и на фронтовой сторонъ деревянной надстрой-**Επ πρητβορα σπουδαία ξύλα κατά πρόσωπου τοῦ ἀιλάμ** εξωθεν καί θυρίδες κρυπταί, και διεμέτρησεν ένθεν καί ένθεν, εἰς τὰ ὀροφώματα τοῦ αἰλάμ, καὶ τὰ πλευρά τοῦ οίχου έξυλωμένα (έξυγωμένα генз. καὶ τὰ πάχη). Уназывая фигуры пальмъ и херувимовъ на входе храма, Вульгата говорить, что «по сей причинъ бревна были толще на фронтъ притвора снаружи и на нихъ окна косящатыя и подобіе пальмъ съ той и другой стороны на плечахъ притвора, по бокамъ дома и длине стенъ». Также и Тартума говорить о деревянномъ помость нада лицома притвора, глухихъ окнахъ и пальмахъ на плечахъ притвора-съ той и другой стороны. - Сирскій читаеть: «фронть парастаса быль покрыть извив деревомь, окна и пальмы съ той и другой стороны надъ боками парастаса, подобно и бока дома покрыты были досками». Арабскій, навывая окна глухими, прибавляеть еще «соеnacula porticus».

Для нагляднаго возстановленія оконъ храмоваго притвора можно сравнить Іевек. 40, 16: окна глухія къ комнатамъ и къ столбамъ ихъ внутри вороть кругомъ; такъ же и въ притворахъ; и окна кругомъ внутри и къ анлу пальмы; LXX: хаі θυρίδες ἐπὶ τὸ θεεὶμ χαὶ ἐπὶ τὰ αὶλὰμ ἔσωθεν τῆς πύλης τῆς αὐλῆς χυχλόθεν, χαὶ ὡσαύτως τοῖς ἀιλὰμ θυρίδας χύχλω ἔσωθεν, χαὶ ἐπὶ τὸ αἰλὰμ φοίνιχες ἔνθεν καὶ ἔνθεν; Сирскій: fenestrae intrinsecus obliquae extrinsecus arctae; Симмахъ: θυρίδες πεφραγμέναι τοξιχαὶ πρὸς τὰς παραστάδας (ταῖς περιστασεσι); Іеронимъ: fene-

stras absoconditas, quae hebraice appelantur atemoth, Symm. τοξικάς transtulit (Cp. § CXIII).

- 2) Наконець, какъ и стѣны храма, притворъ быль художественно и великолѣпно убранъ золотомъ, мраморомъ, драгоцѣными камнами и проч, о чемъ свидѣтельствуется во 2 Парал. 3, 4 (по Арабскому не только внутри, но и снаружи),—4, 22,—3 Цар, 6, 29—35 и Іезек. 41, 16—20.—По свидѣтельству Евнолема двери убраны были не только золотомъ, но и серебромъ (ibid). О золотой отдѣлкѣ дверей притвора и отсутствій при нихъ завѣсы свидѣтельствуетъ Іосифъ Флавій въ Antiq. 8, 3, 3 Niese §§ 74 и 75 1),—онъ же упоминаетъ о серебряной отдѣлкѣ дверей на дворахъ ibid 8, 3. 9 Niese § 98.
- § CLXVII Г) Въ заключение мы должны опредълять размъры верхней площади или платформы предъ притворомъ храма и общій видъ мъднаго алтаря, стоявшаго на этой платформъ.
  - Во 2 Парал. 4, 1, по текстамъ Масоретскому. LXX толковниковъ и Вульгаты, и у Іосифа Флавія Антіц. 8, 3. 7 Niese, рад. 195 § 88 стоявшему предъ притворомъ храма м'ёдному алтарю дается двадиатилоктевый квадрать длины и ширины, при десятилоктевой высоть. По Сирскому и Арабскому текстамъ 2 Парал. 4, 1 жертвенникъ былъ десятилоктевымъ кубомъ. Террасовидный алтарь пророка Іевекінля (43, 13—17) имфетъ десятилоктевую общую высоту, а его двумъ уступамъ дается двънадиать и четырнадиать локтей квадрата. Наконецъ

<sup>1)</sup> Іосифовы Эјрас гой маой и й гой промаго підм должно различать такъ, что первыя суть внутреннія двери святилища, а вторыя — наружныя двери притвора. Подробите о семъ въотділь о внутреннемъ устройстві храма.

у Евполема высота Соломонова жертвенника опредъляется от допыадцать локтей, при ширинъ и длинъ от доадцать на двадцать пять локшей (Dind. 520, 9 — 10).

Въ свидътельствъ Евполема мы имъемъ или испорченный текстъ, или же смъщение Соломонова жертвенника съ Зоровавелевымъ, или же описание алтаря, стоявшаго на среднемъ дворъ. О видъ и размърахъ Іезекилева жертвенника—ръчь особая въ концъ этого параграфа. Основываясь на авторитетныхъ и точныхъ датахъ 2 Парал. 4, 1, мы должны дать длинъ и ширинъ алтаря или двадцать или десять локтей, при десятилоктевой высотъ его. Спрашивается: какая изъ этихъ двухъ авторитетныхъ датъ заслуживаетъ предпочтения?

Предпочитая дату Сирскаго и Арабскаго текстовъ и относя свидетельство LXX толковниковъ, Іосифа Флавія, Масоретскаго текста в Вульгаты къ другому жертвеннику, сооруженному Соломономъ для экстренныхъ случаевъ и стоявшему на среднемъ дворъ, гораздо ниже верхней платформы храма, мы представляемъ дёло такимъ образомъ: отъ общей сталоктевой длины (при семидесятилоктевой ширинь) верхней платформы храма остававшіеся на ея восточной сторонь, посль паперти притвора, десять локтей были заняты алтаремъ, имъвшимъ размеры десятилоктеваго куба; непосредственно за этимъ алтаремъ, къ востоку, шла кругая и высокая лъстница на средній дворъ сталоктеваго квадрата, лежавшій на уровев, гдв начиналась окружная пристройка храма, и шириною своею равнявшійся съ нижними боковыми притворами пристройки, а всею своею сталоктевою длиною простиравшійся далбе къ востоку; здівсь, прямо предъ ластницею, ведшею на верхнюю платформу нь медному алтарю, стояль другой медный жертвенникь въ десять или двънадцать локтей высоты и двадцать длины и ширины, сооруженный Соломономъ для экстренныхъ случаевъ.

Такимъ предположениемъ легко примираются разноръчивыя, повидимому, показанія авторитетныхъ асточниковъ и, какъ увидимъ, естественно объясняются даты пророка Іезекіиля.

- а) Прежде всего, единогласно засвидътельствованная источниками десятилоктевая высота мъднаго алтаря предполагаетъ. что основаніемъ своимъ онъ лежалъ на одномъ уровнъ съ поколемъ крама, а вершиною—съ поломъ святилища и девира, такъ что всесожженія и другія жертвы совершались предъ лицомъ Господнимъ или предъ ковчегомъ завъта въ точномъ смыслъ термина. Но это могло быть при томъ только условіи, если алтарь стоялъ на верхней площадкъ предъ папартью притвора, а не на среднемъ (внутреннемъ) дворъ, отдълявшемся отъ жертвенника лъстницею.
- б) По извъстному уже намъ свидътельству Іосифа Флавія (Antiq 15, 11, 3), вершина Святой Горы при Соломонъ имъла крутме обрывы со всъхъ сторонъ, такъ что всей верхней площадки холма едва было достаточно для помъщенія на ней главнаго зданія храма (Bell. jud. 5, 5, 1) и алтаря всесожженій, за которымъ слъдоваль уже крутой спуснъ. Отсюда видимъ, что восточная сторона верхней храмовой платформы состояла изъ выровненнаго грунта горы, и алтарь, согласно предписаніямъ Моисеева закона, помъщался на скаль, которая не была осквернема работою рукъ человъческихъ. Далъе же къ востоку, вслъдъ за алтаремъ, по Іосифу, шелъ крутой спускъ, предполагающій лъстницу отъ алтара или съ верхней платформы къ нижней площади средняго двора.
- 6) Основной архитектурный мотивъ Соломоновыхъ построекъ располагаетъ къ мысли, что и главнъйшій священный сосудъ храмоваго двора представляль удвоеніе Моисеева жертвенника всесожженій, которому въ

Исх. 27, 1—5 и 38, 1 — 5 дается пятилоктевый квадрать длины и ширины, а высота деревяннаго сруба опредъляется въ три локтя и кромъ того упоминается особо верхняя металлическая часть \_\_ неуказанной высоты. Если удвоить данные въ книгв Исходъ размёры жертвенника, получимъ десять локтей длины и ширины и шесть локтей высоты. Но вмёсто шести локтей всв авторитетные источники единогласно опредъляють высоту Соломонова алтаря въ десять локтей, откуда естественно заключать, что karkob Моисеева жертвенника имълъ два локтя высоты. Если такъ, то даты Сирскаго и Арабскаго текстовъ оказываются удвоеніемъ Моисеева алтаря. Напротивъ, двадцатилоктевый квадрать другихъ текстовъ представляеть размъры Моисеева алтаря взятые вчетверо, такъ что эта пропорція и высоту алтаря требуеть или въ двадцать или же въ двънадцать (безъ karkob), а никакъ не въ десять локтей. Эту двънадцатилоктевую высоту, засвидътельствованную Евполемомъ, и дъйствительно имълъ большой жертвенникъ средняго двора. Давая ему десятилоктевую высоту, вышеуказанные источники или опускають земляную насыпь (Іезек. 43, 13-17) подъ нимъ въ два локтя, или же смешиваютъ высоты малаго и большаго жертвенниковъ. Возможно и то, что, уже при Соломонъ оказавшійся малымъ и потребовавшій въ экстренныхъ случаяхъ другаго большаго, верхній алтарь скоро былъ замъненъ нижнимъ, для чего необходимо было искусственно расширить къ востоку верхнюю платформу храма.

тотъ же самый мотивъ удвоенія скиніи, лежащій въ распланировкѣ средняго Соломонова двора относительно зданія храма, заставляетъ помѣщать мѣдный алтарь на верхней храмовой платформѣ. Весь дворъскиніи представлялъ четыреугольникъ въ пятьдесятъ локтей ширины и сто длины (Исх. 27, 9—13), такимъ

образомъ онъ состояль изъ двухъ пятидесятилоктевыхъ квадратовъ, лежавшихъ по направленію съ востока на западъ, причемъ жертвенникъ помъщался на западномъ квадрать. Эти два квадрата, но только удвоенные, встръчаемъ и въ Соломоновомъ храмъ: восточный столоктевый квадрать (Ісзек. 40, 47) быль занять среднимь дворомъ, а западный-зданіемъ храма, боковыми нижними притворами и окружною пристройкою съ верхнею платформою (Іезек. 41, 13). И если, по образцу Монсеевой скиніи и по самому своему назначенію, Соломоновъ мёдный алтарь долженъ быль помещаться на западномъ квадратъ, то единственное мъсто для него представляла здёсь платформа предъ притворомъ въ десять локтей ширины (остальные девяносто локтей были заняты папертію, притворомъ и зданіемъ храма). Разница въ распланировкъ обоихъ квадратовъ между скиніею и храмомъ будеть заключаться только въ томъ. что, въ силу топографическихъ условій скалы, западный квадрать храма всею своею столоктевою длиною и семидесятилоктевою шириною террасовидно возвышался надъ восточнымъ, имъя только пятнадцатилоктевые бока на одномъ уровнъ съ среднимъ дворомъ.

д) Это предположеніе подтверждается и разсмотрѣнными уже датами (§ СІ, в) пророка Іезекінля относительно размѣровъ храма, его притворовъ, пристроекъ и платформъ. Въ 40, 47 сначала сообщаются размѣры восточнаго средняго двора въ сто локтей квадрата, потомъ упоминается жертвенникъ предъ храмомъ (слѣдовательно онъ стоялъ не на столоктевомъ квадратъ средняго двора, а далѣе къ западу, на платформѣ предъ притворомъ), далѣе идетъ измѣреніе притвора (ст. 48—49), потомъ—детальное описаніе и измѣреніе храма и его частей (41, 1—11), наконецъ сообщаются мѣры длины и ширины всего зданія храма— безъ площадей (ст. 12), наконецъ размѣры храма съ окружавшими

оный платформами (ст. 13-15). Въ 12-мъ стихъ ширина зданія опредъляется въ семьдесять локтей, а длина въ девяносто. Затвиъ въ 13-15-иъ стихахъ читаемъ: «смърнят домъ: длина сто локтей-платформа (предъ папертью притвора) и здание и стоны его - сто локтей въ длину; ширина лицевой стороны дома и площади из востоку (по направленію съ сввера на югь) сто локтей; а въ длинь зданія къ лицу площади, что назади (храма по LXX), и въ боковыхъ пристройкахъ съ той и другой стороны намерель сто локтей съ внутренним храмом и притворами двора». По направленію съ съвера на югъ, какъ мы знаемъ уже, все зданіе храма имело следующія измеренія: двадцать локтей-внутренняя ширина, двінадцать-цоколь, сорокъбоковыя пристройки, итого семьдесять два локтя. Но проровъ выразительно указуеть, что въ столоктевые размъры лицевой и задней сторонъ входить не одинъ только внутренній храмъ (32 л.) съ его наружными боковыми пристройками (70-72 л.), но и, кром'я того, площади съ притворами. Такимъ образомъ остающиеся 30-28 локтей надо раздълить на двъ боковыя (съверную и южную) площадки съ ихъ притворами, составлявшія продолжение восточнаго (средняго) двора въ сто локтей квадрата (Іезек. 40, 47), лежавтія на одномъ съ нимъ уровив и дававшія съ среднимъ дворомъ общій дворъ въ сто локтей ширины и двести длины, т.-е. весь внутренній дворъ равнялся удвоенному двору скиніи. Напротивъ, въ столоктевыхъ размерахъ длины, по направленію съ запада на востокъ, показаны только: платформа жертвенника предъ храмомъ и здание самаю храма съ ею стпнами, — а въ девяностолоктевые размеры длины ст. 12-го входить одно только зданіе храма безъ платформы жертвенника. Это, какъ мы уже знаемъ, означасть, что ни на восточной, ни на западной сторонахъ не виблось боковых внутренних комнать: на восточной

сторонѣ платформа состояла изъ натуральнаго грунта, по которому спускалась лѣстница на средній дворъ,—а на западной сторонѣ недостатокъ грунта и крутой обрывъ скалы требовалъ одной общей стѣны въ девяносто локтей высоты, причемъ въ своей нижней шестидесятилоктевой части эта стѣна имѣла трехъярусный наружный балконъ въ четыре-пять локтей ширины Отсюда получается такое расчисленіе: пять-четыре локтя — балконъ, шесть-пять локтей — западная стѣна, шестьдесятъ локтей — внутреннее пространство девира и святаго, пятьчетыре локтя — восточная стѣна, десять-одиннадцать локтей — притворъ, пять — папертъ, итого девяносто локтей, — слѣдовательно для платформы жертвенника никоимъ образомъ не могло отъ общей столоктевой длины храма оставаться болѣе десяти локтей.

е) Крутой склонъ, начинавшійся за жертвенникомъ, предполагаеть, какъ мы сказали, ступени къ верхней платформъ съ нежняго внутренняго двора. И дъйствительно, о ступеняхъ или паперти жертвенника, обращенной къ востоку, свидътельствуетъ пророкъ Іезеківль въ 43, 17. Не можемъ согласиться съ достопочтеннъйшимъ А. А. Олесницкимъ, что у пророка здъсь разумъются ступени самого жертвенника, по которымъ священники восходили на верхнюю площадку его для жертвоприношеній (стр. 322). Ступени при жертвенникъ безусловно воспрещены законодательствомъ Монсея (Исх. 20, 25-26; Второз. 27, 5), - постановленіе, строго соблюдавшееся у евреевъ во все продолжение ихъ исторів, какъ о семъ свидътельствуютъ Інсусъ Навинъ 8, 31,-1 Макк 4, 45 — 47, — Гекатей у Іос. Флав contra Apionem 1, 22, Haverc. pag. 456 Niese vol. V, pag. 36, § 198 и самъ Іосифъ Bell. jud. 5, 5, 6, Haverc. рад. 344. Самый же восходъ на верхнюю площадку жертвенника, безъ сомнънія, состояль изъ земляной насыпи и, какъ въ Иродовомъ храмъ, въроятно былъ

устроенъ съ южной стороны, такъ какъ на восточной не было мъста для такой насыпи (Іос. Флав. Bell. jud. 5, 5, 6). Если А. А. Олесницкій думаетъ опереться на террасовидное устройство жертвенника, то эти террасы, какъ увидимъ, не служили и служить не могли ступенями для восхода къ верхней площадкъ жертвенника, ибо средняя терраса имъла цълыхъ четыре локтя высоты.

ж) Въ 3 Цар. 8, 64 читаемъ: «освятилъ царь средину двора, который къ лицу дома Господня, ибо принесь тамъ всесожжение... такъ какъ мыдный алтарь, который къ лицу Господа, быль маль для помъщенія всесожженія»... LXX: ήγία τεν τὸ μέσον τῆς αὐλῆς τὸ κατά πρόσωπον τοῦ οίκου Κυρίου... ὅτι τὸ θυσιαστήριον τὸ ἐνώπιον χυρίου μικρόν τοῦ μὴ δύνασθαι... Сирскій: internam partem atrii; Арабскій: дворъ, который быль предъ алтаремъ... алтарь предъ Господомъ. Ср. Таргумъ в Вульгату. Отсюда видимъ: 1) кромъ верхней платформы или внутреннъйшаго двора жертвенника былъ еще средній дворз, лежавшій между вижшимъ дворомъ и площадью жертвенника; 2) средній дворъ не окружаль храмъ, какъ дворъ внъшній, но своимъ столоктевымъ квадратомъ лежаль предъ лицевою стороною храма; 3) выраженія предз Господомз (объ алтаръ) и предз домомз Господнимъ (о среднемъ дворъ) надо различать такъ, что алтарь пом'вщался надъ нежнимъ домомъ, на верхней площадкъ, непосредственно предъ входомъ въ храмъ,-напротивъ средній дворъ лежалъ предъ нижнимъ этажемъ храма, на средней террасв холма, предъ алтаремъ и его папертію; 4) замівчаніе, что міздный алтарь быль маль для помъщенія всесожженій Соломоновыхь и потому потребовалось освятить средній дворъ, вполнъ согласуется съ вышеуказанными размърами платформы жертвенника въ десять локтей ширины, дозволявшими помъстить на ней жертвенникъ небольшихъ размъровъ;

- 5) наконецъ всесожженія на среднемъ дворѣ, по причинѣ малыхъ размѣровъ внутренняго двора и его жертвенника, предполагають другой большій алтарь всесожженія, стоявшій на среднемъ дворѣ и отличавшійся размѣрами отъ жертвенника малаго; къ этому большому алтарю мы и относимъ свидѣтельства 1.ХХ толковниковъ, Масоретскаго текста, Вульгаты, Іосифа Флавія и Евполема.
- з) По свидътельству пророка Іезекішля 42, 3, на съверной сторонъ, прямо противъ внутренняго двора, имъвшаго двадцать локтей ширины, и противъ помоста вившняго двора лежала трехъярусная галлерея, отдылявшая внутренній дворь оть внівшняго. Это означаеть: между тъмъ какъ на восточной сторонъ между десятилоктевымъ внутреннимъ дворомъ жертвенника и дворомъ внёшнимъ помещался столоктевый квадрать средняго двора, на съверной и южной сторонахъ не было средняго двора, но прямо противъ верхней платформы, имъвшей двадцатилоктевую ширину, лежалъ внъшній дворъ, причемъ раздёляющія галлерен должны пом'вщаться на уровнъ средняго двора и занимать пространство, остававшееся на обоихъ бокахъ зданія отъ столоктевой ширины площади, на которой стояла нижнях пристройка храма. Такимъ образомъ и здёсь внутреннимъ дворомъ, въ отличіе отъ средняго и вившняго, навывается двадцатилоктевая платформа, образовывавшаяся нижнею окружною пристройкою храма.
- и) Іосифъ Флавій въ Antiq. 8. 4. 1 говорить о широкихъ вратахъ на восточной сторонъ храма, которыя когда отворялись, открывали жертвенникъ народу, стоявшему во внутреннемъ (среднемъ) дворъ. Слъдовательно мъдный алтарь стоялъ не на среднемъ или внутреннемъ дворъ, отведенномъ для народа, но далъе къ вападу и выше, за лъстницею и вратами, то есть на

восточной части верхней платформы храма (Niese II, рад. 199, § 105, ср. 8, 4, 2—3 и 8, 3, 2, § 70).

- і) По 2 Парал. 8, 12—13 жертвеннякъ стояль на верхней платформ'в храма прямо противъ притвора. Въ той же кингь 4, 9-22 принадлежности священническаго двора описываются вмёстё съ мёдными колоннами притвора и его дверями, что заставляеть пом'вщать священивческій дворь на одномъ уровей съ папертію вритвора. Въ 10-мъ стихв этотъ священническій дворъ, вывышій сравнительно небольшіе размітры, отличается отъ большаго (средняго) двора; вдёсь же упоминаются его двери съ вереями, обложенными м'вдью. На немъ, именно на юговосточной его сторонъ, помъщалось также міздное море и другіе сосуды священническаго двора 1). По 2 Парал. 5, 12 во время освищенія храма на восточной сторонів жертвенника, слівдовательно во вратахъ и на ступеняхъ паперти, стояли пъвцы-левиты съ кимвалами, цитрами и псалтирами, п кром' того сто двадцать священняковъ съ трубами. Широкихъ вратъ и высокой и широкой паперти было вполнъ достаточно для помъщенія пъвцовъ и музыкаптовъ (ср. 2 Парал. 6, 3, ср. 12—13 и 3 Цар. 8, 22).
- к) Наконецъ у пророка Ісзекіиля находимъ подробное описаніе вивінняго вида жертвенника и точное указаніе его размівровъ (40, 47,—43, 13—17). Прежде всего замівтить надо, что пророкъ знаетъ одинъ только жертвенникъ, который стоялъ непосредственно предъ притворомъ храма, за среднимъ дворомъ. Такъ въ 40, 47 алтарь занимаетъ місто между столоктевымъ квадратомъ средняго двора и притворомъ храма, также и опи-

<sup>1)</sup> Разміры этихъ сосудовъ не препятствують помінать ихъ на верхней платформі. Подробное описаніе ихъ см. у Олесн. стр. 321—333.

саніе жертвенника въ 43-й главъ стоить въ непосредственной связи съ упоминаніемъ о вершиню горы и верхнемъ зданіи храма. Можно думать, что большой м'вдный алтарь Соломоновъ, сооруженный для экстренныхъ случаевъ, быль потомъ уничтоженъ, а жертвенникъ внутренняго верхняго двора могъ быть несколько увеличенъ, особенно въ нижней части. Террасовидный жертвенникъ состоить изъ следующихъ частей: 1) назуха или мозаический помость съ углублениеми вы почет вы одинь локоть и локтевой ширины: Еер. חיק,---Халд. רויק,--stratum ornatum, помость основаніе,—LXX: хо́джоция βάθους (βάθος πηχυς) ἐπὶ πηχυνκαὶ πηχυς τὸ εὖρος,— Вулы и Сир. sinus, Араб. profunditas sinus, и съ низкимъ барьеромъ по краямъ въ одну пядень (евр. וגבולה אל שפתה, LXX: אמו γεῖσος ἐπὶ τὸ χεῖλος, Ακ. и Өеод.: то брюм, Сим.: периориориом; Вульг.: definitio ejus usque ad labium ejus... haec quoque erat fossa altaris, Халд.: сlausura, taenia, peribolus—Buxtorf.) על-ספתיה (super labium ejus Полигл.), Сир.: balaustium habebat labrum ejus, Apa6.: crepido palmaris oras ejus undique cingebat; 2) หนวงเหน้ นาน มดเมนั уступа въ два локтя высоты и одинъ локоть ширины (Евр. «отъ пазухи земли до уступа нижняго дворъ храма, уступъ, терраса — два локтя и ширина одинъ локоть, —LXX: хад тойто то йфос той диясаστηρίου έχ βάθους τῆς ἀρχῆς τοῦ χοιλώματος αὐτοῦ πρὸς τὸ ίλαστήριον τὸ μέγα τὸ ὑποκάτωθεν, Βульг.: de sinu terrae usque ad crepidinem novissimam, Ak.: ἀπὸ τοῦ κόλπου τῆς γῆς ἔως τοῦ κρηπιδώματος τοῦ κατωτάτου, Сим. περιδρομήν, Тарг.: отъ основанія земли до уступа нажняго (состоя отъ отъ отъ отъ отъ отъ отъ отъ отъ pavimentum—Buxt., atrium--Полигл.), Сир.: a solo balaustium infimum usque, Apab.: ab imo principii cavitatis ejus usque ad propitiatorium majus quod erat

infra; 3) второй уступь большой въ четыре локтя высоты и одинь локоть ширины (евр.: и отъ уступа малаго — нижнаго — до уступа большаго четыре локтя и ширина локоть; LXX: καὶ ἀπὸ τοῦ ίλαστηρίου τοῦ μικροῦ ἐπὶ τὸ ίλαστήριον τὸ μέγα; Ακ.: καὶ ἀπὸ κρηπιδήματος του μικρού έως του κρηπιδήματος του μεγάλου; Халд.: отъ уступа малаго до уступа великаго; Сир.: а balaustio infimo ad supremum; Apa6.: a propitiatorio minori ad propitiatorium majus); 4) самый алтарь въ четыре локтя высоты, съ четырьмя выдававшимися изъ него рогами (евр.: אריאל и הראל — гора Божія, по Евс. «левъ Божій», Полихр. «гора Божія», Өеодор. «гора Божія или св'єть Божій»; LXX: τὸ ἀριήλ, Вульг.: ipse autem Ariel; Таргумъ не отличаеть отъ общаго названія ст. 13-го и употребляеть тоть же терминь--жертвеникъ; Сир.: Hedael, Apaб.: Ariel.).-Кромъ того въ 16 - 17 стихахъ показана ширина жертвенника въ двенадцать локтей квадрата и ширина уступа въ четырнадцать локтей квадрата съ барьеромъ въ поллоктя: Евр.: и аріэль двінадцать локтей длины на двънадцать ширины, квадратный на четыре стороны свой; а уступъ четырнадцать локтей въ длину на четырнадцать въ ширину на четырехъ сторонахъ его; и баррьеръ вокругъ него въ половину локтя, и пазуха у него въ локоть кругомъ; LXX: τὸ γεῖσος αὐτῷ χυκλόθεν χυχλούμενον ἀυτῷ ἥμισυ πήγεως καὶ τὸ χύχλωμα (χόλπωμα или хοίλωμα?) αὐτοῦ πῆχυς χυχλόθεν; Вульг.: стеpido quatuordecim cubitorum... etcorona in circuitu ejus dimidii cubiti et sinus ejus... Халдейскій не отличаеть аріэль отъ жертвенника ст. 13-го — מוכח, а Сирскій опускаеть, что пазуха имела одинь локоть. Такимь образомъ мы пивемъ общую высоту жертвенника въ 2+4+4= =10 локтей, указанную во всёхъ авторитетныхъ источникахъ, а вивств съ рогами и соединявшею ихъ рвшеткоюбыть можеть въ 12 локтей (Евполемъ). Ширина и длина

жертвенника опредъляются: однолоктевою шириною трехъ уступовъ и квадратомъ двухъ уступовъ въ четырнадцать н двінадцать локтей. Такъ какъ четырнадцатилоктевый квадрать дается тому уступу, который лежаль непосредственно надъ назухою и помостомъ, то, въроятно, разумвется нижній или малый уступъ, служившій основаніемъ жертвеннику; потомъ следоваль средній большой уступъ, составлявшій нижнюю часть алтаря, въ двънадцать локтей квадрата; наконецъ верхняя часть алтаря должна была, при локтевомъ уступъ, имъть десять локтей квадрата, указанные въ Сирскомъ и Арабскомъ текстахъ 2 Парал. 4, 1. Что же насается до мозанческаго помоста, лежавшаго на землъ, слъдовательно на одномъ уровив съ поломъ платформы, и окружавшаго алтарь полосою въ одинъ локоть ширины, то онъ долженъ быль иметь шестнадцать локтей квадрата. Въ такомъ случав площадь алтаря мы должны расширить на шесть локтей, что конечно не составить противоръчія указанной пророкомъ общей длинь храновой платформы въ сто локтей; какъ пельзя считать такимъ противоръчіемъ и удлинненіе храмовой платформы на десять локтей для пом'вщенія алтаря въ двадцать локтей квадрата.

Такіе размівры составных частей жертвенника получаются въ томъ случаї, если вмівсті съ Таргумомъ терминъ аріэль считать общимъ названіемъ жертвенника (т.-е. двухъ верхнихъ уступовъ его). Если же относить этотъ терминъ къ одному только верхнему уступу алтаря, то длина и ширина всего жертвенника и его составныхъ частей увеличится на два локтя, именно: аріэль—двінадцать локтей квадрата, большой уступъ четырнадцать локтей, малый или нижній уступъ (основаніе)— шестнадцать локтей, наконецъ мозаическій помость—восемнадцать, а быть можеть и двадцать локтей квадрата. Трудно рѣшить: описываеть ли пророкъ тоть алтарь, который онъ видѣлъ въ Сол. храмѣ, — или же это — новый проектъ жертвенника? Но во всякомъ случаѣ террасовидный жертвенникъ Іезекіилевъ съ четырнадцати — или шестнадцатилоктевымъ квадратомъ, среднимъ между десяти и двадцатилоктевымъ, открываетъ полную возможность примирить даты Сирскаго и Арабскаго текстовъ съ другими свидѣтельствами, если предположить помостъ алтаря (вмѣсто шестнадцати) въ двадцать локтей квадрата, а его верхнюю часть—въ десять.

Кромъ того, Ісзекіплевъ жертвенникъ достопримъчатсленъ тъмъ, что не только своимъ террасовиднымъ устройствомъ и тройственнымъ числомъ уступовъ, но даже и отношениемъ высотъ уступовъ одного къ другимъ и къ общей высотъ алтаря, представляеть математически точное соотвътствіе пропорціямъ между высотами разныхъ частей храмоваго зданія '). Основаніе или цоколь храма составляеть одну шестую часть общей высоты зданія (60:10); также и нижній или фундаментальный уступъ жертвенника отпосится къ общей высоть алтаря какъ  $\frac{1}{2}$  къ  $12=\frac{1}{6}$ . Отношение цоколя къ каменнымъ стънамъ святилища и девира и отпошеніс втораго уступа къ нижнему выражается въ пропорція: 10:20=2:4; къ общей высотв каменной кладки: 10:30= 2:6; каменной части къ деревянной:  $30:30=6:6^{\circ}$ ; наконецъ цоколя къ нижнему каменному и верхнему деревянному домамъ, при сорокалоктевой высотв ивдныхъ колониъ, выразится въ пропорція: 10:40 = 2:8. Если считать эти совпаденія ділом не простаго случая и видьть въ Ісзекіплевомъ жертвенникь модель отноше-

<sup>1)</sup> Такъ перъдко и у насъ часовии, могильные и др. памятники представляють подражание архитектуръ храмовъ.

<sup>2)</sup> При 12-ти-ловтевой высоть алтаря.

ній высоть между храмовыми этажами, то мы найдемь здёсь новое доказательство правильности вычисленныхь нами размёровь какъ общей высоты Соломонова храма, такъ и его отдёльныхъ частей.

Это совпаденіе заслуживаеть особаго вниманія въ виду того, что въ пророчественномъ описаніи храма совсівмъ ність высоть, между тімь какъ размітры длины и ширины указаны весьма подробно и въ точныхъ цыфрахъ.

SCLXVIII Изучивъ наружный видъ Ветхозавётнаго храма, мы не можемъ общее впечатление его на зрителя выразить лучше, какъ словами древне-іудейскаго ученаго археолога: величественное по своимъ размърамъ и изумительное по своей художественности зданіе храма горъло золотомъ, разпоцвътнымъ мраморомъ и драгоцънными камнями, поражая взоры зрителей массою повсюду разливавшагося блеска. Это-то впечатлъніе, по нашему мнѣнію, и было національною колыбелью позднъйшаго іудейскораввинского богословія, темъ первичнымъ и конкретнымъ зерномъ, изъ котораго потомъ выросло Филоновское, Таргумическое, Талмудическое и Кабалистическое ученіе о Логосъ, Метатронъ, Мемръ, Меркавъ, Іскаръ, Каводъ-Шехинъ, спеціально раскрытое нами въ изслъдованіи о Филонъ Александрійскомъ. Нътъ нужды, повторимъ здісь, искать зародышь этой своеобразной теософіи съмо и овамо - у грековъ, персовъ или еще гдъ. Домъ Бога, земное обиталище Ісговы, мъсто покоя для ковчега откровенія-воть гдв родились первыя и проствишія конкретныя ощущенія тіхть идей, которыя облеклись потомъ въ сложную систему теософіи о Логосъ-Мемръ. Весь храмъ представляль изъ себя сферу, окружавшую ковчегъ откровенія множествомъ херувимовъ, сіяніемъ разноцвътныхъ камней и ослъпительнымъ блескомъ золота и мрамора. Это-жилище Ісговы, Его

шехина, свъть, сіяніе, слава Господа, Его каводъ, ieкара, δόξα, мъсто покоя Господня, колесница Бога, меркава, сфера безчисленныхъ служебныхъ силъ-херувимовъ. Напротивъ, внутри храма—во святомъ уже царитъ таинственный полумракъ; далъе, въ девиръ горить одинь только свытильникь Моисеевь съ семью лампадами; наконецъ еще далве, въ самомъ центрв девира, во святомъ святыхъ, за таинственною завъсою, окруженный стънами святаго святыхъ Моисеевой скиніи и осъняемый херувимами славы, въ совершеннъй-шей тымъ и на простой голой скалъ, почиваеть Ковчегъ Завъта съ откровеніемъ, начертаннымъ Самимъ Ісговою, и таинственнымъ, никогда и никъмъ не прочитаннымъ, именемъ Божіимъ, отъ котораго зависитъ судьба всего міра. Израиль, не исключая даже и первосвященника, созерцалъ только славу и сіяніе Іеговы, слышалъ Его слово—Мемру (Логосъ), но самое святое святыхъ, скри-жали откровенія, имя Божіе оставались сокрытыми отъ смертнаго и нечистаго взора человъческаго полнымъ мракомъ неприступнаго мъста. Живя воспоминаніями своего славнаго прошлаго, послешленный Израиль это живое и конкретно-историческое чувство облекъ въ мертвую и отвлеченную деистическую систему теоріи о невозможности живаго взаимообщенія между Творцемъ и тварью, о посредствующей между ними средѣ низ-шихъ божественныхъ силъ, во главѣ съ Логосомъ-Мемрою, представляя эту среду въ видъ свъта и славы, окружающихъ Ісгову, и таинственной колесницы изъ ангеловъ съ возницею Логосомъ, на которой почиваетъ неизреченное, недоступное и сокровеннъйшее Верховное Существо. Такъ резонируя надъ давнею стариною и не понимая ея истинной силы и смысла, послѣплѣнный, уже липившійся скрижалей Ветхаго Завѣта, Израиль облекъ утраченную святыню темнымъ покровомъ софизмовъ и суемудрія, такъ что за этимъ покровомъ уже не видъль того свъта, какой скрывался подъ недоступною и непроницаемою стнью святаго святыхъ. Обитая во мгив и сънк въ эпоху Ветхаго Завъта, Господь объщаль однакоже, что придеть время, когда Онъ откроется не только избранному народу, но и всемъ народамъ, когда въ Израилъ возсіяеть свъть въ откровеніе языкамъ и совершится примиреніе всехъ людей, когда таниственное покрывало ветхозавътной съни будеть снято воплотившимся Словомъ-Сыномъ Божінмъ. Не понимая этой свновности Ветхозаветного храма, Израиль остается съ этимъ покрываломъ до днесь при чтеніи Моисея, которое для христіанина снято Інсусомъ Христомъ. Разъединяя Бога отъ человъка и не въруя тайнъ Боговоплощенія, избранный когда-то народъ досель не выяветь, что истинная скинія Божія и истинный храмъ Господень есть Іпсусъ Христосъ, Коего Ветхозавътный храмъ былъ только прообразомъ, въ Коемъ обитаетъ вся полнота Божества твлесно и Который Одинъ только открылъ Бога, никогда и никъмъ не вильниаго.

#### погръшности.

| Cmp.      | Cmpora.     | Напечатано.                 | Надо.                                                 |
|-----------|-------------|-----------------------------|-------------------------------------------------------|
| 12        | 11 сн.      | особыми контрфорсами.       | поперечными ствнами                                   |
| 17        | 12 св.      | двадцать                    | 20 или 35                                             |
| 22        | 11 сп.      | служило                     | служило имъ                                           |
| 33        | 8-10 cs.    | Притомъ Eus. ib. IX, 34).   | Притомъ золото могло хра-                             |
|           |             |                             | ниться въ самомъ храмѣ,                               |
|           |             |                             | а не въ его боковыхъ при-                             |
|           |             |                             | стройкакъ (2 Парал. 34,                               |
|           |             |                             | 14-15, cp. Antiq. 14, 7. 1).                          |
| 34        | 9 св.       | птатформя                   | платформы — балкона                                   |
| 36        | 7 сн.       | сторовы                     | стороны города                                        |
| _         | 6 сп.       | острой                      | самой                                                 |
| 45        | 2 св.       | Евполемъ: боног             | опустить                                              |
| 51        | 18 сн.      | חוצא                        | חוצה                                                  |
| 53        | 12 св.      | ἐπιλαμβανόμενας             | <b>ἐπιλαμβανομένας</b>                                |
| 54        | 8 · · 9 ca. | выступали контрфорсы        | выступали въ видъ контр-<br>форсовъ поперечныя стъны. |
| 57        | 7—22 св.    | Наконецъ пристройки.        | опустить                                              |
| 71        | 11 сн.      | ἀθεωμένου                   | ἀφεωμένου                                             |
| 72        | 21 св.      | 3 Ц. 10, 5).                | 3 Ц. 10, 5; 4 Ц. 16, 18).                             |
| <b>76</b> | 7 св.       | Евполемъ ibid.              | опустить                                              |
|           | 11—12 св.   | Датамъ стоящимъ             | Дать Мишин можемъ не                                  |
|           |             |                             | иридавать значенія, какъ<br>стоящей                   |
| _         | 16—17 св.   | а въ цыфрѣ перепис-<br>чика | опустить                                              |
| _         | 14 сн.      | 18 локтей                   | 14 доктей                                             |
| 80        | 14 сн.      | 3 Цар. 5, 31,—              | 3 Цар. 6, 36,—                                        |
| 81        | 3 сн.       | (1 Ездр. 5, 3-5).           | (1 Ездр. 6, 3—5).                                     |
| 83        | 9—10 св.    | особый верхній              | второй каменный                                       |
| 97        | 9 сн.       | חלוים                       | חלונים                                                |

| Стр.                            | Строка.                                     | Напечатано.                                               | Надо.                                                                                      |
|---------------------------------|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 98<br>99                        | 8 св.<br>18 сн.                             | שקפוס<br>6, 8                                             | שקופים<br>6, 4.                                                                            |
| _                               | _                                           | מכסזת                                                     | מכסות                                                                                      |
| 105<br>114<br>117               | 27 св.                                      | ППППППППППППППППППППППППППППППППППППП                     | ПОО 3 I(ар. 6, 9. 10. оканчиваться опустить                                                |
| 118<br>119                      |                                             | 7140<br>примъчаніе 2-е                                    | OUVETHTE                                                                                   |
| 123                             | 12 сн.<br>8—7 сн.                           | те. rationem, порядокъ<br>или субботній чинт въ<br>храмъ  | TOID TOID  T-e. structuram pro die sabbatho, quam constru- xerunt in domo                  |
| 127                             | 5 св.<br>6 св.                              | десять наи одиннадцать десять наи одиннадцать             | десять— патнадцать<br>пять— шесть нін же де-<br>сять— одиннадцать                          |
| 140                             | 14 св.<br>22 св.                            | <b>刊</b><br>3 <b>Цар.</b> 7, 16.                          | ካ <b>ጋ</b><br>3 Цар. 7, 6.                                                                 |
| 150<br>164                      |                                             | двадцать LXX толковниковъ по-<br>ta n)                    | двинадцать всв тексты Іерем. 52, 21 и Іосифъ (Antiq. 8, 3. 4: τὸ πάχος τεσσάρων δακτύλων). |
| 166<br>168<br>170<br>184<br>186 | 8 св.<br>11 сн.<br>13 св.<br>7 св.<br>9 сн. | <ul><li>Π   Π   Ε   Ε   Ε   Ε   Ε   Ε   Ε   Ε  </li></ul> | ОП двънадцатня октевую совстви у у у у у у у у у у у у у у у у у у у                       |
| 188<br>213<br>214               | 1 сн.<br>5 сн.<br>8 св.                     | ΣΥΣΕΓΠΆ<br>ὑπερῶοι<br>εκγπρεκκία                          | בעברתא<br>τὰ ὑπερῶα<br>σημπρεκιτέ.                                                         |

223

### Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующія книги.

- I. Размышленія є сущности христіанской вѣры. Сол. Гизо. Перевода сели. Н. Серпівескаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ цер. 1 р. 20 в.
- П. Въчная жизнь. Пуванчныя чтенія Э. Навиля. Перев. свят. Н. Сергієвскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.
- III. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Аевнагора, Ософида Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ съ яведеніями и примъчаніями свящ. П. Преображенскимъ. М. 1867 г. Цъпа 1 р. 25 к., съ пересылною 1 р. 50 к.
- VI. Сочиненія св. Иринея Люнскаго. І. Пять вингь противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свяш. П. Преображенскимъ. М. 1871. Цъна 3 руб. съ пересылною.

V. Вопросъ о зят. Публичныя чтенія Эрнеста Навидя, Перев. соям. Н. Протопопова. М. 1872 г. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.

VI. Чудеса Господа нашего Інсуса Христа. Объяснительныя приначанія въ евангельскимъ повъствованіямъ о чудесахъ Христовыхъ. Сочиненіе Дублинскаго архіспископа Тренча, переведенное А. З. Зиповьевыма. Мосива, 1883 г. Цвна 1 руб. 30 коп. съ пересылною.

VII. Изъ ленцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ И. Система каноническаго права: о составъ первовнаго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусковъ—

ц. съ перес. 2 р.

- VIII. Ереси и расколы первыхъ трехъ вѣковъ христіанства. Ч. І. Обозраніе источинновъ для исторія древивійшихъ секть. Пром. А. М. Иваниова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.
- ІХ. За двадцать лать священства (1863 1883 г.) Слова и рачи пром. А. М. Изакцова-Изатопова, законоучителя Александровскаго военнаго училища и профессора Московскаго Университета. Москва, 1884 г. Цана 3 р. съ пересылвою 3 р. 50 к.
- X. Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва, 1881 г. Цвна 75 к., съ пересылкою.
- XI. Теорія древле-русскаго церновнаго и народнаго пінія на основаній автентических трантатовъ и инустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Цівна 2 руб. съ пересылною.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНЕ

## ВЪ 1890 ГОДУ ИЗДАЕТСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ

Подписная цена на годовое изданіе съ нересылкою — н

Россін 7 руб., за границею 8 руб.

Подписка принимается: въ Москвъ, у редактора журны протојерен при церкви Өеодора Студита, у Никвтских горотъ, П. А. Преображенскаго и у извъстныхъ книгопродавать въ Петербургъ — въ книжномъ магазинъ Тузови. Наогородные благоволять адресоваться исключительно такы на редакцію «Православнаго Обозр'явія» въ Москв'я.

Просимъ обратить особенное вниманіе: желая облегата пополнение церковныхъ библютекъ и библютекъ учебиизаведеній духовнаго в'ядомства и министерства народки просв'ященія, для коихъ «Православное Обозр'яніс» резп мендовано учебными начальствоми, редакция сПривослагаго Обозрания находить возможными достанить подписыкамъ это изданіе за 1878, 1881, 1882, 1885, 1884 и 1885 г. по следующимъ пониженнымъ ценамъ: для выпрещвающих по ва од 1 в какой-либо годъ-лямь руб., ва тва годасемь руб.; за три-десямь руб., за четы ре-триникам руб., за пять льть-семнадцать руб. за шеста лыдвадиать одинь руб. съ пересилкою.

Экземплары «Правосл. Обозр.» за 1886 и 1887 п. от разонынсь; за 1888 и 1889 года остается прежина — сам. руб.

#### ВЪ РЕДАКНИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ:

Оставников въ небольшомъ количествъ виземидаровъ Писич мужей апостольскихъ, изданныя въ русскоиъ перевода со вислучия и примвиниями из нимъ сращ. Н. А. Преображенскить Пов съ пересылною 2 р.— Кроив того:

Г) Указатель къ "Пранославному Обозранів" за однивали лить 1860—1870 гг., гоставленный П. А. Ефреновича. При

Уназателя 75 к., св пересылков I р.

2) Псалтирь въ повойъ сдавянскомъ перевода Амарила Пертиол-Каменоваго) архісписнова Московскаго, Москва 1675 в. Hana 50 non.

Предастора-таковый прот. И. Преображения

Отъ Московского Духовно-ценеррнаго комптета печатать потпилата, Мана Августа 2.4-то два 1890 года. Memory cash Dines Henry