

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

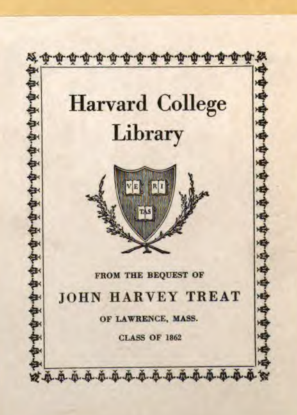
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

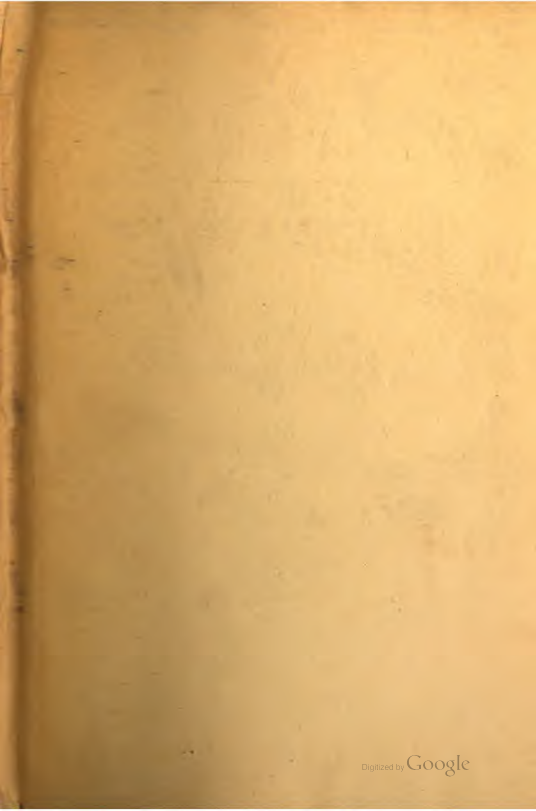
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





FROM A COLLECTION OF BOOKS
BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY
ARCHIBALD CARY COOLIDGE

gitized by Google



Digitized by Google

No 0,4,11,12

# HPABOCAABHOE OGO3PBHIE

1890

### Январь.

### COZEPHAHIE:

1-аналение доказательствъ быти вожил. В. Д. Кудрявцева.

П.—ЛЕВЬ НИКОЛАЕВИЧЬ ТОЛСТОЙ, ЕГО ИСПОВЪДЬ И МНИМО-НОВАЯ ВЕРА. А. Э. Гусева.

ИК.—НОВИЕ СПОРЫ ПО ОЧЕНЬ СТАРОМУ ВОПРОСУ ПЗЪ ЕСТОРЫ ВПЛИИ КОИСТАНТИНА ВЕЛИКАРО, Д.

IV - АРИСТІАНСТВО в ВОЙНА. П. Я. Святлова.

V.-BIACIE ABLATEJE, P. A.

VI -- BRATHIE AROUTOJA HABIA, J.

VII. - ВИВЛЕЙСКІЯ ЭКЕПИПИВЫ,

VIII.— ПЛВНАСТВІ в ЗАМІТКІІ: Начто объ вокорененія дурных приничекь прогновародня попредотноми виродной школи. — Д-ра Далингерь ў. — Шасторы Берсле ў. — Предстойщое тысячелічіе со премени докуми натеріарка Фотіл. — Погранда. — Попли кензи. — Объявленія объ кладуш вурналода.

«Православное Обозрѣвіе» выходить ежемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Подписная цѣна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвъ и пересыдкою въ другіе города 7 р. с.

Полные экземплары «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ попиженнымъ пѣнамъ: 1861, 1862, 1863 годы — по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866, 1868, 1869, 1871, 1872, 1873 и ресылки, 1865, 1866, пересылки, а за одиниадцать лѣть—1874—по 3 руб. безъ пересылки, а за одиниадцать лѣть двадцать восемь рублей. На пересылку прилагается за кажедый годовой экз. за 8 ф., а за 11 лѣть — за 80 фунтовъ по разстоянію.

# Отг Москвы за кажедый фунтъ посылокъ съ книгами

До Або 20 в. Архангезьска 20 к. Астрахана 20 к. Вально 40 к. Баку 30 в. Благовъщенска 80 к. Варшавы 20 в. Вально 10 к. Витебска 10 к. Владикавказа 20 к. Варшавы 20 к. Ваука 10 к. Върваго 40 к. Варка 10 к. Върваго 40 к. Варка 20 к. Варка 10 к. Върваго 40 к. Варка 10 к. Върваго 40 к. Пеленвроореа 20 к. Гродно 20 к. Екатеринославан 10 к. Едисаветнозн 30 к. Жигоміра 10 к. Карска 60 к. Казани 10 к. Кальны 20 к. Казукі 5 к. Карска 10 к. Карска 20 к. Казукі 5 к. Карска 10 к. Карска 20 к. Курска 10 к. Курска 20 к. Курска 10 к. Курска 20 к. Курска 20 к. Курска 20 к. Николавевка 1 р. Новгорода 5 к. Оренбурга 20 к. Пензан 10 к. Пекова 10 к. Оренбурга 20 к. Пензан 10 к. Пекова 10 Радома 20 к. Пензан 10 к. Пекова 10 Радома 20 к. Пензан 10 к. Оренбурга 20 к. Пензан 10 к. Саратова 10 к. Семиналивска 40 к. Сувалска 40 к. Саратова 10 к. Семиналивска 40 к. Тамбоб 5 к. Тамкента 40 к. Сързгова 20 к. Тамастуса 10 к. Саратова 10 к. Тамбоб 5 к. Тамкента 40 к. Сързгова 20 к. Тавастуса 10 к. Саратова 30 к. Томска 40 к. Тура 5 к. Тамбоб к. Узеаборга 20 к. Уральска 20 к. Тура Харсона 20 к. Черныгова 10 к. Чяты 70 к. Эризин 30 к. Курсо на 20 к. Черныгова 10 к. Чяты 70 к. Эризин 30 к. Курсо на 20 к. Черныгова 10 к. Чяты 70 к. Эризин 30 к. Черныгова 10 к. Чяты 70 к. Эризин 30 к. Курсо на 20 к. Черныгова 10 к. Чяты 70 к. Эризин 30 к. Чаты 70 к. Чаты 70 к. Чаты 70 к. Эризин 30 к. Чаты 70 к. Чаты 1

1 HH.

## ПРАВОСЛАВНОЕ

## OBO3PBHIE.

1890.

томъ 1.

М О С Б В А. Университетская пинографія, на Страстномъ Суль. . 1890. CP 318.5

HARVARD COLLEGE LIBRA - GIFT OF ARCHIBALD GARY COOLINGS - JULY 1 1922

Treat fund

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго комитета печатать дозволяется. Москва. Января 8-го 1890 года.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.

Digitized by Google\*

## значение доказательствъ бытия божия.

Въ закцючение нашего изследования о доказательствахъ бытия Божия 1) мы должны оделать общую оценку ихъ значения для религюзнаго сознания и философскаго мышления. При изложения этихъ доказательствъ въ отдельности, мы старались указать достоинства и недостатки каждаго изъ нихъ, принимая во внимание все главныя вовражения, какия могли быть выставлены противъ нихъ въ философскомъ мірт. Хотя каждое изъ доказательствъ имъло свои недостатки, но все въ совокупности, въ ихъ последовательномъ развити при взаимномъ дополнение одного другимъ, они могутъ быть навваны вполнт достаточными для рапіональнаго обоснования истины бытия Бога, какъ Существа высочайше совершеннаго и отличнаго отъ міра, — въ какой мітртакое обоснование возможно для человтческаго разума.

Но на такомъ общемъ заключение мы не можемъ еще остановиться окончательно, такъ какъ самое понятие о достаточности или медостаточности доказательства можетъ быть неодинаковымъ и потому требовать разъяснения. Въ вопросъ о доказательствахъ бытия Божия такое разъяснение тъмъ болве необходимо, что и признавая относительное значение ихъ для религизнаго совнания и мышления и несостоятельность вовражений противъ нихъ направленныхъ, не всъ философы однаво же согласны въ опредъ-

<sup>1)</sup> См. «Правосл. Обозраніе»—1884—1889 г.

леніи ихъ двиствительной, строго научной и философской цвиности. Такъ одни приписывають имъ болъе популярное, чъмъ научное значеніе, считають ихъ пригодными и убъдительными только для техъ лицъ, которые сознательно или безотчетно въ своемъ мышленіи стоять на почвъ обыденнаго здраваго смысла или религіозной въры и имъютъ нужду не въ высшемъ филосооскомъ знаніи, а только въ раціональномъ освъщеніи или въ **Философской оболочев своего**, уже предзанятаю убъжденія въ истинъ бытія Божія. Другіе признають за этими доказательствами одно отрицательное значеніе-опроверженія возраженій, которыя могли бы быть выставлены противъ истины бытія Божія матеріалистами и атеистами, но не положительное въ смыслв прямаго доказательства этой истины. Иные, какъ мы видвли, отвергають въ принципъ самую возможность ихъ и правоспособность разума доказывать бытіе Божіе, а отсюда само собою не могуть имъть высоваго мажнія о попытвахъ подобнаго доказательства. Вообще, на возможность возникновенія вопроса о дъйствительномъ научномъ значении доказательствъ бытія Божія указываетъ уже то обстоятельство, что эти доказательства, как ь показываеть опыть, не вижють абсолютно принудительной силы для мышленія, какъ напр. доказательства математическихъ истинъ; иначе - невозможно было бы ни существование атеизма, ни вознивновеніе въ философіи мивній о невозможности довазать бытіе Божіе.

Чтобы рашить вопрось о степени доказательной силы п оилософскаго значенія доказательства бытія Божія, мы очевиднодолжны предварительно разаяснить, ва чема именно можета и должно состоять требуемое философскима мышленіема доказательство этой истины.

Въ этихъ доказательствахъ мы имвемъ въ виду доказать фактъ существованія Божества. Но какимъ образомъ вообще возможно доказать существованіе какого-либо предмета? Въ самой большей части случаевъ, въ нашемъ эмпирическомъ познаніи мыссчитаемъ существованіе предмета доказаннымъ, какъ скоро онъ засвидътельствоваль о своемъ существованіи впечатлівніемъ произведеннымъ на наши чувства; несомнітно существуєть предметь, который мы виділи, слышали, осязали и пр.: такого рода доказательство мы назовемъ эмпирическимъ. Но можеть быть п

другаго рода доказательство существованія какого-либо предмета, когда эмпирически мы не знаемъ и не можемъ знать о его существованіи, но на основаніи различнаго рода умозаключеній нашего разума приходимъ къ убъкденію, что такой-то предметъ необходимо долженъ существовать: такого рода доказательство мы назовемъ апріорнымъ или раціональнымъ въ строгомъ смыслъ слова.

Каного рода донавательства требуеть нашъ разунъ для обоснованія истины бытія Божія? Такъ какъ, по мийнію многихъ философовъ, Божество не можетъ быть предметомъ нашего чувственнаго ощущенія (разумыя здысь ощущенія не только внышнихъ, но и внутренняго чувства), то единственно возможнымъ довавательствомъ его существованія остается только второй способъ, - довазательство раціональное. Мы должны вывести истину бытія Божія вань необходимый логическій результать изъ какихъ-либо другихъ положеній, имъющихъ несомивниую достовърность для нашего разума. Чтобы такой взглядь вывль логическую силу и значение раціональнаго доказательства, нужно соблюденіе двухъ условій: 1) чтобы выводимая истина (бытія Божія) была дійотвительнымъ, а не мнимымъ только выводомъ нзъ данныхъ положеній, т.-е. чтобы она не содержалась прикровенно въ твуъ посылкахъ, изъ которыхъ выводится заключеніе, иначе это уже будеть не доказательство въ точномъ смысль слова извъстной истины, а тольно повторение ея въ иной формъ или разъяснение ея для нашего сознания. 2) Другое условіе состоятельности апріорнаго доказательства то, чтобы тв подоженія, изъ которыхъ выводится или которыми доказывается извъстная истина, были во всякомъ случав болъе достовърными и несомивиными, чемъ доказываемая при помощи ихъ истина: въ противномъ случав мы впадемъ въ ту логическую погрвиность, которан называется petitio principii, когда доказывается какое-либо положение твиъ, что само еще требуетъ доказательства.

Но выполняють ли эти нормальныя требованія раціональнаго доказательства доказательства истины бытія Божія?

Что касается до перваго требованія, то въ подтвержденіе невозможности раціональных в доказательствъ бытія Божія, ихъ противники начиная съ Канта обыкновенно указывають на то обстоятельство, что всякаго рода довазательствамъ этой истины неегда предмествуетъ въ нашемъ разумъ предположение этого бытія и что поэтому они не могутъ быть названы раціональнымъ выводомъ какой-либо новой и дотоль неизвъстной истины изъ извъстныхъ и дознанныхъ положеній. Съ этимъ мивніємъ, какъ оно ни кажется опаснымъ для состоятельности доказательствъ бытія Божія, мы должны согласиться и притомъ въсамомъ широкомъ смыслъ, именно—что инкакое доказательство этого родь не было бы возможнымъ, еслибы въ нашемъ разумъ не существовало предварительно понятія о Богъ.

Къ этой мысли ведеть насъ уже самый процессъ возникновенія въ нашемъ разумъ опытовъ доказательствъ бытія Божія. Исторія показываеть, что идея о Богв гораздо старше всяхъ возможныхъ довазательствъ ен истины, даже въ самомъ простомъ и неразвитомъ ихъ видв. Подобнаго рода доказательства появляются очень поздно, вследствіе возинеших в уже сомненій въ этой истина; развиваются они мало-по-малу, вообще составляють достояніе школы, изв'ястны только людямъ знакомымъ съ философіей. Дъйствительное религіозное сознаніе не знаеть о нихъ; признаніе бытія Божія въ немъ основывается не на доводахъ разума, но на непосредственномъ чувствъ и въръ, подвръпляемой авторитетомъ положительныхъ религій. Что было въ жизни рода человъческаго, то повторяется въ жизни каждаго отдельнаго лица; убъждение въ истине бытия Божия возниваеть въ насъ не изъ умозаключеній разсудка и не изъ фипософскихъ размышленій о сущности бытія и о первой его причинъ; оно раньше ихъ и чив области знанія научнаго, не нуждается въ нихъ. Дъятельность разсудка, и то въ болъе теоретически развитыхъ личностяхъ, привходять впоследствій для разъисненія, повърки и подтвержденія существующаго уже въ насъ редигіознаго убъжденія.

Къ тому же заключенію приводить сасъ кромѣ указаній исторіи и психологическаго наблюденія и анализъ доказательствъ бытія Божія, какъ въ ихъ совокупности, такъ и въ отдёльности.

Что такое вначить доказывать извъстное положеніе? Доказывать—значить прінскивать къ данному положенію какія-лябораціональныя основанія, почему мы должны признать это положеніе не случайно возникшимъ въ насъ или принятымъ по до-

върію къ другимъ мивніемъ, но мыслію, удовлетворяющею логическимъ требованіямъ достовърности. Отсюда видно, что доказывая что либо, мы уже имвемъ первоначально въ умв. какъ данное, то положеніе, которое доказываемъ; это положеніе служить какь исходнымь началомь доназательства (его тезисомъ), такъ и его екончательною целью (выводомъ); ябо цель нашего довазательства, въ случав его удачи, въ томъ и состоить, чтобы возвратиться въ тому положению, изъ нотораго мы вышли, но превративъ его, при помощи раціональнаго изследованія, изъ положенія недоказаннаго въ раціонально обоснованную истину. Апріорное доказательство подчинено тому же закону; оно не есть, какъ утверждеють, иногда выводь совершенно новой и неизвъстной истины изъ дознанныхъ положеній. Ибо, какимъ образомъ быль бы возножень подобный выводь, еслибы мы не имвля на мальйшего предварительного понятія о томь, что им желаемь вывести (доказать а priori) изъ данныхъ посыловъ? Такой выводь могь бы быть только случайнымъ; извлекая изъ случайно взятыхъ положеній догически занаючющіяся въ нихъ посавдствія, мы могли бы правда натолкнуться и на понятіе о Богв. Но очевидно также, что подобный способъ апріориаго вывода нотины бытія Божія решительно противоречить и действительному ходу нашего мышленія и самому понятію о раціональномъ доказательства, которое требуеть правильнаго метода въ построенін доказательства, а не случайнаго блужданія между различными мыслями и положеніями въ надеждв получить какойлибо неожиданный результать, --- въ виде новой истины. Правильный же методъ здесь состоить въ томъ, что предварительно мы должны имъть въ виду данный тезноъ (напр. истину бытія Божія) и затвиъ пытаться оправдать этотъ тезисъ чрезъ приведеніе его въ связь съ какими-либо апріорными истинами нашего разума. И въ области научно-эмпирическаго познанія производя какой-либо искусственный опыть (эксперименть) или наблюденіе надъ явленіемъ природы, мы должны предварительно установить цвиь нашего опыта, ясно формулировать вопросъ, который мы предлагаемъ природъ и отвъта на который ждемъ отъ опыта. Иначе, не имъя яснаго представленія о томъ, чего мы ожидаемь оть опыта, производя опыты и наблюденія на авось, мы или не получень никакого отвёта на нашь вопрось или отвёты

неудачные и способные ввести насъ въ заблужденіе. Тоже и въ области познанія раціональнаго; чтобы раціональное обоснованіе (доказательство) какой-либо истины было удачно, мы должны имъть по возможности опредъленное понятіе объ этой истивъ; иначе наше мышленіе будеть не методическимъ и раціональнымъ, а обыденнымъ и ненаучнымъ мышленіемъ, которое можетъ иногда привести насъ къ правильному мизнію о вещахъ, но не къ достовърно научному знанію. Отсюда видно, что самый процессъ раціональнаго доказательства бытія Божія возможенъ только при предположеніи существованія этой истины въ нашемъ умъ.

Такое заключение подтверждаеть и анализъ изложенныхъ нами частныхъ доказательствъ бытія Божін. Ивъ этихъ докавательствъ прежде всего мы должны исключить онтологаческое, психологичесное и историческое, такъ какъ они ясно и примо исходить изъ предположенія иден о Богь какъ факта, даннаго въ личномъ и общечеловъческомъ сознаніи; они стараются только оправдать истину этого факта, первое-путемъ метафизическимъ, второепсихологическимъ, последнее-указаніемъ на его всеобщиссть. Взглянемъ на остальныя доказательства. Космологическое повидимому исходить изъ факта, неимвющого ничего общого съ пдеею о Богъ; изъ замъчаемой повсюду ограниченности, условности и несовершенства вещей, оно заключаетъ къ необходимости признать первую и безусловную причину міра. Но здівсь возникаютъ вопросы: 1) могли ли бы мы живть понятіе объ ограниченности, условности и несовершенствъ бытія, еслибы въ насъ не было хотя смутнаго понятія о бытіи неограниченномъ и всесовершеннымъ? 2) Еслибы такое понятіе и было возможно, то имвли ли бы мы тогда догическое право заключать оть бытія условнаго къ безусловному? На тоть и другой вопросъ мы должны дать отрицательный отвъть. Понятія условнаго и безусловияго, конечнаго и безконечнаго, несовершеннаго и совершеннаго суть понятія коррелятивныя, одно другое предподагающія и немыслимыя одно безъ другаго. Какимъ образомъ я могь бы имъть понятіе объ условности, ограниченности и недостатвахъ вещей, еслибы во мив не было ивкотораго поиятія о бытіи неограниченномъ и безусловномъ? Какимъ образомъ, скажемъ съ Декартомъ, я могъ бы, знать, что я и другія вещи несовершенны, еслибы не имъль идей о существъ болье совер-

шенномъ, чъмъ мое и окружающихъ меня вещей, по сравненію съ которымъ я сознаваль бы недостатки, какъ своей, такъ и витиней природы?---Но если даже предположимъ, что въ разумъ первоначально и самостоятельно существуеть понятіе о конечномъ и условномъ независимо отъ идеи безусловнаго, то отъ этого понятія, однимъ путемъ умозавлюченія, мы не могли бы перейти въ понятію существа безконечнаго и безусловнаго. Единственное понятів, какого эдесь можеть достигнуть разумъ--это простое отринание условнаго и ограниченнаго. Съ этимъ отрицательнымъ понятіемъ невоторые действительно старались осуществить идею безусловнаго; но мы видели иссостоятельность этого мивнія 2). Здись замитимъ лишь то, что еслибы безусловное, къ воторому межеть придти разумъ, не имъло передъ собою ничего вромъ условнаго и ограниченнаго даннаго во вившнемъ и внутрениемъ опытъ, --- еслибы оно было отрицательнымъ понятіемъ последняго, то идея о Боге никовиъ обравомъ не моглабы возникнуть въ нашемъ умъ. Такое отрицательное понятіе было бы отрицаніемъ всякаго понятія о Богъ вакъ о реально сущемъ безусловномъ объектв; потому что совершенно немыслимо допустить, чтобы ванимъ-либо процессомъ мышленія это отрицательное новятіе небытія внезапно превратилось въ положительноевъ щею существа абсолютно сущаго съ совершеннымъ забвевіемъ его настоящаго смысла; для такого превращенія ніть нивакого повода, никакой ни логической, ни поихологической возножности. Если же въ дъйствительности нашъ разумъ отъ конечнаго и условнаго даннаго въ опытъ завлючаетъ къ реальному и положительному безусловному не данному въ опыть, то это оттого, что въ немъ уже дана идея абсолютнаго существа; путемъ космологическаго довода нашть разумъ только оправдываеть ее наблюденіемь надь свойствомь вещей условныхь и ограниченныхъ, -- подтверждаетъ, что эти вещи суть дъйствительно условныя и ограниченныя, не соотвътствующія той идет безусловнаго, которую онъ носить въ своемъ умв. Итакъ, мы должны признать, что въ космологическомъ доказательствъ идея безусловнаго (божества), если и не предшествуетъ, какъ полагаетъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Психол. док. бытік Божія. Прав. Обоор. за 1887 г. февраль: стр. 224. 275—279.



Декартъ, то во всякомъ случать дана витстъ и перазрывно съ идеею условнаго въ нашемъ умъ и поэтому не можетъ быть апріорнымъ выводомъ изъ этого последняго.

Не счастливае ин въ этомъ отношении будутъ остальныя доназательства: телеологическое, гносеологическое и нравственное? Можеть быть въ нихъ мы двиствительно исходимъ изъ такихъ посылокъ, въ которыхъ не дано и съ которыми не соединено ни малъйшаго сврытаго предположенія бытія Божія и оно вытеваеть черезь нихь въ виде новой истины, что и требуется отъ раціональнаго доназательства? Въ доназательствъ телеологическомъ, человъкъ расматривая предметы и явленія природы, замвчая въ нихъ законосообразность, совершенство, красоту, повинуясь логическому требованію разума новать причины явленій, приходить въ предположенію первой причины міра, а подъ влінніемъ того же требованія-искать достаточной причины, приходить къ мысли, что эта причина не есть частная и ограниченная, но всесовершенная и абсолютная-Богъ. Ообратимъ вниманіе на понятія: первая, всесовсршенная причина. Двиствительно ли къ этимъ поинтіямъ неизбъжно ведеть законъ достаточнаго основанія, еслибы въ нашемъ разумъ въ видъ посылки было дано только представление о быти частномъ, ограничениомъ и несовершенномъ? Наша мысль, не нарушая этого закона, могла бы остановиться на ближайшихъ причинахъ данныхъ явленій, на причинахъ, тавъ-называемыхъ, вторичныхъ, какъ и теперь не тольно въ обыденной жизни, но и въ сферв эмпирического познанія, останавливается на нихъ и ими удовлетворяется. По мивнію многихъ философовъ познаніе первыхъ и абсолютныхъ причинъ не только не выражается какими-либо требованіями знанія, но въ сущности противоръчить его интересамъ 2). Далье,

<sup>\*)</sup> Эта мысль, первое зерно которой находимъ у Бакона, получила полное свое развите въ столь распространенномъ въ наше время позитивизмъ и въ родственныхъ съ нимъ агностициямъ и релятивизмъ. Всъ эти направленія въ стремленіи отыскивать первыя и абсолютныя причины вещей видять величайшую опасность для знанія и заблужденіе нашего ума. Вст эти причины (въ томъ числъ и абсолютная первопричина бытія),—пустыя и ни къ чему непригодныя метафизическія фикціи. Но если и существують такія причины, то для познанія онъ совершенно недоступны и безполезны. Дъло положительнаго знанія изученіе ближайшей связи и законовъ явленій, данныхъ въ опыть—того, что прежде называли вторичными причинами.



положимъ, нашъ разумъ не удовлетворится ближайшими причинами явленій: что можеть заставить его искать одной, последней причины, а недовольствоваться рядомъ причинъ одна другую усдовливающихъ и идущихъ въ безконечность? По мивнію Канта, такой способъ воззрвнія не только не противорвчить законамь разсудка, но даже болъе содъйствуетъ расширенію нашего познанія въ области научной, чемь возреніе противоположное. Положимъ далъе, что нашъ разумъ изъ двухъ равно возможныхъ для него предположеній-признать безконечную цапь причинь пли одну обсолютную последнюю причину, почему либо остановился на последнемъ. Есть ли для разума принудительная логическая необходимость при опредвлении этой причины выходить за границы извъстнаго ему міроваго бытія и искать причины отличной оть міра и всесовершенной? При разбора носмологичесваго доказательства мы видъли, что такан абеолютнан причина бытія могла бы быть найдена и въ самомъ міра какъ его собственная, субстанціальная основа, будемъ ли ны представлять эту основу вещественною (матеріадиамъ) или духовною (идеализмъ). Если же нашъ разумъ, не смотри на естественную возможность или ограничиваться изследованіемъ ближайщихъ только причинъ явленій или останавливаться на первопричинахъ не нивощихъ ничего общаго съ живою идеею о Богъ, тъмъ не менве путемъ разсмотрвнін природы приходить къ понятію высочайше разумнаго Виновника міра, то это зависить оть того, что ему уже предносится идея о такомъ существъ, а раціональное разсмотръніе природы и ея явленій только подтверждаеть и разъясняеть эту идею.

Посла сказаннаго нами о доказательствахъ восмологическомъ и телеологическомъ намъ натъ особой нужды останавливаться на остающихся, — гносеологическомъ и иравственномъ. Очевидно эти доказательства возможны и имаютъ значение только при предварительномъ существовании въ нашемъ разума идей, — объ абсолютномъ всесовершенномъ знании и объ абсолютномъ нравственномъ совершенства, иначе предполагаютъ идею абсолютнаго. Еслибы втой идеи въ насъ не было, то въ насъ не возмикло бы и вопроса объ условияхъ возможности вполнъ достоварнаго знании полнаго правственнаго совершенства, — вопроса, рашение котораго и приводить насъ къ заключению, что то и другое возможно

лишь съ признаніемъ истины бытія Существа всесовершенняго. Итакъ, мы должны признать, что существующія доказательства бытія Божія не удовлетворяють нормі строгаго раціональнаго доказательства, такъ какъ они предполагають за собою понятіе о Богів, и это понятіе болье или меніве незамізтно входить въ посылки доказательства, по врайней мізрі значительно вліяеть на самый ходъ доказательства, направляя его именно къ тому заключенію, къ которому можеть-быть и не пришель бы нашъ разумъ, еслибы оно не было подсказано идеею о Богів.

Удовлетворяють ли теперь доказательства бытія Божія второму выставленному нами требованію раціонального довода, чтобы посылки или положенія, изъ которыхъ выводится истина Божія, обладали такою несомнівнюю достовірностью, воторая служила бы ручательствомъ достовърности и выводимой изъ нихъ истины, воторан очевидно предполагается не столь достовърною, такъ какъ она имъетъ нужду въ доказательствъ, въ приведении ея въ связь съ болъе достовърными положеніями. Эти посылки или основоположенія доказательствъ бытія Божія намъ извъстны. Оптологическое доказательство исходить изъ того положенія, что необходимымъ повятіямъ нешего мышленія должна соотвътствовать дъйствительность; следовательно и необходимому понятію нашего разума о Богв должно соотвътствовать его реальное бытіе. Космологическое,--что цвпь вваимно условливающихъ другъ друга причинъ не можетъ простираться въ безвонечность; следовательно должна быть привнана причина перван и безусловная. Телеологическое, -- что въ мірв есть порядовъ, цълесообразностть, врасота; следовательно должна быть высочайшая, разушная причина міра. Психологическое исходить изъ факта существованія въ насъ апріорной идеи о Вогъ и единственно возможное объяснение этого факта находитъ въ признаніи бытія Существа высочайшаго. Историческое основывается на положении: въ чемъ согласны всв и всегда, то мы должны признавать несомивнною истиною; следовательно такое же значеніе должно имъть и всеобщее убъжденіе людей въ бытін Божіемъ. Нравственное утверждаетъ, что въ насъ есть прирожденный нравственный законъ и что въ мірв нать нормальнаго соотвътствія между добродьтелью и счастіемъ, отсюда вытекаеть необходимость привнать бытіе верховнаго Законодателя

и Мадовоздаятеля. Но разсиатривая эти подоженія, которыя должны служить основаніемъ для вывода истины бытія Божія, можемъ ли мы сказать, что они имъють безусловную принудительную сылу для мынденія, представляють собою начто въ рода аксіомъ, никакое сомивние въ которыхъ невозможно? Очевидно ивтъ. На ряду съ этими основоположеніями стоять другія имъ противоположныя и до сихъ поръ отстаивають свое право существованія въ философскомъ мірѣ. Такъ, ученіе о соотвътствіи нашего мышленія бытію и объективномъ значеніи необходимыхъ понятій и идей нашего разума, встрачаєть сильнайшее противодъйствіе въ субъективномъ идеализмі, признающемъ за этими понятіями и идеями одно лишь формальное значеніе въ области нашего познанія. Основаніе космологического аргумента — немыслимость безконечнаго преемства причинь, теряеть свое значеніе съ точки зрвнія вритической философіи Канта. Цвлесофоразность міра отвергается въ эмпирической философіи и та же самая природа, которая для однихъ мыслителей представляетъ очевидныя доказательства премудрости и благости Творца, для другихъ, въ своихъ, кажущихся неразумными, явленіяхъ, подаеть поводь къ возраженіямь не только противь этихъ свойствъ, но противъ самаго существованія виновника міра. Всеобщность религін — фактъ далеко не единогласно признаваемый философами, не говоря уже о признамім всеобщаго согласія людей за критерій истины. То же должно сказать и о прирожденности идей о Богв и правственности и о несоответстви на земле между нравственною деятельностію и счастіємъ.

Что всё эти, противорёчащія основоположеніямъ довазательствъ бытія Божія, воззрёнія, оказываются несостоятельными при ближайшемъ ихъ разсмотрёніи, это конечно справедливо и несостоятельность большей части ихъ указана нами въ изложенія этихъ доказательствъ. Но во всякомъ случаё для общей оцёнки разсматриваемыхъ нами доказательствъ здёсь важно для насъ то, что основоположенія ихъ не имёютъ того значенія. какое было бы желательно для чисто раціональнаго доказательства, какъ вывода изъ положеній вполнё носомнённыхъ.

Но можетъ-быть не имъя достовърности абсолютной, они пиъютъ достовърность относительную въ томъ смыслъ, что представляють собою положенія сравнительно болье и тверже

обоснованныя, чёмъ выводимая изъ нихъ истина. Но и этого сказать нельзя. Здесь обращаеть на себя внимание то обстоятельство, что тв самыя положенія, ноторыми доказывается истина бытін Божін, въ свою очередь могуть (и были иногда) довазываемы истиною бытія Божія, какъ болье несомивниюю и твердою. Такъ напр. убъждение въ истинности нашего мышления и его законовъ служить необходимымъ предположениемъ состоятельности и самыхъ доказательствъ бытія Божія; но въ тоже время полное убъждение въ истинъ нашего мышления возможно только при предположении истины бытія Божія. Такъ напр. Декартъ истину нашего мышленія доказываль темъ, что Богь не могь дать намъ законовъ познанія обманчивыхъ и ведущихъ въ ваблужденію. Изъ того, что все въ мірѣ устроено разумно, мы заплючаемъ о Богъ, напъ всесовершенномъ виновникъ міра; а для объясненія фактовъ кажущейся неразумности и нецівлесообразности (напр. физическихъ бъдствій) мы прибъгаемъ къ идев о Богв и вакиючаемъ что невозможно, чтобы въ мірв, какъ произведении премудраго Творца, могло быть что-либо безцвльное и безсмысленное; следовательно и явленія, кажущіяся намъ неразумными, въ действительности имеють какую-либо цвль. Но и независимо отъ этого, равномврность и равноправность передъ судомъ разума доказываемой истины (бытіе Божіе) и довазывающихъ ее положеній видна уже изъ того, что возраженія, которыя могуть быть выстовлены противъ нея, нисколько не сильные тыхъ возраженій, какін могуть быть выставлены противъ каждаго изъ основоположеній довазательствъ бытія Божія. Можно даже сказать болве, что доказываемая истина въ этомъ отношеніи имветь даже преимущество предъ ними. Такъ напр. можно приводить довольно сильные аргументы противъ соотвътствія нашего мышленія дъйствительности, противъ пълесообразности міра, противъ всеобщности религіи и пр.; но что васается до истины бытія Божія самой по себъ, то даже Кантъ, не признававшій значенія за доказательствами бытія Божія, призналь за несомивнное, что и противоположнаго положенія, т.-е. небытія Божества, доказать нельзя.

Изъ всего досель сказаннаго нами слъдуеть, что если къ доназательствамъ бытія Божія прилагать строго логическую мърку апріорно-раціональнаго доказательства, то они не выдерживають

критики, такъ какъ въ нихъ, съ одной стороны истина выводимая въ заключении предполагается въ посылкахъ, съ другой самыя посылки не имъютъ той аксіоматической неоспоримости, какая требуется для полной состоятельности выводимаго изъ нихъ заключенія.

Но въ такомъ случав, если строго раціональныя доказательства бытія Божія невозможны, то не должны ли мы остановиться на второмъ изъ указанныхъ нами способовъ доказательствъ существованія накого-либо объекта,—способв, который мы назвали эмпирическимъ? Если доказательство бытія Божія возможно, то оно возможно только въ томъ же смысль, въ накомъ возможно для насъ вообще убъжденіе въ существованіи внішнихъ предметовъ, въ смысль непосредственнаго ощущенія дійствій ихъ на нашъ духъ, сознанія впечатльнія, производимаго ими на наши чувства.

Противъ возможности такого рода доказательства по отношению къ истинъ бытія Бокія обыкновенно возражають, что оно пригодно только для удостовъренія существованія предметовъ внышняго опыта, дъйствующихъ на наши чувства, безконечное же, какъ учитъ Кантъ, не можетъ быть предметомъ какого бы то ин было опыта или ощущенія для существа конечнаго. Но то, что невозможно дли опыта вившияго, вполнъ возможно для опыта внутренняго, если только мы не станемъ односторонне ограничивать его сознаніемъ собственныхъ психическихъ состояній, но предположимъ въ духъ человъческомъ возможность сознанія и непосредственнаго ощущенія воздъйствій не только внъшняго, чувственнаго, но и сверхчувственнаго міра.

Доказать несомивнную истину этого предположенія составляло задачу наших в изследованій о происхожденій пдей о Боге 4). Надвемся, что на основаній какъ анализа идей о Боге, такъ и всесторонняго критическаго изследованія различных теорій ей происхожденія, мы имвемъ полное право остановиться на томъ окончательномъ результать, что первоначальное и существенное основаніе нашей уверенности въ пстине бытія Божія заклю-

<sup>&#</sup>x27;) См. «Религія, ея сущность и происхожденіе» 1871 г. стр. 213—252; особенно же нашу статью въ журналь «Въра и Разумъ» за 1889 и 1889 г. подъ заглавіемъ: «Метафизическій анализъ пдеальнаго познація».



чается въ непосредственномъ ощущени нами божественнаго воздъйствія на насъ, которое такъ же и съ такою же силою убвдительности удостовъряетъ для насъ бытіе Божіе, канъ дъйствіе 
предметовъ внъшнихъ на наши чувства—ихъ реальное существованіе. Богъ, скажемъ словами Явоби, непосредственно даетъ 
ощущать себя и близокъ къ намъ въ нашемъ собственномъ 
духъ точно такъ же, какъ природа даетъ ощущать себя и близка 
къ намъ въ нашемъ собственномъ тълъ. Поэтому мы можемъ 
дерзнуть на смълое слово, что въ Бога мы въримъ потому, что 
видимъ Его, хотя конечно не тълесными очами.

Отсюда видно, что первоначальное и коренное доказательство бытія Божія есть по существу своему эмпирическое, основанное на непосредственномъ ощущеніи нами божественнаго воздайствія. Какъ первоначальное, оно должно лежать въ основа всахъ другихъ возможныхъ доказательствъ этой истины и предварять ихъ,—и этимъ объясняется то указанное нами явленіе, что понятіе о Бога составляетъ скрытое предположеніе всахъ доказательствъ бытія Божія. Какъ эмпирическое, оно обладаетъ особою, непосредственною силою убадительности и эта убадительность возрастаетъ въ той мара, въ какой ясиве и живъе становится въ насъ ощущеніе божественнаго, и въ какой мара развивается въ насъ богосознаніе 5). Но въ такомъ случав,

Вотъ почему мы вполнё можемъ согласиться съ мыслію, что изъ доказательствъ бытія Божія «самое сильное есть сознаніе въ себь двиствія Божія, когда человъкъ ведеть богоподобную жизнь.. Кто сознаеть въ собъ действія Божін, въ томъ нивакія сомпьнія не поколеблють уверенности, что Богъ есть. Когда человъкъ, по влечению своего духа, стремящагося въ истинному, доброму и прекрасному, образь своего Бога, то онь посредствомы божественной жизни получаеть выстую увъренность въ бытін Бога,-иначе сказать, пріобретаеть потребность вёры въ такое Существо, которое есть высочайшая истина, святость и красота или блаженство. Божественная жизнь, раскрывшаяся въ человъкъ, дъласть для него необходимостію — върить въ Бога, и тогда возводить человіка на степень святой высочайшей уверенности, когда онъ крепко решается и твердо хочеть такъ мыслить, желать действовать, какъ бы непрестанно око Вечнаго было свидетелемь всехь его мыслей, желаній и поступковъ... Такая жизнь для духа человъческаго есть optima demonstatio Dei наизучшее допазательство бытія Божія). Потому что, кто такъ живеть, тоть чрезъ общеніе своего ума, сердца и воли съ высочайшею истиною, святостію и высочайшимъ благомъ своего духа, непрестанно становится ближе, знакомфе, такъ сказать, съ нимъ. А это сближе-



вакое же значеніе могуть иміть всё другія доназательства бытія Божія, надь разработкою которых такъ тщательно трудились философы—теисты? Не должны ли мы, вмісті съ Якоби, видіть въ нихъ только доказательства безплодных усилій разума доказать недоказуемую раціонально истину,—усилія не только не приносящія пользы для этой истины, но самою слабостью своею компрометирующія ее, угрожающія опасностью поколебать втру въ нее у тіхъ лиць, которыя въ разуміт ищуть опоры своимъ убіжденіямъ, считають истиною только то, что можеть быть раціонально доказано?

Но такое заключеніе было бы поспашнымъ и несогласнымъ съ дайствительнымъ характеромъ того самаго, основанняго на отущеніи воздайствія Божества на нашъ духъ, доказательства, которое мы назвали эмпирическимъ.

Прежде всего, всякаго рода эмпирическое доказательство для состоятельности необходимо требуєть, чтобы ощущеніе воздайствія на насъ внашняго объекта было живо и ясно и обладало достаточною принудительною силою, чтобы мы могли быть несомнанно уварены, что такой-то предметь дайствительно существуеть. Такъ напримаръ, если нашъ глазъ видить какой-либо предметъ смутно, тускло и въ неясныхъ очеркахъ, то и наше

піс, это опытное взаимод!йствіе, это съ одной стороны привлеченіе силы Божіей съ другой - подаяние ея, съ одной стороны вопросъ, съ другой -- отвётъ, съ одной -исканіе, съ другой-удовлетвореніе, это сближеніе съ Богомъ сделаеть решительно невозможнымъ всякое сомнъніе въ бытіи Его. Какъ чувственный человъкъ не можеть сомнъвалься въ бытін воздуха, который онъ безпрестанно вдыхаеть: такъ и духовный человъкъ не можетъ усумниться въ бытіи Бога, когда изъ него почерпаеть высшую жизнь свою. Чрезь вепрестанное возвышение къ Богу и оживаение Имъ человъкъ получаетъ столько свъта, жизни, твердости во всяхъ своихъ поступкахъ, столько господства надъ собою, что онъ осязательно чувствуеть бытіе Подателя сихь благь.... Для него открывается Богь необходимо, несомивно существующимъ благомъ, какъ виновникъ и податель истиннаго позванія, какъ высочайшая святость и правда и мадовоздаятель святости и наконепь, какь высочайшее блаженство и въ себъ самомь и для всъхъ сотворенныхъ существъ. Итакъ, наилучшій путь ув'вренности въ бытіи Божісмъ можеть заклячаться въ этихъ немногихъ словахъ: живи такъ, какъ бы ты жилъ предъ очами Божівми, и ты не усомнишься, что есть Богь; соділай себя образомъ Божества. и ты будешь видеть въ образе Первообразъ». (Лекціи по умозрительному богословію. Проф. Протоіерея Ө. А. Голубинскаго 1863. стр. 79-83).

эмпирическое познаніе о немъ окажется очень слабымъ и недостаточнымъ и можеть дойти даже до сомнвнія въ его существованіи. Раждается вопросъ, не можеть ди быть подобнаго случая и съ твмъ ощущеніемъ сверхчувственнаго бытія, которое
лежить въ основв эмпирическаго доказательства бытія Божія?
Что подобный случай двйствительно имветь мвсто, это до очевидности подтверждается фактическою неясностію богосознанія
у большей части людей. Иначе, не возможны были бы ни сомнвнія въ истинв бытія Божія и отрицаніе ея, ни вопросы о томъ,
существують ли у твхъ или другихъ племенъ рода человвческаго следы религіозной идеи, ни самыя попытки доказать бытіе
Божіе; ибо кому могло бы придти на мысль доказывать то, что
само собою очевидно?

Не станемъ входить здёсь въ разъяснение вопроса, отъ чего могла произойти такая неясность ощущенія сверхчувственнаго 6). Но разъ мы признали ее какъ факть, мы признали вмъстъ съ твмъ и недостаточность эмпирическаго доказательства бытія Божія. Такого рода недостаточность обнаруживается прежде всего въ томъ, что оно не можетъ имъть всеобщей, одинаково обязательной для встахъ принудительной силы. Степени богосознанія въ человъкъ, зависящія отъ субъективныхъ условій его умственной, преимущественно же нравственной и религозной жизни, чрезвычайно разнообразны; поэтому и доказательство, о которомъ мы говоримъ, можеть имъть чрезвычайно разнообразное значеніе, судя по различію субъективныхъ состояній человъка. Тогда какъ для одного, въ которомъ едва теплится слабая искра богосознанія, оно нисколько не предотвращаеть сомнівній въ истинъ бытія Божія и даже ръшимости отрицать его, для другаго съ сильно развитымъ нравственнымъ и религіознымъ чувствомъ оно является самымъ убъдительнымъ и неопровержимымъ доказательствомъ бытія Божія 7). Но такой недостатокъ

<sup>1)</sup> Поэтому относительно «самаго сильнаго опытнаго доказательства бытія Божія, основаннаго на сознанін въ себі дійствія Божія, Профессоръ О. А. Голубинскій справедливо замічаєть: это доказательство по дійствительности своей не есть всеобщее; но по тому предназначенію, чтобы всі люди вели богоподобную жизнь, оно есть всеобщее. Назначеніе всіхъ—выражать въ себі совершенства высочайшаго Существа, одушевляться силою Его, непрестанно съ полною готов-



<sup>6)</sup> О семъ см. «Редигія, ея сущность и происхожденіе» М. 1871. 228—233.

эмперического довазательства бытія Божія естественно ведеть къ мысли о необходимости восполненія его изъ другаго источнява познанія вром'я опыта; тавимъ источникомъ и служить для насъ разумъ. Въ чемъ же могуть состоять здёсь услуги разума? Тавъ вавъ главный недостатовъ пепосредственнаго ощущенія бытія Божія состоить въ недостаточной его ясности, живости и отсюда - живой непосредственной убъдительности, то первое, чего ны въ правъ ожидать здъсь, есть разъяснение болъе или менъе смутной для большинства людей идеи о Богъ. Но разъяснение первоначальных элементовъ нашего познанія - представленій и пдей есть существенная задача разума. Разумъ часто опредвляють какъ способность понятий, въ отличіе отъ способностей представленія и идеальнаго созерцанія; но понять, что такое предметь есть, что иное значить, какъ не представить его въ ясныхъ и опредвленныхъ чертахъ? Если же по отношенію къ пстинъ бытія Божія мы очевидно имъемъ нужду въ разъясненіи ея, то отсюда сама собою вытекаеть и необходимость раціональваго обоснованія ея. Въ какой мірть эта цівль дівиствительно достигается разумомъ — отвътомъ служатъ изложенныя нами довазательства бытія Божія. Во всякомъ случав мы должны признать за ними ту несомивнную заслугу, что понятие о Богв, которое составляеть общій результать всяхь ихъ, по своей ясности, отчетливости и правильности превосходить тв смутныя и неясныя представленія о сверхчувственномъ, въ формъ которыхъ является намъ идея о Богъ у большинства людей. Противоположное возаръніе на раціональныя доказательства бытія Божія, умаляющее, даже уничтожающее всякое ихъ значеніе въ сравнении съ эмпирическимъ, какъ единственно возможнымъ и достовърнымъ (что мы видъли у Якоби), можетъ основываться только на смъшеніи нормальнаго или идеальнаго способа убъжденія въ бытіи Божіемъ-съ действительнымъ. Если бы то непосредственное отущение Божества, которое должно составлять пдеальную принадлежность нашего духа, одинаково предназна-

ностію исполнять Его волю, —такое предназначеніе всеобще. Но въ дъйствительности этотъ доводъ можно заимствовать отъ примъра только немногихъ избраннихъ; а онъ-то сильнъе другихъ увъряетъ въ бытіи Божіемъ. «Умозрит. Богословіе» М. 1868. 79.

ченнаго къ познанію не только міра чувственнаго, но и сверхчувственнаго, мы имёли въ формё живаго и яснаго созерцанія Божества, не возмущеннаго никакою субъективною примесью, то ни въ какихъ доказательствахъ бытія Божія для насъ не было бы нужды. Но пока этого нётъ, они сохраняють полное значеніе, какъ способы разъясненія истины бытія Божія и сообщенія чрезъ то большей силы и убъдительности нашему первоначальному, непосредственному убъжденію въ ней.

Другой недостатовъ эмпирического доказательства бытія Божія, который вызываеть необходимость дополненія его раціональными, состоить въ томъ, что будучи вполив твердымъ и надежнымъ основаниемъ въры въ Бога для достаточно интенсивнаго и живаго религіознаго чувства, оно по самому характеру своему не удовлетворяетъ запросамъ высшаго, философскаго знанія 8). Въ сущности оно основывается на непосредственномъ убъжденій въ истинъ бытія Божія. Но задача философій въ томъ и состоить, что нашъ разумъ, неудовлетворяясь непосредственными убъжденіями, старается критически изследовать ихъ и затъмъ раціонально обосновать (доказать) эти убъжденія, составдяющія исходныя начала не только религіозной въры, но и всего нашего познанія. О необходимости такого раціональнаго обоснованія истины бытія Божія мы уже имали случай говорить. Дъйствительно, отвергать такое обоснованіе, въ виду ли то особенной важности этой истины или обереганія святыни въры отъ разлагающаго анализа знанія, значить не только отрицать права философіи на изследованіе одного изъ важнейшихъ ея вопросовъ, но и наводить тень сомненія на самую эту пстину. Въ самомъ дълъ, если для одного отрицание возможности раціональныхъ доназательствъ бытія Божія будеть говорить только о слабости и несостоятельности разума въ области религіозной въры, то для другого не будеть ли служить оно знакомъ безсидія самой въры и косвеннымъ признаніемъ ен несостоятельности передъ судомъ разума? Доказательства бытія Божія—то же что раціональныя основанія въры въ Бога. Следовательно признаніе, что бытіе Божіе не можеть быть раціонально доказано,

<sup>°)</sup> См. «Прав. Обозр.» 1884 г. марть: стр. 557—560.



не равносильно ли будеть признанію, что въ разумв нівть ниваких основаній религіозной візры, что она поэтому не можеть быть оправдана съ точки зрівнія разума?

Въ нашемъ изследованіи о довазательствахъ бытія Божія мы, надвемся, достаточно довазали несостоятельность такого предпредположенія. Мы видели, что истина бытія Божія есть не только истина непосредственнаго уб'ежденія и религіозной в'ёры, но и истина, удовлетворяющая требованіямъ философскаго знанія. Но въ такомъ случав, какъ согласить втотъ выводъ съ твиъ, въ существ'е разделяемымъ и нами мнізніемъ, что для этой истины невозможно строго раціональное, впріорное доказательство? Не обезсиливаемъ ли мы этимъ значеніе изложенныхъ нами доказательствъ, такъ какъ отсюда повидимому, сл'ёдуетъ, что эти доказательства суть не строго философскія, а какого-то другаго типа, что и им'ёють въ виду н'ёкоторые философы, называя ихъ не строго научными, популярными?

Очевидно весь вопросъ здёсь въ томъ, что именно называется научнымъ, философскимъ, раціональнымъ доказательствомъ? Кантъ и следующие за нимъ здесь философы подъ именемъ такого доказательства разумёють единственно выводъ извёстной истины изъ a priori даннаго положенія безъ всякой помощи опыта и независимо отъ него. Образцы подобнаго рода доказательствъ даетъ намъ математика, а примънение такого способа довазательства, впрочемъ неудачное, находимъ въ философіи Спинозы. Предъявляя требованіе такого рода доказательствъ въ философін, Кантъ, какъ извъстно, думалъ разрушить и обратить въ ничто всю такъ-называемую метафизику, такъ какъ всв положенія ея съ этой точки зрінія оказались недоказанными, несостоятельными; истина бытія Божія подверглась той же участи. Мивніе Канта о нераціональномъ, нефилософскомъ рактеръ доказательствъ бытія Божія тымь казалось опаснье для нихъ, что въ сущности онъ стояль здёсь на одной точкъ зрёніе съ пхъ защитниками. Въ прежней, до-кантовской метафизивъ смотрълп на эти доказательства, какъ на чисто раціональныя и при всемъ различія сужденій относительно каждаго изъ нихъ въ отдъльности, была господствующею мысль, что бытіе Божіе можно доказать въ томъ смысль, что можно вывести его a priori

изъ чистыхъ понятій разсудка <sup>9</sup>). Но вакъ скоро Кантъ отврыдъ, что понимаемыя такъ доказательства бытія Божія не имъютъ силы, такъ какъ въ нихъ въ посылкахъ уже предполагается доказываемая истина, то это открытіе показалось смертнымъ приговоромъ противъ всякаго подобнаго рода доказательствъ. Но вопросъ въ томъ, върна ли самая мысль, будто истинно научнымъ, раціональнымъ, философскимъ доказательствомъ можетъ-быть только апріорный выводъ одной истины изъ другой.

Эту мысль нельзя признать върною даже въ томъ случав, если станемъ смотръть на дъло съ чисто формальной, логической точки эрвнія. Логика, какъ извістно, различаеть два главные типа раціональныхъ доказательствъ, прямое и косвенное (апагогическое, argumentum ad impossibile, ad absurdum). Сущность втораго рода доказательства состоить въ указаніи ложности, немыслимости положенія, противорвчащаго данному тезису. Какъ та, такъ и другая форма доказательства, по мивнію многихъ логиковъ, имъють одинаковую доказательную силу, такъ какъ отрицаніе отриданія даннаго положенія въ сущности есть то же, что его утвержденіе. Поэтому, истина, надлежащимъ образомъ доказанная путемъ косвеннымъ, справедливо считается истиною вполнъ раціонально доказанною. Отсюда, еслибы доказательства бытія Божія по своему логическому типу действительно были косвенными доказательствами, достигающими только опроверженія мивній, противоръчащихъ этой истинь, какъ думають некоторые 10),

<sup>14)</sup> Такъ Дробишъ (Neue Darstellung der Logik. 1863. 153) считаетъ косвеннымъ даже онтологическое доказательство, которое издавна считалось прямымъ-Анзельмъ, говоритъ онъ, опредъляетъ Бога какъ id, quo maius cogitari non potest и угверждаетъ, что вслъдствіе этого опредъленія Богъ не можетъ быть однимъ только представленіемъ (in solo intellectu esse), но вмъстт и дъйствительно долженъ существовать (in re esse). Потому что, такъ заключаетъ онъ, если мы допустимъ противове—что Богъ есть только простое представленіе, то можно будетъ мыслить начто такое, что есть не только представлене, но вмъстъ и дъйствительно существуетъ (est in intellectu et in re); но такое слъдствіе находится въ противорачіи съ определеніемъ Бога. Намъ натъ здась нужди входить въ разсмотраніе доказательствъ бытія Божія съ формально-логической точки зранін,



<sup>•)</sup> Отсюда преувеличеніе значенія онтологическаго доказательства, какъ вполив будто бы апріорнаго; отсюда возраженіе Канта противъ телеологическаго доказательства, что оно есть собственно эмпирическое и индуктивное, и потому нефилософское.

то и въ такомъ сдучав это не лишило бы ихъ философскаго значенія.

Но и независимо отъ формы, самое содержание доназательствъ въ области философскаго знанія показываеть, что они не могутъ быть названы апріорными въ безусловномъ смыслв. Апріорное доказательство есть логическій выводъ следствія изъ даннаго положенін; чтобы этоть выводь имвль доказательную силу, необходимо, чтобы то положение, изъ котораго онъ следуеть, было вполив достовърнымъ. Но оно можетъ быть достовърнымъ лишь въ томъ случав, если будеть доказано или, что тоже, выведено изъ какого-либо другого достовърнаго положенія; это последнее, чтобы иметь характеръ достоверности, опить должно быть доказаннымъ и такъ далве до безконечности. Но такъ какъ это невозможно, то самая достовърность апріорныхъ выводовъ необходимо предполагаеть, что въ нашемъ разумъ существують необходимыя, невыводимыя уже изъ другихъ и потому ненуждающіяся въ дедуктивномъ доказательствъ положенія (аксіомы. основоположенія или принципы знанія). Итакъ апріорное доказательство въ сущности есть ничто иное какъ логическій выводъ ние раскрытие содержания, заключающагося въ непосредственно данныхъ, первоначальныхъ пстинахъ нашего познанія.

Но философія, какъ извъстно, есть наука, представляющая не только выводы изъ данныхъ принциповъ, но и наука о самыхъ этихъ принципахъ, о тъхъ основоположеніяхъ, которыя другими науками предполагаются какъ сами по себъ извъстныя и оче-

съ цёлью определять, къ какому типу, прямыхъ или косвенныхъ принадлежить каждое изъ нихъ. Если даже допустимъ последнее и согласимся съ мивніемъ тёхъ логиковъ, которие (какъ Дробишъ) считаютъ непрямой, точно также какъ и често индуктивний способъ доказательства, имфющимъ меньшую силу доказательности (vis probandi), чёмъ дедуктивний (152), то это обстоятельство не можеть однакоже лишать ихъ маучнаго значенія и ценности, такъ какъ по своему характеру онё во всякомъ, случае будутъ не ниже тёхъ доказательствь, на которыхъ утверждается все научное значеніе, основаннаго всецело на индукціи естествознанія, которое въ наше время кногими считается единственно достовернимъ научнимъ знаніемъ. Впрочемъ, по сознанію самого Дробиша, въ геометріи, котогорая считается типомъ дедуктивной науки, встречается множестно косвенныхъ доказательствъ, (153), что нисколько не препятствуетъ полной научной достоверности этой науки.



видныя. Въ отличіе отъ другихъ наукъ она требуетъ, чтобы самые принципы знанія были не только открыты и установлены, но и раціонально обоснованы, т.-е. доказаны, и въ втомъ обоснованіи состоитъ ся характеристическая, существенная задача.

Но здъсь повидимому насъ встръчаеть неразръшимое затрудненіе. Основныя понятія знанія суть недоказуемыя и по самому понятію своему, какъ основныя, невыводимыя изъ другихъ истинъ. Но въ то же время самая идея философіи требуеть, чтобы онъ были раціонально обоснованными, т. е. доказанными истянами; иначе онъ будуть мнъніями, принятыми на въру и по предположенію.

Это затрудненіе дъйствительно неразрышимо, если подъ именемъ раціональнаго, философскаго доказательства мы будемъ разумыть только апріорный выводъ одной истины изъ другой. Ибо какимъ образомъ и откуда мы могли бы выводить истины первоначальныя и служащія основаніемъ всякихъ выводовъ?

Но оно дегко устраняется, если подъ именемъ доказательства первоначальныхъ истинъ будемъ разумъть не прямой выводъ ихъ изъ какихъ-либо другихъ истинъ, но раціональное распрытіе и разъяснение ихъ содержания. Первоначальныя истины даны въ нашемъ сознаніи не въ формѣ отчетливыхъ и ясно опредѣленныхъ догическихъ понятій, но въ формъ непосредственныхъ, часто неясныхъ убъжденій и върованій. Разъяснить эти истины, указать на ихъ подлинно принципіальный характеръ, т.-е. на ихъ всеобщность, необходимость и невыводимость изъ опыта (anpiорность) и составляеть задачу философскаго ихъ обоснованія. Такое обоснование достигается различными путями; прежде всего путемъ косвеннаго доказательства, - указанія, что отвергая ту или другую изъ этихъ истинъ, мы приходимъ къ завъдомо ложнымъ п нельпымъ выводамъ; затымъ указаніемъ существенной связи данной истины съ другими несомивиными истинами и върностію теоретическихъ и практическихъ результатовъ изъ нея вытекающихъ и объясняющихъ раздичные факты знанія и жизни; наконецъ согласіемъ ея и выводовъ изъ нея съ данными опыта п наблюденія п съ результатами наукъ положительныхъ. Приложеніе встахь этихь способовь довазательства мы и действительно видимъ при философскомъ обоснованіи такихъ первоначальныхъ п коренныхъ истинъ нашего знанія, каковы напр.

бытіе нашего s, существованіе вившняго міря, достов'врность нашего познанія и пр.

Точно также возможно и раціональное обоснованіе или доказательство и непосредственнаго убъжденія нашего въ бытіи Божісиъ. Истина бытія Божія принадлежить къ числу первоначальныхъ и невыводимыхъ ни изъ какихъ другихъ истинъ, основоположеній нашего знанія 11). Въ силу такого своего характера, она и составляеть, какъ мы видвли, предположение всвуъ доказательствъ ея. Но это не можеть служить препятствіемъ, чтобы она въ тоже время не могла быть и раціонально доказана, при помощи техъ самыхъ пріемовъ мысли, какими доказываются въ ондософіи и другія основныя истины познанія. Напротивъ, отрицая возможность раціонально обосновать истину бытія Божія въ силу того, что она основана на первоначальномъ непосредственномъ убъжденіи, мы должны на томъ же основаніи отвергнуть и состоятельность обоснованія и всехъ другихъ воренныхъ истинъ нашего знанія-отвергнуть возможность самой философія, какъ науки о принципахъ знанія по преимуществу, ибо и всв прочія основоположенія знанія имъють свое глубочайшее основаніе также въ непосредственномъ сознаніи; но они могутъ быть довазываемы и действительно довазываются въ философіи, путемъ совершенно аналогичнымъ съ темъ, какимъ идетъ нашъ разумъ въ доказательствахъ бытія Божія.

Отсюда само собою следуеть и существенное значене этихъ довазательствъ въ области философскаго знанія. Если истина бытія Божія принадлежить въ числу коренныхъ и первоначальныхъ истинъ нашего знанія, если главная задача философіи состоить въ обоснованіи этихъ истинъ, если такое обоснованіе по пути нами указанному возможно, то нивакая вполнъ понимающая свою задачу философія не можетъ уклониться отъ рапіональнаго изследованія этой истины. Поэтому мы должны признать вполнъ несостоятельнымъ то мнаніе накоторыхъ философовь, будто доказательства бытія Божія могутъ имать только популярное или религіозное, но не научное или строго философское значеніе. Совершенно наобороть; этого рода доказательство

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) О семъ см. наше изсябдованіе «Объ основныхъ началахъ философскаго познавія» въ журналів «Візра и Разумъ» за 1885 г.



ства не имвють почти никакого значенія для обывновеннаго сознанія, которое въ истинъ бытія Божія увърено независимо отъ всякихъ доказательствъ и прежде ихъ. Для непосредственнаго же религіознаго чувства самая мысль доказывать бытіе Божіе кажется чэмъ-то въ высшей степени страннымъ, своего рода соблазномъ въры. Върующій въ самой своей въръ находитъ непосредственное, эмпирическое доказательство бытія Божія, болве и болве усиливающееся по мврв развитія въ немъ богосознанія, при помощи нравственно-религіозной жизни. Но въ области той науки, которая твиъ и отличается отъ всвиъ другихъ наукъ, что не довъряя всякаго рода непосредственнымъ убъкденіямъ, какъ бы они живы п сильны ни были, пщетъ для нихъ раціональныхъ основаній, эти доказательства должны им'ять существенную важность и значеніе. Но входя въ область философія, какъ изследованіе одного изъ важнейшихъ основоположеній знанія, доказательства бытія Божія не лишены значенія и въ области самой религіи, какъ скоро мы не ограничиваемся непосредственною върою и усвоениемъ истинъ богооткровенной религін, но въ силу присущаго человъку стремленія не только върить, но и знать, желаемъ раскрыть и уяснить при свътв разума коренныя истины нашей въры. Такое желаніе не противоръчить существу въры, но для человъка, при извъстной степени его умственнаго развитія и образованія, составляеть даже нъкотораго рода нравственную обязанность. Ибо, заключимъ наше изследование словами мыслителя, получившаго столь громкую извъстность въ исторіи доказательствъ бытія Божія, было бы признакомъ ума лъниваго (ignavae rationis) по утвержденіи въ въръ, не желать знать того, во что, чему въримъ" 12).

В. Кудравцевъ.

<sup>18)</sup> Анзельнь Кентерберійскій. Вы другомы містів оны выражаєть ту же мыслы сліндующимы образомы: sicut rectus ordo exigit ut profundo Christianae fidei credamus, priusqua ea praesumamus ratione discutere, ita negligentia mihi videtur, si postquam confirmati sumus in fide non studemus quod credimus intelligere (Cuv Deus homo? l. 2.).



## ЛЕВЪ НИКОЛАЕВИЧЪ ТОЛСТОЙ,

ЕГО ИСПОВЪДЬ И МНИМО-НОВАЯ ВЪРА\*.

2) Сочиненіе графа Толстаго: Вз чемз моя впра спеціально посвящено перетолкованію и искаженію догматическаго и нравственнаго ученія христіанства. Сперва мы скажемъ нѣсколько сювъ о томъ, какъ ложно истолковываетъ и безцеремонно извращаеть Л. Толстой догматическую сторону христіанства, а затэмъ перейдемъ къ краткому указанію фальши и нелѣпости въ истолкованіи и пониманіи графомъ Толстымъ христіанскаго ученія о нравственности.

Не будемъ входить въ опровержение той мысли русскаго лжеевангелиста, будтобы впостолъ Павелъ первый началъ привносить въ учение Іисуса Христа, "метафизически—кабалистические злементы, т.-е. исповъдуемыя теперь перковью догматическия истиных и будтобы современъ Константина Великаго, котораго Л. Толстой, вопреки неоспоримымъ свидътельствамъ исторіи 118), всячести оклеветываетъ и позоритъ, совершился окончательный разрызъ учения Христова съ тъмъ, чему учитъ церковь 119).

<sup>•</sup> См. ноябр. кн. Правосл. Обозрынія за 1889 годъ.

<sup>118)</sup> См. а) перв. вн. Чтеній въ Обществы любителей дух. просвященія за 1886 годъ и б) стран. 757—773, въ книгь Фаррара; Первые дни христіанстви (русскій переводъ).

<sup>119)</sup> Стран. 245 и др. въ книги: Worin besteht mein Glaube.

Эта мысль сама собою падетъ, вакъ ложная, коль скоро докажется нами, что Іисусъ Христосъ несомивнно училь тому, чему учить донына православная церковь. Отматима лишь сладующее весьма поучительное обстоятельство. Мысль Л. Толстаго, будтобы первымъ апостолъ Павелъ началъ искажать учение Інсуса Христа, и превратный взглядъ графа Толстаго на Константина Великаго мы встръчаемъ у Герцена. Последній говорить объ апостолъ Павлъ и о Константинъ Великомъ почти въ тъхъ же самыхъ выраженіяхъ, въ какихъ говорить о нихъ и Л. Толстой. Понятно, кто у кого позаимствоваль. Здесь же отметимъ и то, что какъ Герценъ, такъ и Л. Н. Толстой одинаково благоговъютъ не только предъ крайнимъ сопівлизмомъ, но и предъ Фейербахомъ. "Прочитавши, говорить Герценъ, первыя страницы сочиненія Фейербаха: сущность христіанства, я вспрыгнуль отъ радости: долой маскарадное платье, прочь косноязычье и иносказанія; мы-свободные люди, а не рабы Ксаноа; не нужно намъ облекать истину въ миоы 120). Различіе между Герценомъ и Л. Толстымъ въ этомъ случав состоитъ лишь въ томъ, что первый откровенно говорить о своемъ преклоненіи предъ взглядомъ Фейербаха на христіанство, а последній, т.-е. Л. Толстой, разсуждая по внигь Фейербаха о различных христіанских истинахъ и навязывая насильственно Іисусу Христу дикое Фейербаховское метафизическое ученіе, тщательно молчить о Фейербахъ и выдаеть безъ всякаго стыда чужое міровозаръніе за свое открытіе.

Графъ Толстой не касается всёхъ догматовъ христіанской редигіи. Только относительно нёкоторыхъ онъ то старается доказать, то утверждаетъ голословно, будтобы Іисусъ Христосъ вовсе не возвёщаль ихъ и будтобы они измышены впослёдствіи. Съ своей стороны, и мы обратимъ вниманіе читателей только на такіе догматы, которые оспориваетъ Л. Н. Толстой и безъ которыхъ не можетъ быть и рёчи о христіанской религіи. Таковы догматы: а) о грёхопаденіи нашихъ прародителей и о первородномъ грёхѣ, б) объ искупленіи и объ Іисусѣ Христѣ, какъ Единородномъ Сынѣ Божіемъ и нашемъ искупителѣ, умершемъ за

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>) Стран. 217 въ книгъ: Искандеръ Герценъ и разния статън Полярной Звизды за 1855—1858 годы.



насъ и воскресшемъ, в) о церкви и о благоданныхъ средствахъ усвоенія людямъ совершеннаго Інсусомъ Христомъ искупленія, или о таинствахъ и г) о посмертной судьбъ человъка.

а) Воть въ какомъ небрежномъ тонъ и даже искажая передаеть Л. Н. Толстой христіанское ученіе о грахопаденіи нашихъ прародителей: "Богъ существующій въчно, одинъ въ трехъ лицахъ, вдругъ вздумалъ сотворить міръ духовъ, Благій Богь сотворилъ ангеловъ ради ихъ же блага. Однако случилось, что одинъ изъ духовъ сделался самъздымъ и чрезъ то несчастнымъ. Прошло послъ этого много времени, и вотъ Богъ творитъ другой, вещественный міръ и затемъ человека тоже для его блага. Богъ сотвориль человъка безгръшнымъ, безсмертнымъ и блаженнымъ. Блаженство человъка состояло въ пользования благами жизни безъ труда, безсмертіе его состояло въ томъ, что онъ всегда долженъ былъ жить; безгръшность его состояла въ томъ, что онъ не зналъ зла. Человъкъ этотъ былъ соблазненъ въ раю падшимъ духомъ, раньше сотвореннымъ и сдълавшимся по своей воль злымъ. Съ твхъ поръ человъкъ палъ и стали рождаться такіе же падшіе люди. Для нихъ съ того времени стало необходимостью работать, больть, страдать, бороться телесно и духовно, умирать. То-есть воображаемый человъкъ сдъдался дъйствительнымъ, такимъ какимъ мы его знаемъ и котораго неимъемъ права и основанія воображать себъинымъ 121). Что человахъ созданъ премудро-всемогущимъ существомъ, объ этомъ ясно п неоспоримо свидътельствуеть и Господь нашъ Інсусъ Христосъ (Марк. 10, 6). Замъчательно, что нъкоторые изъ натуралистовъ, состоящихъ даже на Дарвинистской точкъ эрънія, недопускають происхожденія человіна путемь лишь естественноисторического процесса безъ особенного воздъйствія и вліянія Бога. Изъ таковыхъ натуралистовъ достаточно указать на знаменитаго Уоллоса. Онъ-не только последователь, но и соучастникъ въ созданіи теоріи, обывновенно соединяемой съ именемъ Дарвина. По взгляду Уоллеса теорія эта, хотябы она была примънена къ вопросу о происхождении человъка самымъ наисовершеннымъ и безупречнымъ образомъ, ръшительно не способна

<sup>411)</sup> Стран. 128—129 въ сочинени: Worib besteht mein Glaube.



объяснить происхождение человъка безъ допущения особеннаго творческаго акта Божия 123).

Но коль скоро и съ точки зрвнія болве основательныхъ естествовъдовъ человъвъ мыслится не иначе, какъ твореніемъ Божіниъ, то можно ли допустить, чтобы человъкъ, вышедшій непосредственно "изъ рукъ" Творца, былъ темъ, каковымъ онъ является въ своей последующей исторіи и каковъ онъ есть теперь? Человъвъ исторіи и непосредственнаго наблюденія склоненъ во лжи и во всявому нравственному безобразію, съ неимовърными усиліями овладъваеть потребными ему благами природы, разнообразно страдаетъ, подверженъ всяческимъ болъзнямъ и неизбъжно умираетъ. Странно было бы допускать, что таковымъ и созданъ человъкъ и что таковымъ онъ долженъ быть неизбежно. Допускать это значить считать Бога единственнымъ виновникомъ наличнаго ненормальнаго состоянія и положенія человъка. Но сообразно ли съ понятіемъ о святъйшемъ и всеблагомъ Существъ такое возарвніе? Несомивнио, что Богъ, какъ всесовершенное существо, не могь и не имълъ побужденій создать человъка такимъ, каковъ человъкъ теперь. А что во всякомъ нравственномъ уродствъ, въ проистекающихъ отсюда разнообразныхъ страданіяхъ человъка и неизбъжной смерти его нельзя видеть что-либо нормальное и должное, противъ этого спорить безплодно. Возьмите напримъръ способность человъка противиться даже истинъ и исважать ее. Что же въ этомъ нормальнаго, должнаго? Умъ человъческій можеть не знать и не знаетъ многаго. Это понятно въ существъ ограниченномъ и не есть нъчто ненормальное, злое. Но когда въ угоду своимъ страстямъ и интересамъ дюди выдають сознательно ложь за истину, извращають ее и противятся ей, а это бываеть нередко, то странно считать подобныя явленія нормальными, долженствующими быть даже и въ ограниченномъ существъ. Не даромъ же, хотя люди совершали и совершають въ правственномъ отношеніи много и другаго дурнаго, но они всегда считали и считьють все дурное ненормальнымъ, недолжнымъ. Муки стыда и раскаянія

<sup>122)</sup> Взглядъ Уоллэсъ мы подробно изложили и защищали противъ возраженій со стороны профессоровъ: Вагнера и Мечникова въ нашей внигів: Къ вопросу о происхожденіи человъка.



испытываемыя дучшими дюдьми посль совершенія дурнаго, грыховнаго, служать неоспоримымъ доказательствомъ того, что это дурное и гръховное не есть нъчто нормальное и долженствующее быть. Точно также недьзя считать нормальнымъ и то, что мы называемъ страданіями и бъдствіями, отъ чего бы они ни происходили. Что страданія и бъдствія ненормальны, не должны бы быть при надлежащемъ порядкъ вещей, объ этомъ достаточно говорить уже свойственное людямь стремление предотвращать ихъ, освобождаться отъ нихъ. Положимъ, страданія нередко служать для человъка предостережениемъ отъ нравственнаго зла, лекарствомъ отъ него и наказаніемъ его, но это-то и свидетельствуетъ о томъ, что человъкъ находится не въ нормальномъ состояніи. Предостереженіе нужно только тому, кто часто вабывается и делаеть недолжное. Въ лекарстве нуждаются лишь больные, а не тв, вто обладаеть надлежащимъ здоровьевъ. Наказаніе прямо свидътельствуеть о существованіи вины, преступленія. Но говорять, не будь страданій, не было бы и наслажденій, радостей. Такъ ли это? Нормальный порядокъ вещей предполагаетъ переходъ отъ одного наслажденія къ другому и возрастаніе степеней наслажденія, но отнюдь не страданіе. Наконецъ и смерть, этотъ неизбъжный удъль человъка, не есть нъчто нормальное. Объ этомъ достаточно свидътельствуетъ уже то, что человъкъ, не смотря на всеобщность смерти, никавъ не примиряется съ нею. Человъку, если только онъ находится въ здоромъ душевномъ состояніи и не подавленъ бользнями и страданіями, свойственно стремленіе всячески длить свою жизнь и пзбъгать всего, могущаго угрожать ей насильственнымъ перерывомъ. Не будь всего этого, т.-е. бользней и страданій, человъкъ хотълъ бы въчно жить и на земль, и онъ не знаетъ, за чвиъ непремънно должна постигнуть его смерть? На этотъ вопросъ и наука не даетъ удовлетворительнаго отвъта. Самое примиреніе со смертью возможно для людей подъ условіемъ въры въ загробную жизнь 123). Не говорить ли все это о томъ, что смерть - ненормальное явленіе въ родъ человъческомъ? А если нравственное зло во всвхъ его видахъ, разнообразныя страда-

<sup>13)</sup> Отсутствіе этой віры въ дюдяхъ—явленіе исключительное. Невірующіе же въ загробную жизнь больше страшатся смерти, чімь истинно вірующіе...



нія и смерть не суть что-либо нормальное и долженствующее быть, то очевидно, мы въ правъ, вопреки увъренію графа Толстаго, считать прародителей нашихъ, только-что созданныхъ Богомъ, иными, чъмъ наличный человъкъ, т. е. чуждыми всякаго правственнаго зла, а потому незнавшими страданій и призванными къ безсмертной жизни. А что именно таковыми и создалъ Богъ первыхъ людей, это видно изъ Слова Божія (Быт. 1, 26—27 и 2, 7). Будучи созданъ по образу Божію и заключая въ себъ зерно Божественной жизни, человъкъ долженъ былъ быть и былъ нравственно чистымъ, а потому доступнымъ однъмъ радостямъ и неподлежавшимъ смерти 124).

Но, говорить графъ Толстой, всв известные изъ прошлаго и всв наличные факты свидетельствують противъ возможности существованія ніжогда таковых людей. Но что же изъ этого? Пусть все, что мы знаемъ, свидетельствуетъ о томъ, что люди издавна гръшили, страдали и умирали. Изъ этого однако нельзя заключать къ тому, будтобы и первые люди были таковы, какъ последующіе, коль своро не имеется надлежащих сведеній о нихъ, а этихъ свъдъній Л. Толстой не имветъ и не указываеть. Намъ могутъ возразить, что въ такомъ случав придется сомивваться въ существованіи у первыхъ людей даже носовъ, глазъ и тому подобное, если не судить о нихъ по исторически извъстнымъ намъ и по теперешнимъ людямъ. Это возражение было бы сильнымъ только тогда, когда было бы доказано, что нравственное здо, страданія и смерть также нормальны и необходимы въ людяхъ, какъ носъ, глаза и прочее. Между темъ не только графъ Толстой этого не доказалъ, но и никто не можетъ скольконибудь основательно доказать...

Но если несовивстимо съ понятіемъ о Богв и о нормальномъ порядкв вещей существованіе нравственнаго зла въ родв человъческомъ и проистекающихъ изъ этого зла бъдствій и смерти, то не остается ничего другаго, какъ допустить, что люди, сперва бывшіе нравственно чистыми, затвиъ пали нравственно и под-

<sup>124)</sup> Графъ Толстой превратно передаетъ и истолковываетъ слова Библін о первозданныхъ людяхъ. Такъ, напр. онъ увёряетъ, будтобы они не знали труда, между темъ, Библія ясно говоритъ, что Господь, создавши первыхъ людей, призываль ихъ къ деятельной жизен (Быт. 2, 15).



вергались страдаціямъ и смерти. Такъ именно и говорять не только Бытеписатель (Быт. 3, 1-24), но, вопреки увъреній графа Толетаго, и Господь нашъ Інсусъ Христосъ (Іоан. 8, 45). Такое объяснение происхождения зла есть единственно-удовлетворительное и съ научно-оклософской точки зрвнія. До настоящаго времени предлагаемы были всв возможные способы изъяснить происхождение зла въ міръ, но всв они являются шаткими и безосновательными сравнительно съ библейско-церковнымъ изъяснепіемъ происхожденія зла. Изъясняють ли вдо изъ ограниченности человъческой природы, или изъ чувственной стороны чедовъка, или изъ присущей ему любви къ себъ, или изъ чеголибо инаго, одинаково впадають въ следующую грубую ошибку: съ одной стороны, необходимо дважотъ Бога виновникомъ зла, такъ какъ Онъ сотворилъ человъка ограниченнымъ, духовночувственнымъ, способнымъ любить себя и такъ далве, а съ другой стороны, уничтожають въ конца концавъ истиное различіе между добромъ и эломъ, нормальнымъ и ненормальнымъ, долинымъ и недолжнымъ и узаконяютъ такимъ образомъ эдо, какъ фактъ ненвовжный и даже вполив естественный. Библейско-церковное ученіе не допускаеть ничего подобнаго. Не дълая Бога виновинвомъ вла и не возводи зла во что-то одинаковое съ добромъ и внозить естественное, библейско-церновное учение въ тоже время уясияеть для насъ, скольно это вовможно, факть перехода прародителей отъ добра во злу. Первые люди были совданы нравственно-чистыми, но не нравственно-совершенными. Какъ разумно-свободныя существа, они привывались самодолятельно стать однажды навсегла на пути добра и усовершаться въ немъ. Но въ этомъ же предстоявшемъ прародителямъ самостоятельномъ самоопредъленіи и ращеніи ихъ завлючалась возможность и увлониться на сторону зла, коль скоро поставилибы они свое nвыше воли Божіей. Подъ, вліяніемъ вившняго искущенія, не могшаго, конечно, дъйствовать непреодолино на свободную и чистую волю прародителей, они и реализировали эту возможность постановленіемъ своихъ хотвній выще требованій Бога. По нашему убъщенію, даже цельзя и представить болье разумнаго изъясненія происхожденія вла въ родь человыческомъ, чымъ библейскоцерковное изъяснение. Только при этомъ последнемъ становятся также нонятными страданія и смерть, на которыя обречень человътъ. Житъ для одного добра вначило бы для людей быть върными своему назначеню и своей природъ. Но разълюди измънили своему назначеню и своей первоначально-доброй природъ, они вмъстъ съ тъмъ невольно подпали и неизбъжнымъ послъдствіямъ отступиичества отъ порядка и нормы. Зло есть стихія разлагающая и мертвящая. Развъ и при теперешнемъ порядкъ вещей мы не видимъ, что дурныя страсти и пороки являются источникомъ разнообразныхъ болъзней и преждевременной смерти для людей? Натурально, что влое начало привзошедшее вътолько что созданную чуждую его природу прародителей, должно было сказаться самыми гибельными слъдствіями

Самымъ важнымъ изъ последствій грахопаденія прародителей является то, что со времени этого гръхопаденія нравственная природа человъчества стала растленою, часто влекущею людей во злу, во гръху даже вопреви ихъ желанію: это нравственное состояние человъка и есть первородный гръхъ, надъ кониъ глумится графъ Толстой. Въ настоящее время, когда скорве преувеличивается, чвиъ недостаточно сознается вначеніе наследственности, переходъ нравственной порчи отъ прародителей въ ихъ потомкамъ представляется деломъ поняткымъ. А что нравственная порча глубово прониваеть человическую природу. это оспоривать значить идти противъ очевидности. Что такое вся исторія человічества, какъ, между прочимъ, не исторія нравственнаго зла, гръха во всвуъ возможныхъ формахъ и видахъ его? Несомивино, на страницамъ исторіи мы встрвчаемся съ проявленіями и добрыхъ инстинктовъ, свойственныхъ человъку. но развъ не видимъ мы, какъ и къ добру приплетается зло в омрачаеть это добро? Самонаблюдение также всегда говорило и говорить каждому серьезному человаку, что влое начало въ насъ весьма могущественно. Отсюда-то, лучшіе люди старины и наличной дъйствительности жаловались и жалуются на то, что человвческой природв свойственно неискоренимое влеченіе во элу. Эту жалобу высказывали Платонъ, Плутаркъ, Фувидикъ, Аристотель, Кантъ, Гете и др. Нашего вниманія особенно заслуживають следующія слова Фукидида: "вто не захотыль бы признать, что родь человъческій постоянно сидоненъ ко гръху, тотъ быль бы великинь глупцомъ" 125). Впрочемъ, по



<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup>) De bello pelop. III, 45 и др.

нашему мивнію, туть дело не въ глупости, а въ нравственной легности и нетребовательности. Изъ нащихъ сопременняновъ мы считаемъ нелишнимъ привести следующия слова покойнаго Н. И. Пирогова: "я думаю, говорить онь, всякій испыталь на себв. вавъ внезапно и безотчетно, подобно сновиденіямъ, здыя, пасвудныя и нодавищія мысля вышлывають изъ какого-то омута даже въ тотъ самый моменть, когда думаещь о чемъ-нибудь другомъ, нисколько неподходящемъ въ ватегоріи этихъ фантомовъ мышленія. Ипогда онв исчезають также быстро, накъ появились, но иногла остаются на доверхности настолько долго. что невольно обращають на себя наше вниманіе (126). Но чтоже это за омуть, изъ коего всплывають гнусныя мызли, чувства и желанія? Очевидно, это-наша растланцая правственцая природа. Замвчательно, что она даетъ себя знать даже въ младенческомъ возрасть человака: всякому извастно, что часто даже у маленькихъ дътей ръзво проявляются элость, упрямство, зависть, жадность и тому подобные дурные вистинаты, Здое начало такъ сильно въ человъкъ, что его не въ состояни истребить, какъ свидетельствуеть опыть, ни самое рачительное воспитаніе, ни собственныя наши усилія. 127). Мы еще можемъ LOGITICA TOPO, UTO MHOCIA HAMM AYDIMA MAICAN, UVECTROBANIA M желанія не перейдуть въ діло, не обнаружатся вовна, но вырвать ихъ изъ нашей души и воспрецятотвовать появленію ихъ мы не въ сидахъ. Танив образомъ, за всегдащиее церновное учение о первородномъ гръхъ, о нравственной испорченности человъка, говорить громво и настойчиво исторія и всякое трезвое самонаблюдение.

Откуда же взяль графъ Толстой, будтобы церковь измыслида это учение и что оно онинбочно? Что оно неошибочно, а глубоко върно, въ пользу это свидътельствуеть история и всякое глубокое и безпристрастное самонаблюдение. А что церковь

<sup>136)</sup> Страв. 191 въ соченени: Вопросы Жизим (С.-Истербургъ 1885 г.) можно думать что онв наввваются и заымъ дукомъ, но двло—мъ нашей воспримчивости въ нямъ.

<sup>127).</sup> Графъ Толстой думаеть объ этомъ иначе, но потому, очевидно, что онъ добродвтель смешниваеть сь внашними добрыми действіями человека.... Впрочемъ онь самъ себе противоречить не разъ разсуждая о правственномъ состояніи людей.

учить о первородномъ гръхъ, вопреки увъренію Л. Толстаго, въ строждайшемъ согласіи съ ученіемъ Інсуса Христа, это видно и изъ слъдующаго. Спаситель не безъ причины же открылъ свою общественную проповъдь привывомъ естьхъ къ покаянію (Мате. 4, 17). Не безъ причины же онъ училъ всъхъ молиться о прощеніи гръховъ (Мате. 6, 12). Что безъ особаго духовнаго перерожденія люди всегда останутся нравственно растлънными, не могушимъ обръсти спасенія, объ этомъ і осподь весьма ясно говорилъ (Гоан. 3, 3—6). А что же все это, какъ не признаніе первороднаго гръха? Чтобы оправдать свое обвиненіе противъ первороднаго гръха? Чтобы оправдать свое обвиненіе противъ первы и свое озльшивое воззрѣніе на челевѣческую природу, графъ Толстой завъдомо извращаеть слова Інсуса Христа, сказанныя Никодиму. Очевидно, этимъ извращеніемъ словъ Спасителя Л. Н. Толстой самъ же обличаеть и выдаеть себя.

б) Но коль скоро гръхопаденіе нашихъ прародителей и нравственная порча ихъ потомковъ составляють неоспоримую истину, то и ученіе церкви объ искупленіи Інсусомъ Христомъ человъческаго рода, не можеть не быть такою же истиною: одно предполагается и требуется другимъ. Между тъмъ Л. Н. Толетой съ особымъ ожесточеніемъ нападаеть на догмать объ искупленіи и объ искуплеть—вочеловъчившемся Единородномъ Сынъ Божіемъ, по обычаю препратно передавая сущность этого догмата и усиливансь внушить читателю мысль, будтобы самъ Інсусъ Христосъ не училъ такому догмату. Такъ какъ грасъ побъ искупленъ объ искупителъ и объ искупленів въ разныхъ мъстахъ своего сочиненія: Въчемъ моя впра, выражаясь асоризмами, безсвязно, то мы вынуждаемся для ясности сгруппировать его мысли въ возможномъ порядкъ, но все-таки его собственными словами.

По ученю церкви, говорить Л. Толстой, Сынъ Бога, Самъ Богь, второе лицо Троицы, посланъ Богомъ на землю въ образв человъка за тъмъ. чтобы спасти людей отъ несвойственнаго имъ, случайнаго, временнаго состоннія (гръховности, страданій, смерти), снять съ нихъ проклятіе, наложенное тъмъ же Богомъ за гръхъ Адама, и вовстановить пхъ въ ихъ прежнемъ естественномъ состояніи блаженства, т.-е. безбользности, безгръшности, безсмертія. Второе лицо Троицы, Христосъ, по ученію церкви, искупилъ гръхъ Адама и прекратилъ послъдо-

вавшее за грахомъ неестественное состояние человака, длившееся отъ начала міра, только чрезъ то, что люди Его, Христа, вазинии. Съ тахъ поръ челованъ, уваровавшій въ Христа, сталь опять такимъ же, какимъ быдъ въ раю, т.-е. безомерхнымъ, не больющимъ, безгращнымъ и празднымъ. Впрочемъ, церковное ученіе не очень останавливаєтся на той части осуществленія яскупленія, всявдствіе коей после Христа земля для вёрующихъ уже стала рождать безъ труда, болвани прекратились, и чада стали родиться у метерей безъ страданій, — не останавливается потому, что темъ, которымъ тяжело работать и больно страдать, трудно внушить, будто легио работать и небольно страдать. За то утверждается съ особенной силою та часть ученія, по которой уже нъть гръха и омерти 128). Но всякій, читавщій Евангеліе, знаеть, что Христось въ Евангеліяхъ или ничего не говорить про это, или говорить очень соминтельно 129). Такъ. ученіе Христа о себъ есть ученіе просто о немъ, какъ о сынв человъческомъ. Доказывать, что сынъ человъческій значить сынъ человъческій, совершенно язлишне. Чтобы подъсыномъ человъческимъ разумъть что-нибудь другое, чъмъ то, что значать эти слова, надобно доказать, что Христосъ умыщление употребляль для выраженія своей мысли слова, имвющія совсвиъ иное значение. Но если даже, какъ хочетъ того церковь, сынь человъческій аначить Сынь Божій, то и тогда сынь человъческій значить тоже человінь по своей сущности, потому-что сынами Божівми Христосъ называеть всехъ людей. Ученіе Христа о сынв человвческомъ, Сынв Бога, составляющее основу всвит евангелій, ясиве всего выражено въ Его бестав съ Некодемомъ. Но отсюда-то мы и видимъ, что сынъ человъчесвій есть Сынъ Бога однородный, а не единородный 100). Точно также Христосъ никогда и нигдъ не говорить о своемъ личномъ воскресенія, какъ это ни покажется страннымъ для всвхъ, кто самъ не изучалъ евангелій. Если, какъ учить церковь, основа христіанской въры-въ томъ, что Христосъ воскресъ, то казалось бы, меньшее, чего можно желать, это то, чтобы Христосъ,

<sup>120).</sup> Стран. 129 и 130 въ сочинении: Worin besteht mein Glaube.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Здёсь же стран. 67.

<sup>130)</sup> Здёсь же стран. 139--140.

зная, что онъ воскреснеть и что въ этомъ будеть состоять главный догмать веры въ Него, хотябы одинъ равъопределенно и ясно высказаль это. Но онъ не только не сказаль объ этомъ опредъленно и ясно, но решительно ни одного раза даже не упомянуль объ этомъ, судя по всемъ нашинь кононнческимъ евангеліямъ. Чему же училь о себь и вообще Христосъ? Ученіе Христа-въ томъ что Онъ-человань, что истинное человаческое въ немъ, а именно разумъ божественно, что и люди должны возвысить въ себъ сына человъческаго, т.-е. разумъ, а вивств признать себя сынами божестве, божественными 181). Нельзя отрицать — всв христіане всегде признавали это — что главное содержание учения Христова есть учение о жизни людей, пакъ надобно людямъ жить между собою 188). Учитель говорилъ только о томъ, что люди сами должны достигать своего счастія вдесь на земле и чтобы они перестали ожидать, будтобы, кто-то придеть и поможеть имъ: накто не поможеть, коль скоро они сами себъ не помогутъ 123). Христосъ учить спасенію отъ жизни лилной и полягаеть это спасеніе во возветилеціи стна летоврческаго, въ уважения къ нашему разуму, въ жизни родовой 184). Христосъ учитъ не спасенію върою и не аскетизму, т. е. не обману воображенія и не самовольнымъ мученіямъ въ этой жизни. Онъ учить такой жизни, при которой, кромъ спасенія отъ погибели личной жизни еще и здъсь, въ этомъ міръ, будеть меньше страданій и больше радостей, чемъ при живни личной 135). Между тъмъ церковный догмать о гръхопаденіи и искупленіи заслониль отъ людей самую важную и законную область дъятельности че-внаніе того, что человать должеть далать для того чтобы ему самому быть лучше и счастливъе 186).

Воть что говорить графъ Толстой о догмать искупленія и объискупитель. Прежде, чъмъ займемся критическимъ разборомъ

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>) Здесь же стран. 163—164 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>) Здёсь же стран. 68 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>) Ibid. стран. 146, 147 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup>) Ibid. стран. 162 и др.

<sup>136)</sup> Ibid. стран. 203 и др.

<sup>136)</sup> Ibid. crpan. 137.

приведенныхъ мыслей вероотступника, отметимъ тотъ фактъ, что навязываемое имъ Інсусу Христу ученіе есть ученіе Фейербаха. Что Богъ есть не иное что, какъ сезершаемое нами единство нашего рода и нашей индивидуальности, что жизнь наша въ согласіи съ родомъ т. е. поддерживающая и развивающая его, есть единственно-божественная жизнь, что всякій сымъ человъческій, т. е. всякій человъкъ, есть и божество въ то же время, что трудиться для поддержанія жизни всёхь и каждаго значить возвышать сына человъческого, т. е. утверждать и распространять божественную жизнь, что единственная цель нашей жизин состоить въ томъ, чтобы путемъ труда, работы устроять земное свое счастіе въ связи со счастіемъ другихъ,--все это, составляя символь вёры графа Тодотаго, есть ученіе Фейербаха <sup>137</sup>). Такимъ образомъ, въра Льва Николаевича, выдаваемая имъ за новую и имъ якобы отврытую въ Евангелін, овазывается дъйствительно дишь минмо-новою, нозаимствованною изъ давно написаннаго Фейербахомъ сочиненія и насильствению навизываемою Інсусу Христу

Прежде всего читателя, скольно-нибудь знакомаго съ даломъ, поражаеть то, что графъ Толстой совершенно превратно передаеть церковное учение объ искуплении. Откуда взяль онъ, будтобы церковь учить, что увъровавшій во Христа становится бевграшнымъ, неболающимъ, празднымъ и безсмертнымъ здась на землъ? Церковь православная никогда не учила и не учитъ ничему подобному. Достаточно имать самыя эдементарныя свадвин касательно церковнаго учения, чтобы видеть вакъ извращветь его истинолюбивый графъ Толстой. Но онъ очевидно и самъ знаетъ, что церковь не учитъ тому, что онъ навязываетъ ей. Говоря же такія странности графъ Толстой очевидно имветъ особый умысель. Онь всемь этимь хочеть показать странность и неявпость церковнаго ученія объ искупленіи. Мысль графа Толстаго очевидно такова: если же искупленіе человіческаго рода действительно совершилось и не есть простая выдумка людей, то люди, увъровавшіе во Христа, не должны гръщить, больть, трудиться, унирать. Но не ясно ли, что именно графъ Толстой разсуждаеть и умозявлючаеть до врайности странно?

<sup>111)</sup> См. главы 1, 17 и др. въ сочинени его: Wesen des Christenthums,

Отрицая самыя разумныя и целесообразныя чудеса, о которыхъ повъствують Евангелія, онъ желаль бы самаго неразумнаго и нецълесообразнаго чуда отъ Бога. Сдълать людей гръщащихъ, больющихъ и умирающихъ безгрымными, небольющими и неумирающими 188) значию бы уничтожить ихъ и создать въ замънъ ихъ новыхъ людей, каковыми были Адамъ и Ева. Но въдь и эти новые люди, коль скоро имъ также дарована была бы свобода, могли бы пасть нравственно и подвергнуться темъ же следствіямъ нравственнаго паденія, каковыя повлекло за собою гръхопаденіе прародителей. Значить, нужно было бы уничтожить и яхъ и замёнить вновь созданными. Словомъ: взглядъ Л. Толстаго, будучи нелепымъ, ведетъ въ своихъ выводахъ къ дальнъйшимъ и дальнъйшимъ нельпостямъ. Напротивъ, церковное ученіе объ искупленіи, правильно понятое, отличается высочайшей разумностью. Завсь искупление не мыслится, и какъ вившній, механически-принудительный акть. Напротивъ, оно воспринимается и усвояется человъкомъ, каковъ онъ есть, свободно и духовно. Представляется безусловно-ложною и та мысль графа Толстаго, будтобы догмать о грахопаденій и искупленій заслониль оть людей самую важную и законную область деятельности человъка и исплючиль изъ всей области знанія человъческаго знаніе того, что человъвъ долженъ дълать, чтобы ему самому быть лучше и счастливве \*). Какую же это самую важную и законную область дъятельности заслониль указанный догмать? На взглядъ всвиъ серьевнымъ людей самой важной и самой ваконной двятельностью человвка должна быть признана прежде всего та дъятельность, которая направлена на правственное самоисправление и самоусовершение человъка. Важное и законное этой дъятельности нельзя и представить чего-либо. Но развъ догмать о грекопадении испуплении заслоняеть эту деятельность?

<sup>\*)</sup> Эта мисль, какъ и вообще встрвчающееся у Л. Толстаго противоположение въры и добродътели, позаимствованы тоже у Фейербаха, см. нашу Реминовность — основа и опора правственности. («Правосл. Обозр.» 1889 г. май — іюнь), и издан. въ особой брошюръ. (Москва, 1889 г.). Въ этой статью читатель найдетъ подробное опроверженіе такого взгляда.



<sup>138)</sup> О трудъ мы уже не говоримъ: если, какъ мы видъли, прародителя наши призывались къ труду и труду, то и искупленные люди должны трудиться и трудиться....

Напротивъ, онъ-то и обращаеть не нее взоры человъва и ен требуеть отъ него наиболве настойчиво, чемъ можеть требовать что-либо вное. Такъ, догматъ о первородномъ граха говоритъ человъку, чтобы онъ неустанно боролся съ дурными вистинктами и вожделеніями своими, такъ какъ въ противномъ случав, особенно при врожденномъ предрасположения но граху, онъ нанболве способенъ дойти до крайняго правственнаго извращенія и одичанія. Равнымъ образомъ догмать искупленія, говорящій, что за человаческую вину пострадаль и умеръ Богочеловань, не внушаеть ин чрезь то самое истинному христіанину, чтобы онъ своими грвхами не подвергаль Христа какъ бы новымъ страданіямъ и мучительной смерти? Но очевидно не эту дъятельность считаеть графъ Толстой самой важной и савой законной. Тановой даятельностью является у него трудъ кад, отвеждения систем от выпоративной в приниравания в принираван себя и для другихъ. Інсусъ Христосъ не отвергаеть и этой двятельности, но говорита, что эта даятельность не есть нанвысшан и что безъ нраветвеннаго самонсиравления и самоулучнонія она не въ состояніи быть нормальной и плодотворной. Ищите прежде царствія Божія и правды Его, т. е. праведности я духовивго единенія съ Богомъ, говорить онъ и все осталь. ное т. е. разныя жизненныя блага, получится вами (Мато. 6, 33): Нужно ни доказывать, что графъ Толстой напрасно унлонился отъ Божественнаго ученія касательно той и другой двительности? Послъ этого излишне доказывать и то, что, вопреки ложному увъренію Л. Толстаго, догмать о грахопаденіи и искупленіи отвюдь не исключить изъ всей области знанія человіческаго знаніе того, что человить должент двяять для того, чтобы ему самону быть лучше и счастливве. Напротивъ, этотъ догиатъ выше всего и ставить знаніе того, что человить должень двлать для своего самоусовершенія и блага. Не даромъ же Господь Інсусь Христось болье всего говориль своимы слушателямы на темы вравотвеннаго свойства; Не даромъ же святые апостолы въ своихъ нисанияхъ главнымъ образомъ обращаются къ христіанамъ съ правотвенении наставлениями. Не даронъ же и настыри цериви, начиная съ превижинихъ и оканчивая теперевиними, болве всего внушають перомымь то, что они должны примъндия своего правственнаго исправленія и усовершенія, какъ они должны относиться другь въ другу и чемъ достигать своего и общаго блага. Все это графъ Толстой нарочно забываеть, утверждая, будтобы церковь не учить, какъ надобно жить для нашего и общаго блага. Очевидно, это — одна изъ твъъ клеветь, на которыя такъ щедръ Л. Толстой, когда у него заходить речь о церкви и ея іерархіи. Субъективный источикъ и этой клеветы понятенъ: графу-лжеевангелисту досадно, зачемъ церковь не учить людей тому, чему усиливается ихъ учить онъ самъ....

Догмать объ искупленіи предполагаеть потребность дюдей въ этомъ искупленіи, возможность удовлетворенія этой потребности и осуществленіе этой возможности. Съ втихъ трехъ сторонъ и разсмотримъ то, что говорить грасъ Толстой противъ этого догмата. Такъ какъ последній оспоривается главнымъ образомъ на основаніи раціональныхъ соображеній, то мы и на нихъ обратимъ возможное здесь вниманіе. Сперва обратимся нъ вопросу о потребности людей въ искупленіи ихъ.

Уже ноистатировань нами неоспоримый факть прирожденной нравственной порчи человака. Представляется неопровержимою та истива, что люди со времени грфхопаденія нашихъ прародителей имъють невольное тяготъніе но злу, но гръху и совершають его иногда вопреви усиліямь избежать его. Но такъ какъ совъсть въ людяхъ не уничтожена и стремление въ добру не умерло въ нихъ окончательно, то они не могли и не могутъ мириться съ фактомъ своей нравственкой преступности и негодности, а вибств и съ фактомъ своего отчужденія отъ Бога всявдствіе граховъ своихъ и извращенности своей нравственной природы. Отсюда-то и проистекаеть неискоренимая въ человъвъ потребность въ искупленіи своей вины предъ Богомъ, въ нравственномъ своемъ обновлении и въ возстановлении должныхъ отношеній своихъ въ Богу. Потребность этого рода не только свидътельствуется сознаніемъ всемъ, кто окончательно не умеръ духовно въ раболъпствъ предъ своимъ я и въ своемъ служении ему, но доказывается и всей исторією религіозно-нравственной жизни человъчества. Но то же самое сознание каждаго человъка и та же самая исторія редигіовис-правственной жизни человачества свидетельствують, что самь человевь никакь ме въ состоянім удовлетворить этой своей потребности.

Грасъ Телетой говорить поразительную нелипость, утверидал, что если самъ себи не поможеть человить, то и никто ему не номожеть. Конечно, если мин нужно напр. чаще прогуливаться и жимать свижимъ воедухомъ для поправленія моего здоровья, то никто другой заминить меня въ этомъ отношеніи не можеть. Совеймъ другое дило, ногда пдетъ ричь, напримиръ, объ некунленія нашей вины.

Чемъ и какъ мы межемъ искупить ее? Нравственное чувотво справединвости говорить намъ, что мы должны искупить совершенное нами вло. Усполонавать себя тамъ, что мы -- существа слабыя, подверженныя грэху, было бы напрасно. Во-первыхъ, накъ мы ни слабы вравственно, какъ мы ни подвержены граху, no mai coshecupe, uto no mozmili delar patamente n uto moter dai въ томъ или другонъ одучат удершаться отъ зла. Во-вторыкъ, невинять свои пороки спичити совершать величайшій гріккь и открывать для себя свободный путь но всикому мравопвежному безобразію. Но, что бы мы на предпринали для новушленія нашего грама, ост не межеть быть искуплень. Подвергионъ ли ны себя какому-нюбудь добровольному наказанію, даже смерти, за совершенный ками грахъ, носледній чрезъ это не уничтожится, не выперинется изъ исторіи нашей правственной живии. Да и какое самонаказаніе возможно при обилін нашихъ граховъ в великости нашей вины? Достаточнаго самонавазанія быть не ножеть. Предприменъ-ин мы для искупленія какого-либо опредвленнаго грама рядь добрымь двль, и это не поможеть намь, есянбы мы даже и могии совершать безупречно добрыя кыла: рыо въ томъ, что ны чувотвуемъ себи обяванными *всегда* совершать ихъ и одини двиствіями нашеми не изгладемъ другихъ нашихъ дъйствій. Эти последнія по суду же человеческой совести должны подлежеть наказанію, а оно, предпринятое людьми, внешей недостаточно. Остается, значита, испать ва нашиха молитвахъ всепрощения у Бога. Это-наиболье сотсотвенный путь: ны нарушаемъ волю Божію своими грахами, и только Богь вивстенъ карать насъ жин мыловать. Ме непросъ въ томъ, мирется ин прибущее наиз чувство спреведивости съ прощененъ грвка, не искупленнаго наказаніемъ? Нътъ и нътъ! Не даромъ исторія и человаческихъ судовъ занесла въ свои латописи много танихъ фактовъ, когда люди, совершившіе какое-либо преступленіе, сами

отдавались въ руки правосудія, чтобы понести напазаціє за него и чрезъ то обрасти душевный миръ. Извастно много и такихъ случаевъ, когда люди, подавлениме сознанісмъ своихъ великихъ гръковъ, не дерзали и модить Бога о прощени и впадали даже въ отчанніе 139). Что же служило причиною всего этого, какъ не чувство справедивости, говорящее, что грахъ требуеть возмездія? Значить одно прощепіе граха бесь искупленія его нанаваність не въ состоямін внести въ человіческую душу мера, еслибы Богь и даль это прощеніе. Но ито же въ такоиъ случав долженъ быть искупителенъ гришнаго человичества? Люди нокупять себя не могуть, вакъ гръщные, что бы они ин предприняци, но они не могуть и довольствоваться престымь прощенісмь нхъ граховъ се стероны Бога. Очеведно, полунителемъ людей должень быть не ниой ито, намь Богенеловинь. Ва самонь двла, для искупленія неловачесной вины требуется жертва и безусловно чиотая въ правотвенномъ отношения, и вполеж достаточная, но въ тоже время и человъчесная. Но тековая жертва мода быть принесева за грахи человачества только Богочеловакоми. Жертва, принеженная не только обывновеннымъ человъвомъ, но и енгеломъ, не отвъчала бы своей цвли, тъмъ болве, что нужно примиреніе не между ангеломъ и человівюмъ, но между Богомъ и человъкомъ. Въ правственномъ же міръ, въ міръ любви и правды вина одного межеть быть не вивнена по причина искупленія ен другимъ лицомъ, менинымъ, добровольно, по любии къ виновному, обрекциямъ себя на казнь... Въ принесени Богочеловъкомъ доброводьной жертвы за гръхи дюдекіе и удовлетворяются не одни требованія справеданности: здвоь и дюбовь нъ воово вооб и міниво вомо обобо вороди во во вообобо вобобо повнотв.

Но если человъвъ самъ не мометь искупить свои гржи, то онъ такие не въ состоями правствение обновить себя и встать въ долиныя отношения нъ Богу безъ песредства Богочеловъвъ. Мысль Л. Толстаго, будто бы всегда человъвъ въ состоями по-монь себя, и здъсь обнаруживаетъ свою к полную несостоятельность. Даже забодъщии тълесно жекой-нибудь сложною бользвью.

· Adr

· .



<sup>\*\*\*)</sup> Само собою разунается, что ва *присти*аниям все это рашательно пеу-

человать не въ силахъ самъ себв помечь. Онъ обывновенно приглашаеть врача, который и введить въ организмъ паціента тв или иныя врачебныя вещества, чтобы поставить организив въ наилучшія условія для побъды надъ недугомъ и чтобы парализовать и устранить этогь последній. Не темь более ли требуется посторонняя помощь для вравотвеннаго леченія и обновленія? Коль скоро нравственный организмъ человъка опасно боленъ, то очевидно въ него должно быть привнесено врачующее и обновляющее начало язвив-отъ Источника добра. Самъ нравственный организмъ человъна не можетъ изъ нечего выработать то, что ему нужно и чето въ немъ изтъ. Потому-то онъ и боленъ, что утратилъ то, безъ чего не иыслимо его адоровое состояние. Наконець, если человъвъ извратиль свои вадлежащія отношемія къ Богу, то какимъ же образомъ самъ человъвъ можетъ возстановить должныя овои отношения из Богу? Это непонятно. Даже и въ соеръ человъческих отношеній требуется для возстановленія нарушенных вами должных отношеній къ кому-либо, чтобы этоть кто-либо и съ своей стороны помогъ, окольно отъ мего зависить, установлению между нами в имъ должныхъ отношеній. Въ противномъ случав вов. надін усния къ тому останутся безплодными. Тамъ болье необходимо сограствие Вора въ явля возотановления нашихъ навлежащихъ отношеній къ Нему. Мы отпали отъ Него и удалились на развыя распутія. Не долженъ-ли Ошь прибливиться нь намъ съ Своею всепрощающей любовью и съ Своими отечески-распрытыми объятіями? А для всего этого семое желанное и пълесообразное дъло-вочеловъчение Единоровиято Сына Божія. Такимъ обравомъ потребность чемовичества въ менуплени его граховъ, въ нравственномъ его обновлени и въ возотановлени должныхъ отношений из Богу неотделима от потребности ва Богонеловътв. Эту потребность своеобрасно выражаеть нашь знаменятый натуралисть Н. И. Пироговъ, следнощія слова котораго мы нарочито приведемъ, чтобы графъ Толстой и его поклонники видели, что не одни богословы разсуждають такъ. Для нравственнаго быта, говорить онъ, необходимъ идеаль болве человвческій, болье близкій къ намъ. Входя все глубже и глубже въ себи,во время разлыкъ испытаній жизни, я поняль, наконець, почему люди такъ нуждаются въ Богочеловевъ. Слабость тела и дука,

больвнь, нужда, горе и бъды считаются главными равсаднивами въры. Но, вакъ ни сильны эти мотевы, однако же не только плачь и скрежеть зубовь приводить нась нь утышительному идеалу Богочеловъка, но и радость въ двухъ ен видахъ увлекаетъ насъ невольно въ этому же самому идеалу. Когда на душтв тишь да гладь, или когда душа восторженна и торжествуеть, ома всегда находить и вавсь причину сближенін съ другимь существомь или началомъ, непремънно высшимъ, какъ будго бы ей сочувствующимъ. Это сочувствующее всему человъческому и болье чвиъ знакомое со всеми нашими слабостими, нуждами, печалими и радостями, начало въ такой степени свойственио людямъ, что олицетвореніе его невольно ділалось и представителями явыческихъ религій. Двиствительно Верховный Разумъ в Верховная Воля становятся надлежаще доступными намъ лишь въ лиць Богочеловъка. Въра въ Богочеловъка кажется мив до такой степени свойственною человъку, что и примънение къ Нему вавъстнаго изреченія Вольтера 140) я не считаль бы такимь концунствомъ, какимъ оно мив представляется въ отношения иъ Богу. Но если свойственъ душв и благодътеленъ для ней умопредставыяемый идеаль Богочеловина, то воплощение этого идеала, т.-е. дъйствительное вочеловъчение Сына Божия, не должно ли вносить въ сердца людей новыя чувства мирнаго блаженства и торжественнаго восторга? Въровать, что среди насъ жилъ человъческою же жизнью нашъ Спаситель, испытавши на Себв мули и радости этой жизии, это такое счастье, что пронивнутымъ этой върою нельзя не ставить его выше всего 141).

Но возможно-ли Боговочеловичение? Воть вопросы, съ ноторымь мы теперь встричаемся и на который обязаны отвитить котя бы и кратко. Боговоплощение можеть представляться невозможнымь лишь съ пантеистической и деистической точни эрвнія, о несостоятельности коей мы уже знасиь. Съ точки эрвнія пантеизма все въ мірв есть проявленіе бежественной

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>) Стр. 171—174 въ книгѣ: *Вопросы жизн*и. Мы передали мысли Пирогова точно, хотя не вездѣ въ томъ порядкѣ, въ какомъ у него онѣ наложевы, и не вездѣ его собственными словами.



<sup>&</sup>lt;sup>140</sup>) Вольтеръ говорилъ, что Бога нужно было бы выдумать, еслибы Его не существовало.

субстанців, а следовательно и человень. Какое же Боговоплопівніе возможно здась? Денамъ же полагаеть въ сущности непроходимую границу между человъкомъ и Богомъ и изолируетъ вообще Бога отъ міра. Значить, и денамъ не можеть допускать Боговочеловачения. Совсамъ другое дало — тенстическая точка зрвнія. На совершенно раціональныхъ основаніяхъ допуская промыслительное общение Бога оъ міромъ, она не можеть не допускать и Боговоплощенія. Самыя вовраженія, какія ділались и дылаются противь возможности Боговочеловъченія, съ здраво тенстической точки арвнія разрвшаются безъ особыхь затрудненій. Понятіе о Богочеловъкъ, говорять, заключаеть въ себъ внутреннее противоръчіе: утверждать, что Богъ содвивися человъюмъ, не значить ии утверждать, что безпонечное сдълалось вонечнымъ? Возражение это нисколько не васается христівноваго ученія: последнее говорить не о переходе безконечнаго въ конечное, а объ ипостасномъ соединении Божеской природы съ чедовъче окомо, что далеко не одно и тоже. Соединение же абсолютной природы съ условною, устраняющее мысль о переходъ одной въ другую, чуждо каного бы то ни было противоръчія. Строго говоря, безконечное, коль скоро существуеть вселенная, и вообще не чувдо соединенія съ вонечнымъ. Благодаря этому соединеню безконечного съ конечнымъ, последнее и можетъ сохранять свое быте и живнь. Но смотря по свойствамъ конечныхъ существъ и предметовъ, самое соединение съ ними безконечнаго принимаеть разлообразный видь. Наиболье твеное соединеніе безконечнаго съ конечнымъ представляеть природа человъка. По библейскому учению Богъ, сотворивши человъка изъ праха земнаго, вдунуль въ него дыханіе жизни, т.-е. сообщиль ему исиру Божественнаго духа (Быт. 2, 7), чвиъ человъкъ существенно отличенъ навсегда отъ животныхъ. Не есть ли и это уже твеное соединение безнонечнаго съ конечнымъ? Очевияно. что въ насъ самихъ въ известномъ смысле и до известной степени соединено Божественное съ человъческимъ. Почему же невозможно полное и совершенное соединение въ одномъ лицъ двухъ различныхъ природъ: Божеской и человъческей? Отрипать эту возможность на достаточномъ основания можно было бы только въ томъ случав, еслибы была доказана вообще невозможность чакого соединенія двухъ различныхъ природъ, при которомъ онв

образують одну недванную дичность. Но этого никань нельзя доказать, такъ бакъ въ каждомъ изъ насъ соединены въ одну -опоятиость двв совершенно различныя и совершенно противоположныя одна другой природы: твлесная и духовная? Почему же невозможно высшее соединение подобнаго рода? Но, говорять, Богь не можеть вочеловичиться потому, что человивь ограниченъ опредъленными условіями пространства и времени, а существо Божіе состоить въ вездвоущім и всемогуществь. Что же изъ этого следуеть? Цервовь невогда не учила и не учить, будто бы въ Богочеловъвъ Божеская или человъческая природа какълибо изменялась или утрачивалась. Напротивъ, по учению дериви. каждая изъ этихъ природъ осталась неизменною и сохранила. всв свои естественныя свойства. Значить, ограниченность человической природы не препятствовала божеской природи быть неограниченною, и наоборотъ. Такъ, напримяръ, будучи по Своей человической природи подчинень условіямь пространства и времени, Богочеловънъ по бомеской своей природъ быль чуждъ этихъ условій. Даже въ челована мы находимъ начто аналогичное: тело его подчинено безусловно условінить пространства и времени, а духъ подчиненъ лишь услевно. Потому-то, находясь твломъ въ изепстиомъ пунетв пространства, дукомъ мы можемъ переноситься далеко за предвыл его. Совивстимость этихъ двухъ свойствъ: а) вездъприсутствія и б) ограниченноств пространствомъ и временемъ въ Богочеловъкъ твиъ возможнъе, что подъ вездворисутствіемъ отнюдь нельзя представлять накой-то распростертости Бога въ міровомъ пространствв. Не говорю уже о томъ, что существо Божіе состоить не въ способъ или формъ отношенія Его въ твари, а во внутреннемъ Его содержаніи, каковое самъ Богъ чрезъ апостола Іоанна опредъляеть, налъ любовь (1 посл. 4, 8). Что же, какъ не любовь вта и обнаружилось въ воплощевий? Но, говорять далве, трудно согласить съ величіемъ Божіниъ Боговочеловаченіе. Совершенно превратный образъ возврвнія! Нраветвенное величіе человвна на общій взглядъ проявляется наиболюе не тогда ли, ногда онъ ради блага ближнихъ смиряется и жертвуетъ собою? Но если такъ, то и во всвих видакъ самочничивения Богочеловина, пережитыкъ радв спасенія человачества, нельвя не видать особенняго величіявеличів не силы и мощи, в величія любии Божіей. Любовь, пакъ

нравственное свойство, стоить выше напр. всемогущества, взятаго отръшенно отъ ней. Не даромъ же самъ Господь Інсусъ
Христосъ видълъ особую славу Свою въ томъ, что было повидимому врайнимъ уничижениемъ Его, — въ Своей крестной
смерти и въ предшествовавшихъ ей мукахъ и страданіяхъ (Іоан.
17, 1—5). Не нужно впрочемъ забывать, что Інсусъ Христосъ
въ Своемъ безпримърно-возвышенномъ ученіп, въ Своей безгръшной жизни и въ разнообразныхъ совершенныхъ Имъ чудесахъ явилъ міру и иное величіе Свое, какъ Сына Божія.

Итакъ, Боговочеловъчение не только отвъчаетъ высшимъ потребностимъ падшаго человъчества, нуждающагося въ искупленіи его гръховъ, въ нравственномъ обновленіи и въ возстановленіи истиннаго общеніи съ Богомъ, но и представляется вполнъ возможнымъ для Божественнаго всемогущества и Божественной благости. Намъ остается послъ этого показать, что Іисусъ Христосъ, по неоспоримому свидътельству Евангелій, есть дъйствительно воплотившійся едивородный Сынъ Божій, пострадавшій, умершій и воскресшій ради спасенія человъчества, а не просто великій по уму и харавтеру человъкъ, учившій тому, какъ людямъ счастливъе устроить собственную свою земную жизнь.

Что Інсусъ Христось есть единородный Сынъ Божій и Искупитель человічества, это несомнівню свидітельствуєтся той самой 
бестьдою Его съ Никодимомъ, на которую особенно ссылаєтся 
графъ Толстой въ доказательство своихъ измышленій. Бестьда 
эта, какъ она ни кратко передается евангелистомъ, заключаєть 
въ себі наилучшее опроверженіе и вообще изгляда графа Толстаго на искупленіе и его Виновника. Поэтому мы изложимъ 
ее сполна и на основавій ея постараємся показать неправоту 
графа Толстаго, а на нівкоторым другія мізста Евангелій будемъ 
ссылаться лишь для наибольшаго подтвержденія правпльности 
нашего пониманія словъ Інсуса Христа, высказанныхъ въ бестадь съ Никодимомъ.

Воть эта бестда: между фарисеями быль нькто, именемь Никодимь, одинь изв начальниковь лудейскихь. Онь пришель кь Іисусу ночью и сказаль Ему: Равви! мы знаемь, что ты Учитель пришедшій оть Бога, ибо такихь чудесь, какін Ты творишь, никто не можеть творить, если не будеть сь нимь Богь. Іисусь сказаль ему въ отвыть: истинно, истинно говорю тебь: если кто не ро-

Digitized by Google

дится свыше, то не можеть увидьть царствія Божія. Никодимь говорить Ему: какь можеть человькь родиться, будучи старь? Неужели можеть онь въ другой разъ войти въ утробу матери своей и родиться? Іисусь отвъчиль: истинно, истинно зоворю тебъ: если кто не родится отъ воды и Духа, то не можетъ войти въ царствіе Божіе. Рожденное отъ плоти есть плоть, а рожденное отъ Духа есть духъ. Не удивляйся тому, что я сказаль: оолжно вамь родиться свыше. Духь дышеть, ідт хочеть, и голось его слышишь, а не знаешь, откуда приходить и куда уходить. Такъ бываеть со всякимъ рожденнымъ отъ Духа. Никодимъ сказаль Ему въ отвъть: какь это можеть быть? Іисусь сказаль ему: ты-учитель Израилевь и этого-ли не знасшь? Истинно, истинно говорю тебы: мы говоримь о томь, что знаемь, и свидытельствуемь о тожь, что видъли, а вы свидътельства нашего не принимаете. Если Я сказаль вамь о земномь, и вы не вырите: какъ же повърите, если буду говорить вамь о небесномь? Никто не восходиль на небо, какь только сшедшій сь небесь Сынь человьческій, сущій на небесахъ. И какъ Моисей вознесь змію въ пустынь, такъ должно вознесену быть Сыну человъческому, дабы всякій върчющій въ Него не погибъ, но имъль жизнь въчную. Ибо не послаль Богь Сына Своего, чтобы судить мірь, но чтобы мірь спасень быль чрезь Него. Върующій въ Него не судится, а невърующій уже осуждень, потому что не увъроваль во имя единороднаго Сына Божія. Судь же состоить въ томь, что свыть пришель въ мірь, но моди болье возлюбили тьму, нежели свыть, потому что дъла ихъ были злы. Ибо всякій, дълающій худыя дъла, ненавидить свыть и неидеть къ свыту, чтобы не обличились дыла его, потому что они зми. А поступающій по правди идеть ко свити, дабы явны были дъла его, потому что они въ Бот содъланы (Іоан. 3, 1-21). Беседа эта передается графомъ Толотымъ нарочито не сполна. Мало того: онъ п изъ отдельныхъ стиховъ, приводимыхъ имъ, отбрасываетъ все, что неблагопріятствуетъ вложенію въ нихъ мыслей, понахватанныхъ имъ, Телстымъ, у Фейербаха. Что же касается до истолкованія словъ Інсуса Христа о Сынв человвческомъ и Сынв Божіемъ, то это истолкованіе у графа Толстяго доходить до поразительной произвольности и фантастичности.

Вотъ сполна слова Л. Толстаго: "ученіе Христа о сынв человъческомъ - сынъ Божіемъ, лежащее въ основъ всъхъ Евангелій. наиболье исно изложено въ Его бесъдъ съ Никодимомъ. Каждый человъкъ, говоритъ Онъ, долженъ, кромъ сознанія своей плотсвой, личной жизни, которая зачалась во чревъ матери отъ отца, сознавать другое, духовное происхождение (Іоан. 3, 5 — 7). То, что человъкъ признаеть свободнымъ въ себъ, это-то и рождается въ насъ отъ безконечнаго, отъ того, что мы называемъ Богомъ (3, 8 п 13). Это-то, рожденное отъ Бога, этого-то Сына Божія въ человъкъ, мы должны возвысить въ насъ, чтобы обръсти истинную жизнь (14 -- 17). Сынъ человъческій есть Сынъ Бога однородный, а не единородный. Кто возвысить въ себв этого Сына Божія надъ всёмъ остедьнымъ, вто уверуетъ, что только въ Немъ состоить жизнь, тоть не впадеть въ разладъ съ жизнью. Разладъ съ жизнью происходить единственно отъ того, что люди не върять въ свъть, находящійся въ нихъ (17-21),въ свъть, о которомъ въ Евангеліи Іоанна сказано: "въ Немъ есть жизнь и жизнь есть свъть человъковъ". Христосъ говорить, что должно возвысить надъ всемъ остальнымъ сына чедовъческаго, который есть Сынъ Божій и свыть людей. Онъ говорить: когда вы возвысите сына человаческаго, то узнаете, что я инчего лично отъ Себя не сказаль (Іоан. 12, 30, 32 и 49). Еврен же не понимають Его ученія и спрашивають: вто этоть сынъ человъческій, котораго должно возвысить (34)? И на этотъ вопросъ Онъ отвъчаетъ: "еще на малое время свътъ есть въ васъ (во всъхъ церковныхъ переводахъ стихъ этотъ умышленно переведенъ неправильно: вмъсто во васо, έν ύμιν, стоить среди вась, съ вами вездъ, гдъ встръчается это слово); ходите, пока имъете свътъ, чтобы не объяда васъ тьма; ходящій во тьмъ не знаеть, гдв идеть" (35), На вопросъ, что значить возвысить сына человвческого, Христосъ отввчаетъ: живите во свътв, находящемся въ людяхъ. Сынъ человъческій, по отвътному слову Христа, есть не иное что, какъ светь, въ которомъ люди должны ходить, пока есть въ нихъ свътъ: "смотри, чтобы свътъ не превратился во тьму" (Лук. 11, 35). "Если светь, который въ тебъ есть, сталь тьмою, то какь же велика должна быть тьма" (Мато. 6, 23), говорить Христось въ поучение всемъ дюдямъ. До и после Христа говорили люди о томъ же, что въ человене живеть божественный свять, нисшедшій съ неба, что этоть свять есть не иное что, какъ разумь, что ему одному должно служить и что въ немъ одномъ слудуетъ искать спасенія. Это говорилю учители браминовъ, еврейсвіе пророви; это говорили Конфуцій, Сократь, Марвъ Аврелій, Эпиктеть и всв истиные мудрецы, не сочинители обилософскихъ теорій, но такіе люди, которые искали истины какъ для своего собственнаго спасенія, такъ и для спасенія всвхъ" 142). Такимъ-то образомъ понимаетъ и истолновываетъ Л. Толстой дивную по своей глубинъ и возвышенности бесъду Інсуса Христа съ Никодимомъ, превращая Спасителя въ поклонника разума человъческаго, въ раціоналиста, в низводя его на одинъ уровень съ браминами, Конфуціемъ и прочими "Толстовскими" мудрецами. Но чему же ка самомъ довлючить бесъда Господа Інсуса Христа съ Никодимомъ?

Весьма произвольна и странна мысль графа Толстаго, будтобы Іисусъ Христосъ санкціонироваль поклоненіе человіческому разуму, будто бы внушаль Онь людямь руководиться въ ихъ жизни лишь указаніями ихъ разума, будто бы въ одномъ этомъ разумъ совътовалъ Овъ имъ искать спасенія, будто бы Онъ не указываль людямь на необходимость для нихь искать высшей помощи? Не только беседа Інсуса Христа съ Никодимомъ, но и другія Его слова, приводимыя графомъ Толстымъ, не подтверждаютъ ничего подобнаго. Въ бесъдъ съ Никодимомъ говоритъ Інсусъ Христосъ: Свъть пришель въ мірь (ст. 19). Очевидно, что это - не человъческій разумъ, а воплотившійся абсолютный разумъ (Іоан. 1. 14). Звитиъ же онъ пришелъ? Очевидно, для того, чтобы просвітить умы людей. А если такъ, то разумъ человіческій не есть то, за что выдаеть его графъ Толстой. Напрасно забываеть онъ и следующія слова Христа о Себе самомъ: Я свыть міру, и кто послыдуеть за Мною, тоть не будеть ходить во тымь, но будеть имьть свъть жизни (Іоан. 8, 12). Но если Господь Інсусъ Христосъ есть міровой світь въ духовномъ смыслів и если неидущіе за Нимъ обрекаются, по Его собственнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup>) Стр. 139—141 въ сочинени: Worin besteht mein Glaube. Замътимъ, что графъ Толстой напрасно усвояеть и названнымъ у него мудрецамъ возведение человъческаго разума въ какое то божество... Особенно напрасно клесещеть онъ на сврейскихъ пророковъ.



словамъ, на блуждание во тьмв, то какимъ же образомъ выходить, будто бы Інсусъ Христось училь васательно нашего разума тому, что навязываеть Ему русскій лжеевангелисть? При существовании міроваго свъта не остается ли ограниченнымъ и шаткимъ умамъ лишь смиренно подчиняться этому свъту и сознательно пользоваться имъ? Здравая догина такъ и говоритъ. Днемъ, при яркомъ солнечномъ освъщении, не зажигаютъ фонарей на улицахъ и лампъ въ комнатахъ. Точно также, когда самъ міровой світь освіщаеть намь жизненные пути, странно возжигать, въ качествъ какихъ-то вполнъ самостоятельныхъ и вполив достаточныхъ светилъ, наши жалкіе умственные фонари и лампы, отъ воихъ и вообще часто бываетъ больше копоти, чвиъ свъта. Но, быть можеть, Інсусь Христось выражается объ этомъ предметв иначе въ другихъ мъстахъ Евангелій? Такихъ мъсть мы не знаемъ. Указываемыя же графомъ Толстымъ мъста лишь подтверждають нашу мысль. Воть первое изъ этихъ ивсть: еще на милое время свыть ссть съ вами; ходите, пока есть свыть, чтобы не объяла вась тьма; ходящій во тьмь не знаеть. куда идеть; пока свыть сь вами, выруйте въ свыть, да будете сынами coma (Іоан. 12, 35-36). Не очевидно-ли, что и въ этихъ словахъ Спаситель говоритъ о Себъ, какъ Свътъ, и учитъ людей пользоваться этимъ светомъ, а не инымъ, для ихъ собственного блага: Слова эти сказаны были Господомъ Христомъ за нъсколько времени предъ Его крестными страданіями и смертью. Вотъ почему Онъ и выразился, что только на малое время свътъ есть съ слушавщими Его. Если, какъ бы такъ говориль Христосъ, вы не хотите теперь оценить и воспринять находящійся прямо предъ вами свёть, когда онъ сказывается въ такомъ необычайномъ ученій и столь чудесныхъ дълахъ, то что же станется съ вами, когда свёть этоть на время скроется въ періодъ страданій и смерти Носителя его? Но допустимъ, что здась подъ сватомъ нужно разумать разумъ, присущій каждому человъку, какъ этого хочетъ графъ Толстой. Въ такомъ случав въдь выходить странность въ словахъ Христа. Въ самомъ дълъ, если подъ светомъ разуметь свойственный людямъ разумъ, тогда нельзя уже было бы сказать: еще на милое время свыть есть съ вами; ходите, пока есть свъть, чтобы не объяла вась тьма (ст. 35). Прекращеніе двятельности разума въ людихъ означало

бы смерть ихъ, а послё нея никакого земнаго хожденія уже быть не можеть во свётв ли или во мракв. Съ другой стороны, тогда было бы сказано: свить ве висъ, а не съ вами, а между тёмъ вопреки увъренію Л. Толстаго, переводъ словъ: µєв о́ ύµών сдъланъ правильно, предлогъ µєта, совращенно µєв, соединяясь съ родительнымъ падежомъ, значитъ: съ, а не другое что-нибудьчто же вваается до словъ: итакъ, смотри, свить, который въ тебъ, не естъ ли тыма (Лук. 11, 35), то они относятся совсъмъ къ другому предмету, какъ и слъдующія слова: итакъ, если свить, который въ тебъ, тыма, то какова же тыма (Мато. 6, 23). Слова эти касаются не разума, а совъсти. Впрочемъ, еслибы даже нарочито и допустили мы, что слова эти относятся къ разуму, и тогда графъ Толстой нисколько не выигралъ бы: воспріятіе нами истины отъ міроваго разума требуетъ, чтобы мы не ослабляли и не омрачали нашего собственнаго разума...

Но Інсусъ Христосъ считаетъ недостаточнымъ просвътить только умы людей светомъ истины, хотя и признаетъ Себя міровымъ свътомъ, Учителемъ, ниспосланнымъ отъ Бога. Что это такъ, ясно изъ савдующаго. Ко Спасителю приходить одинъ изъ высокопоставленныхъ фарисеевъ. Извъстно, какія возарвнія преобладали среди фарисеевъ. Они воображали себя върными исполнителями предписаній закона и нравственно-высокими, а потому вполнъ достойными быть участниками царства Божія. Если Никодимъ и пришелъ въ Христу, то, очевидно, за тъмъ только, чтобы услышать отъ Него что-нибудь поучительное и назидательное, а вивств съ этимъ, быть-можетъ, и узнать непосредственно отъ Него, не Мессія ди Онъ, т.-е. Христосъ. Інсусъ Христосъ, зная образъ воззрвній и правственное настроеніе фарисея, и указываеть ему на то, что составляеть коренной недугь человъчества и безъ устраненія чего люди не могуть сдълаться членами царства Божія, даже и какъ царства только истины. Недугъ этотъ-плотское начало, живущее въ людяхъ и передающееся отъ одного человъка другому путемъ наслъдственности. Будучи рожденнымъ отъ плоти, всякій человъкъ потому уже есть непремънно плотской человъкъ.

Но что же такое эта плотскость? По взгляду Л. Н. Толстаго подъ нею нужно разуметь исключительно чувственность съ свойственнымъ ей инстинктомъ самосохраненія, самости, тогда

какъ разумъ къ ней не относится. Очевидно, такой взглядъ плотскость совершенно оппобоченъ: раждаясь, человъкъ получаетъ отъ своихъ родителей не только чувственную, но и духовную природу свою съ свойственнымъ ей разуномъ и другими духовными способностями. Говорить, что въ человъкъ все отъ родителей, а лишь разумъ отъ Бога, значить говорить явную неявность, опровергаемую действительностью. А если такъ, то подъ плотевостью должно разумъть что-то иное. Но что же именно? Такъ какъ слово: плотскость библейское, то въ Библіи и следуеть искать разъяснения того, накое понятие нужно соединать съ этимъ словомъ. Въ Библіи же какъ Ветхаго такъ и Новаго Завъта слово: плотскость отнюдь не выражаеть понятія лишь о чувственности съ ен инстинктами. Такъ, напр. Господь говорить: невично Духу Мосму быть пренебрежену человъками сими, потому что они-плоть (Быт. 6, 3). Натурально, что эдесь человеть называется плотью во всеме своемь составе, не только по телу своему, но и по дуку своему съ его разуномъ и другими способностими. Когда евангелистъ Іоаннъ говорить о томъ, что Слово, единородный Сынъ Божій, стало пложію (1, 14), то выветь въ виду и тіло человіческое и душу человъческую въ Воплотившемся. Обращаясь къ посланіямъ апостольскимъ, мы и въ нихъ находимъ употребление слова: плетскость въ столь же широномъ значени. Мало того: у св. апостола Павла, въ совершенномъ согласіи съ другими библейсвими писателями, плотскій элементь усвояется попреимуществу духовнымъ силамъ и дъятельностямъ человъка, а изъ нихъ. между прочимъ, и уму (Галат. 5, 20 и др.). Этотъ св. апостолъ прямо называеть самый умъ въ падшихъ людяхъ плотскимъ считаеть многіе религіозно-филофофскіе продукты этого ума плотекими (Колос. 2, 18 и 8). На плотекость человъческаго ума. который возводится у Л. Толстаго на степень божества, указываеть Інсусъ Христось и Никодиму. Не иное что, а только плотскость ума въ связи съ общимъ плотскимъ настроеніемъ препятствовала Никодиму уразуметь глубокую истину, возвещавшуюся ему, и отталкивала отъ Іисуса Христа, отъ этого міроваго Света, другихъ іудеевъ. Такимъ образомъ то, что называется въ Свящ. Писаніи плотью, обнимаеть все человъческое существо, а не одну накую-нибудь его сторону. Плоть эта въ прародителяхъ нашихъ до ихъ паденія и въ Іисусъ Христъ была чистою, отвъчавшею своему назначенію. Напротивъ, въ падшихъ людяхъ она извращена. Плотскость ихъ значитъ есть не иное что, какъ ненормальное направленіе не только чувственности, но и ума, чувства и воли. Ненормальность эта, плотскость, беретъ свое начало не въ чувственности, а въ духовной сторонъ человъка—въ его разумъ, сердцъ и волъ: чувственные инстинкты и потребности извращаются уже подъ вліяніемъ духовной извращенности.

А если всему человъческому существу свойственна плотсвость, какъ извращеніе, какъ порча всего этого существа, то вовсе недостаточно для постановленія его въ нормальное состояніе научить его истинъ, а нужно обновить все это существо. Развъ мы не видимъ на каждомъ шагу, что люди, и зная истину, поступають совершенно вопреки ей? Мало того: коль скоро истина идеть въ разръзъ съ нажитыми нами страстями и склонностями и вообще противоръчить нашему душевному строю, то мы не въ состоянін даже и воспріять ее. Разумъ нашъ, столь возвеличиваемый графомъ Толстымъ, часто бывалъ и бываеть вообще рабольнымъ слугою дурныхъ инстинктовъ и вождельній. Еслибы порча не охватывала и самаго разума, не извращала его работы и не сбивала его съ истиннаго пути, тогда немыслимы были бы всв тв неисчислимыя заблужденія, которыми полна исторія умственной жизни человічества, и было бы невозможно со стороны самого Л. Толстаго совершенное имъ по отношенію къ Евангеліямъ и къ ученію Іисуса Христа. Въдая наисовершеннымъ образомъ, что одно возвъщение самой абсолютной истины не окажеть надлежащей помощи человъчеству, Іисусъ Христосъ и говорить, что люди должны возродиться свыше 143), а не сознать свое происхождение свыше, какъ нарочито "перевираетъ" слова Христа Л. Толстой.

Возрождение предполагаетъ прощение человъку его гръковъ п примирение его съ Богомъ, а вывств духовное обновление чаловъка и по смерти его въчно-блаженную жизнь не только по

<sup>143)</sup> Изъ беседы же І. Христа съ Никодимомъ мы видимъ, какъ неправъ графъ Толстой, утверждая будто бы Христосъ не преподаль ученія о троичности лицъ въ Богь. Здёсь ясно говорится о Богь Отцъ, о единородномъ Сынъ Вожіемъ и о Духъ Свягомъ (стихи 5 и 16).



духу, но и по твлу. Все, для этого потребное, и совершиль для насъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ. Онъ не только есть свътъ для нашихъ умовъ, какъ мы видъли, т.-е. Онъ не только возвъстилъ заблудшимъ человъческимъ умамъ потребную для ихъ спасенія истину, но и въ Своей жизни былъ воплощеніемъ ея (Іоан. 14, 6. 8, 46). Однако, не этимъ только обязано человъчество Христу. Еслибы онъ не умеръ за насъ на врестъ и не попралъ смерти Своимъ воскресеніемъ, то и спасеніе наше еще не было бы совершено. Но что касается смерти Господа Іисуса Христа, то Онъ въ бъсъдъ Своей съ Никодимомъ весъма ясно говоритъ о ней, какъ о средствъ искупленія нашихъ гръховъ (стихи 14—16).

Какъ ни изворачивается графъ Толстой истолновать слова Христа въ смыслъ, благопріятномъ для его раціоналистичеснихъ бредней, это нисколько неудается ему. Въ словахъ: накъ Моисей вознесь змію въ пустынь, такъ должно вознесену быть Сыну человическому (ст. 14) Інсусъ Христосъ предсказываль именно врестную Свою смерть, на которую Онъ, въ Своемъ безпредваьномъ милосердія, обрекъ Себя для того, дабы върующіе въ Него спаслись отъ въчной духовной смерти и связанныхъ съ нею бъдствій. Ссыява Спасителя на змія въ пустынъ доказываеть это неоспоримо. Воть что повъствуеть книга Числь объ этомъ предметв: пославъ Господь на народъ ядовитыхъ змвевъ воторые жалили народъ, отчего умерли весьма многіе изъ израильтянъ. Бъдствовавшій народъ обратился къ Моисею и сказаль: согращим мы въ своемъ ропота противъ Бога и противъ тебя; помолись Богу, чтобы Онъ удалиль отъ насъ змвевъ. После модитвы Моисея за родной ему народъ Господь сказалъ Моисею: сдъдай мъднаго змія и выставь его на знамя, а вогда кто-нибудь будетъ ужаленъ зміями, пусть онъ взглянеть на мъднаго змія, отчего и останется живъ. Моисей исполнилъ повельніе Божіе, и ужаленные зміями, послів взиранія на мізднаго змія, исцівлялись и оставались въ живыхъ (гл. 21, 6-9). Очевидно, вознесение змія служило прообразомъ возведенія Іпсуса Христа на престъ. Воть почему Спаситель и указываеть на это ветхозавътное событіе. Какъ при раскаяній и въръ израильтянъ для нихъ былъ спасителенъ мъдный змій, такъ и врестная смерть Інсуса Христа спасительна для вающихся и върующихъ въ Него. Но и независимо отъ указанія

Христа на прообразовавшее Его крестную смерть ветхозавътное событіе, несомнѣнность предсказанія Имъ искупительной смерти Своей за насъ свидѣтельствуется евангелистомъ же Іоанномъ въ слѣдующихъ словахъ: сіе говориль Онь, давая разумить, какою смертію Онь умреть (12, 32). Послѣ втого не дико ли даже и со стороны беззастѣнчиваго графа Толстаго увѣрять, будто бы Христосъ въ разсматриваемыхъ нами словахъ указывалъ не на Свою крестную искупительную смерть, а на необходимость намъ возвысить въ себъ сына Божія, т.-е. разумъ, для вступленія въ истинную жизнь?! Итакъ несомнѣнно, что Господь нашъ Іисусъ Христосъ крестною Своею смертію искупилъ грѣхи человъчества и примирилъ насъ съ нашей собственной совъстью и съ правосудіемъ Божіимъ (Лук. 22, 19—20). Но перейдемъ къ словамъ Іисуса Христа касательно Своего воскресенія послѣ крестной смерти.

Сказавши, будтобы Господь Інсусъ Христосъ никогда и нигдъ даже не намекалъ на предстоящее Ему воскресеніе изъ мертвыхъ, графъ Толстой перечисляетъ всв евангельскія мюста, затрогивающія вопросъ о воскресеній Інсуса Христа 144) и оправдываетъ свою мысль следующими соображеніями и ссылками: "въ трехъ изъ втихъ ивсть говорится объ Іонв во чревв нитовомъ, а въ одномъ о возстановленія храма. Въ прочихъ же десяти мъстахъ идетъ ръчь о томъ, что Сынъ человъческій не можеть быть уничтоженъ, но нигдъ нътъ даже одного слова о воскресеніи Іисуса Христа. Въ подлинник во всехъ этихъ местахъ отсутствуеть даже и самое слово: воскресеніе. Дайте человъку, незнакомому ни съ какими богословскими толкованіями, но знающему греческій языкъ, перевести этп мъста, и никогда не переведеть ихъ кто-либо такъ, какъ они переводятся. Въ подлияникъ стоять въ этихъ мфстахъ два различныя слова: одно ανίστημι, а другое-έγείρω. Первое изъ нихъ значить: возстановлять, другое: пробуждать, а въ среднемъ залогв просыпаться, встать. Но ни первое, ни второе слово никогда и ни въ вакомъ случав не значить: воскреснуть. Чтобы убъдиться окончательно

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup>) Воть эти мѣста: Іоан. 2, 19—22; Мате. 12, 40. Лук. 11, 30. Мате. 16, 4. Мате. 16, 21. Марк. 8, 31. Лук. 9, 22. Мате. 17, 28. Марк. 9, 31. Мате. 20, 19. Марк. 10, 34. Лук. 18, 38. Мате. 26, 32. Марка 14, 28.



въ томъ, что эти греческія слова и соотвітствующее имъ еврейское слово: hegim, не могутъ означать воскресенія, стоять зишь сличить эти мъста Евангелій съ другими, гль употребляются эти слова, а они употребляются часто и разнообразно. но ви одного раза не переведены словомъ: воспреснуть. Слова: воспреснуть (auférstehen, ressusciter) нать им въ греческомъ, ни въ еврейскомъ языкъ, такъ накъ не было и соотвътствующаго пиъ понятія. Для выраженія на греческомъ или еврейскомъ языкъ понятія о воскресевів нужна перифраза: нужно было бы сказать: всталь или проснулся изъ мертвыхъ. Такъ говорится въ Евангеліи Матоея: Иродъ (Антина) думаль, что Іоаннъ Креститель "восиресъ", а потому здёсь и сназано: "проснулся изъ мертвыхъ" (14, 20). Точно также и у Луки въ притчв о Лазарв говорится, что еслибы кто "воскресъ", то и воскресшему неповърнии бы, а потому и сказако: "возстать бы изъ мертвыхъ" (12, 31). Но тамъ, тяв къ словамъ: встать ная проснуться неприбавляется словъ: изъ мертвыхъ, тамъ слова: встать и просмупься никогда не значать и не могуть. значить: воскреснупь. Между темъ Христосъ, говоря о Себъ самомъ, во вспяз ивсталь, выставляемых въ начестве доназательства предсказаній Его о воскресенія, рішительно ни одного раза не употребляєть словъ: "изъ мертвыхъ" 145). Утверждая, будтобы Господь Інсусъ Христосъ вовсе не предсказываль о Своемъ воскресени изъ мертвыхъ, Л. Толстой изъясняеть меств, приводимыя писателями цервви въ доказательство двйствительности этихъ предсказавій, въ смыслъ Фейербаховского возарънія. Онъ утверждаеть, будтобы Спаситель въ виду предстоявшей Ему мучительной смерти говориль собственно о томъ, что хотя Его и предадуть смерти, но сынъ человъческій, т.-е. находищійся въ немъ разумъ или свътъ, (т.-е. ученіе Его?) тъмъ не менъе будеть возстановленъ, восторжествуеть 146).

Такъ какъ графъ Толстой придаетъ самое рвинительное значение филологическимъ соображениямъ въ вопросв о томъ, предсказывалъ ли Іисусъ Христосъ о своемъ воскресении изъ мертвыхъ, то мы прежде всего и обратимся къ нимъ. Русскій лжееванге-



<sup>145)</sup> Стран. 165-166 въ сочинения: Worin besteht mein Glaube.

<sup>&</sup>quot;") Ibid. стран. 164 и др.

листъ забываетъ, что для опредвленія подлиннаго значенія и смысла твхъ или другихъ греческихъ словъ и выраженій, встръчающихся въ греческомъ текств нашихъ Евангелій, недостаточно внать, какъ понимались эти слова и выраженія греками древними и вообще какъ опи должны быть поняты на основанів только одного филологического анализа. Не следуеть опускать изъ виду то существенное обстоятельство, что въ Евангеліяхъ завлючается новый міръ образовъ, представленій и ндей, бывшихъ невъдомыми грекамъ-язычникамъ, а слъдовательно и языкъ Евангелій долженъ имъть имъ только свойственныя особенности. Вмёстё съ этимъ многія греческія слова и выраженія должны были получить совсвые иное значение, чвые какое они выви въ обычномъ пониманіи. Возьмите хотя бы слово: ταπεινοφροσύνη: оно на языкъ евангелистовъ имъетъ не то значеніе, какое имъло въ обычномъ греческомъ словоупотребления, что для знакомаго двломъ очевидно. Затвиъ, язывъ самихъ евангелистовъ различенъ и въ томъ отношенін, что одни изъ нихъ придають извъстнымъ словамъ такой-то оттънокъ, а другіе-иной. Такъ наприм. слово: πίστις употребляется апостолами Павломъ и Іаковомъ далено не въ одномъ и томъ же смыслъ. А такъ какъ все это неоспоримо, то для опредвленія истиннаго смысла употребляемыхъ евангелистами восьма многихъ словъ и выраженій должно имъть въ виду не только контексть въ общирномъ смыслв этого слова, но и вообще господствующій въ Евангеліяхъ кругъ образовъ, представленій и идей. Значить, еслибы и неподлежало нимальйшему сомньнію 147), что греческія слова: ανίотпы и стебры, самы по себъ взятыя, и не означають восиресенія изъ мертвыхъ, все-таки изъ этого никакъ не следовало бы, будто въ рвчахъ Іисуса Христа нътъ предсказаній о Его восиресеній изъ мертвыхъ. Ійсусъ Христосъ, вакъ видно изъ Его беседы съ Никодимомъ, именно для того и пришелъ въ міръ, чтобы люди могли имъть въчно-блаженную жизнь (стихъ 16), на которую они потеряли всякую надежду послъ гръхопаденія прародителей

<sup>147)</sup> Между тімъ, это подлежитъ сомнінію: діло въ томъ, что, какъ видно даже изъ греческо-німецкаго словаря Пассова глаголь аміотири употреблень въ значеніи воскреснуть изъ мертвых веще у Гомера въ Иліадів и въ сочиненіяхъ Геродота.



(Быт. 2, 17). Но какъ же могъ бы Інсусъ Христосъ даровать людямъ въчную жизнь, еслибы Онъ не явился побъдителемъ смерти. т.-е. не воскресъ? Не могь Онъ и умалчивать о Своемъ воскресеніи, такъ какъ съ понятіемъ о Мессім соединялось понятіе о побъдитель смерти. Мысль же графа Толстаго, будтобы въ Евангеліяхъ всегда прибавляются слова: изъ мертевихъ (ек vekpwv) въ слову: возстать или пробудиться, вогда идеть рвчь о дъйствительномъ воскресенія, эта мысль не болье, какъ плодъ фантазін ся автора. Изъ цвлаго ряда фактовъ, ниспровергающихъ мысль Л. Толстаго, укажемъ для примъра котя на одинъ. Такъ, въ Евангельскомъ разсказъ о воскресении Лазари находятся, между прочимъ, следующія для насъ важныя данныя: Мареа сказала Іисусу: Господи! еслибы ты быль здъсь, не умерь бы брать мой. Но и теперь знаю, что чего Ты попросишь у Бога, дасть Тебъ Богь. Іисусь говорить ей: воскреснеть αναστηθή брать твой. На это Марва сназала: знаю, что вокреснеть въ воскреcenie (ἀναστηθή ἐν τή ἀνστάσει), σε nocandniŭ dens. Iucyce cκαзαλε ей: Я есмь воспресение и жизнь. Върующий въ Меня, если и умреть, оживеть (Іоан. 11, 21-25). Всякому ясно, что сдысь идеть рвчь, во-первыхъ, о дъйствительно умершемъ братв Мароы, а во-вторыхъ, о восиресении его ивъ мертвыхъ Господомъ Інсусомъ Христомъ, а между твиъ словъ: єк уекршу (изъ мертвыхъ) вовсе не обратается ни въ оригинала, ни въ переводахъ оригинальнаго текста. Это и понятно. Зачемъ было употреблять эти слова, вогда у Інсуса Христа, у Его слушателей и у евангелистовъ связывалось въ техъ или другихъ случаяхъ съ выраженіями: суютин нан сусіош опредвленное представленіе о воспресевін ивъ мертвыхъ, а не о чемъ-нибудь другомъ? Добавленіе словъ: ѐк чекрши нъ этимъ выраженіямъ если и допускалось иногда, то или для точнъйшаго выраженія мысли въ особыхъ случаяхъ или просто по инымъ личнымъ соображеніямъ евангелистовъ. Такимъ образонъ, еслибы несомивнио было, что слова: ανίστημε и сустри означають только встать, пробудиться, и еслибы из нимъ нигда 148) въ Евангеліянъ не прибавлялось словъ: ек чекршу, изъ

<sup>148)</sup> Но конечно графъ Толстой, по свойственному ему обычаю, солгаль, и утверждая, будто въ слову воскреснуть Христосъ никогда не прибавляль словъ: изъ мертвыхъ. Такъ, после славнато Своего преображения Христосъ запретиль



этого накакъ не выходить, будтобы Іисусъ Христосъ не предсказываль Своего воскресенія въ техъ рачахъ Своихъ, въ коихъ и Христосъ и слушатели Его, и евангелисты и церновь видъли и видять предсказанія этого рода.

А что Спаситель предсказываль свое восвресение изъ мертвыхъ, это-то неоспоримо и доказывается тёми евангельскими мъстами, которыя Л. Толстой усиливается эксплуатировать въ пользу своихъ измышленій. Находимъ излишнимъ анализировать смыслъ всёхъ этихъ мёстъ, а потому остановимся лишь на нъвоторыхъ изъ нихъ, но за то у каждаго изъ четырехъ евангелистовъ.

Въ евангеліи Матеея повъствуется, между прочимъ, о слъдующемъ: однажды приступили фарисен и саддукен къ Інсусу Христу и, искушая Его, просили показать имъ знаменіе съ неба. Онъ же сказаль имъ въ отвътъ: вечеромъ вы говорите: будеть ведро. потому что небо врасно, а по утру говорите: сегодня ненастье, потому что небо багрово. Лицемъры! различать лицо неба вы умъете, а знаменій времень не можете? Родь дувавый и предюбодъйный знаменія ищеть, но знаменіе не дается ему, кромъ знаменія Іоны пророка (гл. 16, 1-4). Но о какомъ же знаменія Іоны пророва говорить Спаситель? На этотъ вопросъ мы находимъ ответь въ словахъ же Христа: какт Іона быль во чревь кита три дня и три ночи, такь и сынь человыческій будеть вы сердию земли три дня и три ночи (гл. 12, 40). Вдумывансь глубже во всв эти слова евангелиста, передающія бестду Христа съ фариссими и саддуксями, всякій безпристрастный экзегеть полженъ признать, что Христосъ здесь говорить не только о смерти Своей, но и о чудесномъ Своемъ воскресеніи. Фарисеи и салдукси просять Христа совершить для нихъ какое-либо необычайное чудо, причемъ они руководились затаенными дурными побужденіями, Імсусъ Христосъ ясно читаль въ ихъ душів и віздаль самые грявные замыслы ихъ. Потому-то Онъ обращается нъ нимъ съ словами справедливаго укора и обличенія. Онъ навъ бы такъ говорить имъ: вы кичитесь своими зканіямя и своей мудростью, а между тэмъ, благодаря вашей крайней нравствен-

ученикамъ Своимъ разглашать видвиное ими, пока Сынъ человёческій не воскреснеть изъ мертвыхъ (Мате. 17, 9):



ной испорченности, остаетесь въ полномъ ослаплении касательно того, что вамъ надлежить знать болве другихъ и прежде всего. Кто, какъ не вы, должны были бы знать, что самое чудесное и самое спасительное дъло, какое я долженъ совершить для блага человъчества и блага вашего, это моя искупительная смерть за людей и мое воскресеніе изъ мертвыхъ ради дарованія людямъ въчной жизни? Мою смерть и мое воскресение прообразоваль еще пророкъ Іона. Во исполнение воли Божией онъ поглощенъ былъ морскимъ чудовищемъ 149), а затъмъ чудесно же освободился изъ недръ его. По воле Отца моего, движимый безпредельной любовью въ людямъ, я умру за нихъ, но, какъ безграшный Владыка жизни и смерти, чрезъ три дня воспресну. Едва ли втонибудь будеть оспоривать справедливость именно такого пониманія словъ Спасителя о знаменія пророка Іоны. Влагая въ этп слова Христа тоть смысль, накой желателень графу Толстому, ны получаемъ нъчто поразительное по своей странности. Въ саномъ дълъ, вообразимъ на мгновеніе, что Христосъ имълъ въ выу не Свое чудесное восиресение изъ мертвыхъ, долженствовавшее последовать чрезъ три дня после Его смерти, а возстановленіе или торжество разума, ученія Своего о жизни. Вопервыхъ, въ такомъ случав Інсусу Христу не было бы никакой нужды ссылаться на чудесное избавление Іоны отъ смерти, съ другой стороны, тогда было бы не постижемо, почему и какимъ образомъ равумъ, ученіе о жизни должны восторжествовать именно чрезъ три дня после смерти Христа, а не более и не менее?!

Теперь обратимся по порядку евангелій къ евангелисту Марку. После неповеданія Імсуса Христомъ со стороны ап. Петра, Божественный учитель говориль Своимъ ученивамъ, что Сыну человъческому должно много пострадать, быть отвержену старъйшинами, первосвященниками и книжниками, быть убиту и вътретій день воскреснуть (8, 31). Нужно ли еще божье ясное предсказаніе о воскресеніи Іисуса Христа? А что вдесь идеть речь не о вакомъ-нибудь другомъ воскресеніи, а именно о воскресеніи изъ мертвых, за это ручаются уже одни следующія слова Христа: Сынь человъческій воскресенеть изъ мертвых» (Мате. 17, 9).

<sup>142)</sup> Мы такъ выражаемся потому, что еврейскія слова: dag dagol значать: не кнгъ, а большое морское животное; очевидно, здёсь переводъ неправилень.



Такое же предсказаніе Інсуса Христа объ Его воспресеніи въ третій день послів смерти излагаеть и еванг. Лука (18, 32 - 33). У еванг. Іоанна излагается насательно этого предмета, между прочимъ, слъдующее: Пришедши однажды предъ праздникомъ пасхи во храмъ, Інсусъ Христосъ нашелъ здёсь крайнее поруганіе надъ домомъ Отца своего и изгналъ изъ храма нечестивыхъ торгашей съ ихъ товарами. Видя это, іуден сказали Інсусу Христу: какимь знаменіемь докажешь Ты намь, что импешь власть такь поступать, Христось сказаль имь въ отвъть: разрушьте храмь сей, и Я въ три дня воздвигну его... Онь говориль о храмь тьла своего (2, 13-21). Здысь итущимы чуда Господь Іпсусы Христосъ опять указываеть на то, что для блага человъчества нать наибольшаго и благодательнайшаго чуда, какъ то, когда Онъ, Владыка жизни и смерти, умретъ и затъиъ воскреснетъ. А что Спаситель въ приведенныхъ нами словахъ Его разумвлъ и славное воскресение свое, въ этомъ завъряеть насъ евангелисть же Іоаннь, говорящій: когда же воскресь Онь изь мертвыхь, то ученики Его вспомнили, что Онг говориль это, и повтрими писанію и слову, которов сказаль Іисусь (ст. 22-й).

Оказывается, вопреви шарлатанскимъ увъреніямъ графа Толстаго, что Інсусъ Христосъ несомивние предсказывалъ Свое воскресеніе изъ мертвыхъ. Мало того: накъ ето видно изъ только что приведенныхъ словъ еванг. Іоанна, Христосъ не только предсказывалъ Свое воскресеніе, но и дъйствительно воскресъ спустя три дня послъ Своей крестной смерти. Хотя о событів воскресенія Інсуса Христа повъствують всъ еванселисты, но Л. Толстой объ етомъ умалчиваетъ тщательно, а говорить о томъ, чего нътъ и быть не могло въ нашихъ каноническихъ евангеліяхъ. Словомъ: у графа Толстаго вездъ ісзуитство и фальшь!

Итакъ православная церковь, вопреки взводимымъ на нее клеветамъ русскаго лжеевангелиста, учить, съ совершенномъ согласи съ словами Христа и на основании этихъ словъ, что Онъсвять міра по своему необычайному ученію и по своей безгрышной жизни, что Онъ искупилъ гръхи человичества своей престной смертью, примиривши чрезъ то насъ съ Богомъ и съ собственной нашей совъстью, и что Онъ своимъ чудеснымъ воскресеніемъ открылъ для върующихъ въ Него и псиренно дюбя-

щахъ Его въчно бламенную живнь. Не соли Інсусъ Хриотосъ все это несомивние совершиль 150), то Онъ очевидно, есть Богочеловъвъ въ христіанскомъ смысль этого слова. Такъ и думаютъ не один только представители церковной іерархів и не один православные богословы. Воть что касательно этого говорить повойный Н. И. Пароговъ: и для современнаго кристіанина признаніе божественной патуры Снасителя должно быть красусольнымо памнемъ его въры. Смъло в несмотря ни на накія историческія изследованія раціоналистовъ, всякій христіанинъ должамъ упверидать, что микому изъ смертныхъ месозмажно было додуматься и еще менте дойти до той высоты и чистовы правственнаго чувствъ и жизни, которыя содержател въ ученів Христъ: нельзя не прочувствовать, что оно-не отъ міра село 151). Но объ этой-то божеской природь своей и говориль самъ Господь кантъ Інсусъ Христосъ.

Грасъ Толстой усиливается доказать, будгобы Інсусъ Христосъ не говориль о Себъ, вамь единородномъ. Сынъ Бомісмъ, вочеловъчваниемся ради списенія людей. Но та самая бестью. Інсуса Христа съ Нинодимомъ, на которую ссылается Л. Толстой, доказанваетъ неосноримо, что омъ, Толстой, не только извращаетъ сныслъ словъ Спасителя о себъ самомъ, какъ единородномъ Сынъ Бомісмъ, но нарочито замелчиваетъ слова наиболъе обличающія его измышлюція.

Въ бесъдъ съ Нинодимомъ Інсусъ Христосъ навываетъ себя и сынама человическимъ и единородиямъ Сымамъ Божимъ (ст. 13 и 16). Что подъ элими навиенованами отнюдь нельзя разумътъ свободное въ человъкъ начало, его разумъ или иное что-инбудъ, это для насъ должно быть уже виъ всякаго сомивия. Та плотсиость, отъ которой человъну, по словамъ Інсуса Христа, кумио освободиться при помощи Божіей, обнамаетъ, канъ мы знасиъ, имъного человъка, т. е. не только его чувственную сторому, но и душу со везым ся силами и способностями. Плотсвость эта

<sup>149)</sup> Чтобы допазать основательно, что этого всего Христост не совершаль вриме доказать основательно, что свангелы не выбють того происхождены, какое имь усволеть церковь, что тексть ихъ искажень и т. под. Но доказать это, какъ мы видёли, невозможно, ибо истина говорить сама за себя весьма внушительно для имеющихъ здравый смыслъ и правственно неискалеченныхъ.

<sup>161)</sup> Стран. 175 и 174 въ кингв: Вопросы жизни.

вы человянь не явилось какъ результать первоначальной орга-1 наваціи, и не есть въ немъ что-либо неизбанное: ов момента: появленія человіна въ міръ. Напротивъ, она, какъ мы тоже уже энаемъ, есть произведение свободнаго нечала въ человъкъ--его: воли и разума. Поэтому утверидать, будтобы Інсусъ Христосъ: подъ сыномъ человъческимъ и сымомъ Боміниъ въ человъкъразумълъ свободное начало въ немъ, разумъ или что-набудь: нное, значить говорить величайную безомыслицу, какая толикокорда-имбудь и ивиъ-инбудь говорилась. Канъ, въ самоиъ двяв, могь Інсусь Христось усматривать истиню-человаческое и даже божественное въ томъ; что граховно и отъчего освободить яндей онь принель на землю? Но грасъ Толотой утвервидеть, что Христооъ примель освободить челодива отъличной: живии и научить человина жить родовою живнью, т.-е. всически: способствовать ея продолжению и развитию, а потому-де Христось видыть и истинно-человическое и божественное въ родовомъ началь. И это не болье накъ фантазін Л. Толстаго, позаимствованныя имъ у Фейербаха. Личное начало потому только, что оно личное, еще не есть граховное начало. Самъ Бегъ есть личность и живеть личной жизнью, а между тель Омъабсолютное добро. Родовое начало потому только, что сво -родовое, не есть еще доброе качало 158). Не личное начало само по себъ гръховно въ человъкъ, а эгонстическое начало, по которому человить становить свою волю выше воли Вожіей и по ноторому онъ даже свящемнъйшіе интересы другихъ людей и свои. собственные приносить въ жертву своимъ самымъ нивменнымъ: нитересань. Но таковой эконстичностью можеть отвичаться и родован жизнь. Жизнь родован можеть а) быть чунда того, чето требуеть воля Божія, и б) вообще попирать священнайные интересы свои ради пресивдования интересовъ инаменныкъ. Но родовая жизнь не только можеть быть такей эгонстической жизнью, но она и смала такою со времени грътопадения прародителей. Таковая-то эгоистическая жизнь, въ чемъ бы и какъ бы она ни проявлядась, и есть та плотскость, отъ которой человъкъ долженъ освободиться при помощи Вожіей. А если такъ, то канить образовъ Інсусъ Христосъ могь учить, будтобы истинно-

<sup>&</sup>lt;sup>452</sup>) См. объ этомъ и на стран. 196—197 въ эгой нашей книге.



ченовічеськое и бенественное звилючаєтся та роховоть нечаль? Принісывать это Христу значить богомуменновань т. с. усвоять Ему, возведеніе зда и граха на степень абсолютито добра. Не чудовищно ли вто? Менку твив Л. Толстой такъ и поступаеть, утверждая, будтобы Імсуєть Христость подъ сыномъ человічеськимъ и подъ сыномъ Божінить разумтить родовой принішть, по-нямаємый притомъ въ духв Толстовскаго соціалистическаго эципурензма.

Но воль скоро даже граховно, а не только-что безомысление, усматривать въ словахъ Інсуса Христа о синк человъческомъ и Сынв Божіемъ указаніе на свободное начало въ человъкъ, на разумъ въ немъ и тому подобное, то не остается ничего другаго, вакъ согласно съ ученісиъ периви, понемать слова эти въ сиысла указанія на Богочеловаческую природу во Христа. Говоря о сынь человъческомъ и единороднемъ Смив Божісмъ, Інсусъ Христосъ называль этими именами только себя одного а отнюдь не насъ и вообще не вого-либо другаго во всемъ мірв. Въ начикув каноническихъ сванголіяхъ могь ни одного маста, въ поторомъ эти наименованія придагались бы из кому-нибуль другому, вром'в Інсуса Христа. Да и навимъ образомъ могли быт прилагаться эти наименованія въ кому бы то ни было, вром'в Імеуса Христа? Танъ, называя себя сыномъ чаловическим ъ Інсусъ Христосъ въ бесъдъ оъ Никединенъ исиду прочинъ говорить; никто не восходиль на небо, кокъ только винедшій съ ме- : бесь сынь человическій ещий на небесать (ст. 19-й). Къ вому же изъ модей можеть быть приложено таковое имя? Петріархъ Епокъ, и пророкъ Илія не сами по себъ вознеслись на небо, а. взяты были туда Богонъ. Тольно Інсусъ Христосъ, посяв свесто воскресенія, восність самъ на небо силою своего всемогущества. и, по своей божеской власти. Раввымъ образонъ, нисто изъ праведниковъ, взятыхъ на небо, и жеъ ангеловъ, въ немь обитающихъ, не сходилъ и не могь сходить съ небе въ силу своей. власти и мощи. Нанонецъ ито не изъ нихъ, бывъ посленъ ил земию и обратансь на ней, могъ быть въ то же времи на небесахъ? Между твиъ сынъ человрческій признаеть себя и вообще во время своей земной жизни и въ частности въ самый моменть бестды своей съ Никодимомъ сущимь и на небъ, т. е. усволеть себв по божеству своему вездвирисутствіе. Очевидно,

все его ногь говорить о Себъ Спаситель только потому, что Онъ-не только человъкъ, но и Богъ. Выражение: единородиый Сынъ Божій уже само по себъ указываеть, что оно примънимоединственно въ одному Інсусу Христу. Желая обмануть довърчивыхъ читателей, графъ Толстой даеть имъ понять, бултобы правильные было бы читать: однородный, а не единородный сынъ Божій, нежду тамъ въ подленномъ текств стоить: ночотемис а не другое слово. Слово: μονογενής образовано изъ двухъ словъ. Первое изъ нихъ ибуос, въ которомъ-вся сущность двиа, собствение значить: единственный, а не одинь и не первый. Эти оба слова на гречесномъ языка выражаются словами: ένας, είς, μία и др. То, что слово: μονογενής правильно переведено словомъ: единородный, или единственный, неопровержимо доказывается сущностью рачи Інсуса Христа. Вотъ Слова Его въ бесада съ Неподемомъ же: такъ вовлюбиль Богь мірь, что отдаль Сына своего единороднаю, дабы всякій, върующій въ Него, не погибъ, но имиль жизнь вичную (ст. 16). Богь вдесь представляется существомъ личнымъ. Но, говоря о необходимости выслить Бога троичнымъ въ вицахъ, мы указывали, что мыслив лишь одинъ и единственный Сынъ Вомій. Коль своро Богь есть, съ другой стороны, Творецъ людей, то последніе и не могуть быть сынами Его по природа овоей, кака существа ограниченныя. Въ приведенных сейчась словахь Інсуса Христа Богь представляется, далве, столь любящимъ человичество, что помертвоваль ради блага человачества единственнымъ Своимъ Сыномъ, обрекши Его на уничивенную земную жизнь, на великія страданія и поворную смерть. Но какъ же докавывалось бы все величіе любви Ботіей въ людять, еслибы у Бога было то неисчислимое множество сыновъ, вакое предподагается взглядомъ Л. Толстаго? Далве, въ приведенныхъ словахъ Інсуса Христа спасеніе людей и ихъ въчно-блашенная жизнь поставляются въ зависимость отнкъ въры въ Него. Но коль скоро это такъ, а это очевиднонеъ словъ Інсуса Христа, то не долженъ ли Онъ быть не толькочеловъкомъ, но и Сыномъ Божінмъ, имъющимъ совершенноодинавовую природу съ Богомъ Отцемъ? Это само собою разумъстоя.

Но въ бесъдъ Інсуса Христа съ Никодимовъ есть и слъдуюшія олова, доказывающів божество же его: не послаль Бет Сына-

слово в мірь, чтобы судить мірь, но чтобы мірь впасень бым чрезь Нао (ст. 17-й). И судъ надъ міромъ и спасеніе міра возможны только для Того, вто есть единородный Сынъ Божій, живномій всь божескія свойства: всеваданіе, правосудіе, всемогущество, благость. Но всв эти свойства и усвояются Імеусу Хрясту по Его божеской природь въ нашкиъ нановическихъ евангеліямъ (Іоан. 2, 25, Мате. 25, 31 и др.), именуется и Онъ Сыновъ человъческимъ или единороднымъ Сыновъ Вожівмъ. Но. что особенно важно, Інсусъ Христосъ примо называется истинним Богома у того же самаго Апостола, который изложиль приведенную мами бестду Інсуса Христа съ Никодимомъ (1 носа. 5, 20). Божество Інсуса Христа, ваконемъ, свидътельотвуется и савдующими словами въ этой бъльдь: впрующий во Христа не оудится, а невърующій уже осуждень. Судь же состоить вы томь. что овпьть пришель въ мірь, но люди возмобили болье тьму, нежеви свъта (ст. 18 – 19). Коль скоро уже достаточно одного •анта невърованія въ Інсуса Христа, чтобы человавъ, имавмій, конечно, возможность знать и оцвинть даруемое имъ благо, быль осужденъ на погибельное состояніе, то не ясно ли, что Інсусъ Христосъ-абсомотное существо, виз духовнаго общенія съ вовиъ для дюдей не можеть быть спасенія и истиннаго блага?

Итакъ, та самая беседа Інсуса Христа съ Никодименъ, въ которой графъ Толстой видить наиболье ясное изложение учения о Сынв человическомъ и Сынв Вожіемъ и которая, будтобы, подтверждаеть его возврзнін, -- эта самая беседа и доназываеть, что навионованія: Сынь человическій, Сынь Божій, прилагаемыя Спасителемъ въ Себъ самому, выражають не иное что, ванъ то, что Онъ-Боючеловикъ въ томъ симсле, въ накомъ учить объ этомъ православная церковь. Но, говорить Л. Толстой, зачамъ же Інсусь Христось употребляль такое наименованіе, наив Сынь человъческий, на обычный взглядь не свидательствующее, что онъ Богочеловъкъ? На этотъ вопросъ отвъчу слъдующее! Вопервыхъ, тв, къ кому обращался Інсусъ Христосъ съ Своей проповедью, должны были и могли постигать нежий смысль этого наименованія. Іудеямь извівстель быль этогь сищонь выраженія: Сынь человическій изъ пророческихь прор. Данінда, въ конть омнь человаческій представляется царенть міра (10, 5 — 16). Изъ свангодьской

истории мы видимъ, что многие изъ іудесьь очень керото теньнали, что именно внушальным Лисусь Христосъ этимъ Своимъ нависиованиемъ. Возторыкъ, пона не отпрывась, завотв в оъвоокрессийска изъ пертвыка, во всемь подобающема блеска божеская природа Інсуса Христа, Онъ привывался обстоятельствани Своего положения въ тому, чтобы употреблять преимущественно это инвименование. Что же касается до того замъчанін графа Толетиго, что сынами Волівми въ Овищемноми Писанія именуются иногра и люди, это зам'ячаніе имоколько не говерить противь того, что Інсусь Христось есть единородный Сынь Болій. Люди именуются сынами Болінии, поскольку оди-особое и высшее твореліе Боміе на земля и поскольну составляють предметь особаго индосердія Божія. Чрезъ Імеуса Христа это оыноветво дюдей въ отношения въ Богу возвысилось и увръпилось для истино-върующихъ. Сыновство же Інсуса Христа. по отношение на Богу отпу есть исключительное и единствекное въ своемъ родь, что и выражается словомъ: единородный:

Наиз остается сдалать еще одно замічаніе противъ словъ графа Толотаго объ искуплении и Искупитель. Русскій лиссвангелисть увъряеть, будтобы Інсусь Христось не училь о спасенін вірою въ Него. Нужно ли много доказывать, что и вто увъревіе-іступтовая ложь? Уже изъ беседы Івсуса Христа съ Никодимомъ не мога не видить Л. Толотой, что Онъ, Інсусъ Христосъ, требуетъ въры въ Себя, если люди желають спасенія (ст. 15 и 16). То, что говорится въ этой беседе, повторние Господь Інсусъ Христосъ много разъ. Изъ многочисленныхъ мвотъ, относящихся сюда, укажемъ хотя на три мъста для наибольнымо понаванія лосивости Л. Толстаго. Если не увтруете, что это я, говорять Спаситель, то умрете во врежать своих (Ісан. 8, 24). Истинно, истинно говорю вамь: върдющій въ Меня имьеть живь въчную (Іоан. 6, 47). Какъ вътвь не можеть приносить плода сама собою, всли не будеть на лозь, такь и вы еслы не будеть во Мин (Іоан. 15, 4). Но быть во Христь безъ живой въры въ Него немыслимо. Изъ этякъ словъ Інсуса Христа им видимъ не только то, что Онъ требоваль выры въ Себя от желетщихъ опасенія, но и то, что предметомъ нашей візры должень быть Онь, именно вакъ воплотившийся единородный Сына Божий, совершивий велиное двло явшего исвушлени и симсения Мы

можемъ сказать, не впадая въ ошибку, что, еслибы Інсусъ Христосъ прямо и не говорилъ о нашемъ спасеніи чрезъ въру въ Него, и тогда сама собою предполагалась бы необходимость этой въры. Въ самомъ дълъ, зачъмъ сталъ бы и совершать Інсусъ Христосъ то, что совершилъ, если въра въ Него, какъ въ Спасителя, дъло безразличное? Между тъмъ графъ Толстой не только отрицаетъ существованіе въ евангеліяхъ словъ Христа о нашемъ спасеніи чрезъ въру въ Него, но и въру (15) эту кощунственно называетъ обманомъ воображенія. Что предметъ этой въры те баръ воображенія, ще сомивните реальность, доказательствомъ этого служитъ все сказанное нами выше: неторическія данныя и раціональныя соображенія. что регоровъ въры...

А. Гусовъ.

(Продолжение въ слыд. книжки).

<sup>163)</sup> Графъ Толстой нарочито искажаетъ понятіе о религіозной върв вообще. Но его слованъ, подъ вергою христіане разумеють то, что кажется. Не говорю рже о томъ, что Л. Тологой нарочимо некажаеть то, какь виру опредвляеть св. апостоль Павсяв (Евр. 1, 1), и нашь правосладний натехнясь. Замету томко, что русскій ижеевангелисть ісзунтски подлагаеть вы христіанское новятіе о вёрж свои отрицательныя тенденцін; съ точки зрвнія ихъ действительно недопустимо реальное бытіе того, въ бытіи чего устрень христіанинь на достаточныхь еснованіяхъ... Утверждая, будто христіане разуміноть подківітрою выдуманную вые странность, Л. Тологой кичится обыь, что онь чыботь испинаую вбру. Но ято же такое Толстовская вара? Вёра, говорить окъ, гесть смысяв, дазаемый жизни. Удивляемся, откуда взяль Толстой, будто бы это вера? Редигюнная вара немыслима безъ увъренности въ бытін личнаго Бога, Промысла, безсмертія души. То, что называеть графъ Толстой върою, чуждо существенныхъ признаковъ ревыпростой выры и относится из совершенно иной области, радикально противочествой одобенно пристановой вирь... THE PLANE WAS A COURSE OF

## НОВЫЕ СПОРЫ

по очень старому вопросу изъ исторіи жизне константина великаго.

Интересующіеся исторической наукой нерадко встрачаются со следующимъ явленіемъ: чемъ выше и знамените известная историческая личность, твиъ больше пишуть о ней, а съ твиъ вивоть спорять о ней. Явленіе это съ перваго взгляда представляется страннымъ: можно подумать, что наука плодить споры, но въ двиствительности наука въ этомъ случав не такъ виновата, какъ представляется. Историческій путь великихъ людей не розами только усыпанъ; никто не имветъ столько враговъ между своими современниками, сколько имъють ихъ великіе люди. Неудивительно после этого, если известія современниковъ. оставившихъ намъ свои заметии о такихъ людяхъ, часто представляють большія затрудненія для историка. Почитатели велинихъ людей судили о нихъ тавъ, а враги совсвиъ иначе. Позднъйшіе историки стараются примирить противоръчія и установить правильный взглядь, но не всегда и не всемь это удается. Желаніе быть безпристрастнымъ иногда увлекаетъ историка очень далеко, онъ хочеть дать масто при оцвикв исторической личности и твиъ извъстіямъ, какія принадлежать врагамъ этой личности — и воть на этой последней является несколько пятенъ. Мы не говоримъ уже о томъ, что случается, поздивище историни иногда по канимъ-либо дичнымъ симпатіямъ и

таватимъ выражають суждения, служащия диссонансомъ въ массъ другихъ голосовъ, произносящихъ суждения въ мномъ рокъ. Во всякомъ случав, главнымъ основаниемъ ученыхъ споровъ относительно извъстной исторической личности служать самые источники, весьма часто разноръчивые и противоръчавые. Къ тому же нужно прибавить, что и самые характеры великихъ людей не такъ легко изучать, какъ характеры обыкновенныхъ смертныхъ. Великіе люди могутъ примирять въ себъ такія противоположности, которыя съ обыкновенной точки зрънія представляются непримирямыми.

Къ числу велинихъ историчеснихъ личностей, о поторыхъ возжены споры въ наукв, пранадзежить и первый христіалскій **мисрат**оръ римскаго государства—Константинъ Великій. О немъ жуть споры вы наука по такъ же причинамь, по накимь возживають споры въ ней и насательно других великих историчесних личностей. Изъ числа наиболье спорных вопросовъ въ исторів жизни Константина, въ последнее время почему-то привлеть из себь вишание вопрось о тыхь назняхь, которыя совершились въ царствование Константина и консчио по его выть надъ ивкоторыми очень близкими или не столь близкими его родотвенниками. Трое ивмециихъ ученыхъ одинъ за другимъ посвящають этому вопросу болье или менье обогонтельныя изсладованія. Съ этими последними мы и нам'ярены повнакомить читателей. Нельзя сказать, чтобы указанные ученые исчернали вопросъ, но во всякомъ случев ихъ труды очень любопытнычемь более, скольно знаемь, объ этомь предметь севсень не было говорено въ русской литературъ. Правда указанные учевые не единаково рашають вопрось, наприм. одинь изъ нихъ произносить очень строгій приговорь относительно Колстантина, мо это, но нашему сущенію, не можеть слушить препятствіемъ иъ ознановлению читателей и съ подобнымъ мизніемъ, во-первынь потому, что должно быть соблюдено правило: auditatur et altera pars, а во-яторыхъ потому, что обворъ изследованій вобить тремъ ученымъ достоточно ясно понавываеть, накъ мало основательности инфирт тр истории, которые наклониы изобранать двимя Константива въ чертакъ не овятныхъ. Вопросъ настоявле прибличился из благепріятисму ришенію его, что привержения стротихъ приговоровъ относительно Константина

сдужеть не болье, выкь показателями того геринстаго пути, чредъводорый приплось, пройти вопросу пражде, серьезные, домводорый приплось, пройти вопросу пражде, серьезные, домиемъ изложинъ ихъ сообразио съ тамъ хронодогинеский, дорадкомъ, въ какомъ они появлялись въ свътъ.

Въ 1886 году Вивторъ Шультие въ одномъ вер наменента болосторскихъ журналовъ (Zeitschrift für Kirchengeschichte) на печатаръ статью: Untersuchungen zur Geschichte Konstantina des Gross, въ посивиней главъ которой касается вощоска о назначъ, совершенныхъ въ царствование Константина издъ излоторыми родственными ему лицами. Авторъ зайсь распрываеть сийциония мысли:

Евсевій преисполненный восторга преда Констанзиновъ, во--кади она жырда и ленения вополобения и пред и пред него отверст. леніємъ, начертиль дамый блестящій образь этого императора; но это изображение находится въ противерачии съ двума ненальными событіями, происшедшими по воль императора, пробытіями, которыми пользуются обывновенно вакь доназательствомъ, что историяъ Константина, кристанскій еписновъ, тененціоленъ и сознательно направдивъ, и что взображенный высь терой въ сущности есть человакъ лицемарный и безсердечный эгонсть: разумномъ, навнь императора Ликинія и убієніе стариваго сына Константинова — Криспа. Въ мон нланы не входить — говорить Шультце-быть ацологетомъ Евсевія и Константина, но не моду не свазать, что изследование источниковъ, въ которыкъ распавывается о погибели Дикинія (котати срессть; онъ женать быль на родной сестра Константина -- Констанціи), приводить да тому выводу, что иы не имъемъ основаній дълать обычного въ этомь случат упрева ни Евсевію, ни Константину. Затымъ мымещий историиз переходить на притина семихь, невочницова. Самыя подрабили давъстія проворить онь по променей великой и прованой борьбр менку двуми императорами, Коматантивомъ и Ляванісмъ, сообщаеть Евровій въ своемь сонавенія: "жавнь Колотритина (кн. I, гл. 49 и дол). Дининій, аувивом ... им « отома».

началь спановичном, ту причино по чуналина туп вы больт ин больс правидебныць; отношенія, кървану, шурниу, когл этогь посканцій односнися жь. нему съ баскоросположенісмъ. Начеварть къ Дек--друбла, дв. дрегикастыя, одоло дестодопин, отонновоо в чивънато ня перава, колорое мого-по-мога чемпь чо вробового іпрасадуюванія св. Константина ввянь оторону гонинахъ., Двяо дошло до едец, акиндертов деви, диринирателя и донотренивания изметельного денежать поличения и денежа вый искаль ообфеномоние у момчоскихъ, орокуловъ, и делетрів, а второй-повать: номощи у Бога христіанскаго и воздагаль свои Ановоніч но ибеслийю хоблью Чаканіц объть порранийся и принунденть быль выпрацинать номиловонів, у протависти; попіддогом, ян<sub>ле</sub>нивідокок миндоточкні до он одняк уме фінавовии сно. стородина под страния страния производия принципа но собяювь этяхь услявій тайно собраль, войско, тр. составь -которого воннян .н. накіс-то, варвары, и "радиняся епре раздь испытать весиное счастіс. До онь и це этоть разр обивитися; Конотантинъ, онова одержана побрат, самъ Дикиній и его споспащники были предоны, военному суду и, по јего приподору, ковнены. О томъ же нобыти Евсерій разскавываеть и въ другомъ сочиневін, болье раннемъ, въ "Церковной Исторіи" и разсказываетъ совершение сорганно съ тамъ, какъ, это событие, описано диъ въ "Жизни Коновентина", но только мирго короче. Виновинкомъ войны, и одноь выоговичется тоже Дикиний; мотивомъ ит война указана завиоть Ливинія въ Константину, Замвиательно, ито въ обонкъ свонкъ сочиноніякъ Евсовій начало, войны, сводить, яъ политическимъ замещатольствамъ, причемъ, етр. войда, уже впослимотвые пріобричесть резигіозный характерь, характерь борьбы невду христієненних и явическийх государаци, Тацийх образомъ, съ точки зрвнія разсказовъ Евсевія Константина не въчемъ упрекать: Ликиній нашель смерть, согласно приговору военного суда, Нельзя ностроять обвинения противы Константина и на основании извъстій царковнаго историка, Сократа, воторый движе передветь исторію борьбы Константина съ Линанісмъ и смерти посладняго. Извастія Сопреда дамъ, больще заслуживають винивнія, что они независимы оть Евсевія и опираются на какой-то другой источника, хотя нама и ненавастный, но повинимому очень досповирный. Начало войны у Сотрата расказано сходно съ Евсевјемъ, но затриъ мы встрача-

емон съ новыми матерівлами. Такъ мы узнасмъ, что Лининій побъщенъ при Кривополь въ Висиніи и отдался на волю побъдителя; Константинъ отнесся из нему дружественно, дароваль ему жизнь, послагь его на жительство въ Салонину, на условін. чтобы она миль тихо и мирно. Но Ливиній, по Сопрату, педолго соблюдать это условіє: она призвать полчища варваровъ и ръшился идти съ ними войной на Константина. Узнавъ объ этомъ Константинъ приказаль его умертвить. Изъ этого цевъствеваній ясно открывается, что Ликиній затіяль ваговорь, за что и быль вазнень. Можно утверждать, что источникь, накимы польвовался Сократь, тоже конускаль мысль, что Ликиній приговоренъ къ смерти на основания военнато права. Наконекъ есть еще источникь, въ которомъ томе утверждается мыслы, что Двкиній убить не по личному произволу Жонстантина. Источнивь этотъ извъстенъ подъ именемъ "Валезіева анонима". Здъсь о смерти Ликинія говорится такъ: принимая въ уваженіе примвръ ниператора Максиніана, который будучи низверженъ съ престола затвраль заговоры и темъ подвергаль опасности государство, Константинъ, всявдствіе бунта создать, требовавшихъ смерти Ликинія, приказаль убить его. Опять и адвов, казив Ликинія представляется деломъ стороннямъ для Константина. Прарда, въ этомъ же источникъ непосредственно предъ разеказомъ о назни Ликинія, замічается (подобнаго извітелія ніть ин у Квосвія, ни у Сократа), что Констанція, сестра Константина, жена Ликинія приходила въ лагерь брата и упросила его пощадить жизнь мужа и что Константинъ, всивествіе этой просьбы позволиль Ликинію проживать частими человикомъ. Но апочимъ не выражаеть ни мальйней укоризны Константину по воводу его повеленія.

Отъ этой группы источниковъ (Евсевій, Сократь, энонимъ), независимыхъ другь отъ друга въ своихъ поназаніяхъ и обязанныхъ своимъ происхожденіемъ христіанскому обществу, отличаются многочисленныя изъбстія, записанныя язычнивами; эти жавъстія приписываютъ Константину въродометво въ убісніи Ликпнія. Такъ языческій писатель Аврелій Викторъ пишеть, что поств того какъ Ликиній быль разбить Константиновъ въ Вионіи, между двумя императорами, по ходатайству Констанціи, условлено, что Ликиній сохранить жизнь; не что потомъ Воя-

стантивъ приказавъ ему отправиться въ Салонику, гдв онъ и быль убить но воль побъдителя. Другой явыческій писатель Евтропій также обвиняєть Константина въ въродомства: онъ говорить, что Константииь повельдь убить Динии в вопреки данной виз клятив. Строже всехъ прочехъ языческихъ писателей но этому новоду осуждаеть Константира Зосима. Константанъ, говоритъ онъ, послалъ Линина въ Салонику подъ предлогомъ, что онъ тамъ будеть въ безопасности, но что вскоръ же императоръ попрадъ вдятву ногами и поридъдъ убить Дининів. Говоря о войнъ Ликинія съ Константиномъ, Зосима зачинщикомъ ся выставляеть последняго; Ливиній, по словамь Зосимы, не подаваль Константину повода нь непріявненнымь действіямь. но этотъ последній, верный своимъ привычкамъ, нарушиль договоры и изъявиль притязаніе на такія страны, которыя находились подъ властью Ликинія. Относительно последняго пункта нужно сказать; вого считеть зачинщикомъ войны- Константина ние Ликинія — рашить нелегао; одно можно утверждать: война являлась политическою необходимостію и не зависила въ сущности отъ воли на того, ни другаго изъ поименованныхъ лицъ.

Горавдо важиве вопросъ: есть на еснование разсуждать о въроломствъ Колстантина, когда рачь идетъ о смерти Ликинія? Если Сократъ правъ, когда утверждаетъ, что Ликиній замышлялъ воэстаніе противъ Константина при извъстныхъ обстоятельствахъ, то конечно ни о вакомъ клятвопроступивнествъ и ръчи быть не можеть. Ибо само по себъ понятно, что если побъяденному даруется жизнь на определенных условінкь, то эти условія надлежить свито соблюдать. Если же побижденный зативаеть возстаніе и такимъ образомъ нарушаеть съ своей стороны условія, на вакихъ пощажена его жизнь, то это даеть право побъдителю поступать съ нарушителемъ договора такъ, какъ найдено будеть нужнымъ. Въ подобномъ случав казнь вероломного врага будеть ничень другимь, какъ действіемь, сообразнымь съ военнымъ правомъ, какъ смотритъ на двао и Евсевій. Такъ же и навъстіе Велезієва апонима о томъ, что убійство Дикинія посівдовало по причина бунта создать, потребовавшихъ смерти этого лица, не делаеть Константина ответственнымь за смерть Лининія. Римская армія этихъ времень извъстна самоволіємъ и распущенностію, такъ что и энергическому императору нелегно было упревлить сто Впрочень во всикомы слував разсвать Сопрата нушно предпочитать известно апонимя: Оспрать блике сходител съ Евсемень.

Но нака быть са свидательствома Зосимы? Его нужно отвергать. Восима-намическій писатель. А для язычниковы консчно тяжело было слышать о поражении и казни Ликиния; и воть ебтественно среди привержениев старой ввры распрастраняются и утверидаются слухи объ интригахъ и кличвопреотупиичествъ христівневаго инператора. Для всикаго полятно,: что тавому закоренвлому явыченику, какъ Зосима не возможно довъвърять; въ крайнемъ случав, къ известіямъ Зосимы мужно относиться съ такою же осторожностию, съ жаной историян отпосятел на презыбриким восхванением Константийа Евсевісив. Изрыстно, какъ много баснословнаго разопазываеть Зосина о Константинь. Онь записаль нельную легенду объ обстоятельствахъ обращения этого государя къ христівнотву, поторой ръпительно никто не придветь значенія; онь же въ своемъ разсказв о казни Триспа, старшаго смна Колотантинова, становится въ полный понтрасть съ историческою истиною. Такъ передавая извъстія о казни Криспа окъ утверждаєть, что за казнію его посладовала назнь и жевы Константина Фансты, задушенной въ горичей банв, но на саномъ двав Фавета была еще жива и въ 340 году, спустя три года по смерти самого "Константина. Вообще исторія Восимы переполисна ошибками.

Извистія другихъ языческихъ инсателей — Авремія Винтора и Евтропія — тоже не заслуживаютъ винианія. Эти плентели явно черпали свои свідвнія изъ явыческихъ круговъ, недовольнихъ Константиномъ. Ихъ извистіниъ съ полною силою можно противопоставить аграшентите е silentio, на которое доселів еще не было обращено вниманія. Извистный Юліанъ-Ототупникъ, питавшій нъ Константину не меньшую ненависть, чънъ и Зосима, когда ему приходится упоминать о пораженіи Ликинія, ничего не говорить о "вітроложень» Константина, и вобите какъ ни иного укоризнъ ділаеть онъ противъ перваго христіанскаго императора, у него однакожь не встрічаемъ подобнаго упрена. Это обстоятельство, камется, достойно вниманія.

Общій выводь, нь которому приходить Шульгие послі этихь разсумденій такой: погда рінь идеть о смерти Ликивія, то изгъ

осмованій связькать попрості объ этом і предметь ст войросойть о виновности Конствитина въ смерти этого его родственника; а равно не делино далать упрева и Евсевію за то, что будтобы опъ прикрываеть преступленія перваго христіанскаго императора.

15 34 per la company (10 III) de la company (10 la company)

and the second of the second o

Въ следующемъ, 1887 году, другой немецкій ученый Франць Герресъ въ другомъ немецкомъ богословскомъ журнала (Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie) напечаталь довольно больмую статью, спеціально посвященную вопросу о родственныкахъ Константина, казненныхъ въ его царствованіе подъ заглавіемъ: Die Verwandtenmorde Constantin's des Grossen. Герресъ 
держатся совсёмъ другато взгляда на предметъ — по сравненію 
съ Шультце. Волю существенныя стороны изсладованія Герреса подвергнуты серьезной и убъдительной критикъ третьимъ 
ученымъ, о которомъ рачь у насъ впереди, и потому мы можемъ спокойно излагать сущность Герресовыхъ результатовъ, 
не сопровождая этого изложенія полемическими замачаніями, исключая немногіє отдальные случам.

Герресъ отврываеть свою статью горделивымъ замъчаніемъ, что до сихъ поръ въ наукв никто еще путемъ не изучаль вопроса от кавненныхъ Константиномъ его родственникахъ, и что отв первый беретъ на себя задачу подвергнуть вопросъ осмотрительной и всемсчернывающей критикъ, соотвътствующей новъйшимъ пріемамъ научной исторіографіи. Къ своему предшественных по изученю вопроса —Виктору Шультце — онъ относител съ пренебрежительнымъ невниманіемъ, ставя ему въ заскуту единственно то, что отъ дать возбужденіе къ основательному (?) разслъдованно всего спора (der ganzen Controverse) по указанному вопросу.

Посмотримъ, въ чемъ же состоить основательное изследование вопроса немецвимъ ученымъ. Начнемъ съ изложения его мивния васательно вазни императора Ликиния. Восточный императоръ, говоритъ Герресъ, побъжденный Константиномъ въ 314 году, вынужденъ былъ уступить своему немилосердному противнику оченъ жиотія изъ своихъ иллирійскихъ провинцій. Затъмъ, по-

видимому, наступили миръ и дружба между двуми императорами,. но въ сущности несогласіе между ними не прекратилось. Къ своему собственному вреду, Ливиній, будучи близорувимъ политикомъ, позволяль себв свою ненависть из шурину вымещать на безвинныхъ христіанахъ; съ 316 года, чвиъ далве-твиъ болъе увеличивалось его враждебное отношение къ христівнамъ, хотя дело и не доходило до общаго кроваваго преследованія этихъ последнихъ. При виде такого положенія дела, Константинъ принямъ на себя защиту восточныхъ христіанъ и въ 323 году объявиль войну Ликинію. Ликиній быль побъядень, вынужденъ былъ отнаваться отъ императорскаго пурпура и просить пощады у побъдителя. Съ низверженнымъ императоромъ сначала обращались хорошо; по ходатайству Констанціи, ему объщана была бевопасность. Ливиній отправлень быль въ Салонику, глъ онъ надвялся провести остатокъ жизни въ спокойствіи и тишинъ. Но не то случилось: уже весной следующаго 324 года Константинъ нарушиль свое слово и приказаль умертвить своего престарвлаго затя. Для доказательства правильности своихъ возврвній на событіе Герресъ ссылается на то, что точно также смотръли на него и многіе другіе историки. Следуетъ рядъ именъ, принадлежащихъ разнымъ извёстнымъ и малоковфотнымъ ученымъ. Только (?) Викторъ Шультце-заявляеть Герресъстарался защитить честь Константина и очистить его отъ обвиненія въ въродомствъ, но аргументы Шультце нисколько не убъдительны, - прибавляеть разсматриваемый ученый. Послъ такого замичанія этоть ученый обращается кь критики сужденій Виктора Шультце и находить, что будтобы этоть последній не встрвчаеть для себя опоры въ источникахъ. Шультце ссымается на Евсевія, но по мивнію Герреса на этого историка ссыдаться яе следуеть по следующимь соображеніямь: 1) Евсевій ставить въ упрекъ Ликинію, что этотъ въ борьбъ съ Константиномъ прибъгаетъ къ помощи варваровъ (Готовъ), но въдь и самъ Константинъ не брезговалъ помощью варваровъ; 2) Евсевій умышденно перемъщиваеть факты въ жизни Ликинія, такъ какъ призваніе Ликиніемъ на помощь себъ варваровъ было некакое-лябо тайное, а открытое: съ варварами заключаеть союзъ Ликиній не после окончательнаго пораженія его, а еще въ то время, когда онъ быль настоящимь полновластнымь императоромь. Что касается до

овщительства явыческих писателей, которымь не показываеть доверія Шультце, то и Герресъ, желая заявить о своемъ полномъ безпристрастін, также готовъ не давать большой цвны Зосимв. Но вследь за темъ онъ приводить повидимому важное свидетельство Іеронима, находящееся въ его хроникв, въ которомъ говорится: "Ликиній вопреки священному объщанію умерщвияется вакъ частный человъкъ", подразумъвается Константиномъ. Привеля эти слова Ісронима, Герресъ не безъ изпотораго торжества замвчаеть: воть какъ двлаеть Шультце: онъ чрезвычайно назко ставить свидетельство Евтропія (которому авторъ Герресъотдаеть предпочтение предъ Зосимой) и совствив молчить о свидательстви Іеронима, какъ будто такого авторитетного показанія совству не существуєть! Что возразить Шультце на то (не унимется торжествующій наменній авторъ), что и учитель церкви отдаеть предпочтение поборнику язычества (Ликинію) предъ первымъ христіанскимъ императоромъ? Попытка Шультце, завлючаеть свою ръчь о Ликиніи Герресъ, очистить Константина отъ обвиненія въ влятвопреступничествъ- не удалось. Наши разъясненія, прибавляеть не безъ самоквальства авторъ, нивють значение и для опровержения взгляда Ранке (Ранкевнаменитый историкъ), который котя и не пытается объять Константина, но избъгаеть говорить о въродомствъ христіанскаго императора.

Не считаемъ удобнымъ оставить безъ замъчаній съ своей стороны Герресовыхъ результатовъ касательно Ликиніевой казни, результатовъ, основанныхъ на правилахъ новъйшей якобы научной исторической критики; не считаетъ удобнымъ тъмъ болье, что третій въмецкій ученый, о которомъ будемъ говорить ниже, почему-то не касается разъясненій Герреса по выше-указанному вопросу. Если читатель сравнить пріемы и методъ изслідованія того же вопроса Шультцемъ съ пріемами и методами Герреса, то едва ли отдасть пальму преимущества посліднему. Шультце несомивнно діловитье и серьезніве изслідуетъ вопросъ. Герресъ больше старается убіждать своего читателя, чіть доказываеть ему истинность выводовъ; иначе поступаеть Шультце: онъ даетъ возможность овладіть читателю всімъ историческимъ матеріаломъ и побуждаеть его по достоинству оцінивать доводы автора. Читатель съ большимъ правомъ ста-

новится на стерону Шудьтце, чэмъ Герреса. Число неточниковъ, воторые подвергаеть внализу Шультце, больше числа источиивовъ Герреса. Посявдній ночему-то сововив молчить о Совратв, свидетельству которого придость такое большое значение Шультце. Не въ триъ не ужъ вавдючаются какіе-то воскваннемые Герресомъ пріемы невъйшей исторіографія, - не въ томъ ди, чтобы игнорировать документы, опровергнуть повазанія которыкъ натъ возможности нац по крайней мара, очень трудно? Напрасно хвалится Герресъ, что онъ отпрылъ источникъ, которымъ будтобы не воспользовался Шультце-разумвемъ показаніе Іеронима Открытый имъ источникь не имъеть никакого научного значенія. Діло въ томъ, что свидітельство Ісронима не самостоятельное: оно целивомъ и безъ критики занято датиновимъ писателиъ христівненить у язычника Евторопія. Сльдовательно, свидътельство Іеронима из есть новый источникъ; это есть тоже самое свидетельство Евтроція, диць переписанное въ другой вингъ. Развъ переписка одного и того же свидътольства котя бы во многихъ вингахъ уведичиваетъ его научную цвиность? Воть въроятная причина, по которой Шультце не удостовиъ вниманія свидътельства Іеронима, которое доставляеть такое неистощимое удовольствіе не обладающему критическимъ чутьемъ Герресу.

После разъясненій по поводу смерти Ликинія, Герресъ обращается въ оценке свидетельствъ о другихъ казняхъ родственниковъ, совершившихся въ правленіе Константина. Последуемъ за авторомъ. Онъ пишетъ: спустя два года по убіеніи Ликинія, Константинъ чернитъ себя (въ 326 г.) убійствомъ своего племянника Ликиніана и роднаго сына Криспа. Безжалостный деспотъ заставляетъ кончить жизнь отъ руки палача своего собственнаго племянника, сына Ликинія и Констанціи, невиннаго ребенка, богато одареннато отъ природы, подававшаго самыя лучшія надежды, одиннадцатильтняго Ликиніана. —Около этого же времени (т. е. около 326 г.) Константинъ приказалъ предать смерти своего прекраснейшаго сына Криспа (отъ перваго его брака съ Минервиной), юношу украшеннаго превосходейшими дарами ума и сердца (Подумаешь, какая щедрость на самые роскошные и нежные эпитеты!).

Вотъ новробности касательно смерти Ликиніана и Криспа, жавъ онв изложены Герресомъ. Ликиніанъ, называемый также Линивіемъ Млединимъ 1), родился въ 315 году; вогда ему исполныось явалиять масяцевъ (въ 317 г.), отецъ провезгласиль его жесаремъ. Два года спустя, четырехлатній ребеновъ укращень быль знавами вонсульского достоинства, доставлявшого еще тогда и саминъ императорамъ особенный блескъ. Міръ прославляль счастливаго ребенка и предрежаль ему блестящее будущее. Но надеждамъ не суждено быдо осуществиться. Самой горькой проніей представляется то, что на монетакъ того времени прославлялось "счастіе Ливиніана". Въ 323 году, вогда ему минуло восемь лять, онъ наравив съ своимъ отцемъ лишенъ былъ престола. Черевъ годъ после этого онъ потеряль отда, убитаго по приказанію въродомнаго побъдителя. Самому юному принцу не долго пришлось жить. Въ 326 году несчастный мальчикъ за то только, что онъ былъ царскимъ сыномъ, преданъ смерти. По воль безжалостнаго дяди, одновременно съ Криспомъ, былъ самымъ ужаснымъ образомъ замученъ. — Съ большею обстоятельностію Герресъ излагаеть свідінія о смерти сына Константинова Криспа, наплоняя всячески эти сведенія въ пользу своего предзанятаго мивнія. Криспъ 2), говорить изследователь, старшій сынъ Константина отъ брака съ первой его женой Минервиной, родился около 300 года; въ 317 году вывств съ двоюроднымъ оратомъ его Ликиніаномъ и его же своднымъ братомъ Константиномъ провозглащенъ былъ несаремъ. Криспъ получиль образование подъ руководствомъ блестящаго христіанскаго наставника Лактанція; своимъ благороднымъ характеромъ и своею двятельностію онъ скоро привлекъ къ себъ общія симпатін; языческіе и христіанскіе писатели съ радкимъ единодушіемъ восхваляли качества юнаго героя. Какъ кесарь, онъ долженъ быль проживать въ Галліи, въ Трирв. Онъ рано началъ соперничать съ своимъ отцемъ по части военныхъ заслугъ; онъ съ полною славою защищаль Галлію отъ вторженій Гер-

<sup>1)</sup> Разъясненія Герреса относительно Ликичіана обстоятельно разобрани тімившімецкими ученьми, доводы котораго виложени ниже въ III гл. нашей статьн.

<sup>2)</sup> Что говорить Герресь о Крисив и его вазни, это препрасно разобрано другимъ намециямъ ученымъ. См. III главу намей статьи.

манцевъ; еще болве отличелся онъ во время междуусобной войны Константина съ Ликиніемъ: одержавъ въ этомъ случавблестящую побъду надъ флотомъ Ликинія, Криспъ темъ самымъ много способствоваль савлаться отцу единодержавнымъ владыкой Римской имперія. Съ этихъ поръ популярность благороднаго принца растеть день ото дня, пока Константинъ, чрезчуръ пороживній своимъ собственнымъ авторитетомъ, въ 326 году въ празднивъ своего двадцатильтняго правленія не запятналъэто торжество вровію своего собственнаго сына; н воть мірълишился превосходивншаго государя. Несчастный принцъ, въроятно одновременно съ его двоюроднымъ братомъ Ликиніаномъ самымъ ужаснымъ образомъ преданъ смерти, въ Истріи (въ Поль). Это самое тяжкое изъ преступленій Константина засвидътельствовано лучше всяхъ прочихъ дъяній его въ томъ же родъ. Свио по себъ подозрительное свидътельство Зосимы подтверждается двумя заслуживающими доверія языческими историвами Евтропіємъ н Анміаномъ Марцеллиномъ, а съ христіанской стороны блаженнымъ Іеронимомъ. Изъ совокупности историческихъ разсказовъ открывается, что побуждениевъ для-Константина казнить сына было политическое соперничествомежду отцомъ и сыномъ, соперничество, котораго не терпълъ-Константинъ. Къ этому нужно прибавить еще следующее: Фавста, вторан жена Константина, желан видеть наследниками престола своихъ собственныхъ детей, старалась вліять на мужаво вредъ Криспу. Что же касается другихъ объясненій событія, то, замвчаеть Герресъ, ихъ можно относить въ области безосновательныхъ гипотезъ. Здёсь авторъ довольно подробно разсматриваетъ вопросъ о томъ, можно ли судьбу Криспа ставить. въ причинную связь съ фактами изъ жизни Фавсты, жены-Константина. Авторъ пишеть: на основаніи свидътельства Зосимы Бургардъ считаетъ лишь въ малой степени въроятною, а Рихтеръ-довольно въроятною следующую исторію: Криспъ, пасыновъ Фавсты, былъ неравнодушенъ во своей мачихъ, этимъвоспользовалась последняя, возвела на Криспа тяжкое обвиненіе, всявдствіе котораго Константинъ приказаль казнить сына; Зосима из этому еще добавляеть, что вскорт посли указаннагособытія сама Фавста была уличена въ преступной связи съоднимъ рабомъ и была въ свою очередь присуждена въ смертю

(она была, по Зосимъ, вынуждена задохнуться въ жаркой банъ). Вся эта исторія замінаєть Герресь, слишкомъ романтична и опирается главнымъ образомъ на повазаніяхъ Зосимы, върить которому въ этомъ случав нельзя; важнёе же всего то, что въ настоящее время эта дегенда утратила почву, на которой она утвержданась: темерь непререкаемо доказано, что Фавста прожила на свъть дольше своего мужа. — Существуеть въ наукъ одна гинотера, которой хотять объяснить казаь Крисив. Гипотеза эта принадлежить Фогелю. Фогель допускаеть, что казнь Криспа произошла вольдетвіе такихъ оботоятельствъ: по Діоклитівновой систем'в управленія государствомъ, императоры могли править имперіей не болве 20 лвть, а затвив они обязаны были отпавываться отъ престола; поэтому, весьма возможноговорять, что по наступленія 20-летія царотвованія Консрантина (въ 326 г.) Криспъ напомнувъ отцу, что наступила пера уступить овой престоль другому, т. с. семому примну. Но гипотева эта, роворить Герресь, лишена научнаго значенія: вопервыхъ нельзя думать, чтобы тонко образованный и благородный Криспъ допустиль себв подобиаго рода безтантиссть; вовторыхв, самов мивніе относительно сущности вышеуказанной Діондитіановой системы управленія тольно віроятно, а не можеть считаться пессмивниом историческом истиною, такъ какъ это мирніс основывается жинь на факть отречения Діондитівна отъ престола после двадцетилетияго царотнованія и на одномъ свидетельства Лантанція. Вообще авторъ находить, что по вопросу о вазни Криспа должно соглашаться со следующими словами Ранке "обстоятельства, которыя побуделе Константина рашиться жазнить сына своего Криспа, нать возможности разъяснить съ точностію". Дівиствительно, добавляеть Герресь подробности катастрофы; не говоря уже о мотиваль ея, покрыты непроницаемымъ мракомъ.

Въ последнемъ отделе своего изследования Герресъ рашаетъ вопросъ о томъ, можно ли считать действительными историческимъ оанзомъ принисываемую Конотантину изень его жеми Фавсты. Въ разъяснение вопроса авторъ говоритъ: "еще такъ недавно признавани исторической истимей то, что Кенотантинъ въ праздникъ двадиалилети своего наропвования депустилъ себъ совершить яваяв ого второй жены. И въ самомъ- дель ввотъ

Фактъ, повидимому, достаточно звовидътельствованъ источниками не только пятаго, но и четвертаго въка. Онъ указывается не только Зосимой и Златоустомъ, но и Евтроніємъ и Ісронимомъ. Но въ настоящее время приходится отвергауть этотъфактъ, накъ неосновательную сказку. Уже остроущный Гиббовъ отерыль следь некоторыхь источниковь, принадлежещих ІУ въку, предъ которыми должны блекчуть свидътельства даже Евтрогія и Іеронима, представляющіяся наиболю компетентными по вопросу. Изъ источнивовъ, увазанныхъ Гиббономъ, отврываетоя, что Фавста пережила овоего царотвенного супруга. Панегириотъ Монодій (sic!) въ 340 году представияетъ Фавоту ещеживою и оплавивающею несчастную судьбу сына своеге, Константина Младшаго, который слуоти три года по смерти отцапакъ въ боръбъ съ своимъ братомъ и соправителемъ Констаноомъ. Другой свидетель Юлівнъ-Ототупникъ въ одней своей рачи выставинеть ту же Фавету образцемъ счастивей супруги, прославляеть доброту и прасоту этой инператрицы, которая, поего словань, была "дочерью, женой, есстрой и матерью стольмногихъ дарей», и сравниваетъ ся судьбу съ судьбой персидской царицы, Париватисы, матери Артаксериса II и Кира Младшаго. Гиббонъ не вывель верхь следствій нас этихь двухь источияновъ, онъ признать тольно факть казни Фавсты соминтельнымъ; основательные поступиль Рание, поторый, принимая во вимианіс эти два источника, объявиль Константина свободнымъ оть тяготъвшато надъ нимъ обвищенія нъ убійствъ своей желы - Фансты"-

## III.

Въ тенущемъ, 1890 году третій нѣмеций ученый въ темъ же богословскомъ журналь, въ накомъ писалъ Герресъ (Zeitech, für wiss. Theol., 1890, Heft 1), напечаталь статью, епеціально изслъдующую все тоть же вопросъ, недъ танинъ же заплавіемъ, накое даль своему изслідеванію и Герресъ: Die Verwandtenmorde Constantin's des Grassen. Имя этого ученаго Оттемъ Зеннъ (Seeck). Статья Зенна замінятельна не тольно своими научными достожнотвами, но и самымъ желожевіемъ; она написана не въ нѣмецтомъ дукъ, т.-е. уксусно-инсломъ, а еранцузскомъ дукъ, живемъ и интересномъ.

Свою статью Зеквь начинаеть следующимъ вамечаніемъ: Герресъ въ этомъ ме мурналь, гве помещаю свое изследованіе я, напочаталь статью подь темъ ме заглавіемъ, наное я даю своей работь. Результаты Герреса я находиль омибочными, но не считаль нумнымъ тотчасъ же опровергать ихъ. Грехъ небреженія метить самъ за себя. Но недавно я сталь замечать, что выводы Герреса стали переходить даже въ церковно-историческіе учебники, и гровить, при мосредствій втихъ последнихъ, пріобрести характерь общепризнанныхъ фактовъ. Въ виду этого я результаты Герресъ, указать по крайней мере самыя очевиныя ошибки этого автора; следуя пословице: "чемъ ушибоя темъ и лечисъ" (б тросос кой ісостой), я хочу чтобъ тоть же самый курналь, ноторый ввель въ заблужденіе своихъ читателей, даль вих возможность и освободиться отъ заблужденія.

Прежде всего авторъ даласть насколько очень серьёвныхъ вритических замичалій насательно мивніл Герреса о томъ: двйствительно ли была подвергнута смерти Фавста во времена Константина? Зекиъ говорить: "сивдуя сомнительному примъру Гиббона, Герресъ старается деназать, что Фанста не была предана емерти мужемъ, но что она даже пережила его. Герресъ въ доназательство своего предположения есылается на панегирнета Монодія", по свидътельству котораго мать (Фавста) нлавала надъ трупомъ своего ошна Константина Младшаго, умершаго спустя три года по смерти отца. Но панегириста Монодія-слова Зеккая совобыть не знаю, и душаю, что не знають такого и мош читатели. Мив известна лишь анонивная надгробная речь на греческомъ языне, которан Гиббономъ и другими более старыми авторами питируется съ заглавісить: Монедія in Constantinum iunioгет, и эта-то Монодія у Герреса превратились въ "панегириста Монодія". Разсматриваемая надгробная річь произпесена или написана въ честь императора, имени котораго въ текств ен совствъ но указано. Первый издатель ся Морелли даль ей такое заглавіе: "Монодія анолима въ честь Константина сына Константина Великаго, ногибшаго отъ руки убійнь, подосланных его братомъ Констансомъ", однаномъ это заглавіе едва ли завмотвовано изъ самой рукописи, какъ поназываеть уже форма приведеннаго запивня. Во всякомъ сдучав ученый Весседингъ неспровержимо доказаль, что предметь рачи-ин Константинь Младшій, ни другой какой императоръ IV въка, а по всей въроятности Өеодоръ Палеологъ, скончавшій жизнь въ XV въкъ (1448 г.). Для подкрышенія невырнаго показанія, заимствованнаго изъ Монодін, Герресъ еще приводить одно мъсто изъ Юліанова панегирика, произнесеннаго предъ императоромъ Колстанціемъ. Но ссылка эта не имветь того значенія, какое ей приписываеть Герресъ: сходство между персидской царицей Царизатисой и римской императрицей Фавстой ораторъ находить не въ судьбвихъ, а единотвенно и только въ томъ. Что онъ были сестрами, матерями, женами и дочерьми царей. Сворхъ того онъ говоритъ о Фавотъ, что не легво найти подобную ей по благородству провежожденія, красоть и добредітели, что касается благородства происхожденія, то оно конечно принадлежало Фавств, ибо онабыла дочерью императора; а красота и добродатель — такія качества, которыя восхваляются во всякой женщень, если поставлены бывають въ необходимость хвалить ес. Что въ панегирикв, обращенномъ къ сыну Фавсты (Констанцію) не упоминается о позорной смерти его матери, это само по себв понятно, и отсюда нельзя делать ниваних завлюченій относительно исторін живни! Фавсты. Ораторъ наи долженъ быль совсамъ умолчать о Фавств или говорить о ней единотвенно цехвальное. Первое было бы гораздо приличные, но фанативы язычества, навъ и всв фанативи, пе быль образцемъ тактичности. Притомъ, онъ следоваль общепринятой панегирической схеме, а по требованію этой схемы во встушенін къ рачи надзежало воздавать хвалы родителямъ, поэтому и Юдіанъ въ общихъ выроженіяхъ прославляетъ мать Констанція, -- въ общихъ выраженіяхъ, потому что не могъ коснуться нидивидуальныхъ ея свойствъ и ея судьбы.

Писатели, въ хронологическомъ отношении очень близкіе по временамъ царствованія Константина, какъ-то Евсевій, Валевієвъ анонимъ и Аврелій-Викторъ, конечно молчать о смерти Фавсты, но это вполнѣ понятно. Въ домѣ повѣщамнаго недовко заводить ръчь о веревкъ. Пока живъ былъ Констанцій, приходилось молчать е сактѣ, позорномъ для одного изъ его редителей. Но уже по прошествін восьми лътъ отъ времени смерти Констанція этотъ сактъ сначала етитилъ Евтропій, и затъмъ свъдънія о

чемъ находимъ въ нъскольких источнивахъ, невависимыхъ
одинъ отъ другаго. Къ этимъ историческимъ свидътельствамъ
можно присоединять и вещественные памятники. Въ этомъ послъднемъ отношении заслуживаетъ вниманія слъдующее наблюденіе: какъ мѣсто чеканки Константинополь помѣченъ на монетахъ Константина I, Константина II, Констанція, Констанса,
Елены, Осодоры, Далмація и Ганнябала, словомъ всѣхъ членовъ
императорскаго дома, которые дожиди до времени основанія повой столицы (11 мая, 330 г.) и пережили это же событіе; на
ионетахъ же Фавсты и Крисна нѣтъ подобной помѣты. Очевидно,
ен вторая жена Константина, ни старшій сынъ его не дожили
до указанняго событія и, очевидно, они скончались вокорѣ одинъ
за другимъ. Можно утверждать, что ихъ кончина не только послѣдовала въ одно время, но и что смерть одноге находилась
въ причинной зависимости етъ смерти другаго. Это очень въ-

Пость этого Зеквъ обращается въ подробному разольдованію вопроса о томъ, при какихъ обстоятельствахъ произощла назнь Крисна и Фавсты, если только и эта носледняя действительно чрекана была насвльственной смерти. О трагедін въ императорсметь домъ, говорить Зеккъ, дошин до насъ четыре свидътельства совершенно независимыя одно отъ другаго. Евтроній упоминаетъ голый фактъ, что Константинъ приказалъ предать смерти сына и мену. Апполиварій Сидоній (въ одномъ изъ писемъ) къ этому прибавляеть, что первый умерь оть яда, а вторая задушена въ жаркой банъ. Ясно, что выбраны таке роды смерти, отъ которыхъ не остается на трупахъ никажихъ очеридныхъ савдовъ наснавственной смерти; мужно было, сколько возможно, сврыть неловкое положение императора, вынужденняго прибъгнуть въ такой мёрё. Изъ молчанія двукъ выщеуказанныхъ свидетелей о причине совершенных вазней, нельзя заключеть, что вид ненавъстив была эта причина. Евтропій не указаль причины потому, что чреавычайная праткость изложенія соотавляеть отличительную особенность его исторических в сообщеній; а Сидоній не упоминаеть о ней потому, что онъ касается факта мимоходомъ. Стодь же естественно объясняется и то, что Аврелій Викторъ не говоритъ о причинъ казни, замвчая, что причина насильственной смерти Криспа неизвъстна; Викторъ писалъ при Констанцін и потому должень быль или совершенно молчать с причинъ назни, канъ дълаютъ Евсевій и Валевіевъ анонивъ или же дълать видь, что она остается неизвастною. Если исключить изъ числа свидателей Виктора, такъ какъ онъ по очень понятной причинь сообщаеть слишкомъ неопредыленныя невыстія, то третьниъ источникомъ нужно считеть церковнаго историка. Филосторгія; этоть историкь разсказываеть, что Криспъ сдвлался жертвой клеветь со стороны своей мачихи; затывь опь говорить о преступной связи Фавсты съ нанимъ-то спороходомъ (рабомъ), за которую жена Константина была казнена при посредства жарконатопленной бани. Четвертыма источникома служить Зосима, черпавшій свои свідінія у писателей беліве ранняго времени: сообщенія, находящіяся у Зосимы воспрововодятся и въ живни св. Артемія, написанной какимъ-то монахомъ Іоанномъ. По разсваву Зосямы (п "жизни Артемія"), Фанста обвинела Криспа въ томъ, что онъ учинелъ или хотвлъ учинеть надъ ней населіе. Это обвиненіе насявдинну престола стопло жизни. Въ это двло вившалась бабка его Елека и рашилась отметить ва смерть любимаго внука в), она постаралась уварить Константина, что Фавста сама не сокранива ему върности, в побудила его предать ее смерти твиъ способомъ, на накой былоуже выше указано. Эти событія разыгражноь во время пребывамія императора въ Римъ. Чувствуя раскаяніе въ совершенныхъ имъ назняхъ-воё разсназъ Зосимы,-Константивъ котълъ певоть прощенія своихъ грековь у явыческихъ боговь, ножрецы языческіе объявили ему, что его преотуплеція не могуть быть прощены. Въ виду этого, онъ понинулъ язычество и слъявлен членомъ кристівнской церкий, поо оть узналь, что въ хриотівнстві дается отнущенію всіхъ граховъ. Оченняно, разсказъ Восимы, пишетъ Зекиъ, созданея подъ вліннісмъ язычеснихъ тенденцій и значительно припрашень, тымь не менье свидетель, какимъ польвовался самъ Зосима, не чуждъ былъ правильных свъденій относительно даннаго дела. Это можно видвть язъ того, что онъ исторно насильственной смерти извъст-

<sup>3)</sup> Нужно помнить, что это слова язычника. Изъ дальнёйшей рёчи Зекка видно, что онъ не придаеть этому сказанію, поскольку омо касается матери Константира,— викакого зваченія.



ныхъ двукъ инцъ ставить нъ связь съ путешествіемъ Константина въ Римъ. Правда событіє вазней случилось не въ те самосвремя, какъ Константинъ посъщать Римъ, но все въ томъ жегоду; а подобныя, относительно точныя, ножазанія насательноперемѣны мъстопребыванія императоровъ можно находить тольно у современниковъ событій.

Изъ вышесвазаннаго видно, что Филосторгій и Зосима, или точные -- свидытель, на которомы основываеть свои сообщения Зосима, соглашаются между собою въ трехъ пунктахъ: 1) они одинавово представляють себъ родъ смерти Фавоты; 2) еба они ставять ей, Фавств, въ вину потибель Криспа; 3) поотавляють ея судьбу въ связь съ фантомъ предюбодфянія. Въ подробностяхъ они не имвють ничего общаго между собою, но то же самое можно было бы встрътить у нихъ и въ томъ елучать, еслибы они были современнивами событія. Ибо о семейныхъ тайнахъ царскаго дома въ публику, естественно, проникають динь неточные слухи, которые каждымъ понимаются посвоему. Но нее же писатели IV въка заслуживають некотораго довърія и пе отношению въ внутренней придворной жизни. Нужно сказать, чте ть тр времена каждый участникь въ житература или самъ приещежаль нь высшемь соновнымь кругамь иле же по кройней «эщонт» стоямь об ними въ болье или менье близких» етновые» пілхъ. Повтому, даже ихъ сововиъ меточные разскавы нельзи считать простой народной молвой, а отролоскомы действичельныхъ придворныхъ произшествій, отголоскомъ, принадлежащимъ тавинь лецамь, которые коти и не знають всей истивы, но все же знають часть истяны. Я не допускаю-говорить Зеквъ-того, чтобы исторія Крисца и Фавсты увиствичельно происходила такъ, какъ гдъ-либо и когда-либо записано, темъ не менъе во всяномъслучав стоять изследованія вопрось: существующее снаваніе въ самомъ ли дълв опирается на историческомъ фанть?

Въ наждой романической исторіи напередъ нужно знать возрасть лиць, такъ или иначе участвующихъ въ этой исторіи. Приведенная лаконическая ораза Зекна кажется требуетъ нъкотораго поисненія для читателя. Поставленный Зеккомъ вопросъочень важенъ въ томъ отношеніи, что онъ въ свою очередь служитъ къ разръшенію следующихъ вопросовъ: не былъ ли Константинъ въ эпоху изучаемаго событія въ такихъ почтен-

ныкъ летахъ, которыя бы делали вероятнымъ равнодушіе къ цему его второй жены? Далье: наких льть въ ту же эпоху была сама Фавста: не было ли слишвомъ большой развицы въ возрасть нежду нею и мододымъ Криспомъ? Канихъ леть въ тоже время быль Криспъ: не быль ли онь слишеомъ юнь для того донжувнотва, какое ему приписывается?-При разсмотраніи вопроса о дътахъ Константина Зеквъ находить, что Евсевій преувеличиваль возрасть этого государя, когда утверждаль, что онъ скончался около 64 льть. Нъмецкій ученый для изученія вопроса о летахъ Константина пользуется однивь документомъ, который не быль вавъстень Евсевію; этоть документь важень м въ томъ отношени, что онъ даетъ возможность опредванть и годъ рожденія Фавсты. Такимъ документомъ для Зекка служить панегирикь, произнесенный Евиснісмъ. По словамъ Евисція императоръ Масиміанъ (это отецъ Фавсты) приказаль сдалать въ аввидейскомъ дворце, въ столовой зале нартину, на которой изображена была Фавста-какъ будто бы она подносить шлемъ Константину. Дочь Максиміана представлена еще ребенжомъ, ноторому едва подъ силу подиять шлемъ, следовательно она изображена ребенкомъ около двухъ леть, а Константинъ нарисованъ былъ въ образв нальчина не свыше пятнадцати летъ. Такъ навъ нельзя допустить, чтобы подобная нартина нарисована была раньше того времени, вогда отецъ Конотантина Констанцій возведень быль въ достоянство несаря, а это случилось въ самомъ началь 293 года, то неъ этого можно заключать, что Константинъ — онъ на картинъ представленъ 15-лътиимъ мальчикомъ — родился въ 278 году. Для опредъленія літь Фавсты Зекиъ пользуется следующими соображеніями. По римскимъ обычанть давушин выходили замужть отъ 12 до 16 лать, весьма редео-позже. А такъ накъ Фанста вышла замужъ за Константина въ 307 году и такъ какъ въ 293 году она была еще очень MARCHEON, TARE TO CABA MOTAR HORISTE HIRONE, TO OUR DORMARCE въ 291 или даже въ 292 году.

Переходимъ вивств съ Зекномъ нъ опредвлению дътъ Криспа. Фавста была второю женою Константина, на первой же — Минервинъ—онъ женился еще въ очень нажиомъ возрастъ, въ 294 или 295 году. Криспъ родился у него отъ этой жены не ранъе 304 года, такъ какъ въ 320 году во время франкской войны

онь является еще юношей, едва вышедшимъ неъ детскихъ легъ. Тъмъ не менъе въ этомъ же году или слъдующемъ его уже видимъ менатымъ, а осенью 822 года у него родилея первенецъ. Можно догадываться, что теперь онъ находился при отцъ, т.-е. не въ Галлін, гдв онъ жиль сначала, а въ Римв. Въ пользу этого предположенія говорить то обстоятельство, что въ 324 году Криспъ предводительствовалъ олотомъ, направленизмъ противъ ниператора Ликинія, флотомъ, некратковременное устройствокотораго, т.-е. построеніе и снаряженіе его для военной экспедици, безъ сомивнія принадлежало тому же Криспу-предводителю морскихъ военныхъ силъ. Вотъ эпоха, ногда Криспъ могъ свести болье тесное внакомство съ Фавстой: правда Криспътолько-что вступиль въ возрасть настоящаго юноши, но за тон Фавста достигла опаснаго возраста, она была femme de trenteапь (женщиной 30 леть). А вывестно (?), что очень молодые люди имвють особенную склонность въ дамамъ старше ихъ льтами, притомъ же Фавста, какъ дочь Максиміана, отличавшагося разнузданностію правовъ, конечно кое-что въ этомъ родъ унасивдовала отъ своего отца. Что касается Константина, говоритъавторъ, то хотя онъ и не быль еще старъ (дъло происходило, какъ упоминалось выше, въ 326 году), но твиъ не менве первая полодость его давно уже прошла; въ тому же, прибавляетъ авторъ, я не сомивваюсь, что Константинъ быль ревностныв христіанинъ (замътимъ: нельзя не воздавать хвалы за это нашену автору, такъ какъ многіе нъмецкіе историки считають. Константина какимъ-то индифферентистомъ), кавъ ревностный христіанинь онъ тяготвив больше къ небесному, и возможно, что онъ старался служить небу плотекимъ воздержаниемъ. Всъэти обстоятельства такого рода — замвчаетъ Зеквъ, -- что онъ льють въроятность дошедшимъ до насъ извъстіямъ касательно трагической исторіи любви и прелюбодвянія. Естати прибавниъ отъ себя, что Криспъ и Фавста были язычники и можно допускать, что бракъ Фавсты съ Константиномъ быль не плодомъ взаниной склонности, а плодомъ политическихъ комбинацій. Этодаеть новое основание признавать разъяснения Зенка очень въ-PORTHUME.

Канъ смотръть на поступовъ Константина, казнившаго жену и сына? Для разъяснения дъл нъмеций авторъ приводить цълую-

серію ваконовъ Константина, касающихся предюбодівнія и очень отроряхъ. Изъ этихъ законовъ видно, что этотъ императоръ прелюбодъйство и блудъ считаль тягчайшими изо всяхъ градовъ. Ознакомимся съ законодательствомъ Константина — въ указанномъ отношенін. Изъ эдикта, которымъ даровалась аминетія преступнивамъ, исвлючены были на ряду съ убійцами и отрарителями один только предюбодъи; Константинъ своими законами старалоя огранциить конкубинать, считавшійся въ римскомъ тосудерства далома повноленныма. Встрачаема между законами Константина и такой, которымъ подъ опасеніемъ осынки и конэвокація инущества запрещалось опекунамъ ляшать невинности эверенных ихъ покроветельству девущекъ, хотя бы опекуны имъди въ виду потомъ жениться на этихъ дъвущиахъ. По древмему праву юноша въ случат похищения дъвушки съ намеречісмъ жениться на ней, не подлежаль наказанію, буде похищенная изъявила раньше свое согласіе на похищеніе ся; не такъ стало при Константина. По закону, изданному въ 318 году, если дъвушка изъявяла свое согласіе на похищеніе ея юношей, то и она и похититель подлежали смертной казын; мало того: даже дъвушка, похищенная противъ ся воли, несла нъкоторое наказаніе: она лишелась правъ наслідства, такъ какъ законъ не хотвль представлять возможности похищенія безь косвеннаго согласія похищенной. По тому же закону, нянька или проводница похищаемой, какъ пособница въ преступленіи, наказывалась въ высшей степени жестово: таковой вливали въ ротъ расплавленный свинецъ; даже родители похищаемой, въ случав сокрытія этого дела, навазывались ссылкой. Всё эти законы Константина выданы быди рачьше 326 года, когда казнены Криспъ и Фавста, после же этого событія строгость Константина въ указанномъ отношеніи еще болье возрастаеть. Со времень императора Клавдія существовать законь, по которому, если госпожа вотупала въ связь съ чужимъ рабомъ, то после троевратнаго увъщанія со стороны владъльца раба о прекращеніи ею этой овязи, она обращалась сама въ рабыни въ случав отказа последовать вышеуказаннымъ увещаніямъ. Этоть древній законъ въ 320 году по нъкоторымъ соображеніямъ Константиномъ быль уничтожень. Но въ 331 году тоть же законъ быль снова возстановлень и притомъ въ еще болве строгой формв, именно

устранена необходимость троспеннаго уващемия. Въ 329 году запращенъ конкубинать госпожи съ своямъ собственными расомъ—подъ опасеніемъ емертной казни дли первой изъ никъ; дъти, родившіяся отъ такой связи, привнаны были лишенными правъ наслъдства. По отношенію къ этому закону отчасти теряло свое значеніе обще-юридическое правило, что законъ обратняго дъйствія не имъетъ. Въ 336 году дицамъ, принадлежениямъ пъ высшимъ сословіямъ, угрожалось дишеміемъ чести, въ случав если они будуть дълать попытки усыновить евоихъ невекенныхъ дътей: незаконнорожденныя дъти, а равно и ихъ мать не могли получать никакихъ подарковъ отъ ихъ стца и лишелись права наслъдовать долю изъ его имущества; противъ подобныхъ матерей разрашалось употребленіе пытомъ съ цълію дозияться, не получали ли онъ когда-нибудь прежде подарковъ отъ отщекъ ихъ незаконнорожденныхъ дътей.

Изъ всего того, что сказано Зенкомъ по поводу казни Крисна и Фавсты, онъ двиаетъ слъдующій окончательный выводъ: право окранять честь своего дома принадлежить каждому мущанъ. Тотъ, кто подъ онасеніемъ строгаго наказанія запретилъ родителямъ давать прощеніе ихъ собственной похищенной дочери и вообще сурово относился къ предюбодъямъ и предюбодъйству, долженъ быль сообразовать свою двятельность съ характеромъ собственнаго законодательства. Следовательно, если Крисцъ и Фавста были преступниками закона, то Константинъ не заслуживаетъ осужденія; если допустить, что одинъ изъ нихъ оклеветанъ, то и въ этомъ случат императору можно ставить въ упрекъ лишь излишнюю поспівшность, которая однакожъ твиъ извинительное, что чудовищное казалось ему то преступленіе, на накое указывало обвиненіе 4).

Изъ другихъ казней родственниковъ Константина, казней, допущенныхъ этимъ императоромъ, авторъ разбираетъ лишь двло Ликинія Младшаго (или Ликиніана), сына извёстнаго императора Ликинія. Безъ сомивнія авторъ останавливается на этомъ двлё потому, что оно представляется страннымъ, представляется, что

<sup>4)</sup> Русскіе церковные историки не отвергають факта казня Константиномъ жени и сима; такъ коступають врофессера: Лебедевь («Эпоха гоненій», стр. 850) я Кургановь («Отвои, между-дерк, и госул. въ Визант, импер.», стр. 19).



вакъ будто бы Ликиній Младшій казненъ рішительно безо всяваго повода. Но последуемъ за разъясненіями немецкаго автора, Смерть Ликинія Младшаго, по свидътельству Іеронима, случилось въ томъ же году, когда погибъ и Криспъ. Но это свидътельство не имъетъ никакой цъны, потому что Геронимъ свое свъдъніе о Ликиніи Младшенъ взяль у Евтропія, а такъ какъ у Евстропія не указана дата событія, то Іеронимъ поставиль дату по своему производу. Вопреки этому свидетельству нужноутверждать, на основанім точныхъ документовъ, что Ликинів Младшій быль живъ еще въ април 336 года. Въ этомъ году выданъ Коистантиномъ законъ, которымъ запрещалось усыновинть незаконорожденныхъ (часть этого указа приведена выше); эаконъ объявляль лишенными правъ, принадлежащихъ законнымъ дътямъ, даже твхъ нез незаконорожденныхъ, разръшеніе на усыновление которыхъ дано самыми императорскими декретами; въ вонцв разсматриваемаго закона находились танія слова: \_также и у сына Ликиніева, возведеннаго императорскимъ респриптомъ на высоту достоинства (повеляваемъ) отнять имущество, обративъ его въ казну, а самого его наказать розгами заключить въ увы и считать возвращеннымъ въ его прежиее (рабское) состояніе". При повторенів этого закона добавлено: такъ канъ сынъ Ликинія хотвав предаться бъгству, то завлючивъ его въ узы, сослать въ Кареагенъ на твальную фабрику". Отсюда видно, что Ликиній Младшій не быль сыномъ Констан-

ціи, жены Ликинія императора, какъ утверждали Евтропій и за нимъ Іеронимъ; онъ былъ незаконорожденнымъ отъ рабыни (к конечно Ликинія императора), вотъ почему законъ предписываетъ ему возвратиться въ прежнее, т.-е. рабское, состояніе. Впрочемъ этотъ же Ликиній Младшій былъ усыновленъ не только отпемъ своимъ, но въроятно и Констанціей, и потому могъсчитаться сыномъ сестры Константиновой. Но въ 336 году вышеуказаннымъ закономъ онъ лишенъ всъхъ своихъ правъдолженъ былъ подвергнуться наказанію розгами и возвращенъ въ то состояніе, къ которому опъ принадлежалъ по рожденію. Въ виду неясности свъдъній о предъидущей исторіи жизни Ликинія Младшаго и разногласій на этотъ счетъ ученыхъ, Зеккъдълаєть краткій, но убъдительный критическій обзоръ свидътельствъ объ этомъ лицъ, и въ заключеніе приходитъ къ тому

Digitized by Google

выводу, что Ливиній Младшій быль двиствительно незаконнорожденнымъ сыномъ своего отца. Авторъ пишеть: должно думать,
что Ливиній Младшій родился у Ликинія императора весьма незадолго до брака этого послідняго съ Констанціей (а этотъ
бракъ завлюченъ въ февралі 313 года). Можеть-быть усыновленіе ребенка и самой Констанціей поставлено было со стороны Ликинія условіемъ, на которомъ онъ вступаль съ нею въ
бракъ; это тімь віроятите, что Ликиній быль уже въ такихъ
літахъ, когда надежды иміть дітей оть законнаго брака представлялись сомнительными.

Какъ понимать поступокъ Константина съ этимъ мододымъ принцемъ? На этотъ вопросъ нъмецкій ученый даеть слъдуюлій отвъть.

Незаконнорожденный Ликиній, считавшійся межъ темъ сыномъ его сестры, долженъ былъ претить нравственному чувству Константина, тъмъ болъе, что чувствительность его нъ такимъ вещамъ съ теченіемъ времени все уведичивалась. Притомъ же, въ его глазахъ, съ точки эрвнія тогдашнихъ понятій, рабъ нвлялся существомъ, лишеннымъ человъческихъ правъ. Самому Константину принадлежить следующій законь: за смерть раба следовало наказывать владельца его только въ томъ случав если она произошла отъ таного орудія, которое по самой сущ ности своей свидътельствуеть о намъренномъ убійствъ; если же рабъ умреть подъ розгами или плетьми, а равно если зачахнеть въ темницъ, то господинъ не несетъ никакой отвътственности за смерть раба. Вышеприведеннымъ нами указомъ Константина повельно было наказать Ликинія розгами. Но вышло такъ, что нолодой человить подъ розгами нашель себи смерть. Если это: случилось неожиданно, то конечно въ этомъ никто невиновенъ но если допустимъ даже, что это случилось по волъ Константина опредъленно невыраженной, но лишь угаданной исполнителями экзокуція, то прямой законь, говорить німецкій ученый, быль на сторонъ императора: этотъ законъ не могь ставить ему въ вину печальный результать. И во всякомъ случав съ точки эрвнія въка Константина, смерть жалкаго раба не могла возбущать въ императоръ большихъ укоровъ совъсти. Можно удивляться только тому, что подобная развизка отпладывалась такъ долго, до 336 года. Въроятно, вакан-нибудь необходимость

побудила Константина развизаться оз деприятными ему, принцемъ. Дъйствительно, если когда, то въ 336 году явилась больщая необходимость пожертновыть принцемъ, которыго такъ долготерпаль императорь, Именно; въ это время персы угрожаль войной и войну съ ними императоръ хотваъ вести лично. Онъ должень быль удалиться ва границы своего государства, можетъбыть, на продолжительное время. Повтому онъ счель неблагоразумнымъ у себя назади оставлять накого-либо опаснаго претендента на престолъ, а такимъ и быль Ликиній. Константинъ открылъ собою новую династію на престоль и должень быль ацов, "сирименоте станзван и применоть. Можно ин применоть в в стиропсово императоръ старается утвердить овой тронъ и оставить своимъ преемникемъ этотъ тронъ вполнъ обезопасеннымъ? Можно ди назвать мужемъ врови того, кто жертвуеть однимъ. человъкомъ въ томъ соображения, что останься онъ живъ, онъ дожадуй сделается источникомъ невообразимыхъ смятеній? Ведь едва кончилось то несчастное стольтіе, въ теченіе котораго были опустошены всв провинцін, благодаря тому, что одинъ узурпаторъ за другимъ старались другъ у друга вырвать скипетръ правленія. Еще и теперь везда можно было встрачать толпы разнузданныхъ людей, которые готовы были ва деньги начать междуусобную войну. Много было въ последнее время мизвержено съ престоловъ и императоровъ и несарей, и наждый изъ нихъ инвать болве или менве многочиоленную партію приверженцевъ въ войскв. Все это было очень опесно въ политическомъ отношения. Что удивительнаго въ томъ, если императоръ-Константинъ захотвиъ дейсгвовать сообразно съ библейскими. словами: "пусть дучше одинъ человънъ умреть, чъмъ весь народъ погибнетъ"? Да и безъ сомивнія Константинъ, какъ и. большинство христіанъ того времени, быль уварень, что управдять государствомъ безъ граха невозможно. Не безъ причины Константинъ отдагалъ совершение своего крещения до наступле... нія смертнаго часа.

Въ заключение своей статьи авторъ говорить: я не имвю намъренія объять Констангина; задача историка изучать историческія личности, а не придумывать способы въ ихъ оправданію; если же историкъ захочеть стремиться къ этой пъля, то единственно въ смысяв пословицы: tout comprendre c'est tout pardonner ("вполнъ понять значитъ совершенно извинить"). Одно сважу: я ръшительно далекъ отъ мизнія, что будто казни родственниковъ Константина, происшедшія въ его царствованіе, дълаютъ невозможнымъ признавать его честнымъ христіаниномъ.

Конечно, мы съ своей стороны не станемъ утверждать, что Зеккомъ сказано последнее слово науки. Вопросъ, которымъ занимался онъ, очень не леговъ, и можно надвяться, что появятся и другія попытки въ этомъ же родь, которыя еще болье прояснять правственный образъ Константина. Но во всякомъ случав Зекръ стадъ на правильный научный путь, который едвали можеть зарости терніемъ и волчцами. После Зекка такіе писатели, какъ Герресъ, будутъ гораздо сдержаниве въ своихъ выводахъ. Герресъ на каждомъ шагу своего изследованія приписываетъ Константину ни много-ни мало, какъ "султанизмъ" (слово, которое онъ употребляеть десятокъ разъ); но на повърну отврынось, что "султанизмъ" свойственъ не Константину. а самому изследователю, который свою грубую и безразсудную характеристику Константина безцеремонно навязываеть историкамъ, самомнительно выдавая ее за продукть "исчерпывающей, осмотрительной критики, соотвътствующей требованіямъ новъйшей научной исторіографіи".

Зеккъ приводить пословицу (въ греческой ел формѣ): "чёмъ ушибся, темъ и лечись". Да, въ деле науки лучшій или правильнее—единственный ел судья—она сама. Если одинъ ученый впаль въ ощибку; ета ощибка не причинить вреда. Она найдетъ свою Немезиду въ лице прочихъ служителей науки. 'О трώσας καὶ ἰάσεται!

Л.

1889 г. 23 декабря. С. П.

## ХРИСТІАНСТВО и ВОЙНА.

Легкость и быстрота, съ которыми принимаются и распространяются въ нашемъ образованномъ обществъ, дъдаясь его умственнымъ достояніемъ, идеи Новаго Евангелія изъ такъ-навываемой толстовщины, свидетельствують, что оне падають на готовую почву. Съ такою же дегкостью вошли въ умственный обиходъ нашего общества и тв идеи о войнъ, которыя проводиль графъ Л. Толстой сначала въ своихъ художественныхъ произведеніяхъ ("Война и миръ", "Набіть", "Рубка лівса"), а потомъ прямо высказаль въ своемъ вёроизложении ("Въ чемъ моя въра?"). Антибеллистическія тенденціи мы находимъ также въ сочиненіяхъ В. М. Гаршина ("Четыре двя", "Трусъ", "Воспоминанія рядового") и у П. Щеглова въ его разсказахъ изъ военнаго быта. Но еще ранве, чвив гр. Л. Толстой выступиль противъ войны во имя христіанской религіи, въ семидесятыхъ годахъ извъстный нашъ художникъ Верещагинъ выступилъ противъ нея съ цълымъ рядомъ картинъ во имя общихъ началъ гуманности. На первой выставки его картинъ въ 1874 г., имившихъ своимъ сюжетомъ эпизоды изъ туркестанской войны, ръзко выдвинута была именно эта тенденція: здёсь выставлены были на повазъ безъ всявихъ приврасъ, можно свазать, всв ужасы войны, способные вызвать въ душт человтва чувства отвращенія и негодованія по отношенію къ войнь, этому бичу человычества.

Итакъ, художественная литература и искусство, въ лицѣ Верещагина, горячо высказываются противъ войны ранѣе графа

Л. Толстаго и болъе или менъе независимо отъ него. Это значеть, что въ настоящемъ случав, какъ во многихъ и другихъ подобныхъ, Л. Толотой является лешь выразетелемъ общаго умственнаго теченія нашего времени, берущаго овое начало, по общему мевнію світской печати, въ конці семидесятых годовъ. Онъ самъ наравив съ другими свътскими интеллигентными людьми подчиненъ условіямъ и ваконамъ этого общаго, еще не совстив выясненнаго, движенія у насъ, самъ охваченъ общимъ потокомъ современной жизни, будучи только однимъ изъ важивишихъ пловцовъ въ немъ. Разсметриваемын иден, какъ и другія нден его ученія, составляють повтому продукть общаго умственнаго движенія въ нашемъ образованномъ обществъ. Въ последнее время, напримъръ, обозначилось у насъ, въ средъ такъназываемой передовой светской интеллигенців, отремленіе въ "опрощенію" (новый терминъ въ нашей печати), т.-е. тяготвніе нь деревив, простому деревенскому образу жизни, къ физическому труду, сопровождаемое отвращениемъ въ городу и городской жизни. Насколько широко охватило русское образованное общество это модное стремленіе, можно видать уже изъ того, что его пропагандирують теперь дучніе и во всякомъ сдучав извъстные наши писатели-беллетристы 1), а также ивкоторые выдающіеся, на медководь в нашей печати, журналы. Но было бы большою ошибкою приписывать эту моду непосредственному вліянію гр. Л. Толстаго, его ученія и приміра 2). Въ данномъ случав мы должны согласиться съ сужденіями одного изъ постоянныхъ сотрудниковъ "Русскаго Богатотва", который думаеть, что "стремленіе въ деревию, стремленіе "опроститься" и рабоботать для народа не есть результать пдей какого-либо писателя, а результать духа времени... (следуеть литературная ссылка). Самъ Толстой есть только одинъ изъ выразителей этого движенія и притомъ въ такой своеобразной формъ, съ такими свое-

<sup>2)</sup> Интересныя сообщенія объ образів жизни гр. Л. Толстаго помівщала газета «Світъ» за 1888 годь вь % 220.



¹) Наприм. Гл. Успенскій (ст. «Нудь цёлых» и др. въ «Сёв. В.» 1888 г.), г. Каропинь («Мой мірь» пов. тамъ же). Открытою и особенно усердною пронагандою «опрощенія» занялось «Русси. Бог.» (см. напр. августь 1888 г. «Двё встрёчи», особ. сентябрь въ «Письмё къ издателю»).

образными мотивами, которые вовсе неубъдительны для многихъ; такъ извъстяо, что онъ въ этомъ стремленіи онирается на теорію нъкоего крестьянина Бондарева, а Бондаревъ на слова Библін: "ВЪ ПОТВ ЛЕЦА ТВОЕГО СИВСИ ХЛЕОЪ ТВОЕ", ВОТОРЫЯ ОВЪ ТОЛкусть своеобразно". Это мотивь, "неубъдительный для кого-либо наъ нетеллигенців". "А потому не ясно-ли, что и самъ Толстой есть лешь одень изъ многихь въ этомъ стремленіи въ земль; у мего одни основанія, у другихъ совствиъ другія, и общее между ними не иден Толстаго, а стремленіе въ землѣ " 3). Сказанное объ этомъ вполев придожимо и въ разсматриваемымъ идеямъ гр. Толстаго о войнъ. Независимость обращающихся въ современномъ обществъ идей о войнъ отъ вліянія какой-либо опредъленной доктрины, Толотаго дв. или кого другаго, точно также увазывалась въ нашей свътской печати. Вотъ что говорить, напримъръ, извъстный вритикъ нашъ К. Арсекьевъ по этому поводу: эти иден (проводимыя, между прочимъ, Гаршинымъ, сочиненія котораго разбираеть критикъ) "ивсколько десятильтій тому назадъ една-ли были возможны, по крайней мёрё на нашей мочев; ихъ подготовило и вызвало продолжительное умственное движеніе, обострившее впечатлительность, углубившее вдумчивость въ явленія жизни, поднявшее цвиность человіческой личности" 4). У Л. Толстаго получили онв только большую опредвденность и притомъ своеобразную форму; такъ у другихъ онъ коренятся въ общихъ началахъ гуманности, а у Толстаго выводятся изъ началь религіи будто бы христіанской и являются, въ частности, простымъ логическимъ выводомъ изъ основнаго тевиса его мистическаго религіозно-философскаго міросозерцанія: "не противься злу насилісмъ",—теннов, не польнующагося популярностью даже среди самыхъ почитателей гр. Л. Толстаго 5).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Русск. Богатство» 1888 г., май-іюнь («Обо всемъ» г. Созерцателя на стр. 209).

<sup>4) «</sup>Втстникъ Европы» 1888 г. кн. V, стр. 245, ст. К. Арсеньева: «В. М. Гаршинъ и его творчество».

<sup>\*)</sup> Строгіе послідователи А. Толстаго приписывають неуспікть этого основнаго тезиса его доктрины неудачной формулировкі его, и въ настоящее время усиленно трудятся надъ изысканіемъ новой формулы принципа непротивленія злу, такъ одинъ предлагаетъ, напр., въ замінъ старой слідующую формулу: «удерживай самого себя и другихъ отъ насилія» («Русск. Бог.» май-іюнь, стр. 257 и слід. кн.).

Эти соображенія оправдаются еще болье, если мы, начонець обратимъ вниманіе на слъдующее знаменательное обстоятельство. Разематриваемое движение въ русскомъ образованномъ обществъ совпадаеть съ тановымъ же движеніемъ умовъ на Западв, и такимъ образомъ является лишь симптомомъ навого-то общаго непонятнаго движенія, охватившаго все образованное человъчество въ данный моменть, по крайней мъръ-передовые умы его Явленіе это не осталось не замъченнымъ въ нашей свътской печати. Ему посвящена въ "Русской Мысли" статья 4р. Л. Комаровскаю: "О стремленіяхъ народовъ къ миру", знакомящая насъ съ движеніемъ занимающихъ насъ идей на Западъ. Въ настоящее время изъ ученой среды на Западъ начинають все резче и резче раздаваться голоса противъ войны и настоятельные выскавываться желанія мира. Правда, это голоса-вабинета, а не жизни, и въ жизни на ряду съ этимъ кабинетнымъ теченіемъ теперь съ не меньшею, если не большею силою развивается другое, противоноложное ему теченіе, милитаризмъ. Но въдь правда также и то, что въ настоящее время кабинетъ не отделяется отъ жизни особенно толстою стеною, если уже предполагать существованіе ствны, и люди науки не падають съ неба. Какъ бы тамъ ни было, мы можемъ признать фактомъ значительное развитие мирныхъ стремлений въ образованномъ человъчествъ. Отсюда-то беруть свое начало многочисленные на Западв научные проситы мира между народами. Не входя въ подробности ихъ, мы ножемъ только отметить два тина ихъ. Один проекты ревомендують решать споры между народами третейскимъ судомъ, т.-е. вившательствомъ третьиго каного-инбуль народа, или коалиніи, чему не мало было примъровъ и въ исторіи (исторія намъ указываеть случан, когда народы прибъгали къ третейскому суду даже одного лица; такимъ лицамъ былъ папа). Авторъ, кажется, на сторонъ другато типа проектовъ, которые стремятся обезпечить въчный миръ не третейскимъ судомъ, а международнымъ правомъ, общеобязательнымъ для вовхъ народовъ, на основанія вотораго и должны быть разрышаемы вов возникающіе споры и столкновенія между народами, словомъсчитають лучшею гарантіею мпра всеобщій международный судъ, основанный на международномъ законодательствъ, съ точностью опредъляющемъ права, обязанности и взаимныя отношенія между

народами. Этотъ типъ въ занадной печати имъетъ общирную литературу, и блестящимъ представителемъ его является оранцузскій ученый Pays со своимъ сочиненіемъ: "La рах. Abolition de la guerre par une jurisdiction internationale" 1886 г. Но въоснованіи обоихъ типовъ мирныхъ проектовъ лежитъ общее убъжденіе въ непригодности войны, какъ средства разръщать разныя возникающія недоумънія и затрудненія между народамы (война только увеличиваетъ число ихъ, разжигая ненависть между народамы). Оба они также признаютъ непригодными для этой цъли третейскій судъ и дипломатію, гдъ возможно, особенно—въ послъдней, вмъщательство національнаго пристрастія, честолюбія и т. п. ").

Все сказанное, думается, уполномочиваеть насъ на следующій выводъ: ученіе гр. Л. Толстаго о войнъ есть липь выраженіе общаго духа времени, и потому естественно, мы должны теперьимъть дело не столько съ нимъ, сколько съ последнимъ. Что васается собственно идей Толстаго о войнь, то онь, накъ мы сказали, главнымъ образомъ вытекають изъ основнаго начала, его доктрины непротивленія злу насиліемъ, какъ заключенія изъ посылки; поэтому онв стоять и падають вместе съ последнею-Такъ какъ принципъ непротивленія злу, къ счастію, не встрвтиль себъ почти никакого сочувствія въ средъ нашего образованнаго общества, исключая весьма теснаго пружка самыхъблизвихъ почитателей и строгихъ последователей гр. Л. Толстаго, а между темъ иден его распространены въ обществе, то очевидно, что онв исходять не изъ этого начала, а коренятоя въ чемъ-то другомъ. На это последнее отчасти наменаетъ современный намъ критикъ К. Арсеньесь, въ которому мы уже обращались и обратимся еще разъ. Онъ говорить, что идеи эти "нъсколько десятильтій тому назадъ одва-ле были возможны, покрайней мірів на нашей почвів; ихъ подготовило и вызвало продолжетельное умственное движение, обостравшее впечатлительность, углубившее вдумчивость въ явленія живии, поднявшее цвиность человвческой личности. Господствовавшій еще недавно

<sup>6) «</sup>Русск. Мысль» 1888 г. кн. VII. Перу г. Камаровскаго принадлежить еще другая, по вопросу о войнъ, статья подъ заглавіемъ: «Объ идеъ мира между народами», пом. въ «Русск. Мысли» 1884 г., ки. VII.



взглядъ на войну долго принимался на въру, подъ давленіемъ преданія и привычки; онъ должень быль поколебаться, накъ только въ область традиціи пронивла, и съ этой стороны, критическая работа мысли. Освъщенныя новымъ свътомъ, старыя вартины получили совершенно другой видъ и совершенно иначе стали дъйствовать на душу" 7). Здесь происхождение современнаго господствующаго возарвнія на войну приписывается общему влівнію просвъщенія, прогресса общественной мысли, умственнаго развитія. Отсюда выростають достран впечатлительность" и "глубован вдумчивость въ явленія жизни" среди образованнаго русскаго общества, нанесшія ударъ недавно еще у насъ господствовавщему взгляду на войну, который "долго принимался на въру подъ давленіемъ преданія и привычки". Просвъщеніе, "вритическая работа мысли" и пр. нанесли ударъ этому взгляду, надо думать, въ лицв гр. Л. Толстаго, и взглядъ этотъ, несомнънво, есть истинный и подлинный взглядь христіанской религіи. Онъ-то, такъ-сказать, и забрановаль "критическою (!) работою нысли" гр. Л. Толстаго и другихъ умовъ, попавщихъ въ водовороть современнаго умственнаго теченія. Такова основная мысль вськъ разсужденій нашего критика; но она обставляется подробвостями, надъ которыми стоить остановиться. Намъ дается адъсь понять, что высокія чувства мира и любви и всё другія благородныя стремленія въ русскомъ образованномъ человівть до сихъ поръ паталесь и могли питаться только накими-то своими особенными источниками, но не положительною христіанскою религіею въ томъ видв, какъ она существуетъ; что со своими данными возэрвніями христіанство стоить ниже современнаго строя мыслей и чувствъ образованнаго человека; что въ частности, его воззрвніе на войну одно изъ твуъ, которыя могуть держаться лишь привычкою и давленіемъ авторитета и которыя могуть быть принимаемы только на въру, будучи несогласны съ разумомъ современнаго человъка, стоящаго на вершинахъ прогресса. Христіанство, очищенное вригическою работою ума современныхъ образованныхъ людей, запрещаетъ войну, разсматривая ее какъ ужасное нравственное преступленіе (убійство), какъ дело, противное христівнской совъсти, духу и даже буквъ евангельскаго



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) B. E. 1888 r., V, 245, 246.

ученія. Христіансвая совёсть, проснувшаяся въ нашихъ обравованныхъ людяхъ (!), видить величайшее кощунотво въ томъ что церковь благословляеть оружіе и освящаеть войну именемъ христіанскаго Бога, Бога мира и любви. Только новое христіанство, добытое вритическою работою мысли, открыло намъ истинное повнаніе христіанскаго Бога, Бога мира и любви: восьинадцать въковъ не знали Его, или знали другаго! Восьмнадцать въковъ пребывали во мракъ и въ духовномъ безчувствін, благословляя именемъ Божінмъ какъ дъло великое. какъ доблесть, поворнъйшее и страшное преступленіе - войну, это колоссальное, коллективное убійство, совершаемое цільни народами! Но "критическая работа мысли" возвратила намъ "чувствительность", "глубокую вдумчивость въ явленія жизни", а съ ними христіансваго Бога мира и любви и христіанскую совъсть, гнушающуюся войною. Поистинв, удивителень этоть мракъ, прицисываемый цвлымъ восьмиадцати ввиамъ, и еще болве этотъ свъть, вызванный "продолжительнымъ умственнымъ движеніемъ" и "критическою работою мыели"! Удивительна также во всвую отношеніяхъ и эта наивная вёра въ чудесную силу "умственнаго движенія" и "критической работы мысли".

Удивияясь всему втому, мы однако же одно узнаемъ несоинанно, что современному человаку хочется новаго христіанства, притомъ уже слишкомо новаго, что только такое и можетъ удовлетворять его вкусамъ, его "острой впечатлительности" и "глубовой вдумчивости", какія отсутствовали 18 ваковъ. Равнымъ образомъ мы видимъ, что этого чрезвычайно новаго онъ хочетъ и въ христіанскомъ воззраніи на войну,—и онъ, дайствительно, даетъ это новое, вооруженный критическою мыслью: война—безусловное преступленіе. — вотъ это новое воззраніе на войну, принадлежащее истинному, т.-е. новому христіанству, стоящее на высотъ современныхъ чувствъ и идей, современной "впечатлительности" и "вдумчивости".

Наша небольшая статья имветь цвлью своей не апологію войны, накъ войны, — неть, мы хотели бы показать, что действительно принадлежащее христіанству воззреніе на войну, то, которое теперь такъ дискредитировано въ известномъ кругу критическими (!) операціями Толстаго и другихъ, не есть одно изътанихъ, какія принимаются только простою верою и держатся

силом традиніи и авторитета, а изъ танихъ. нанія могуть быть приняты лучшими умами и лучшими сердцами современныхъ людей, кавъ бы ни было высово приподнято ихъ духовное настроеніе; что въ двиномъ случав, кавъ и въ другихъ вообще, христіанство не ниже, а безненечно выше современнаго уровня духовнаго развитія, а потому не требуетъ виканихъ поправовъ и передвловъ, теряя отъ этого многое и не пріобратая ничего. Далаемъ это въ предположеніи, что нападки на христіанство въ данномъ случав вытекаютъ можетъ-быть изъ недостаточнаго знакомства съ его положительнымъ воззраніемъ на войну. Тамъ, которые не раздаляютъ принципы непротивленія злу, рашительно ничто не препятствуеть безъ всякихъ ограниченій принять его.

Пробужденію духа мира и любви въ современномъ обравованномъ обществъ, или по крайней мъръ, довольно ясло опредълившейся моральной тенденцін въ направленіи его міросоверцанія надобно было бы только радоваться, еслибы они, въроятно по недоразумвнію, не противополагали себя духу истиннаго христіанства, не искали себъ христіанства новаго — вивсто того, чтобы питаться живыми началами даннаго, подлиннаго христіанства. На место последняго безъ всякой нужды современною вритическою мыслыю воздвигается новое, которое заставляеть только жальть старое. Въ этомъ новомъ, очищенномъ хриотанствъ подлинное христіанство уграчиваетъ всъ свойства безусловной, универсальной, безпредальной Божественной истины, свободной отъ всёхъ тёхъ недостатновъ, какими запечативым всв произведенія человическаго ума. Безусловная истина христіанства нивводится на одинъ уровень съ условною человъческою истиною; этимъ характеромъ условности, узкости и односторонности, отмъчается и новое возарвніе на войну.

Какъ богословіе, такъ и общехристівнское сознаніе давно монстатировали присутствіе въ христівнстві такой черты, какою оно різко выділяется изъ всіхъ другихъ религій и человіческихъ ученій и какая даетъ ему безспорное и безусловное прешмущество надъ послідними. Эта особенность заключается вътомъ способі, какимъ христівнство разрішаеть всіз самыя жизненныя задачи земнаго человіческаго существованія. Оно не береть подъ свою регламентацію всего, что относится къ этой

сторонъ человъческаго существованія, не спуснается, такъ свазать, до данной дъйствительности, оказывая ръшительное вліяніе на нее при всемъ этомъ. Христіанство не затрогиваеть и не рышаеть вопросовъ политиви, права, экономіи и пр., ограничнеь область своей компетенціи тою стороною человъческаго существованія, какою человъкъ обращенъ къ небу; поэтому оно ръшаеть прямо только такъ-называемые въчные вопросы, оставляя рышеніе другихъ свободъ человъка; оно занимается непосредственно только душею человъка, внутреннииъ человъкомъ, изъ котораго потомъ раждается уже и внашній человъкъ, т.-е. подданный, гражданинъ, семьянинъ, собственникъ и т. п. Первая пъль христіанства—спасеніе и благо души, изъ которыхъ потомъ выростаютъ и земныя блага (Мо. VI, 33). Разъяснимъ все это.

Інсусъ Христосъ пришелъ на землю преобразовать, обновить людей. Есть два пути, ведущіе въ этой цали: одинъ путь вивший, другой — внутренній. Первый состоять въ обнародываніи правиль, въ установленіи положительных законовъ, въ правительственных распоряженіяхь, въ решеніи всехь правственныхъ, политическихъ и экономическихъ вопросовъ на основанія извъстныхъ положеній. Это путь вижшней регламентаціи. Второй-перемвна ума и сердца. Первымъ путемъ шли и теперь идуть всв, большіе и налые, соціальные и религіозные реформаторы человъчества. Но они всегда начинають твих, чёмъ кончать должно: внешеем жизнью человена, въ которой распрывается лишь внутренняя жизнь его. Они занимаются, танимъ образомъ, следствіями, минуя причины. Такъ всегда было и будеть у людей 8): причины—не въ ихъ власти; а потому онв безсильны и передъ следствіями. Второй путь не по силамъ людямъ; его избралъ Христосъ, и одно это докавываетъ, что Онъ-Богъ. Христосъ не былъ реформаторомъ въ обычномъ сиыслъ этого слова и, если хотите, Онъ былъ единственный, истинный Реформаторъ. Это надо разъяснить.

<sup>•)</sup> Собственно, Л. Толстой стоить именио на этомъ пути, котя въ печати причисляють его къ типу тихъ нублицистовъ, которые въ основу общественнаго благополучи кладутъ начало личной морали. Поучителенъ примиръ нашего доморощеннаго реформатора, провозгласившаго спасение общества въ начали внутрентияго нравственнаго обновления и окончившаго, чимъ вси кончають!



Імеусъ Христосъ не быль реформаторомъ: Онъ не даль людявъ юридическихъ, соціальныхъ, экономическихъ и др. законовъ, въ Своемъ учении Онъ не васался вопросовъ политики, права и пр., отказываясь иногда прямо входять въ ихъ обсуждение (Ли. XII, 13-15). Какъ смотръть на общественное неравенство людей? Какъ должны быть распределены въ обществе матерівльныя блага? позволительна ли собственность? надобно ли стремиться въ матеріальному уравненію членовъ общества? какъ омотрыть на рабство? Нормально ли ограничивать сферу двятельности дія женщены семьею? Кановы колжны быть отношенія власти въ народу? вакія формы власти дучше? и т. п. На вов эти и другіе вопросы любопытные не найдуть прямого отвёта въ Евангелів по той простой причива, что его тамъ натъ. Но въ замънъ всего этого, въ замънъ сощально-политическаго и политико-экономическаго ученія и юридической регламентаціи человъческой жизни Іксусъ Христосъ сдвимъ нъчто гораздо больше, съ чемъ приходить и все это. Онъ исправиль и обновиль умы и сердца людей, онъ посъяль въ инхъ съмена новой жизни, валожилъ въ душъ ихъ начала правды и любви, составляющія внутреннюю основу ихъ вившняго существованія. Отназываясь жть законъ, опредъляющій вившиее общественное положеніе человъка, Спаситель вивсто этого учить его смиренію и любви; не высказываясь о великомъ соціальномъ злв Своего времени, рабствъ, Онъ предпочитаетъ научить людей братолюбію; избъгая прямого обсужденія вопроса о собственности в способъ распредъленія богатствъ въ обществъ, Онъ предостерегаетъ вивсто того людей отъ любостяжанія и скупости; не регламентируя какими либо постановленіями земной судъ общества. Онъ вивсто этого воспитываеть въ сердцахъ людей чувотва милосердія. Поступая такимъ образомъ, Онъ достигаеть безконечно большаго, чвиъ реформаторы: реформаторы только разсуждають о земномъ человъческомъ благополучін, Христосъ даеть его. "Ищите прежде царствія Божія и правды Его, и вся сія приложатся вамъ"! (Ев. Мо. VI, 33). При этомъ реформаторы часто забывають душу человическую, а Господь Інсусь Христось только и имъеть въ виду ее одну, смотря на все прочес какъ на втеростепенное и не безусловно необходимое дополнение въ ней. Очевидно, удовлетвореніе встхъ человъческих стремленій лежить на пути Христовомъ. Другихъ путей нать нь нему помимо христівиства.

Современная притическая мысль, направленияя на предметы религіозно-правственнаго порядка, стремится ниввесть христіанство, можеть быть ненамвренно, въ одинъ рядъ съ другими редигіями и человъческими ученіями своимъ предположеніемъ, что христіанство даеть каное-либо положительное разъясненіе или законъ о война. Война входить въ сферу визимихъ отношеній VOLOBBES IN ABLIEFOR OFREMS ESP STOMENTORS OF HOMETHACCESTO существованін; поэтому требовать отъ христіанства въ данномъслучав какого-либо положительнаго разъясненія или постановденін значило бы не понимать христіанства. Тогда, чтобы быть носледовательными, мы должны были бы испать въ немъ решенія примого всекть вышеностевленныхъ и подобныхъ вопросовъ, относящихся въ области политиви, права, политической экономін; но мы внасмъ, что христіанство не можеть включить въ сферу своего въдънія явленія внёшняго земнаго существованія человъка. Не нысказываясь прямо даже о такомъ вопіющемъ соціальномъ злъ, противномъ и дуку христіанства, вакъ работво, оно не высказывается также и о войнъ. Узак оняетъан христівнотво работво?-Нътъ.-Въ такомъ случав, оно запрещаеть его? — Тоже нать: это явленіе не входить въ объемъ христіанской юрисдивцін. Такъ же точно оно относится и въ войнъ.

Мы теперь намітили вірную почву для рішенія занимающаго насъ вопроса и правильную, прежде всего, постановку его. Мы не можемъ принять его въ той постановкі, какая дается ему піонерами новаго христіанства, которые желають отвіта лишь на одинь изъ двухъ вопросовъ: запрещаеть ли христіанство войну, или узаконяеть ее? Такую постановку вопроса всякій долженъ привнать неправильною, если усвоить себі мысль, что христійнство только допускаеть или дозволяєть войну.

Но здёсь возникаеть вопросъ. Допуская войну, въ какія отношенія ставить себя къ ней христіанство? можеть ли оно допустить ее безъ противорёчія самому себе, своей правственной сущности? Такая постановка вопроса весьма естественна и вполивзанонна. Въ такой постановка мы и беремъ его для нашей небольшой статьи. Есля мы не находимъ въ христіанской религів



пеложительнаго отвъта на вопросъ въ первой пеправильной постановив его, то на вопросъ, поставленный такимъ образомъ, мы безъ сомивнія найдемъ положительный отвътъ. Въ этомъсмыслъ христіанство имъетъ положительное возаръніе на войну, праткому изложенію котораго и посвящается предлагаемая статья. Но прежде, чъмъ перейти къ нему, необходимо разсмотрътьдругія возарънія на войну, несогласныя съ нимъ, по прайней мъръ-упомянуть о нихъ.

Война давно имъда предпаниковъ и въ современномъ, смыслъ слова. После Будды (VI в. до Р. Хр.), стоимовъ новыхъ (Сенева) изъ противниковъ войны въ указанномъ смысле мы можемъ назвать накоторыхъ протестантскихъ сектантовъ, каковы, напримъръ, меннониты и квакеры, по времени давно предупредивине гр. Л. Толстаго своимъ учениемъ о войнъ. Можетъ-быть, подобный же взглядъ на войну разделяли и накоторые христіане первыхъ въвовъ, о которыхъ навъстно, что они отвазывались отбывать воинскую повинность въ римскомъ государстве, считая ее несовивстною со своимъ христіанскимъ званіемъ. Въ литературъ подобный взглядъ мимоходомъ былъ высказанъ знаменитымъ церковнымъ писателемъ III в. Оригеномъ "). Ценавъстно вполив точно, по какимъ причинамъ уклонялись ивкоторые. первенствующіе христівне отъ воинской повинности; но съ въронтностію можно предполагать, что причиною этого было именнонехристіанскій, языческій характерь войнь, которыя вело языческое римское государство, заботившееся исключитально о разширеніи своей территоріи и о себъ самомъ вообще въ ущербъ другимъ народамъ. Можетъ-бытъ, служба военная въ языческомъгосударствъ дъйствительно являлась несовмъстною съ христіанскимъ званіемъ, если върно, что отъ воиновъ требовалосъ участіе въ раздичныхъ языческихъ редигіозныхъ церемоніяхъ, которыми сопровождалось обывновенно всякое военное торжество. По крайней мъръ, подобнаго явленія мы уже не замвчаемъ съ. того самаго временя, когда, благодаря принятію христіанства. Константиновъ Великимъ, римское государство преобразилось. язь явыческаго въ христіанское государство. Точно также и Оригенъ, можетъ-быть, имветь въ виду не войну и военную службу;

<sup>,</sup> By cov. «Contra Celsum» VII, 26; VIII, 78-74.

вообще, а войну и военную службу въ языческихъ государствахъ. Впрочемъ для насъ не можетъ имътъ обязательнаго значенія такое или иное ръшеніе вопроса о войнъ именно у Оригена, который, какъ извъстно, позволиль себъ впасть въ нъкоторыя, очень важныя, даже догматическія, заблужденія, въ свое время осужденный церковью. Изъ этого одного уже видно, что Оригенъ въ своемъ ученія вообще не представляется достаточно полнымъ выразителемъ общецерковнаго христіанскаго сознанія, а потому и въ данномъ вопросъ онъ не можеть быть для насъ ръшительнымъ ввторитетомъ. Что касается всъхъ другихъ церковныхъ учителей и отцекъ, то извъстно, что ни одинъ изъ нихъ не выскаваль такого взгляда на войну, какой мы встръчаемъ у Оригена.

Неже мы надвемся доказать, что христіанская религія не допуснаетъ вышеуказаннаго порицанія войны, видящаго въ нейтолько преступленіе, и осуждаеть его какъ крайность, упускающую изъ виду и добрыя, полезныя стороны войны, ради которыхъ христіанская религія тернить такое великое вло человічества, какъ война. Осуждая таких противниковъ войны, которые считають войну безусловнымъ преступленіемъ, христіанская религія дадена отъ того, что бы этимъ воздавать квалу войнв, и возводить ее на степень явленія желательного для человочества. Напротивъ, въ навой религіи, какъ не въ христіанской, сильнве и лучше выражается столь завётное желаніе человічества оснободиться оть этого великаго бича своего, войны? Какая религія, кромъ христіанской, больше желасть мира и любви между людьми, накъ не эта религія мира и любви? Наконецъ, вакая религія, какъ не та же христівнская, предлагаеть и болье действительныя средства для избавленія отъ этого великаго бъдствія распространениемъ и утверждениемъ духа мира и любви въ людяхъ? Христосъ, который называется Княземъ мира у пророка (Ис. ІХ, 6), потому что Онъ пришелъ принести миръ людямъ съ Вогомъ и миръ между людьми въ ихъ взаимныхъ отношенінхъ (Іоан. XIV, 27. Еф. II, 14 и д.), Христосъ, который ублажаетъ миротворцевъ и объщаеть имъ великую небесную почесть ("блаженни миротворцы, яко тін сынове Божін нарекутся"! Ме. У, 9), не можеть не благословить горячаго желанія сердца человіческаго освободиться отъ этого великаго зла, разъедающаго че-



довъчество. Христось благословить всъхъ такихъ противниковъ войны, которые видять въ ней великое бъдствіе человъчества, Онъ благословить противниковъ войны, сердце которыхъ полно мира и любви.

Патая такія чувства и желанія въ отношенін къ войнъ, христіанская религія, очевидно, далека и отъ другой осуждаемой ею протавоположной врайности ея неум'тренныхъ восхвалителей, защитниковъ, ибо война имъла и имъетъ не однихъ только враяовъ, но и друвей.

Кто же можетъбыть другомъ войны? Конечно тотъ, чье сердце не смимается отъ умасовъ войны, кто не можеть или не хочеть признать въ ней великое бъдствіе для человъчества. Истофія и опыть свидьтельствують, что война для людей, свывшихся съ нею по самой ихъ профессін (для военныхъ дюдей), не имъеть уже того страшнаго значенія, ваково она импеть для людей другихъ профессій; нало того, ны видимъ, что люди воинственные, праме воинственные народы способны находить даже удовольствіе въ война и желать ся ради нея самой. Отеюда легко объясняется то преуведиченное почитаніе, доходящее до обоготворенія, какимъ пользуется война у народовъ воинственныхъ. Среди воинственныхъ явыческихъ народовъ война считалась и считается дъломъ, которое само по себъ священно. Война въ общемъ языческомъ пониманіи не соть здо для людей, напротивъ: она есть лучшее благо, которое дано на вемла человаку, она — украшеніе, слава человъчества, война божеотвенна 10). Война такъ же пормальна и необходима на вемля, какъ необходимы на ней огонь, вода, громъ и молнія и пр.: во всявой -языческой редигін наряду съ богами огня, грома и пр. есть бога войны (Марсъ или Арей, Одинъ); война возводится на выстую почетную ступень: она есть служение богамъ. Въ греческомъ народъ, наконецъ, главная вонновая доблесть, храбрость, двлается меркою человеческого достоинства, человеческой добродетели вообще, такъ какъ этотъ народъ и самую добродетель вообще назваль храбростью или мужествомъ (фретт).

<sup>19)</sup> По Гомеру война составляеть главное занятіе боговь, а древняя германская вмеологія вь часло главнтайшихь удовольствій будущей жизни ставить постоянную войну достойныхь почитателей Одина подъ непосредственнымь управлевіемь самого этого воинственнаго бога.

Это языческое возграніе на войну мы встрачаемъ и у накоторыхъ европейскихъ мыслителей новаго времени, во главъ которыхъ стоить знаменитый намецей философъ Гезель. Подъ его вліяніемъ извъстный французскій публицисть Прудонь написаль восторженный панегиривь войнь, провозгласивь ее естественнымъ, самою природою опредвленнымъ, условіемъ чедовъческой жизни, основою человъческой нравственности, источникомъ редигін, искусства, вообще — вояческаго развитія в процентанія человіческих общество 11). Ко сожальнію, за нікоторыми двиствительно добрыми сторонами войны онъ просмотрвать то, что дваветь войну нежелательнымъ для насъ. Но онъ не могъ придти къ инымъ выводамъ въ своемъ изследованія о войнь, стоя съ одной стороны, на почвь пантенстической Гегелевой философія, признающей все двиствительное разумнымъ и все разумное дъйствительнымъ, а съ другой – отправляясь въ своихъ сужденіяхъ о войнѣ отъ того грубаго нравственнаго міросозерцанія варварских эпохъ, въ основа котораго лежить сившеніе права съ силою. Вліяніе Гегеля отразилось и на сужденіяхъ по этому вопросу нівкоторыхъ западныхъ протестантскихъ богослововъ, напр. Ромэ, Марейнеке 12).

Отголоски здась раземотраннаго настроенія по отношенію на война слышатся многда и въ накоторомъ преувеличеній тахъдобрыха сторона войны, которыя она имаєть и которыя давноеще воспаль, впрочемъ — въ не довольно гладкихъ стихахъ, нашъ знаменитый пінта Ломоносовъ (а за нимъ воспавали ихъ и другіе, особенно Державимъ, извець воинственной Екатерининской эпохи) такимъ обравомъ:

Необходимая судьба
Во встхъ народахъ положила,
Дабы военияя труба
Унынкъ къ бодрости будила,
Чтобъ въ надрахъ мягкой тишним
Не зацейли водамъ равны,
Что вкругъ защищены горами,

<sup>12)</sup> Y Rothe «Ethic» I, § 457. III, 1173; y Marheinecke BE «System der christ? Moral» 328 ff.



<sup>11)</sup> Прудона «Война и Миръ» Ч. I--II. Спб. 1874, изд. Солдатенвова.

٠.

Дубровой, неподавжим спить И подължиненими листами Презринный производять гадъ (\*).

Война, говорять, необходима для освёженія правственной атмосесры, вызываемой въ общества продолжительнымъ миромъ, какъ необходима, напримъръ, гроза для очищения воздуха. Военныя опасности пребуждають усыпленныя миромъ силы гражданъ, задремавинее въ никъ патріотическое чувство, а съ нимъ и всв биврородивний стремискія души, напр. самопожертвованіє; война во многихъ будитъ сознание непрочности и тавиности земнаго, сивреніе и покориость Промыслу; она служить для народа лучшемъ средствомъ въ самопознанію, -- къ познанію своихъ недостатковъ и своей силы и т. и. Все это до извъстной степени, вонечно, вфрио, но вногда не только поэты, въ эпохи воинственнаго настроенія духа въ обществі, но и богословы - моралисты повводиють себъ впадать въ въкоторое преувеличение, когда разсмотрявають эту полезную сторону и считають возможнымъ объявлять войну необходимою именно въ виду этой полевной стороны ея. Такъ мы читаемъ, напримъръ, у Вуттке, протестантенаго богослова: "миръ имъетъ свои большія опасности для правственно-несозравшаго народа; онъ легио ведеть из безпечности, самодовольству, изнаженности, самолюбію чувственности; это именно возвъщають враги мира и они-то часто дълають изъ войны благодъяніе для народа, лучшее средство къ его воспитанію « 14). Въ этой похваль слишкомъ много сказано, какъ бы ни была благодътельна война для народа въ указанномъ смыслъ, она никогда не можеть быть признана желательною даже и для "несоврзвшаго правственнаго народа". Есть иные пути, которыми Провыель можеть воспитывать и несозравшіе нравственно народы, и не безъ основанія вірующіє христіане молятся Богу объ избавленій доть меча" на ряду съ дгладомъ", дпотопомъ",

<sup>&</sup>quot;) Здёсь, оченидно, Ломеносовъ котёль изобразить тоть дуковий исдъемъ, который вызывается войною; но удалось это сдёлать гораздо новже только современнику нашему гр. Л. Н. Толстому въ ром. «Война и Миръ».

<sup>&</sup>quot;') Wuttke «Handbuch der chris. Sittenlehre» zu B. S. 614. Berlin 1865; cm. rake y Martensen's «Die christliche Ethik». Zw—te Aufgebe Karlsruhe und Leipzig 1879, B. III, ss. 282. 283.

"трусомъ" и "огнемъ". Къ этому же типу принадлежить возврвніе на войну, высказанное знаменитымъ психодогомъ нашего времени Вилы. Вундтомы, выступившимъ въ качествъ моралиста въ новомъ своемъ сочинения по этигъ. Онъ не находить лучшаго средства въ воспитанію въ гражданакъ гражданскаго чувства, патріотизма помимо войны, и такъ-называемый "ввчный миръ", по его мевнію, весьма невыгодно отразвлоя бы на патріотизмъ и гражданскомъ чувствъ. Поэтому-то миръ нежелетеленъ, а война необходима: послущаемъ самого ученаго. "Существуеть лишь одна общая гранданская повенность, когорой въ высокой степени присуще свойство вывывать чувство самопожертвованія, благодаря значетельности налагаемаго ею долга, -чувство самопожертвованія, достаточно интенсивное, чтобы подавить противоположныя свлонности, и здась не всегда отсутствующія: это — воинская повинность... Мы не будемъ останавдиваться на вопросъ о томъ, осуществится ди вогда нибудь мечта о "въчномъ" миръ, при наступлении котораго эта обязанность сдвивлась бы ненужною. Върно только то, что наступиеніе такого состоянія наврядь было бы желательно, пока мы еще не овладвли другими вспомогательными средствами для наполненія пробъла въ патріотическомъ воспитанін, который неминуемо образовался бы въ случав упразднения суровой военной службы и постоянной готовности къ борьбъ за отечество. Весьма возможно, что эти вспомогательныя средства. вознакнуть поотопонно на почвъ болъе зръдаго и болъе общаго правственнаго и политическаго воспитанія народа. Но пока последнее еще не существуеть, следуеть сказать, что зло, приносимое войною, въроятно, незначительнъе, чъмъ была бы въ настоящее время утрата самаго могучаго изъ всёхъ общихъ воспитательныхъ средствъ, направленныхъ къ привитію гражданамъ патріотическаго чувства долга" 15). И такъ, для настоящаго времени война необходима за недостатномъ "вспомогательныхъ средствъ" въ развитію "патріотическаго чувства долга", изъ которыхъ всетаки ин одно не можеть равняться по своему значенію съ войною. Къ сожальнію, за этими сужденіями чувствуется весьма

<sup>16)</sup> Вилов. Вуното «Этика, изследование фактова и законова правственной жезни». Ч. III, стр. 185. 186 въ прид. къ «Р. Б.» сент. 1888 года.



заизтное вълніе духа севременнаго німецкаго милитаризма, прокравшагося въ сееры трезваго научнаго мышленія. Не спорию, что здісь достаточно опінена война со стороны ея граждавско-воспитательной роли, но мы не можемъ признать сколько-небудь обесмованною ту мысль німециаго мералиста, что война лучшее веспитательное средство по отношенію къ гражданскому чувству долга и также ту, что теперь другихъ средствъ къ этому изть въ нашемъ распоряженіи. Не лишено также значенія замічаніе рек. "Русскаго Богатотва" по поводу разматриваємыхъ сужденій Вундта, что гражданское чувство, воспитываємое войнаю, односторомне, "т.-е. оно направлено почти исключительно къ симимей защить (отечества) и пробуждается лишь тогда, когда грозить вийшняя опасность", а потому "для воспитанія всесторомняго гражданскаго чувства жли нравственнаго порядка оно (sic) недостаточно" (ibid. стр. 186).

Между двуми нами раземотрънкими типами врайних возяръній на войму, ез ихъ различными оттвивами, по одному изъ воторыхъ война ечитается безусловнымъ зломъ, а по другому явленіемъ во всёхъ отношеніяхъ желательнымъ и необходимымъ, находится третье среднее воззрвніе, свободное отъ крайностей двухъ первыхъ. Это и есть именно то самое воззрвніе, которое раздъляется христіанскою религією, и его-то именно держится большинство. Въ первый разъ со всею полнотою и опредъленвостью оно было преведено изучно въ сочиненіи голландскаго ученаго Гую Гроція "De jure belli et расів" 1629. (О правъ войны и миря), а затвиъ высказывалось Каниюмь, Волефемь и др.

Сущность этого возврвнія состоить въ томъ, что оно, признавал войну великимъ, совобиъ нежелательнымъ бъдствіемъ для человъчества, въ тоже время признаеть за ней извъстную делю нравственнаго права при нъкоторыхъ условіяхъ, а потому не соглашается видъть въ ней бевусловное преступленіе. Война всегда бъдствіе, но она не всегда преступленіе. Напротивъ, нри нормальномъ порядив вещей война служить однимъ изъ средствъ, ведущихъ къ осуществленію нравственныхъ пълей человъчества въ наличныхъ условіяхъ его существованія.

Признавая войну величайшимъ бъдствіемъ для человъчества, этимъ самымъ христіанство, очевидно, устраняетъ крайность тъхъ оптимистическихъ воззрвній на войну, которыми война объявляется ввленіемъ желательнымъ или необходимымъ, а въ силу этого и перестаеть быть зломъ. Въ противонеложность этинъ возгрвніямъ христіанство разсматриваетъ войну, какъ естественный плодъ цосха, безъ котораго война немыслима. Грвхъ, сущность котораго есть эгонямъ, обнаруживаетъ себя раздоромъ, раздвленіемъ во взаимныхъ отношеніяхъ какъ отдвльныхъ лицъ, такъ и цвлыхъ народовъ. Въ последнемъ случав онъ находить себе выраженіе въ войнъ. Война началась братоубійствомъ Канна. Пока будетъ существовать грехъ, будетъ и война. Ею ознаменуется эпоха передъ концемъ міра, но словамъ Іисуса Христа, когда грехъ въ людяхъ достигнетъ наввысшаго своего развитія (Ме. ХХІУ, 6 ff).

Война, какъ плодъ грвка въ этомъ пряномъ смыслъ, есть истинное, въ собственномъ смыслъ бъдствіе человъчества, т.-е. вло: такая война безусловно преступна.

Но война можеть быть инодомъ грвка и въ другомъ смысль. Есть война, неизбъжная, пона существуеть гръкъ; но, обусловдиваемая существованіемъ грвка въ человъчествъ, сама она имъеть начало свое не въ гръкъ, а въ его противополежиеств. Такая война вполив иравственна; не измъняя карактера бъдствія, она зато перестаеть быть зломъ, напротивъ,—двлась добромъ. Признавая иравственный карактеръ за войною при навъстныхъ условіяхъ, кристіанство этимъ самымъ дълаеть неправну въ тому врайнему пессимистическому возервнію на войну, которое безусловно всякую войну объявляеть преступленіемъ.

Мы должны теперь войти въ необходимыя подробности объ этой войнъ, допускаемой, какъ неизбъиность, кристіанотвомъ, и дать ей точное, съ кристіанской точки эрэнія, опредъленіе.

Христіанство признаєть правственно-дозволенною такъ-называемую оборонительную войну. Но что такое оборонительная война? Постараемся свести это до изв'ястной отепени сложное явленіе къ его простайшей основъ.

Когда на насъ нападають воры, убійцы, мы защищаемся. Преступна ли такая самозащита? Конечно, нъть 18). Когда дур-

<sup>16)</sup> Иной отвётъ и невозможенъ для здраваго смысла, на который мы нисколько не стидемся ссылаться. Доктрина Толстаго явилась большимъ искуменіемъ для здраваго смысла русскаго образованнаго общества, но мы знаемъ, что последнее



ные люди подвергають опасности нашу честь, жизнь, имущество и т. п., мы ищемъ себъ защиты отъ этой опасности въ заковахъ государства, въ судв и другихъ охранительныхъ учреждеріяхъ. Есть ли судъ преступленіе? Пусть попробують назвать преступленіемъ то, что служить защитою оть преступленій, -несправединностью-то, что оберегаеть справединность въ обществъ, безправственнымъ то, что охраняеть въ немъ правственность! А что такое война, какъ не та же законная самозащита, тольно не отдельного лица противъ другаго лица, а целаго народа противъ другаго народа? Если самозащита частныхъ лицъ не есть преступленіе, то твиъ менве можеть быть таковымъ санозапита цвлаго государства. Государства, само собою повятно, не могле бы существовать, есле бы не защищали себя отъ несправедивыхъ посягательствъ на нихъ со стороны враждебныхъ государствъ. При настоящемъ порядка вещей война ненебъжна, жакъ ненабъжно-необходимы законы въ государствъ я, вообще, всв его вившийя охранительныя учреждения, какъ судь, полиція и т. п. Внутри цвлость государства охраняется посредствомъ законовъ, совив посредствомъ оружія. Везъ того я другато государство совершенно немыслимо, и потому вто отринаеть судь или войну, тоть отринаеть и государство.

Но если мы поглубже вниннемъ въ дъло, то найдемъ, что отринающий войну отрицаетъ этимъ не только государство, но и самую справедивость.

Примою побудительною причною самозащиты, безспорно, служить чувство самосохраненія, по въ ней есть нівкоторыя отероны, которын примо и косвенно возвышають ее надъ этимъ безразличнимъ въ нравственномъ отношенія чувствомъ и сообщиють ей правственную цінность. Съ одной стороны, самозащита не териеть нравственнаго значенія, ногда она вытекаеть даже изъ одного побужденія личнаго самосохраненія; съ другой стороны, она несомнічно имъеть нравственную пінность выстано рода, когда вытекаеть изъ побужденій иного высшаго порядка. Разсмотримъ нервый случай.

съ честью перенесло его: оно отвътняю именно въ этомъ отрицательномъ смысль. Но такой отвъть логически обязываеть принять христіанское возгръніе на войну.

Законная самозащита всегда служить средствомъ нъ утвержденію и охранв'нравственности въ общества. Зашищаясь такъ мым наче отъ незаконныхъ посягательствъ ближнихъ на наша личные права, мы не только охраняемъ этимъ наши дичные интересы, но также и интересы высшаго рода, охраняемъ самуюсправедивость. Въ данномъ случав мы стремимся всегда достигнуть своей цваи возможно большимъ сопротивлениемъ злу, несправедливости. Полагая препятствія несправедливости, мы тамъсанымъ охраняемъ и утверждаемъ справединвость, и наша дичваясамозащита является такимъ образомъ орудіемъ справедливости. Ею охраняется справедивость въ обществъ, т.-е. во взаимныхъотношеніяхъ членовъ его; а войною, которая есть самоващита народа, охраняется справедивость въ целомъ чедовечестве, т.-е. во взаимныхъ отношеніяхъ народовъ, членовъ его. Война служить, при различномъ нравственномъ уровит человъчества, дъйствительнымъ орудіемъ справедливости, отражая онзичесною сидою несправединость и насиле и возстановляя то, чего требуетъ справедивость.

Разсмотримъ второй случай.

Не подлежить никакому сомниню, что разсмотриный нами видь самозащиты, вытекающій изь одного личнаго чувства самосохраненія, имветь ивкоторую правственную цвиность; нокакого рода это цвиность? Очевидно, это низшая, объективнонравственная, а не субъективная ценность: личная самозащить потезня по своиме внашниме навественниме резлителяме и такимъ образомъ имветъ объективную цанность, но она безразлична для нравственной оценки самой личности. Внутрениюю субъективную цвиность самоващита пріобретаеть благодава внутренней нравственной цвиности свыкъ мотивовъ. По мэрэумственнаго и нравственнаго развитів какъ въ отдельныхъ личностяхъ, такъ и въ цвамхъ обществахъ самозащита все болве и болье утрачиваеть личный эгоистическій чаравтерь, постепенно стремясь из субъективно-правственной плиности. Въ правственно-развитомъ человъкъ самозащита дичная преобразовывается изъ безразличнаго дъйствія въ дъйствіе нравственнопохвальное: онъ можеть искать въ ней удовлетворенія своему оскорбленному чувству справедливости, а на высшей ступены своего нравственнаго развитія, не удовлетворяясь однимъ пра-

восуднымъ возмездіемъ, онъ стремитоя, по мірів возможности, подчинить и самое правосудіе высшему началу, милосердію м любви, дълвя изъ него исправительное средство. Что совержвется въ отдельныхъ личностяхъ, то же наблюдается и въ целыхъ народахъ; такъ мы видимъ, что характеръ общественнаго правосудія постепенно изміняєтся и стремится нь высшему правственному уровню. Сначала правосудіє имбеть непосредственною цвию своею защиту общества отъ вредныхъ членовъ его, такъ вин иначе удалня ихъ изъ общества или ограничивая ихъ; затвиъ къ этому присоединяется еще стремленіе удовлетворить общественному чувству справедливости, и правосудіє получасть характеръ карательный. Въ настоящее время всюду совнается необходимость введенія въ общественное правосудіе новаго высшаго элемента-мелосердной любви, и на практикъ вы видимъ теперь вачатки его осуществленія: судь присимныхъ, исправительныя тюрьмы и пріюты, всеобщее несочувствіе смертной вазне-все это начало новаго христіанскаго правосудія въ еврепейскихъ обществахъ, прожикнутаго духомъ христіанскаго мялосердія и любви. Нынвшиее время поставиле на очередь вопросъ о смертной казни, и это велиній прагь впередъ на пути духовнаго развитія европейских народовъ.

Война, эта самоващита народа, точно также можеть подик маться на болье высокую, чвить эгонстическая самоващита, правотвенную ступень сообразно съ характеромъ тэхъ побужденій, которымя она направляется <sup>17</sup>).

<sup>17)</sup> Самозащиту, выражающуюся, напр., въ судебных апелляціяхъ и т. п. дъйствіяхъ, имъющихъ цёлью личное благо, нравственное христігнское богословіе относить въ области тавъ-называемихъ правственно-безразличных (по общенринятой терминовогіи) или правственно-дозеоленно-безразличных (по общенринятой терминовогіи) или правственно-дозеоленнохъ дъйствій, т.-е. тавихъ которыя сами по себь на хороши, ви дурны, но могуть бить или хорошими, или дурными при извъстныхъ условіяхъ. Христіанину позволяется, напр., судиться вообще, но при нівкоторыхъ условіяхъ это его дійствіе можеть бить непохвально (см. у ап. Павла 1 Корине. VI, 1, 6—7). Христіанство не опреділяєть какичилибо положительными правилами поведеніе констіаннна въ общирномъ вругу дезволенныхъ дійствій, предоставляя его усмотрівнію личному, явчной христіанской совієсти вірующаго, а потому не регламентируеть никакими правилами и законность личной самозащить. Здітсь возможны различные случан: есть случан, когда самозащита въ нравственномъ отношеніи совершенно безразлична, когда она хороша, когда, наконець, она бываеть дурна. Общее руководящее начало

Кремъ оборонетельной войны, христіанство дозволяеть и войну наступательную, въ которой тоже можеть сохраняться, при извъстныхъ условіяхъ, правственный характеръ войны оборонетельной.

Нъкоторые нравственно-дозволительною, т.-е. справедливою, признають одну тольно оборонительную войну. Но съ втимъ нельзя согласиться,--прежде всего потому, что еще нельзя привнать вполнъ основательнымъ различіе между оборонительною и наступательною войною, по крайней мврв (для накоторыхъ случаевъ такое различіе непригодно. Въ самомъ дъла, иногда, чтобы защититься отъ врага, приходится нанедеть на него первымь. Такъ мы и поступаемъ во вобхъ случанхъ, когда хотимъ предупредить нападеніе на насъ врага, предварительно его обезеруживъ или, вообще, такъ или иначе поставивъ его въ навозможность сдваять задуманное противъ насъ зло. Очелицио, война наступательная часто бываеть въ существа дваа оборонательною. Таковы всв войны, которыя государства предвриммеють для усмиренія враждебныхъ и химпанческихъ сосванихъ наподовъ, мъщьющихъ ихъ мирному преуспъвнію (напи средневзівтокія войны). И тавъ, не осяная война наступательная месправедянва-

Но есть еще войны наступательныя, которыя аракственное наме чувотво не только считаеть дозвелительными, но и необкодиными, желательными; есть случам, ногла вейна пріобрътаеть 
болье высоній правственный характерь, чьмъ вакой имфоть она 
въ качествъ самозащиты. Таною наступательния вейна бываеть 
въ томъ случав, когда она предпринимается не для защиты народа своего, но для защиты другаго народа; для защиты народовъ 
слабыхъ, несправедливо угнетаемыхъ сильными; таковы наши 
восточныя войны, предпринимавшіяся для освобожденія или, по 
прайней мъръ, для облегченія участи балканскихъ славявъ. Во 
истину движущею пружиною всъхъ этихъ войнъ была высокая 
любовь, полагающая душу за други своя! Это были войны за 
возстановленіе справедливости, поруганной Турецкимъ государствомъ. Здъсь, въ отношеніяхъ между народами, бываетъ то же, 
что и въ отношеніяхъ между отдъльными лицами: народы и сами

во всёхъ этихъ и подобнихъ случанхъ одно: мы всегда *обязаны* делать то наивысшее христіанское добро, въ которому мы способни.



защищаются отъ несправедливости, отъ враговъ, и другихъ могутъ защищать отъ несправедливости, какъ и отдъльныя лица, защищая самихъ себя, могутъ, движимыя чувствомъ любви и справедливости, вступаться за попранныя права другихъ, преддагать имъ помощь и заступничество.

Если защищать самого себя позволительно, то защищать другого благородно. Позволительныя въ вачествъ самозащиты народа, войны поэтому становятся высокоблагородными, когда онъ предпринимаются не для собственной защиты, а для защиты другихъ. Такія войны можно назвать истинно христіанскими. Вънихъ совершенно исчезаетъ нъсколько эгоистическій, личный характеръ самозащиты, которая лишь косвенно является защитою справедливости; здёсь самозащита поднимается на высшую ступень безкорыстной и прямой, активной защиты справедливости, высокаго служенія правдъ.

Изъ всего вышензложеннаго следуетъ, что и оборонительная и наступательная войны по своей нравственной природе одинавовы: оне одинавово служать орудіемъ справедливости, одинавово имеють назначеніе охранять справедливость, съ темъ только различіемъ, что въ первыхъ справедливость охраняется более или мене косвеннымъ образомъ, а въ последнихъ—прямо. Въ общемъ истинное поэтому определеніе войнъ съ христіанской точки зрёнія должно быть дано следующее: война есть средство отражать физическою силою несправедливость и насиліе и возстановлять требованія справедливости.

Понимаемая такъ война нисколько не противорвчить духу христіанства. Чуждое сантиментальности современнаго дряблаго нантензма, христіанство въ своемъ нравственномъ мірососерщаніи отводить одинаковое місто какъ принципу любви, такъ и принципу справедливости, представляя совершенній пій синтезъмихъ. Извістно, что ученіе о первородномъ гріхів, искупленіи и частномъ и всеобщемъ посмертномъ позданніи составляеть правсугольный камень нравственнаго христіанскаго міровоззрінія, въ конців концевъ опирающагося на общее христіанское понятіе о Богів, какъ правосудномъ и звсеблагомъ Существів, справедливомъ въ Своей благости и благомъ въ Своей правосудности. Мы, христіане, должны быть отраженіемъ совершен-

ства правосудиващаго и всеблагаго Бога (Ме. V, 48), проявляющаго Себя въ мірв и благостью, равно и правосудностью. И мы должны поставлять данныя намъ силу и могущество на служеніе правда, какъ и у самого Бога правда управляется премудрымъ и благимъ могуществомъ.

Что война совивстима съ духомъ христіанства и допусвается последнимъ, видно, въ частности, изъ отношенія христіанства въ государству. Христіанство не отрицаеть, навъ извъстно, государства; но государство не можетъ существовить безъ войны Еще видиве это отношение христіанства нъ войнъ изъ того возэрвнія, какое оно высказываеть на земную власть вообще. Существенная задача государства въ немъ указывается въ служенін ділу божественной правды на землі силою вившней власти,-мечемъ. "Начальникъ есть Божій слуга", говорить апостолъ Павелъ; "онъ не напрасно носитъ мечъ; онъ Божій слуга, отиститель въ наказаніе ділающему зло" (Рим. XIII, 4). Самъ Богъ ввърилъ земной власти мечъ и, конечно, противъ внъшнихъ враговъ, а не однихъ внутреннихъ враговъ государства. Въ такомъ воззрвнім война принимаєть высокій нравственный смыслъ: она становится орудіемъ Божественной правды на земав. Известно также, далее, что въ слове Божіемъ нягде не высказывается какого-либо порицанія войнъ или требованія, что бы члены царства Христова отказывались отъ войны. Іоаннъ Креститель приходившимъ въ нему воинамъ на ихъ вопросъ: "что намъ двлатъ"? не сказалъ, что бы они бросили свою службу, но только потребоваль, чтобы они честно проходили свое служение (Лк. III, 14). Въ христанской религи какъ вообще для всехъ земныхъ служеній и званій, такъ и для военнаго званія остается неизмінно правило, высказанное св. апостоломъ Павломъ: "въ накомъ званін ито призвань, братія, въ томъ важдый и оставайся передъ Богомъ" (1 Кор. VII, 24). Военное ввание не воспренятствовало Евангельскому сотнику выказать такую въру въ Спасителя, которая заслужила ему величайшее одобреніе съ Его стороны; точно также оно не воспрепятствовало благочестію и сотника Корнилія, признаннаго въ самомъ словъ Божіемъ благочестивымъ (Дъян. Ап. X, 1 и д.; Ме. VIII. 8 и д.). Наконепъ, въ отвити Спасителя Пилату мы находимъ

указаніе на то, макъ смотраль Спаситель на войну; Онъ признаеть въ ней одно изъ необходимыхъ условій всякаго вемнаго общества или парства, для котораго оружіє матеріальное служить такимъ же характеристическимъ отличіємъ, какимъ для парства духовнаго служить оружіє духовное, невещественное... "Інсусъ отвъчаль (Пилату): царство Мое не отъ міра сего: еслибы отъ міра сего было царство Мое; то служители Мои нодвизались бы за Меня, что бы Я не быль переданъ іуденмъ: но яынъ царство Мое не отсюда" (Ев. Іоан. XVIII, 36 и д.).

Если темъ немногимъ что мы успели сказать, сколько-нибудь выясняется положительное воззрение христіанства на войну, то славную зарачу своей небольшой статьи мы считаемъ достигнутою. Но въ заключение нелишнимъ находимъ затронуть одимъ интересный вопросъ, весьма близкій притомъ иъ предмету начимъ разсужденій.

Какъ сдъдуетъ смотръть съ христіанской точки врънія на современныя стремленія народовъ къ миру (о которыхъ была уже ръчь) и вообще, на въру въ возможность такъ называемаго "въчнаго мира"?

Въра въ возможность въчнаго мира и проекты его принадлежатъ не одному нашему времени: надежду на въчный миръ раздъляли лучшіе умы и сердца всъхъ временъ, и научною разработкою вопроса о въчномъ миръ, какъ извъстно, занимался еще Канта ("Zum ewigen Frieden" Werke Bel. XII (Ausgabe Rosenкгапх's). Послъ Наполеоновскаго погрома въ 1815 году, не безъ вліннія нъмецкаго оплосооа Баадера 18), образовалась такъ называемая знаменитая священная лига мира или тройственный союзъ государствъ русокаго, германскаго и австрійскаго, зажлюченный государями Александромъ I, Францемъ I и Фридрихомъ Вильгельмомъ III спеціально для сохраненія и поддержамія мира между европейскими народами по завъту христіанской религія, учащей миру и любав. Союзъ этотъ, водушевленный върою въ возможность такихъ христіанскихъ отношеній между

<sup>1°)</sup> Онъ написаль сочинение: «Ueber das durch die frazosische Revolution herbeigeführte Bedürfniss einer neuen und innigeren Verbindung der Religion und d. Politik»



народами, поддерживался очень долгое время, какъ извъстно; ноизвъстно также, что онъ расцался и при томъ весьма недавно.
Однако же это не помъщало мечтамъ о миръ вновь проявиться
къ настоящему времени и при томъ даже съ большею силою,
не смотря на дъйствительность, ръзко ей противоръчащую. Въ
настоящее время, какъ мы видъли, въ качествъ самой дъйствительной гарантіи въчнаго мира выставляется съ особенною
настойчивостью международный судъ на основаніи общеобязательнаго международнаго права, и меньшинство указываетъ
эту гарантію въ третейскомъ судъ и искусной, мудрой дипломатіи.

Христіанство, накъ религія мира, безъ сомивнія одобряєть все, что ведеть къ дъйствительному миру, и цънить стремленія кънему, хотя бы средства избирались и недъйствительныя. Одиакоже съ христіанской точки эрвнія мечта о въчномъ миръ являєтся идкозією. Мы не смъемъ обольщать себя такою мечтою зная хорошо, что до конца въ міръ будеть господствовать гръхъ, а съ нимъ, конечно, и война, неизбъжное слъдствіе его. Слово-Божіе во многихъ мъстахъ говорить намъ, что въ последнія времена будуть ужасныя войны на земль (Ме. XXIV, 6 и д.), а миръ между народами и отдъльными личностями, наступленіе котораго оно предсказываеть (Ис. XI, 6; Ieз. II, 4; Мих. IV, 3), имъеть осуществиться не на этой, а на "новой земль", на которой "правда живеть" (2 П. III, 13).

Такое трезвое отношеніе въ вопросу инсколько не должноослабить мирныхъ стремленій въ истинныхъ христіанахъ: миръи любовь составляють дущу христіанской религіи, это—высшій завъть, данный намъ Христомъ. Конечно, мы должны при этомъболъе пънить тъ средства, которыя лучше ведуть къ цъли. Въ этомъотношеніи мы должны отдать предпочтеніе предъ тъми искусственными мърами, о которыхъ только была ръчь (третейскій судъ, дипломатія, союзы, международный судъ), естественнымъ факторамъмира. Ихъ два. Общее вліяніе прогресса, просвъщенія 19), м

<sup>19)</sup> Отрицать вліяніе просвіщенія на развитіе мирныхъ стремленій никто, конечно, не будеть; надобно только избітать при этомъ той ошибки, въ которуюкавъ извістно, впаль Бокль: преуведиченія разміровь этого вліянія. Замітимъ-



вліяніе, наиболье двиствительное и цвиное, христіанской религін—воть ть два естественные пути, на которыхъ прочно развиваются мирныя стремленія между европейскими народами. Свъть человаческаго разума и теплота христіанской вары служать лучшимъ обезпеченіемъ мира между народами.

II. Cuttoes.

Тифлисъ 28 октября 1888 года.

встати, что мирныя стремленія настоящаго времени многимъ, можетъ-быть, обязаны наукв политической экономін, особенно сділавшей теперь большіе успіхи мирь она ставить въ числі главивійнихъ условій народнаго благоденотвія.

## БЛАГІЕ ДЪЛАТЕЛИ.

(По поводу вниги: Исторія тверской духовной семинаріи, Вл. Колосова. Тверь. 1889 г.).

16 февраля минувшаго (1889 г.) исполнилось 150 леть со дня отврытія тверской духовной семинарів подного изъ старвищихъ духовно-учебныхъ заведеній въ Россіи. Юбилей семинаріи отпразднованъ былъ съ подобающей торжественностью. Ко дню юбилея была составлена преподавателенъ г. Колосовымъ исторія семинаріи. Но эта исторія могла бы оставаться неопредъленно долгое время въ рукописи, еслибы не щедрость высокопреосвященнаго Саввы, архіепископа тверскаго, изв'ястнаго и своимъ живымъ вниманіемъ къ дёлу науки и къ интересамъ духовно-учебныхъ заведеній тверской епархіи, и своей разносторонней благотворительностью. Какъ видно изъ предисловія г. Колосова въ его сочинению, высовопреосвященный Савва въ день 150-летняго юбился тверской духовной семинаріи пожервоваль пять соть рублей спеціально на изданіе исторіи семинаріи. Участіе просв'ященнаго владыки тверскаго выразилось, впрочемъ, не въ этомъ только къ дълу изданія исторіи семинаріи: тверской архипастырь имветь замвчательно богатую собственную библіотеку, и изъ ней то г. Колосову всегда съ предупредительной добротою выдавались высовопреосвященнымъ всъ вниги, потребныя для справокъ и выдержевъ; какъ объ этомъ благодарно замъчаетъ въ предисловін самъ составитель неторін тверской духовной семинаріи.

Нельзя не привътствовать сочувствение изданія Тверской духовной семинарін, прожившей уже 150-латий періодь своего существованія. Минувшія судьбы такой школы, которая въ теченіе полуторав вковаго своего бытія служела великому двлу образованія и воспитанія служителей церкви Божіей въ одной нэъ общирныхъ епархій и воздействовала въ христіански-просвътительномъ духъ на массы омънившихся покольній, непринадлежавшихъ въ церковному влиру, не могуть не имать поучительнаго значенія для встхъ и каждаго, кому дороги интересы св. церкви и ен надлежащаго процеттанія. Но, прежде всего. много назидательнаго и полезнаго могуть вынести изъ подобныхъ разсматриваемому сочиневію настоящіе и будущіе діятели духовной школы. Исторія духовныхъ семинарій, удовлетворяющая нетино-научнымъ требованіямъ, способна показывать, какая система образованія я воспитанія наиболье плодотворна, какіе образовательно-воспитательные методы и пріемы дають наидучшіе ревультаты, къ-чему нужно стремится и чего всячески избъгать въ дъть образованія и воспитанія духовнаго юкощества. Изображая върными и яркими красками былыхъ дъятелей школы, наиболъе содвиствовавшихъ ся процентанію и именшихъ могущественное плохотворное влівніе на воспитавшіяся въ ней молодыя покольнія, ясторія семинаріи, талантливо написанная, способна возбуждать благородное стремленіе къ разумному подражанію таковымъ діяотвяния въ техъ, въ комъ живо и деятельно сознаніе великаго долга предъ церковью и народомъ и поощрять усилія къ дальнайшему усовершенствованію образовательно - воспитательнаго дъла. Въ исторіи семинарів, умъло составленной, какъ въ зеркаль, можеть усматривать современный двятель, къ какимъ печальнымъ результатамъ ведутъ холодное, бездушное отношеніе въ своимъ обязанностямъ, умственная восность двятелей школы, забота ихъ лишь о вившней исправности, невнимание ихъ къ насущнымъ духовнымъ нуждамъ учащихся, легкомысліе и нравственная разъединенность между двятелями школы.

Появленіе исторіи Тверской духовной семинаріи привътствуємъ не вслідствіє только этихъ однихъ соображеній, но и по ніжоторымъ другимъ причинамъ. Исторія Тверской семинаріи есть въ тоже время начальная исторія весьма многихъ бывшихъ и современныхъ видныхъ діятелей на разныхъ поприщахъ цер-

ковно-общественной дъятельности. Въ Тверской духовной семинарін получили образованіє весьма многія лица, прославившіяся на различных поприщахъ тановой деятельности и вообще выдававшілоя изъ общаго уровня своими талантами, познаніями и двятельностью. Укажемъ котя на накоторыхъ изъ нихъ. Въ Тверсвой семинаріи обучался до поступленія своего въ московскую анадемію А. М. Бухаревъ (архим. Өеодоръ), извъстный своими многочисленными сочиненіями. Въ этой же семинаріи сперва учился А. А. Воскресенскій, котораго нашъ знаменитый кимикъ Д. И. Мендельевъ назваль двдушкою русской химіи. Воспитанниками же Тверской семинаріи были: 1) П. А. Лавровскій, бывшій въ концъ своего служебнаго поприща попечителенъ Одеоскаго учебнаго округа и извъстный многочисленными овоими трудами въ области славянства и славянскихъ нарвчій; 2) А. И. Меншиковъ, извъстный своими почтенными изследованіями оплологь и профессоръ московскаго университета; 3) протојерей М. Я. Морошкинь, авторь сочиненія: Іезуиты вз Россіи и вообще крупный писатель и общественный двятель; 4) извъстный, не мало писавшій, юристь и профессорь московскаго университета Ө. Л. Морошкинъ; 5) епископъ Хрисанов, даровитейшій ученый, извъстный особенно своимъ общирнымъ изследованиемъ: "Религи древняго міра въ ихъ отношеніи въ христіанству"; 6) протоіерей О. О. Сидонскій, извъстный профессоръ философіи и богословія въ петербургскомъ университетъ и авторъ талантливаго произведенія: "Введеніе въ науку философін", удостоеннаго отъ академін наукъ полной Демидовской премін и давшаго автору званіє почетного доктора оплософіи; 7) А. Н. Тихомандритскій, бывшій нъкогда профессоромъ московскаго университета и извъстный своими печатными трудами въ области математики; 8) А. Д. Вороновъ, ординарный профессоръ віевской академіи, извъстный и своими капитальными трудами въ области церковной исторів; 9) Ө. Ө. Гусевъ, умершій въ молодыхъ годахъ доцентовъ той же академіи и оставившій по себ' св'ттую память, и накъ преподаватель, и какъ мыслитель и др. Изъ бывшихъ воспитанииковъ Тверской семинаріи въ настоящее время можно указать также не нало видныхъ дъятелей на разныхъ поприщахъ общественной службы и деятельности. Такъ, ваеедру старвишей рус-

свой мизрапелін заниметь бывшій воспитациннь тверской семинарія, высокращованный Платонъ, этоть маститый и доблестный архипастырь. Изъ рядовъ учениковъ же Тверской семинарік вышель высоконреосвященный Павель, архіспископь назанскій, отличающійся глубовой и разпосторомней ученостью, одинь взь самыхь выдающихся и плодовитыхь церковныхь ораторовъ і) и столь симпатичный общественный двятель. Воспитанникомъ же тварской семинарім въ свое время быль и высокопреосвященный Осогность, нына архісписнопъ вдадемірскій. Изъ выдоющихся священнослужителей, бывшихъ учениками Тверской семинарів, нельвя не указать для приміра на слідующихь: а) протојерен И. Я. Обранцова, состоящаго членомъ духовноучебного комитета при Св. Синода, б) протојерен В. Я. Михайловокаго, извъстнаго многими своими литературными трудами и др. Изъ бывщих ученивовъ Тверокой семинаріи съ честью занимають въ настоящее время профессорскія вкадемическія канедры на--сколько дицъ, кановы: въ петербургской академія Евгр. Ив. Ловягинъ и В. В. Болотовъ, въ московской-Гр. А. Воскресенскій и въ казанской-А. А. Некрасовъ и А. О. Гусевъ. Отечественные университеты текже имвють и въ настоящее время въ своей средъ бывшихъ учениковъ тверскей семинаріи, каковы: 1) Н. А. Лавровскій, ревторъ варшавскаго университета; 2) профессоръ носковскаго университета О. И. Синицынъ и др. Много видныхъ дъятелей и на разныхъ другихъ поприщахъ общественной дъятельности выдалилось изъ рядовъ бывшихъ учениковъ Тверской семинаріи. Впереди вевхъ ихъ стоить и двлаеть великую честь Тверской семинарів г. министръ финансовъ, Иванъ Алексвевичъ Вышнеградскій, который первоначальное развитіе своихъ богатыхъ дарованій подучиль въ этой же семинаріи и который, въ

<sup>1)</sup> Пользуемся случаемъ указать обществу на вышедшее въ Казани изданіе нъкоторыхъ проповёдей и рѣчей казанскаго архинастиря. Кинга въ 718 страницъ
вздана съ потретомъ высевопреосвященнаго Павка номитетомъ библютени св. киязя
Владиніра и стентъ всего 2 р. 50 в. Сифемъ рекомендевать винмайю читающей
публики высокоталантливыя и высокоинтересныя проповёди казанскаго архипастыря. Съ требованіями адресоваться такъ: въ г. Казань, въ комитеть по завъдыванію библютекою св. Владиніра. Проповёди пожертвованы ихъ высокопреосвященных авторомъ въ пользу втой библютеки, упрежденной но его же невщіатино для укранстворенія дуковенка нужда обитаючей Казани Ред.

день ея 150-летияго юбился, недаромъ почтиль своимъ сердечнымъ приветомъ свою первоначальную alma mater. Семинарія, которой принадлежить честь первоначальнаго подготовленія и воспитанія таковыхъ крупныхъ деятелей, вполив дестойна того, чтобы иметь хорошо написанную и опубликованную исторію ев минувшихъ судебъ и эта исторія должна иметь осебый интересъ и особую привлекательность.

За написаніе исторіи Тверской духовной семинаріи взялся в выполнить его преподаватель, самъ бывшій нівогда ученикомъ ея и не новичекъ въ такого рода трудахъ. Онъ извъстенъ нъсколькими своими историческими статьями, напечатанными настраницахъ Журнала министерства народнаю просвыщенія, Древней и Новой Россіи, Русской старины и Тверскихъ Епархіальныхъ Выдомостей (отъ 1879 года по 1888 годъ). Авторъ видимоупотребниъ съ своей стороны всв потребныя усиля и средства. чтобы возможно лучше изобразить историческія судьбы родной для него семинарів. Къ сожальнію, онъ не располагаль встами. нужными источниками и пособінии для наиболю успршнаго осуществленія предпоставленной имъ себъ задачи. Пожаръ, бывшій въ 1763 году, истребилъ много бумагъ, могинкъ служить незамънимымъ матеріаломъ для изображенія предшествовавшихъ ему событій и явленій въ жизни семинарін. По словамъ самогоавтора, дело розысканія подходящих матеріаловь облегчалосьлишь по мъръ приближенія труда его къ началу текущаго столътія. Но и надлежащая разработна исторіи тверской семинаріи. за наше столвтіе встрвтила своего рода непреодолимое препятствіе. "Первоначальнымъ нашимъ намереніемъ, говоритъ авторъ, было сразу довести исторію тверской семинаріи до настоящаговремени, но время проходило, трудъ нашъ разростался все болве и болве, наступаль день 150-летияго юбился семинаріи..., и мы ръшились начать печатаніе своего не вполнъ законченнаго труда, чтобы хотя положить первое начало печатной разработив исторіи. Тверской семинаріи стараго времени" (стран. 8 и 9 предисловія)... Такимъ образомъ, если поторія Тверской семинарім до 1763 г. не получила у автора желательной обработки вследствіе пропажи многихъ матеріаловъ, то эта исторія за истекція десятильтія 19 въка не разработана по причинь недостатка времени. И дъйствительно, прочитывая исторію Тверской семинарів въ со-

чиненія р. Колосова, читатель хоти несколько знакомый съ дедовь, не можеть не видеть въ этомъ трукь явныхъ признаковъ недостаточной обработавности и важныхъ пробадовъ. Особеннаго сожельнія заслуживаеть то обстоятельство, что г. Колосовъ лишень быть воеменности саблать характеристику личности и двятельности меогихь самыхь выдающихся деятелей Тверской сенекарін за поскъмює пятидесктильтіє. Такъ, мамр. о бывшемъ знаменитомъ о. ректоръ Тверской семинаріи, ныкъ епископъ санареженъ, преосвященномъ Сераенив, авторъ заматиль дишь сладующее: "онъ иного сдалаль для поднятія научнаго уровня тверской духовной семинаріи, побущдая наставниковъ въ самостоятельной даятельности по преподаванію наукъ въ семинаріи, и способствовать ресвитию въ ученинакъ самоуваженія, уничтоживши унимительныя наказоныя для провенившихся и реноментуя встиъ наставинамъ по ворножности въждивое обращение съ -своими питомпами; всти марами старался также развивать въ воспетененная семенарів и самостоятельность мышленія (стр. 352). Личность и двательность этого невабвеннаго талантливъйспаго педагога заслуживала бы подробной и точной харатеристики, поскольку это теперь возможно.

Не сметря на недестатии и пробъды, написанная г. Колосошимъ жеторія Тверской семинарін представляєть все-тави почтенный трудь. Не задаваясь вадачею внакомить обстоятельно съ его содержанісиъ, мы ограничимся, на основаніи этого труда, ивноси израктеристикою семыхъ выдававшихся и вліятельныхъ дъятелей Тверской семинарін. Думаємъ, что сдалать это далеко неналишие. Во-мервыхъ, далеко не вов, учившиеся въ Тверской семинарів, имвють возможность раздобыться виштою г. Коло-. сова и прочитать ее. Между тэмъ, кандому жаъ такихъ лицъ должно быть пріятно узнать и благодарно поминть о техъ, кто самоотверменно работель реди блага и процебтанія родной этимъ живиъ семинарін. Во-вторыхъ, и всяному, особенно работаючиему на перагогическомъ поприща, не только не излишне, но полезно знать, 1) наліе самостверженные и выдающієся діятели енеоды невоста были, и 2) вакъ и чемъ они внущали учащимся любовь из наука, пробукдали ихъ уметвенную самодантельность и воспитывали въ дицв дучшихъ изъ нихъ будущихъ замвчательныхъ двятелей, подвигая впередъ отечественное просавщение **п** общественное развитіе.

Digitized by Google

Прежде, чъмъ въ Твери учреждена была духовная семинарія, будущіе служители церкви получали свое обравованіе въ Тверской епархіальной славяно-русской школь. Эта школа была основана, вслъдствіе указа Петра I епархіальнымъ архієреємъ отъ 31 мая 1722 года, епископомъ Тверскить Сильвестромъ въ вонцъ того же 1722 года. Въ 1731 году занялъ должность преподавателя въ этой школь одинъ изъ наиболье видныхъ ея дъятелей за этотъ періодъ Иванъ Евдокимовъ. Бывъ урожендемъ Тверской епархіи, онъ получилъ образованіе въ Новгородскей семинаріи. Здъсь онь училоя грено-славянской грамматикъ, пінтикъ и реторияв. Въ Тверскую епархіальную школу Иванъ Евдокимовъ былъ вызванъ и опредъленъ по желанію и настоянію чогданивато Тверскаго епископа Осоонлавта Лонатинскаго.

Ивану Евдокимову, который отличался р'ядкой предвиностью школьному двлу и любовью на просващеню, прежде всего примилось вести постоянную и упорную борьбу съ немеленіемъ родателей отдавать своихъ дътей въ школу, съ нерыствымъ покровительствомъ ноиспоторскихъ подъячихъ родителямъ и съ побътами учениковъ исъ школы. Даже духовансяво г. Тасрв всячески старалось уклониться отъ отдачи детей своихъ въ епархівльную шеолу. О духовныхъ же ледаль невкъ ибетностей епархін и говорить нечеге: эти лица еще менве сознавали нужду и пользу образованія своихь сыновей. Дуковенство пускало въ ходъ самыя разнородныя средства, чербы укрыть своихъ чадъ отъ лицъ, набиравшихъ шиольный воминичентъ. Дети духовенства, по внушение овоихъ родителей, приходывались глухини, немыми и вообще больными, лишь бы не быть въ - школь ен учениками. Мало того: ребята, предназничения жачальствомъ для набера въ шнолу, выдавали себя часто престо ва идіотовъ. Консисторскіе кодъячіе и вообще лица, конив поручалась вербовна вы школу двтей духовенства, отвршитов волчески за тогъ или иной гонораръ помогать родичелимъ въ упрывательстве ихв детей оть школы. Но и попавши: въ чиско ученивовъ епархіальной шволы, двти духовенства старались поскорве отделяться оть ней путемъ побыта изъ нея. Бывали случан, что вев школьнеки разбътались, и школа оставалась пустою до техъ поръ, нова съ помощью энергическихъ указовъ, приставова, штрвоова и тому подобного снова не набирались ученики.

Digitized by Google

Иванъ Евроиниевъ неустанно боролов со вевиъ этимъ зломъ, восылая спархіальнымъ начальнивамъ различныя доношенія" насательно родителей, всячески ухищрявшихся не отдавать сыновей свенкъ въ епархіальную школу, и касательно "архіерейсенть приказныть", извлекавшихь для себя порядочный доходъ наъ повровительства непослушному духовомотву. Въ ваключеніе однего такого доношенія Иванъ Евдокимовъ доходить до ватетического тона ръчи, пина ивстиому владывъ: "великій господине, преосвященный пій Феоонданть, архісписногь тверскій и кашинскій, оный гласъ теб'я воцію: Росподы спасы ны, погыбаемь и всепокорно прошу во пользу убо святыя церкве и во бевсмертную память богохранимаго вашего преосвященства ниене отрази овыя вифри жезломъ правости твоея; не кринкій же учинща сего корабдь крипинъ вашего преосвященства указомъ утверди; нерадивыя поне мало да наказани будутъ". Очеведно, горько было на душт этого самоотверженнаго двятеля тоглашней енархівльной школы, коль скоро ему приходилось нисать такъ. Оченидно окъ всей душою преданъ былъ дълу: просвъщенія, коль своро вступаль въ открытую борьбу изъ-за него съ коллективною враждебною шноль силою. Будь у Евдоизмова меньше предациости двлу просвищения, онъ не только ве наживаль бы себ'в повсюду враговъ, но и въ матеріальномъ отношения благоденствоваль бы, а не бъдотроваль бы, какь это было въ дъйствительности. Иванъ Евдокимовъ, поставленный во главъ школы и часто бывшій единственнымъ комтролеромъ себя самого и своихъ дъйствій по школь, могь бы наживаться въ матеріальномъ отношенів, беря, по примъру понсисторскихъ подъячихъ, взятки съ родителей за освобождение ихъ датей отъ обученія, но омъ дълаль какъ разъ противоположное этому и предпочиталь лучше бъдствовать въ матеріальномъ отношенін, чемь быть гасильникомъ отечественного просвещения.

Веди эксргическую борьбу противъ системы укрывательства отъ школы, Иванъ Евдокимовъ въ тоже время старался улучшать постановку образовательнаго двла, скольно это отъ него зависъло, и участливо входиль въ разнообразими нужды учениевъ. При мемъ въ Тверской спархіальной школъ кругъ обученія расширился: школьники обучались азбукъ, часослову, псалтири, шисьму русскому и гречесному, начаткамъ ариометики,

десятословію и осмогнасію греческому. Иванъ Евдокимовъ ділаль для шволы больше, чемъ требовалось регламентомъ. Такъ какъ большинство учащихся того времени часто крайне нуждалось хотя въ сколько-нябудь сносномъ пропитаніи, то Иванъ Евдокимовъ, самъ великій бъднямъ, не преставаль заботиться объ улучшеніи катеріальнаго быта свенхъ питомпевъ. Случалось, что, когда какихъ-либо бъдныхъ ученяковъ лишали седержанія отъ архіерейскаго дома, Иванъ Евдокимовъ герячо и настойчиво ходатайствовалъ за нихъ предъ епархіальнымъ начальникомъ и успѣвалъ спасать ихъ оть голодовки.

Талантивость Ивана Евдовимова и дюбовь въ труду сказались не только въ его педагогической дъятельности, но и въ литературной: онъ написанъ не мало стихотвореній, язъ конть приоторыя отличаются содержательностью. Изъ нихъ обращаєть на себя вниманіе отихотвореніе написанное въ 1757 году, начинающееся словами: "помин незабвенно всявъ, — житье премінно" и навізянное грустными обстоятельствами послідникъ годовъ его школьной діятельности. Извістим танже историчесвіе труды Евдовимова. До насъ сохранился составленный низсписовъ Тверскихъ ісрарховъ, по многимъ сторомамъ своимъ представляющій собою весьма почтенный историческій памятникъ

Что касается вившней судьбы этого замвчетельнаго человака, то она была весьма превратна. 1739 годь быль началомъ особенно тямелыхъ незгодъ постигавшихъ Ивана Евдокимова. Въ концв 1788 года на епископскую канедру въ Твери быль навначенъ Митрофанъ Слотвинскій, занимавшій раньше пость рентора Московской славнно-грено-латинской академін. Этотъ еписновъ задумалъ и совершиль преобразование Тверской епархівльной шиолы въ Тверскую духовную семинарію. Это діло онъ совершвиъ быстро, такъ что 16 оевраля 1839 года произошло уже отврытие семинарии, при чемъ Иванъ Евдонимовъ быль уволень оть занимаемой имъ должности. Изгнаніе Евдовимова изъ школы архипастырь мотивироваль темь, что этоть преподаватель свыше десяти лать обучаль греческому языку. но ни одного ученика этому языку не научиль и потому жалованье нолучаль напрасно. Кажется, что причиною столь суроваго и несправедиваго отношенія из Евдокимову были враги последняго. Иначе нечень объяснить такой поступокь со стороям одного изъ почтениващих ісрарковъ въ Ивану Евдовинову... Само собою разунается, этоть последній насильственно оторванный оть горячо любиного даль и оставленияй безь всякихь средствъ матеріальныхъ, вынущень быль подавать архинастырю прошеніе за променість, умолня его снова дать ему пренодавательское место въ школа и досволить ему попрежнему преподавать греческій намка. Въ 1741 году пресовина. Митрофавь разрашиль Ивану Евдокимову премодавать въ школа греческій языкъ, но только темъ изъ учениковъ, ноторые сами ножелають учиться у него. Комечно, такимъ распоряжениемъ лишь отчасти облегчалось положение этого стредальца, но въ 1744 году ему уже снова воспрещается преподаваніе греческаго языка и разръщается учить семинаристоры дишь читаль и писать по русски. Чувствуя себя способнымъ въ болье инвровой двятельности, Евдовимовъ спока сталь осащить инстиато архісрея просъбами о разръшения ему преподавания греческаго явыка. Въ 1745 году посавдеваль указъ со сторены преосвящ. Митро-•ана. По этому указу Евдекимовъ допускался препомивателенъ среческиго жимка въ семинарію, но съ тімъ условість, чтобы онъ, Европиновъ, собственноручного подписного обязанся основательно ознавенить ученивевь втечение года съ гречесины языкомъ и перевести съ греческито явыка на русскій одно изъсочиненій св. Асанасія великаго. Таксоую подписку Иванъ Евдокимовъ далъ, но, какъ ви старался онъ свято выполнить взятое на себя діло, ниъ были недовольны и постепенно сепращали его, и безъ того скудное, матеріальное содержаніс. Еще въ худиемъ положения очутился онъ при пресминкъ преосвищ. Митросана 2); епископъ Веніаминъ совевиъ уволиль Евдонимова отъ учительской должности и представиль ому право на занятіе гда-либо діакононаго маста. Будучи не въ силакъ навсегда разстаться съ излюбленной педагогической службою, Евдонимовъ повинуль Тверь и увхаль въ Переяславль, оставивши семью свою на родинъ. Въ Перелодавать онъ хорошо было устронися на педагогическомъ же поприщъ, ко закоренълые и безсердечные враги его - консисторскіе подъячіе стали

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Этогь просидменный архипастырь потомъ изменять из лучшему мидије свое объ Иване Евдонимове....



притвенять его сенью, и Ивенъ Евденимовъ "невольно" возвречтился въ Тверь, изъ которой епархіальное начальство, нажется, уже не выпускало его, не смотря на всё его просьбы и ходатайства, и въ которой ему съ семьею пришлось снова испить горькую чашу лишеній и притвененій. Гдв и когда именно сложиль свои кости этотъ талантливый, высокочестный и опергичный побернить духовнаго просвіщенія, сназать нельзя за отсутствіемъ потребныхъ свідівній.

Преосващенный Митросанъ быль не только основателень Тверской семинарів, но и однимь изъ самыхъ выдающихся виновниковъ процейтанія ся въ первую впоху ся жизни. Еще доперехода его на Тверскую спископскую каседру быль иолучень указъ императрицы Анны Іоанновны, вийнявшій спархіольнымъначальнивамъ въ обязанность устройство семинарій, въ которыхъ преподавались-бы даже риторика, силосой и богословіе и которыя были-бы спабмены способными и знающими преподавателями. Преосвищенный Митросанъ, отличавшійся по тому времени мысокимъ образованість и бывшій однимъ изъ впертичнійшихъ и вліятельныхъ архипастырей, непедленю принялов, но занятів Тверсвой архієрейсней наседры, за устрейотно семию нарів и принималь всй возможных мітры къ нашлучшей органистанія вы ней препедаванія и восинтанія.

. Понимая очень хороню, что вы даль образованія и восинчанія MOJORATO MOROJBHIR HMBETS HEDBOCTONORNOC SHAVERIC COCTABS HAчальствующихь и учащихъ, онъ прежде всего нозабетился о: привлечении на семинарскую службу наиболъе тадамиливыхъ на эвающихъ людей. Во влавъ первыхъ учителей Тверской семинарія стонть Алексий Могилискій, лично извистный преосвящо Магрофану и приглащенный има иза Кієва на службу ва Тверскую семинарію, гдв этоть даренитый и любознательный мужъ. н началь свою ведагогическую деятельность съ 20 есяраля 1739 года. Современенъ этотъ бывшій преподаватель Тверовой семинаріи принать монажество съ именемь Ареснія, быль изкоторое время придворнымъ проповъдникомъ и члекомъ Св. Синеда и умеръ 8 іюня 1770 года въ званін пісвокаго митроно. лита. Въ 1742 году преосвященный Митрофанъ привлекъ на. семинарскую службу ісромонаха Іоаннякія Скобовскаго, считавшагося однимъ изъ лучшихъ проповъдниковъ и ученыхъ въ



Кієвь, и сдыль его ректоромъ Тверской семинавіи съ производствомъ въ архимандрита Отроча монастыря. Въ тоже время преосвищенному Митрофану удалось вызвать на службу въ Тверсиую семинарію іеремоваха Іакова Блонницкаго, который и сдвданъ былъ префентомъ семинарія съ 18-го мая 1742 г. Ізковъ Блонниций внатокъ греческого языка, оставившій глубокіе следы въ отечественномъ просевщенім и прославившійся своими переводами, участіемъ въ исправленіи текста славянской Виблін и изданіємъ составленныхъ имъ словарей еллинославянскаго и славяно-елино латинскаго. Какъ пламенно мелакъ преосвищенный Мигрофанъ снабдить свою семинарію манаучшими преподавателним и вака не останавливался жи втого онъ ни предъ наними средствани, это очевидно изъ следующаго оанта. Преосвищенному весьма хотвлось завербовать на слушбу въ Творокую семинарію нев Кієва же ісроможата Перенрін Падуновскаго и Василія Главацкаго, в ногорыхъ онъ навль саныя лестныя для нихъ свидивія. Но трудно было надвиться, чтобы кісвскій митрополеть окотно отпустиль изь своей спаркін этихы and, noresonabilities industrion assistances by Anglone Mipsi и нужныхъ для Кіева. Какъ соотокомій членень вв. Онноди съ-1740 года и мольнопавцийся значительнымъ пліннісма въ высшихъ административныхъ соеракъ, прессвищенный Митроовнъ пспросиль у св. Синода на всякій случай уназь о нысьливэтихъ жицъ въ Тверь на семиварскую службу. Но, чтобы невступать въ невужную колливно съ Кісвекинь аркинастыромъ, овъ отправиль въ нему за нужными лицами особато посла, боярскаго сыма Васныя Ворошинина, съ дюбевимъ письномъ къ митрополиту и съ объщаниемъ возможно - лучше устроить въ-Твери Поронрів Падуновснаго и его сотоварища. Ворошинняу прикаваль Тверской врхісписного не предоявлять кісвскому митропольту Рафанлу указъ св. Смеода, если просними лица будутъ отнущены добровольно. Маневръ прессынценнаго Митрочана удался вакъ нельзя лучше, такъ что 17-го овтября 1745 года Падуновскій и Главацкій уже вотупили въ этправленіе своимъобязанностей по преподаванію въ Тверской семянарів. По выбытін однихъ начальниновъ и наставнивовъ этой семинарін, архіспископъ Митрофанъ немедленно озабочивался замінить ихъ новыми, притомъ непремвино талантливыми и многосведущими:

Но если этогъ Тверской архипаскырь столь экергически привленалъ на осминарскую службу въ свою анархію таковыхъ двятелей, то не менте рашительно онъ увольняль отъ семинарской службы такъ, ито оназывался неудовлетворявшимъ его законнымъ и просващеннымъ пребованіямъ. Такъ онъ непоцерамонился быстро уволить учителя Андрея Черницкаго, оказавшагося неудовлетворительнымъ.

Привлекая наидучшія оплы къ семинарской педагогической двательности, преосвященный Митроовиъ всячески стремился нанаучше обезпечить въ матеріальномъ отношенія служащихъ въ семянарін и учащихся въ ней. Что касается начальствующихъ лить и премодавателей, то ректоръ и префектъ семинаріи подучали, кромъ жалованья, въ управление сравнительно-доходные монаотыря, :а. учителямъ обевнечивалась жизнь большимъ или меньшемъ жалованьомъ и готельные събстамии припасами. Такъ, первымъ учителямъ семинаріи: Алексью Могиличскому и Василію Трояновекому положено было следующее жалованье: первому-сто рублей, а второму-70 рублей въ годъ кроме выдачь чиз "въ вропитаніе деньгами, и хибными и столовыми припасеми". Васили Главаций, учитель риторики, получаль малованье ето рублей и 30 рублей въ гедъ на покушку "харчю, рыбы н мяса". Помимо всего этого, Главенному выдавалось изъ архіерейскаго дома пиво, ввасъ, клабъ, соль и дрова, а по воскреснымъ диямъ пориле меду. Такой окладъ жалованья и такое содержаніе были обычнымъ явленіемъ въ періодъ управленія тверской спархісй преосвященнымъ Метроовномъ. Учители изъ семинаристовъ, комечно, нолучали меньше: имъ выдавалось по 4 р. 50 соп. въ масяцъ. Сопоставляя матеріальное содержаніе служивших тогда въ Тверсней семинаріи съ натеріальным содержаніся служивших во других семпнаріяхо, ны видимо, что первые получали вявое больше, чвиъ напр. въ Смоленской семинарія и немиого меньше, чёмъ въ наиболье богатывь спархикхь, какъ напр. въ Новгородской. Что касается школьниковъ, то просвъщенный и гуманный архіописковъ Митрофанъ всячески овабочивался удучшениемъ и ихъ положения. Собирая установденную регламентомъ часть клюба съ монастырей и церквей на содержаніе школьниковъ, преосвященный хлопоталь и о болье прочномъ обевнечени мяв. Есть основание утверждать, что онъ

ходатайствоваль предъ императрицею о назначении опредъленнаго штата денежнаго содержания семинаристовъ. Мало того: этому же архинастырю принадлежить забота и о постройкт при архіерейскомъ дом'в новаго зданія для семинаріи, хотя и не пришедшая къ осуществленію по независящимъ отъ него причинамъ. Лишенный возможности возрангнуть новое зданіе для семинаріи, преосвященный Митрофанъ расшириль прежисе зданіе, находившееся въ Оедоровскомъ монастыръ.

Не мало стараній примагаль этоть незабвенный архицастырь и къ тому, чтобы обезпечать навсегда для Тверской семинаріи нахожденіе дільных преподавателей. Съ этой цілію онъ отправляль навболіве даровитых семинаристовъ въ Московскую грекоматискую академію, отнуда они должны были выходить вполив подготовленными для занятія учительских должностей въ семинаріи. Посылаль онъ младшихъ учениковъ Тверской семинаріи и въ Лаврскую семинарію, гді обученіе могло быть поставлено лучше, чімь въ Тверской, на первыхъ порахъ. Скудооть денежныхъ средствъ не позволяла, однакоже, ділать это, т.-е. отправлять въ Московскую академію молодыхъ людей, въ тіхъ разміврахъ, какъ это желательно было Тверскому архинастырю.

Преосвященный Митрофанъ прилагаль вев усиля къ тому, чтобы вругъ преподаванія наукъ въ Тверской семинаріи насволько не быль уже, даже въ первые годы открытія этой сеиннарін, чемъ въ другихъ семинарінкъ. Достаточно указать на то, что съ пербаго же года существованія Тверскей семинаріи въ ней преподавались даже философія и богословіе, а изъ язывовъ не тольно греческій и датинскій но и еврейскій. Чтобы дъло обучения и образования шло лучше, требовалась, кенечно, хорошая библютека. Преосвященному Митрофану уделось, при его ревности и энергін, снабдить Тверскую семинарію и р'ядкой по тому времени библютекою. Библютека архіепископа Өеофилакта, захваченная въ Петербургъ, возвращена была, по кодатайству архісинскопа Митрована, въ Тверь. Влагодаря этому, тверская семинарія на первыхъ же порахъ своего бытія вивла въ своемъ распоряменім свыше тыончи инигь разнообразнаго содержанія.

Привлекая къ образованію въ Тверсной семинарім дітей дуковенства намиучний постановною преподавния и обученія, преосвященный Митрофанъ боролся и другими средствами, со всей свойственной ему внергією, противъ укрывательства духовенствомъ его датей отъ школы. Онъ сладъ указъ за указомъ, кому надлежало, и число учениковъ въ семинаріи быстре возростало. Въ случат же неповиновенія его настойчивымъ требоміямъ, Тверской архипастырь съ помощью полицейскихъ и солдать вытребываль нужныхъ ему сыновей духовенства въ семинарію для обученія въ ней.

Смерть основателя и устроителя Тверской семинаріи, преосвященнаго Митрофана, посл'ядовала 7 декабря 1752 года. Онъ сещель въ могилу, не исполнивъ многаго, что онъ нам'вревался и могь бы сділать для блага этой дорогой ему школы.

- Спустя неснольно леть по смерти этого благодетели Тверской семинарів, именно въ 1759 году, ны видимъ занимающимъ пость ея ревтора архимандрита Тихона Соколова, извъстнаго теперь въ церкви подъ именемъ св. Тихона Воронежскаго и Задонскаго. До назначения своего на этотъ пость онъ быль префектовъ Новгородской семинаріи, и вызвань въ Творь на семинарскую ректуру тогдашнимъ тверскимъ епископомъ Азанасівмъ Вольховскимъ. Хотя св. Тихонъ пробыль ректоромъ Тверской семинарін воего лишь около двухъ леть, темъ не менее время его управленія и проподаванія составляєть одну изъ наиболье святдыхъ страницъ въ исторіи этой семинаріи. Его плодотворная дъятельность была бы для насъ еще монве, еслибы пожаръ, бывшій въ Твери въ 1763 году, не истребиль массы документовъ, относящихся и къ двятельности св. Тихона. Въ какомъ научномъ и глубово-навидательномъ духъ велъ онъ свои чтенія по богословію, это видно изъ сочиненія его добъ истинномъ христіанствъ", каковов сочиненіе есть не иное что, какъ переработанныя для особаго изданія семинарскія лекціи его. Глубина мыоди, горячее христівнское чувство и общедоступность изложенія служять харантеристическими чертами этого сочинения. Сохранилось немело преданій и о томъ, съ какой горячей любовью и отеческой мягкостью относился онь нь учащимь и учащимся... . Одною ивъ самыхъ же свътныхъ и благодътельныхъ личностей для Тверской семинаріи быль и ректорь ея, архимандрить Ма--парій Петровичь, занявшій этоть пость, що приглашенію Твер-

ского вписиона Гаврінла, спусти не много времени посла ухода

ноъ Твери св. Тихена. До служиваних тогда на Тверской семинарін еще раньше доходили слухи о Манарів Петровича, напъ высокообразованномъ человака и замвивленьномъ жиминветраторъ. Когда же состоялось прибытие его въ Тверскую се-минарию, то она восторжение и серцечно привътствовала его. Опиданія и надожды семинарін вполив оправдались. О. Макарій взяль на себя преподавание богословия и повель это дело блестящимъ образомъ. Не смотря на то, что, за недостаткомъ помъщения для богословожаго власса въ здания осминарии, ученижамъ для слушанія богословскихъ уроковъ приходилось путеше-«ствовать за пять версть въ квартиру о. ректора, эти уроки посъщалнов весьма усердно. Какой громадикий интересъ представляли чтенія о. Макарія по богословію, видно и изъ того, что въ Тверской епаркін сохранилось иного рукописныхъ списковъ его богословія. Извъстно также, что православное ученіе восточной церкви" Мекарія вскор'я посл'я своего наданія сділалось лучшимъ руководствомъ для семинарій и даже после, именно при императоръ Александръ I, рекомендовано Коминссіей духоввыхъ училищъ въ иласоному употреблению. Для характеристиви о. Макарія, какъ преподавателя богословія и человівка-христіанина, находимъ неизлишнимъ привести здвоь для примъра, кавихъ правилъ держался онъ и кавія рекомендовалъ своимъ слушателямъ въ борьбв съ иновърующими. Опровергая ваблуждедія ихъ, говорить онъ, заботься о тошъ, 1) чтобы цалью твоей была любовь въ ближнить и раченіе о соединеній церквей, 2) чтобы утвердить немощныхъ въ въръ и прогнать волновъ отъ стада Христова, 3) чтобы добрыхъ поборниковъ благочестія по себъ оставить и чрезъ то долгъ отдать Бегу и отечеству, 4) чтобы имъть въ виду славу Божію, согласіе и миръ, 5) чтобы -избъгать напрасныхъ пререваній и не отыскивать лишнихъ посръшностей, 6) чтобы превратныя интиія обстоятельные разрушать для наплучшаго обращения на нотина ихъ сторонниковъ и огражденія отъ заблужденій самыхь православныхъ, 7) чтобы быть винистельнымъ и къ голосу противника, 3) чтобы не вымодить изъ неложенія праведнаго судін, не уменьшающаго велижаго и не увеличивающаго мелаго и т. д. Нужно жи разъяснять, что эта точна врвнія с. Манарія на харантерь полемини съ иновърующими обличаеть въ вемъ и серьевно мыслящаго богосмова и добраго христівника. Недьзя не отмітить, навъ особую заслугу со стороны этого бывшаго ректора Тверской семинарів, и то обстоятельство въ его педагогической діятельности, что онъ первый отважился вести преподаваніе богословія на русскомъ явыкі. Это было тогда новымъ и безпримірнымъ явленіемъ въ жизни какъ семинарій, такъ и анадемій стараго временя.

О. Макарій имъть весьма благотворное влінніе и на другія стороны въ жизни Тверской семинаріи, а не на учебную только, но, къ сожалвнію, ему не пришлось долго трудиться на благо этой семинаріи. Никогда не отличавнійся особенной кръпостью здоровья и не щадившій своихъ силь среди своихъ многочисленныхъ трудовъ, Макарій Петровичъ скончался отъ чахотки 24 денабря 1765 года еще въ полномъ разцвътъ своихъ умственныхъ силъ. Но Провидіне видимо руководило судьбами Тверской семинаріи: въ 1767 году на должность преподавателя въ Тверской семинаріи быль назначенъ Василій Верещагинъ, въ томъ же году принявшій монашество съ именемъ Арсенія. Это—одинъ изъ замітчательнъйшихъ и полезнъйшихъ діятелей Тверской семинаріи. Для ней онъ совершилъ много благотворнаго, сперва какъ ректоръ ея съ 1768 года по 1779 годъ, а за тімъ накъ Тверской архипастырь съ 1775 года по 1783 годъ.

Арсеній Верещагинъ быль уроженцемъ города Кашина Тверсвой губернім и до поступленія своего въ московскую академію учился въ Тверской семинаріи. Будучи человівкомъ высокообравованнымъ, обладая отзывчивымъ на все доброе сердцемъ и отличаясь значительною силою воли, онъ располагаль всами потребными средствами, чтобы вести Тверскую семинарію по путя постепеннаго преуспъямія и процвытамія. Будучи ректоромъ семинарін, онъ привленаль къ себъ сердца учениковъ не талант-**ЈИВЫМЪ ТОЛЬКО** пренодаваніемъ, но **и чисто-отеческой заботли**востью о нихъ и любовнымъ обращеніемъ съ ними. Сохранившимся досель доказательствомъ такого отношенія о. Арсенія Верещагина къ учащимся служить и инструкція, составленная ниъ для восимпанниковъ семинарія. Въ предисловіи этой инструкція находимъ следующее обращеніе о, ректора къ своимъ питомпамъ: "въ тверсвой сениварія учащієся юноши, возлюбленнім о Господ'в дети! Спосн'ямествуя вашему въ наукахъ в

благонравін упражненію, посыдаю вамъ враткія правила. Къ исполненію вут приложите всеусердное стараніе, тамъ нанпаче что они руководствують васъ въ вашему благополучію, которое проистекаеть изъ чистаго источника истинной премудрости и христіанской добродітели. Я самой истиною увіряю вась, что, когда вы молодыя свои сердца потщитесь напонть отъ источнивъ Израндевыхъ, то внутри себя возчувствуете сладвое спокойствіе и удовольствіе... Со всякимъ прилежаніемъ и охотою приложите мысли свои въ снисванію добродътельнаго ученія, будьте подобны трудолюбивымъ пчеламъ, наполните свои души сладчайшимъ паче меда и сота ученіемъ въ пользу свою и всего христіанскаго общества и во славу препрославленнаго Бога. Но такъ канъ науки съ добродътелью неразрывно должны быть совокупны, то, старансь о ученін, старайтесь и о всякой добродітели... Всегда творите всякое добро, и такъ почість на васъ Божіе благословеніе, благодать, милость и миръ во вся дня живота вашего, чего, всеусердно желая вамъ, пишу, есмь и пребуду, вседоброжелательный ректоръ". Сколько здёсь христіанской убёжденности и самой нъжной отеческой любви въ ученивамъ, очевидно для каждаго. Что насается самыхъ правилъ, то и они дышать не угрозами и застращиваніями противъ возможныхъ неисполнителей ихъ, а свойствами отеческихъ увъщаній и совътовъ, и отанчаются духомъ благоравунной умфренности и педагогичесваго тавта. Приводимъ нъкоторыя изъ этихъ правиль: "причесавши волосы, поспъшать въ школу и, идти дорогою, ни съ къмъ не играть, но отдичать себя честной поступкою и осанкою. Вступая въ школу, учтиво другь друга поздравить, называя именемъ и отчествомъ или прозваньемъ однимъ съ прибавленіемъ слова: госполинъ. Будучи въ школь, исправлять свое дело прилежно, не причиняя другому нивакого помъщательства, что бываеть отъ того, когда ето кричить, разговариваеть бездельную пустошь, или стучить какъ нибудь, или поеть, когда и какъ ненадлежить. Когда наное кому при толкованіи учительскомъ придеть на мысли сомнение, то, вставши, учтиво и обстоятельно предложить мысль свою, ожидая на то решенія и изъясненія, а, получивъ его, оказать внаки своего удовольствія и благодарности и състь на своемъ мъсть. Въ разговорахъ вездъ и со всвым быть учтиву и разумну, рвчи голосомъ произносить ясно

и весь видъ на себъ показывать благоразумнаго и учтиваго человъка. Лукавства и обмановъ, насмъщекъ и переговоровъ отнюдь не употреблять, прозваньевь, влонящихся въ ругательству и досадъ другихъ, не давать, но во всемъ поступать чистосердечно, такъ, канъ придично и должно истинному христівнину и честному человъку". Вотъ, между прочимъ, что и какъ внушаль своимъ питомцамъ этотъ о. ректоръ. Относясь такимъ образомъ въ учащимся, Арсеній Верещагинъ быль сколько начальникомъ, столько же другомъ -- радътелемъ и въ отношения къ преподавателямъ. Онъ напр. щедро помогаль изъ собственныхъ средствъ не только учинкамъ, но и нуждавелемся преподавателямъ, близко въ сердцу принимая ихъ горести и нужды. Этимъ-то и объясняется горячая дюбовь въ нему всвиъ ихъ, обнаруживавшаяся самымъ разнообразнымъ способомъ. Неудивительно и то, что въ Тверской семинаріи сохранилось столько и портретовъ преосвященнаго Арсенія...

Но если въ минувшемъ стольтій эта семинарія имъла немало самыхъ выдающихся и плодотворныхъ двятелей въ лицв преподавателей, ректоровъ и мъстныхъ архипастырей, то и въ текущемъ стольтій можно указать, на основаніи вниги г. Колосова при всей ея незаконченности, нъкоторыхъ лицъ, двятельность комихъ и ихъ общій обликъ представлють столь много поучительнаго и и достойнаго подражанія и для современныхъ двятелей духовной школы. Таковъ напр. бывшій ректоромъ Тверской семинарій съ 1832 по 1838 годъ архимандритъ Аванасій, ставшій впослідствій архіспископомъ казанскимъ и умершій "на поков" въ Кневическомъ монастырів 2 января 1868 года. Вотъ какъ характеризують личность и двятельность этого бывшаго ректора Тверской семинарій лица, хорошо знавшія его, какъ ученики, и сохранившія навсегда благодарную память о немъ.

Анахореть въ истиниомъ смысле слова, человекъ въ высшей степени гуманный, о. Ананасій все свое время посвящаль на занятія въ семинаріи и для семинаріи и, являсь превраснымъ педагогомъ, не щадиль и матеріальныхъ своихъ средствъ, щедро раздавая денежныя награды 3) наиболее трудолюбивымъ и спо-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Онъ получалъ жалованье, какъ ректоръ, и пользовался доходами отъ Калазина монастыря, коего настоятелемъ онъ былъ.



собнымъ ученикамъ, чъмъ немало облегчалъ тяжелое положеніе многихъ бъдняковъ семинаристовъ.

Обязанности преподавателя догматического богословія въ старшемъ классъ семинаріи, обыкновенно соединявшіяся съ должностью ректора, о. ректоръ Аванасій исполняль 'свято и ненарушимо. Онъ не пропускаль ни одного урока и на свой урокъ всегда приходилъ ранве другихъ наставниковъ. Онъ не только не тяготился классными занятіями, но жаждаль ихъ и никогда не чувствоваль отъ нихъ усталости. Въ классъ бывало разговорится такъ, что совершенно какъ будто забывался; не замъчаль, что съ нимъ самимъ и вокругъ него делается, не слыхаль ввонка и часто продерживаль очень долго после него. Онъ овладъвать винивнісив учениковъ скоро и свободно и умель поддержать это вниманіе до конца урока. Рачь его была живая бесъда отца съ дътьми, поддерживаемая весьма частыми обращеніями отца съ вопросами нь дітямь и заставлявшая ихъ самихъ думать и говорить. Ко многимъ изъ учениковъ о ректоръ обращадся, именно какъ нъжный отецъ, называя ихъ по имени. "Ну-ка ты, Алексви, скажи, какъ ты думаешь"? Но, давая предметь для думы и для разговора, онъ въ то же время всячески избъгалъ схоластическихъ споровъ, основанныхъ на софистикъ Крыпкій, твердый, логическій умь его любиль истину до увлеченія, но не любиль софистическихь хитростей и тонкостей, какь особенно вредныхъ для развитія молодыхъ умовъ. Курсъ богословія 1838 года ревторъ Аванасій началь, напримерь, съ перваго посланія апостола Іоанна Богослова. Это быль не комментарій на посланіе и не экзегетическое истолкованіе его, а задушевная беседа на основани словъ апостола. Сущность этой импровизаціи, продолжавшейся цваую недваю, состоять въ сладующемъ: "любовь и правда-высшая мудрость жизни; въ стремленіи къ ней заключается главное призваніс человъка на земль; антихристь это лжець и всявій изъ тахъ, у кого върованіе вдеть въ разладъ съ жизнью, у кого исповедуемое языкомъ отрицается ділами; изъ антихристовъ самые страшные враги діла Христова суть фарисеи". Беседоваль онъ съ такой искренностью м съ такимъ увлеченіемъ, что не різдко у него появлялись слезы на глазахъ, а въ бесъдахъ о томъ, сколько зла и гибели всегда

приносило христіанству, и теперь приносить ему фарисейство <sup>4</sup>), онъ доходиль до паноса и такъ наэлентризовываль слушателей, что нѣкоторые изъ нихъ туть же давали себъ слово во всюсвою жизнь бороться съ фарисействомъ и съ фарисеями.

Для повърки знанія учениковъ у него быль такого рода пріемъ: при недъльномъ повтореніи лекцій, что происходило по понедъльникамъ въ посльобъденные часы, онъ обыкновенно спрашивалъ: "ну, кто на все "? Это значило сльдующее: усвоившій себъ недъльныя леціи настолько, чтобы отвъчать свободно даже на латинскомъ языкъ, долженъ былъ выйти къ столу и дать отвътъ на каждый предложенный вопросъ. Правда, и тутъ бывало не безъ фокусовъ: иной отзубритъ учебникъ и выходитъ также къ столу, но Аванасія трудно было обмануть: онъ умълъ отличать зазубренное отъ усвоеннаго, и потому зубрилы были у него не въ чести и имъ предпочитались отвъчавшіе "съ мъста" (т.-е. не у стола) хотя бы по русски, по толково и сознательно.

Съ примърной же внимательностью Аванасій относился къ ученическимъ письменнымъ упражненіямъ — къ пропов'ядямъ и разсужденіямъ. На проповъди Аванасій обращаль особеннов вниманіе и хвалился нівкоторыми своими воспитаннивами. Одногоизъ воспитанниковъ Аванасій называль даже Златоустомъ п заставляль слушать проповъди его не только всехъ семинаристовъ, которые для этого собирались въ богословскій залъ, но и всъхъ наставниковъ. Проповъди у о. рекогда не залеживались. Каждый проповёдникъ накануне дня, назначеннаго для произнесенія пропов'єди, обязанъ быль явиться въ о. ревтору съ проповъдью. Здесь самъ о. ректоръ слушалъ проповъдь и судилъ, какъ составлена проповъдь и какъ она произносится. При оцънкъ проповъди онъ обывновенно давалъ мъткія и ясныя сужденія о ней, иногда подвергая нестарательныхъ проповедниковъ даже навазанію, хотя и своеобразному. Замътивши, напримъръ, слишкомъ общій и отдаленный отъ предмета приступъ въ пропов'яди или разсужденія, онъ скажеть бывало ученику шутливымъ тономъ: "вотъ тебъ нужно отъ семинаріи идти въ соборъ, а ты

<sup>4)</sup> Какъ настоятельно нужны у насъ особенно теперь этого рода бесёды противъ фарисейства, повсюду распространеннаго на подобіе страшной заразы, это, въроятно, каждый серьезный человікь понимаеть...



вывсто того, чтобы идти туда прямо, пошедъ сперва въ заводжскую часть, потомъ въ затверецвую, дале въ городовую и наконецъ пришелъ въ соборъ, обошедши всю Тверь. Таковъ точно и твой приступъ къ проповеди". "А вотъ ты удилъ трп, даже, можетъ-быть, четыре ночи, но почти ничего не выудилъ", говорилъ онъ ученику, подавшему списанную у другихъ проповедь. Если же проповедь оказывалась слишкомъ ужъ дурною, то Аеанасій бывало позоветъ служители, велитъ ему принести стаканъ молыннаго настоя и дастъ его ученику, сочинившему худую проноведь. Когда заметитъ, что ученикъ пьетъ полынь поморщивансь, шутливо скажетъ ему: "вотъ точно также горька для читающаго и написанная тобою проповедь. За удачно же составлениую проповедь онъ часто награждалъ учениковъ пятьюдесятью рублями.

Экзамены Аванасій производиль особеннымь образовь. Онь не спращиваль каждаго ученика порозны и устно, а, пришедни въ классъ, предлагалъ такой первый вопросъ: "кто на все"? то-есть, кто готовъ отвъчать по всемъ билетамъ, на которые раздъленъ полной курсъ, или полный отдель пройденнаго? Почти вей ученики вставали. Это значило, что вси могуть отвичать на все. "Отлично хорошо, садитесь", отвъчалъ ректоръ и тотчасъ же даваль тему для экспромита въ илассв. Ученики принимались за работу, и ито скорве успаль написать, тоть сейчасъ же выходиль въ о. ректору читать свой экспромить и получаль върную оцънку своему труду. "Кто еще написаль"? спрашиваль Аранасій, и написавшій спішиль выходить къ нему и прочитывать написанное. Шла быстрая работа, воодушевлявшая учениковъ. Работа ота была щекотливою особенно для первыхъ учениковъ: нужно было доказать предъ цвлымъ классомъ, при о. ректоръ и преподаватель, что такой-то ученивъ ненапрасно записанъ въ число первыхъ, нужно было поддержать честь иласса, честь преподавателя, честь свою. Аванасій же умыль возбуждать соревнованіе. Если было два или три параллельных отделенія, онъ, возбуждая ревность въ ученикахъ того отделенія, где шелъ экзаменъ, начнетъ говорить: "работайте, работайте скорве, не срамите себя; вотъ въ томъ отделени отлично отвечали и писали экспромпты, а я имъ отвъчалъ: хорошо-то хорошо, очень хорошо, а, можетъ быть, въ томъ отделени будеть еще лучше. Я указываль на

васъ; смотрите же". И ученики рвались изо всехъ силъ. Неръдко о. ректоръ обрадованный прекраснымъ экспромптомъ, тутъ же, въ нассъ, давалъ деньги тому ученику, который читаль наиболье удавшійся экспромить. "Отлично хорошо! Постой: на тебъ". Ректоръ вынетъ изъ-за пазухи портмоно и дастъ ему пять или десять рублей. "Это тебъ на сюртукъ, или на жилетку, или на сапоги". Въ то время, когда вызвавшіеся отвічать навсе занимались въ классв экспромптомъ, о. ректоръ вызывалъ въ себъ для устныхъ отвътовъ послъдній десятовъ, или хвость власса. Нервако и изъ этого десятка вызывались отвечать навсе, но вызывались не потому, чтобы они знали все преподанное, а для того, чтобы, чрезъ заявленіе о своемъ знанім этого всего, избавиться отъ устнаго ответа и написать хотьплохенькій экспромитъ. Такія продълки, однако, оканчивались неръдво для нихъ очень плохо: о. ректоръ по голосу, по физіономін, по всемъ пріемамъ такого хитреца сейчасъ заметить, что онъ обманываеть начальство, вызоветь его нъ столу, заставить взять билеть и уличить во лии и обмань. "О! Ты лиецъ! Иди на кухню"! говорилъ онъ. На кухнъ же виновнаго обыкновенно ожидали розги. Впрочемъ, инымъ удавалось и обмануть о. ревтора. Следовало только ответить ему твердо и громко. что я знаю все, о чемъ угодно спросить, и при этомъ стоять прямо, смотръть бойко, не трусить и не конфузиться. "О, по глазамъ вижу, скажеть о. ректоръ, что ты молоденъ и знаешь все; хорошо, садись"! И садится за парту человъкъ, который далеконе все знаетъ.

Однажды на везаменъ по еврейскому языку Асанасій, какътолько вошель въ классъ, сказалъ: "ну, всъ, кто не занимался еврейскимъ языкомъ, на колъни"! И пълая сотня учениковъ преклонила колъни, выстоявши полныхъ четыре часа. Асанасій самъ любитель и знатокъ еврейскаго языка, не торопился съ евзаменомъ, по часу и болъе толковалъ съ каждымъ изъ занимавшихся, объясняя особенности еврейскаго языка и цитуя особенно трудныя для уразумънія мъста. Экзаменъ закончился ръзкой ръчью къ колънопреклоненнымъ на тему: "и въ жизни будете только отлынивать отъ всякаго дъла, заботясь объ одномъ да ямы и піемъ и да собираемъ всякими способами деньги на то, въ чемъ только и упражняются отцы вашя, какъ это видно изъ дълъ консисторій"...

На пріемных эвнаменахъ, которымъ подвергались тогда ученики училищъ при поступленіи въ семинарію, онъ обывновенно вызываль сначала первыхъ учениковъ всёхъ училищъ и заставляль ихъ переводить или съ латинскаго на русскій, или съ русскаго на латинскій, или съ греческаго на русскій языкъ, или устно отвёчать изъ пространнаго катехизиса, св. исторіи и прочіе. Однимъ словомъ: изъ всякаго предмета спрашиваль ихъ всёхъ, и ито скорём и лучше отвётитъ, тотъ и молодецъ. За тёмъ, послё первыхъ вызываль вторыхъ учениковъ всёхъ училищъ, поступая и съ ними точно также. Ученики изо всёхъ силъ старались превзойти другъ друга; отъ ихъ отвётовъ зависъва честь не только ихъ самихъ, но и училищъ. Отецъ же ректоръ подвадоривалъ.

Одному изъ его учениковъ особенно запомнились прівиные экзамены 1837 года. На этихъ экзаменахъ ректоръ Асанасій поступать согласно съ прежде установленными порядками. На эвзаменъ сначала не являлись ученики тверского училища, потому, что они были экзаменованы предъ каникулами и на публичномъ ихъ визаменъ былъ не только Асанасій, но и самъ высовопреосвященный Григорій, тогдашній архіспископъ Тверской, который по окончаніи экзаменовъ утвердиль и переводные списни. Наконецъ, вытребовали по распорямению ректора на экзаменъ и учениковъ Тверскаго училища. До этого времени ивпоторые изъ учениковъ уже пріобрали себа своего рода авторитеть. Такъ изъ Старициихъ учениковъ отличался нервый ученикъ Левъ Рубцовъ, изъ Ржевскихъ-Иванъ Филаретовъ. Льву Рубцову было 18 леть отъ роду, и онъ смотрель уже довольно връдымъ юношею. Какъ только явились на экзаменъ ученики Тверскаго училища, ректоръ вызвалъ по обычаю своему первыхъ учениковъ сперва. Съ другими учениками вышелъ и Тверсвой. Это быль Александръ Бухаревъ 5), маленькій, худенькій, желтенькій мальчикъ літь 15-ти. Левъ Рубцовъ посмотрівль на него съ презрительной улыбною. Асанасій сталь экзаменовать. Отвъты Бухарева были лучше всъхъ другихъ учениковъ. Что ни спросить о. ректоръ, Бухаревъ отвъчаеть на все удовлетворительно и скоро и даже покажеть неудовлетворительность от-



Ставшій впоследствін нав'єстнымъ писателемъ.

вътовъ другихъ учениковъ, вызванныхъ одновременно съ нимъ, коль скоро кто-нибудь изъ нихъ поспъшить отвътить прежде него и всявдствіе поспъшности отвътить неудачно. Самъ Рубцовъ долженъ былъ уступить первенство Бухареву. Ректоръ же Аванасій сказаль Бухареву: "О, да ты отлично-хорошо отвъчаешь, ая думаль было, что вы, тверскіе, не ходите на экзамень потому, что ничего не знаете. Молодецъ! тебъ не Бухаревъ фамилія, а Орловъ, Соколовъ. Отлично"! Бухаревъ осивлился свазать о. ректору, что тверскіе явились на экзаменъ неготовившись: они думали, что ихъ экзаменовать не станутъ. "Ладно, ладно, я посмотрю. Ну-ка, скажите мев еще", отвъчаль ректоръ и велълъ первымъ ученинамъ что-нибудь перевести или свазать докуцію какую-нибудь. Бухаревъ опять дучше вовкъ. "Превосходно", восклицаеть о. ректоръ, пришедшій въ пасосъ. Затвиъ, вызваль о. ревторъ вторыхъ ученивовъ изъ всехъ училищъ и въ ихъ числе ученика Тверскаго училища. Это былъ Евграфъ Ловягинъ ), сынъ наоедральнаго протојерея Ивана Яковлевича Ловягина, ректора Тверскаго училища. Юноша лътъ 16-ти, чистеньній, хорошеньній собою, анкуратный во всемъ Ловягинъ отличался не столько бойкостью и быстротою соображенія, какъ Бухаревъ, сколько спокойнымъ, точнымъ, здравымъ отвътомъ, и быль равно хорошъ во всемъ, тогда какъ другіе учениви были то по одному, то по другому предмету слабъе. Оказалось, что изъ вторыхъ ученивовъ Ловягинъ былъ лучше всехъ. Выслушавши ответы, о. ректоръ сказаль: "тверскіе, отлично! Молодцы!" Вызваны были третьи по списку учениян всъхъ училищъ, и вдъсь тверской ученикъ Василій Владислевлевъ <sup>7</sup>) не посрамилъ ни училища, ни себя. Такъ прошелъ первый день экзамена.

На следующій день опять экзамены. О. ректоръ явился суровымъ въ влассъ. Вызвавши по обычаю первыхъ учениковъ, онъ обратившись въ Бухареву, сказалъ: "вы меня обманули; вчера вамъ случайно удалось ответить; вотъ я васъ проберу"! Впо-

<sup>1)</sup> Это о. протојерей въ Твери Василій Оедоровичъ Владиславлевъ, извъстный и своей литературной, и педагогической дъятельностью.



<sup>•)</sup> Это Евграфъ Ив. Ловягинъ—заслуженный и досточтимый профессоръ С.-Петербургской академіи.

савдствін оказалось, что о. ректоръ въ этомъ случав шутиль только. Тверскіе оказались опять дучшими изъ всёхъ, а особенно Бухаревъ. Отецъ ревторъ не вытерпълъ и сказалъ: "я пришель нарочно сердитымъ, чтобы напугать васъ; а вы ничего ме боитесь: отлично - хорошо! Спасибо! Постой, -- обратился Аванасій къ Бухареву,—на воть тебь на пряники". Асанасій вынуль пятирублевую бумажку и передаль Бухареву. Раздосадовало это Льва Рубцова. Видя, что Бухаревъ побиваетъ его на устныхъ отвътахъ, онъ говорить о. ректору: "отецъ ректоръ! поввольте намъ написать что-нибудь на бумагъ; дайте намъ какоевибудь предложение". "Развъ ты можень писать?"---"Могу". Надобно сказать, что въ Старицкомъ училищъ учениковъ 4-го класса пріучали писать періоды и хрів по тогдашнивъ реторикамъ. Левъ Рубцовъ, не могши одольть Бухарева въ устныхъ отвътахъ, хотълъ взять надъ нямъ верхъ на бумагъ, такъ накъ преподавание правиль реториви въ 4-мъ влассъ не было положено по уставу училищъ и этихъ правилъ нигдъ, вромъ Старицваго и Ржевскаго учелищъ, не преподавале, такъ что напримъръ ученики Тверскаго училища о нихъ и не слыхали. Отецъ ректоръ даль тему и свазавь: "пишите кто хочеть и накь умветь, и написавшій скорве другихь пусть прочитаеть мив". Началась работа: наморяцились лбы и заскрицели церья. Между темъ, о. ректоръ занялся экзаменовкою низшихъ учениковъ. Прежде всвять написаль на заданную тему Левъ Рубцовъ. Она вышела на среднну и прочиталъ написанное. "Очень хорощо! Весьма хорошо! Благодарю"! сназаль ему о. ревторъ. "Постой, на тебъ "! Онъ далъ Рубцову пятирублевую ассигнацію. Рубцовъ быль въ восторгв. За Рубповымъ вышель Филаретовъ и прочиталь свое сочинение. Онъ быль изъ ржевскихъ учениковъ. "хорошо, хорошо"! сказалъ ректоръ, "очень хорошо; на и тебъ", И этому даль пять рублей. Выходить Бухаревь, и внимание всихъ обратилось на него. Онъ прочиталь, что писаль. Отецъ ревторъ вскочилъ съ преселъ. "Отлично-хорошо! Превосходно! Лучше всвиъ; весьма благодарю! Поди во мив! На, тебв десять рублей. Отлично хорошо! Лучше всвхъ". Затвиъ читали нъкоторые изъ первыхъ учениковъ другихъ училищъ, а иные совстиъ и не выходили. Послт первыхъ учениковъ читали вторые ученики, и изъ нихъ Ловягинъ оказался лучше всвхъ. Потомъ

читали свои сочиненія третьи ученики, и опять тверской оказался лучшимь изъ всёхъ. Рубцовъ снова подходить къ о. ректору и говорить: "Позвольте еще написать".—"Изволь, пишиї Кто хочеть, пишите всё". Ректоръ даль тему, и снова наморщились лбы, заскрипёли перья. Въ результатъ оказалось, что сочиненіе Бухарева опять наилучшее изъ всёхъ. "Позвольте намъ на дому подумать", сказаль ученикъ Рубцовъ, не желая потерять первенство свое.

Была суббота, вогда производился экваменъ, и уже третій часъ пополудии, такъ что сидеть въ илассе о. ректоръ не хотыть на этотъ разъ. "Изволь! Пишите"! Асанасій даль такуютему; "Іуден говорять, что Господа ученики украли; докажите, что Овъ воспресъ". Къ понедъльнику задачи были уже выполнены. Лучше другихъ оказалось сочинение всетаки Бухарева-же тавъ что о. ректоръ пригласиль послушать его всёхъ наставниковъ. Сочинение же Рубцова по своему достоинству оказалось заслуживающимъ лишъ втораго мъста. Нашлись, при этомъ, в такіе наъ учениковъ, которые по знакомству или родству упросили семинаристовъ высшаго отдъленія написать имъ задачу. Впрочемъ, скоро о. ректоръ открылъ обманъ и виновные былв наказаны. Наставники, слушавшіе задачу Бухарева и другихъ учениковъ училища, дивились тому, какъ можно, не учившись правиламъ реторини, писать силадно и резонно, и выражали мивніе, что Бухаревъ и другіе ученики списывали съ чужихъ тетрадей и не сами дълали задачки. О. ректоръ первоначально горячо отстанвалъ мальчиковъ: ему видимо не хотелось разочароваться въ вкъ способностяхъ. Потомъ и овъ понолебался, особенно когда одинъ изъ наставниковъ, Ив. Григ. Рубцовъ, сильно и настоятельно уваряль его, что нать никакой возможности въ одни сутки, не учившись правиламъ составленія сочиненій, написать цэлый листь, какъ у Бухарева. "Я даю голову на отсъчение, что они не сами написали", говорить Рубцовъ. Бухаревъ же и другіе увъряли, что они сами писали, но преподаватель Рубцовъ оставался непреклоннымъ. "Въдь вотъ поймали же Вы, о. ректоръ, обманщика, которому богословы написали задачку. И тутъ обманъ и надувательство". "Да мы готовы въ влассв писать", говорили Бухаревъ и другіе учениви. "И

слышать не хочу", говориль Рубцовъ. Классъ вончился, и о. ректоръ съ наставниками и учениками разошлись по домамъ.

У Асанасія видимо лежало на душъ сомнъніе, зароненное ръчами учителя Рубцова. Часовъ въ 7 вечера вдругъ является на квартиру къ Бухареву и къ Владиславлеву въстовой отъ ректора съ требованіемъ, чтобы они принесли свои черновыя тетради, на которыхъ писали задачки и сами тотчасъ явились къ ревтору. Очевидно, что влінніе наставнива Рубцова взяло верхъ надъ убъжденіемъ о. ректора. Замерло сердце у бъдныхъ мальчиковъ. Схвативши свои черновыя тетради и наскоро собравшись, они отправились жъ о. ректору. Въ квартиръ его собралось несколько наставниковъ, въ числе конхъ былъ и Рубцовъ. Когда мальчики явились из о. ректору, онз увидевши ихъ, сказавъ: "а! подите сюда! Докажите вотъ этому Оомъ мевърному, что вы сами писали задачки". При этомъ, Асанасій указаль на Ив. Григ. Рубцова. "Да, какъ котите, о. ректоръ, сказалъ Рубцовъ, но я ни за что не повърю, чтобы они сами писали. Поважите ваши черники", сказаль онь быстро Бухареву. Бухаревъ вообще писаль не слишкомъ разборчиво и нехорошо, особенно вогда спъщилъ. Онъ вногда не дописывалъ окомчанія словъ и даже не доканчивать излой мысли, если она очевидна по ходу рачи. Рубцовъ тогчасъ это заматиль и, съ торжествоиъ обращаясь иъ ректору, сказаль: "воть, воть посмотрите, о. ректоръ; очевино, что списано: какъ быль подърукою чужой чернявъ, такъ съ него и списано". Букаревъ до слевъ увърялъ, что онъ самъ писалъ задачку, что недописки произошли отъ поспъщности, что именко эти-то недописки и способны убъдать всяваго въ томъ, что онъ самъ писалъ, а не другой кто-нибудь, или не съ чужаго черняка списываль. Въ противномъ случав, недописанное слово, -- продолжалъ Бухаревъ, -- могло быть неправильно написано и недописанная мысль не хорошо вазалась бы съ другими мыслами. Рубцовъ слышать ничего не котълъ. "Да помилуйте, о. ректоръ, я шесть лътъ учился въ семинаріи, четыре года въ академіи, пятнадцать лівть профессоромъ 8) и священникомъ, а велите мнъ къ завтрашнему дию написать то,

Извъстно что, въ старую пору преподаватели семинарів, имъвшіе степень магастра, титуловались профессорами.



что туть написано, но воля, ваша, я не могу и отказываюсь; быть не можеть, чтобы они сами писали", говориль наставникъ Рубцовъ. Ревторъ модчалъ. Другіе наставники пересматривали черняви, и вто соглашался съ Иваномъ Григорьевичемъ Рубцовымъ, а кто поддерживалъ Бухарева и его сотоварища изъ состраданія въ ихъ невыразимо-жалкому положенію, къ ихъ испуганному виду и слезамъ. "Ну чтожъ вы ничего не говорите"? спросиль Аванасій Бухарева и Владиславлева. "Чвиъ же вы еще доважете, что сами писали"? "Да позвольте о. ректоръ, намъ адъсь при васъ написать", сназаль Бухаревь, обрадовавшись самъ своей счастивой мысли. "Изволь, хорошо", отвъчалъ о. ревторъ. "А вотъ съ этимъ и я согласенъ", замътилъ Ив. Гр. Рубцовъ. "Вотъ напишите при мовкъ глазакъ такъ же, накъ это написано, ну тогда я поварю". Прочіе наставивки также согласились на это. О. ревторъ даль тему для письменной работы. "А чтобы они не стакнулись, говориль Иванъ Григорьевичь, вы дайте о. ректоръ разныя темы и посадите ихъ въ разныхъ комнатахъ". Рубцовъ постоянно подходить то въ одному, то въ другому, осматривая со всёхъ сторовъ, не списываютъ ли они съ чего-нибудь, хоть списать рашительно не съ чего было. О. ревтору съ наставнивами подали чаю. "Да и имъ по чашкъ", сказалъ онъ, указывая на мальчиковвъ, но имъ было не до чаю. Чрезъ насколько времени Бухаревъ вышелъ къ о. ревтору, чтобы прочитать написанное. Внимание всехъ съ жадностью было обращено на него. Онъ окончиль чтепіе, и о. ректоръ не вытеривлъ: вскочнъ съ дивана, подбъжалъ въ Бухареву, обняжь и поцеловаль его. "Другь ты мой, сказаль онъ ему, выручиль ты меня, утфшиль! Отлично - хорошо! Что Иванъ Григорьевичъ"? "Очень хорошо и прекрасно", говорили другіе наставники, впадая въ тонъ ректора. Иванъ Григорьевичь пожаль плечами и сказаль: "позвольте, о. ректоръ, дать ему еще предложение! Не постигаю". "Изволь, изволь, пиши: пиши молодецъ, пиши"! говорилъ Аоанасій, входя въ патетическое настроеніе и Бухареву дано было предложеніе. Онъ и на эту тему написаль очень скоро и хорошо и прочиталь написанное передъ ректоромъ и наставниками. Товарищъ Бухарева, Владиславлевъ написалъ на данное ему предложеніе тоже очень хорошо. Когда они прочитали заданную работу предъ ректоромъ, последній не зналь, какъ выразить свой восторгъ. "Молодны! Прекрасно! Отлично-хорошо"! воскликнулъ онъ на всю комнату. Постойте: "вотъ вамъ на пряники". Опъ вынуль кошелекь и даль еще денегь Бухареву и его товарищу. Нельви было смотреть на этихъ нальчиковъ бевъ умиленія. Гочно они одержали знаменитую побъду, они готовы были плакать отъ радости. Иванъ Григорьевичъ ихъ обнималъ и пъловаль, и прочіе наставники всячески даскали. "Чаю, чаю давай имъ, Илья", говорелъ о. ректоръ своему любимому служителю. Когда Иванъ Григорьевичъ ласкалъ мальчиковъ, ренторъ говорель имъ: "нътъ, вы, ребята, вотъ что сважете ему: за что-яъ вы на насъ такъ нападали? что сдълали мы вамъ, что вы сочли насъ плутами? За что вы такъ мучили насъ? Да зачвиъ и о. ректора-то чуть не сбили съ толку"? Но ребятамъ было не до упрека: они, какъ говорится, не чувствовали земли подъ собою, и чай не привлекаль ихъ. Имъ хотвлось поскорве выбъжать на свъжій воздухъ и подышать посвободиве. "Ступайте, братцы, домой, сказаль Ивань Григорьевичь Рубцовъ, -- отпустите ихъ, о. ректоръ "!--, Хорошо! Только постойте: вто васъ училь писать"? спросиль онь у мальчивовъ. ... "Насъ никто не училъ". — "Нътъ!... а кто у васъ смотритель или ректоръ"? — "Иванъ Яковлевичъ Ловягинъ".—А! вы изъ Тверскаго училища. Идите же вы завтра къ нему и скажите, что о. ректоръ семинарін присдаль васъ поблагодарить его за то, что онъ доставиль въ семинарію такихъ учениковъ. Покажите ему и написанное вами эдъсь. Да смотрите же, сходите, непремънно сходите: я завтра спрошу его"....

Насколько Асанасій быль щедръ при раздачь такихъ своеобразныхъ денежныхъ наградъ, это видно и изъ разсказаннаго. 
Поэтому, неудивительно, что ректоръ Асанасій, получая жалованье за службу при семинаріи и доходы отъ первокласснаго 
Калязина монастыря, какъ его настоятель, часто не имълъ у 
себя копьйки денегъ и вынуждался иногда занимать у служителя 
своего, или у вконома семинаріи, неръдво встръчая отъ нихъ и 
замъчанія за расточительность и несбереженіе денегъ. Особенно почти постоянно укоряль его простодушный и любимый 
имъ за прямоту служитель его. Онъ неоднократно говориль о. 
Асанасію: "какъ это, о. ректоръ, вамъ не стыдно просить де-

негъ у меня-служителя, который получаеть въ місяцъ какихъмибудь 2 или 3 рубля, тогда какъ въ годъ вы получаете тысячами? Своей расточительностью вы, пожалуй, оставите себя безъ рубашки и безъ ряски". И о. ректоръ бывало на это не разсердитоя, а начнетъ просить еще усердите, ублажая его и объщаясь дать проценты. "Ну! ужъ въ последній разъ даю вамъ, о. ректоръ", скажеть ему служитель и дастъ.

Ректоръ Асанасій не боялся уронить свой начальническій авторитетъ близкими сношеніями съ учениками. Напротивъ, благодаря таковымъ сношеніямъ, онъ недосягаемо возвышалъ его. Шутливый и веселый харантеръ его особенно высказывался во время такъ навываемыхъ рекреацій, бывавшихъ въ тв времена. Здёсь онъ являлся вполнё, какъ отецъ съ дётьми, дозволяль себъ шутить съ ученивами и принималь участіе въ ихъ играхъ. Ученини могли въ ревреаціонные дни °) развиться, какъ хотали, лишь бы рэзвость эта сохраняла всегда благопристойный характеръ. Хоръ семинарскихъ пъвчихъ почти не умоливемо пълъ концерты или духовные гимны. Такъ называемыхъ же свътскихъ прсень не мозволялось прля ни пому какиму видому, ходи наставники и не разъ упрашивали позволить пъть ихъ. Преподавателямъ и другимъ посетителямъ, бывшимъ при этихъ случаяхъ, предлагалось хорошее угощенье, эти рекреаціи были для ученивовъ блаженными временами. Память о нихъ, о вполнъ отеческомъ обращения о. Асанасія во время ихъ съ учениками сохраняется у посявднихъ до гробовой доски.

Хотя онъ и подвергалъ нногда провинившихся ученикояъ всюду тогда употреблявшимся тёлеснымъ наказаніямъ 10), но въ большинствъ случаевъ умълъ соблюсти въ этомъ отношеніи мъру и справедливость. Въ одно время съ о. А санасіемъ инспек-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>") Такія наказанія, сколько мы знаемъ, нагнаны изъ употребленія въ Тверской семинарів бывшимъ ректоромъ ея о. архимандритомъ Серафимомъ...



<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Въ дни рекреаціонные ученики освобождались отъ уроковъ и посвіщенія семинаріи и отправлялись за городъ въ назначенное мівсто для прогулокъ и дозволенных забавъ, куда прівзжали ректоръ, инспекторъ и преподаватели. Прівхавшаго о. ректора ученики вотрівчали общимъ півніємъ памятной півсин: «ми тебя любимъ сердечно, будь намъ начальникомъ візчю; ти зажегъ наши сердца, ми въ тебі видимъ отца» и т. д. Рекреаціи назначались въ маїз мівсяці въ хорошіе лии.

торомъ въ Тверской семинарін быль одинъ грубый и жестовій хохолъ. "Эй ты, цаца, ходы сюда; а что ты кургузину якую вздвять на себя?... Ходы, цаца, до кухни", т. е. подъ лозу,-такой тонъ держалъ онъ обыкновенно въ обращении съ учениками. Не мало столкновеній имвль по этому поводу съ инспекторомъ ректоръ Аванасій, стремясь умірить его излишнюю суровость. Однажды произошель такой случай. Между двумя влассными занятіями; утреннимъ и посльобъденнымъ на семинарскомъ дворъ летомъ производились игры въ свайку, въ веревку, въ мячъ. Особенно задорно шла последняя игра. Игры эти не только были допущены ректоромъ, но, по его приказанію, свайки, веревии, мячи и покупались насчетъ бурсацкой экономіи. Въ одинъ изъ майскихъ дней человъкъ тридцать учениковъ играло усердивишимъ образомъ въ мячъ. Вдругъ одинъ изъ игравшихъ сдалать столь неловкій ударь, что мячь ударился прямо въ овно семинарской бурсы, и стекло звонко разлетвлось въ дребезги. Не успъли ученики и одуматься при такой бъдъ, какъ уже выскочиль на крыльцо инспекторъ, весь красный и съ всклоченными волосами, и загремвль: "а-а, стекла казенныя колотить"!... Робин объяснения учениковъ, что это сдълано ненамиренно и что они за свой собственный счеть вставять разбитое стекло, заглушались самой лютой бранью. Къ счастію въ самый разгаръ этой интерлокуція вернулся изъ консисторін о. ректоръ. Остаяовившись среди двора, онъ спокойно выслушаль объясненія учениковъ и настоятельныя требованія инспектора примърно наказать за такую тяжкую вину-за посягательство на казеннов имущество и решиль: "свазать эконому, чтобы вставиль стекто, а вы все-за дело; я самъ сейчасъ поёду по классамъ". И действительно, только что ученики разместились по снамьямъ, о. Аванасій, не пообъдавши (то быль обычный часъ его объда) отправился по влассамъ. Тавіе его обходы и всегда были настоящимъ правдникомъ для тъхъ изъ учениковъ, которые начинали втягиваться въ научную работу. Стоило о ревтору только замътить такого ученика, и онъ уже не отступаль ни предъ жавним поощреніями и ни предъ кажими нособіями-книгами, деньгами на повупву учебниковъ и т. д. Понятно, посъщение о. ректора на этотъ разъ было однимъ изъ наибольшихъ празднижовъ. До самаго звовка, т. е. до четырехъ часовъ вечера, онъ

невыходилъ изъ класса, давая темы для экспромптовъ, что было у него обычнымъ способомъ пытать, что въ комъ есть, шутя, подзадаривая и ни однимъ словомъ не намекая объ инспекторской угрозъ. Изъ этого ученики ясно усматривали, что гроза миновала ихъ, какъ это и оправдалось самымъ дъломъ....

Любовь о. Асанасія въ ученивамъ сопровождала ихъ даже и въ могилу въ случав преждевременной смерти кого-либо изъ нихъ. Ни одного умершаго въ его время изъ учениковъ семинаріи онъ не поручалъ погребсти кому-либо иному: самъ всегда совершить погребальный обрядъ и проводить до могилы. Отпіввъ и погребеніе старался онъ сділать возможно-величественніе, приказывая всімть ученивамъ собираться для этого и поручая произнесеніе проповіди и нісколькихъ рівчей въ цервви и при самой могилів. Совершая погребеніе, онъ такъ умилялся душею и скорбівль по умершемъ юношів, что не могь удерживаться отъ слезъ...

Таковъ быль о. Аевнасій, какъ педагогь и начальникъ. Конечно, и въ немъ были недостатки своего рода, такъ какъ безъ недостатновъ существуеть только одинъ Богъ. Но мелкіе и случайные недостатки заслоняются и искупляются теми крупными достоинствами и симпатичными сторонами, которыя отмъчали эту высоводаровитую, богатую повнаніями и христіански добруюличность.

Именно такого рода благимъ двлателямъ и обязана Тверская семинарія твмъ, что она, въ теченіе своего полутораввиоваго бытія, выпустила столь много сввтлыхъ умовъ, глубоко просвъщенныхъ людей и полезныхъ выдающихся двятелей на разныхъ поприщахъ церковно-общественной двятельности. И современнымъ труженивамъ духовной школы, начиная отъ ея начальниковъ и онанчивая преподавателями, думаемъ есть чему поучиться у такихъ двигателей отечественной культуры, какъ Иванъ Евдокимовъ, преосвященный Митрофанъ, св. Тихонъ Задонскій, Макарій Петровичъ, Арсеній Верещагинъ, о. Афанасій и др. Какіе успъхи ни сдълало современное преподаваніе и воспитаніе вътехническомъ, такъ-сказать, отношеніи, оно, сколько мы знаємъ, въ огромномъ большинствъ случаєвъ страдаєть самой антипедающисской бользнью, препятотвующею истинному просвъщемію и воспитанію молодаго покольнія. Бользнь эта — духъ форма-

изма и вившней исправности въ самомъ дурномъ смысле этихъ словъ. Этого-то злаго для школы недуга не только чужды были указанные и другіе благіе деятели прежнихъ временъ, но и богаты были какъ разъ противоположною мощью — горячей любовью въ своему делу и къ учащимся и готовностью ради блага имъ на всякій трудъ, на всякое усиліе и даже на какое угодно самопожертвованіе. Дай же Богъ, чтобы во всюхъ нашихъ школахъ, а особенно въ духовныхъ, высшія онв, или среднія и низшія, мало-по-малу умираль столь вредный духъ формализма и внашней исправности и воскресали вачества, коими богаты были Иванъ Евдокимовъ, Митрофанъ Слотвинскій, Тихонъ Соколовъ, Макарій Петровичъ, Арсеній Верещагниъ, о. Афанасій и другіе. Только при такомъ условіи и будугь выходить изъ нашихъ школъ способные, самоотверженные и полезные слуги и даятели цервви, государства и общества!

Г. А.

## ВИДЪНІЕ АПОСТОЛА ПАВЛА \*.

Туть (въ Троадв) Павлу ночью было виденіе: предсталь предъ нимъ невій Македоняцинь и просиль, говоря; «Прійди въ Македонію и помоги намъ». Тотчась после сего виденія мы решились отправиться въ Македонію, заключая, что Господь призываеть насъ проповедывать тамъ Евангеліе. Деян. Ап. гл. XVI, 9—10.

Я не могу безъ волненія представить себъ ту минуту, когда ап. Павелъ, прибывъ въ Троаду на берегъ моря, становится передъ Европой и впервые видить въ смутной дали очертанія ен береговъ надъ синъющимися волнами Геллеспонта. Страна, въ которой лежить Троада, -- одна изъ самыхъ прекрасныхъ въ цъдомъ свъть: недаромъ древняя поэзія избрала ареной подвиговъ своихъ героевъ и боговъ блестящее небо и раскошную природу этихъ береговъ. Но не это занимаетъ мысли великаго апостола: его думы, его стремленія, вся его жизнь посвящена иной ціли... Что онъ чувствоваль, видя вдали берега Европы? Еще въ началь своей пламенной миссіонерской двятельности онъ прошель всю западную Азію, возв'вщая Христово ученіе: кажется, его должны бы были утомить тв опасности, которымъ онъ подвергался, тв труды, тяжкое бремя которыхъ онъ несъ на себъ; другому едва ли бы стало подъ силу держать духовную ношу стольнихъ тысячъ душъ, обращенныхъ имъ въ Богу живому. Но съ

<sup>\*</sup> Изъ проповъдей Берсье, который къ сожальнію скончался въ ноябрів прошдаго 1889 г.



расширеніемъ круга его діятельности, расширяєтся и сердце его; но съ увеличеніемъ опасности возрастаєть и усердіе его. Передънимъ Европа, она влечеть его: за моремъ, плещущимъ у его ногь, онъ видитъ Грецію съ ея искусствами и богами, соблазмявшими міръ; онъ видитъ Римъ, всемірный царьградъ, съ колінопреклонными предъ нимъ народами; онъ охватываєть все это огромное пространство взоромъ, горящимъ святымъ честолюбіемъ апостола, онъ леліветь эту необычайную, безумную повидимому мечту—покорить все Інсусу Христу.

И воть св. Писаніе говорить, что ночью Павель увидівль сонь. Передъ нимъ явился человінкь, призывающій его: "Переплыви море и приди насъ спасти". Такимъ сновидініемъ отвітиль Господь на мольбы апостола и горячее желаніе его сердца поставиль на степень положительной миссіи.

Приди спасти насъ!-Это быль отчаянный, безнадежный вошь всего древняго міра, это было последнее слово блестящей, росвошно развитой цивилизаціи. Столько мыслителей и мудрецовъ, стольно школь и академій, столько диспутовъ и изысканій, столько законовъ и правленій, столько геніальныхъ ораторовъ и писателей-и что же? Все это привело въ концъ концовъ въ одному восклицанію: "Приди спасти насъ! Приди спасти насъ, ибо насъ мучитъ сомивніе, ибо судьба носила насъ но всвиъ воднамъ четовраеской мести и наконей россита на мете резконей. жаго невърія. Приди спасти насъ, ибо разврать грызеть насъ, ибо мы заражены имъ до мозга костей, ибо мы не знаемъ даже, что такое честота, ибо наша извращенность противна самой природь. Приди спасти насъ, ибо всв мы-рабы, ползающе на волъняхъ у ногь такихъ дичностей какъ Калигула и Неронъ. Приди въ намъ, ибо боги наши мертвы, храмы наши ивмы и жрецы наши насмъхаются надъ своими собственными молитвами и жертвами. Приди, ибо мы страдаемъ и ивть намъ ни откуда належны".

И воть апостоль идеть на этоть зовъ. Не разъ уже черезъ море, по которому онъ долженъ быль плыть, великіе завоевателя переводили свои могущественныя войска; по этому пути прошли Ксерксъ, Александръ и Цезарь, и при видъ ихъ страшныхъ полчищъ съ распущенными знаменами и огромными обозами всякій говорилъ: міръ мъняетъ властелина. Телерь же,

когда небольшое судно быстро переносило съ одного берега на другой четырехъ человъвъ: Павла Тарсянина, Луву, Силу и Темоеся, никто, безъ сомнънія, не обратиль на нихъ вниманія, а между тъмъ эти люди шли для основанія несокрушимаго царства и только мы, потомки тъхъ племенъ, которымъ они несли глаголы жизни, привътствуемъ и благословляемъ ихъ приходъ.

Пусть эта великая страница изъ исторіи апостольских временъ послужить намъ сегодня поученіемъ. То, что про- изошло въ Троадъ, случалось во всё времена въ апостольской церкви, случается и до днесь въ жизни каждаго христіанина. Всё мы, христіане, должны были слышать голоса скорбей человіческихъ, какъ матеріальмыхъ такъ и духовныхъ, и эти скорби взывали въ намъ и умоляли о помощи. Но поняли ли мы эти голоса, исполняемъ ли мы то, къ чему они вовуть насъ? Вотъобъ этомъ-то я и намітренъ сегодня бесёдовать съ вами.

Если Павелъ, нъвогда бывшій непримиримымъ сектантомъфарисеемъ, былъ тронутъ скорбнымъ воплемъ античнаго міра,
то это потому такъ, что Павелъ сталъ апостоломъ Інсуса Христа,
что онъ служитъ Тому, кто первый представилъ себъ мрачное
зрълище страдающаго человъчества и предалъ Себя ради еге
спасенія. Павелъ видитъ въ Інсусъ Христъ Царя, а въ чемъ
ванлючается самая характерная черта Его царскаго достоинства?
Царская власть Христа есть власть любви и жертвы. Всяків,
кто ни стремился въ царскому вънцу до Него или послъ Него,
говорилъ: "я возвышусъ"; Онъ одинъ говорилъ:" "Я свизойду".
Другіе говорили: "мы будемъ господствовать", Онъ одинъ говорилъ: "Я буду служитъ". Онъ одинъ склонилъ взоры свои на
то, что ниже Его, Онъ одинъ услышалъ вопли и рыданія гръщнаго человъчества и сошелъ на дно пропасти нашихъ скорбей
и гръховности.

Каковъ учитель, таковы и ученики. Между тъмъ накъ насъ обыкновенно влечетъ въ тому, что выше насъ, ко всему, что льститъ нашему честолюбію и гордости, Інсусъ Христосъ стремится направить нашу мысль на тъхъ, кто ниже насъ. Онъ не говорилъ о царяхъ земныхъ или о тъхъ, чье ими гремъло тогда повсюду, (и какъ поучительно это умалчиваніе!): но Онъ непрестанно упоминалъ о тъхъ, на которыхъ до сихъ поръ никте не обращалъ вниманія, и старался сосредоточить на нихъ за-

боты и любовь своихъ учениковъ. Въ последній день, въ день страшнаго суда, Онъ признаетъ Своими и присоединитъ къ славе своей техъ, кто посещаль и помогаль малымъ земли. Онъ самъ становится на ихъ мёсто и является, такъ сказать, ихъ представителемъ во все времена; кто заступается за нихъ, заступается за Него и любитъ Его. Чтобы еще наглядиве представить своимъ ученикамъ, какъ они должны служить ближнимъ, Христосъ на тайной вечере береть на себя обязанности последняго раба, препонсывается полотенцемъ и омываетъ ноги апостоламъ, говоря: "что Я сделалъ вамъ, то и вы делайте".

Эта мысль является въ Его ученін всюду, но съ моей точки зрвнія, она особенно ярко отмічена въ одной изъ накболье простыхъ Его причть, которую менье всего комментирують и толеують, можеть-быть, оть того, что невольно стращатся ен смысла, такъ глубоко и безповоротно осуждающаго наше себялюбіе. "Когда дълаешь объдъ или ужинъ, не вови ни друзей твоихъ, ни братьевъ твоихъ, ни родствениивовъ твоихъ, ни сосъдей богатыхъ, чтобы и они тебя вогда не позвали и не получить бы ты воздания. Но когда дълаешь пиръ, зови нищихъ, увъчныхъ, хромыхъ, слепыхъ, и блаженъ будешь, что они не могуть воздать тебъ". Какой несравненно прекрасный образъ данъ въ этой притчъ относительно того епособа, ванимъ религія, согласно духу ся Провозвъстника, должна вліять на общество и преобразовывать его. Предположимъ въ самомъ двяв, что этотъ способъ всеми понять и всюду пронявъ въ міръ, -- что мы увидимъ тогда? Всявое природное или пріобратенное преимущество - богатство, власть, знаніе, таланть. геній-налагало бы на человъка обязанность служить тэмъ, кто стоить ниже. Тв силы, изъ воторыхъ грвхъ часто двлаль орудіе насилія и гордости, стали бы орудіємъ постепеннаго духовнаго возрастанія и освобожденія всяхъ. Состоящіе наверху помогли бы низишимъ подняться въ свъту и въ истинной правственной свободъ. Вивсто какой небудь жалкой подачки, торопливо брошенной въ бездну людской нищеты, вивсто какихъ-либо заурядныхъ благодъяній, вынуждаемыхъ безповойной совъстью, намъ было бы присуще постоянное стремленіе, которое бы обращало наши сердца въ нищета и страданію такъ же непреодолимо, такъ же естественно, какъ электричество обращаеть къ полярной звъздъ

намагниченную имъ иглу. Тогда всв цивилизованныя христіанскія націи, вивсто того чтобы польвоваться своими преимуществами, вывъ орудіемъ завоеванія, подали бы руку народамъ, стоящимъ на низкой ступени варварства и язычества и сказали бы имъ словами притчи: "придите и сядьте рядомъ съ нами". Тогда ученые, вивсто того чтобы замываться въ аристократическомъ преврвніи въ толов, въ чемъ иные видять признакъбезпристрастія науки, сказали бы невъждамъ: "припадите и вы въ источнику знанія, пусть и вашу жажду утолить онъ". Тогда богачи-собственники, вивсто того чтобы дунать, будто богатство должно служить пьедесталомъ ихъ себялюбію или удовлетворять ихъ несносное чванство, (отнюдь не усиливающее, если тольконе подрывающее икъ значеніе), поняли бы, что Господь поручаеть имъ дъйствительное повровительство и разумную заботливость о всёхъ тёхъ, у которыхъ нётъ отдыха, которые подавлены повседневными ваботами и тяжестью безпрерывнаго труда. Да, если мы представниъ себъ, что общество проникнуто этимъ духомъ и подъ его постояннымъ и могущественнымъ вліяніемъ проливаеть светь, жизнь и совершенствованіе въ самые глухіе уголим человичества, то тогда можно будеть надыяться, что мы побъдимъ, не прибъгая въ помощи силы, и дикія теоріи безусловнаго равенства и междусословную ненависть, о которыхъ я такъ часто вспоминаю съ горестью, ибо онъ являются позоромъ нашей блестящей цивилизаціи.

А что прежде всего надо, чтобы сбылось все это? Надо, чтобы христіанская любовь овладёла нашими сердцами; надо, чтобы мы преобравились надъ вліяніемъ духа Учителя и научились бы у Него прилежать не къ тому, что выше, а къ тому, что ниже насъ; надо, чтобы мы, какъ святой Павелъ, видёли въ своихъсновидёніяхъ тёхъ, ито страдаетъ и гибнетъ, и накъ онъ слышали бы ихъ скорбные вопли и крики о помощи.

Я начертиль здёсь идеальное положение дёль; посмотринь же, насколько соотвётствуеть ому дёйствительность.

Не приходилось ли вамъ порою съ чувствомъ глубовой грусти смотръть на географическую карту земнаго шара, гдъ такъ тъсно и мало мъсто, занимаемое народеми христівнской религія? Манаю, сколько великихъ и геройскихъ дълъ совершено миссіонерами преимущественно нашего въка, когда христіанство вспом-

нило наконецъ, что пъль его существованія на землю есть попороніе міра Богу. Я знаю всв подвиги самоотреченія въ Японіи, въ Китав, въ Тибетв, въ Полинезін и въ Африкв; я знаю, сколько крови пролидось тамъ за Евангеліе; я знаю, сколько терпвия, тяжкихъ жертвъ, ужасныхъ страданій, одиночества и отчаннія, горшихъ самой смерти, требуеть проповёдь въ этихъ странахъ; я знаю также, какіе результаты достигнуты этой проповедью; я знаю, что Азія и Африка какъ бы осаждены цэнью миссіонерскихъ станцій, и что на этоть часто гибельный осадный пость всегда находятся бойцы; я знаю, сволько новыхъ церквей основано ими въ этихъ странахъ, церквей, благовъсствующихъ церствіе Христово на дотоль языческихъ нарвчіяхъ, п съ признательностью предвижу будущую обильную жатву. Но развъ могуть насъ усповоить эти результаты? Развъ этого достаточно, развъ вамъ не кажется, что міръ языческій все-таки обращается въ христіанскому міру и взываеть въ нему: приди спасти меня?.

Съ одной стороны мы видимъ Европу и Америку, гдв светить свътъ христіанства, съ другой - весь остальной міръ, потонувшій во тьмъ явычества; съ одной стороны - цивилизація со всеми ея усовершенствованіный, познаніями, комфортомъ и роскошью, съ другой-дикій, жестовій и необузданный, но трусливый деспотизить и народныя бъдствія въ родъ страшных в голодных в годовъ, періодичени посъщающихъ Индію и Персію. Такъ вотъ не должио ли съ каждышъ годомъ исчезать это чудовищное неравенство? Не должны ли народы, обладающіе светомъ и тепломъ высшей жизни соединить свои усилія, чтобы внести и въ остальной міръ хотя сволько-нибудь развитія, гуманности и правосудія? Не должны ди высшія цивилизованныя расы во имя властнаго чувства справедивости взять на себя обязанность умиротворенія и усповоенія низшихъ, тъмъ болье, что вультурные вароды чаще всего пользовались своей силой и своимъ развитіемъ для угнетенія, эксплуатаціи и униженія народовъ слабыхъ, твиъ болве что впродолжение цвлыхъ стольтий вся наша политика была сплошной ценью несправедливостей? Да, мы должны были бы это сдълать, но то-ли въ самомъ дълв на умв у Европейских націй? Онв сторожать, онв подстерегають, онв шпіонять другь за другомъ, переполняя свои арсеналы оружіемъ,

Digitized by Google

и—почемъ знать—можеть быть завтра онв снова бросятся истреблять другь друга. Да тв самые люди, воторые нынв встрвчаются вавъ друзья, которые образують союзы для выполнения однвжъ и твжъ же работъ, трудятся надъ одними и твми же научными изследованиями, восхищаются однеми и твми же прасотами искусства и природы,—да что?—тв самые люди, которые повлоняются одному и тому же Господу и взывають въ одному Спасителю, сойдутся невогда для международной резни въ какомъ-нибудь уголке Европы, на томъ будущемъ поле сражения, где можетъ-быть убъютъ вашего любимаго сына! Вотъ въ какомъ положении мы находимся, вотъ вавъ культурные народы выполняють свои обязанности по отношению ко всему остальному міру.

Хотя бы, по крайней мъръ, церковь понимала и исполняла свой долгъ! хотя бы она слышала призывъ міра и отвъчала на него! Я сейчасъ вспоминаль, что она совершила въ наши времена, но развъ все это похоже на могущественное рвеніе временъ апостольскихъ? Въдь двъ трети нашихъ ближнихъ еще язычники: развъ, сознавая это, не терзается наша совъсть острыми шипами угрызенія? Или мы не слышале призыва, встревожившаго апостола Павла? Да что я говорю объ язычникахъ! Стоить постить наши города и посмотреть на эту беззаботную суетную толпу, где нельзя пройти мимо, чтобы не натолинуться на порокъ или вообще на упадокъ нравовъ въ грубомъ или элегантномъ видъ; стоитъ вспомнить, какой цинической атеизмъ сирывается въ глубинъ души массы людей и какая отчаянная, безнадежная сворбь, чтобы стало яснымъ, что церковь не можеть сказать со спокойной совъстью: "Господи, мною исполнено дъло возложенное на меня Тобою". Какъ не скорбъть при мысли объ о стольнихъ безплодныхъ спорахъ и внутреннихъ раздорахъ, отнимающихъ у насъ силы, средства и время! Къ этимъ распрямъ всегда найдутся поводы, -- довольно накого-нибудь простаго случая, накъ тотчасъ возгарается раздоръ, и ито не знастъ, съ вакой быстротой онъ охватываеть церковь! Мив скажуть, что следуеть отстанвать оспориваемую истину. Я знаю это и отнюдь не намірень подъ предлогомь любви къ ближнему проповъдывать трусливый индифферентизмъ по отношенію въ истинамъ отвровенія, свидітелями и глашатаями которыхъ мы должны быть; напротивъ того, я думаю, что первое знаменіе и лучшее доказательство милосердія состоить въ томъ, чтобы научить ближияго истинъ, если же мы смягчимъ и этимъ исказимъ ее, то истребимъ милосердіе въ самомъ его источникъ. Да, будемъ защищать истину, или еще того лучше, будемъ утверждать ее во всей ея цълости настолько върно, насколько можемъ; но предоставимъ ей также чаще, чъмъ мы это объкновенно дълаемъ, защищать самое себя. Прежде всего глубже убъднися въ истинъ, увъруемъ въ ея въчное могущество сильнъе, чъмъ въ тъ доказательства, которыми мы ее утверждаемъ. и изслъдуемъ глубину и богатство ея.

Постараемся быть скорже священниками и богомольцами святилища, ченъ сторожани его; станенъ ближе въ алгарю, ченъ въ церковной оградъ. Будемъ не столько адвокатами, сколько свидътелями Евангелія; будемъ больше слёдить за своею върностью истинь, чвиъ стремиться одержать верхъ надъ своими противниками въ спорахъ за нее. Въ полемить бывають такія побъды, результать корорыхъ не имветь никакого значенія, нбо онъ оставляють умъ неудовлетвореннымъ и совъсть смущенной. Пользоваться для служенія истинъ въры нашими страотями, какъ напр. гитвомъ и наситшкой, сойти съ общей почвы на личную и наслаждаться дурной радостью, доставляемой униженіемъ противника, это значить толочь воду, или созидать на пескъ, даже куже: это значить подрывать довъріе и чернить то кыло, къ торжеству котораго мы стремимся. Само собой разумъется, что я не имъю въ виду какого-то идилическаго мира и преуведиченной протости, подъ маской которой будеть скрываться нъчто совстви иное. Безъ сомитин обойтись безъ борьбы нельзя, но важно то, въ вакомъ духв мы будемъ вести ее: будеть ли настолько сильна въ нашемъ сердце любовь въ Богу, въ ближнимъ и даже въ врагамъ, чтобы изгнать изъ него всякое личное приотрастіе. Взгляненъ на жизнь апост. Павла, бросающую такой яркій світь на занимающій нась вопрось. Вы знасте, съ вакимъ рвеніемъ, съ вакой последовательностью и силой защищаль святой Павель христіанскія истины, но посмотрите, съ накой эксргіей онъ уместь оторваться оть этой борьбы, чтобы устремяться въ тому, что болве настоятельно, т.-е. въ поворенію душъ людскихъ Івсусу Христу. Конечно, для Павла, выросшаго въ школь раввиновъ, строгаго и последовательнаго теолога, какъ по натуре такъ и по воспитанию, велико было искушение попасться въ эту ловушку религозныхъ споровъ Представьте его себе, если можете, состаревшимся надъ безплодной полемикой съ раввинами и растратившимъ въ ней чудные перлы врасноречин и гения. Я не знаю, что сталось бы съ его характеромъ, но сильно сомневаюсь, дорожили ли бы мы его именемъ и его деломъ. Что же онъ следавъ? Предоставивъ еврейство окончательному разложению въ разсужденияхъ книжниковъ, онъ преклониль уко свое къ воплямъ мира язычниковъ и сказалъ: настало время создать Господу новый народъ. И вотъ Савлъ, ученикъ Гамалила, исконный фарисей и развинъ, сталъ человекомъ съ великой удивительной душой, способной охватить горячей любовью весь языческій міръ.

Мив заметять, можеть-быть, что спорбный вопль, услышанный святымъ Павломъ, не раздается уже вокругъ насъ, в что нуженъ же, наконецъ, призывъ, чтобы было на что отвъчать. Правда, ръдко можно услышать вошль нравственнаго горя. Скорби телесныя обывновенно вопіють и раньше и громче, чвиъ сворби духовныя. Но развъ во времена апостола Павла это было иначе? Не думаете ин вы, что совъсть людская была менве убаюкана и притуплена въ Ефесъ и Афинахъ, чемъ въ Парижь? Не думаете ли вы, что въ тв времена пустая плотская безпечность не была такъ-сказать нормальнымъ положениемъ гръшниковъ и даже самыхъ виновныхъ? Не думаете ли вы, что, еслибы св. Павелъ обращалъ вниманіе лишь на вившиюю стерону древней Греціи, на ен дегкомысленные нравы и ен постоянныя празднества, то онъ услышаль бы тоть вопль, который заставиль его отправиться туда? Конечно нать. Онь услышаль врикъ скорби и понять его, потому что быль освящень любовью. Онъ сорваль визший блестацій покровъ Гредів, посмотр'вль сущность ся и намісяв, что она--вв печальномв, вв отчаниномъ положенів.

Итакъ не обманывайтесь, братіе, людская нравственность не измънилась въ наши времена.

Вопреки горделивымъ претензіниъ на извъстное развитіе знанія, будтобы дающее человъку ясность взгляда и душевное равновъсіе, всякая душа, не потонувшая окончательно въ чувственной жизни и не ставшая, по выраженію Священнаго Писанія, плотью, носить въ себъ нравственную неудовлетворенность и смуту, и въ ней живы еще остатки, часто, къ сожальнію, жалкіе и загрязненные остатки того алгаря, воторый нашель апостоль Павель въ Аоннахъ, алгаря, посвященнаго невъдомому Богу, но ожидающаго Бога Святаго, Живаго и Истиннаго.

До сихъ поръ я говориль о церкви вообще, но нъть ничего обманчивъе обобщеній, и теперь я обращаюсь къ каждому изъвась, братіе. Искупленные І. Христомъ, слышите ли вы голоса, призывавніе апостола Павла? Является ли вамъ въ вашихъ виденіяхъ міръ, гибнущій вдали отъ Бога?

Ваши виденія! Да, у васъ тоже есть виденія, преследующія васъ и не дающія вамъ покоя дёлыя ночи напролеть, но что это за виленія?

Вотъ вдёсь слушаетъ меня молодая дёвушка; какіе сны снятся ей? Видала ли она предъ собою теней людской нищеты? Задуиывалась ли она когда-либо надъ твиъ, что въ то время какъ все вокругъ нея спъшило исполнять ея желанія, предупреждать ихъ, одблать ей жизнь легкой и пріятной, другія дбвушки росли въ лишеніяхъ, въ нуждъ, въ униженіи? Совнавала ли она когданибудь, что въра, подъ чистымъ повровомъ которой мирно и тихо протекало ея детство, часто совсемъ отсутствуетъ или подвергается жестовимъ насмъшкамъ при воспитании другихъ? Страдала ли она отъ этихъ мыслей, понимала ли она когда-нибудь долгь и счастіе излить на эти бъдствія утъщеніе, идущее свыше? Мечтала ли она о жизни, направленной по суровому, но благородному пути самоотреченія и жертвы? Но... лучше и не говорить объ этомъ! Ея мечты стремятся нъ очарованіямъ свъта, из его рукоплесканіямъ и соблазнамъ. Въ грезахъ своихъ она видить себя изящно одътой прасавицей, слышить шопоть удивленія при своемъ появленіи. О, еслибы это ослівпленіе продолженось только день или два, кто изъ насъ осмелился бы бросить въ нее камень? Но если и завтра и послевавтра будеть то же самое, если наждую ночь ее зовуть и влекуть эти видьнія, если вся жизнь для нея заключается въ опьяняющихъ наслажденіяхъ світа, то накъ бы ни удивлялось и ни льстило ей свътское общество, какъ бы ни присоединали къ его похвадамъ свое одобреніе тв, кого Вогь даль ей въ руководителя,

и вто обязанъ былъ бы сказать ей правду, но — надо же отврыть ей глаза... но въ глубинъ ея души лежить себядюбіе. Да, подъ этой изящной внъшностью скрывается тоть же холодный, черствый, отвратительный эгоизмъ. Какая ужасивя отвътственность ждетъ ее на страшномъ судъ, какъ неизбъженъ будеть приговоръ надъ этой жизнью безъ Бога и жертвы!

Теперь мы пришли въ очень распространенному мивнію, съ которымъ легво соглашаются свытскіе люди. Въ самомъ дълю сплошь да рядомъ приходится слышать, что будтобы самотреченіе и милосердіе часто идуть рука объ руку съ разсыянной жизнью и увлеченіями пылкихъ натуръ. По этому поводу охотно приводять въ примъръ достойные удивленія поступки извыстныхъ свытскихъ женщинъ и со здораднымъ удовольствіемъ противополагають ихъ прилично обставленному эгомзму женщинъ, ведущихъ серьезную жизнь.

Я соглашаюсь, что можно часто видеть примеры внезапнаго самоотреченія и неожиданнаго милосердія въ средв людей, ведущихъ дегкомысленную, а порой даже и отврыто порочную жизнь; я понимаю, что совъсть и сердце, возмущенныя безумной жизнью, бросаются въ другой врайности, въ милосердію и самоотреченію, доходящимъ порою до истинной жертвы: въдь и сердцу нужно вакое-нибудь прибъжище, какой-нибудь пріють, гдв оно могло бы отдохнуть и успоконться хотя на минуту. Но много ин правды и постоянства въ этихъ душевныхъ движеніяхъ? Могуть ли они изгладить печальныя последствія и исвупить соблазив всей безумно проведенной жизни, въ которой Богь не имълъ никакого значенія? Кромъ того, всегда ли можно върить въ искренность такого рода душевныхъ порывовъ? У насъ насмъхаются надъ ханжествомъ и святошествомъ, но развъ нигдъ нътъ той же самой фальши виъ религіозныхъ кружковъ, гдъ они чаще всего замътны? Развъ нътъ въ свътъ своей ложной сентиментальности, трескучихъ добродътелей, ханжества и, наконецъ, оарисейства? Изъ-за того, что легкомысленная и суствая женщина въ одинъ прекрасный день совершила поступовъ, на воторый истинная христіанна глядела бы ванъ на нвито обычное, входящее въ вругъ ея обязанностей, вы услышите въ честь ся цвлый концерть похваль, превозносящихъ до небесъ ея милосердіе. Но этоть порывъ милосердія, шимъниль ли онъ сущность ея жизни? Удалиль ли онъ идола этого существованія, наслажденіе, т.-е. эгонямъ, т.-е. смерть истинной любви?

Я знаю также, что эгоизмъ можеть отлично уживаться съ самой строгой правильностью въ религіи и въ жизни. Есть очень порядочные, но не способные въ самоотреченію люди. Извъстные религіозные вружки представляють слишкомъ часто такіе примвры. У нихъ есть свои традиціозныя добродетели, чаще всеголюбовь въ семейной жизни и исполнение налагаемыхъ ею обязанностей; отсюда-то и происходить ихъ действительное отчужденіе отъ слишкомъ шумной, разсвянной жизни и извъстная серьезность въ силадъ харантера. Это считается достаточнымъ, этимъ довольствуются и всябдствіе того, что сознають за собой эти добродътели, вследствіе того, что чувствують отвращеніе нъ соблазну, -- совсъмъ упускають изъ виду, что вся жизнь ихъ сосредоточена на личныхъ интересахъ, на сословномъ тщеславін, на любви къ комфорту и богатству и на стремленіи быть христіанами, никогда не повнавъ на самоотреченія, ни жертвы. Люди свътскіе, преданные міру сему, прекрасно видять все и подсививаются надъ этимъ; но я не оставлю имъ этой дурной радости, а скажу: энаете ин вы, кто виновенъ въ этимъ чудовищномъ усыпленіи?

Bы. Да, вы, потому что, еслибы вы не давали примъра разсъянности и соблазна, -- другіе не считали бы особымъ достоинствомъ честное и порядочное поведеніе. Вы понижаете нравственный уровень, сы причиной тому, что женщина, не познавшая долга жены и матери, считаеть себя безупречной. Еслибы вась не было у нея передъ глазами, она искала бы себъ высшаго идеала и вижсто того, чтобы считать себя добродетельной только потому, что она не пала, она замътила бы, что выше естественныхъ привязанностей есть безконечный міръ самопожертвованія и милосердія. Безъ васъ ея эгонямъ быль бы неизвинителенъ; онъ испугался бы самого себя, онъ ужаснулся бы своего преступнаго бевдействін, но вы его усповояваете. Не будемъ же думать. что свътская живнь не уничтожаетъ милосердія: она въ дъйствительности влайшій врагь его. Прежде всего она отнимаеть время, затъмъ - средства и наконецъ изсушаеть до корня способность любви и самопожертвованія.

Да, если вы проходите мимо страданія, не замізчая его, если вы слышите вопли скорби, не обращая на нихъ вниманія, то это потому такъ, что світская жизнь осліпляеть ваши глаза,

притупляеть ваше сердце и зажимаеть вамь уши. Если бъдность докучаеть вамь, если благотворительность раздражаеть вась, то это потому такь, что гордость, наслаждение и суетность нагло пожрали ихъ часть. Не слъдуеть обманывать себя: если Евангеліе есть истина, то въ этомъ заключается вопросъ жизни и спасенія, — я хочу сказать, что, продолжая идти по тому путе, на которомъ вы стоите, вы погубите вашу душу. Вы погубите ее, несмотря на ваше православіе, на ваши періодическія исповъди и сердечныя изліянія, доходящія до слезъ, ибо Господь смотрить прямо въ сердце, а ваше — принадлежить міру и суетности. Ваше сокровище — на землъ, въ дали отъ Бога, и ваша часть въ въчности будеть далека отъ Него.

А ты, брать мой, какія виденія приходять передъ твоими глазами? Когда ты думаешь о будущемъ, что прельщаеть и увленаеть тебя? Думаешьли ты о добрыхъ и богоугодныхъ дълахъ, которыя ждугъ тебя, совершить которыя ты можетъ-быть призванъ? Думаешь ли ты о подготовкъ къ борьбъ? Думаешь ли ты стать сильнымъ умомъ и волей, чтобы противиться элу, чтобы бороться со всяческой тиранніей плоти и гръка? Видишь ли ты мысленно техъ, на помощь которымъ ты отдашь свои руки и сердце? Слышишь ли ты голоса, которые врвчать тебъ, какъ и апостолу Павлу: придп въ намъ на помощь? А вто виветъ, можетъ-быть твои мечты стремятся сововиъ въ иному, напримеръ въ славе. Можетъ-быть ты сотвориль себе кумира изъ литературной славы, и твои грезы это - великое, вожи повторяемое имя. Или можетъ-быть тебя прельщаеть богатотво съ его могуществомъ или быстро достигнутое высовое положеніе въ обществъ? Или можеть-быть это слишкомъ мелко для тебя, и ты хочешь уйти въ науку съ ея благородными побъдами и чистыми радостями? Не сюда ли скоръй всего стремятся грезы твои? Талантъ, богатство, наука — преврасныя орудія, есля они посвящены на служение Богу, на возвышение и благо человъче. ства; но если они отступають оть этой великой цели, то становятся орудіями эгоизма, блестящими идолами, похищающими у Бога подобающее Ему поклоненіе и любовь.

Гдё же тв люди, которые въ наше время видять виденія апостола Павла? Гдё тв, сердце которыхъ чувствуєть страданія и бедствія современныхъ имъ поколеній, которые понимають, что сюда надо положить всю свою жизнь? Знаете ии, какимъ образомъ начинались всё великія дівнія? Являлись люди, замічавшіе то, чего до нихъ никто не замізчаль. Апостоль Павель замітня, что древній міръ погибаеть, и принесъ ему Евангеліе; Паскаль замітиль ложную набожность, губящую католицизмъ, и написаль противъ нея свою безсмертную книгу; Винсентъ Поль замітиль, что сироть бросають на улиці, и совершиль свое великое діло; Вильберфорсь замітиль, что Негры продаются, какъ выючный скоть, и подорваль рабство. Всёмъ этимъ людямъ грезилось одно видівей, оно преслідовало ихъ, не давало имъ покоя.

Виденія! говорить міръ и насмехается надъ ними. Всякій изъ васъ встречаль таких насмешниковъ. За две тысячи леть до Рождества Христова молодой пастухъ изъ рода Авраама разска. зываль свои виденія братьямь. Онь прозреваль во тьме грядущаго великую славу, уготованную ему, но братья его слушали съ улыбкой презрвнія и ненависти и говорили, замвчая его вдали: "вотъ идетъ сновидъцъ". Такимъ образомъ, когда Господь отмътить перстомъ Своимъ какую-нибудь душу для выполненія великаго предназначенія, когда Онъ посылаеть ему сновиденія, рвшающія участь его, и распрываеть ему будущую судьбу его,свътъ съ насмъшкой повторяеть слова братьевъ Іосифа: "вотъ идеть сновидець". И когда въ Назарете появился мужъ учив**шій о царствъ Божіемъ на земль въ безусловной истинъ и** справедливости, и предвидъвшій возрастаніе своей царской власти въ градущихъ въкахъ, Его собственные родные говорили: "это-безумный", фарисен кричали: "онъ одержимъ демономъ", и свептикъ Пилатъ пожималъ плечами. Что выпало на долю Учителя, то досталось и Его ученивамъ. Вспомните апостола Павла, слышавшаго на судъ Феста эту насмъшку: "твоя большая ученость, Павель, свела тебя съ ума". Мечтатель, сновидъцъ -- въ этихъ словахъ заключается осуждение міру сему, для котораго милосердіе мечта и вресть — безуміе.

Мечта, безуміе,— а между тёмъ только на этомъ условіи побёдить Евангеліе. Если христіанская религія не осмівлится идти въ наше время до этихъ преділовъ, міръ откинеть ее прочь, какъ факелъ погасшій, какъ соль, потерявшую силу свою. Вручите Евангеліе ученымъ и мудрымъ, и они сто разъ погубять его, между тёмъ какъ мечтатели сотни разъ спасали его, а безумцы клали за него жизнь и умъли любить безъ разсчета до самопожертвованія.

Братіе! Когда святой Павель услышаль призывь Божій, Священное Писаніе просто говорить, что онъ пошель. Пусть это слово будеть намъ последнимъ поученіемъ. Можно видеть возвышеннейшія виденія, проникаться благороднейшими чувствани, изумляться величію и святости христіанскаго идеала, — и темъ не мене оставаться жалкимъ эгоистомъ, котораго Господь отвергнеть въ последній день. Что же нужно? Нужно идти, т.е. порвать цепи, связывающія насъ съ сустностью и чувственностью, съ тщеславіемъ, нужно идти въ делу и выполнить его до конца твердо. "Блаженны вы, сказаль Господь, если знаете это и исполняете". Аминь.

## БИБЛЕЙСКІЯ ЖЕНЩИНЫ\*.

## Жены Давида.

Когда Давидъ возвращался побъдоносно съ битвы, въ которой онъ поразнять Голіава, женщины изъ всёхъ городовъ Изранльских выходили навстрвчу царю Саулу съ пвијемъ и плясками, съ торжественными тимпанами и съ вимвалами, празднуя победу пеніемъ и хороводными плисвами и восклицая хоромъ попеременно: "Саулъ победиль тысячи, а Давидь — десятки тысячъ"! Сауль изъ ревности сильно огорчился этимъ и съ этого времени подозрительно смотрель на Давида. Такъ какъ Сауль обещаль выдать за побъдители Голіана свою дочь 1), то онъ пользуется случаемъ устроить Давиду смерть въ борьбъ съ Филистимлянами: онъ въ другой разъ объщаеть ему свою старшую дочь, если онъ покажеть себя храбрымъ героемъ. Давидъ, не подозръвая коварства Саула, считаеть себя слишкомъ бёднымъ и нечтомнымь для того, чтобы савлаться царскимъ зятемъ. Сауль не исполнить свое объщание: по неизвъстной причинь онъ выдаеть свою старшую дочь Мерову въ замужество за Адрівла изъ Меходы. Но Давида полюбила младшая дочь Мелхола 2), и это было очень пріятно Саулу, ибо онъ думаль: "отдамъ ее за него, и

<sup>\*</sup> См. «Правосл. Обозр.» ноябрьскую и декабрьскую ин. за 1889 годъ.

<sup>1) 1</sup> Hap. 17, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) *Ιοτωφε*, Ant. VI. 10, 3: Μιχάλα.

она будеть ему сътью, и рука Филистимлянъ будеть на немъ". А Давиду сказаль: "чрезъ другую ты породнишься нынъ со мною". Такъ какъ Давидъ, зная изменчивый харавтеръ Саула, ничего не отвътиль на это, то Сауль поручиль своимъ придворнымъ уговорить его. Давидъ указываетъ имъ на незначительность своей личности и на невозможность для него дать свадебное въно, соотвътствующее положенію царской дочери. На это Саулъ приказаль отвътить ему, что онъ не требуеть въна, а требуеть только 100 красобръзаній враждебныхъ Филистимлянъ, которыхъ ему предстоитъ избить. Давидъ, не подозръвавшій и на этотъ разъ коварства Сауда 3) и считавшій совивстнымъ съ своимъ званіемъ получить Мелхолу въжену чрезъ героическій подвигь, убиль 200 филистимлянь, посль чего получиль въ замужство Мелхолу. Явное покровительство Божіе, которымъ пользовался Давидъ, и еще болъе любовь къ нему его дочери довели страхъ Саула предъ Давидомъ до вражды, продолжавшейся во всю его жизнь <sup>4</sup>).

Великое пораженіе, нанесенное Давидомъ Филистимлянамъ, до такой степени раздражило цара Саула, что онъ ръшился умертвить его. Онъ послалъ поэтому стеречь домъ, въ который Давидь бъжалъ, спасаясь отъ мести царя. Однако жена его Мелхола сообщила ему объ опасности и изъ любви къ нему и заботливости объ немъ настаивала і, чтобы онъ въ эту же ночь бъжалъ изъ дома, потому что утромъ онъ былъ бы убитъ. Она спустила его изъ окна, чрезъ которое онъ скрылся, и чтобы обмануть и задержать сыщиковъ, употребила хитрость: она положила на постель статую (терафимъ), а въ изголовье ея положила козью кожу, и покрыла одеждою. Когда пришли слуги царскіе взять Давида, она сказала имъ, что онъ боленъ. Была ли эта статуя деревянная фигура, или домашній идолъ, котораго тайно держала у себя Мелхола (по причинъ своего неплодія),

<sup>6)</sup> Іосифъ, Ant. VI. 11. 4: Она такъ колебалась между надеждою и страхонъ и такъ заботилась о его жизни, что, еслибы она лишилась его, то и сама тяготилась бы жизнію.



<sup>\*)</sup> Осодорить, qu 47 in l. I Reg.: Это была свадьба коварства, а не благоволенія.

<sup>4) 1</sup> Цар. глава 18.

ние же узель муъ одежды 6), это едва ли можно опредвлять съ достовърностью. Іосноъ 7) вслъдъ за LXX 8) (еd Вошара) и Акилою, разсказываеть, что Мелкола положила на постель еще трепещущую козью печень, чтобы посланные подумали, что на постель лежить дышащій больной. Сауль требуеть, чтобы посланные принесли къ нему Давида на постели. Когда же они нашли на постели не Давида, но статую, и сообщили объ этомъ царю, то послъдній привлекаеть Мелколу къ отвътственности въ этомъ обманъ. Но она прибъгаеть ко лии, вызванной необходимостью. Она отвъчаеть: "онъ (Давидъ) сказаль миъ: отпусти меня, мначе я убью тебя" 9). До сихъ поръ Мелкола оказывалась върною женою.

Между тъмъ какъ Давидъ, убъжавъ, блуждалъ съ мъста на мъсто, Саулъ изъ ненависти къ нему учинитъ противъ него новую несправедливость, взявъ жену его Мелхолу, дочь свою, и отдавъ ее (въроятно, притивъ ея воли) въ жену нъкоему Фалтію изъ Галлима 10), чъмъ Саулъ оказалъ себя виновнымъ не только въ въроломствъ, но и въ содъйствіи прелюбодъянію; потому что Давидъ не отпускалъ отъ себя Мелхолы и не давалъ ей разводной, да и не отказывался отъ нея, какъ доказываетъ его позднъйшее поведеніе. Раввины баснословять, будто Фалтій не имълъ съ женою своею Мелхолою плотскаго сожитія—изъ любви ли къ цъломудрію или же потому, что видълъ между собою и ею мечъ.

Когда Авениръ захотвлъ перейдти на сторону Давида, последній выставилъ условіемъ заключенія союза со стороны Авенира возвращеніе жены его Мелхолы. По полученіи согласія Авенира на это условіе, Давидъ посладъ также пословъ и къ Гевосеею съ требованіемъ Мелхолы по всей законной формъ: "отдай жену мою Мелхолу, которую я получилъ (купилъ въ невъсту) за сто правобрезаній филистимскихъ"! Къ этому побуж-

<sup>\*)</sup> Такъ думають: Акила, Осодорить, qu. in 49 in l. I Reg.: Прокомый въ объяснения 19 главы 1-й книги Царствъ.

<sup>&#</sup>x27;) L. c.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Сл. *Geodopuma*, l. с. и *Прокопія* Напротивъ того *Івронимъ*, ер. 29 (al-130) an Marcell.; de Ephod et Ther. d. 4.

<sup>7 1</sup> Цар. 19, 1—17.ч

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) 1 Hap. 25, 44.

дали Давида не только его право на Мелхолу и любовь, соедимянитая его съ нею, не и нолитическое основаніе; потому что
въ качествъ царя онъ не мегь оставить Мелхолу мить въ глазахъ народа въ связи, навизанной ей противъ ея води; съ другой стороны онъ хотълъ заявить о своемъ родственномъ отношеніи къ царю Саулу, а также обнаружить свое сердце, свобедное отъ ненависти. Тогда Ісвоссей послалъ взять Мелхолу
отъ настоящаго ея мужа Фалтія. Съ плачемъ провожаеть ее
мужъ ея, которому трудно разставаться съ нею, до Бахурима,
гув Авениръ приказываеть ему возвратиться 11. Правда, закономъбыло запрещено принимать снова отпушенную, сдълавшуюся
женою другаго и оскверненную 12.; но здъсь имъло мъсто не рас.
торженіе брака, а нарушеніе права, такъ что Давидъ могъ
по всёмъ правамъ принять къ себъ опять противозаковно отнятую у него жену 13.

Впрочемъ Мелкола оказывалась не постоянно благочестивою, богобоязненною женщиною. Когда Давидъ переносиль ковчегь завъта изъ дома Аведдара въ Сіонъ и въ бъломъ одъяніи сканаль предъ ковчегомъ въ священномъ восторгъ, то Мелхола. дочь Саула, смотръла въ окно и, увидъвъ царя скачущимъ и пляшущимъ предъ Господомъ, уничижила его въ сердце своемъ. Мелхола которая здёсь съ намереніемъ называется дочерью Саула, обнаруживаеть религіозное расположеніе не мужа своего, котораго она даже вритивуетъ, но отца своего Саула. Она, гордая парица, соблазнилась твиъ смиреніемъ, съ какимъ благочестивый царь въ своемъ религіозномъ воодушевленіи ставитъ себя предъ Господомъ наравив со всемъ народомъ. Это она даже прямо и высказала царю. Когда после этого Давидъ возвратился, чтобы благословить домъ свой, Мелхола встратила его следующими проническими словами: "какть отличился сегодия царь Израилевъ, обнажившись (отъ своихъ царскихъ украшеній)

<sup>11)</sup> Авіустинь, l. 2 de conj. adult. cp. 6.  $\theta$ еодорить, qu 11 in l. II Rég. Прокольй въ объясненін этого м'вста: Давидь не отпускать Меххолы, но Сауль вопреки праву и приличію отдаль насильно взятую другому, почему Давидь простиль насильно взятую.



<sup>11) 2</sup> Lap. 3, 13...

<sup>12)</sup> Iepom. 3, 1.

сегодня предъ глазами рабынь рабовъ своихъ, ванъ обнажается вавой-нибудь пустой человъвъ "! Эти слова обличають не только высокомъріе ея сердца, но и мелкооть ен религіовныхъ понятій и неуважение къ колъну Левиниу 14). На эти презрительные слова Мелхолы Давидъ отвъчаеть съ величейшимъ смиреніемъ, что онъ уничижилъ себя только предъ Богомъ, избравщимъ его изъ его ничтожества въ царя, и охотно становится предъ Господомъ на одну ступень съ рабынями, чтобы быть почтеннымъ вивств съ ними. За эту свою гордыню и невърующее расположение 15) Мелхола была уничижена Богомъ: она осталась до смерти бездътною 16),—величайшее наказаніе для іудейской женщины. Однако причиною ея бездътности было повидимому не это одно, но также и то, чтобы никто изъ ея потомковъ не достигъ престола <sup>17</sup>). Если поэтому Мелхолъ, дочери Саула и женъ Адріэла, приписываются пятеро сыновей, которыхъ Давидъ выдаль Гаваонитянамъ въ отищение за вину Сауда 18), то или Мелхола, по опискъ, поставлена вивсто Меровы или же Мелхола, какъ думають іудейскіе толковники, усыновила и воспитала сыновей своей сестры. По *Іосифу* 10) Медхода имъда этихъ пятерыхъ детей отъ мужа (Фантія), которому она была отдана противозаконно Сауломъ. Какъ сообщаеть Талмудъ 20), у Мелхолы не было дътей до дня ея смерти, а умериа она отъ родовъ. Согласно съ этимъ Іеронимъ 21) считаетъ Мелходу тождественною съ Эпою, умершею при рожденіи Ісоораама. Григорій Великій 22) считасть Мерову и Мелхолу символами двятельной и соверцательной жизни.

<sup>&</sup>quot;) Geodopums, qu 20 in l. II Reg.: Ей были невъдомы побужденія любви къ Богг.

<sup>15)</sup> деодорить, 1. с. и Прокопій въ объясненіи на 2 Цар. 6, 15.

<sup>14) 2</sup> Цар. 6, 16... 20... Сл. 1 Парал. 15, 29.

<sup>17)</sup> Такъ думають Өеодорить и Прокопій.

<sup>&#</sup>x27;\*) 2 Цар. 21, 8.

<sup>13)</sup> Ant. VII. 4, 3.

so) Sanhedrim 21 m Mid. Rab. Genesis 82.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Quaest. heb. in l. II, Reh. 6, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) L. 5 in I Reg. exp. n. 67. *Мерова* хорошо имветь свое имя оть множесства. Ибо деятельная жизнь, усовершающаяся многими дебрыми деями, правильно именуется оть множества... *Мелкова* получила свое имя оть основы, такъ накъ никто не возжелаеть тайны созерцательной жизни, если не пребываль прежде въ какомъ-нибудь добромъ дель.

Мелхола, не раждавшая върующихъ дътей и презиравшая своего царственнаго супруга, служитъ прообразомъ невърующей и презирающей Христа синагоги <sup>33</sup>). По Бъдъ <sup>24</sup>) младшая дочь Саулова, горячо полюбившая Давида, означаетъ малую часть народа Израильскаго, принявшую съ любовію Христа.

Кромъ Мелхолы у Давида было еще нъсколько другихъ женъ 25); и именно онъ ввялъ съ собою въ Хевронъ 26) Ахиноаму изъ Изранля и Авигею: отъ первой онъ имълъ первенца Амнона, в отъ второй — Далуію (Хебаба). Еще четверыхъ сыновей онъ имъль отъ женъ, которыхъ взяль уже въ Хевронв, и именно отъ Миахи, дочери Өзлмая, царя Гессурскаго, -- Авессалома, отъ Анифы - Адонію 27), оть Авиталы-Сафатію и оть Эілы-Іеверавма. Переселившись изъ Хеврона въ Герусалимъ Давидъ взялъ еще наложниць 28) и другихъ женъ изъ Герусалима, отъ которыхъ онъ имълъ сыновей-девять изъ нихъ называются по именамъ 20) и дочерей, и наконецъ Вирсавію, родившую ему четверыхъ сыновей, именно: Самуса, Сована, Насана и Соломона 20). Изъ дочерей называется по имени одна только Өамарь <sup>21</sup>). Изъ 1 Цар. 25, 43 видно, что Давидъ, послъ своей женитьбы на Мелхоль и во время гоненія на него, взяль себь въ жены Ахиноаму ('Αχινόαμ) и вскоръ затъмъ Авигею ('Αβιγαία). Ахиноама происходила изъ Изресля, города въ колънъ Іудиномъ 32). Вслъдствіе возобновившихся покушеній Саула на жизнь Давида последній бъжать вивств съ этими двуми своими женами въ Анхусу, царю Геоскому, который даль ему для жительства городъ Секелагь <sup>82</sup>). Во время его отсутствія Амаливитяне напали на Секелагь и увели въ плънъ, въ числъ прочихъ, и двухъ женъ Давида. Узнавъ

<sup>23)</sup> Auspociä, 1 apol. proph. Dav. cp. 6 H Pynepms, 1. 2 in Reg. cp. 12.

<sup>24)</sup> *Beda*, l. 3 in Sam. cp. 4.

<sup>26) 2</sup> Цар. 3, 2... 1 Парал. 3, 1...

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) 1 Цар. 25, 42.

<sup>27)</sup> Cz. 3 Uap. 1, 5. 12; 2, 13.

<sup>2°) 2</sup> Цар. 5, 13. 1 Парал. 3, 9.

<sup>20) 2</sup> Цар. 5, 13 и дал. 1 Парал. 14, 3 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) 2 Цар. 5, 14. 1 Парал. 3, 5.

<sup>14) 1</sup> Hapar. 3, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Ioc. Has. 15, 56.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) 1 Цар. 27, 3 и дал.

объ этомъ Давидъ погнался за Амаликитянами, поразилъ ихъ и отнялъ у нихъ объихъ женъ своихъ <sup>24</sup>). По смерти Саула онъ переселился съ объими своими женами, Ахиноамою и Авигеею, въ Хевронъ <sup>25</sup>), гдъ каждая изъ нихъ родила ему по одному сыну <sup>26</sup>).

Объ Авимов Священное Писаніе повъствуєть следующее. По смерти Самуила Давидъ отправился въ пустыню Фаранъ въ горахъ Іудовыхъ. Тамъ желъ на Кармелъ одинъ богатый, но жестовій, злой и упрямый челов'явь, по имени Наваль, съ преврасною лицомъ и умною женою Авигеею. Во время стрижки овець Давидь отправиль въ этому сосёду знатное посольство напомнить ему о мирныхъ и честныхъ отношеніяхъ воиновъ Давида въ безващитнымъ пастухамъ Навала, пожелать ему счастья и попросить у него дара отъ его избытка. Такъ какъ Наваль обощелся грубо и оскорбительно съ послами, то Давидь решился совершить надъ нимъ кровавую месть и отправыся къ нему съ 400 мужей. Между тъмъ одинъ изъ слугъ Наваловыхъ разсказаль Авигев о происшедшемъ и обратиль ен вишманіе на опасность, угрожающую ея дому. Тогда эта умная женщина, безъ въдома своего мужа, отправляется съ щедрыми подарками, состоящими изъ жизненныхъ припасовъ, навстрвчу Давиду. Увидъвъ его она поситышила сойдти съ осла, пада предъ нямъ на лице свое, поклонилась до земли и сказала, что она береть грвкъ на себя, только бы Давикь выслушаль ес. Пусть Давидъ не обращаетъ вниманія на этого злаго человъка; ибо наково имя его, таковъ онъ и есть — безумный, и безуміе его съ немъ. Она сама не видъла пословъ Давидовыхъ. Затемъ она старается умилостивить Давида: она указываеть на устроеніе Божіе, открывшееся въ томъ, что встречею съ нею Давидъ быль предохраненъ отъ кровавой вины, высказываетъ желаніе, чтобы всв, возмущающеся противъ него, подобно Навалу, противъ него, надъ которымъ простерта рука Господия, сдълались безумными и подвергинсь навазанію Божію, и предлагаеть дары, которыми хочеть поправить вину своего мужа. После этого она

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) 1 Lap. 30, 5. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) 2 Hap. 2, 2.

<sup>36) 2</sup> Hap. 3, 2, 3,

просить о прощеній вины, которую взяла на себя, и обосновываеть исполнение своей просъбы объщаниемъ ведичайшаго благословенія, которымъ Богь воздасть за этоть цоступовъ. Ея личное двло становится для нея поводомъ нъ рачи съ Давидомъ о будущемъ его дома, и потому она по справедливости причисляется къ пророческимъ женщинамъ <sup>37</sup>), которыя, накодясь подъ вліяніемъ Дука Божія, принималя участіє въ осовратическомъ вдохновеніи и въ пророческомъ прозрѣніи въ будущее развитіе осовратіи. Она высказываеть, что въ домъ Давидовомъ 'будетъ нетрерывно продолжаться царская власть, предорить въ немъбудущаго героя, который будеть вести брани Господии, и предсказываеть ему счастіе и спасеніе оть Бога, подъ охраняющею силою котораго жизнь его будеть находиться въ совершенной безопасности. По достижении царскаго достоинства, ничто не будеть обременять его совъсть, потому что онъ не пролиль непрасно, изъ ищенія, врови и не употребиль насилія. Эта ръчь упротила гиввъ Давида. Въ своемъ отвътъ онъ благодаритъ Господа, пославшаго ему навстръчу Авигею, восхваляеть ее за ея разумъ и ея поступокъ, за то, что она удержада его отъ пролитія крови, такъ канъ иначе онъ уничтожиль бы весь домъ Навала, принимаетъ принесенные ему дары и отпускаетъ ее домой съ миромъ и съ увъреніемъ въ исполненіи ея просъбы.

При своемъ возвращения Авигея нашла своего мужа за роскошнымъ пиромъ и могла сообщить ему о случившемся тельно уже на другой день утромъ, когда онъ отреавился. Это такъ сильно поразило Навала, что съ мимъ сдълался ударъ, и онъ умеръ чрезъ десять дней. Давидъ признаетъ въ смерти Навала праведный судъ Бомій за посрамленіе, сдъланное ему какъ помазаннику Господню, посылаетъ пословъ къ Авигет и открываетъ свое желаніе взять ее себъ въ жены. Поклонившись до земли она сказала посламъ: "вотъ, раба твоя готова быть служанкою, чтобы омывать ноги слугъ господина моего", выражая такимъ образомъ съ глубочайщимъ смереніемъ свое согласіе. Она себралась посивщно и отправилесь верхомъ ил ослъ съ интъю служанками вслъдъ за послами Давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами Давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами Давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами Давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами Давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами Давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами Давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами Давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами Давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами Давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами давида и сдълалась его женою служанками вслъдъ за послами давида и сдъта за послами давида за послами давида за послами давида за послами давида за послами давид

Digitized by Google

<sup>37)</sup> Gemara Megilla p. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) 1 Цар. глава 25.

По Мядрану Самунлу въ имени Авиген недостаеть въ одномъ мъстъ (1 Цар. 25, 32) точки іода, чтобы уничжить эту женщину за то, что она, будучи замужнею женщиною, бросала уже нехотливно взгляды на Давида и сказала (ст. 31): "ты вепомишны рабу твею"—очевидно, плотское пониманіе! Авигея естъ прообразъ первыя изъ языческихъ народовъ, которые, оставнив вдолослуженіе, върою и раскалніємь соединились со Христомъ<sup>за</sup>). Если поэтому Ахиновма означаеть върующую синагогу ветхаго завъта, то Авигея означаеть върующую первовь послѣ примествія Христа <sup>40</sup>). По Лирану <sup>44</sup>) Авигея служить символомъ языческой мудрости, которая, отбросивъ языческій харавтеръ, соединилась со Христомъ.

Отъ этой Авигеи следуеть отличать одноименную сестру Давида Авигео <sup>42</sup>). Такъ канъ эта Авигея во 2 Цар. 17, 25 называется дочерью Нааса и сестрою Саруіи (Сарвіи), то уже древніе толковники заключали, что Авигея и Саруя были сводными сестрами Давида и именно дочерьми матери Давида отъ перваго брака съ Наасомъ (следовательно отличнымъ отъ Іессея). Однако на имя: Наасъ можно было бы смотреть и какъ на женское имя и потому считать его именемъ второй жены Іессея, такъ что и въ этомъ случав Авигея и Саруя были сводными сестрами Давида. Эта Авигея родила изранлытянику (по другимъ измаильтичну) Іеверу жившему съ нею внъ брака, (незаконтично) сына Амессу. Саруія же была матерью троихъ сыновей-героєвъ: Авессы, Іоава и Азанла <sup>42</sup>), которые всегда, когко объ нихъ упоминается, называются сыновьями Саруіи <sup>44</sup>).

<sup>13)</sup> Амеросій, ер. 31: У Давида было двів жены — Ахиноама и Авигея, первай болье суровая, а вторая исполненная миносердія и любви, душа гостепріниная и щедрая... Союзь ея съ Давидомъ изображаеть тайну вірующей церкви изъ язычниковъ, которая, оставивъ мужа, съ которымъ прежде была связана, перешла ко Христу, богатая благочестіемъ и получившая въ наслідство смиреніе, віру и милосердіе.

<sup>49)</sup> Pynepm3, l. 2 in Reg. cp. 12 H Bada, l. 4 in Sam. proph. cp. 4.

<sup>41)</sup> Въ объяснении 1 Цар. гл. 25: Твиъ, что, по смерти Навала, жена его сочеталась бракомъ съ Давидомъ, означается то, что, по смерти языческихъ философовъ; философская мудрость сочеталась съ самимъ Христомъ въ святыхъ учителяхъ церкви.

<sup>43) 1</sup> Парал. 2, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) 2 Цар. 17, 25. 1 Парал. 2, 16. 17.

<sup>4) 1</sup> Hap. 26, 6. 2 Hap. 2, 13. 18; 3, 19; 8, 16; 14, 1; 16, 9, 10, 18, 2; 19,

Обычай древняго востока, по которому для блеска придворнаго царскаго штата необходимъ былъ многочисленный гаремъ в который запрещеніемъ во Второзаконін 17, 17 ограниченъ быль немногими женами, чтобы не дать слишкомъ большой пипа плотскому сладострастію, послужиль для Давида поводомъ въ тяжкому паденію, которое въ свою очередь послужило причиною длиннаго ряда тяжкихъ уничиженій и наказаній Божінхъ, помрачившихъ славу его царствованія. Во время осады изранльтянами, подъ предводительствомъ Іоава, Аммонитскаго Раввы однажды подъ вечеръ Давидъ прогуливался по провлы своего дворца и увидълъ на незакрытомъ дворъ сосъдняго дома купающуюся женщину, которая была очень красива. Опьяненный избыткомъ счастія и воспламененный чувственнымъ пожеланіемъ 45) царь справляется объ ослепительно прекрасной женщинъ и узнаетъ, что это—Вирсаеія 10), дочь Еліама и жена Урік Хеттеянина. Урія принадлежаль въ числу 30 храбрыхъ мужей Давидовыхъ 47). По Герониму 48) следующему одному іудейскому преданію, Еліамъ быль сынь Ахитофеда, который впоследствів сдълался сообщинкомъ Авессалома, чтобы отомстить за поворъ, нанесенный его внучка. Извастіе, что Вирсавія—замужняя женщина, не удерживаеть царя отъ того, чтобы она приведена была въ его дворецъ: н она пришла къ нему, и онъ спалъ съ нею. Этоть разсказъ показываеть, что Вирсавія безъ сопротивленія пришла по требованію Давида и отдалась ему безъ волебанія. Поэтому и Вирсавію нельзя также не считать причастною во гръху. Уже вупанье на отврытомъ дворъ расположеннаго среди города дома, открытаго взорамъ дюдей съ крышъ вышележащихъ домовъ, не говорить въ пользу ея женской стыдливости, хотя однаво нельзя обвинять ее прямо въ томъ, что купансь въ этомъ мёстё она руководилась этимъ намёре-



<sup>21. 22; 23, 18. 37. 3</sup> Hap. 1, 7; 2. 5. 22. 1 Hapar. 11, 6. 39; 18, 12. 15; 26, 28; 27, 24.

<sup>46)</sup> Сл. Августина въ толк. Исална 50. п. 3 и 4.

<sup>44)</sup> То-есть Батшеба—дочь клятвы; LXX: Впроавсє, Іоспфъ: Всєвоавф. Въ 1 Парал, 3, 5 она называется Впрсавією, дочерью Аммінла, тождественнаго съ Еліамомъ. Сл. 2 Цар. 23, 34.

<sup>&#</sup>x27;') 2 Lap. 23, 39.

<sup>40)</sup> Quaest. heb. in l. II Reg. 11, 3.

ніемъ. Суетность, честолюбіе и обольщенія Давида заставили ее, вакъ видится, согласиться на требование препраснаго и любезнаго царя. Больше вины лежеть во всякомъ случав на Давидь, который, хотя и удостоень быль Богомь столь велиной благодати, не устояль противъ чувственной страсти, но вельль привести Вирсавію. По Діонисію и другинъ Давиду было въ это время 49, а Вирсавін 18 лють. Талмудь 49), старающійся оправдать Давида, утверждаеть, что Вирсавія не была замужемъ; потому что всякій воннъ, отправлявшійся на войну, даваль своей женв разводную. Противъ этого говорить уже тоть библейскій оакть, что Давидь посладь Урію въ его домъ къ его женв. Епифаній 10) разскавываеть, что пророкъ Насань, находившійся въ это время въ Габатв, предвидъль въ пророческомъ духв этотъ грвиъ Давида и котель поспешеть въ Герусалинъ, чтобы предотвратить его, но Веліаль поміналь ему, потому что омъ нашель на дорога умершаго, котораго хоталь прежде похоронеть. Такъ какъ сонтіє делало женщину нечистою до вечера 51), то Вирсавія очистилась 52) омовеніемъ отъ своей нечистоты (но не отъ грвха) и возвратилась въ домъ свой. Странное дело: Вирсавія считала нужнымъ добросовъстно исполнить это постановленіе, между тэмъ какъ не побоялась прелюбодзянія.

Ощутивъ после этого свою беременность она послада известить объ этомъ Давида. Это извещение имело въ виду предотвращение последствий этого грека 52), потому что по закону (Левит. 20, 10) предюбодей и предюбоденца подлежали смерти. Чтобы избавить себя отъ безчестия, а Вирсавию отъ смерти, если обнаружатся последствия предюбодения, совершоннаго имъ съ Вирсавию, Давидъ приказываетъ Іоаву прислать Урию въ Іерусалимъ подъ предлогомъ сообщения известий о ходе войны

<sup>&</sup>quot;) Златоусть въ толкованін на псаломъ 50: Женщина говорить: О царь, я вогибла!—Почему?—Я нивю во чревѣ. Плодъ грѣха созрѣваетъ; я ношу обвиненіе во угробѣ указанія грѣха даетъ себя знать; преступленіе выдаеть себя во инѣ. Если мужъ мой придетъ и увидитъ, что миѣ сказать ему?... Онъ наёдетъ меня беременною и лишитъ меня жизни.



<sup>49)</sup> Сл. Эйзенмениера, Разоблаченное іудейство. І, стр. 345.

b) De prophetis... Nathan.

<sup>14)</sup> Jennt. 15, 18.

<sup>12)</sup> Ieponum, cp. 85 (al. 153) ad Paulin. n. 5.

н мосымаеть его затъмъ въ домъ его, чтобы онъ провель ночь съ женою и могъ быть затвиъ признанъ отцомъ ребенка, рожденнаго отъ предюбодъянія. Но Урія не вошель въ домъ свой, а спаль у вороть царскаго дома съ царскими слугами. Въроятно, овъ имъвъ подозрвніе, потому что по прибытіи его въ Іерусалемъ ему могли передать объ отношении его жены въ Девину. Услышавъ о томъ, что Урія не вошель въ домъ свей, Давидь спрашиваеть его, оть чего онъ не сдалаль этого? Урія оправдываеть свое поведеніе твиъ, что нельзя же ему предаваться въ своемъ доме покою и неге въ то время, когда весь Израиль и ковчегъ Господень находятся въ шатрахъ въ войнъ противъ враговъ Божівкъ. Это благочестивое настроеніе и строгое отпошение на своемъ обязанностямъ должно было вонзиться острою стрівною въ грівшкое сердце царя. Однаво сильное желаніе очистить себя въ глазахъ света отъ последствій своего дурнаго поступка делало его нечувствительнымы къ добрымв вліяніямъ, и онъ решился во что бы то ни стало воспользоваться Урією для своего намівренія. Онъ пригласиль въ себів Урію на объдъ и напоплъ его, чтобы тымъ върные заставить его переночевать съ женою въ слъдующую вочь, но напрасво: Урія опять проснавь ночь у вороть царскаго дома. Тогда Давидъ ръшилоя еще на большее преступленіе.

Онъ посыдаеть съ Урією письмо въ Іоаву съ привазаніемъ поставить Урію во время сраженія въ самов онасное мівото, чтобы онь быль убить. Іоавъ въ точности исполняеть привазаніе царя. Урія быль убить, и Давидь вромів прелюбодівнія сравался виновнымъ еща и въ человівкоубійстві.

Услышавъ о смерти своего нужа Вирсавія цлакала о немъ. Корда кончилось время плача (въроятно, только семь дней), Давидъ взялъ ее въ домъ свой, и она сдълалась его женою, такъ что до родовъ ея прошло довольно времени, и сынъ, родившійся отъ прелюбодъянія, могъ казаться родившимся въ бракъ. Это дъло, которое сдълалъ Давидъ, было зло въ очахъ Госнода <sup>54</sup>). Почти цълый годъ Давидъ жилъ во гръхъ, не думая о раскаяніи и примиреніи съ Богомъ, пока пророкъ Наванъ, по побелъ-



<sup>. 44), 2</sup> Hap. rrapa 11....

нію Божію, не обдинить его въ преступленія и не возв'ястиль ему навазанія. Онъ, у нотораго было много овець (женъ) и который могъ валть себв въ женъ-женъ Саула, в также дъвиць имь Іуды и Израния, отнять у бъднята, писващаго только одну овечку, эту последнюю овечку и убиль его семого. Насель обличаеть адъсь царя не только въ прелюбодъянии и умершвленін Урін, но и въ томъ, что онъ присвоиль себв жену последнаго. въ наковомъ поступив зандючалось неуважение иъ Богу. Бракъ Давида на Вирсавін, какъ основывавшійся на прелюбодъянін и убіснін прежняго вуша, быль неповролительнымъ и граховнымъ 55). Въ навазаніе за это онъ понесеть подобное же безчестіе въ обезчещенін его женъ сыномъ его Авессаломомъ 56), н притомъ то, что онъ сдълалъ тайно, Богъ допустить совершиться публично предъ глазами всего Изранля и въ сильнъйшей степени. Давидъ глубово раскаялся; доназательствомъ его исвренняго распаянія служить 50 поалом'ь, и Ботъ простиль ему грахъ его. Какъ предюбодей онъ долженъ подлежеть смерти; но вивсто него упреть родившееся отъ предюбодванія дита, чтобы отекъ въ смерти сына понесъ наказаніе за свое прелюбоданніе и чтобы вивотв съ этимъ ребенвомъ отнять у порищателей поведь къ постоянному порицанію, поводь, дажный отикъ поступкомъ Давида. Получивъ самъ утвшеніе онъ утвшиль Вироскію и вошель онять въ ней, после чего она родила сына, названнаго Соломономъ. И Господь вовлюбиль его и носледь пророка Наевна въ Давиду съ приказаніемъ наречь младенну имя: Ісдудів (Возлюбленный Богомъ) 57). Изъ втого Давидъ долженъ былъ уразумъть, что Богь вполив простиль ему грахъ его и благословиль бракъ его съ Вирсавію. Итакъ накъ Давидь при этомъ случав ясно узналь волю Божію относительно Соломона 58), то

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Осодорить, qu. 24 in l. II Reg.: Речь означаеть косвенно, что Господь быть разгивань более бракомь, нежеле совершенным раньше предюбодениемь. Ибо воследнее было действием сильнейшей страсти, заставившей бездействовать ум; первый же совершень быль при участи ума, между темь какь после неправеднаго убійства надлежало плакать и рыдать, а не помышлять о беззаконномь браке.

<sup>56) 2</sup> Hap. 16, 22. 23.

<sup>17) 2</sup> Hap. 12, 1-25.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) 2 Цар. 7, 12.

онъ, безъ сомивнія, далъ въ это время Вирсавіи объщаніе, что этотъ сынъ ся будеть наследникомъ престола. Изъ етого видно, что зачатіє Соломона последовало вскорт после смерти родившагося отъ прелюбоденія младенца, чтобы утышить также и скорбь Вирсавіи, и что Соломонъ быль ся первенцемъ. Если поэтому въ 1 Парал. 3, 5 (сл. 2 Цар. 5, 14) Соломонъ поставленъ въ числе четверыхъ сыновей Вирсавіи на четвертомъ мість, то стоящіє впереди трое сыновей не суть сыновья Вирсавіи отъ Уріи <sup>59</sup>), потому что они приводятся здась прямо какъ сыновья Давида и Соломонъ—какъ младшій сынъ Вирсавіи: сыновья перечисляются здась не въ порядків старшинства или же въ обратномъ порядєть.

Когда Адонія, сынъ Давила, воспользовался старческою слабостію отца своего для того, чтобы присвоить себъ престоль, пророкъ Насанъ далъ знать объ этомъ Вирсавіи, матери Соломона и посовътоваль ей обратиться въ царю, которому принаддежало право навначенія проемника себъ, съ представленіемъ ему опасности, угрожающей ей и сыну ея, и съ напоминаніемъ о данномъ имъ словъ 60). Это объщаніе царь даль ей, накъ упомянуто нами выше, при рожденіи Соломона. Слідуя этому совъту Вирсавія пошла въ Давиду въ спальню, которой онъ, пользуясь услужениемъ Ависаги, не могъ уже болве оставлять, н повлонилась ему. На вопросъ, чего она желаеть. Вирсавія напоминаеть о данномъ ей клятвенно объщения, что послъ него будеть царствовать сынь ея Соломонь, сообщаеть ему, что Адонія противъ воли и безъ въдома отца провозгласиль себя царемъ, и глаза всъхъ израндътянъ устремдены на Давида, чтобы онъ объявиль, ито сядеть на его престоль, наменая на судьбу, грозящую ей и сыну ея послъ его смерти. Когда Вирсавія еще говорила, доложено было о приходъ Насана, который вошель по удаленіи ся и подтвердиль сказанное ею. Тогда Давидь приказалъ позвать въ нему опять Вирсавію и повториль влятвенное объщаніе, что Соломонъ будеть наслідникомъ его престола, послъ чего Вирсавія оставила его, повлонившись ему до земли и высказавъ благожеланіе навъ выраженіе искреннейшей бла-



<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Кавъ думають Лирань, Ватаблій, Гую в другіе.

<sup>••)</sup> Сл. 1 Парал. 28, 5.

годарности. Вирсавія оставалась все еще самою любимою его женою <sup>61</sup>). Когда по смерти Давида, Адонія, старшій сынъ выступиль претендентомъ на престоль, онь котвль женитьбою на Ависагъ пріобръсть себъ новое правовое основаніе для своихъ притяваній на престоль. Но такъ какъ онъ самъ боядся высвавать свою просьбу Соломону, опасаясь, что онъ пронивнеть въ его планъ, то и обращается въ Вирсавін, матери Соломона, чтобы при ея ходатайствъ легче достигнуть своей цъли, въ томъ предположения, что Соломонъ не отнажеть въ просъбъ своей матери. При появлении его Вирсавія спрашиваеть его, съ мирнымъ ли намъреніемъ является онъ къ ней, такъ какъ послъ случившагося она могла предполагать что-нибудь худое. Увършвъ ее, что пришель съ миромъ, онъ старается обмануть безхитростное женское сердце, представляя ей, навъ весь Израиль обращаль на него взоры какъ на законнаго царя, но Господь, которому онъ подчиняется, перенесъ царскій вівнець на голову его брата. У него есть только небольшая просьба, въ которой она не должна отказать ему: "поговори царю Соломону, ибо онъ не откажеть тебъ, чтобъ онъ даль мив Ависагу сунамитянку въ жену". Вирсавія, не замітняшая недобраго намітренія просителя, объщала ему это, думая, что онъ руководится единственно любовію въ преврасной Ависагь, и надъясь успоковть этимъ его, постоянно недоводьнаго.

Когда Вирсавія пришла къ царю Соломону, онъ принять свою мать съ благоговъніемъ, подобающимъ царицъ-матери: онъ всталъ передъ нею, пошелъ къ ней навстръчу, поклонился ей и посадиль ее на престолъ по правую руку свою. "Я имъю къ тебъ одну небольшую просьбу", говорить она ему, "не откажи мнъ". Тогда Соломонъ сказалъ ей: "проси мать моя; я не откажу тебъ". И она сказалъ: "дай Ависагу сунамитянку Адоніи, брату твоему, въ жену". Эту просьбу она считала небольшою, въ женской простотъ, что здъсь дъло идетъ только о любви. Соломонъ, сейчасъ же проникнувшій въ намъреніе своего брата, отвъчаль: "а зачъмъ ты просишь Ависагу сунамитянку для Адоніи? Проси ему также (ужъ лучше) и царства; ибо онъ—мой старшій братъ".

<sup>&</sup>quot;) 3 Lap. 1, 1-31.

Если онъ получить еще Ависагу,—хочеть сказать Соломонъ, въ такомъ случать онъ еще боле утвердится въ своихъ мнимыхъ притяваніяхъ, и всё его приверженцы (Авіасаръ и Іоавъ) найдуть для себя въ этомъ опору. Соломонъ, по древнему обычаю востока <sup>62</sup>), считаетъ притяваніе на обладаніе женами или наложницами царя равнозначительнымъ съ притязаніемъ на престолъ <sup>62</sup>). Повтому онъ кланется, что за эту изміну Адонія поплатится жизнію. Гитвъ и негодованіе Соломона были тімъ естествените, что Адонія не побоялся обмануть царицу-мать и воспользоваться ею для своихъ плановъ. Онъ пель отъ руки Ванея <sup>64</sup>).

Вирсавія - четвертая и посладняя женщина въ родословіи Інсуса Христа 65), отъ которой (отъ бывшей за Уріею) родился Соломонъ. Соломонъ не есть плодъ прелюбодвянія, совершенняго Давидомъ съ женою Уріи, но есть сынъ его законнаго брака съ Вирсавією по смерти Уріи. Паденіемъ своимъ съ женою Уріи Давирь быль приведень къ глубочайшему и иокреннайшему раснаянію, такъ что чревъ это онъ сдалался не только образомъ человъчества, возстающаго раскаянно изъ паденія при воззръніи на Искупителя, но и совершеннымъ прообразомъ Мессіи, сдвлавшагося по насъ клятвою, чтобы въ своемъ теле истребить грвхъ и посадить на престолъ свое святое человвчество для въчнаго царствованія 66). Только уже послё того, какъ Давидъ глубоко раскаялся въ своемъ грёхе и вывств съ Вирсавією искупиль свое преграшение смертию плода прелюбодания, только после того Богъ даетъ имъ знакъ полнаго примиренія — Соломона, котораго Самъ Богъ признаетъ Своимъ любимцемъ, который назначается наследникомъ престола и который чрезъ это сдълался родоначальникомъ Інсуса Христа 67). Такимъ образомъ

<sup>61)</sup> Прокопій, in L II Reg. ср. 10: И таковъ быль плодъ раскаянія, что отъ



<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Напр. у персовъ: Геродотъ, III. 68. Іустинъ, X. 2.

<sup>63)</sup> Ca. 2 Hap. 3, 6...; 16, 20-23.

<sup>&</sup>quot;) 3 Цар. глава 2.

<sup>45)</sup> Mare. 1, 6.

<sup>66) 2</sup> Кор. 5, 21. Галат. 3, 13. Амеросій, ар. 2 Dav. ср. 6: Такой долженствовать быть избрань творець тела Господия. Ибо что такое вочеловіченіе, какъ не освобожденіе отъ грёховь? И онь не могь быть непричастень грёху потому чтобы предуказать благодать Божію и приміромь и предвозвіщеніемь.

н Вирсавія принимаєть участіє въ прообразовательномъ значеніи своего царственняго супруга, она нераздільна съ нимъ и потому не должна представляться намъ двусмысленніе самого Давида, который соблазниль ее на грізхъ 48).

Поэтому Вирсавія можеть служить прообразомъ церкви изъ язычниковъ, которую, послё того какъ она очистилась отъ нечистоты язычества, возжелаль и возлюбиль Христосъ и умертвивь діавола, прежняго ея мужа, взяль себв въ жену. Хотя Давидъ и согрёшиль темъ, что присвоиль себв чужую жену, все-таки онь представлиль собою Христа, который вмёсто синагоги обручиль себе церковь (в). Эдёсь имёють примъненіе слова св. Амеросія 70): Mysterium igitur in figura, рессатиш in historia; culpa per hominem, sacramentum per verbum (и такъ тайна въ прообразь, грёхъ въ исторіи; вина чрезъ человёка, таинство чрезъ слово). По словамъ св. Златоуста 71). Христосъ

этой жены родился родоначальникъ Христа по плоти. Амеросій, l. 3 ехр. in Luc. n. 39: Между темъ какъ Давидь не умодчаль объ исторіи Вирсавіи въ сионхъ псалмахъ, чтобы ноказать намъ въ ней тайну и действіе поднаго раскаянія, мы видимъ, что Вирсавія по справедливости приводится и въ родословіи Господа, такъ какъ и самъ Давидъ, ваявшій ее себі въ жену, почитается родоначальникомъ Господа по плоти.

<sup>&</sup>quot;) Сл. Гримма, четыре женщины въ родословін. 1859, стр. 446.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Авіустинь, 1. 22 сопт. Faust. ср. 87: Давидь согрышиль тяжко и преступно, но тоть, который есть чаяніе для всёхы народовь, возлюбиль церковь, моющуюся подь кровлею, то-есть очищающую себя оть скверны грыха и переступающую и попирающую оскверненный домъ духовнымъ созерцаніемъ; послы того, умертвивъ діавола, отъ котораго она внутренно отрышилась, онъ соединился съ нею для непрестающаго сожитія.

<sup>&</sup>quot;) L. 3 exp. in Luc. n. 38.

<sup>&</sup>quot;) Златоусть, Ор. imperf. in Matth. hom. 1: Даже и въ самомъ гнусномъ гряхъ своемъ онъ былъ тайною Христа и церкви. Ибо какъ Давидъ, услаждаясь на высокой кровлъ своего дома, увидълъ прекрасную Вирсавію, когда она мылась, и возжелаль ее и имълъ, между тъмъ какъ она была до сихъ поръ въ замужествъ зам другимъ мужемъ — хеттелвиномъ: такъ и Христосъ, находясь на высочайшемъ небъ своемъ и услаждаясь своимъ божествомъ, увидълъ прекрасную церковъ изъ язычниковъ, которая не правилась Ему по причинъ скверны ея заблужденій, но которая омыла себя добрыми дълами, которая была досель женою діавола, — увидълъ ее и возжелалъ и возымълъ ее. Послъ этого какъ Давидъ, по умерщвленіи Уріи, взялъ себъ его жену, такъ Христосъ, сопедши въ міръ, по ниспроверженіи діавола, взялъ себъ въ сожительство подчиненные ему народы. Какъ Даридъ возимълъ Вирсавію прежде, когда она принадлежала еще своему

съ высоты своей славы взиралъ на язычниковъ, очистившихъ себя отъ заблужденій и грёховъ, и приняль ихъ благоугодную невёсту. Но Вирсавія означаєть также и законь 72), который служить только буквё и былъ соединенъ съ плотскимъ Израилемъ, но который, будучи одухотворенъ, вступилъ со Христомъ въ новый бракъ.

Подробиве всвкъ раскрыль это таниственное значение Давида и Вирсавіи св. Амеросій. Онъ смотрить на прелюбодъйную жену кавъ на прообразъ синагоги, часто разрывавшей чрезъ идолоповлонство бракъ съ Богомъ; рожденное въ прелюбодъянім дитя служить для него символомъ народа Изранльскаго, возросшаго во гръхахъ, а Соломонъ, рожденный въ бракъ, образомъ народа христіанскаго 73). Христосъ видёль, какъ нагая и бёдная заслугами синагога умывалась, чтобы очиститься отъ гражовной скверны, возлюбиль ее и соединился съ нею, послъ того какъ она порвала прежнія отношенія въ древнему закону 74). Соединеніе Давида съ Вирсавією изображаєть также тайну вочеловіченія Христова 75), въ которомъ Христосъ соединиль свое Божеское естество съ нашимъ человъческимъ гръшнымъ естествомъ и умертвиль плоть, чтобы представить новое богоугодное соединеніе. Однако эти аллегорическія отношенія представляють болве второстепенное значеніе, соотвітствуя только отчасти исторіи и буквъ. Въ нъкоторыхъ частностяхъ аналогія, правда, очевидна; за то во многихъ другихъ нельзя не видъть даже противоположности и различія. Что Давидъ сділаль гріжомъ, то

<sup>16)</sup> L. с. ср. 10: Богъ облекся въ плоть, восприняль душу, необычайнымъ и незаконнымъ воплощеніемъ содълаль сообщество (божественнаго и человъческаго) законнымъ, да будетъ Богъ всяческая во всёхъ... Христосъ сочеталь ее себъ, чтобы сдълать ее непорочною, соединился съ нею, чтобы уничтожить предюбодъяніе.



мужу, а потомъ уже сділаль ее своею законною женою, такъ и Христось тоже сділаль тогда для церкви и теперь діялаєть для всякой праведной души... Вирсавія значить: дочь сыльнаю, каковое имя имбеть свой надлежащій смысль по отношенію къ тайнъ церкви. Ибо церковь сочеталась нашему Давиду, бывшая прежде дочерью діавола сділалась дочерью всемогущаго Бога.

<sup>12)</sup> Hcudops, Alleg. Scpt. s. n. 90; quaest. in Reg. III. cp. 2 m appendix, quaest. n. 52 sq. Tpuropiù Beauriù, l. 3 Moral. cp. 28 (al. 21).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Амеросій, Apol. 2 Dav. ср. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) L. c. cp. 9.

Христосъ совершилъ въ силу своей святости и любви. Давидъ берется здёсь во вниманіе не столько какъ прелюбодій, сколько какъ царь, вступившій съ Вирсавію въ счастливый бракъ. Да и сравненіе храбраго и благочестиваго Уріи съ діаволомъ не адекватно, Однако при этомъ слідуеть иміть въ виду то, что прообразъ самъ по себів всегда несовершенніве прообразуемаго и въ первомъ необходимо оставлять совсімъ безъ вниманія многіе недостатки 76). Напротивъ того не слідуеть признавать чисто историческіе факты совершившимися только изъ-за прообразовательнаго значенія ихъ 77).

Мы уже упоминали выше, что Давидъ взялъ себъ и наложения и что пророкъ Наванъ, въ наказаніе за его прелюбодъяніе, предрект ему публичное обезчещеніе ихъ. Когда возмутивнійся Авессаломъ вступилъ въ Іерусалимъ, Ахитофелъ далъ ему совътъ преспать съ наложницами, оставленными Давидомъ для охраненія дворца, чтобы этимъ унизить своего отца и поназать втимъ, что онъ похитилъ его престолъ, каковому совъту Авессаломъ и послъдовалъ: онъ велълъ поставить палатку на провлъ царскаго дворца и публично, предъ глазами всего Изранля, вошелъ къ наложницамъ отца своего 78). Когда Давидъ пришелъ опять въ домъ свой въ Іерусалимъ, онъ помъстилъ десять оставленныхъ имъ наложницъ, къ которымъ вошелъ сынъ его Авессаломъ, въ особый домъ подъ надзоръ, и содержалъ ихъ, но не ходилъ къ нимъ, такъ какъ онъ считались нечистыми не только вслъдствіе совокупленія съ постороннимъ вообще 79).

<sup>16)</sup> Григорій. 1. 3 Мог. ср. 28: Что можеть быть преступние этого поступка Давида? и что можеть быть невниние Урія? Но съ другой стороны, въ таинственном смислів, что можеть быть святие Давида и виновние Урія, потому что первый своею виною пророчески изображаеть невниность, а послідній своею невниностью пророчески выражаеть виновность? Исидорь, qu. in II. Reg. ср. 2: мозненавиднить гріхъ, но не уничтожимъ пророчества... Возлюбимъ того Давида, который свою столь глубокую рану нечистоты исцілиль раскаяніемъ Рупертор 1. II Reg. ср. 34.

<sup>11)</sup> Исидорг, l. с.: Если Давидъ прообразовалъ собою Христа, то почему же у него было много женъ и наложницъ, когда Христосъ не допускаетъ и осуждаетъ подобина вещи? Это было прообразованіемь; ибо многія жены Давида прообразовани собою множество народовъ, чрезъ въру соединившихся со Христомъ.

<sup>&#</sup>x27;°) 2 Цар. 16, 20—23.

<sup>&</sup>quot;) Второз. 24, 1.

но въ особенности вслёдствіе совокупленія съ его сыномъ <sup>80</sup>), И содержались оне тамъ до самой смерти своей, будучи вдовами еще при жизни своего супруга <sup>81</sup>). Этимъ была отнята у нихъ возможность къ вступленію въ другой бракъ, потому что вообще, какъ учатъ іудеи <sup>82</sup>), еврейскимъ царицамъ было воспрещено вступать въ другой бракъ, для предотвращенія политическихъ неурядицъ. По *Исидору* <sup>83</sup>) эти наложницы изображаютъ собою еретиковъ, принадлежащихъ Христу только по наружности.

Когда Давидъ состарвися и не могъ уже согръваться своими одеждами, слуги (врачи) его посовътовали ему найти молодую дъвицу, чтобы она предстояла царю и ходила за нимъ, лежала съ нимъ и согръвала его. Въ древности небезъизвъстно было это средство, то-есть средство согръвать охладъвшее, маложивненное тъло живымъ и богатымъ жизнію тъломъ <sup>84</sup>). Поэтому стали искать врасивой дъвицы и нашли такую въ лицъ Ависаги<sup>85</sup>), ивъ Сунамы, города въ колънъ Иссахаровомъ. Она была очень прасива, ходила за царемъ и прислуживала ему, но царь не позналъ ел <sup>86</sup>), что Іосифъ <sup>87</sup>) относитъ къ неспособности паря вслъдствіе старости и разслабленія. Древніе толковники <sup>88</sup>) думаютъ, что Ависага сдълалась дъйствительно супруюю царя; ибо выраженіе: "но царь не позналъ ел предполагаетъ, что Давидъ имълъ право входить къ ней, хотя фактически онъ, по извъстнымъ причинамъ, и не воспользовался этимъ правомъ.

<sup>60)</sup> Левит. 18, 6.

<sup>81) 2</sup> Цар. 20, 3.

<sup>12)</sup> Selden, Uxor. heb. l. 1 cp. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) Quaest. in l. II Reg. ср. 2: Наложницы его (Давида) изображають собоюсборища еретиковь, носящихь только имя Христово. Но такь какь оне следують Христу изъ-за плотскихь выгодь, то и называются не женами, но наложницами

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Сл. Трузенα, нравы, обычан и болжени древнихъ евреевъ. Бреславль. 1853. стр. 257.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>) LXX: 'Αβισάγ, Ιο**с**πφъ: 'Αβησάκη.

<sup>86) 3</sup> Цар. глава 1.

<sup>•7)</sup> Ant. VII, 14, 3.

<sup>66)</sup> Өсөдөрит, qu. 7 in l. III Reg. Ісроним, ер. 52 (al 2) ad Nepot. n. 3. Прокопій, ср. 2 in l. III Reg. Діонисій, Лиран, Кастан, Тиринь и другіс.

Это видно, говорять, далье и изъ того, что вогда, по смерти Давида, Адонія сталь просить для себя Ависагу, то Соломонъ счелъ это притязаніемъ на царскія права, и что царь не хотыть подвергнуть ни себя, ни девицы явному подозренію въ грвив 89). Другіе 90), а тавже и развины 91) считають ее наложницею Давида, выставляя главнымъ аргументомъ въ пользу этого то, что бравъ съ мачихою былъ запрещенъ закономъ \*2) и что поэтому Адонія едва ли могь желать себів въ жену Ависагу, еслибы она была законною женою отца его. Однако закономъ 92): "наготы отца твоего и наготы матери твоей не отврывай... Наготы жены отца твоего не открывай" признается трвхомъ сожительство сына не только съ законною женою, но также и съ наложницею отца, какъ это видно изъ примъра Рувима <sup>94</sup>) и Авессалома <sup>95</sup>). Впрочемъ эти отношенія Давида къ Ависать, по полигамическимъ отношеніямъ тогдашняго времени, не завлючали въ себъ ничего соблазнительнаго. Какъ бы то ни было-была ли Ависага супругою или наложницею или же только прислуживающею и согравающею сидалкою Давида (посладній взглядъ на нее подтверждается 3 Цар. 1, 4. 15), прибавленіе о "непознанін" ея Давидомъ служить только въ объясненію того. какъ Адонія \*7) могъ придти нъ мысли желать себъ въжену дъвицу, которой не позналь его отець. Это преступное желаніе Адоніи пришлось искупить смертію. Въ исторіи не упоминается уже болье объ Ависагь.

*Іероним* смотрить на Ависагу какъ на символь мудрости, которая одна поддерживаеть еще старца, послё того какъ всё прочія силы (олицетворяемыя остальными женами) охладели и оставили его <sup>17</sup>), Она, чистая дёвица и однако вмёстё съ тёмъ

вэ) Такъ думаеть и Кальметь.

<sup>10)</sup> Tocmams, Icmiu.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Ca. Selden. Uxor. heb. l. 3. cp. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) **Левит.** 18, 7. 8.

<sup>33)</sup> L. c.

<sup>- 34)</sup> Быт. 35, 22; 49, 4. 1 Парал. 5, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) 2 Цар. 16, 20—23.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) 3 Lap. 2, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ep. 52 (al 2) ad Nepot.: Въ это время была еще въ живыхъ Вирсавія,

супруга, служить для того же учителя церкви <sup>98</sup>) прообразомъ Пресвятой Дюсы Маріи. Ависага означаетъ также спру и церковь; ибо такъ какъ одна только одежда—обрядовый законъ не могла произвести въ членахъ огня любви, то Христосъ отбросиль эту одежду, т.-е. синагогу, и взялъ себв прекрасную дввственную Ависагу, церковь, которая върою, надеждою и любовію воспламеняетъ души върующихъ, а чрезъ это и самого Христа. Однако Адонія (образъ іздейскаго народа) хотълъ лишить Ависагу чрезъ обрядовый законъ ея дъвственной чистоты и потому долженствовалъ быть умерщвленъ <sup>99</sup>). Прекрасная дъвственная Ависага по справедливости есть прообразъ чистой, дъвственной церкви, пріятной и угодной Господу ея достойнымъ служеніемъ <sup>100</sup>). Наконецъ Ависага можетъ обозначать и созерцательную жизнь, воспламеняющую духъ къ славъ Божіей.

оставалась Авигея и прочід жены и наложницы его, упоминаемыя въ Писаніи. Всё онё, какъ бы колодныя, отвергаются, и старецъ согрёвается въ объятіяхътолько одной отроковицы... Это и есть та сунамитянка, жена и дёва, такая пламенная, что разгорячала хладнаго, и такая святая, что не вызывала страсти въразгоряченномъ. Exponat Salomon patris sui delicias et pacificus bellatoris viri narret amplexus: Posside sapientiam, posside intelligentiam... Sed et ipsius nominis Abisag sacrementum sapientiam senum indicat ampliorem. Interpretatur enim «pater meus superfluus» vel «patris mei rugitus». Verbum superflui ambiguum est, sed iu praesenti loco virtutem sonat, quod amplior sit in senibus, et redundans ac larga sapientia... Abisag autem, i. e. rugitus proprie nuncupatur, cum maris fluctus resonat et de pelago fremitus auditur. Ex quo ostenditur abundantissimum, et ultra humanam vocem divini sermonis in senibus tonitruum commorari. Porro Sunamitis in lingua nostra «coccinea» dicitur, ut significet calere sapientiam et divina lectione fervere.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>) L. c. n. 4: Amplexetur me modo sapientia et Abisag nostra, quae nunquam senescit, in meo requiescat sinu. Impolluta enim est virginitatisque perpetuae et quae in similitudinem Mariae, cum quotidie generet, semperque parturiat, incorrupta est.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Pynepms, cp. 2 in l. III Reg. n Ieponums Lauretus, Silva alleg. l. c. art. Abisag.

<sup>100)</sup> Лиранъ на 3 Цар. 1: Ависага, прекрасивния двва, означающая церковь, которая есть двва безъ скверны и порока, согравала Давида, такъ какъ духовное служение церкви, состоящее въ въръ, надеждъ и любви, приятно и угодно Богу.

Талмудъ 101), такъ любящій грязныя картины, разсказываєть, что Ависага, лежа съ Давидомъ, говорила царю: "женись на мнъ". А онъ отвъчаль ей: "я не имъю на тебя права, потому что имъль уже 18 женъ". Она же сказала на это: "когда воръ не находить мъста, то онъ ведеть себя тихо и скромно". Вслъдъ за этимъ царь позваль Вирсавію и прикоснулся къ ней тринадцать разъ, такъ что она въ продолженіи часа вытерлась 13 салфетками. Впрочемъ Ависага и вполовину не была такъ прекрасна, какъ Сарра 102).

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) Tract. Sanhedrin. f. 22. col. 1. Сл. Эйзенменгера, Разобл. іудейотво. І. стр. 444 и 445.

<sup>182)</sup> Sanhendrin 39.

## ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

## Нъчто объ искоренени дурныхъ привычекъ простонародья посредствомъ народной школы \*.

Кругъ двятельности нашего Братства самый скромный, и самос выдающееся ябленіе въ жизни его — это братская школа,
гдв уже 14 лвтъ просвіщается грамотою до 100 и даже боліве
двтей изъ біднівішихъ прихожанъ нашей Богоявленской церкви.
Отсюда какъ бы невольно рождается потребность сказать нівчто
соприкосновенное съ нашими народными школами, куда, по
естественному порядку, войдеть и наша братская школа. Но я
начну мою рівчь нівсколько яздалека.

Ставлю вопросъ, который конечно несколько удивить васъ, возлюбленные братчики: что такое мать? Отвъть самый простой: мать -- женщина, которая рождаеть дітей, кормить ихъ своимъ молокомъ и вообще до извъстной поры или возраста воспитываетъ ихъ. Но для ясности моей ръчи, нужно попространиве ответить на этотъ вопросъ. Мать - женщина, какъ вамъ известно, составила последнее звено въ творени живыхъ существъ, населяющихъ нашу планету; она можеть назваться ванцомъ творенія. Да оно такъ и должно быть. Мужеская половина рода человъческаго одарена высшими умственными сидами, большею твердостію води, большею врвпостію твлесных силь, чвиъ женщина. Но что эти болве высшія и болве крвикія силы значили бы — довели ли бы они человъчество къ чему-нибудь доброму, еслибы членовъ его не связывала любовь? Вы знаете, что и св. Евангеліе ставить любовь превыше всего, какъ первооснову жизни человъка какъ христіанина и какъ члена общества и государства. Создавать, поддерживать эту связь между людьми, т.-е. любовь, и есть назначеніе женщины-матери: для этого и дано ей такое сердце, котораго не имветъ мужчина и которое, такъ сказать, невольно или самымъ естественнымъ образомъ пріучается возгравать этотъ воистину вединій даръ Божій, т.-е. любовь, пріучается и тогда, когда мать носить плодъ любви подъ своимъ сердцемъ, кормитъ его своею грудью и окружаетъ это

<sup>\*</sup> Изъ рвчи И. У. Палимпесстова, сказанной въ годичномъ собрании Богоявленскаго въ Москвъ братства 14 января 1890 г.

слабвишее создание такимъ попечениемъ, которое можетъ исходять только отъ нъжнаго, любящаго сердца. Выражусь иначе: дъти до извъстнаго возраста есть своего рода школа для матери, где она воспитываеть свое сердце въ любви, которая потомъ и отражается въ окружающей ее средв. Все это чуждо мужчинъ, а потому онъ и лишенъ возможности воспитывать свое сердце въ болъе ивжной любви, чъмъ женщина. Далъе. На матери лежить обязанность положить въ серцие ребенка первыя съмена въры въ Бога. любви въ Нему и ближнему, съмена послушанія, кротости, уваженія въ старшимъ и другихъ добродътелей, которыя обусловливають жизнь человъка какъ разумно-свободнаго созданія и какъ члена человъческой семьи, и она, мать, это двлаеть, и нивто другой не можеть такъ глубоко, съ такимъ умъньемъ насадить эти съмена, какъ мать, такъ какъ это насажденіе требуеть самаго теплаго участія сердца, которое, какъ я выше свазаль, такъ свойственно женщинъ-матери. Иду далве. Безчисленные, можно сказать, всемірные опыты повазывають, что не только честные, съ выдвющимися добродетелями люди, но и прославившіе себя въ области наукъ, духовныхъ трудовъ или подвижничества, гражданскихъ и военныхъ доблестей, сдвлались таковыми благодаря своимъ матерямъ, которыя въ дътскомъ возраств, какъ чадолюбивыя кокоши, держали ихъ подъ своими крыльями, согръвали теплотою своего нъжнаго сердца и направляли умъ, сердце и волю къ высшимъ цълямъ. Нужно ли припоминать здёсь, что мать — жена несеть на себё всё заботы о домашнемъ очагё. вокругь котораго собирается семья, и что она своимъ сердцемъ вносить въ семью миръ, наслаждение сенейными радостями, и тъмъ облегчаеть труды стоящаго во главъ семьи отца и мужа. Не забудемъ и того, при настоящемъ случав, что женщинв, воспитавшей свое сердце въ любви въ двтямъ, принадлежитъ открытіе и поддержаніе великаго множества благотворительных учрежденій, которыя можно назвать украшеніемъ современнаго намъ христіанскаго міра. Сважу еще одно: если семья есть первооснова, для всвхъ благоустроенныхъ обществъ и государствъ, та первооснова съ разрушениемъ которой немыслимо для человъчества сгремленіе къ высшимъ цвлямъ своего бытія; то въ этой первоосновъ мы должны признать врасугольнымъ камиемъ мать семьи. Не погращимъ, если мы назовемъ ее и другимъ именемъ: мать есть та святыня семьв и вообще въ родв человъческомъ, которую должно вренно почитать и любить, и Боже сохрани! чвиъ-нибудь ворблять или принижать.

Но святыня ли мать въ сердцахъ русского народа? Я не буду ръшать этого вопроса, но укажу вамъ, возлюбленные братчики, на такое явление въ нашей русской жизни, которое не можетъ не назваться самымъ прискорбнымъ, обличающимъ въ насъ самый большой порокъ нашего сердца. У насъ, какъ всъмъ и какъдому, отъ мала до велика, извъстно, имя матери — это своего рода священное имя—стошть во главъ всъхъ отвратительныхъ, площадныхъ, отзывающихся самымъ крайнимъ развратомъ ругательствъ или бранныхъ словъ. Въ самомъ дълъ, вспомните наши бранныя выраженія: не первое ли мъсто между ними занимаетъ слово мать? и какой смыслъ или дъйствіе соединяется съ этимъ словомъ? И надобно сказать, что нътъ народа въ міръ, даже среди дикарей, даже среди тъхъ, которые на женщину смотрятъ вакъ на рабочее жикотное, у которыхъ первое ругательное слово было бы мать и соединенная съ нею великая тайна рожденія дътей, это благословеніе роду человъческому Всеблагаго и Премудраго Творца Богъ.

Но я скажу вамъ, возлюбленные братчики, другую горькую правду: нътъ на бъломъ свъть народа, который такъ любилъ бы бранныя, срамныя слова, какъ русскій народъ, именующій себя православнымъ въ той въръ, которой первый, главный "плодъ духовный-любовь". Эти слова для русскаго народа вакъ будто своего рода стихія, безъ которой онъ ложен щей не проглотить, топора не возьметь въ руки. Правда, у него есть похвальный обычай, унаследованный имъ отъ благочестивыхъ его предковъ: прежде чвиъ положить въ ротъ кусокъ хлюба или приняться за работу, перевреститься; и онъ переврестится; но туть же изъ усть его сыплется такое сквернословіе, о которомъ "срамно есть и глаголати". И не простой муживъ у насъ таковъ: возьмите мужскую половину такъ-называемаго просвъщеннаго или образованнаго нашего слоя: не слышится ли и здась такое же срамословіе, какое мы слышимъ отъ последняго извощика или пьянчуги?

Нужно ли прибавлять ко всему сказанному мною о срамных ругательствахъ, что и женская половина русскаго народа далеко не чуждвется ихъ, и притомъ чаще всего среди ругательствъ этой половины слышатся такія слова, которыя касаются перваго украшенія дъвицы, матери, жены и вообще женщины, именно—ихъ пъломудрія души и тъла. Могутъ ли подобныя бранныя или срамныя слова не имъть самаго тлетворнаго вліянія на чистоту и нъжность сердца тъхъ, которыхъ одно изъ самыхъ главныхъ навначеній именно поддерживать среди людей эти неопъншмыя качества души? Страшно сказать, но едва ли мы не должны признать, что срамныя слова, исходящія изъ устъ женщины, облегчають пути къ разврату, къ нарушенію цъломудрія, супружеской върности, и къ ослабленію семейныхъ узъ. Не забудемъ: слово рождаеть мысль, а мысль и самое дъло. Но развратъ, обезцъненіе цъломудрія и супружеской върности—не мелочи ли

житейскія? Это-то, съ чего начиналось разложеніе народовъ, а за нимъ-и паденіе царствъ.

Я не сомивваюсь, вы, мои возлюбленные братчики, скажете, что старикъ говоритъ правду. Но и скажу вамъ и другую, съ которой, думаю, вы также согласитеся. Въ разныхъ мъстностяхъ широкой русской земли мив приводилось жить; бываль я, на своемъ некороткомъ въку, во многихъ городахъ, селахъ и деревняхъ русскаго царства; но долженъ свазать, что такого открытаго срамословія, такихъ безиравственныхъ бранныхъ изреченій, я не слыхиваль нигдь, какъ въ Москвъ, неръдко называемой благочестивой, боголюбивой, православной. Да и кто этого не ведеть, не слышеть и не знасть? Воть дегковые или домовые извощики зацъпились осями, — и самая срамная брань свободно раздается на всю удицу; воть на тротуаръ нечаянно или намъренно одинъ другаго толкнулъ, -- и дъло не обходится безъ самой срамной ругани; а воть вереницы возовъ съ непомврными тяжестями поднимаются на гору: какихъ бичеваній вы не видите здъсь? какихъ срамословій не наслышитесь? Дъло у насъ дошло до того, что по нъкоторымъ нашимъ улицамъ тяжело идти порядочному мужу съ женой или отцу съ дътьми, особливо женскаго пола. И повидимому никому неть дела до такого срамнаго безчинства. Этого мало: даже тв, которые приставлены поддервивать порядовъ на умицахъ и площадяхъ, -- поддерживають его не иначе, какъ открытымъ срамословіемъ, и говорять они, что нначе русскій челов'ять не послушаеть тебя. Такъ въвлось срамословіе въ плоть и кровь русскаго народа. То его вакая-то повальная бользнь, гангрена, которая разъедаеть самое сердце его.

Можно ли быть равнодушнымъ къ этому явленію въ нашей жизни? Нътъ, потому что это явленіе нельзя не назвать самымъ прискорбнымъ, самымъ вреднымъ по своимъ последствіямъ. Употребление бранныхъ словъ и притомъ отзывающихся развратомъ, не поддерживаеть ли грубости нравовъ, очерствънія сердца?-Невзбъяно. А при такомъ сердцъ возможна правственная жизнь, достойная христівнина, и частиве — возможна любовь, которая должна лежать въ основаніи жизни человъка какъ разумно-свободнаго существа?-Тв бранныя слова, между которыми мать занимаеть первое мъсто, не умаляеть ли высоваго значенія этой семейной святыни? не заставляють ли даже малыхъ детей смотръть на нее приниженными глазами?-- Непремънно такъ. А при тавихъ условіяхъ возможны ди взаимная дюбовь, миръ, согласіе, семейныя радости, общій полюбовный трудъ членовъ семьи, и частиве любовь и уважение въ матери? — Бранныя слова, наши срамныя изреченія, не служать ли для детей въ самомъ раннемъ нкъ возраста школою не только огрубалости, безиравственности,

но даже—въ последствіи—разврата?—Едва ли не такъ. Вспомнимъ смыслъ нашего срамословія, и будемъ ли мы отвергать, что даже малый ребенокъ не постарается узнать, что означають тавія-то бранныя слова. Слово раждаетъ мысль, а мысль и самоє дало. Едва ли кто позволить себе не согласиться, что наше срамословіе должно быть поставлено въ число тёхъ тлетворныхъ дыханій, отъ которыхъ неизбежно страдаетъ чистота души, целомудріе сердца. Не даромъ житейская мудрость признаетъ, что языкъ человека—первый врагь его; а св. апостоль Іаковъ вотъ что говорить о немъ: "языкъ въ такомъ положеніи находится между членами нашими, что оскверняеть все тёло и воспаляетъ вругь жизни, будучи самъ воспаляемъ отъ геенны; языкъ—неудержимое зло; онъ исполненъ смертоноснаго яда" (Посл. Іак. III, 6, 8).

Послв всего сказаннаго мною, едва ли вто не согласится, что орамословіе, особливо соединенное съ священнымъ именемъ матери, не есть такая житейская мелочь, на которую не стоить-де обращать вниманіе. Нать, это не мелочь, здась корень величайшаго зла для русскаго народа, и давно бы пора всвии мърами и силами вырвать его изъ доброй русской нивы, какъ корень самыхъ вловредныхъ плевелъ. У насъ составляется не мало разныхъ учрежденій или обществъ, то благотворительныхъ, то ученыхъ, то для поднятія той или другой промышленности и т. д.; но едва ли въ ряду подобныхъ учрежденій или обществъ не одно изъ первыхъ мъстъ должно бы занимать общества искорененія срамословія въ русскомъ народь, общества не только по городамъ, но и по селамъ и деревнямъ. Не припомию имени, но въ какомъ-то уголкъ широкой русской земли блеснула исворка: мірскимъ приговоромъ постановлено избъгать срамословія, и впновныхъ въ нарушения этого приговора подвергать значительному денежному штрафу. О еслибы этоть примарь вашель подражателей на всей русской земяв! Да, съ удаленіемъ срамословія вного бы очерствелости спало съ русскаго сердца; много внеслось бы и въ семьи, и въ общества мира и согласія; открылись бы новыя струи, способныя поддерживать взаимную любовь, дружбу, уваженіе, чистоту нравовъ, ціломудріе души и тіла, и въ особенности то глубовое уважение, на воторое по всемъ правамъ имъетъ мать — эта святыня семьи, — увы! занимающая первое мъсто въ нашихъ срамныхъ ругательствахъ. Въ одномъ свътскомъ журналь прошедшаго года (Нива № 50) была помъщена статья подъ заглавіемъ: Персть Божій. Воистину то — персть Божій, указывающій на мать, какъ на непривосновенную святыню и наказующій тэхъ, кто иначе смотрить на нее: дэвочка лътъ 16 (дочь прикащика въ одной экономіи) осмълилась свавать своей матери, вроткой, и провинившейся передъ дочерью

только тъмъ, что та заставляла ее работать: "чтобы тебъ старой въдьмъ—глаза повыльзли!" И воть едва были выговорены эти дерзкія до безумія слова, какъ у дочери лопнулъ одинъ глазъ.—Какой урокъ! Прислушайся къ этому уроку, русскій народь, такъ поворно относящійся къ священному имени матери!

Да, возлюбленные братчики, дъйствительно наше всенародное срамословіе—не такан житейская мелочь, на которую не стоитъде обращать вниманіе. Я укажу вамъ на другую, многимъ и многимъ, если не всему русскому народу, кажущуюся мелочь; но
опередившіе насъ по образованію ума и сердца народы увидъли,
что то не мелочь, но величайшее зло, которое и постарались
вырвать съ самымъ корнемъ. Это зло стоитъ въ родственной
связи съ толькочто указаннымъ мною, и я считаю своимъ долгомъ сказать и о немъ нёсколько словъ.

У насъ, на Руси, ругать самыми срамными словами и бить нередко самымъ зверскимъ образомъ домашнихъ животныхъ и вообще грубо и даже варварски обходиться съживою тварьюне считается и во грахъ: бьетъ нашъ народъ собаку, лошадь или вола и говорить: на то они и созданы, чтобы бить ихъ. Это своего рода хула на Всеблагаго и Премудраго Творца. Но вотъ что изследовано и доказано, что грубое и темъ болве зверское обращение съ животными есть школа для огрубънія сердца, и что оно самымъ естественнымъ образомъ переносится на семью н вообще на нашего ближняго. Да, далеко ли отъ бича, отъ котораго терпитъ лошадь, до самаго браннаго слова или оплеухи женъ, сыну, дочери и т. д.? Рува здъсь, такъ сказать, поднимается невольно, по въкоторой привычев. Но этого мало. Дознано, что большая часть уголовныхъ преступнивовъ принадлежить къ тъмъ, которые въ свое время, особливо въ дътскомъ возрасть, грубо и варварски обращались съ животными, и справедиво одинъ изъ просвъщенныхъ наблюдателей этого явленія приблизительно выразился такъ: пусть среди людей искоренится грубое обращение съ животными, и наши тюрьмы несравненно неньше будуть имыть уголовных преступниковь, чемь теперь. Подобныя неоспоримыя умозавлюченія, основанныя на неопровержимыхъ опытахъ, привели благонамъренныхъ людей западной Европы въ необходимости отврытія обществъ покровительства ние сострадания къ животнымъ, и они почти повсемвство тамъ отпрынись. На первый разъ легкомысліе встратило ихъ съ улыбкою презранія или, по врайней маръ, недоварія; но эти общества, повровительствуемыя правительствами, достигли такихъ последствій, что народъ созналь великое благо отъ кроткаго обращенія съ животными, и нівноторыя изъ этихъ обществъ, какъ достигшія своей ціли, закрылись. Я два раза путешествоваль по западной Европъ, и положительно могу сказать: не видълъ и

не слышаль, чтобы лошадь, вола, собаку и т. д. обругали или ударили. И позволю себъ заявить, что едва ли въ Европъ, да и на всей нами обитаемой планетъ, есть народъ, который такъ грубо, такъ звърски обращался бы съ живою тварью, какъ мы, русскіе люди. Насъ до сихъ поръ зовуть на западъ Европы варварами. Насколько это справедливо—мы разбирать не будемъ; но какому нибудь иностранцу достаточно только взглянуть на наше бичеваніе домашнихъ животныхъ, на нашихъ дътей, которыя наслажденіе находять безъ всякой причины пустить камнемъ въ собаку или въ невиннаго воробья,—достаточно, говорю, и этихъ прискорбныхъ явленій, чтобы укръпить понятіе объ насъ, какъ о варварахъ.

Едва ли кто повволить себъ спорить или не признавать той непререваемой правды, что грубое обращение съ животными самымъ естественнымъ образомъ служитъ въ огрубвнію нашего сердца, къ уменьшенію нашей семейной и общественной любви и даже въ умноженію среди насъ уголовныхъ, иной разъ самыхъ тяжкихъ преступленій, каковы напр. убійство отца и матери, святотатство, соединенное съ убійствомъ и т. д. А если такъ, то намъ, русскимъ людямъ, слъдовало бы употребить всевозможныя міры въ искорененію варварскаго обращенія съ животными и если на западъ Европы общества покровительства животнымъ, при тепломъ сочувствім въ нимъ правительственныхъ властей, увънчались такими счастливыми послъдствіями; то почему бы и намъ не послъдовать ихъ примъру? И появились у насъ два -три подобныхъ общества, но мы вакъ-то холодно относимся къ нимъ, да и что могутъ сдъдать какихъ-нибудь два-три общества, когда варварское обращение съ животными, какъ и срамословие, въвлись въ плоть и вровь всего русскаго народа, не исвлючая даже такъназываемаго образованнаго нашего слоя. Для блага русскаго народа мы должны бы у себя считать подобныя общества тысячами.

Трудно очистить ту кору, которая настанвается, грубветь и крвинеть на сердив человвческомъ годами, даже пожалуй—ввками. Трудно и даже невозможно выпрямить то дерево, которое прожило не одинъ десятокъ лвтъ. Невозможно сдвлать облагороженный прививокъ къ тому застарвлому, суковатому стволу, который покрытъ грубою корою, мвстами проточенъ червями или покрытъ лишаями и мхомъ. Но иное двло молодое деревцо, съ нвжными покровами, съ сввжими соками: его можно и выпрямить, и облагородить такою прививкою, отъ которой оно въ последствіи будетъ приносить самые лучшіе плоды.

Мы, русскіе люди, должны ожидать перерожденія себя въ нашемъ молодомъ покольніи, и для него сила перерожденія должна выдти изъ школы. Но наши школы такъ ли поставлены, чтобы вытьть въ нихъ силу перерожденія русскаго народа? Этоть вопросъ слишкомъ сложный, и я укажу только на одну сторону нашего школьнаго двла.

Главный недостатокъ, или своего рода порочность нашихъ школь, начиная съ нившихъ и восходя до высшихъ, тотъ, что они страдають односторонностію: въ нихъ пресладуется почти одно-развитіе умственных силь и умноженіе знаній; но оставляются другія стороны души-воля и въ особенности сердце, откуда. по слову св. Писанія, и исходять помышленія бласія или злыя. Истиню просвъщенные люди повторяють непреложную истину, что образование ума безъ образования сердца безполезно. Эту истину намъ возвъстила и Небесная Истина, поставившая во главу доброй и плодотворной жизни рода человъческаго любовь — этотъ совершеннъйшій плодъ истинно образованнаго сердца. И что мы видимъ въ жизни? Скольво получиешихъ высшее образование ума и остающихся безполезными и для себя, н для общества! Но этого мало: сколько появляется среди ихъ саныхъ тяжкихъ уголовныхъ преступниковъ и, частиве, воровъ! Повойный принцъ Альбертъ, супругъ нынъ царствующей Англійской королевы, обладавшій светлымъ умомъ, находясь при раздачв наградъ въ одной школв, высказаль такую правду, которую едва ли вто позволить себъ отвергать, именно, что сльдовало бы самыя высшія награды давать темъ учанивамъ, воторые отличаются честностью, или, что тоже, -- чистотою сердца, потому, что только при такомъ направленіи этой силы души мы можемъ ожидать честныхъ, благоразумныхъ и трудолюбивыхъ гражданъ.

Я не говорю, чтобы въ нашихъ шволахъ совершенно забывалась нравственная сторона учащихся, ихъ сердце и воля: отмъчается поведеніе, ведется перечень проступковъ, за которые и наказывають; но это далеко не то, что называется образованіемъ сердца: эдісь одна отрицательная сторона діла, но не положительная, которая имветь въ виду не уклонение сердца отъ порочныхъ ,навлонностей, а направление его въ добру, къ нравственной чистоть. Все это намъ ясиве представится, если мы припомнимъ, что у насъ развитіе добрыхъ началъ правственности въ дътякъ воздагается на одникъ законоучителей, а преслъдование порочности или проступковъ-на начальствующихъ надъ школами. Вотъ здъсь - то и главная ошибка нашего учащаго міра! Я позволяю себъ сказать, что наждый наставникъ школы въ извъстной мъръ обязанъ наблюдать за направленіемъ сердца слушающихъ у него уроки, хотя бы ариометики или географіи. Но наставники нашихъ школъ обыкновенно говорять, что нравственная сторона учениковъ не ихъ дъло. Поставимъ такой вопросъ: долженъ ди считать каждый изъ насъ своимъ святымъ

долгомъ, при видъ уклоненія нашего ближняго на путь порочности, удержать его. направить на путь добра? Едва ли вто позволить себъ отвътить на этоть вопросъ въ отрицательномъ смыслъ. То завъть Евангельской любви. "Другъ друга тяготы носите, и тако исполните законъ Христовъ" законъ любви къ ближнему. Но учащіеся въ школъ суть ли ближніе своимъ наставникамъ? Конечно, это ближніе ихъ, и притомъ такіе, о которыхъ Спасптель сказалъ всъмъ, въ томъ числъ, конечно, и наставникамъ школъ: "блюдите, да не презрите единаго отъ малыхъ сихъ".

Но если на комъ лежитъ святой долгъ направлять сердце двтей въ добру; то это на учителяхъ и учительницахъ нашихъ народныхъ школъ, отъ которыхъ зависить вся будущность нашего дорогаго отечества. Эти наставники или наставницы должны, такъ свазать, обнимать все существо питомцевъ школы; они должны, можеть-быть это вывоветь улыбку, -- наблюдать: чисты ли ногти. причесаны ли головы учениковъ. (На этотъ разъ есть преврасное сочинение одного изъ замъчательныхъ нъмецкихъ писателей, покойнаго Чшоке). Къ сожальнію, и притомъ глубокому, мы и въ нашихъ народныхъ школахъ видимъ ту же односторонность, о воторой свазано было выше, т.-е. что сердце детей, нравственность ихъ стоятъ какъбы въ сторонъ. Правда, въ последнее время наши народныя школы принимають другое направленіе; но еще есть прежиля закваска, которая, въроятно, не скоро и выведетси. Изъ нашихъ народныхъ школъ былъ изгнанъ языкъ нашей церкви. Это значить, дътей нашего народа хотели лишить той матери, которая именно можеть образовать сердце человъва. Въ нашихъ шволахъ господствующими внигами, въ родъ учебниковъ, были такого содержанія, что въ пихь ни однимъ словомъ не упоминалось о Богв, церкви и добрыхъ начадахъ нравственности. Могли ли такія книги развивать и просвъщать сердце дътей? Не односторонность ин здесь самая прискорбная?

И вотъ мы видимъ плоды этой односторонности. Уже не одно поколъніе вышло изъ нашихъ народныхъ школъ; но упрочивается ли благосостояніе поселянъ? поднимается ли народная нравственность? больше ли въ народъ сознанія подзаконности и уваженія власти? уменьшается ли величайшее народное зло—пьянство? увеличиваются ли любовь и уваженіе въ отцамъ и матерямъ? выше ли стало цвниться цъломудріе? не умножаются ли среди русскаго народа пороки и преступленія? Пусть судять меня, пусть порицають; но я, прислушиваясь въ народному голосу, не обинуясь скажу: доселъ мы не видимъ зрълыхъ плодовъ отъ нашихъ народныхъ школъ, чего нельзя не приписать именно тому, что въ нихъ образованіе воли и сердца стояло въ сторонъ. Имъемъ основаніе върить, что наши школы получать другое направленіе и принесуть тоть обильный плодъ, котораго ждеть родная земля,

и русскій народъ на опыть убъдится, что двйотвительно ученье свать, а неученье тыма.

Но пора и кончить рачь. Я заняючу ее такими пожеданіями. Вы конечно, возлюбленные братчики, внолив раздаляете мое убъжденіе, что срамословіе, особливо соединенное съ священнымъ именемъ матери, и грубое обращение съ животными должны быть причеслены въ величайшему нашему зду, которое держить въ огрубъніи доброе по природь русское сердце и ведеть его не только къ порочности, но даже къ самымъ тяжкимъ преступленіямъ. О, какъ бы я желагъ, не сомивваюсь и въ вашемъ искреннемъ желанія, чтобы въ нашихъ народныхъ школахъ это правственное зло какъ можно чаше раскрывалось предъ детьми, во всей его бевобразной наготь, чего, увъренъ, въ нихъ досель не дълалось. Братская наша школа основана на братской любви въ ближнему: и если гдв, то въ ней сердце детей должно занимать первое мъсто. Пусть же она одна изъ первыкъ подасть приивръ настойчиваго внушенія дітямъ, что срамныя слова, н особенно соединенным съ священнымъ именемъ матери, и грубое обращение съ животными - это есть школа огрубънія сердца, безиравственности, ведущая даже нь самымъ тяжимъ преступленіямъ.

Я вотъ что позволю себъ предложить братству, и что, думаю, не останется безъ добрыхъ послъдствій, имению: брать съ поступающихъ въ нашу школу, а равно и съ онончившихъ куроъ ученія въ ней, честное слово при крестиомъ знаменіи, что срамныя слова не будутъ исходить изъ усть ихъ, и что они на всякое животное будутъ смотръть какъ на твореніе Премудраго и Всеблагаго Отца небеснаго, а не поносить его, не бичевать, чего мы не можемъ не назвать самою черною неблагодарностію къ Тому, по благости Котораго мы живемъ, движемся и есмы.

И. Палимпсестовъ.

### Д-ръ ДЭЛЛИНГЕРЪ+.

Телеграфъ принесъ намъ извъстіе о смерти знаменитаго Діллингера, перваго богослова Германіи. Діллингеру было за 90 льтъ \*) и чуть не 75 льтъ служилъ онъ върой и правдой своей церкви и наукъ; съ юныхъ льтъ отличался онъ и глубовимъ и разностороннимъ знаніемъ и своими полемическими способностями \*\*, противники его искренно его ненавидъли и

<sup>\*</sup> Онъ хорошо поминать Наполеона I. \*\* Den Pfaffen Döllingerius, какъ они его называли (со словъ Гейне, который же могь ему простить какой то колкій отвать).

небанвались... От Игнацій Дэллингеръ, гордость не одной Баваріи, но и всей Германіи, родился 28 февраля 1799 года въ Бамберга. По окончаніи своего образованія, она пробыль насполько дъть капланомъ и преподавателемъ въ семинаріи, пока не получиль въ 1826 году приглашение занять канедру профессора церковной исторіи и церковнаго права въ Мюнхенскомъ университеть. Оставаясь профессоромъ, онъ быль назначень наотоятелемъ монастыря Св. Кастана, членомъ государственнаго совета и членомъ Баварской академін наукъ. Въ бурный періодъ германской политической жизни, въ 1848 и 1849 годахъ, Дёллингеръ былъ членомъ Франкоуртского парламента и руководиль здысь католическою партіей. Въ то время Дыллингеръ въ своихъ рвчахъ и работахъ являлся крайнымъ ультрамонтаномъ н врагомъ протестантовъ, но повзака въ Римъ въ 1857 году н вселенскій соборъ въ Римъ въ 1870 году совершенно измънили его взгляды. Въ 1872 году онъ былъ отлученъ отъ церкви за отказъ признать символь о непогращимости папы. Но и эта мъра не могла покодебать убъжденій престарылаго историка, воторый попрежнему продолжаль трудиться надъ исторіей церкви и вопросомъ о возсоединении церввей. Дэллингеръ до своей смерти, вызванной осложениемъ после инфлуэнцы, сохраниль полную бодрость тала и овъжесть ума. Онъ ходиль свободно, не прибъгая въ помощи палки, читалъ книги и газеты безъ очвовъ п говория звучным в голосомъ. Этимъ онъ не мало обязанъ быль своему простому, почти аскетическому образу жизни. Такъ, онъ никогда не пилъ вина или пива.

Для насъ, Русскихъ, онъ вдвойнъ интересенъ: не только какъ первовлассный ученый, но и какъ иниціаторъ и глава старонатолическаго движенія.

Дэллингеръ отдълился отъ своей цервви, которой онъ быль горячо преданъ, конечно, послъ тяжелой нравственной борьбы и не изъ-за какихъ-либо легковъсныхъ или личныхъ причинъ (напротивъ, онъ могъ получить все, что хотълъ отъ Римской куріи, еслибы согласился вступить въ сдълку съ совъстью и промолчать), но потому что не могъ иначе поступить, не могъ, потому что былъ слишкомъ честный человъкъ, слишкомъ ученый богословъ и слишкомъ любилъ истину; вотъ причины, по которымъ онъ не могъ помириться съ провозглашениемъ пацской непотръшимости, убившимъ въ Римской церкви всякое понятие о свободъ, одномъ изъ необходимыхъ оснований христіанскаго ученія.

Я быль съ нимъ знакомъ и онъ мий не разъ разсказывалъ подробности этого дъда. Помню въ особенности мое послъднее свидание съ нимъ въ Мюнхенъ.

"Я боролся сколько могь противъ провозглашенія новаго догмата, говориль онь мив. — Могь ли я поступить шначе?! могь



ди я не протестовать противъ такого преступнаго иовшества (frevelhafte Neverung), Вов ученвашие богословы, яся богословская ваука, исторія были противъ него! Всв ученвиміе, лучшіе члевы Ватиканскаго собора: Геоеле, Маре, Дюпанду и другіе боролись противъ папской непогращимости, этого датища івауитовъ, зная что въ его пользу не найдется ни одного серіовноисторическаго документа временъ нераздъленной церкви. Правда, онноненты въ посявдствін подчинились новому догмату и доказали, что уровень ихъ учености стоитъ выше уровни ихъ нравственности, у нихъ просто не достало честности и храбрости отказаться отъ мірскихъ благь (весьма значительныхъ) соеданенныхъ съ званіемъ католическихъ епископовъ! Что касается до меня и другихъ профессоровъ богосдовія, то мив было невозможно и думеть о приняти этого догмать, въдь я болье подувъва училъ не только безпрепятственно, но и съ полнымъ одобреніемъ духовнаго начальства, училъ, что непогръшима Церновь Христова, на теорію непогращимости папы вна церкви (sine consensu Ecclesiae) ны все и всегда смотрели какъ на чисто іезунтскую ультранонтанскую затью, не допускаемую настоящими учеными и довазывающую лишь желаніе подолужиться курія (den Servilismus) ен поборниковъ. Возьмите всв дучшія руководства католического въроученія, даже катихивисы, даже самые элементарные учебники, вы нигде не найдете напожой непогращимости, непогращамости вит церкви; какъ ни смотрать на приматство, на разныя прерогативы папы, на "Unitatem Eoclesiae", ни воимъ образомъ никажими софизмами вы не оснуете на михъ непогръщимости". (Моск. Въд.).

Кирњевъ.

### пасторъ версье †.

Евгеній Берсье, одинъ изъ замічательнійшихъ пасторовъ оранцузской реформатской церкви, умеръ внезапно 18 ноября пятидесяти восьми літь. Еще наканунів онъ говориль съ своимъ обычнымъ жаромъ и краснорічемъ въ собраніи рабочихъ будьвара Орнано. Онъ возвратился домой въ 11 часовъ вечера; въ два часа утра его не стало. Можно сказать, что этотъ человівкъ, рідкихъ умственныхъ и нравственныхъ качествъ, былъ пораженъ смертію среди полной діятельности своей, въ полной арівлости силъ.

Евгеній Берсье, какъ написано въ газетв "Temps", родился въ 1831 году въ очень скромной семьв кантона Vaud. Ему удалось пройти первоначальное школьное образованіе, благодаря поистинв герои ческой энергіи. Не будучи въ состоянія даже его совсвиъ окончить за неимвніемъ средствъ, онъ 18-ти

пътъ отправился на корабле въ Америку. Молодой эмигрантъ надъялся въ Новомъ Свътъ, занявъ должность прикащина или учителя, добыть достаточно денегъ, чтобы возвратясь закончить свое богословсное образованіе и последовать овоему призваню, которое влекло его къ должности пастора. Это ему и удалось сдълать. Въ 1851 г. онъ возвратился въ Парижъ, где онъ вступиль въ тесныя дружественныя и семейныя отношенія со своимъ школьнымъ товарищемъ Эдмондомъ Прессансе, въ настоящее время сенаторомъ. Съ этого времени онъ уже не покидалъ Парижа и здесь исполнялъ свои пасторскія обязанности попеременно въ разныхъ протестантскихъ церквахъ, независимыхъ отъ государства, и въ последнее время въ квартале Еtoile, где онъ создалъ цвётущій пряходъ, подчиненный оффиціальной консисторіи реформатской церкви, никогда не соглашаясь получать жалованье отъ государства.

Только на нівкоторое время, въ 1870 г., во время осады Парежа онъ вышель изъ круга своей спеціальной должности: прежде всего, чтобы организовать военные госпитали и затемъ чтобъ принимать широкое участіе въ духовныхъ беседахъ въ Сенъ-Мартенскомъ театръ, которыя такъ сильно способствовали къ поддержанію правственной энергіи и твердости парижскаго народа. Эти беседы, говориль M. Legouvé, который также принималь участіе, — были равносильны, въ голодающемъ городь, раздачв жавба. Никакого оратора такъ не слушали, никому такъ не апплодировали канъ Е. Берсье. За общественныя заслуги въ 1871 г. онъ быль сдвланъ навалеромъ Почетнаго Легіона. Онъ быль мастеромъ публичной рачи. Онъ обладаль двумя качествами, ръдкими въ импровизаторахъ: правдивостью и сдержанностью. Подобно Жюль-Фавру онъ научился хорошо говорить, много работая письменно. Слогь его ръчи быль простой, правильный, удивительно ясный и отнюдь не высокопарный. Но когда требовали обстоятельства, когда долго сдерживаемое волнение требовало исхода, тонъ его самъ собою повышался, онъ становился сильнымъ и величественнымъ и возбуждалъ то особенное потрясеніе, которымъ обнаруживается сила величайшаго краснорвчія.

### Предстоящее тысячельтіе со времени кончины патріарха Фотія.

Сообщають, что профессорь И. В. Платоновь, надълнящій нась въ 1862 году первыми свъдъніями о свв. Кирилль и Менодів и затъмъ блистательно защитившій своей "Анти-энцивливой" въ 1882 г. и "Отвътомъ" въ 1884 г. Штроссмайеру принадлеж-

ность ихъ Востоку противу дерзиихъ притязаній папы Льва XIII на принадлежность ихъ Западу, — въ виду близкаго 1000 лівтія со времени кончины (въ 891 году февраля 6 го) учителя и руководителя ихъ, блаженнійшаго патріарха Фотія, съ особенною подробностію описаль жизнь его и препроводиль свой трудъ на возрініе и распоряженіе Св. Синода, съ тою цілью, чтобы трудь его предварительно распространенъ быль журнальнымъ путемъ къ свідінію всей Россіи и послужиль приготовленіемъ и возбужденіемъ къ возданію приснопамятному патріарху подобающей чести. (Харьк. Туб. Вюдом.).

### ПОПРАВКА.

Въ послъдней книжкъ "Православнаго Обозрънія" за прошлый 1889 годъ въ статьъ: Воспоминанія о митрополить Иннокентіи на страницъ 765 в 767 ректоромъ московской академіи ошибочно упомянуть архимандрить Михаиль. Слъдуетъ поставить: ректоръ академіи протоіерей Серпьй Константиновичь Смирновъ, авторъ исторіи московской академіи другихъ почтенныхъ историческихъ сочинспій.

#### новыя книги:

Въ книжномъ магазинъ А. А. Карцева (Москва, Фуркасовскій переуловъ, д. Обидиной) продаются слъдующія вниги:

1) Полное собраніе проповідей Высокопреосвященнійшаго Димитрія, Архіепископа Одесскаго и Херсонскаго, въ 5-ти томахъ. Т. 1-й: Слова и бесіды на праздники І'осподскіє; т. 2-й: Слова и бесіды на праздники Богородичные и дни святыхъ; т. 3-й: Слова и бесіды на дви воскресные отъ педілн Ооминой до педіли Мытаря и Фарисея; т. 4-й: Слова и бесіды на дни воскресные отъ неділи Мытаря и Фарисея до Пасхи и на Великій пости; т. 5-й: Слова и бесіды на дни высоко-торжественные, на осівященія храмовъ, на тексты, на развыя случан и погребенія.—Ціна каждому тому 1 р, 75 к., сь пер. 2 р.— Т. 1-й, 2-й, 3-й и 4-й вышли изъ печати; 5-й выйдетъ изъ печати не позднію 15 февраля 1890 г.

Приложение особое въ "Полному собранию проиовъдей" Архісинскопа Димитрія съ перечнемъ всъхъ проповъдей, съ обозначениемъ темъ и заглавныхъ текстовъ и подробнымъ указателемъ содержания ихъ—

выйдеть настоящимь автомь.

Бълоруссія и Литва. Историческія судьбы сіверо-западнаго края. Съ высочайшаго соизволенія издано при министерстві внутрейнихъділь П. Н. Батюшковымъ. Съ одной хромолитогр. 99 гравюрами и картов. С.-Петербургъ 1890 г.



### объявленія.

ВЫШЛА ПЕРВАЯ (ЯНВАРЬСКАЯ) КНИЖКА

#### НОВАГО ЛИТЕРАТУРНО-ПОЛИТИЧЕСКАГО ЖУРНАЛА

# PYCCKOE OFO3PBHIE.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

I. Стихотворенія: 1) "Любовью ли сердце разгорится"; 2) "Осень". К. Р.-П. "В. П. Боткинъ, И. С. Тургеневь и графъ Л. Н. Толстой". Изъ воспоминаній А. А. Фета.— III. "Фантазія". Стихотвореніс. Я. П. Полонскаго.— IV. "Живая Загадка". Повість. Г. І—VII. К. Орловскаго. - V. "Божья Воля". Разказъ Кота Мурлыки. -- VI. "Пессимизиъ и Педагогика". Э. Гартиана (переводъ съ рукописи Вл. С. Соловьева).-VII. "Бабушкина Внучка". Повъсть. Гл. I - VII. М. В. Крестовской.-VIII. "У Сирійскихъ Христіанъ". А. И. Воейкова.— IX. "Сафо у Зеленыхъ Ключей". Повъсть. Гл. I—III. Бретъ-Гарта (переводь съ руко-писи Ө. Д.)—Х. "Переломъ въ Русской Деревић". Гл. I—V. К. Ө. Головина. XI. "Письма изъ Парижа". Письмо I. (Спеціальная корреспонденція). Г. Вельшингера.—XII. "Инсьма изъ Лондона". Письмо І. (Спеціальная корреспонденція). В. Стэда.—XIII. "Театральная хроника" С. Васильева.—XIV. "Музыкальное обозрвиіз". Н. Д. Кашкина.—XV. "Совремсиная л гопись". Отношеніе печати въ государственной живни.— Политика и междупародное право.-Необходимость реформы мастнаго управленія.—Иностранныя государства въ минувшемъ году. - XVI. "Текущіе учебрые вопросы". Н. М. Горбова.—XVII. "Эколомическое обозрѣніе". Л. II. Воронова.—XVIII. "Критика и Библіографія". 1) Русское сстествознаніе въ 1889 году. П. Ю. Зографа. 2) "Свос слово", философско-литературный сборникъ А. А. Козлова 1888-1889. П. И. Астафьева. Объявленія.

### . ПОДПИСНАЯ ЦЪНА:

|                            | ва годъ.    | на полгода. |
|----------------------------|-------------|-------------|
| Бель доставки и пересылки  | 15 р. 50 к. | 8 p. — K.   |
| Съ доставкой въ Москвв     |             | 8,50,       |
| Съ пересылкой иногородиямъ |             | 9           |

Подписка принимается въ конторъ журнала: Москва, Тверской бульварь, домъ Зыкова, № 46, въ конторъ "Московскихъ Въдомостей" (Страстной бульваръ), а также въ книжныхъ магазинахъ "Новаго Времени", въ конторъ Н. Печковской и у извъстиыхъ книгопродавцевъ.

Для подписывающихся въ конторъ журнала допускается разсрочка.

Издатель Н. Боборывниъ Редавторъ вн. Д. Цертелевъ.

### ОТЪ РЕДАКЦІИ

# "ТВОРЕНІЙ СВ. ОТЦЕВЪ"

"Творенія Св. Отцевъ" издаются при московской духовной академіи и выходять по четыре книжки въ годъ, изъ которыхъ въ каждой отъ 15 до 20 листовъ текста. Въ будущемъ 1890 году въ переводной части будетъ продолжаемо печатаніе твореній св. Кирилла Александрійскаго. Въ прибавленіяхъ будутъ помѣщаемы статьи, касающіяся ученія вѣры, христіанской правственности и исторіи церкви и сверхъ того статьи критико-библіографическія.

Въ концѣ каждой книжки будутъ печатаемы журналы собраній совьта московской духовной академін.

Цѣна годоваго изданія въ Россіи пять рублей съ пересылкою; выписывающіе изданіе "Твореній Св. Отцевъ" за границу платятъ шесть руб. съ пересылкою.

Редакція просить гг. иногородныхъ подписчиковъ адресоваться въ Сергіевъ носадъ, московской губернін, въ редакцію "Твореній Св. Отцевъ".

Изъ редакціи "Твореній Св. Отцевъ" могутъ быть выписываемы слівдующія отдільныя изданія:

Прия ст пересылкой: Творенія Св. Григорія Богослова 1—6 т. 9 р. Ефрема Сирина 1—4 томы 6 р. Василія Великаго 3—7 томовъ 7 р. 50 к. Афанасія Александр. 3—4 т. 3 р. Григорія Нисскаго 8 т. 12 р. Іоанна Лівствичника 1 т. 1 р. 50 к. Нила Синайскаго 3 т. 4 р. 50 к. Исидора Пелусіота 3 т. 4 р. 50 к. Епифанія Кипрскаго 6 т. 9 р. Блаженнаго Феодорита 7 т. 12 р. Макарія Египетскаго 1 т. 2 р. Кирилла Александрійскаго 7 т. 10 р. 50 к.

Творенія Св. Отцевъ съ прибавленіями духовнаго содержавія за 1846 и 1847, съ 1852 по 1864 годъ включительно и за 1871, 1872, 1880, 1881, 1882, 1883, 1884, 1885, 1886—1889 годы могутъ быть пріобрівтаемы съ платою за каждый годъ изданія по 5 р. съ пересылкою. Прибавленія же отдівльно отъ Твореній Св. Отцевъ съ 1844 но 1864 включительно и за 1871, 1872, 1880, 1881 (два тома), 1882 (два тома), 1883 (два тома), 1884 (два тома), 1885 (два тома), 1886—1889 (два тома въ кажд. году) годы за каждый томъ по 1 р. 50 коп. съ пересылкой.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА НОВЫЙ ЖУРНАЛЪ

# "ВЪСТНИКЪ ВОСПИТАНІЯ",

научно-номулярный, предлазначаемый для родителей и воспитателей,

имъющій выходить съ января 1890 г.

Задача "Вѣстнива" будетъ состоять въ расиространеніи среди русскаго общества разумныхъ свѣдѣній о возможно правильномъ установленіи вопросовъ воспитанія въ семьѣ и школѣ.

"Въстникъ" будеть состоять изъ следующихъ отделовъ:

1) Оригинальныя и переводныя статьи, относящіяся къ выясненію всего, касающагося семейнаго и школьнаго воспитанія; 2) Критикоисторическія статьи; 3) Мелкія сообщенія— рефераты; 4) Хроника;
5) Вибліографія; 6) Приложенія— литературно-педагогическія статьи, очерки, разсказы, воспоминанія и пр.; 7) Объявленія.

Въ "Въстникъ" примуть участіе:

Проф. Д. Н. Анучинъ, проф. А. А. Бобровъ, проф. А. И. Богдановъ проф. Н. И. Быстровъ, проф. М. А. Бълннъ, В. А. Будзько, проф. Н. П. Вагнеръ (Котъ-Мурлыка), Н. Г. Вороновъ, А. А. Головачевъ, В. А. Грингмутъ, Д. А. Дриль, проф. Н. А. Звъревъ, проф. Н. Ю. Зографъ. Н. Н. Корево, проф. В. О. Ключевскій, проф. П. И. Ковалевскій, проф. П. Ф. Лесгафтъ, п. д. ц. Н. Ф. Милеръ, Н. Ф. Михайловъ, Г. И. Морозовъ, В. Г. Нестеровъ, В. П. Острогорскій, В. О. Португаловъ, И. М. Рахманиновъ, проф. Г. Е. Рейнъ, п. д. ц. Г. И. Россолимо, проф. И. А. Сикорскій, проф. И. И. Скворцовъ, проф. А. А. Тихоміровъ, проз. М. А. Тихоміровъ, В. Ф. Томасъ, п. д. ц. Н. Ф. Филатовъ, А. Ф. Федотовъ, проф. А. В. Фохтъ, Г. И. Челпановъ, проф. В. Е. Черновъ, проф. В. Д. Первинскій, проф. Ф. Ф. Эрисманъ и миогіе другіе.

Въ изданіи предполагается не мало рисунковъ.

"Въстникъ" будетъ выходить книжками въ 6—8 листовъ, восемь разъвъ годъ, а именно: въ первые четыре и послъдніе четыре мъсяца года; въ теченіе же четырехъ лътнихъ мъсяцевъ, когда интересъ къ чтенію ослабъваетъ, журналъ выходить не будетъ.

Цъна журнала въ годъ безъ доставки 5 руб., съ доставкою и пере-

сылкою 6 руб.

Подписка и объявленія принимаются: въ конторії редакцій (Москва, Малая Бронная, Дітская больница, кварт. Главн. Д ра), въ конторів Печковской, въ книжныхъ магазиняхъ "Новаго Временн", Карбасникова, Салаева, Лангъ, Васильева и другихъ лучшихъ книжныхъ магазинахъ объяхъ столицъ. Гг. иногородныхъ просятъ обращаться прямо въ редакцію журнала.

Редавторъ-Издатель д-ръ Е. А. Покровскій.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.



Оть Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Января 24-го дня 1890 года.

# Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующія книги.

1. Размышленія є сущности христіанской въры. Соч. Гизо. Переводъ селия. Н. Серпесскато. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 11.

II. Въчкая мизнь. Пувличныя чткии Э. Навиля. Перев. сеящ.

H. Серпісаскано. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Авявагора, Өсофида Антіохійскаго, Ермія фидософа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ съ введенівані и примачаніями саящ. И. Преображенскима. М. 1867 г. Цана 1 р. 25 к., съ пересыявою 1 р. 50 к.

VI. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять кингъ противъ ересей. П. Отрывии изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П.

Преображенскимо. М. 1871. Цъна 3 руб. съ пересылкою.

V. Вопросъ о злъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля, Перев. сяям. Н. Претопонова. М. 1872 г. Ц. 75 н., съ перес. 1 р. сер.

VI. Чудеса Господа нашего Іисуса Христа. Объяснительныя примъчанія пъ евангельскимъ повъствованіямъ о чудесахъ Христорых т. Сочинение Дублинского прхіспископа Тренча, переведепнов А. З. Зиновъевымъ. Москва. 1883 г. Цава 1 руб. 30 коп. съ пересылною.

VII. Изъ денцій по церковному праву. О. проф. моск. универсятета И. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право, М.

1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ И. Система каноническаго права: о составъ церковваго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусновъи, съ перес. 2 р.

VIII. Ереси и расколы первыхъ трехъ въковъ христіанства. Ч. І. Обозраніе источниковъ для петорін древиванихъ секть. Прот.

А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.

IX. За двадцать лёть священства (1863 — 1883 г.) Слова п рачи прот. А. М. Иванцова-Платонова, законоучителя Александровскаго военкаго училища и профессора Московскаго Университета. Москва, 1884 г. Цъна 3 р. съ пересыдною 3 р. 50 в.

Х. Христосъ, Пубдичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва,

1881 г. Ижиа 75 в., съ пересылкою.

XI. Теорія дравле-русскаго церновнаго и народнаго пънія на основанія автентическихъ трактатовъ и авустическаго анадиза. Сочиненте Юрія Арнольда, Москва, 1880 г. Цъна 2 руб. съ пересмакою.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНТЕ

## ВЪ 1890 ГОДУ БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Подписная цена на годовое изданіе съ пересылкою —

Россін 7 руб., за границею 8 руб.

Подписка принимается: въ Москвъ, у редактора журнали протојерез прв церкви Осодора Студита, у Никитских в вороть, П. А. Преображенского и у известных внигопродавневы: въ Петербирнъ — въ книжномъ магазинъ Тузова. Иногород-име благоволять адресоваться исключительно таки: пъ

Редакцію «Православнаго Обозранія» въ Москва.

Просимъ обратить особенное вниманіе: желая облегить пополнение церковныхъ библютекъ и библютекъ учебнить Заведеній духовнаго відомства и министерства народили просвещения, для конхъ «Православное Обозръніе» репмендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Правосличаго Обозрънія з находить возможнымь доставить полиценками это изданіе за 1878, 1881, 1882, 1883, 1884 и 1886 ипо следующимъ пониженнымъ ценямъ: для выписывающих с за одинъ какой-либо годъ-лять руб., за два 1014 семь руб.; за три-десять руб., за четы ре-трина руб., за пять льть -семнадцать руб. за шесть 1 двадиать одинь руб. съ пересылкою.

Экземиляры «Правосл. Обозр.» за 1886 и 1887 разошлись; за 1888 и 1889 года остается прежняя

### ВЪ РЕДАКЦІИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ

Оставшіяси въ небольшомъ количесть высод парова Паста мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ перевод в со высления свящ. П. А. Преобра в со высления парова паста в парова паста парова парова паста парова Оставиня св въ несольныя въ русскомъ пере в со высления и примвчанінми къ намъ свящ. П. А. Преобра венежних примвчанінми къ намъ свящ. Примвчаніня примвчан

пересылного 2 р.—Кромв того: 1) Указатель из "Православному Обозрвизма за одиниализма. 1) Указатель из "Православному Обогр. В одиниализта 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовыму. Приз

сазателя 75 к., съ пересылном досвот Вевода Амеросія (Зер. 2) Псалтирь въ новомъ славянском моско текато. Моска 1878 г. поска поска текато. Цвив 50 коп.

Редакторъ-издатель прожет. П. Преображенскій.

От в Московскиго Луховно-цевзурно Явхо-при 24-го пив 1890 года

-окитета печатать допизанстка, Мока

AFA WESTER TOURNOTE MENTALLIANDON

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

# 1890

### Мартъ.

### CO JEPKAHIE:

- 1—40РМЫ УСТРОЙСТВА ВОСТОЧНОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ.
   Н. А. Заозережаго.
- П.—Вилософія въ современной германій. п. п. Соколова.
- П СОПРЕМЕННЫЙ «КОНФЛИКТЬ» НАУЧНАТО РАЗУМА И ПРОСТОЙ СОБЕСТИ. С—т—на.
- IV.- «ПЕТА НАШКОВЦЕВЪ. Г. И. Терлецкаго.
- "-ВИДЪНИЕ ПРОРОВА ИЛИИ. Иза Берсье. М. Бенкендорфъ.
- УІ.—РОССІЯ НАКАНУНЪ XX СТОЛЬТІЯ, Пацяціе А. Порохоминеова. В — вп.
- VII.— ROCEMON АРХЕОЛОГИЧЕСКИЙ СЪТЫДЪ ВЪ МОСКВТ. Члона Съведа.
- УП. ВОЗЗВАНІЕ О ПОЖЕРТВОВАНІИ НА СООРУЖЕНІЕ СОБОРНАГО КРАМА ВЪ Г. РЕВЕЛЬ.

#### BT HPHJOXEHIH:

IX - OPERCIDA NE VAYAMENDO MEPROBHATO MENDE B. O. RO-

### MOCKBA.

Университетская типографія, на Страстнома бульи. 1890.

Digitized by Google

«Православное Обозрѣвіе» выходить ежемѣсячно, книжевами отъ 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Подписная цѣна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвъ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные экземпляры «Православнаго Обозрвнія» за прежніе годы можно получать по следующимъ пониженнымъ ценамъ: 1861, 1862, 1863 годы — по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866, 1868, 1869, 1871, 1872, 1873 и 1874—по 3 руб. безъ пересылки, а за одиннадцать летъ—двадцать восемь рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 11 леть — за 80 фунтовъ по разстоянію.

# Отъ Москвы за каждый фунть посылокь съ к**нигами** взимается:

До Або 20 к. Архангельска 20 к. Астрахани 20 к. Асхабада 40 к. Баку 30 к. Благовъщенска 80 к. Варшавы 20 к. Вильно 10 к. Витебска 10 к. Владинавназа 20 к. Владиміра 5 к. Водогды 5 к. Воронежа 10 к. Выборга 10 к. Върваго 40 к. Вятки 10 в. Гельсингфорса 20 в. Гродно 20 в. Еватеринодара 20 в. Екатерино славля 10 к. Елисаветноля 30 к. Житоміра 10 к. Иркутска 60 к. Казани 10 к. Калиша 20 к. Калуги 5 к. Каменецъ-Подольска 20 к. Карса 30 к. Кишинева 20 к. Кіева 10 к. Ковно 10 к. Костромы 5 к. Красноярска 50 к. Куоно 20 к. К.урска 10 к. Кутанса 30 к. Къльцы 20 к. Ломжи 20 к. Минска 10 к. Митавы 20 к. Могилева 10 к. Ниж.-Новгорода 5 к. Николайстадта 20 к. Николаевска 1 р. Новгорода 10 к. Новочеркасска 20 к. Омена 30 к. Орда 5 к. Оренбурга 20 к. Пензы 10 к. Перми 20 к. Петрозаводска 20 к. Петрокова 20 к. Плоцка 20 к. Полтавы 10 к. Пекова 10 Радома 20 к. Ревеля 10 к. Риги 10 к. Рязани 5 к. Самары 20 к. Самарканда 40 к. С.-Михеля 10 к. С.-Петербурга 10 к. Саратова 10 к. Семиналатинска 40 к. Симбирска 10 к. Симферополя 20 к. Смоленска 5 к. Ставрополя 20 к. Сувалскъ 20 к. Съдвеца 20 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 40 к. Твери 5 к. Темиръ-ханъ-Шуры 30 к. Тиодиса 30 к. Тобольска 30 к. Томска 40 к. Тулы 5 к. Тургая 30 к. Улов 5 30 г. Удеаборга 20 к. Уральска 20 к. Уфы 20 к. Харькова 10 к. Херсова 20 Херсова 20 в. Чернигова 10 к. Читы 70 к. Эривани 30 к. Якутсва 90 в. Ирославля 5 в.

(1)

### ФОРМЫ

УСТРОЙСТВА ВОСТОЧНОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ \*.

### А. Епархіальное управленіе.

Первый сколько по существу своему важный, столько же и довольно естественный шагь въ стремлени церкви въ правильной организаціи ея общественнаго устройства, въ существенныхъ свойствахъ даннаго ей св. апостолами, состояль въ обозначении территоріальныхъ предъловъ и въ опредъленіи дичнаго состава твжъ отдвльныхъ общинъ, въ кои сплачивались христіане, оглашаемые, благодаря благовъствовательнымъ подвигамъ св. апостоловъ и сотрудниковъ ихъ, въ мистахъ своего жительства, и изъ совокупности коихъ, какъ бы ячеекъ, законченныхъ каждая сама въ себъ и однакоже непосредственно одна къ другой примыкавшихъ, составилась и должна была составляться вся расвинувшаяся по всему міру церковь Христова. Къ мудрости организаторской первыхъ строителей церкви должно быть отнесено, конечно, то, что въ основъ видимой организаціи ся быль положенъ опредвленный планъ и стремленіе къ униформ'в отдельныхъ различныхъ общинъ. Трудно, да едва ли въ настоящее время и возможно, точно исторически проследить, какъ и какъ скоро послъ апостоловъ осуществился этоть планъ въ томъ видъ, въ

<sup>\*</sup> Продолженіе. См. «Православное Обограніе» октябрь 1889.

накомъ церковное устройство выступаеть фактически существущимъ въ древнъйшихъ памятникахъ церковнаго законодательства и обычнаго права—въ канонахъ и уставахъ апостольскихъ (κανόνες καὶ διαταγαὶ τῶν ᾿Αγίων Ἦποστόλών). Но что касается сихъ послъднихъ, то территоріальные предълы и личный составъ общинъ здъсь представляются уже прочно установившимися, обозначенными своеобразно искуственною номенклатурою.

Апостольскія правила (12, 14, 15, 34, 35 и 36) употребляють для обозначенія территоріи, въ которой живеть отувльно, и самоуправляющаяся христіанская община термины: παροικία, πόλις и λαός 1). Центральнымъ пунктомъ или мъстомъ на этой территорів служить польстородь, посему иногда вся парыкіальная территорія обозначается однимъ этимъ именемъ 2), но обывновенно она представляется состоящею изъ города и селеній хирси 3). Что городъ и отъ него въ гражданскомъ отношени зависввшая страна или увадъ (пароікіа) съ ен предградінии и селенінии уже въ первые три въка были внъшнимъ предъломъ, за которымъ жили уже другія христіанскія общины, это засвидетельствовано историческими показаніями непререкаемой достовърности. Іустинъ мученикъ въ своей апологіи говорить: "въ такъ-называемый день солнца бываеть для сего сходъ всвхъ, проживающихъ въ городамъ или селеніямъ 4). "Или не знаете--говорить Златоусть о древнихъ временахъ-что церкви Богъ устроивъ въ городихъ. какъ пристани на моръ, чтобы, убъгая сюда отъ бурь житейскихъ, наслаждаться намъ здёсь величайшею тишиною" 5).

<sup>5)</sup> De baptismo Christi Homil. T. II p. 367-368.



<sup>4)</sup> Пр. 14-е: Ἐπίσκοπον μὴ Ἐξεῖναν καταλείψαντα τὴν Ἐσυτοῦ παροικίαν ἔτερα Ἐπιπηδῷν. Ньсть достойно епископу свою епископію оставльщу иную восхитити. Перев. Коричей вниги.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напр. въ прав. 12 читается: «аще кто изъ клира или мірянинъ отшедъ въ иномъ градъ принять будеть».

<sup>3)</sup> Прав. 34: «творити же каждому (епископу) только то, что васается до его предъла (παροικία) и сущихъ подъ нимъ странъ» (καί ταῖς ὑπ' αὐτὴν χώραις.). Прав. 35: «епископъ да не дерзаетъ вив предъловъ рукоположения творити во градъхъ и селъхъ, ему не подчиненныхъ» (ἔξω τῶν ἐαυτοῦ δρων εἰς τὰς μὴ ὑποκειμένας αὐτῷ πόλεις καὶ χώρας.).

<sup>&#</sup>x27;) «Πάντων κατά τὰς πώλεις, ἡ ἀργούς μενόντων ἐπὶ τὸ αὐτό συνέλευσις γένεται».

Съ теченіемъ времени, когда число христіанъ значительно увеличилось и когда христівне отдільной общины иміли уже вовможность собираться, кром'в городского храма, и въ храмахъ построенныхъ туть и тамъ въ увадъ, и когда церковь получила возможность владеть собственными землями ненаселенными и даже населенными, терминъ порожію въ наноническомъ правъ получиль новое назначение. Въ правидахъ такъ-называемаго Кареагенскаго собора пародкій употребляется для обозначенія отдъльныхъ частей цълаго предъла, на который простирается власть епископа, т.-е. обозначаеть то же самое, что въ настоящее время обозначаеть слово "приходъ" или парохія "). Затвиъ, въ прав. 17 Халкидонскаго собора терминъ парожіа употребленъ опять въ иномъ, какъ намъ кажется, вначенін, именно въ значения участка зомии, населенной полусвободными лицами крестьянами-присельниками - парогкої. Вследствіе такого измененія первоначальнаго значенія термина порожію діловой церковный языкъ въ средніе въка и въ настоящее время въ Греціи чаще сталь употреблять другой терминь для обозначенія округа состоящаго подъ властію еписнопа, именно терминъ "'єνόρια".

Аналогичный парикіи и эноріи округь въ каноническомъ языкъ русской церкви назывался, то "епископією", то "предъломъ". Первое наименованіе встръчается по преимуществу въ юрим-ческихъ памятникахъ русскаго происхожденія (въ посланіяхъ русскихъ митрополитовъ, въ Стоглавъ), второе довольно часто употребляется въ Кормчей книгъ, навъ переводъ пороікіс. Что же касается термина "епархія", въ настоящее время употребляемаго, то онъ введенъ былъ въ сесищальный явыкъ въ нынашнемъ значенія въроятно съ конца XVII-го въка: ибо въ двякіяхъ собора 1667 г. "епархія" употребляется еще совершенно правильно для обозначенія митрополичьяго и архіспископскаго округовъ 7); но въ Духовномъ регламентъ епархією назы-

<sup>9</sup> Ilpas. 64.

<sup>7) «</sup>Поведъявенъ же комуждо митрополиту имъти подъ собою епископи но святимъ правидамъ ради исполнения церковнаго и насения душъ человъческикъ: Новгородскаго митрополита во епархии въ Каргополъ епископу быти, въ Городецкъ наи Устюжнъ епископу же быти. Казанскаго митрополита вое пархии на Уфъ епископу быти; Ростовскаго митрополита во епархии на Углечъ быти епископу». Доноли, къ актамъ историч. V, 492, 493.

вается уже безразлично округь каждаго епископа (ч. II. о епископахъ.).

Постепеннымъ развитіемъ каноническаго законодательства по опредъленію границъ района епископской власти были выработаны слъдующія начала на случан, вызывающіе измъненіе существовавшихъ болье или менье долгое время парикій, или на случаи учрежденія новыхъ парикій:

- 1) Такъ какъ каждая парикія заключаеть въ себъ церковную общину, въ значительной мъръ автономную и долженствующую имъть необходимый штать служащихъ или должностныхъ лицъ, то предписывалось избъгать слишкомъ мелкаго дробленія большихъ парикій, особенно имъвшихъ за собою давность. Было высказано даже опредъленное правило, что малый городъ и тъмъ болъе село не должны имъть епископа: въ нихъ довлъетъ в единъ пресвитеръ 8).
- 2) При образовании новыхъ парикій должно сообразоваться съ гражданскимъ деленіемъ городовъ и къ нимъ причисленныхъ селеній и земель. Оба эти начала сохраняють свою силу и въ русской церкви до настоящаго времени.
- 3) Въ спорахъ между епископами о мъстахъ, смежныхъ той и другой епископіи, ръшающимъ обстоятельствомъ служить тридщатильтияя давность владенія мъстомъ \*).
- 4) Такъ какъ измъненіе парикіальныхъ границъ сопровождается расширеніемъ власти одного епископа и ограниченіемъдругаго; то при установленіи новой пограничной линіи непремънно спращивается согласіе мъстнаго еписпопа и православнаго народа, комхъ касается распредъленіе <sup>10</sup>).
- 5) Окончательное ръшеніе споровъ и установленіе новыхъ-

<sup>16)</sup> Каре. соб. пр. 67, 111, 112 (нумерація книги правиль).



в) Правило вполи оправдывается историческими свидътельствами о весьма сильно развитомъ въ древности стремленіи къ такому дробленію. По свидътельству Совомена въ Малой Авін на пространствъ двухъ гражданскихъ провинцій находилось до 400 епископовъ. Ц. И. VIII, 19. При св. Кипріанъ Кареагенскомъ митрополія его имъла до 300 епископовъ. Правосл. Собесъдн. 1858. III, 266: Обезръніе древнихъ формъ помъстнаго первовнаго управленія.

<sup>)</sup> IV Всел. пр. 17.

бору 11), по государственно византійскому и инымъ національнымъ законамъ – верховной свътской власти.

Какъ бы ни различался вившній объемъ парикіальной территоріи, въ разсужденіи состава лиль каждая парикія должна иміть въ себів качественно одни и ті же злементы, именно необходимые для обезпеченія за общиною въ преділахъ ея находящеюся извістной автономіи и независимости отъ каждой другой въ ея обычной жизни и въ ея внутреннемъ управленіи. Въ составів лиць каждой парикіи непремінно должны быть: епископъ, пресвитеры (неопреділенное число), діаконы (по древнему правилу семь), діакониссы (неопреділенное число), чтецы и півцы и иные низшіе служители церковные, и затімъ народъ, подраздівлющійся на "вірныхъ", "оглашенныхъ" и "кающихся"; лица перваго рода носять особое общее наименованіе, характеризующее ихъ какъ особое церковное сословіе (татра, отдо)—клійрос; а всів вмість, клиръ и вірные носять названіе: "святая Божія перковь (такого-то) города".

Въ той мъръ вакъ внутреннія отношенія парикій по дъламъ ихъ управленія различаются смотря потому, соблюдается ли въ нихъ равмовъсіе между требованіями общественнаго самоуправленія и требованіями іерархическаго начальствованія, или же получаетъ перевъсъ клерикальное или свътское чиновничество, — и такъназываемое въ настоящее время "епархіальное управленіе" принимаетъ три различныя формы: а) епископально-общиннаго; б) епископально-клеривальнаго и в) епископально консисторівльнаго устройства.

а) Епископально-общинное епархіальное устройство 12).

Самою древнею и вывств съ твиъ образцовою, идеальною оормою епархіальнаго устройства была епископально-общинная. Въ существенныхъ чертахъ своихъ она была установлена и раскрыта организующею двятельностію свят. апостоловъ и съ

<sup>11)</sup> Tamb me.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Въ иностранной литературћ по настоящему предмету заслуживають особеннаго вниманія слідующія спеціальныя сочиненія: Rothe, Die Anfänge der christl.

весьма невначительными видонаманеніями продолжала жить до IV вака до того момента, въ который начали сильно дайствовать на христіанскую живнь благопріятныя гражданскія отношенія правительственной политики, созданныя въ римской имперіи равноапостольнымъ Константиномъ Великимъ. Посему изображеніе этой формы церковнаго устройства мы и начнемъ съ указанія существенныхъ черть ея, данныхъ въ самой исторіи апостольской церкви, въ частности въ точнайшемъ изображенія ея въ Даяніяхъ апостольскихъ и апостольскихъ Посланіяхъ.

По вижшивить взаимнымъ отношеніямъ жизнь христіанъ апостольскаго въка была върнымъ практическимъ отображеніемъ той характеристики, какую даль своимъ ученикамъ Самъ основатель церкви въ сихъ словахъ: о семъ познають вы, яко ученицы Мои аще любовь имате между собою. Любовь въ Учетелю своему и между собою сврвиляла 120 братій, послв вознесенія Господа пребывавшихъ во Герусалимъ "въ молитвъ и моленія « 18), она же служила связующимъ звеномъ и быстро возрасшему обществу церкви Іерусалимской присоединеніемъ трехъ тысячъ въ день Иятидесятницы. Эта вновь присоединившаяся братія съ прежними также пребывали "въ ученіи апостоловъ, въ общенів и преломленіи хліба (14). Любовь другь по другу выражалась наружу не только чувствами участія, состраданія, внимательности во вившнему положенію братій, къ ихъ нуждамъ, страданіямъ, ватрудненіямъ, въ какія часто впадали они "бяху выну терпяще", но и въ общеніи встьми духовными интересами. Это быль союзъ. ассоціація не только людей расположенныхъ, симпатизирующихъ другъ ко другу по общей вившией судьбв, но и союзъ единодушія и единомыслія. Какъ никто не утанваль ничего изъ своихъ матеріальныхъ достатковъ и предоставляль ихъ въ пользованіе общее, такъ никто не утанвалъ отъ другаго и цълаго общества своей души: ощущаль ли внутреннее восторженное настроеніе,



Kirche und ihrer Verfassung. 1837. В. І. Lechler, Die neutestamentliche Lehre vom heiligen Amte. Stuttgart. 1857. Bickell, Geschichte d. Kirchenrechts. 1849. 1 В. Тh. 2. Здёсь же находится и полное указаніе дитературы по сему предмету. Въ русской дитературё особеннаго вниманія заслуживаеть изслёдованіе г. Камтина: Поддинность посланій св. ап. Павла къ Тимонею и Титу. Riebs. 1888 г.

<sup>13)</sup> Дѣян. І, 14.

<sup>14)</sup> Двян. II, 42. ·

оно изливалось во вдохновенной пророческой рѣчи, молитвѣ, провидѣлъ ли или предчувствовалъ ито одушевленный пророческимъ наитіемъ какое либо событіе, наир. бѣдствіе, угрожающее цѣлому обществу братій или какому-либо отдѣльному лицу, онъ не утасвалъ этого предчувствія, но свободно высказывалъ его; ощущалъ ли въ сознаніи своемъ какое-либо недоумѣніе, мучащее сомнѣміе, онъ отврыто и публично высказывалъ его. Примѣръ такого отношенія искренности и откровенности подавали сами св. апостолы и настойчиво требовали, внушали, убѣждали иъ нимъ своихъ учениковъ. Матерняя церковь іерусалимская, пронякнутая духомъ сей христіанской любви, была образцомъ для другихъ и въ семъ отношеніи и всѣ они подражали ей въ этомъ неуклоино.

Для насъ въ высшей степени важно отметить эту черту въ жизни христіанъ апостольскаго въка потому особенно, что она опредъяла собою и существенный харантеръ того, что принято навывать церковнымъ управленіемъ. Церковное управленіе аностольского вака было открытымъ, публичнымъ, общественно совъщательнымъ. Трудно, едва ли даже возможно отыскать въ дъйствіякъ св. вностоловъ какой-либо наменъ на то, чтобы они вогда-либо дъйствовали севретно отъ върующихъ, предпринималикакія-либо мівры не посовітовавшись предварительно со всею цервовью даннаго мъста. Напротивъ въ Дъяніяхъ апостольскихъ находится множество свидетельства въ пользу того, что они распрывали предъ всемъ множествомъ свои планы и осуществаяли ихъ при общей съ ними молитев, совъщания съ нимъ и при содъйствии его. Избраніе семи дівконовъ произощио при участія всего общества іврусалимской церкви: "и одобрево было сіе предложеніе встиъ собранісиъ, и избраша Стефана"... 15) Въ цервы Антіохиской одина иза пророкова Агава предвоввастиль въ общемъ собранія христіанъ голодъ, имвющій последовать во всей вселенной, и братія постановили, каждый по достатку своему, послать пособіє братіямъ, живущимъ въ Іудев " 16). Ап. Павель повельваеть Коринеянамь произнести приговоръ и наказаніе извъстному кориноскому гръшнику "въ общемъ собравіи" 17).

<sup>15)</sup> Aban. VI. 5.

<sup>16</sup> Двян. XI, 29.

<sup>17) 1</sup> Kop. V, 4.

При столь широкой общественности жизнь церковная необходимо требовала прочнаго организующаго начала—всеобщаго сознанія необходимости подчиненія руководительной и распорядительной власти. Исторія апостольской перкви представляєть въ высшей степени важные моменты развитія и украпленія этого начала.

Нъкоторое время св. апостолы одии несли все бремя церковнаго служенія, одни были руководителями и распорядителями всей церковно-общественной жизни по всъмъ ея направленіямъ; затъмъ они установили должность діаконовъ, поручивъ имъ вести порядокъ въ удовлетвореніи потребностей бъдныхъ; далъе должность пресвитеровъ и наконецъ—епископовъ. Что касается перваго изъ сихъ чиновъ церковной іерархіи—діаконовъ, то апостольское установленіе ихъ такъ ясно заевидътдъствовано въ книгъ Дъяній и затъмъ въ пастырскихъ посланіяхъ, что не возбуждаеть и не возбуждало, должно полагать, никогда сомнъній. Посему, по отношенію къ сей должности мы прямо приступимъ къ изображенію характеристическихъ свойствъ ея, данныхъ въ Свящ. Писаніи.

Что служеніе бъднымъ изъ братій было прямымъ и главнымъ назначениемъ семи діаконовъ, это ясно выражено при установленіи ихъ; но что однимъ симъ служеніемъ далеко не ограничивалось содержаніе діаконской должности, -- это точно также можно усмотреть какъ изъ самаго акта установленія, такъ и изъ последующей деятельности сихъ семи діаконовъ и некоторыхъ иныхъ, принадлежавшихъ не Герусалимской, а инымъ церквамъ. Такъ, достойно приивчанія, что въ діаконы избраны были лица, исполненныя Св. Дука и премудрости, пользовавшіяся общимъ уваженіемъ въ средъ христіанъ: для одного служенія трапезамъ далеко не требовалось столь высокихъ нравственныхъ качествъ. Изъ дъятельности нъкоторыхъ изъ этого числа семи діаноновъ, засвидетельствованной внигою Деяній, отврывается, что Стефань н Фильппъ были ревностными въ дътв баспосъствованая сотрудниками апостоловъ. О последнемъ изъ сихъ діаконовъ мы встрячаемъ извъстіе, что овъ престиль евнуха царицы Евіопской, пріважавшаго въ Іерусалимъ для повлоненія 18). Свидвтельство



<sup>10)</sup> Двян. VIII, 38.

это очень важно: оно показываеть, что діаконы были наделены не только правомъ и одарены даромъ благовъствованія, но и могли совершать нъкоторыя священнодъйствія. Посему какъ бы простымъ ни представляли мы богослужение апостольского въка, мы должны въ силу этого свидътельства признать, что діаконы преимуществовали предъ прочими братіями въ совершеніи священнослуженій съ апостолами. То, что внига Двяній передаеть намъ о другихъ діаконахъ апостольской церкви, подтверждаетъ н еще въсколько раскрываеть высказываемое нами мивніе о діаконской должности. Здёсь діаконы представляются сотрудниками и спутнивами апостоловъ въ благовъствованіи. Въ гл. 13. Дъяній расказывается напр. что Павель и Варнава, отправляясь на дело благовъствованія, имъли съ собою нъкоторымь инымъ спутнивовъ и между прочимъ діакона Іоанна 19). Весьма важныя дополненія въ характеристивь служенія сихъ діаконовъ, апостольскихъ сотрудниковъ въ благовъствованіи, даеть св. ап. Павель въ посланіяхъ къ Филиппійцамъ и къ Осссалоникійцамъ. Въ первомъ о ліакон' Епафродить читаемъ: "я почель нужнымъ-говорить апостолъ-послать въ вамъ Епафродита, брата и сотруденка и сподвижника, а вашего посланника и служителя в нуждт моей" (λειτουργόν τῆς χρείας μου). Въ самомъ началв посланія въ составъ церкви Филиппиской различаются святые, -- общее названіе христіанъ, —епископы и діаконы. Въ 1 посланіи къ Оессалонивійцамъ апостоль говорить о Тимовей: "мы послали Тимофея брата нашего и служителя Божія (διακονον τοῦ Θεῦυ) и сотруднека нашего въ благовъствования Христовомъ, чтобы утвердить васъ и утвшить въ въръ вашей, чтобы нивто не поволебался въ скорбяхъ сихъ. Посему-продолжаетъ нъсколько послъ апостолъ, -- не терпя болве, я посладъ (его) узнать о върв вашей, чтобы какъ не искусиль васъ искуситель, и не сдълался тщетнымъ трудъ нашъ 4 20). Въ первомъ посланіи въ Тямовею діаконы взображаются какъ священная должность, на которую поставляются чрезъ рукоположение лица, испытанныя въ нравствен-

<sup>&#</sup>x27;') Діян. XIII, 5: είχον βὲ (και) Ἰιοάννην ὑπηρέτην; «иміли при себіз Іоанна для служенія».

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) 1, Өессалон. III, 2-5.

ныхъ начествахъ и образв жизни, подобно епископамъ и пресвитерамъ  $^{11}$ ).

Такъ разнообразны стороны діаконской должности по Св. Писанію! Діаконъ-и служитель бъднымъ, и проповъдникъ Екангелій (благовъстникъ) и священнослужитель, и нарочитый посланникъ апостола, какъ бы замъститель его, и служитель его. Если мы примънимъ установленную въ предыдущей стать влассифивацію полномочій церковной власти къ этимъ чертамъ діаконсвой должности, то она опредвлится такимъ образомъ: діаконъ апостольской церкви нивать полномочія и священной и правительственной власти. Полномочія первой-право учительства или благовъствованія, право священнослуженія. Полномочія второй: право распоряженія вмуществомъ, назначеннымъ на бъдныхъ, правососпобность въ исполненію нарочитых порученій апостола по части надзора за благоустройствомъ той или иной общины цервовной: сотрудничество и служение впостолу въ его служения. Весьма естественно предполагать, что при такихъ полномочіяхъ общественное положение и значение діалоновъ въ цернви апостольскаго въка было очень важно. Лехлеръ-въ цитованной внигъ \*, по нашему мнънію върно характеризуетъ его, когда говорить: "Положение діаконовъ въ обществъ церкви ап. въка было много важиве, чвиъ это обывновенно представляють. Ибо во 1-хъ уже одно то, что діаконство было первою (по времени) должностью после впостоловъ, и избранные въ эту должность семь были безъ сомивнія мужи и прежде того пользовавшіеся общимъ уважениемъ, ведетъ съ необходимостью къ предположению, что въ обществъ христіанскомъ это были почетнъйшія лица. Во 2-хъ, чрезъ постоянное обращение ихъ съ апостолами необходимо переходило на нихъ, вромъ такъ-сказать оффиціальнаго почета, и то высокое личное уважение со стороны върующихъ, какое оказываемо было самимъ апостоламъ. Ибо въ церкви апостольского въка рядомъ со всъмъ смиреніемъ и братскимъ равенствомъ общенія господствовало и глубовое чувство благоговънія въ божественно-установленнымъ должностямъ и искреннее чувство уваженія вы якъ носителямъ " 22).

<sup>21) 1</sup> TEMOS. III, 8-13.

<sup>\*</sup> См. выше примѣч. 12.

<sup>22)</sup> Lechler l. c. § 173.

Вторымъ по времени установленіемъ съ священно-начальственными полномочіями въ церкви апостольскаго въка были пресвитеры. Для исторіи сего установленія въ Св. Писаніи имъются слъдующія данныя.

Около 10-ти лътъ спустя по избраніи семи діаконовъ ап. Павель въ сопровождения Варнавы путешествуеть во Герусадинь для доставленія собранной въ Антіохіи милостыни церкви іерусальнской. Ибо на основаніи пророчества Агава объ имъющемъ быть повсемъстномъ голодъ антіохійскіе братія постановили оказать пособіе братіямъ во Іудев и сдвланный съ сею цвлію сборъ послать ко пресвитерамо чрезъ Варнаву и Савла <sup>23</sup>). Въ этомъ извъстів ны встржчаемъ самое первое упоминаніе о второй церковной должности апостольского въка, впоследстви являющейся уже неизмоннымо элементомо во составо церковнаго общества. Въ дальнъйшихъ извъстіяхъ вниги Дъяній мы встрвчаемся съ пресвитерами то какъ съ ближайшими совътнивами апостоловъ, то какъ съ начальнивами отдельныхъ христівневихъ обществъ. Но ногда и какъ еозникла эта должность въ церкви -- въ отвътъ на это приходится сказать только слъдующее: о происхождении пресвитеровъ въ церкви јерусалимской въ Писаніи нътъ ръшительно никакихъ извъстій; вышеприведенное свидътельство говоритъ только, что въ сей церкви въ данный моменть были уже пресвитеры. Только относительно способа установленія этой должности въ другихъ церквахъ сохранилось ивсколько извъстій. Въ XIV гл. яниги Дъяній говорится, что Павелъ и Варнава проходя черезъ Листру, Иконію, Антіохію рукоположили христіанамъ этихъ странъ пресвитеровъ въ важдой цервви. Съ этого момента преслитерство становится повсемъстнымъ въ церкви установлениемъ, занимающимъ высокое въ ней положение. Посольство изъ Антіохіи для разръшеній вопроса объ образаніи отправляется къ апостоламъ и пресвитерами; апостольскій-іерусалимскій соборъ, собравшійся по сему случаю, составляется изъ апостоловъ и пресвитеровъ 24). Прощаясь съ христівнами Асійской церкви ап. Цавелъ поручаеть пресвитеранъ Ефеса стадо Христово, въ которомъ Духъ Святый поста-



<sup>&</sup>quot;) Дѣян. XI, 28-30.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Дъян. XV.

виль ихъ епископами, чтобы пасти его, напоминаеть имъ объ обязанностяхъ, какія онъ въ теченій 3-хъ літь день и ночь со слезами внушаль имъ и въ исполненій которыхъ онъ самъ въ себі подавать приміръ 25). Обращаясь въ Іерусалямской церкви мы опять встрічаемъ пресвитеровъ, вийсті съ Іаковомъ составляющихъ кавъ бы синедріонъ съ такимъ значеніемъ, что даже ап. Павелъ сочелъ нужнымъ подчиниться рішенію этого синедріона относительно своего поведенія modus vivendi во время пребыванія въ Іерусалимъ 26).

посланіямъ св. апостоловъ пресвитеры представля-Tarke точно установленіемъ, занимающимъ положение въ мъстныхъ христіанскихъ обществахъ. Минуемъ тв мвста въ сихъ посланіяхъ, гдв они называются собственнымъ именемъ и упомянемъ о твхъ, въ коихъ описательно они обозначачаются эпитетами, изображающими ихъ положение въ христіанскомъ обществъ. Въ посланіи въ Галатамъ апостоль внушаеть, чтобы наставляемый словомъ двлился всякимъ добромъ съ наставляющимъ 27). Въ посланіи въ Оессалонивійцамъ: "просимъ васъ, братіе, уважать трудящихся у васъ и предстоятелей вашихъ во Господв, и вразумлящихъ васъ 28). Въ посланім къ Евреямъ апостоль заповъдуеть: поминайте наставниковъ вашихъ (ήγουμένων), воторые проповъдали вамъ слово Божіе (Евр. XIII, 7). Снесеніе этихъ мість апостольскихь посланій съ теми, где изображаются свойства службы пресвитерова, при водить въ убъжденію, что и именемъ этихъ πρίστάμενοι, ήγουμένοι, κατηχούντες τω λόγω обозначаются именно пресвитеры. Апостолъ Петръ завъщаеть пресвитерамъ: пасите Божіе стадо. которое у васъ, надзирая за нимъ не принужденно, по охотно.  $(\pi \circ \mu \acute{\alpha} \lor \alpha \tau \epsilon ... \acute{\epsilon} \pi \circ \kappa \circ \pi \circ \acute{\nu} \lor \tau \epsilon \varsigma)^{29})$ . Въ дъяніяхъ ап. Павелъ заповъдуеть пресвитерамъ: внимайте себъ и всему стаду, въ которомъ Духъ Святый поставиль васъ блюстителями пасти церковь Гос-



<sup>25)</sup> Дван. XX.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Дізя. XXI, 18-26.

 $<sup>^{27)}</sup>$  Γαματ. VI, 6: Κοινωνείτω ό κατηχούμενος τὸν λόγον τῷ κατηχούντι-έν πᾶσιν άγαθοῖς.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Θεσσαποπ. V, 12: «Έρωτῶμεν... ἐιδέναι τούς κοπιῶντας... καὶ προϊσταμενους ὑμῶν... καὶ νουθετοῦντας ὑμᾶς. Cp. Ραππ. XII, 8: προϊστάμενος ἐν σπουδῆ...

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) 1 Herp. V, 1.

пода и Бога. (ἐπισκόπους ποιμαίνειν τήν ἐκκλησίαν θεοῦ) <sup>30</sup>). Относительно пресвитеровъ въ 1 Посланіи въ Тимовею апостоль даетъ такое наставленіе: "достойно начальствующимъ пресвитерамъ (οί καλῶς προεστῶτες πρεσβύτεροι) должно оказывать сугубую честь, особенно тѣмъ, которые трудятся въ словъ и ученіи (ко-πιῶντες ἐν λόγψ καὶ διδασκαλια) <sup>31</sup>). Если ко всему этому присосдинимъ спеціально пресвитерское полномочіе и обязанность, выраженныя въ посланіи Іакова <sup>22</sup>), то предъ нами выступить ясно то важное значеніе, какое занимали пресвитеры въ строѣ церкви апостольскаго въка.

Но твиъ достопримвиательные то обстоятельство, что о возвикновеніи этого церковнаго установленія въ Св. Писаніи Новаго Завъта ръшительно нътъ упоминанія. Этотъ новый членъ въ составъ церковной ісрархіи представляется возникшимъ какъ будто не чрезъ особый учредительный акть, совершенный апостолами (какъ напр. установленіе діаконовъ), ибо въ противномъ случав непонятно умолчаніе о такомъ важномъ событів со стороны писателя Двяній апостольскихъ. Это обстоятельство приводить въ предположению, что установление пресвитерства попрайней-мірт въ церкви ісрусалимской или вообще среди христіанъ изъ іудеевъ не было двиствительно какимъ-либо самостоятельнымъ двиствіемъ впостоловъ, а возникло само собою чрезъ обращение во Христу старъйшинъ (пресвитеровъ) јудейскихъ. Лехлеръ, подробно и обстоятельно развившій эту гипотезу, въ завлючительныхъ выводахъ своей аргументацін говорить слвдующее: "чтобы убъдиться въ законности такого предположенія, должно принять во вниманіе ту тесную связь между христіанами изъ іудеевъ перваго десятильтія апостольской исторіи и ветхозавътнымъ культомъ. Можно положительно сказать, что 12 апостоловъ со множествомъ върующихъ по своимъ нравамъ, по образу и свладу жизни за это время были никто иные какъ іуден, увъровавшіе во Інсуса, какъ Мессію. Что это было такъ, видно не только изъ неопустительныхъ посъщеній ими храма и точнаго соблюденія предписаній Монсея — что въ особенности

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Двян. XX, 28.

ы) 1 Тим. V, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Іаков. 5, 14: «болень ин кто въ васъ, пусть призоветъ пресвитеровъ церкви и пусть помолятся надъ нимъ, помазавъ его елеемъ во имя Господне».

рельефно выступаеть въ двятельности Такова, но и изъ того, что они стояли въ столь же тъсной связи и съ синагогою даже во-время ацостольскаго собора (слъд. 17 лъть спустя по вознесеніи Господа и 14-ть по обращенів Павла 33). Но при такихъ обстоятельствахъ христіане изъ іудеовъ едва ли погли имвть вакихъ-либо собственных пресвитеровь (т. е. замънявшихъ пресвитеровъ или старъйшинъ іудейскихъ). Была еще слишкомъ свъжа память о значенія старъйшинъ-пресвитеровъ какъ нечальниковъ племенныхъ, общинныхъ и въ этомъ вачествъ представдявшихъ организующій элементь въ народной жизни іудеевъ. Чвиъ же иначе, какъ не установленіемъ своихъ собственныхъ и особыхъ старъйшинъ, христіане изъ іудеевъ могли бы порвать решительно свою связь съ веткозаветнымъ строемъ? Такое отношеніе прямо соединялось бы съ отнавомъ подчиненія этимъ старвишинамъ въ пользу овоихъ. Но не какъ новый народъ Божій выступали въ міръ христіане, а лишь какъ представители особаго направленія іудейской віры, для обозначенія котораго достаточно было выраженія секта. Дівян. (XXIV, 14) 24).

Мы далеки, конечно, отъ того, чтобы вполив раздвлять вто мивніе. Ибо не говоря уже о томъ, что въ посланіи Іакова пресвитеры христіанскіе примо называются: "πρεσβυτέροι τῆς ἐκκλησίας" 34) — пресвитерами черкви, а не пресвитерами того или иного синагогальнаго общества или іудейскаго города, представляется ни съ чвиъ несообразнымъ предполагать возникновеніе въ церкви Христовой такого важнаго, существеннаго установленія, какъ установленіе пресвитеровъ, двломъ случайнымъ. Мало убъдительно и то соображеніе, что христіане ивъ іудеевъ перваго десятильтія сохраняли живую связь съ храмомъ, синагогами и бытовою жизнію своихъ прежнихъ единомысленниковъ и соотечественниковъ. Правда, что онијпосъщали храмъ и синагогу но уже какъ іуден "увѣровавшіе во Христа"—отличіе не малое, какъ повидимому желаеть представлять себѣ Лехлеръ, а весьма



<sup>33)</sup> Свою рычь на Соборы Іаковь заключиль такь: «посаму... написать имъ, чтобы они воздержались оть осиверненнаго идолами, оть удавленика, блуда, крови: ибо законь Моисеевь оть древних родовь по всемы городамы имъеть промовыдующихь его и читается въ синагогахь каждую субботу (Дын. XV, 21).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Lechler, l. c. S. 196.

<sup>34)</sup> Iakob., V, 14.

существенное, измънявшее все міросозерцаніе іудея, вов прежнія отношенія его. Въ храмъ и синагогахъ христіане нопреимуществу проповъдывали Евангеліе, наступленіе царства Мессіи и чрезъ это до того резко отличели себя въ главахъ іудеевъ, что последніе производили нередно возмущенія и отврытыя гоненія на христіанъ. Правда и то, что весьма много старвишинъ іудейскихъ обращалось во Христу: но соединялось ли это обращение съ сохранениемъ ими и своего прежияго звания ири синагогахъ? Едва ли можно утвердительно отвъчать на этотъ вопросъ. Раціональные предполагать противное: увировавшій во Христа Распятаго іуденый должень быль порвать связь съ неми, а если это быль старвишина-лишиться своего прежняго положенія. Значеніе и положеніе его въ новомъ обществв, въ которое онъ вступиль съ принятіемъ врещенія, опредвлялось уже дичными его достоинствами, а отнедь не прежникь оффиціальнымъ его положениемъ. Конечно, справедливо предполагать, что старъйшины, обратившіеся ко Христу, срявнительно съ прочими своими согражданами отличались и болье высовими нравственными вачествами, и могле своръе — въ селу сего — достигнуть всеобщаго уваженія и въ новомъ обществъ и скоръе прочихъ достигнуть званія церковнаю пресвитерства; справедливо далве предполагать, что пресвитерство церкви-ванъ институтъ --- находино себъ нъвоторую опору, утвержделись подъ нъвоторымъ вліяніемъ весьма долгое время державшагося среди іудеевъ института старчества, но-и только. Далве этого предполагать чтолибо будетъ — по нашему мивнію — безосновательно.

Мы не находимь свидьтельствь относительно способа, канимъ производимы были въ должность пресвитера въ јерусалимской церкви; но имъемъ положительное свидътельство, что въ Иконіи, Листръ, Антіохіи Павель и Варнава "рукоположим" пресвитеровъ. Едва ли сомивваться можно въ томъ, что эти св. благовъстиви въ данномъ случав дъйствовали, снимая примъръ съ матерней, јерусалимской церкви, въ которой пресвитеры уже были. Эта церковь въ теченіе всего апостольскаго періода служила образцомъ для иныхъ церквей. Здъсь ръщались всв вопросы, возбуждавшіе недоумъніе въ иныхъ христіанскихъ обществахъ. По сему есть полное основаніе заключать, что и вышеозначенный фактъ рукоположенія пресвитеровъ былъ совершенъ по примъру и по образцу рукоположенія, принятаго въ јерусалимской церкви.

По отміченными выше чертами, ви накихи пресвитерская должность представляется внигою Двяній и апостольскими посланіями, она разво отличается отъ должности діаконской. Пресвитеры суть начальствующія лица въ данномъ, містномъ христіанскомъ обществъ-проєстштєς, ηγουμένοι; върные должны по заповъди апостольской подчиняться и покоряться имъ; они несуть ответственность предъ Богомъ о вверенныхъ имъдущахъ; они-прої отанємої, предстоятели цериви, по отношенію въ которымъ върные должны овазывать полное уважение и воздавать честь; они-погиємес-пастыри руководящіе віврныхъ въ благочестім и жизни по запов'ядямъ Господнимъ и апостольскимъ. епібкопоі — блюстители вівры и нравственности, они — учители. оглашающіе наству свою словомъ истины; они совершители христіанскаго Богослуженія не только общественнаго, но и частнаго, по требованію частныхъ (болящихъ) членовъ паствы своей. Апостолы благовъстники оставляють на ихъ попеченіе и отвътственность върныхъ, поручая пастырской попечительности пресвитеровъ утвердить ихъ въ въръ и доброй жизни. отстранить отъ соблазновъ внутрениихъ и отъинуду приходящихъ.

Нътъ нужды разъяснять потребность въ этой должности именно въ въкъ апостольскій: ледо такъ само собою ясно и естественно. Апостольская пропов'ядь шла необывновенно усп'вшно: нер'ядко одна вдохновенная проповіздь, первое же благовістіє апостола безповоротно привлекало ко Христу все множество слушающихъбыло ли это благовъстіе услышано на площади, въ синагогъ. даже въ самомъ ареопагв аемнскомъ. Иначе и быть не могло. если въ целяхъ Основателя церкви было предопределено, чтобы благовъстіемъ апостоловъ оглашена была вселенная 25). Въ святой ревности къ исполненію этого предопредъленія, каковое было заповъдію для апостоловъ, они не должны были подолгу оставаться въ местахъ благовествованія своего, но должны были пережодить съ мъста на мъсто. Но можно ли было оставлять и новопросвъщенное общество безъ руководства, безъ надрора, безъ дальнъйшаго просвъщенія въ отношеніи въры, нравственности, образа жизни, требуемой вірою? Должность пресвите-

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Шедше въ міръ весь, пропов'ядите Евангеліе всей твари... Шедше научите вся языки крестяще ихъ...



ровъ—еписконовъ, пастырей и учителей—такъ характеризуется пресвитерское служение въ Св. Писании,—какъ нельзя лучше удовлетворяло этому требованию. Нельзя опускать изъ виду и того, что въ первенствующей церкви дъйствие благодати крещения и руковозложения апостольскаго весьма неръдко сопровождалось проявлениями необычайныхъ благодатныхъ дарований (харизмы). Это обилие дарований въ неупорядоченномъ внёшне приложении производило даже нъкоторое равстройство въ церкви, какъ свидътельствуетъ апостолъ Павелъ въ своихъ посланияхъ. И опять эти явления вызывали потребность въ установлени пресвитеровъ—проєстштєς, проїстарсчоп начальниковъ, которымъ прочіе должны повиноваться, коихъ распоряжения должны быть уважаемы, кои должны отъ всёхъ пользоваться ограждающимъ достоинство и авторитетъ уваженіемъ, честью.

Такъ, естественное теченіе жизни христіанской вызывало установленіе учрежденій, предначертанных божественнымъ предвъдъніемъ Основателя церкви! Должность пресвитеровъ установлена была тогда, когда въ ней явилась настоятельная потребность, и установленіемъ ихъ эта потребность была удовлетворена. Новопросвъщаемыя христіанскія общества въ нихъ получили руководителей, учителей, пастырей и епископовъ. Апостолы препоручили имъ большія по сравненію съ діаконскими полномочія и возложили на нихъ болье трудныя обязанности, которыя дотоль они несли сами. Но они сами съ наиболье изъ совершенныхъ своихъ учениковъ несли еще обязанности благовъстниковъ и лично осуществляли права и высшаго надзора, выстаго епископства надъ всею церковію, въ коей уже различались отдельныя христіанскія общества или церкви. Въ посланіяхъ апостола Павла уже поименовываются церкви: Кориноская 36), Галатійская 37), Оессалонивійская 38). Упоминаются кромъ того отдъльныя общества "съ епископами и діаконами" пресвитеры, которые въ некоторой мере отправляли и обязанности епископства и посему иногда называются и епископами, были

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) 1 Корине. I, 2. 2 Корине. I, 1.

<sup>17)</sup> Iasar. I, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Өессалон. I, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Филии. I, 1.

рукоподагаемы, какъ и діаконы, самими апостолами смотря по потребностямъ данной общины и управляли ею въ отсутствін апостола, но однако же подз ею верховным надзоромъ. Апостолы, каждый въ отдільности посіндали по временамъ эти общества и исправляли заміченные въ нихъ недостатки, равно какъ и довершали оставленное до времени "не оконченнымъ" 40). Но они дізлали это не только непосредственно и лично, а и чрезъ посланія и чрезъ особо уполномоченныхъ на то лицъ, именно намболье ревностныхъ благовъстниковъ, подвизавшихся съ ними въ проповіданіи Евангелія. Это посліднее обстоятельство заслуживаєть особеннаго вниманія, какъ подготовительный моменть къ установленію дальнійшей, высшей, епископской должности.

Въ посланіяхъ апостола Павла встрачаются неоднократно извъстія о нарочито уполномоченныхъ апостоломъ лицахъ въ ту или иную цервовь. Эти уполномоченные действують вакь замвстители апостола-всвии правами его, и апостоль, посылая такого уполномоченнаго, заповъдуеть оказывать ему уважение и исполнять его распоряженія такъ, какъ бы они исходили отъ самого апостола. Тимовей и Тить, по преданію церкви бывшіе епископами Ефеса и Крита, по посланіямъ ап. Павла являются уполномоченными апостола въ церквахъ коринеской и еессалонивійской, не говоря уже о церквахъ ефесской и критской, въ коихъ они въ последние годы жизни ап. Павла представляются пребывающими неотлучно. О Тимовев, посылая его въ Кориноъ для вразумленія и благоустроенія церкви, взволнованной обравовавшимися тамъ раздъленіями на партіи, апостоль пишеть: "для сего я посладъ къ вамъ Тимовея, моего возлюбленнаго и върнаго въ Господъ сына, который напомнить вамъ о путихъ моихъ во Христь, какъ  $\mathcal A$  учу вездь, во воявой церкви  $^{44}$ ). Въ посланія нъ оссолюнивійцамъ ап. Павель называеть Тимоося своимъ сотрудникомъ въ благовъствовании и говоритъ, что онъ посланъ къ оессалоникійцамъ для утвержденія ихъ и утвшенія въ въръ, что онъ посланъ узнать о въръ ихъ, чтобы какъ не исвусиль ихъ искуситель и не сдълался тщетнымъ трудъ его 40).



<sup>40) 1</sup> Тим. сего ради оставивъ тя въ Крите, да недовончанная исправими.

<sup>41) 1</sup> Kop. IV, 17.

<sup>42) 1</sup> Өессолон. Ш, 2-5.

О Тить апостоль въ посланіи къ кориненнамъ свидьтельствуеть: "это -- мой товарищъ и сотрудникъ у васъ 43). Въ приведенныхъ мъстахъ не видно, какія въ частности порученія возложены были на этихъ нарочитыхъ посланниковъ апостола и въ чемъ состояли полномочія имъ дарованныя. И то и другое раскрыто полно въ пастырскихъ посланіяхъ. Если мы и не имвемъ достаточныхъ основаній предполагать, что и въ прежде упомянутыхъ посольствахъ Тимоеей и Титъ осуществляли тв же самыя полномочія, какія изображены въ пастырскихъ посланіяхъ, то дли насъ важно и то уже, что впослъдствіи, т.-е. въ самый поздній періодъ апостольской исторіи никто иной, а именно эти сотрудники апостольской въ благовъствованіи облечены были такими полномочіями.

Тимовей и Титъ были не единственными благовъстнивами, впоследствие ставшими постоянными заместителями впостоловь въ отдъльныхъ церввахъ. Апостолъ Павелъ упоминаетъ изъ таковыхъ лицъ: Климента 44) впоследствие епископа римскаго, Крисвента. Луку и Марка 45). Но не можетъ быть сомивнія въ томъ, что и прочіе апостолы имали таковыхъ же сотрудниковъ въ благовъствованіи и въ новоустрояемыхъ ими церквахъ снабльвали ихъ такими полномочіями, какъ и ап. Павелъ своихъ сотрудниковъ. Достопримъчательно, что чинъ благовъстниковъ или евангелистовъ занимаетъ высокое мъсто въ составъ церковныхъ лецъ, исчисляемыхъ апостоломъ Павломъ въ посланія къ ефесянамъ: Той далъ есть овы убо апостолы, овы же пророки, овы же благовъстники, овы же пастыри и учители " \*"). Если выдъдить изъ сего перечня чиновъ церновной јерархіи чинъ пророжовъ, составлявшій и въ апостольской церкви учрежденіе чрезвычайное, вызываемое какимя-либо особыми обстоятельствами церкви; то въ ряду непрерывно действующихъ церковныхъ сыдовъ ченъ евангелистовъ занимаетъ второе послё апостоловъ мъсто и высшее пастырей и учителей (т.-е. пресвитеровъ). Безъ сомивнія, высокое місто соотвітствовало и ихъ высокому подоженію и вначенію въ церкви: оно-выше пресвитерскаго. Этимъ

<sup>43) 2</sup> Корине. VIII, 23.

<sup>44)</sup> Филип. IV, 3.

<sup>45) 2</sup> THMOS. IV, 10.

<sup>46)</sup> Epec. IV, 11.

и объясняется, почему въ качествъ своихъ уполномоченныхъ апостолъ Павелъ (предполагается—и другіе апостолы) посылалъ не пресвитеровъ, а благовъстниковъ.

Въ Свящ. Писаніи Новаго Завіта ніть упоминанія объ установленіи епископскаго чина, (накъ ніть упоминанія и объ установленіи пресвитерства); на этомъ основаніи обыкновенно полагають, что епископство въ позднійшемъ свыслі явилось ужевъ вікъ послі-апостольскій и образовалось постепенно икъ пресвитерства. Предсідатель пресвитеріума съ теченіемъ времени пріобріталь боліве и боліве значенія и віса въ общині и въ самомъ пресвитеріумъ и такимъ путемъ возрось до превращенія въ отдільный институть епископа.

Это объяснение происхождения епископского звания противорвчить и общему церковному преданію и ходу развитія церковнаго устройства, изображаемому въ самомъ Свящ. Писанів. Такъ, при такомъ объяснении происхождения епископскаго звания мы не знали бы, что сделать съ следующими свидетельствами Св. Иринея Ліонскаго: "(episcopis), quibus (apostoli) ipsas ecclesias committebant; valde enim perfectos et irreprehensibiles in omnibus eos volebant esse, quos et successores relinquebant, suum ipsorum locum magisterii tradentes" 47). "Omnes enim hi (haeretici) valde posteriores sunt quam episcopi, quibus apostoli tradiderunt ecclesiam" 48). Здысь рычь идеть не о пресвитерахь (которые въ Писаніи действительно называются иногда епископами и апостольское происхождение коихъ несомивнио), ибо пресвитеры нигав въ Писаніи не называются преемнивами — successores апостоловъ; нельзя къ пресвитерамъ примънить и сихъ словъ: (quibus) suum locum magisterii tradentes. Главнымъ призваніемъ пресвитеровъ было по Св. Писанію не учительство, а управленіе и пастырство. Здісь св. Ириней разуміветь епископовъ, а между темъ говорить, что апостолы поручили имъ церковь. Мыне знали бы, что сдълать и съ свидетельствомъ того же св. Иринея о Поликарий Смирнскомъ, который не только наученъ былъ апостолами и обращался со многими видъвшими Христа, но и поставленъ былъ во епископа апостолами въ Асію въ церкви



<sup>47)</sup> Contr. haer. III, 3. § 1.

<sup>40)</sup> Ibid. V, 20. § 1.

Смириской " 4"). Что оставалось бы сдалать намъ съ общецервовнымъ преданіемъ о епископствів праведнаго Іакова брата
Господня? Какъ послів сего смотрівть на посланія св. Игнатія
Богоносца, такъ сильно внущающія долгъ повиновенія епископамъ? Все это пришлось бы отрицать, отвергать. Такъ дійствительно и поступають отрицающіе божественное и апостольское
установленіе епископства. Но отрицаніе — не объясненіе Всецерковное убъжденіе въ богоустановленности епископства и
исныя свидітельства о семъ мужей апостольскихъ — оакты, съ
которыми приходится считаться и опровергнуть существованія
комхъ простымъ отрицаніемъ нельзя. Кромів того и по ходу
развитів церковнаго устройства, наображеннаго въ Св. Писаніи,
вытекаетъ съ необходимостію божественно-апостольское установленіе епископства.

Мы видели, что установление діаконства и пресвитерства соверимлось постепенно по мёры потребностей христіанской жазни и видвли также, что пресвитерство не было завершительнымъ установленіемъ въ глазахъ апостоловъ: они не вручали пресвитерамъ церквей въ безконтрольное управленіе, по внимательно наблюдали за ними и въ важныхъ случаяхъ отправляли въ нимъ своихъ нарочито уполномоченныхъ. Ясное дъло, что управленіе церковію чрезъ пресвитеровъ было явленіемъ лишь временнымъ, возможнымъ лашь при жизни самихъ апостоловъ. Вопросъ--- вто долженъ заивстить ихъ, необходимо долженъ быль разрвшиться мь концу апостольского выка и уже въ посленіямь апостольскихъ ны видимъ, какъ онъ быль разрешенъ. Не пресвитерамъ, находившимся въ Ефесъ, не нодлегін ихъ поручаеть авостоль цервовь ефесскую, но Тимовею благовъстнику, ревностному сотруднику своему; равнымъ образомъ и церковь острова Крита поручается апостодомъ Титу-другому благовъстнику. Такимъ образомъ, благовъстникъ, ближайшее довъренное лице апостола становится его замъстителемъ въ мъстной христіанской общинь; онъ начальникъ въ ней, благоустроитель порядка ея, судія надъ всвии сочленами, включая сюда и пресвитеровъ; прододжатель двла апостола, довершитель недовонченнаго самимъ апостоломъ; онъ и высшій въ ней учитель. Пресиство апостольской власти

<sup>49)</sup> Contr. haer. III, 3, 4.

и служеніе апостольства, по мысли ап. Павла, долженствуєть перейти не на пресвитеровъ мъстной общины, но на одногоизъ благовъстниковъ, назначенняго на то самимъ апостоломъ. Безъ сомивнія въ столь важномъ двяв вившняго устройства цереви ап. Павель двиствоваль не своебразно какъ-либо, а совершенно сходно съ прочими апостолами, и дъйствовалъ при томъ не по собственному плану и произволенію, а лишь осуществиям намерение и волю Основателя первви. Общепервовное преданіе о епископствъ Іакова брата Господня въ ісрусалимской церкви въ этомъ отношение пролеваетъ столь же значительной свыть, накъ и въ разсуждени вопроса о происхожденіи служенія діаконскаго и пресвитерскаго. Церковь ісрусалимская шла впереди и служила образцомъ для прочихъ церввей вавъ въ установленіи діаконства и пресвитерства, такъ и въ установленіи епископства. Ап. Павель, дійствовавшій въ первомъ отношеніи согласно съ практикою церкви іерусалимской, не могь какъ-либо иначе дъйствовать и въ важивйшемъ вопросъ цервовнаго устройства-установленіи преемничества апостольсваго-епископства. Достойно примъчанія, вромъ того, и то обстоятельство, что ап. Павель выражаеть законь о епископствъ въ строго категорической формъ: "върно слово"; "подобаетъ епископу быти" 50). Но въ такой категорической формъ апостояъ не высказываеть своихь собственныхь советовь или наставленій, а только заповъди и повельнія Господии. Здесь-достаточно сильное основаніе полагать, что установленіе епископа, какъ единодичнаго замъстителя апостола, совершено было апостолами не иначе, какъ по предначертанному и преподанному имъ плану самого Основателя церкви.

Итакъ по ходу развитія церковнаго устройства въ въкъ апостольскій выходить, что по времени происхожденія епископство занимаєть третье мъсто и служить завершительнымъ моментомъ въ образованіи ісрархіи церковной апостольскаго въка. Отдалять происхожденіе епископства за черту апостольскаго періода значить идти въ разръзъ съ ходомъ развитія устройства церкви, ясно изображаемаго св. Писаніемъ. Мало того признать проис-



<sup>50) 1</sup> Temos. III, 1-2.

хожденіе епископства въ въкъ послъвностольскій, какъ дальнъйшую ступень после пресвитерства въ развитіи церковнаго устройства - значить допустить очевидную несообразность, противорвчащую достоинству устроительной мудрости впостоловъ и церковной исторіи. Если епископальная форма болье совершенна по сравнению съ пресвитеріанскою: то странно предполагать, что св. апостолы остановились въ устройствъ церяви на низшей формъ и уже только ученики ихъ, по смерти ихъ додумались до болъе совершенной и на мъсто апостольской ввели въ церковь ими самими изобретенную. Векъ после-апостольскій представляется историческими свидітельствами крайне неблагопріятнымъ для какого-либо усовершенствованія во вившнемъ устройствъ церкви. За это время мы видимъ жестокія гоненія и вознивновеніе ересей: по сравненію съ въкомъ апостольскимъ это быль въкъ не только не лучшій, но въкъ тяжелый и бъдный, церковь, если позволительно такъ выразиться, находилась въ вритическомъ положении. И неужели въ этотъ то въкъ церковь и сделала прогрессивный шагь въ своемъ устройстве по сравненію съ въкомъ предшествовавшимъ? Предполагать это значить предполагать совершенную историческую несообразность. Свудныя историческія свидътельства объ этомъ времени, писанія мужей апостольскихъ, св. Иринея, Іустина мученика говорять повидимому совершенно противоположное. Они говорять именно, что за это время церковь была и именно въ лицълучшихъ своихъ представителей строго консервативна. Ея усилія направлены были на сохранение въ точности учения проповъданнаго апостолами, ихъ заповъдей и учрежденій. Мужи апостольскіе, пророки и благовъстники 51), обходя разныя церкви, наставляли и убъждали христіанъ ревностно соблюдать устроенное и заповъданное апостолами, наблюдали за тъмъ, всюду ли единообразно исповъдуется ученіе, соблюдаются установленія, и исправляли несогласное съ симъ. Новшества вводились еретиками, а цервовь твердо стоила на преданіи и установленіи апостольскомъ. Что во II-мъ въкъ въ числъ таковыхъ почиталась и іерархическая степень епископа — объ этомъ весьма ясно

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Такъ назыв. Учение св. апостоловъ еще знаетъ этихъ дицъ въ составъ церков, общества.

свидътельствуютъ посланія св. Игнатія Богоносца и книги противъ ересей св. Иринея Ліонскаго. "Старайтесь все далать въ единовыслін съ Богомъ подо управленіемо впископа председательствующаго на місто Бога, пресвитеровъ, занимающихъ мізсто собора впостоловъ, и діаконовъ сладчайшихъ мив, коммъ ввърена служба Інсуса Христа" 52)-пишетъ св. Игнатій Богоносецъ. "Безъ епископа никто не двани инчего касающагося церкви. Только ту евхаристію должно почитать несомивниою, которая совершена епископомъ, или кому онъ самъ позволить. Гав будеть ещескопъ, тамъ долженъ быть и народъ, такъ какъ где Інсусъ Христосъ, тамъ и канолическая церковь. Не позводительно безъ епископа ни крестить, ни совершать вечерю дюбви, напротивъ, что одобритъ онъ, то и Богу пріятно, чтобы всякое дело было прочно и твердо" 58). "Те которые женятся и выходять за мужъ, должны вступить въ союзь съ согласія епископа, дабы бракъ былъ о Господъ, а не по похоти 54). Пусть все будеть во славу Божію. — Слушайтесь епископа, дабы и Богь (послушаль) вась. Я порука за твхъ, которые повинуются епископу, пресвитерамъ и діаконамъ". Столь сильно выраженное требованіе повиновенія епископу, какъ лицу съ высшею въ церкви правительственною властью, былобы решительно непонятно въ мужв апостольскомъ, если бы оно было направлено въ поддержанію не апостольскаго установленія, а отступленія отъ апостольского установленія, произведеннаго въ теченіе времени отъ смерти апостоловъ и до составленія св. Игнатівиъ его посланій (107 г.). Посему мы не можемъ согласиться съ мивніемъ столь почтенняго нанониста, накъ Биккаль, что возникновение епископской должности произопло именно въ этотъ моментъ времени 35). Оно противоръчитъ общему преданію церкви и представляетъ историческую несообразность.

Обращансь за тёмъ въ изображенію свействъ епископа, въ его качествё замёстителя и преемника апостола въ христіанскомъ обществе, мы на основаніи пастырскихъ посланій можемъ представить слёдующія черты его:

<sup>5</sup>b) Bickell, Geschichte d. Kirchenrechts. S. 136-146. Bd. 2.



<sup>12)</sup> Къ Магнез. гл. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Къ Смириян. гл. 8.

<sup>54)</sup> Къ Поликариу, гл. 5, 6.

- 1) Епископъ есть главное лицо при богослужении и долженъ прежде всего заботиться о неопустительномъ совершении его <sup>54</sup>).
- 2) Онъ совершитель рукоположенія въ должности пресвитера и діакона и въ семъ качествъ долженъ внимательно относиться въ образу жизни и нравственнымъ свойствямъ рукополагаемыхъ лицъ.
- 3) Овъ есть высмій начальникъ, наблюдатель и руководитель вобхъ служителей церкви въ мъстномъ христіанскомъ обществъпресвитеровъ и діаконовъ. Онъ награждаетъ особенною честью тъхъ, кто, ревностио отправляя свое служеніе, вмъсть съ тъмъ несеть подвиги въ словъ ученія. Въ качествъ высмаго начальника христіанскаго общества онъ печется о вспомоществованіи объднымъ, вдовицамъ, опредъляя матеріальное обезпеченіе отъ церкви благочестивымъ и добродътельнымъ изъ нахъ.
- 4) Онъ есть высшій судья согръшающихъ противъ своего христіанскаго званія и своей церковной должности и не долженъ быть скорымъ къ принятію обвиненія на лицъ, исполняющихъ пресвитерское служеніе.
- 5) Онъ есть высшій учитель вёры; его дёло есть дёло благов'єстника; въ семъ качествё онъ долженъ бороться съ предразсудками, заблужденіями, ложными ученіями.
- 6) Онъ есть неусыпный пастырь ввъренныхъ ему душъ и бдительный стражъ добрыхъ нравовъ христіанъ разныхъ общественныхъ положеній, пола и возраста.
- 7) Въ дичной своей жизни онъ болъе всего долженъ заинматься свящ. Писаніемъ: слово въры и доброе ученіе—его питаніе <sup>57</sup>). Въ своихъ отношеніяхъ въ разнымъ членамъ паствы своей онъ долженъ сохранять достоинство, не входить въ пустыя словопренія, но авторитетнымъ словомъ руководить, наставлять, вразумлять и навазывать несовершенныхъ или согръщающихъ.

Организація христіанских обществъ, внутренняя жизнь каждаго изъ нихъ, отношенія членовъ его и характеръ управленія представляемыя священными внигами Новаго Завъта (Дъяніями



<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) «Молю прежде всяхъ творити молитвы, моленія, прошенія, благодаренія». 1 Тимов. II, 1—8.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) 1 TEMOS. IV, 6-14.

св. апост. и посланіями апостольскими) лишь въ общихъ чертахъ, или отрывочно, орагментарио, изображаются весьма полно и въ подробностяхъ другииъ древнимъ памятникомъ и источникомъ каноническаго права-такъ называемыми уставами св. апостолов. Въ нихъ дано изображение всъхъ моментовъ христіанской жизни отдъльной христіанской общины, такъ что эта книга есть единственный и самый лучшій источнявь для изученія той формы епархіальнаго устройства, которую мы наименовали епископальнообщинною. На основаніи этого источнива мы и представимъ наиболье харантерные изъ моментовъ епархіальной жизни древнихъ христіанъ, предоставляя желанію самого читателя ознакомиться съ прочими изъ самаго этого источника, остающагося навсегда глубоко интереснымъ и глубоко назидательнымъ памятникомъ христіанской жизни какъ для лицъ іерархін, такъ и для мірянъ. Да, едва ли можно указать другую какую-либо внигу, въ которой со всею полнотою и ясностію можно было бы лицамъ іерархіи и мірянамъ уразуміть свои истинно церковныя права и обязанности, уразумыть и совнать свое положение въ церкви!

Главнъйшими и наиболъе характерными моментами епархіальной жизни, изображаемыми этимъ памятникомъ, по нашему миънію, служатъ слъдующіе: 1) общественное богослуженіе (литургія); 2) избраніе и посвященіе въ должность епископа; 3) церковный судъ по тяжбамъ и обвиненіямъ; 4) оглашеніе и крещеніе присоединяющагося къ церкви; 5) вспомоществованіе сиротамъ, вдовамъ и гонимымъ за исповъданіе Христа.

Общественное богослуженіе, соединенное съ принесеніемъ безкровной жертвы, по апостольскимъ уставамъ, есть самый главный и важный моменть христіанской жизни; въ то же время это есть и точнъйшій выразитель церковно-общественнаго строя и отношеній отдъльной христіянской общины.

Епископъ долженъ озаботиться, чтобы общество имъло особый молитвенный домъ для общаго богослуженія. "Домъ (оїкоς) да будетъ продолговатый обращенный на востокъ, съ объихъ сторонъ имъющій притворы (παστοφόρια), также обращенные къ востоку, на подобіе корабля. Въ срединъ его долженъ стоять престолъ ( $\theta \rho \acute{o} vo \varsigma$ ) епископа, а около него по сторонамъ мъста дли засъданія пресвитеровъ; діаконы должны предстоять, въ удобной

одеждъ, готовые въ служенію, подобно матросамъ и охранителямъ стънъ (τοιχάρχοις). Позади-мъста для народа 58).

Въ этомъ вданіи-корабле епископъ долженъ собирать наству свою если не важдодневно, то во всякомъ случав въ воскресный и правдничные дни 60). "Когда собираеть церковь Божію, какъ кормчій большаго корабля, приказывай составлять собранія (очνόδους) со всемъ искусствомъ, заповедуя діаконамъ, какъ корабельщикамъ уготовлять мъста братьямъ, какъ пловцамъ, со всъмъ прилежаниемъ и благоговъниемъ. Попечениемъ ихъ (діаконовъ) міряне должны въ задней части храма занять свои міста н сидеть мужчины и женщины отдельно, скромно и въ добромъ порядев. Одинъ изъ двухъ чтецовъ съ возвышеннаго ивста стоя читаеть изъ Монсея и Інсуса Навина, судей и царствъ, паралипоменонъ и возвращение изъ плена, кроме того изъ Іова, Соломона и 16-ти пророковъ. Послъ же двухъ чтеній другой поеть псалмы Давида, а народь подпівваеть авростихи. Послі сего прочитываются Дъннія наши и посланія Павла сотрудника нашего, которыя онъ посылать дерквамъ по внушенію Святаго Дука; потомъ діаконъ или пресвитеръ читаетъ Евангелія, которыя передали вамъ я, Матеей и Іоаннъ, и которыя сотрудники Павла, Лука и Маркъ, принявъ оставили вамъ. И вогда читается Евангеліе, всв пресвитеры и діаконы и весь народъ стоять въ глубокомъ молчанін, ибо написано: молчи и слыши Израиль. И еще: ны же ту стани и услышиши 60). Посят сего увъщають народь пресвитеры, по одному, но не вст, послт имъ епископъ, который подобенъ коричему. И да стоять привратники при входахъ мужчинъ, охраняя ихъ (входы), а діакониссы при входахъ женщинъ, по праву надсмотрщиковъ корабля: ибо и въ храмъ Божіемъ долженъ соблюдаться тоть же порядовъ и образъ, что и въ скиніи свиденія. Если же кто окажется занимающимъ не свое место, то таковаго діаконъ да отведеть по праву штурмана корабельнаго на подобающее ему масто: ибо церковь подобна не кораблю только, но и двору овчему. Ибо какъ пастыри каждаго изъ безсловесныхъ, разунею новлищъ и овецъ, устанавли-

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Διαταγαί τ. άγ. "Αποστόλων, βιβ II, κιφ. 57. Имбемъ въ виду изданіе Питры.

<sup>59)</sup> Ibid. KET. 59.

<sup>60)</sup> Cp. Bropos. VI, 31; XXVII, 9.

вають по роду и возрасту и каждое изъ нихъ сближается съ подобнымъ себъ: такъ и въ церкви юноши да сидять особо, если есть мъсто, если же нъть, да стоять прямо; преклонные же возрастомъ да сидять въ порядкъ; отроковъ стоящихъ да пріимуть подъ свое наблюденіе отцы и матери ихъ; дъвицы также (да сидять) въ особомъ мъстъ, если таковое есть, а если нъть, да стоять позади женщинъ; вступившіе въ бракъ и уже дътей вмъющіе да стоять особо, дъвственницы же, вдовицы и старицы (πρεσβύτιδες) да стоять или сидять впереди всъхъ. Да наблюдаеть же смотрящій за мъстами діаконъ, чтобы каждый изъ входящихъ приходиль на свое мъсто, а не садился у входа. Точно также діаконъ да смотрить за народомъ, чтобы никто не шептался, не дремаль, не смъялся, не перемигивался: ибо въ церкви должно стоять разумно, бодро и внимательно; имъя слухъ простертый нъ слову Господа.

Посла сего по выхода оглашенных и кающихся вса вмаста вставши и обратившись къ востоку молятся Богу, восшедшему на небо небеси на востокъ, воспоминая и древнюю пажить рая на востокъ, откуда первый человакъ былъ изгнанъ, преступивъваповадь по лукавому совату змія.

Изъ діавоновъ же по молитвів одни дійствують въ приношеніи евхаристів, служа со страхомъ Тілу Господа, другіе же наблюдають за народомъ, да сохраняется молчаніе.

И предстоящій архіерею діаконъ говорить въ народу: да нивто ва кого, да нивто въ лицемърін! По семъ да цълують другь друга, мужчины мужчинь, жевщины женщинь дълованіемъ Господанимъ, но не лукаво, водобно Гудъ, цълованіемъ предавшему Господа. Послъ сего діаконъ произносить моленіе за всю цервовь и за весь міръ и страны его, за плодоносіе земли, за священинновъ и начальниковъ, за архіерея и царя и всеобщій міръ.

После сего архіерей, помолившись о мире народа, благословляеть его, какъ заповедаль и Монсей священникамъ благословлять народъ, сими словами: да благословить тебя Господь и сохранить тебя; да явить лице Свее надъ тобою и да помилуеть тебя; да обратить Господь лице свое къ тебе и даруеть тебе миръ. Такъ и епископъ да помолится и сважеть: спаси люди Твоя, Господи, и благослови достояніе Твое, еже стяжаль еси и содёлаль честною кровію Христа Твоего и наименоваль царсвимъ священствомъ и народомъ святымъ. После сего приносится жертва: весь народъ стоя молится тайно, и когда будетъ принесена, пріобщается каждый чинъ особо тела господня и честной крови по порядку со страхомъ и благоговеніемъ приступан, какъ къ телу царя; женщины съ покрытыми головами, какъ прилично женщинамъ, подходятъ. Двери тщательно да охраняются, чтобы не вошелъ неверный, или еще наудостоенный крещенія.

Если же придеть изъ другой парикіи брать или сестра, принося миръ, діаконъ долженъ изследовать относительно ихъ: върные ли они, въ миръ ли съ церковью, неосквернены ли ересью, равнымъ образомъ — замужвяя или вдова; и такъ узнавъ, что они двиствительно върные и единомысленны о Господъ, пусть отведетъ важдаго изъ никъ въ приличествующее ему мъсто. Если же изъ другой парикіи придеть пресвитеръ, да принять будеть въ общеніе пресвитерами, если діаконъ-діаконами; если епископъ, да сидетъ съ епископомъ, удостоенный равной чести съ нимъ. И попроси его, епископа, сказать народу слово ученія: увъщание в наставление странныхъ охотно выслушивается и приносить великую пользу, ибо ни одинь пророкъ-говорить (Писаніе)-не пріятенъ во отечествъ своемъ. Повволь ему принести и благодареніе; если же по свромности, какъ свойственно муд-DOMY, MELAN CONDAHNTE VECTE TROM OTRAMETCH MEDINETE MEDINET. побуди его преподать благословение народу. Если же во время собранія 61), войдеть вто-либо иной благообразный вли славный жизнію странникъ, или присельникъ; ты еписелопъ-говоришь ли (въ это время) слово о Богь, или слушаещь поющаго или читающаго, не оставляй изъ лицепріятія служенія слову, дабы оказать пришедшему честь, но оставайся спокойнымъ, не прерывая своего слова или слуха; а пришедшаго пусть примуть братія чрезъ діаконовъ. Если не окажется ему места, діаконъ предложивъ кому либо меньшему возрастомъ уступить масто кротно, безъ гивва, да посадить прищельца. Братолюбецъ справеданво поступить, если сдваветь это и самъ по себъ. Если же онъ противится, принудь его встать и поставь его свади встать, да научатся и прочіе давать місто честнійшимь. Если же вой-

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) <sup>°</sup>Εν τῷ καθέζεσθαι: внегда сидѣти. Lib. II, 58. p. 208.



деть бъдный, или безродный, или странникъ, старый или юный возрастомъ и не будеть мъста, и таковымъ діаконъ отъ всего сердца своего пусть постарается дать мъсто: да не къ человъку лицепріятіе, но Богу благопріятно да будеть его служеніе. Также точно поступаетъ и діаконисса съ входящими женщинами, какъ бъдными, такъ и богатыми" «1).

Достойно примъчанія, что въ полномъ изложеніи чина литургіи, въ VIII книгъ апостольскихъ уставовъ, вторая часть ея-литургія върныхъ представляетъ "народъ" (λάος) болье дъятельно участвующимъ въ совершения литургии, чемъ первая часть литургія оглашенныхъ. Въ этой последней народъ представляется по преимуществу слушающимъ чтеніе Св. Писанія и пропов'ядь пресвитеровъ и епископа. Двятельно онъ участвуетъ только въ пънін акростиховъ при предначинаніи чтеца. Въ литургіи върныхъ — безъ предначинанія чтеца, а "весь народъ" согласно отвъчаеть на возносимыя діакономъ моленія и возглашаемыя епископомъ славословія, молитвы и благословенія. Начинается она такъ: по выходъ изъ церкви оглашенныхъ, слушающихъ, вающихся, одержимыхъ духами и новопросвещаемыхъ, діавонъ возглашаеть: "да нието изъ оглашенныхъ, да нието изъ слушающихъ, да нивто изъ новърныхъ, да нивто изъ иновърныхъ; совершившіе модитву (первую) изыдите; матери возьмите детей! Да нивто на вого, да нивто въ лицемърін! Правые (сердцемъ), со страхомъ и трепетомъ къ Господу будемь стоя приносить.

По совершение сего діаконы приносять дары епископу къ жертвеннику и пресвитеры да стануть по правую и по лівую стороны, предстоя ему, какъ ученики учителю, два же діакона съ каждой стороны жертвенника держать рипиды изъ тонкой кожи, или изъ павлиныхъ перьевъ, или платяныя и тихо отгоняють летающихъ насікомыхъ, дабы не впали въ сосуды. И архіерей, помолнящись тайно вивств со священниками и одівшись въ світлую одежду и ставъ предъ жертвенникомъ, знаменіе креста на чемь рукою сдівлаєв (в) говорить: "благодать Вседержителя

<sup>43) «</sup>Τὸ τρόπαιον τοῦ σταυροῦ κατὰ τοῦ μετώπου τη χειρί ποιησάμενος». VIII, 12. p. 400.



<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Διαταγ. βιβλ. II; кеф. 58. Полное паложеніе чина литургін см. въ VIII кингь.

Бога и любовь Господа нашего Іпсуса Христа и общеніе Святаго Духа да будеть со всёми вами"!

И всп согласно говорять: "и со духомъ твонмъ".

Архіерей: "горѣ умъ"! И всѣ: "нмѣемъ ко Господу"! И архіерей: "благодаримъ Господа"! И всѣ: достойно и праведно"! По молнтвѣ архіерея, окончивающейся словами: "Тебѣ поклоняются безчисленныя воинства ангелъ, архангелъ... непрестанно и немолчно вопіюще, весь народъ вмъсти скажетъ: "святъ, святъ, святъ, святъ Господъ Саваоеъ"!

Пріобщеніе Тъла и Крови Христовыхъ происходитъ такимъ образомъ: "діаконъ скажетъ: вонмемъ! И епископъ провозглашаетъ народу такъ: "святая святымъ"! И народъ отвъчаетъ: "Единъ святъ, единъ Господъ, единъ Іисусъ Христосъ въ славу Бога Отца благословенъ во въки, аминь! Слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ, въ человъпъхъ благоволеніе; осанна Сыну Давидову, благословенъ грядый во имя Господне, Богъ Господъ и явися намъ, осанна въ вышнихъ"!

Послъ сего пріобщается епископъ, потомъ пресвитеры и діаконы, уподіаконы, чтецы и пъвцы, аскеты, изъ женщинъ—діакониссы, дъвы и вдовы, потомъ дъти, и затъмъ весь народъ по порядку, со страхомъ, благоговъйно и въ молчаніи. И епископъ даетъ просфору, говоря: "Тъло Христа". И пріемлющій говоритъ: "аминь". И діаконъ держить чащу и подавая говоритъ: "Кровь Христа, чаша жизни". И піющій говоритъ: "аминь". И читается псаломъ 93" <sup>64</sup>).

Литургія, безъ сомивнія, главный актъ всей церковно-общественной жизни, какъ въ настоящее время, такъ и въ древности. Въ церковно-правовомъ отношеніи, какъ и въ другихъ, она служитъ показателемъ, точнымъ выразителемъ положенія и отношеній разныхъ церковныхъ лицъ, содержащихся въ составъ церковнаго общества. Здъсь примъняются къ двлу, осуществляются всъ наивысшія права, какія эти лица получають отъ церкви, здъсь же яснъйшимъ образомъ установляются между ними соотвътственныя правамъ отношенія между этими лицами, опредъляется и наружу представляется и положеніе каждаго изъ нихъ въ церкви. Посему в во всъхъ прочихъ актахъ церковной жизни положеніе и отно-



<sup>4)</sup> Διαταγ. τ. αγ. Άποστόλων, VIII, 12 — 13

шенія членовъ церкви устанавливаются и опредаляются въ полномъ соответствіи съ темъ строемъ, въ какомъ они обнаруживаются при совершеніи важнейшаго акта — литургіи. Явлеміе обратное сему было бы нестроеніемъ, дисгармоніею въ церковномъ устройстве.

Въ порядвъ постепенности, обусловливаемой различіемъ церковныхъ правъ, и сохраняемомъ во время литургіи, церковныя лица представляють слёдующую градацію: епископъ, пресвитеры, діаконы, чтецы и певцы, діакониссы, аскеты, денственницы, вдовицы, верный народъ — мужчины и женщивы, — оглашенные и кающіеся.

Соотвътственно сей градаціи выступаетъ значеніе церковныхъ инцъ и въ другихъ актахъ епархіальной жизни.

Важное вначеніе въ этой последней усвояется источнивами права общецерковному акту избранія и рукоположенія во еписвопа. Съ полною ясностію уставы св. апостоловъ различають въ семъ актё три отдёльные момента: 1) предварительное избраніе и наименованіе пресвитерствомъ и народомъ местной общины вандидата на епископство; 2) торжественное испытаніе соборомъ еписвоповъ наименованнаго кандидата въ присутствіи местнаго пресвитерства и народа; 3) торжественное рукоположеніе и посажденіе на престолъ.

Первый изъ сихъ моментовъ, ясно различаясь отъ втораго, изображенъ однакоже въ чертахъ довольно общихъ и менъе ясныхъ, нежели второй и третій. Онъ изображается именно въследующихъ словахъ: "во епископа должно рукополагать во всемъ непорочнаго, всёхъ превосходнъйшаго, отъ всего народа избраннаго. По наименовании и одобрени коего, весь народъ собравшись въ день Господень и т. д. 85).

Съ непререкаемою ясностію здъсь указывается на акть наименованія и одобренія кандидата на епископство, какъ на моменть предварительно совершаемый по отношенію къ дальнъйщему, весьма подробно изображаемому. Сей послъдній происходить по избранію и наименованіи кандидата, воъмъ народомъ

<sup>&</sup>quot;) Διαταγ. τ. αγ. Αποστ. ΥΠ 4: ἐπίσκοπον χειροτονεῖσθαι... ἐν πᾶςιν ἄμεμπτον, ἄριστον δὴ ὑπὸ παντὸς τοῦ λαοῦ ἐκλελεγμένον. Οῦ ὀνομασθέντος καὶ ἀρέσαντος, συνελθών ὁ λάος... ἐν ἡμέρφ κυριακἢ... Pitra, l. c. p. 49.



т.-е. разумъется мъстной, вдовствующей церкви. Но какъ производится это избраніе? Есть зи это выборы, производимые торжественно и оффиціально, установленнымъ порядкомъ голосованія, или же только не-оффиціальное преднамъченіе въ кандидаты лица, пользующагося общею извъстностію и доброю репутацією? Яснаго отвъта на сін и дальнъйшіе естественно возникающіе отсюда вопросы памятникъ не даетъ. Судя по аналогіи съ изображеніемъ слъдующаго момента естественнъе признать второе: по смерти епископа мъстное пресвитерство естественно озабочено избраніемъ преемника; оно составляетъ изъ себя и изъ всей церкви предварительное собраніе, на которомъ по общему соглащенію и намъчаетъ кандидата для представленія его имъющему прибыть для избранія и рукоположенія собору епископовъ 60.

Второй моментъ въ акте избранія епископскаго изображается такъ: "сошедшійся народъ вместе съ пресвитерствомъ и присутствующими здёсь епископами въ день Господень составляють благоустроенное совъщаніе. Старьйшій прочихъ (епископовъ) да вопрошаеть пресвитерство и народъ, -- (указывая на представленнаго кандидата): "сего ли желають они имъть своимъ начальникомъ"? И когда они утвердительно отвътятъ на это, снова вопрошаеть ихъ: "свидетельствують ли все они, что онъ достоинъ сего великаго и славнаго начальства? Право ли благочестіе его въ отношеніи нъ Богу? Соблюдаеть ли онъ правду въ отношенів въ людямъ? Хорошо ли управляеть онъ домомъ своимъ? Безукоризненно ли поведение его"? И когда всв поистинв, а не по предубъжденію, какъ предъ Судією Богомъ и Христомъ и Святымъ Духомъ въ присутствіи всёхъ святыхъ и служебныхъ духовъ, засвидетельствуютъ, что онъ действительно тавовъ; то снова въ третій разъ-да при уствхъ двою или тріехъ свидътельхъ станеть всякъ глаголъ — да будутъ вопрошены: во

<sup>164)</sup> Пытра къ вышеприведенному мъсту присоединяетъ отъ себя свъдующее дълвое на нашъ взглядъ примъчаніе: Vix monendum lectorem esse puto huc populum adduci non suffragium ferendi, sed testimonium dandi gratia, in partem potius informationis, ut ajunt, quam electionis receptum, nullo sane hierarchico potitum jure, ut somniarunt Richeliani aliique, sed accersitum ob solemnem illum qui adhuc obtinet ritum quo palam antistitis eligendi vita et mores declarantur, idque solum, neque aliud quidquam scite et aperte in sequentibus exponitur. p. 73.

истину ли достоинъ онъ служенія. И когда они согласно скажутъ и въ третій разъ, что онъ достоинъ, да будеть потребовань ото встя условаенный знако одобренія и дающіе ею благосклонно да будуть выслушаны <sup>67</sup>). Затімъ, при наступившемъ молчаній одинъ изъ первыхъ епископовъ вийсті съ двумя другими, ставъ бливь жертвенника, въ то время какъ прочіе епископы и пресвитеры молятся въ молчаніи, а діаконы держать на главі рукополагает маго распрытыя божественныя Евангелія, говорить въ Богу". (Даліве слідуеть молитва рукоположенія). По окончаніи этой молитвы прочіе священники скажуть аминь и съ ними весь народъ. И затімъ по молитві одинъ мать епископовъ да принесеть жертву въ руки рукоположеннаго; а на утро да посадится онъ на престоль на приличное ему между прочими епископами місто, при цізлованіи его всіми цізлованіемъ о Господії.

Довольно полно и характерно изображается нашимъ памятникомъ церковный судъ, имъвшій въ древнюю эпоху церкви глубоноважное и никъмъ не оспориваемое въ наукъ церковно-об. щественное значеніе. Характеръ и задача церковнаго суда, его

<sup>61)</sup> Διατ. τ. αγ. Αποστόλων, VIII, 4: «ἀπαίτεισθωσαν οι πάντες σύνθημα καὶ δόντες προθύμως άκουξοθωσαν. Что за условный знакъ-но требованію епископовъ — давали пресвитеры и народъ? не можемъ сказать опредъленно. Можетъбыть они протягивали каждый свою руку (откуда и слово хирогонія) въ знавъ своего согласін; можеть-быть важдый высказываль какъ умель свою похвалу но бранному, выражаль благожеланія ему напр. словами: абгос, подда стп, Іпты и т. п. Въ пользу перваго предложения служить толкование Зонары въ 1 апост. правилу, содержащее следующее свидетельство: «въ древности и самое избраніе называлось хирогонією. Ибо когда городскому народу дозволялось избирать архіереевъ, народъ сходился и одни желали одного, другіе другаго. Итакъ, даби голось большаго числа получиль перевысь, производившее избрание, говорять, протигивали руки и по нимъ считали избирающихъ каждаго. Желаемый большимъ числомъ почитаемъ былъ избраннымъ на архіерейство. Отсюда и взято наименованіе хиротоніи». Въ пользу втораго предложенія служить и досель сохранившійся въ Константинополь обычай при избраніи патріарха, что тотчасъ по избраніи Великій хартофилансь предъ собравшимся народомъ провозглашаеть: архіепископомъ Константинополя, Новаго Рима и вселенскимъ патріархомъ нарекается досточтимъйшій NN. И тогда въ средъ народа раздаются рукоплесканія и возгласы: абю, Іптщ! Что вное, какъ не остатокъ этого церковно-радостнаго событія въ жизни древней церкви, представляеть и въ настоящее время употребляющееся при священной хиротоніи многократное возглашеніе првцами «абюс» раздающееся въ отвътъ на «обюс» рукополагающаго?...



устройство, порядовъ судопроизводства дълъ и харавтеръ церковныхъ наказаній выступають со всею ясностію въ следующихъ наставленіяхъ апостольскаго устава, обращенныхъ въ ещископу и пресвитерамъ, составляющимъ судейскую коллегію:

"Добрая похвала христіанину ни съ къмъ не судиться. Если же кому случится по роду своей дівятельности или по нівкоему исвушению впасть въ тяжбу, пусть старается удадить дело миромъ, коть при этомъ пришлось бы и ущербъ понести, а не идеть въ явыческое судилище. Не попускайте того, чтобы мірскіе начальники судили ваши дала: чрезъ нихъ діаволъ наносить ало рабамъ Божінмъ и возводить на нихъ упревъ, какъ "ненивющихъ и единаго мудраго, который могь бы решить споръ о правъ и разръщить пререканія" 68). Итакъ, пусть язычники не знають о вашихъ несогласіяхъ между собою, не давайте на самихъ себя послушества невърныхъ, не повволяйте себъ быть нии судимыми, не оставайтесь у нихъ въ долгу по части даней и новинностей, но воздадите несирева несиреви и Божія Богови. будеть ли то дань, кинсонь, или дидрахма, какъ и Господь нашъ, давъ статиръ, освободился отъ повинности. Итакъ предпочитай лучше терпъть ущербъ и ревнуй о миръ не только съ братівми, но и съ невърными,--ибо потерпъвъ ущербъ въ чемъ-либо житейскомъ, ты не погубищь симъ божественнаго, если ты благочестивъ и живешь по заповъди Христовой. Если же братья шивють между собою (вражду)-чего да не будеть; -то вы, начальствующіе, должны разуметь, что таковые совершають не дъло братьевъ о Господъ, а лучше сказать — (дъло) враговъ воюющихъ. И если одинъ изъ нихъ окажется кроткимъ, справедливымъ, сыномъ овъта, а другой -- неукротимымъ, дерзкимъ, норыстолюбивымъ, то сей по дознаніи (что онъ таковъ), да будеть въ запрещени, да отлучится, да понесетъ навазание братоненавистинчества; если же потомъ раскается, да будеть принять. Вравуминемые такъ (враждующіе) облегчать ваши судилища. Должно вообще прощать обиды не судьямъ, а тъмъ самимъ, кто имъетъ распрю, какъ открылъ Господь мив, Петру, вопросившему: сколько разъ прощать брату моему, согръшаюшему противъ меня? До седьми ли разъ? И сказавши: не го-

<sup>66) 1</sup> Kop. VI, 5.

ворю тебѣ до седьми, но до седьмижды седьмидесяти разъ" 69). Ибо такова воля Господня, что тѣ, кто јсуть истиниме ученики Его, не должны никогда ничего ни противъ кого имѣть, напрбезмѣрнаго гнѣва, или ярости неукротимой, или несправедливаго пожеланія, или непримиримой ненависти. Итакъ, гнѣвающихся старайтесь соединить въ дружбу, враждующихъ въ единомысліе, какъ говоритъ Господь: "блажени миротворцы, яко тіи сынове-Божіи нарекутся" 70).

Суды ваши да бывають во второй день по субботь, дабы въ случав прекословія приговору вашему, оставалось до следующей субботы удобное время уладить прекословіе и сделать враждовавшихъ примиренными въ день Господень. Соприсутствують же на суде діаконы и пресвитеры, не лицепріятно судя (крімомтєς) вакъ люди Божів, правосудно. Итакъ, какъ войдуть оба лица, да стануть въ средине суда, какъ и законъ говорить 71), те, у коихъ есть тяжба. И выслушавъ ихъ, справедливо произносите свои мивнія (ψήφους), стараясь обоихъ сделать друзьями, прежде приговора (ἀποφάσις) епископа, да не изыдеть на земле судъ на согрешивнато: ибо и на суде онъ имееть одобрителемъ и сосудящимъему Христа Божія.

Если противъ кого возводится къмъ-дибо обвиненіе и въ неправомъ хожденіи о Господъ, то и въ семъ случав подобнымъ же образомъ выслушивайте важдое изъ лицъ, обвинителя или обвиняемаю, безпристрастно и не односторонне (μονομερῶς), канъдающіе приговоръ о ввчной жизни или смерти. Ибо "праведно говоритъ Богъ — ищи правды" 12): посему справедливо осужденный и отлученный вами сдълался уже извергнутымъ отъ ввчной жизни и славы, безчестнымъ въ глазахъ праведныхъ людей и осужденнымъ у Бога. Не о всякомъ гръхъ произносите одинъ и тотъ же приговоръ, но каждому особенный, съ большимъ разсужденіемъ обсуждая важдое преступленіе малое и великое; иначе — гръхъ дъломъ и опять иначе — гръхъ словомъ, иначе — гръхъ намъренія, и иначе — злословія, иначе — гръхъ за-



<sup>&</sup>quot;) Me. XVIII, 21-22.

<sup>10)</sup> Me. V, 9.

<sup>&</sup>quot;) Bropos. XIX, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Brop. XVI, 20.

блужденія. И однихъ подвергай только угровамъ, другимъ назначь подаяніе нищимъ, иныхъ обложи постами, иныхъ по тяжести преступленія ихъ отлучи. Ибо и законъ не за всякій.
гръхъ назначилъ одно и тоже наказаніе, но иное за гръхъ противъ царя и начальника, воина и подданнаго, противъ свободнаго и раба, противъ имущества и безсловеснаго, и опять различное противъ родителей и родственниковъ, иное за гръхъ
умышленный и иное—за невольный. И посему однимъ (опредълилъ) смерть крестомъ или камнями, инымъ лишеніе имънія,
или раны, инымъ терпъть зло, равное содъянному. Посему и вы
за различные гръхи назначайте различныя наказанія, дабы привзошедшая какая-либо несправедливость не подвигнула Бога къ
негодованію. Ибо какому несправедливому суду сами будете посредниками, за таковой и отъ Бога получите воздаяніе: имжее бо
судомъ судите, судять вамъ (Ме. VII, 2).

Итакъ засъдан въ судъ, въ присутствіи обоихъ лиць (не навовемъ ихъ братьями, пова они не примирятся) изследуйте точно тяжущихся, - прежде всего обешняющаю: сего им перваго онъ обвиняетъ, или уже предъявлялъ обвиненія и противъ иныхъ? И не по оговору ли ихъ, или не по любви ли въ тяжбамъ представлено и настоящее его обвинение, и каково собственное его поведеніе? Но и ему, если онъ и благой совъсти, не должно довърять одному (ибо это противозаконно), но онъ долженъ имъть и другихъ свидътелей, подобныхъ ему по нравственности, навъ говорить законъ: да при уствкъ двою и тріехъ свидателей станеть всявь глаголь". Для чего же мы свазали, что и о нихь должно изследовать, каковы они? Для того, что случается часто, что двое и большее число свидетельствують на эло и согласно представляють ложь, какъ напр. эти два старца на Сусанну въ Вавилонъ, или какъ сыны беззаконныхъ на Навуеся въ Самаріи, или какъ множество Іудеевъ-на Христа въ Іерусалим'в и на Стефана первомученика Его. Итакъ, свидътелями да будутъ вроткіе, несвлонные къ гивву, тихіе, любящіе, цвломудренные, воздержные, нелукавые, върные, благочестивые: ибо свидътельство ихъ твердо по нравственнымъ ихъ начествамъ и истинно по ихъ образу жизни. А свидетельства техъ, кои не таковы, не принимайте, хотя бы повидимому они и согласовались въ своемъ свидътельствъ, ибо въ законъ повельно: да не прівмеши

слука суетна; да не изволиши со множествомъ уклонити праведное 73). И относительно другой отороны — обваняемаго вы должны знать, какой онъ нравственности и каковъ образъ жизни его. Одобрительна ли жизнь его, не преступна ли, ревнуетъ ли онъ о благочестін, благотворить ли онъ вдовамъ, страннымъ, бъднымъ, братолюбивъ ли, не любостяжателенъ ли, не чревоугодникъ ли, не лихоимецъ ли, цъломулренъ ли, не развратникъ ли, не пьяница ли, не тунеядецъ ли, соотрадателенъ ли, щедродателенъ ли. Ибо если за нимъ и прежде были худыя дела, то этимъ въ некоторой мере подтверждаются и возводимыя на него обвиненія, если только не стоить на сторонъ его правда: ибо возможно, что нъкогда онъ дъйствительно согръщиль, но совершенно свободенъ отъ настоящаго обвиненія. Посему со всею тщательностію вникнувъ въ дело, произносите приговоры ясные и твердые на изобличенного. И если послъ отлучения будетъ просить прощенія и припадать въ ногамъ епискона и исповъдуетъ, что согръщилъ: примите его.-Но не оставляйте безнаказаннымъ и влеветиява, дабы онъ не оклеветалъ и другаго кого-либо хорошо живущаго, или не подалъ примъра кому-либо другому сдалать подобное. Но и обличеннаго не оставляйте безъ укоривны, да не впадеть другой ито-либо въ подобные грвин. Ибо ни овиретель злой не должень оставаться безнаказаннымъ, ни согръшающій безъ суда.

Мы сказали, что несправедливо производить судъ односторонне. Ибо если вы выслушаете одно лицо, безъ присутствія другаго, не выслушавъ защиты его противъ взводимаго на него обвиненія, и (такъ) безразсудно вынесете на него приговоръ осужденія, вы будете повинны въ убійствъ и предъ праведнымъ судомъ Божінмъ раздълите жребій съ влеветникомъ: якоже держай за ошибъ (за хвость) пса, мако предсидательствуяй чуждему суду<sup>и га</sup>). Если вы сдълаетесь подражателями тъхъ старпевъ въ Вавилонъ, ноторые согласясь съ лжесвидътельствами на Сусанну осудили ее на смерть, вы раздълите участь совершившагося надъ жими суда и осужденія. Ибо Сусанну Господь изъвлъ чрезъ Давінла. якъ рукъ замонопреступниковъ, повин-



<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Hexon. XXIII, 1-2.

<sup>&</sup>quot;) Причт. XXVI, 17.

ныхъ же въ крови ен старцевъ осудить на сожжение огнемъ, и васъ чревъ него (уже) подвергъ укоризнъ, говоря: еще ли юродивы сынове израилеви? Не испытавше, ни истины разумъвше, осудите дщеръ израилеву? Возвратитеся на судище: лжу бо сти послушествоваща на то 75).

Посмотрите на мірскіе суды, власти конхъ-ванъ мы видимъотведены убійцы, прелюбодъв, отравители, гробокодатели, разбойники. Начальники, онявъ допросъ съ приведшихъ ихъ, говорять злодъю: такь ли было дело? И хотя бы онъ признадся, не тотчасъ отсыдають его на казнь, но въ теченіе многихъ дней производять изследование о немь въ многочисленномъ совете съ опущенною завъсою. И имъющій произнести окончательное опредвление и смертный о преступника приговоръ, воздавь руки въ солицу, свидетельствуетъ, что онъ неповиженъ въ крови человъка. И эти язычники и невъдущіе Бога пытаются однакоже отвлонить отъ себя мщеніе Божіе за неправедно осужденныхъ. Вы же зная, кто Богъ нашъ и каковы суды Его, какъ можете по гордости произнести на кого-либо (несправедливый) приговоръ, когда Богъ непосредственно знаетъ судъ вашъ? Если вы судили праведно, праведной меды удостоены будете и ныне и потомъ; если же не праведно, опять таки подобное же приготовите себъ. Мы же совътуемъ вамъ, братія, удостоиться лучше пожвалы у Бога, чемъ порицанія: ибо похвала Божіл есть вечная жизнь людимъ, какъ порицаніе — вучная смерть. — Итакъ будьте судьями справедливыми, миротворцами, безгифвиыми 476).

Такъ ясны, такъ подробны, такъ внушительны насчеть судейской справедивости и милосердія наставленія апостольскихъ уставовъ, обращенныя къ епископамъ и пресвитерамъ. Эти свойства сихъ наставленій говорятъ, на нашъ взглядъ, о популярности и глубокомъ церковнообщественномъ значеніи церковнаго суда за это времи краснеръчивъе фактовъ церковнаго суда, приводимыхъ Св. Иринеемъ и историкомъ Евсевіемъ.

Что эти суды церновноспархіальные производимы были публично, при общемъ собранів мастной цернав, это доказывать и даже обстоятельно раскрывать почитаемъ совершенно излаш-

<sup>&</sup>quot;) Aanies. XIII, 48-49.

<sup>16)</sup> Διαταρ. τ. αγ. Αποστ. II, 45-53. Pitra, l. c. p. 191-198.

нимъ. За насъ это сдвлано уже давно западными учеными и ихъ поклонниками русскими, какъ напримъръ г. Суворовъ 77), которые прямо утверждають, что церковный судь за первые три въка христіанства принадлежаль мъстной церковной общинъ, что епископъ и пресвитеріумъ были только предсъдателями этого церковнообщиннаго суда. Точныя выдержки изъ апостольскихъ уставовъ о судоустройствъ и судопроизводствъ древней церкви говорять съ ясностію, не требующею комментаріевъ, что епархіальнымъ судьею въ это время былъ еписконъ, пресвитеры были ближайшими и первыми его сотрудниками и совътниками въ производствъ слъдствія о лицахъ тяжущихся, обвинителъ и обвиняемомъ, о самой тяжбъ, или церковномъ преступленіи; діаконы исполняли служебныя обязанности; а върный народъ присутствоваль при этомъ какъ свидътель дъятельности и служенія своихъ начальниковъ.

Принятіе въ церковь новыхъ членовъ, по апостольскимъ уставамъ, обставлено такими требованіями, такими предосторожностями, такимъ долгимъ испытаніемъ оглашаемаго, что оно по всей справедлявости должно быть причислено въ важитишимъ актамъ церковной жизни. "Въ первый разъ приступающіе къ тайнъ благочестія приводятся діаконами въ епископу или пресвитерамъ, и испытываются о причинахъ, по которымъ они пришли къ слову Господнему. И приведшіе ихъ дають о нихъ свое свидътельство, что узнали о вихъ на основании тщательно произведеннаго изследованія. Должны быть изследованы ихъ нравы и образъ жизни, -- рабы они, или свободные. Если это будеть рабь върнаго господина, да будеть спрошень последній, и если онъ не дастъ добраго свидътельства, да будетъ отвергнутъ рабъ его пока не покажеть себя достойнымъ своего господина; если же посавдній свидетельствуєть о немь, да будеть принять. Если же онъ-рабъ язычника, ему должно быть внушено благоугождать своему господину, да не хулится слово. Если это будетъ лицо состоящее въ бракъ — мужъ или жена, — да будутъ научены довольствоваться брачными узами; если холостой, да будеть внушено ему, чтобы не жиль блудно, но женился по за-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Н. С. Суворовъ, Объемъ дисциплинарнато суда и присдикціи церкви въ періодъ вселенскихъ соборовъ. Ярославдь. 1884.



вону брака. Если господинъ его върный и знаетъ, что онъ живетъ блудно, но не дозволяетъ вступать въ бракъ, да будетъ отлученъ. Если рабыня состоитъ конкубиною язычника—господина и сожительствуетъ съ нимъ однимъ, да будетъ принята; но если непотребствуетъ и съ кругими, да отвержется. Если кто имъетъ демона, то да наставляется въ благочестіи, но въ общеніе не принимается доколъ не очистится; при смертной же опасности да будетъ принятъ въ общеніе. Люди, промышляющіе безчестными занятіями, какъ то: содержатели блудницъ, идолодълатели, актеры разныхъ видовъ, служащіе въ циркъ, въ пантомимахъ, также колдуны, гадальщики разнаго рода принимаются въ число оглашенныхъ никакъ не прежде, какъ подъ условіемъ, что они совершенно оставять этоть образъ жизни и эти занятія.

"Желающій оглашенія, три года да оглашается; но если явится ревностнымъ и оназываеть благорасположеніе въ ділу, да будеть принять (и раніве): ибо судится не время, а нравы" 78).

Изъ представленныхъ здась наставленій насательно образа жизни и нравовъ оглашаемыхъ легко объясняется столь продолжительный срокъ, назначаемый для оглашенія. Продолжительное время является необходимымъ не для натихизаціи въ тасномъ смыслъ, конечно удобовыполнимой и въ непродолжительное время, а для внушенія навыка къ новой христієнской жизни,
къ новымъ правамъ къ церковной дисциплинъ. Церковь не терпъла многихъ профессій, доставлявшихъ средства въ жизни, не
терпъла образа жизни нъкоторыхъ подонковъ общества, съ дътства такъ дурно воспитанныхъ. Посему нужно было продолжительное время для воспитанія въ новой, честной и святой жизни.
Достопримъчательно, что эта перемъна профессіи и образа жизни
представляется первымъ требованіемъ, условіемъ віпе qua поп
для вступленія въ чинъ оглашенныхъ. Кто не объщаеть такой
перемъны, тотъ и не принимается церковію.

Самый ватихизись, или обученіе вёрё, по апостолься, уставамь, разделяется на слёдующіе отделы: 1) имеющій огласиться словомь благочестія да будеть наставлень въ познаніи Нерожденнаго, Сына Единороднаго и Духа Святаго; пусть изучить порядовъ творенія, действія Промысла, предписанія различнаго

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Διατ. αγ. Αποστ. VIII, 33.

(по времени) законоположенія; пусть наставлень будеть, для чего сотворенъ міръ и человъвъ поставленъ въ немъ гражданиномъ, пусть познаеть природу свою, какова она есть. Пусть наставленъ будетъ, какъ Богъ въ разное время наказывалъ влыхъ водою и огнемъ; а праведныхъ во всякомъ поколенів прославляль, разумью Сиев, Еноса, Еноха, Ноя, Авравма и потомковь его, Мелхиседева, Іова и Моисея, Імсуса, Халева и Финееса священника и прочихъ праведныхъ въ наждомъ родъ; и вакъ, промышляя, не отвратился Богъ отъ человаческого рода, но отъ заблужденія и сусты призываль въ различных времена къ познанію истины, возвращая отъ работва и нечестія въ свободу и благочестіе, отъ неправды въ правду, отъ въчной смерти въжизнь въчную. Это и сему подобное да изучить въ оглашения приходящій въ (церкви). И возлагающій на него руку да повлонится съ нимъ вивств Богу, всвкъ Вледыяв за создание Его, ва то, что Онъ послалъ Сына Своего Единороднаго Христа да спасетъ человъка, очистивъ беззаконія, и оставить нечестіе и гръхи, я очистить отъ всякія скверим плоти и дука, и освятить человъва по благоволенію благости Своея, отпроеть волю Свою. и просвътить очи сердца его въ познаніе чудесь Его, скажеть ему суды правды да возненавидить всякій путь неправды, шествуеть же путемъ истины, дабы сподобиться ему бани пакибытія въ сывоположеніе во Христв, дабы содылавшись сораслемъ 79) Его уподобленіемъ смерти Христа въ надежду славнаго общенія, умертвиться граху, жить же Богу, умомъ, словомъ н дъломъ и быть сопричисленнымъ въ внигв вивыхъ. 2) И послъ сего благодаренія да наставить его о вочеловъченіи Господа, в о страданівкъ Его, и о воспресенія изъ мертвыхъ, и о вовнесенія.

3) Предъ наступленіемъ времени самаго врещенія оглашаємый изучаєть форму отрицанія отъ сатаны и всіхть діль его и исповіданіе візры—враткій сумволь. Симъ заканчиваєтся приготовленіе его къ крещенію. Задачу и характеръ этого приготовленія впост. уставы выразительно изъясняють такъ: "какъ добрый земледілець первоначально расчищаєть почву отъ вы-



<sup>19)</sup> **Σύμφυτος — сорасль**, сорастеніе.

росшихъ на ней терній и тогда светь на ней пшеницу, такъ должно и вамъ прежде всего, исторгнувъ изъ нихъ все нечестіе, потомъ уже виздрять въ нихъ благочестіе и удостоивать крещенія. Ибо и Господь нашъ такъ заповъдаль намъ, говоря: ма-учите вся языки и потомъ присоединилъ: "крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа" во).

Оглашенные двлились на два власса: изъ всего наличнаго числа ихъ выдвляемы были оканчивающіе положенный сроить и готовившіеся въ врещенію, это: просвіщаемые (фитідо́речої). Отличіе ихъ состояло впрочемъ въ томъ только, что они стояли отдільно отъ оглашенныхъ, проходившихъ первую половину оглашенія, выходили изъ храма во время литургій послі нихъ и послі єчертойречої (бізсневатые "двійствуемые отъ злыхъ духовъ), в о нихъ произносилась особая эктенія и епископская молитва. Какъ можно предполагать на основаніи Лаодии. соб. прав. 45, приготовленіе въ врещенію происходило въ теченіе всей четыредесятницы. Готовящівся въ врещенію—фитідоречої—совершали усиленные подвиги поста и молитвы и это требованіе соблюдалось такъ строго, что начавшіе приготовленіе спустя двіз неділи по наступленіи четыредесятницы уже не удостоявались врещенія въ веливую субботу 81).

Ночь предъ пасхою была обычнымъ временемъ врещенія: нбо врещаемый погруженіемъ въ воду соумираль и сопогребался Христу, дабы и совоспреснуть съ Нимъ въ вовую въчную жизнь. Онъ выходить изъ вупели временія, чуждый всяваго нечестія, обезсиленный для гръха (ἀνενέργητος πρὸς άμαρτίαν), другь Божій, врагь діавола, наслъдникъ Бога Отца, сонаслъдшикъ же Сына Его, отвергшійся сатаны и служителей и обольщеній его, ясный, чистый, преподобный, боголюбезный, сынъ Божій, молящійся кавъ сынъ Отцу и говоря отъ общаго собранія върныхъ такъ: "Отче нашъ « 82).

Танъ происходило вступленіе новаго члена въ общество святыхъ, върныхъ церкви Христовой; такъ пріобраталось высочайшее наъ всахъ правъ, какін только можеть на земла полу-

<sup>\*)</sup> Διατ. τ. αγ. Αποστ. ΥΙΙ, 39-40.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) См. толкованія въ 45 из. Лаод. соб.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Διαταρ. τ. αγ. Αποστ. ΙΙΙ, 18.

чить человакъ ради безконечной любви Божіей-право сыноподоженія, наи сыновства въ отношеніи къ Богу.

Церковная благотворительность по уставанъ апостольскимъ представляется хотя еще и не нивющею правильной организаціи, но тъмъ не менъе существенною частію служенія церковнаго и должна быть причислена въ главнъйшииъ предметамъ въдомства древнецерковной спархіальной администраціи.

Въ числъ лицъ церковныхъ, на которыя должна простираться заботливая попечительность епископа, апостольскими уставами указываются следующія:

1) вдовицы. Какъ и въ пастырскихъ посланіяхъ, изъ всего наличного число вдовицъ мъстной христіанской общины и нашимъ памятнивомъ выдвляется особый чинъ вдовицъ живущихъ при церкви на ея иждивеніи и подъ особеннымъ надворомъ епископа и пресветеровъ. Не одно только фактическое состояніе вдовства, безпомощность и старость служать условіями вступленія въ чинь церковных воовичь, но особый оффиціальный акть сопричтенія въ этоть чинь совершенный епископомъ по его избранію и усмотренію. "Вдовица не рукополагается, но причисдвется во вдовій разрядь (κατατασσέσθω είς τὸ χηρικόν), если издавна лишилась мужа, жила целомудренно и безукоризненно, въ добромъ порядка вела домъ свой, какъ эти честнайшія жены-Іудноь и Анна; но если недавно лишь оставила мужа, то ей не должно довърять, а временемъ да испытается юность. Ибо нередко страсти сопутствують человеку до старости, если только не обуздываются лучшею уздою « 83).

Какое же назначение имъло это церковное учреждение вдовиць? Какую цвль имвла въ виду церковь, принимая на свое иждивеніе и подъ свой надворъ ніжоторыхъ изъ вдовиць? Въ чемъ должна была проходить ихъ жизнь при церкви? Всв сін вопросы ясно разръшаеть 3-я княга апостольскихъ уставовъ. Чинъ церковныхъ вдовицъ составляють давшія оботь безбрачія вдовицы и отдавшіяся всецько благочестивой уединенной жизни <sup>84</sup>). "Вдовицъ поставляйте не менъе вакъ шестидесятилътнихъ, дабы такимъ образомъ у васъ не осталось никакого подозрвнія



 <sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Кн. VIII, 25. «Вдовицъ поставляйте не менъе 60-ти лътъ возраста. III, 1.
 <sup>64</sup>) Такъ точно характеризуется церковная вдовица и въ 1 посл. къ Тимоо.

относительно возможности для нихъ вступленія во-второй бранъ уже по самому возрасту. Если же поставите въ чинъ вдовства молодую и она, не снеся вдовства въ юности, выйдеть замужъ, она нанесеть безславіе чину вдоветва и воздасть отвёть Богу не за то, что вступила во второй бракъ, но за то, что не сохранила своего объщанія, отдавшись похоти въ противность Христу, а не прибъгнувъ (въ Нему) съ върою и страхомъ Божівиъ, чтобы сохранить объщаніе. Посему надзежить не безразсудно давать объщанія, но со всею осторожностію: ибо лучше не объщаться, чэмъ объщаться и не отдать. Если же накая юная, малое время поживъ съ мужемъ, и оставивъ его за смертію его или по накоторой иной причина, пребудеть во вдовства сама собою, имъя даръ вдовичій (δώρον έχουσα χηρείας), то блаженною обрящется, уподобившись вдовиць Сарепты Сидонской, къ которой странствоваль (èξєνώθη) святый Божій пророкъ Илія. Таковая уподобится Аннъ дщери Фануила отъ кольна Ассирова, которая не оставляла храма, день и ночь пребывая въ молитвахъ и моленіяхъ, имъя восемьдесять льть, семь льть живъ съ мужемъ отъ детства своего, прославивъ примествіе Христа, восхвалила Господа и говорила о Немъ всемъ, чающемъ избавленія во Израиль. Таковая, имъя свидътельство (своей доброй жизни) получить честь, ниви славу оть людей на земль и отъ Бога на небесахъ въчную похвалу « 85).

Въ чемъ состоить этотъ объть вдовства, какое назначение имъетъ вдовида церковная, чъмъ должна наполнять свою жизнь, къ чему стремиться? — Эти вопросы положительно и отрицательно раскрываются слъдующимъ образомъ въ нашемъ цамятникъ: "Желающая внимать Богу, пребываетъ внутри дома, мудрствун о Богъ, ночью и днемъ не престающими устами вознося чистую молитву. Какъ и мудръйшая Гудиов, извъстная цъломудріемъ, ночью и днемъ молилась о Израмлъ, такъ и подобная ей вдовица молитву непрестанную за церковь да приноситъ Богу и услышана будетъ молитва ея, потому что къ сему одному оне направлена, но не прилагается ни къ жадности, ни къ расточительной роскоши. Ибо око ея свътло, слухъ чистъ, руки не осквернены, ноги тихи и уста открываются не для дакомствъ,

<sup>45)</sup> KH. III, 1.

ни для суесловія, но говорять только необходимоє и вкущають только то, что необходимо для состава (тілеснаго). Будучи такъ честна и безмятежна, угодна будеть Богу и вміств съ тімь, осли просить будеть о чемь, то предварена будеть исполненіемь: мбо еще імаголюцу тебъ—говорить—реку: се пріидохъ 86).

Какъ видно, отсюда врайнею и единственною цвлію церковиаго установленія вдовства служило обезпеченіе за вдовицами, того желавшими, строго благочестиваго уединенія отъ мірской сусты, направление и образование строго христіански-правственнаго характера. Епископской попечительности нашъ памятинкъ поставляеть на видь всв невыгодныя для нравственнаго характера условія вдовьей живни, проходящей среди міра, поставлены на видь тв недостатки, какіе естественно воспитываеть нъ себъ вдова, живущая среди міра, канъ напр. склонность къ сплетничеству, ханжеству, скупости, обжорству, сварливости, болтливости, интриганству и т. п. Посему-то дисциплинарныя правида, предписываемыя далее уставами св. апостоловъ для причтенныхъ въ чинъ церковныхъ вдовицъ, и имъють цълію вкоренять въ нихъ наклонности и добрыя нравственныя вачества, какъ-разъ противоположныя вышеназваннымъ нравственнымъ недостатвамъ, отличающимъ попреимуществу обывновенныхъ мірскихъ вдовъ. "Вдовицамъ недлежетъ быть честными, повинующимися епископу, пресвитерамъ и діаконамъ, а также и діакониссамь 87), совъстивыми, стыдливыми, скромными, не самочинными, не делающими ничего протиез устива (παρά την διαταγήν) безъ въдома дівнона, напр. къ кому-нибудь уходить, чтобы тамъ всть и пить, или что-нибудь взять у него. Если же сдъласть что-либо таконое, ка подвергнется запрещенію постомъ или и отлучается какъ держкая".

"Есть ивкоторыя, называющія себя вдовицами, а заповвди вдовства не соблюдающія. Не знають онв, что не имя вдовицы введеть ихь въ царство (небесное), а истинная ввра и добрыя дваа. Если же какая стяжала имя вдовицы, а на двав пресладуеть противоположныя начинанія, то не вманится ей вдовство ея в извергнутая изъ царства она предана будеть вачному мученію.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Подчеркнутыя слова отзываются интерполяцією и въ нѣкоторыхъ редакціяхъ отсутствують см. Pitra l. c. p. 232.



<sup>\*4)</sup> Mcaiu, LVIII, 9.

Мбо слышимъ, что нъкоторыя вдовицы — ревнивы, завистливы, клеветницы, завистливыя въ милостынъ, получаемой другими (вдовицами). Таковыя—не Христовы, ни послъдовательницы ученію Его. Ибо имъ надлежить, въ случать если совдовица ихъкъмъ-либо будеть одъта, или получить отъ кого деньги, пищу или питье, или обувь, при видъ этой наслаждающейся довольствомъ сестры своей говорить: "благословенъ еси, Боже, удовольствовавшій совдовицу нашу; благословень еси, Боже, удославь послужившаго ей и за ввыдеть дъло его въ истинъ кътебъ и помяни его во благо въ день посъщенія его, и списнопа моего, добръ служащаго Тебъ и научившаго подать благовременную милостыню сестрицъ моей, въ наготъ бывшей. Приложи ему славу и дай ему вънецъ хвалы въ день откровенія посъщенія Твоего".

Подобнымъ же образомъ да молится и вдовица о подавшемъ ей помощь ( $\delta$ ιακονίαν) «  $^{88}$ ).

И вдовицы юныя не должны оставаться вив пастырского попеченін епискона. Съ ними заботь еще больше, чёмъ со старыми. Ихъ не следуетъ вчислять въ чинъ давшихъ обещаніе безбрачія, дабы потомъ по причине молодости, не имея силъ снести обеть, не вступили подъ симъ предлогомъ во второе замужество и такимъ образомъ не сделались бы виновными въ тяжкомъ грехе. Ихъ должно защищать и подавать имъ помощь, дабы, не вышедь во второе замужество по причине безпомощности, не погрязли оне въ непотребныхъ делахъ <sup>88</sup>).

2) Сироты (дрфатот) составляють второй влассь въ епархівльно церковномъ обществъ, на который простирается епископская попечительность; какъ и чъмъ можеть епископъ облегчить безпомощное положеніе сиротъ? Апостольскіе уставы указывають прежде всего на обязанность епископа внушать церковному обществу попеченіе и привръніе сиротъ. Люди состоятельные пусть усыновять или по крайней мъръ дадуть въ семьяхъ своихъ пріють сиротамъ. Въ крайнемъ случать епископъ долженъ озаботиться устройствомъ сиротъ на общій источникъ доходовъ—братскія приношенія въ пользу церкви. Впрочемъ наставленія этого рода

<sup>\*\*)</sup> KH. III, 12, 13.

<sup>89)</sup> KH. III ra. 2.

столь характерны, что мы представимъ ихъ цъликомъ, тъмъ паче что они не общирны.

"Если христіанское дитя, т.-е. мальчивъ или дѣвочка, останется сиротою, прекрасно, если кто изъ братій, не имъющій дѣтей, принявъ таковаго, будеть имѣть его вмѣсто дитяти своего, если же это будеть дѣвочка, а онъ имѣеть сына, то прекрасно сдѣлаеть, если современемъ и сочетаеть ихъ бракомъ. Поступающіе такъ совершають великое дѣло, являясь отцами сиротъ и отъ Господа Бога получатъ мзду служенія сего. Если же кто, поступая по человѣкоугодію, будучи богать возгнущается членовъсиротства, то о сиротъ попечется Отецъ сиротъ и судія вдовицъ, на сего же (богатаго) нападетъ таковый же и истощитъ стяжаніе его, и сбудется на немъ сказанное: "чего не съъди святые, то съъдять Ассиріяне", какъ и Исаія говоритъ: "страну вашу предъ вами чуждіи поздають" (Исаіи I, 7).

"Итакъ, вы епископы, пекитесь о воспитани ихъ, ни въ чемъ (необходимомъ) не отнавывая имъ; сиротамъ доставляя (попеченіе) родителей, вдовамъ (защиту) мужей, юныхъ сочетавайте бракомъ, художнику доставляйте работу, безсильнымъ— милостыню, странникамъ— кровъ, алчущимъ— хлъбъ, жаждущимъ— питіе, нагимъ — одежду, больнымъ— посъщеніе, заключеннымъ— помощь. Болъе же всего ваботьтесь о сиротахъ, дабы не было имъ ни въ чемъ недостатка. Такъ, дъвицъ доставляйте все необходимое пока она не достигнетъ совершеннольтія для брака, а за тъмъ выдайте ее за мужъ; отроку доставляйте содержаніе, отдайте обучаться мастерству и пропитывайте пока обучившись не пріобрътетъ собственныхъ инструментовъ, дабы болъе уже не отягощать нелицемърной любви братій, и содержать самому себя" <sup>91</sup>).

- 3) Заключенные съ темницы за исповъданіе Христа. Братская любовь христівнъ въ этому влассу лицъ церковныхъ должна выражаться вовив следующими отношеніями:
- 1) Если такой христівнинъ за имя Христа, за любовь и въру въ Бога осужденъ будетъ нечестивыми на театръ, въ циркъ (на съъденіе звърямъ), или въ рудокопы, не повидайте его, но отъ труда и пота вашего посылайте ему на пропитаніе его



<sup>91)</sup> Ku. IV, 1-2.

и на подарки воинамъ, да получить облегчение и помощь, дабы сколько отъ васъ зависить, не скорбълъ блаженный братъ вашъ.

"Ибо осужденный за имя Господа Бога есть свидетель святый, брать Господа, сынъ Вышняго, сосудъ Духа Святаго, чрезъ вотораго просвъщение славы Евангелія получиль каждый ивъ върующихъ, дабы удостоиться нетленнаго венца славы и свидетельства страданій Его и общенія врови Его, сообразиться смерти Христа въ сыноположение. Посему вст втрные чревъ епископа вашего, отъ имъній вашихъ и отъ труда вашего посыдайте святымъ. Неимущій да постится день и пріобретенное отсюда сбереженіе да отдаеть святымъ. Если же кто имветь богатство, то таковый ивчто и большее да сдвлаеть по мврв силы своей, и если напр. таковый отдаеть все свое достояніе, дабы чрезъ это освободить ихъ отъ заключенія, то таковый блажень будеть, аругомъ Христа будетъ. Ибо если по слову Господа совершенъ тотъ, вто раздалъ свое имъніе нищимъ, то много бодъе совершенъ тотъ, кто отдалъ его за мучениковъ. Таковый достоинъ Бога, исполнилъ волю Его, раздавъ твиъ, которые исповъдали Его предъ царями и народами и сынами Израния, и о которыхъ Господь свазаль: иже исповисть Мя предь человики исповимь его и Азъ предъ Отцемъ Моимъ (Мө. X, 32) 92).

Увазанные досель классы лиць -- вдовиць, сироть и мученивовъ -- преимущественно предъ всеми прочими поставляются на видъ пастырской попечительности епископа, но не исключительно они одни. Епископъ долженъ промышлять и о другихъ нуждающихся въ помощи вёрныхъ, принадлежащихъ его церкви. "И о нищихъ помни, епископъ, и имъ простиран руку помощи и промышляя о нихъ, какъ строитель (одкоморо) Божій, благовременно каждому подавая помощь, вдовамъ, сиротамъ, безпомощнымъ и отягченнымъ какою-либо скорбью. Что изъ того, что некоторые не суть ни вдовы, ни вдовцы, но нуждаются въ помощи по бедности, болезни, или для пропитанія детей? Всехъ надлежить тебъ наблюдать и о всехъ имъть попеченіе. Ибо жертвующіе подаянія не тотчасъ и непосредственно отдають ихъ вдовамъ, но

<sup>92)</sup> KH. V, 1.

соприносять ихъ въ общую совровищницу, которая и называется добровольными приношеніями, чтобы ты, знающій сворбящихъ, какъ добрый строитель (άγαθος οἰκονόμος) тщательно разділяль имъ пожертвованное. Ибо Богь знаеть давшаго, хотя въ отсутствіи его ты (а не онъ) разділяещь нуждающимся данное, и онъ имъеть маду благотворенія, а ты—счастіе добросовістнаго распоряженія. Называйте же и имя давшаго, дабы они (получившіе поданніе) молились называя по имени давшаго<sup>и эз</sup>).

Съ точки зрвнін нашего ввка столь широкая благотворительность и притомъ столь настойчиво предписываемая предполаеть у церкви или вообще въ распоряжении епископа громадныя матеріальныя средства. И если бы дело шло не о церкви первыхъ трехъ въковъ, нельзя пожалуй ничего былобы и возражать противъ правильности такой точки эрвнія и такого предположенія. Но для первенствующей церкви эта точка эрвнія никуда не годится. Мы должны совершенно отръшиться оть узкаго практицизма нашего въка и возвыситься до возможной лишь въ представленіи нашемъ высоты идеализма, самоотверженія и преданности волъ Божіей, чтобы понять строй и внутреннія отношенія цервви первыхъ трехъ въковъ. Мы не выскажемъ ни парадокса, ни даже преуведиченія, если выразнися кратко, что у церкви этого времени не было никакихъ сволько-нибудь прочныхъ матерізльныхъ средствъ. У ней была только великая правственная сила и составлила ел твердое, постоянное, незыблемое сокровище: все остальное въ ней подвержено было случайности; матеріальное, вакъ и политическо-гражданское положение церкви постоянно находилось въ критическомъ положении. Но эта нравственная сила была на столько велика, что стояла вив всякой вависимости отъ матеріальной необезпеченности. Съ точки настоящаго въва это совершенно не понятно, но это было такъ.

Главивший источникъ церковныхъ доходовъ, которыми должна была покрываться церковная благотворительность, состояль въ добровольномъ приношеніи состоятельныхъ членовъ церкви. Если въ данной церковной община находились болве или менве со-



<sup>93)</sup> KH. III, 4.

стоятельныя отдельныя лица, бедивашія и находили щедрое вспомоществованіе въ ихъ приношеніяхъ, доставляемыхъ ими въ домъ епископа или пресвитеровъ 34). Приношенія были и деньгами 95) и продуктами 96). Но опять-таки понятіе "состоятельности въ древней церкви было, надобно полагать, насколько отличное отъ понятія о семъ предметв настоящаго времени. Это необходимо признать, когда слышишь наставленіе, вдущее отъ этой отдаленной эпохи; "ненмущій да постится день и пріобрютенное отсюда сбережение да отдастъ святымъ ". Съ другой стороны и одна только матеріальная состоятельность членовъ той нин иной общины церковной далеко не обусловливала большей наи меньшей степени вспомоществованія нуждающимся; ибо епископу вивнялось въ непреивнную обязанность въ точности знать-каковъ по своимъ правственнымъ качествамъ жертвователь. Если это порочный человака, епископа не должена принимать отъ него приношеній. Достопримвчательны въ семъ отмощеній следующія наставленія апост. уставовъ: "епископу надлежить знать, оть вакихъ лицъ должно принимать плодоприношенія и отъ какихъ не должно. Онъ долженъ остерегаться, чтобы не принять приношенія отъ кормчемника, блудника, обидчика вдовъ и сиротъ, идолодълателя, татя, мытаря и т. п. <sup>97</sup>).

"Отъ праведнаго труда върныхъ питайте и одъвайте неимущихъ и собранныя отъ приношеній ихъ деньги употребляйте на пособіе и выкупъ плънныхъ, рабовъ, учениковъ, исповъдниковъ. Если же когда необходимо будетъ, противъ воли вашей, принять деньги отъ кого-либо нечестиваго, употребите ихъ на дрова и на уголья, дабы вдова или сирота, получивъ что либо изъ этихъ денегъ, не вынуждена была бы купить на нихъ неподобающей ей пищи или питія: ибо полученное отъ нечестивыхъ по всей справедливости слюдуетъ предавать оню, а не для пропитанія благочестивыхъ ве).

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Апост. прав. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Дънн. IV, 36—37: «Іосія... у котораго была своя земля, продавъ ее, припесъ деньны и положить из погамъ апостоловъ».

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Всякою пного плода начатки да посылаются въ домъ епискону и пресвитерамъ. Апост. 4. Ср. Гангр. соб. прав. 7 и 8.

<sup>97)</sup> RH. IV, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>) Тамъ же, гл. 9 и 10.

Но навъ же быть, если по бъдности членовъ данной церковной общины не отвуда получить иначе болье или менье солидныхъ приношеній, какъ только отъ людей дурной нравственности, но состоятельныхъ? Въ отвъть на это получаемъ следующій категорическій отвіть. "Если сважете, что единственные, дающіе милостыню суть таковы (т.-е. люди порочные) и если не будемъ принимать отъ нихъ приношеній-чэмъ же будемъ помогать вдовицъ и бъднымъ: то услышите отъ насъ, что вы для того в получаете дань левитовъ, плодоприношенія отъ народа вашего, дабы довольствовать симъ и себя самихъ и нуждающихся, а не принимать (приношеній) отъ злыхъ людей, терия нужду. Если же церковь терпить врайнюю бъдность, будеть болье пользы погибнуть, чемъ принять что-нибудь отъ враговъ Божінкъ на укоризну и поруганіе друговъ Его. Ибо о нихъ пророкъ говорить: "елей гръшника да не намастить главу мою". Итакъ оцънивайте дающихъ приношенія, и отъ поступающихъ праведно принимайте и раздавайте нуждающимся среди васъ, а отъ отлученныхъ отъ общенія не принимайте, пока не удостоятся быть членами церкви. Если же (обычныхъ) приношеній будеть недостаточно, возвъсти (епископъ) братіямъ и сдълавъ сборъ (чрезвычайный) помоги вдовамъ и сиротамъ со всею справедливостью " <sup>у у</sup>).

Маъ этихъ наставленій следуеть ясно, что источники церковныхъ доходовъ, которыми покрывались расходы на содержаніе клира и вспомоществованіе всякаго рода нуждающимся вернымъ по правиламъ первенствующей церкви служили: а) обычныя приношенія отъ верныхъ церкви—начатки отъ трудовъ ихъ и пожертвованія денежныя, б) чрезвычайные сборы, къ коимъ приглашаль братій епископъ въ случав крайней нужды.

Главнъйшими сотрудниками епископа по управленію и распоряженію церковными доходами были пресвитеры и діаконы <sup>100</sup>). При этомъ діаконы, какъ и въ прочихъ актахъ церковнаго служенія, отправляли по преимуществу обязанности исполнительнаго характера.



<sup>99)</sup> Re. IV, ra. 8.

<sup>100)</sup> Апост. прав. 40, 41, 59.

Полагаемъ, что представленнымъ до сель изображениемъ наиболъе важныхъ предметовъ епархіальнаго въдомства и церковнообщественной жизни христіанъ первыхъ трехъ въковъ достаточно ясно и опредвленно характеризуется та форма епархіальнаго устройства, которую ны наименовали епископально-общинною. Думаемъ, что это наименование вполнъ оправдывается самымъ существомъ дъла. Епархія по составу членовъ своихъ представляеть общество или общину лиць, связанныхъ братскою любовью другь во другу во ния общей имъ всемъ любви въ Отпу Небесному. Они всв принимають живое и непосредственное участіе во всвиъ двламъ церковной жизни, но каждый соотвътственно занимаемому имъ положенію въ церковномъ обществъ. При равенствъ общехристіанскихъ правъ (status ecclesiasticus) они различаются особыми правами священно-правительственной власти: этими правами наделены не все, а только нъкоторые изъ членовъ церкви чрезъ актъ епископскаго рукоположенін (status clericalis). Но примъненіе сихъ особыхъ правъ производится имъющими ихъ членами церкви не изолированно, а на виду, при свидътельствъ и дъятельномъ соучастіи и содъйствіи всъхъ полноправныхъ членовъ церковнаго общества. Среди сихъ последнихъ неть безучастныхъ зрителей; каждый одушевленъ и дъйствуетъ въ каждомъ актъ церковной жизни, но дъйствуетъ важдый въ своемь чину. Душою этого общества, иниціаторомъ и руководителемъ служить епископъ. Онъ коричій, прочіе-корабельщики и пловцы. Посему-то несмотря на общественность, отврытость и двятельное участіе въ двлахъ церковнаго управленія встхъ членовъ общества, здесь нетъ нестроенія, разноголосицы, партій, но господствуеть порядокъ, единство и гармонія. Но да не покажется кому-либо произвольнымъ это наше общее сужденіе о характер'я древнайшей формы церковнаго устройства, обратимся къ готовой ея характеристикв, столь же древней, какъ древенъ памятникъ, на основаніи котораго мы старались воспроизвести образъ этого устройства. Въ посланіи въ Ефесянамъ св. Игнатій Богоносецъ говорить: "надзежить вамъ согласоваться съ волей епископа, какъ (впрочемъ) вы н поступаете. Ваше достопочтенное, достойное Бога пресвитерство тавъ согласно съ епископомъ, какъ струны въ гусляхъ. Оттого

вашимъ единомысліємъ и согласною любовію прославляется Інсусь Христосъ. Такъ и вы, всю до одного, составляйте хоръ, чтобы при согласномъ настроеніи посредствомъ единомыслія, единодушно начавъ хвалебную пъснь Богу, единогласно пъли ее, Богу Отцу чревъ Іисуса Христа, дабы Онъ услышалъ васъ и по добрымъ дъламъ вашимъ узналъ въ васъ членовъ своего Сына. Итакъ, полезно вамъ быть въ неразрывномъ единеніи между собою, чтобы всегда быть и въ союзъ съ Богомъ 101).

H. Saosepculli.

(Продолжение слъдуеть).

<sup>101)</sup> Посланіе къ Ефес. гл. 4.

## ФИЛОСОФІЯ ВЪ СОВРЕМЕННОЙ ГЕРМАНІИ\*.

## II.

Философія и естествовнавіє.— Икъ конфликть въ настоящемъ столітін и ихъ современное сближеніе.— Философское направленіе современнаго естествознанія.— Новійшія научныя теоріи и открытія философскаго характера.— Рабское отноношеніе современной философіи къ естествознанію.

Второе явленіе, характеризующее современное состояніе намецкой оплосовін, есть, какъ я сназадъ, съ одной стороны ея крайняя зависимость отъ естественныхъ наукъ, съ другой, ея вліяніе на посладнія.—Колоссальный прогрессъ естественныхъ наукъ въ нашемъ столотів положилъ глубовую печать на всю умственную жизнь настоящаго времени. Онъ произвель умотвенную революцію, которую можно въ накоторыхъ отношеніяхъ сравнять съ умственнымъ переворотомъ эпохи возрожденів.

Конечно эта революція, подобно всёмъ революціямъ, нивла много отрицательныхъ носледствій. Расширивъ до небывалыхъ размъровъ наше знаніє о природе и нашу власть надъ нею, прогнавъ много тьмы и предравсудковъ, тяготевшихъ надъ человъчествомъ, естественныя науки вмёсто изгнанныхъ предрассудковъ привили современному сознанію много другихъ и дали несомитенно одностороннее направленіе всей умственной дельносмительно одностороннее направленіе всей умственной дельносмительно одностороннее направленіе всей умственной дельносмительных предравносмительно одностороннее направленіе всей умственной дельносмительных предравносмительного привиденной дельносмительного привиденного привиде

<sup>\*</sup> См. февральскую кн. «Правосл. Обозр.» за текущій годъ.

тельности нашего времени. Особенно сильное вліяніе произвели успъхи естественныхъ наукъ на философію. Это вліяніе долгое время было роковымъ. По странному стеченію обстоятельствъ Философія и естествознаніе съ начала настоящаго стольтія заняли врайне враждебное положение въ отношении другъ къ другу и эта случайная рознь продолжалась до послёдняго времени, продолжается отчасти даже до сихъ поръ. Я называю эту рознь случайною, потому что, при правильномъ взглядъ на вещи, ни въ философіи, ни въ естествознаніи не лежить рашительно ничего, что могло бы сдвлать этотъ раздоръ необходимымъ, Если еще въ настоящее время часто слышится мивніе, что такая рознь по существу дела неизбежна, то это лишь предразсудовъ, вознившій изъ простаго факта, который люди всегда склонны возводить въ нъчто необходимое. Замъчательно, что вражда фидософія и естествознанія есть, строго говоря, только явленіе XIX стольтія. Если мы обратимся въ XVII—XVIII въкамъ, то тамъ мы ея не найдемъ. Напротивъ, мы увидимъ, что тамъ оллософія и наука шли рука объ руку, что величайтіе философы были вмъсть съ тъмъ и великими учеными и обратно, -- великіе ученые были философами. Декарть, великій математикь, творець аналитической геометрін, Лейбинцъ, универсальный ученый, совдавшій дифференціальное счисленіе и отпрывшій законъ сохравенія силы, Ньютонъ, бевсмертный трудь котораго "Philosophiae naturalis principia mathematica" antera crolles me chlococcue, сколько научное значеніе, -- служать доказательствомъ этого. Гдв причины того, что въ нашемъ въкъ отношенія философіи и естествозненія сложились совершенно иначе? Кло виновать въ этой розни,--- оплософія или естественныя науки? Если безпристрастно посмотрать на дело, то нужно придти къ заключенію, что вина адъсь была съ той и съ другой сторовы. Несомивино, что поводъ въ коноликту подала оплософія. Вступивъ въ началв настоящаго стольтія на путь односторонняго идеализма, она зашла на этомъ пути такъ далеко, что перван забыла правильныя отношенія между умозрвніємь и опытомь. Выйдя изь той области, воторая ей всецью принадлежала, изъ области трансцендентнаго, она вторглась въ область имманентнаго и попыталась рёшить вопросы естествознанія безъ помощи естествознанія, путемъ одной спекуляціи. Это быль конечно роковой шагь: результа-

томъ его могли быть только грубыя ошибки и смешныя нелепости. Между тъмъ естественныя науки развивались гигантскими шагами. Быстро следующія другь за другомъ научныя открытія приводили къ результатамъ, совершенно противоположнымъ наивнымъ гипотезамъ идеалистической натуроплософіи. Такъ философія и естествознаніе очутились другь противъ друга, какъ двъ противоположныя стороны, гдъ правда была не на сторонъ онлософія. Что могло отсюда выйти? Естествознаніе было, конечно, въ правъ протестовать противъ крайностей и незаконныхъ захватовъ идеалистической философіи; оно было въ правъ указать на ложность ея притизаній и поставить ей въ изв'ястномъ пункта свое veto; — но, къ несчастію, оно на этомъ не остановилось и въ свою очередь забыло истинное отношение спекуляців и опыта. Справедливо протестуя противъ идеалистической натуроплософіи, естествознаніе смашало ее съ философіей вообще и обратило свое оружіе противъ последней; стремленіе изгнать изъ области опыта философскія заблужденія превратилось въ стремление изгнать отсюда самую философію. Философія была понята, какъ ненаучный способъ ръшенія тых же самых проблемь, какія рышаеть и должна рышать естественная наука. Противъ нен была начата борьба и эта борьба была объявлена престовымъ походомъ противъ фантомовъ невъжества и мрава во имя правъ науки. За областью опыта, которан принадлежала естествознанію, лежить область сверхъопытнаго, съ которою естествознание не хотало имъть нивакого дъла: эту безграничную область оно съ пренебрежениемъ предоставило "метафизикъ". Какое глубокое недоразумъніе заключалось въ этой реакціи естествознанія противь философіи, это было понято лишь поздиве; непосредственнымъ же ея следствіемъ было то, что двв раздвлившися стороны сформировались въ два враждебные и борющіеся лагеря. Кто долженъ быль одержать верхъ въ этой борьбъ, скоро повазали факты. Побъда достается тому, вто сильнее, кто имееть больше успеха: эти преимущества были на сторонъ естествознанія. Идеалистическая ондософія была геніальнымъ воздушнымъ замкомъ безъ всяваго реальнаго фундамента и потому уже сама по себъ не имъла задатковъ продолжительного существованія. Какъ вившнее явленіе, она надолго пережила своихъ творцевъ, но внутренно она

умерла уже вытеств съ самымъ выдающимся своимъ представителемъ, Гегелемъ. Реальные фундаменты принадлежали естествознанію и оно постровло на нихъ роскошный дворецъ, которому, быть-можетъ, недоставало жизни, души, но который быль проченъ и невыблемо существоваль въ то время, когда отъ воздушнаго замка остались лишь слабые, едва заметные следы. Спекулятивная мысль была деморализована; оплософія была обезславлена въ общественномъ мивнін, которое раздвлило ошибку естествознанія, отождествивь ее съ новъйшимь идеализмомь; дучшіе умы и дучшія сиды повинули ее и отошли на сторону естественныхъ наукъ. Однако, могъ им долго продолжаться этотъ разрывъ? Если адепты естествознанія полагали, что имъ удалось нагнать философію нав своей области, то уже туть была большая доза недоразумънія: они не замътили, что въ ихъ собственныхъ методахъ, обобщеніяхъ, законахъ, гипотезах и теоріяхъ было гораздо больше философін, чёмъ они это предполагали. Если они утверждали, что естествознание можетъ и должно обойтись безъ философіи, что оно достаточно само для себя и не нуждается въ какихъ-нибудь спекулятивныхъ завершеніяхъ, то это было заблужденіе, вредное для самихъ естественныхъ наукъ, съуживающее ихъ собственные предъды. Сознание этихъ ошибокъ должно было рано или повано пробудиться. Съ другой стороны, ложность того пути, по которому шла философія съ начала настоящаго стольтія, была слишкомъ ясна. Философія была жестоко наказана за пренебрежительное отношение къ естественнымъ наукамъ и другаго урока ей быдо не нужно; она должна была понять, что если область сверхъопытного принадлежить частному умозрвнію, то въ области опыта умозрвніе должно ндти рука объ руку съ естествознаніемъ. Отсюда уже съ начала пятидесятых в годовъ съ объихъ сторонъ начинаетъ чувствоваться потребность сближенія: естествознаніе пытается принять форму философскаго міросозерцанія, а философія ищеть естественноваучной почвы. Но, къ сожальнію, искусственно создавная вражда между философіей и естествознаніемъ была въ то время еще слишвомъ сильна, чтобы эта взаимная потребность могла тогда привести въ действительному примиренію. Вивсто последняго явился только опыть философско-натуралистическаго міросоверцанія, который по слабости своихъ философскихъ

основъ быль способень лишь еще болье обострить эту вражду. Это быль новъйшій матеріализмь. Въ матеріализмъ мы видимъ дюбопытную перемвну условій. Если въ идеализмв спекуляція савлала незаконное вторжение въ естествознание, то въ матеріадизмъ естествознаніе сдъдадо такое же незавонное вторженіе въ спекуляцію: если тамъ философія нарушила границы опыта, то адъсь естествознание вторглось въ границы сверхъопытнаго. Однако, матеріализмъ быль слишкомъ слабъ теоретически и научно и имъдъ не бодъе шансовъ на существованіе, чъмъ его антиподъ, идеализиъ. Послъ воемернаго господства въ 50 - 60 годахъ онъ начинаеть падать и теперь уже можетъ-быть разсматриваемъ скорве какъ фактъ прошдаго, чвиъ какъ живое явленіе настоящаго. Тольно съ упадкомъ матеріализма начинается дъйствительное сближение онлософии и естествознания. Замъчательно, что стремленіе въ этому сближенію идеть прежде всего со стороны естественныхъ наукъ. Два фактора содъйствуютъ вявсь этому стремленію: вопервыхъ, все болье и болье сказывающаяся потребность въ онгосоосномъ углубленіи и обобщеніи научныхъ результатовъ; вовторыхъ, научныя теорів и отврытія последняго времени, которыя, отчести по своему совпаденію съ прежними гипотезами философіи, отчасти по широтв открываемыхъ ими горизонтовъ, уже сами по себъ имъли оплософское вначеніе. Нужно сказать, что большинство этихъ теорій и отпрытій пова еще не утвердилось въ наукъ; даже болве,--нвкоторыя изъ нихъ едва ли когда-нибудь вообще въ ней утвердятся и будуть приняты всеми, --- но отрицать ихъ спекулятивный смысль н ихъ роль въ дъле сближения оплософия и естествознания невозможно. Вотъ эти теоріи и открытія.

1) Въ 20-къ годахъ настоящаго стольтія знаменитый оизіологъ Іоганнъ Мюллеръ создалъ теорію такъ-называемыхъ специфическихъ эперній органовъ чувствъ. По втой теоріи нервы
нашихъ органовъ чувствъ имъютъ такое оизіологическое устройство, что способны лишь къ одному, специонческому для каждаго
изъ нихъ, роду ощущеній, каковы бы ни были идущія къ нимъ
извить возбуждался, — волнообразными колебаніями вочра, влектричествомъ или просто механическимъ давленіемъ, — всегда сообщаетъ душь ощущеніе эрвнія, а не чего-цибудь другаго. Нътъ

никакого сомивнія, что Іоганнъ Мюллеръ пришель въ этой тесрін подъ вдіяніемъ Кантовой теоріи познанія, съ которою она въ самомъ двав удивительно гармонируетъ. Теорія специфическихъ энергій встрътила и до сихъ поръ встръчаеть себъ сильныя возраженія, но темъ не менее она имела большой успехъ-Ее принять съ извъстными модифиваціями такой научный авторитеть, какь Гельмгольць, который на основани ея достигь выводовъ, такъ тесно примыкающихъ къ Кантовой философіи, что опредъляемая ими точка зрънія должна быть прямо названа кантіанизмомъ въ естествознаніи. Еще въ 1855 году въ своемъ чтенін "Über das Sehen des Menschen" онъ сопоставить теорію специонческихъ энергій съ результатами "Критики чистаго разума" и, исходя изъ несомивниаго ихъ согласія, энергически высказаль мысль о необходимости сближенія философіи и естествознанія. Ту же мысль поздиве онъ провель въ своей знаме: нитой "Физіологической оптикъ" (1867). Здъсь онъ соединилъ до сихъ поръ разбросанный научный матеріаль и, пользунсь имъ, создалъ на почвъ теоріи специфическихъ энергій свою теорію пространства, гносеологическимъ фундаментомъ которой было ученіе Канта объ апріорности пространственнаго возгрвнія й идеи причинности.

2) Вторымъ выдающимся научнымъ явленіемъ новъйшаго времени, явленіемъ, научное и философское значеніе котораго неисчислимо, было отврытие закона сохранения силы, или, какъ обыкновенно выражаются, чтобы избъжать двусмысленный терминъ: сила, -закона сохранечія энергіи. Этоть законь (или точные принцепъ, -- такъ какъ онъ по самому своему смыслу никогда не можеть быть вполнв доказань, какь законь) гласить, что сумма философской энергіи во вселенной всегда и неизмінно остается одна и таже, что энергія изміняется лишь качественно, переходи изъ актуальнаю состоянія въ потенціальное и обратно, но никогда не теряетъ ничего количественно. Самымъ яснымъ эмпирическимъ подтверждениемъ этого закона служитъ отношение теплоты и движенія. Опыты показали, что извъстная сумма движенін порождаеть изв'ястное количество теплоты, и обратно --опредвленное количество теплоты производить соответствующую ему сумму движенія. Исчевающее здісь повидимому движеніе на самомъ двив сохраняется, переходя въ теплоту, чтобы потомъ



при извъстныхъ условіяхъ снова изъ нея вознивнуть, т.-е. движеніе здёсь является механическимь эквивалентомь теплоты, в теплота видомъ движенія. Выражая, этоть феномень въ болве общей формъ, -- актуальная энергія (движеніе) сохраняется, переходя въ потенціальную энергію (теплоту), а потенціальная эмергія (теплота) при извъстныхъ обстоятельствахъ реализуется въ строго математической пропорціи, какъ актуальная энергія (движеніе). Законъ или принципъ сохраненія энергіи есть въ его настоящемъ научномъ видъ одно изъ новъйшихъ пріобрътеній науви. Какъ научный принципъ, онъ впервые быль ясно высказанъ Юліемъ Робертомъ Майеромъ въ 1842 году въ маленькомъ сочиненіи последняго "Bemerkungen über die Kräfte der unbelebten Natur". Однако Майеръ не съумълъ научно обосновать этотъ законъ и потому его попытка прошла въ свое время совершенно незамъченной. Лишь позднъе Гельмгольцъ и англичанинъ Джуль /Joule) дали ему вполнъ научное выражение, обставивъ экспериментальными и теоретическими доказательствами, Повидимому, Гельмгольцъ и Джуль совершенно не знали о попыткъ Роберта Майера и шли вполнъ самостоятельнымъ путемъ; во всякомъ случав имъ, особенно Гельмгольцу, досталась честь отврытів даннаго закона. Но какъ гипотеза, принципъ сохране нія анергіи быль высказань уже очень давно, и эта честь, т.-е. именно честь его перваго отврытія принадлежить философіи. Въ первый разъ его поставиль еще Декарть въ своихъ Principia philosophiae, гдъ этотъ принципъ является какъ гипотеза неизмъннаго сохраненія количества движенія въ универсумь, т.-е. другими словами, -- неизмъннаго сохраненія актуальной энергіп. Несовершенное опредъление Декарта изминиль Лейбниць, который въ своемъ натуроплосооскомъ сочинения "Hypothesis physicaпоча" формулироваль данный принципъ, какъ законъ непремвинаго сохраненія въ универсум' всегда тождественной суммы "живой" и "мертвой" силы (vis viva u vis mortua), — или, какъ теперь говорять, актуальной и потенціальной эпергіи. Такимъ образомъ у Лейбница мы видимъ законъ сохраненія энергін въ той же самой формы, какъ онъ данъ въ настоящее время, и современной наука выпало на долю только экспериментальное и математическое обоснование его.

3) Рядомъ съ закономъ сохраненія силы стоить законь сохраненія матеріи. Этоть завонь виветь двоякое значеніе: онь гласить, во-первыхъ, что качество основныхъ элементовъ матерія во вседенной всегда и вездв остается одно и то же; во-вторыхъ, что количество атомовъ матеріи въ универсумъ всегда и при всвкъ возможныхъ модификаціяхъ сохраняется неизміннымъ. Въ своемъ первомъ значении заковъ сохранения материя имъетъ твердую основу въ новъйшихъ данныхъ спектральнаго анализа. Именно, при помощи посываняго удалось констатировать, что на всвхъ твлахъ солнечной системы, спектры которыхъ были подвергнуты изследованію, существують только те виды матеріи, какіе мы находимъ и на нашей планеть. Въ своемъ второмъ значенім этотъ законъ есть пока простое предположеніе или, точиве, научный постулять, возникшій въ аналогіи съ принципомъ (поличественнаго) сохраненія энергін. Замвчательно, что законъ сохраненія матеріи также быль высказань впервые Декартомъ въ твхъ же Principia philosophiae, гдв онъ поставленъ рядомъ съ закономъ сохраненія движенія, какъ нераздівльный съ последнимъ принципъ.

Уже одно то обстоятельство, что законъ сохраненія силы и законъ сохраненія матеріи были въ первый разъ открыты философіей, говорить о ихъ громадномъ философскомъ значенів. Ихъ великая роль въ философіи будущаго не подлежить никакому сомнівнію. Я едва ли ошабусь, если скажу, что въ этихъ двухъ законахъ уже теперь даны общіе контуры всей будущей натурфилософіи. Вмісті съ тімъ данное обстоятельство служить краснорічнымъ аргументомъ въ пользу существенной близости философіи и естествознанія; оно убідительнійшимъ языкомъ, языкомъ факта, свидітельствуєть, что философская и научная мысль могуть и должны идти рука объ руку въ разрішенію міровой загадки.

4) Наравит съ принципомъ сохраненія силы и матеріи стоитъ по своему значенію четвертое выдающееся научное явленіе нашего въка, теорія Даренна. Едва ли можно полагать, что эта теорія, по крайней мърт въ той формъ, какъ она развита самимъ Дарвиномъ и развиваетси многими дарвинистами, когданибудь будетъ принята встии: и научно, и теоретически она имъетъ много слабыхъ пунктовъ и вызываетъ не мало суще-

ственныхъ возраженій какъ со стороны философіи, такъ и со стороны естествознанія. Тэмъ не менве ен громадное научное и философское значение-не подлежащий сомивнию факть. Она, какъ извѣстно, произвела цѣлый перевороть въ біологіи; ея влінніе можно замітить почти во всіхъ отрасляхъ естествовнанія и нельзя сказать, чтобы это вліяніе было во всехъ отношеніяхъ неблаготворно. Ея философское значеніе ясно уже изъ того, что она сама по себъ есть столько же научная теорія, сколько философское ученіе, ученіе, которое впрочемъ такъ же мало можеть претендовать на абсолютную истину, какъ и любое изъ предшествовавшихъ ей философскихъ ученій. Насволько легво эта теорія можеть превратиться въ метафизическое міросозерцаніе, показываеть возникцій изъ нея "монизиъ" Гэккеля. Гэккель, проводя ученіе Дарвина о происхожденіи видовъ до техъ последнихъ результатовъ, которые, по его мизнію, изъ него следовали, пришелъ къ возоренію, что вся матерія одушевлена, что въ природъ духъ и матерія нераздъльны, причемъ матерія есть первичный элементь и духъ есть ся продукть. Отсюда у него получается напоминающая съ одной стороны панисихизмъ Джордано Бруно, съ другой -- спинозизмъ, матеріалистическая система природы, въ воторой царитъ слепая причинность и телеологія изгоняется принципомъ механическаго развитія. Еще лучшимъ примъромъ этого служить эволюціонизмъ Спенсера, который на почвъ теоріи Дарвина создаль цвлую фидософскую систему. На современную философію Дарвинова теорія произвела неизгладимоє впечатлівніє. Каждоє изъ существующихъ философскихъ направленій находить нужнымъ такъ или мначе съ нею считаться, опровергать ее или эксплуатировать въ свою пользу. Любопытно, что и біологическій эволюціонизмъ, нашедшій свое выраженіе въ теоріи Дарвина, есть въ извістной штрт продукть философскаго генія. Между темъ, какъ во Франщін его развиль впервые Лямаркъ, въ Германіи, задолго до появленія Дарвиновой теорін, его идею формулировали Шеллингіале и Гете.

5) Навонецъ, я упомяну о своеобразнъйшемъ и парадоксальшъйшемъ научномъ явленіи нашихъ дней, которое положительно екоръе относится къ области философіи, чъмъ къ области науки, о такъ называемой метагометрі». Метагеометрія есть, какъ показываеть уже самое названіе, метафизика математики, шытающанся проникнуть за границы твхъ опредвленій пространства, которыя были до сихъ поръ установлены Эвклидовой геометріей. Аксіома Эвклидовой геометріи гласить, что пространство выражается тремя измереніями, другими словами, что важдый пункть въ пространстве можетъ-быть точно определенъ не больше и не меньше какъ тремя координатами. Но, спрашивають, не правильные ли формулировать эту аксіому такъ, чтобы вивсто 3 измвреній и координатовъ, принять въ ней п измвреній? Логически такая формулировка вполнъ законна. Въдь, пространство съ тремя измиреніями есть, только доступное намь пространство, и мы не можемъ утверждать, что 3 измвренія составляють харантеристику пространства вообще. Впрочемъ, и въ нашемъ опыть не все подходить подъ принципъ трехъ измъреній. Напр., что за измъреніе криван линія или сферическая поверхность? Такимъ образомъ находять и эмпирическія и логическія основанія допустить, что Эвклидова планиметрія не есть единственная возможная и что мыслима планиметрія съ неопредъленнымъ или безконечнымъ числомъ измъреній. Если нашену возарвнію доступны только 3 изміренія, то мы можемъ себв представить съ одной стороны такія существа, которымъ доступно менъе трехъ измъреній, съ другой – такія, которыя способны обнять болье трехъ измъреній. Главное вниманіе метагеометрической спекуляціи сосредоточивается на четвертомъ, измъреніи; принимается, что это, недоступное представленію, измъреніе можетъ-быть мыслимо и формулировано математически. Характеристично, что метагеометрическимъ изследованіямъ посвящали и посвящають себя лучшіе новъйшіе математики. Начало имъ положилъ знаменитый Гауссъ; въ поздивишее время ими занимались и занимаются математикъ Риманнъ, астрономъ Цолльнеръ и Гельмгольцъ. Метагеометрія служить этимъ ученымъ почвой для чисто философскихъ выводовъ. Эти выводы довольно различнаго характера и направленія, но во всякомъ случавони заслуживають глубокаго интереса. Обыкновенный выводь тоть, что наше пространственное воспріятіе эмпирическаго происхожденія, но въ то же время имветь въ насъ свои общія апріориосубъективныя условія. Таковъ, именно, выводъ Гельмгольца, стоящій, очевидно, въ полномъ согласіи съ его кантіанизмомъ

Цолльнеръ на основани ученя о четвертомъ измърения, съ которымъ онъ связываетъ Кантовское учение о вещи въ себъ и свои спиратическия оснтавия, пришелъ въ какому-то почти Платоновскому идеализму, который онъ провламируетъ накъ міросозерцаніе ХХ стольтія: нашъ міръ, міръ трехъ намъреній есть, по Цольнеру, только явленіе, отраженіе, тънь міра вещей въ себъ и четырехъ намъреній. Танинъ образомъ, мистимизмъ и транссубъективное мышленіе, изгнанные было изъ оплосовіи, находять себъ убъжние въ области той науки, которую надавна принято называть самою точною и считать несоединиюю ни съ какимъ мистицизмомъ. Нужно и здъсь замътить, что первая идея истагеометрія была высказана оплософомъ: ее можно найти въ одномъ исъ "докритичеснихъ" сочиненій Канта "Gedanken von der wahren Schätzung der lebendigen Kräfte".

Эти теорія и отирытія показывають достаточно ясно, вакь начинають тенерь слагаться отношенія естествознанія въ фидософія. Мы видимъ въ высшей стецели дюбопытное и знаменательное явленіе: естествознаніе нашихъ дней принимаєть все болье и болье оплософскій харантеръ: оно подчиняется влінню ондосоосникь идей; оно стремится воспользоваться прежинии оцытами философіи, чтобы въ накоторомъ рода продолжать или дополнить ен дело: оно берется за чисто философскія проблемы и приходить въ рвинеціамъ, удивительно сходамить съ тамъ, что въ различное время было уже высказано оклосовіей. Странный, но замъчательный факть, естествознаніе мачинаеть даже дробиться на тъ же направленія, какія мы видимъ въ философія. Монизмъ Гэнкеля, нантівнизмъ Гельмгольна, мястичесній идеализмъ Цолльнера, развъ это не оплософолія направленія? Даме научный позитивизмъ, особенно распространенный среди сотсствовенытатолей, стоить рядомъ съ этими партіями, канъ философекое направленіе.

Отвічають ди оплособія втой тенденцін современнаго естеотвознанія? Стремится ди она съ своей стороны воспользоваться пріобрітеніями естественных внаукь? Да, но нельзя сказать, чтобы оплособія ділада это съ достоинствомъ и иміла на этомъ пути много успіка. Филособія путемъ тижелыхъ нешатаній прищая къ справедливому убівнденію, что союзъ съ естествовнаніємъ ей необходимъ. Но для того, чтобы этоть союзъ быль ей по-

девенъ, для того, чтобы это быль действительный союзъ, въ поторомъ онносооін сощнась бы съ естествовнаніемъ какъ равная съ равнымъ, не требуя отъ него инванихъ жертвъ, но не жертвуя ему и себой, для этого существують два условія. Вопервыхъ, оплософін не должна забывать того, чего въ сущности не забываеть само естествовнаніе, именно, что далено не всв естественно-научныя теоріи и гипотезы настолько обоснованы. чтобы ихъ принятіе, по крайней мірт въ ихъ современной формъ, было въ достаточной степени обязательно. Во вторыхъ, ондософія не должна забывать, что помемо проблемъ, въ извъстной мірув общихь ей съ естествознаніемь, она иміветь свои собственныя задачи, которыя только она призвана решить и которыя при самомъ спекулятивномъ направленія естествознанія имъ ръшены не будуть (если только не предполагать невъроятнаго, что естествознаніе совершенно превратится въ ожассофію). Говоря короче, оплософія только тогда удачно воспользуется результатами остествознанія для своихъ целей, если она не позабудеть этихъ цвлей и отнесется въ естественно-научному матеріалу не канъ его раба, а канъ его хозяйка. Воть этихъ-то двухъ условій и не исполняеть въ сожальнію современная опдософія. Если въ началь настоящаго стольтія философія относилась съ пренебрежениемъ въ естествознанию, то теперь она виадаеть въ другую прайность: она идеть на помочахъ у естеотвенныхъ наувъ, не ръщаясь сдълать шагу безъ ихъ указки. Она въритъ важдому слову естествознанія, принимая за чистую монету даже то, что въ глазакъ самекъ естествовъдовъ имъетъ лимь проблематическую ценность. Она запищаеть иногда некоторыя естественновачныя гипотезы болье, чьмъ многіе естествоиспытатели, т.-е. становится въ накоторомъ рода plus гоі, que le roi même. Даже мало того, онлософія доходить иногда до полнаго самоотрицанія, отказывается оть свожув собственныхъ задачъ, отъ себя самой, и хочеть только рабски повторячь то, что сказала естественная наука. Если же ей это удается, если метафивическія проблемы навязываются ей невольно. тогда она старается увърить, что ея рышение последникъ есть научное ръщеніе, и наубвается фиглярски надъ "метафивикой". Любопытный примъръ такого рабскаго отношенія явкоторыхъ тивовъ современной намецкой облософіи нь остоствовнанію мы

вытын въ "научномъ" монняма Паульсена, куров котораго я выше наложить. Паульсеново опредвичніе онлосовін, какъ "совокупности всякаго научнаго познанія" равияется вёдь полному отрицанію ондософіи и сведенію ся къ простому резавия сотеотвенно-научныхъ результатовъ. Мы видыи однаго, что далеко: не всякое "повнаніе" въ философіи Паульсона есть паучное познаніе, но это нисколько не машало ему далать вынали претивъ "метафизики" и быть увъренимъ, что онъ стоить на совершенио научной почев. Въргочемъ, отремление украсить научнымъ ярдыкомъ: фелософскія гипотезы, не имъюнія наже и тъни какой-нибудь научности, не есть черта только этого эплевтическаго мониама, представителемъ котораго является Паульсенъ: это слабость всей современной нъмецкой оплософіи. Термины: научный, эмпирическій, экзактный стали модными и ими здоупотребляють до врайности, до смешнаго. Даже такія ондосооскія направленія, которыя открыто не дружать съ наукой. стремятся примвинть ихъ въ себв, дело доходить, напр., де такого курьеза, что ортодовсальнейшій гегельянець, берлинскій проф. Мишле называеть одно изъ своихъ сочиненій, въ которомъ онъ лишь воспроизводить идеи Гегеля, "das System der Philosophie als exacter Wissenschaft". Вароченъ едва ин было бы справедиво винить современную измецкую философію за то. что ея отношеніе въ естествознанію сложилось тавинь немножко трагикомическимъ образомъ. Для того, чтобы исполнять два вышеуказанныя условія, для того, чтобы съумать овладать для цълей философіи научнымъ матеріаломъ и въ то же время не забыть истиный смысль философскихь проблемь, для этого нужно соединеніе двукъ свойствъ: глубоникъ научныкъ энаній: и сильнаго онлосооскаго ума. Такое соединение вообще есть очень редкая вощь; въ настоящее же время око является только какъ исключение. Соврзменная намециая оплософія бадка выдающимися талантами, много бъднъе, чэмъ современное нъмецкое остествознаніе. Замвчательно, что соединеніе этихъ двукъсвойствъ въ настоящее время можно снорве вотретить на сторонъ естествовнанія, чэмъ на сторонъ оплесовів. Такъ напр. Гедьмгольць, величайшій ученый нашего времени, первоклассный ORSHED, OBSIOLOFS H MATCHATERS, COTS BUSOTS OF THE CHEMS нев выдающихся философских умовъ современной Германии Мало того, если современная измециах оплососія облажеть немногими сильными талантами, которые уміноть соединнть изсебі, вти два свойства и въ рунахъ которыхъ оплососія отановится истанно научною, не переставая быть оплососій, то эти таланты обыкнованно перешли въ оплососскій дагерь изъ естествовивнія. Таковъ быль Германнъ Лотце, безепорно самый выдающійся мыслитель послідняго времени и быть-можеть одинъизъ ведичайщихъ мыслителей вообще. Таковъ же быль Фехнеръ, у котораго, впрочемь, мистическая спекуляція и научная точность не совоймъ гармонировали другь съ другомъ. Таковъ, наконецъ, Вундтъ, хотя онъ пока еще болюе ученый, чінь онлодось съ оригинальнымх и глубовимъ міросоверцаніемъ.

## III.

Направденія совреманной німецкой философія.—Ихъ разнеобразів.—Ихъ главния группи съ точки зрінія ихъ историческаго и логическаго развитіл. — Идеализмъ.—Реализмъ.—Критицизмъ. —Идеалъ-реализмъ. —Заключеніе.

Третье явленіе, составляющее особенность современной нівмецкой философіи, я указаль въ необыкновенномъ разнообразім ея направленій. Это явленіе характерно во многихъ отношеніяхъ: оно есть не только знаменательный признакъ современнаго соотоянія германской философін; оно имветь болве широкій культурно-неторическій интересъ, какъ симптомъ общаго умственнаго врижиса, переживаемаго теперешней Германіей. Едва ль вакая страна въ накую-нибудь изъ предшествовавшихъ экохъ представляла такую картину общей умстванной анархів, какъ-Германія въ настеящее время. Путаница убъщскій, какъ-топрихотиво раздающихся и не менье прихотиво видонемьнающихся, неясность и разнохалиберность борющихся между собою принциповъ, смутность и хвотичность желаній и цалейзаявляють себя воюду, - въ литературъ, въ политикъ и въобывновенной живни. Философія тольно отражаєть въ себв эту общую умотвенную вуганицу. На вакое иножество различныкъ направленій и партій она дробится въ настоящее время, объ этомъ можеть дать некоторое понатіе уже простое перечисленіе техь везь никъ, которые можно насвать накимъ-нибудь иненемъ. Рядомъ съ

сотативми когда-то всесильной Гегелевой толим, рядомъ съ иногочислевными посиврователями Герборта и малочисленными (въ компетентныхъ пругахъ) приверженцами Шопентаувра мы видимъ массу новыхъ, вознившихъ въ болъе или менъе недавнее время Философокихъ теченій,---неокантівнизшь, дълиційся на прекольно -факцій, экпонтивиъ, монизиъ различнымъ формъ и авторовъ, реализмъ различению оттенновъ, матеріализмъ, еранцуескій, анслійскій и спеціально присцеїй позмінензив, парічнять, тензив, оволюціонизмъ различамихъ видовъ, — въ этилъ училитеризиъ, индивидуализмъ, и проч. Однано вто перечисление далеко пе даетъ эдьсь точнаго новятія. Среди посявдователей верих упомянутыхъ направленій едва-ли удастся найти хотя двухъ человенъ во всемъ солидарныхъ другь съ другомъ. Каждый нонимаеть принципъ овоей школи или своего направленія по своему, такъ что можно безъ всякаго преувеличения сказать, что въ современной Гермавіи столько же опловооских в теченій, сполько про**фессоровъ философ**ін и философонихъ плевтелей. Это состопніе нъмецкой оплосовін было бы почально, если бы опо означало собою нонечный пункть развитія явмецкой философской имеля; но една-им можно разматривать его въ такомъ мрачномъ свътъ. Оно есть не болье, кака переходное состояніе, то состояніе, воторое наступаеть всявій разъ, когда старое покинуто, а новое еще не заступнио его масто. Современная наменкая описсофія не есть что-нибудь сложившесся и законченное; она представляеть собою лишь процессь постройен будущей философіи. Мы видимъ въ ней ломпу старыхъ системъ и въ тоже время утвержденіе новыкъ онлосооскихъ оундаментовъ; тамъ и сямъ еще видивится быстро осыпающиеся остатии старыхъ стросий, но радомъ съ ними уже вознивають отабльныя части неваго зданія; кругомъ ихъ, конечно, дежать груды разноформеннаго жусора, остающагося кань оть старыхь развадиль, такь и оть повой работы.

Подробно геворить о направлениях современной намециой еплососия и не имаю на возможности, на пукды. Съ одной отороны, они тамъ многочисленны, что обсатоятельное изложение ихъ не входило бы въ рамии данной статьи; съ другой, многія изъ имх уже сами по себі заслуживають тольно уноминанія. Я изберу лишь главаййщія теченія и буду говорить съ навотерою подребностью лишь о твхв изв инхв, которыя требують того по своему вначеню иле о которыхь у насъ мало писано. Въ своемъ изложения и постараюсь, насколько это возможно, исполнить въ одно и тоже времи двоякую задачу: во-первыхъ изобразать эти современныя направления въ ихъ исторической пресметвенности и овизи, такъ, чтобы было можно видать, наиводни изъ нихъ выгасивнотся съ ноторической оцены и замъннются другими; во-вторыхъ, представить икъ въ ихъ логической послъдовательности, такъ чтобы можно было видать, наивопрогрессируеть въ вихъ очлосовская мысаь, какъ она чрезърять отупеней и оориъ приближнетоя въ нихъ къ некомому идеалу истины.

Уже неъ только что сдеданной характеристики общаго современнаго состоянія німецкой философіи можно выдать, что господотвующій въ ней типъ совь безъндейный, несамостоятельный и ханелеомски измъняющійся эклектизмъ. Если мы возьжемъ университетскихъ профессоревъ оплософін, то можно бевошибочно сказать, что половина изъ нихъ оплективи, или быть можеть точиве, -- компилиторы чужихь идей. Выдвливь тв основныя онлесофенія теченія, которыя самостоятельно существують рядомъ съ эклектизмомъ или причудливо неремвшиваются въ немъ другъ съ другомъ и съ различными старыми направденіями, мы можемъ соединить ихъ въ четыре группы: идеализм, реаливых, притициями и идеал-реализми. Идеализмы является вы двухъ формать; вань раціоналистическій идеализмь (философія Гегеля, Шопенгауэра, Гартмана и Фрошаниера), и какъ положительний или теистическій идеализмь (вихосовія Ввиссе, Фихте ил., Ульрици и пр.): Реализиъ распадается на три направленія: индивидуалистическій реализму (онлосовія Гербарта), атомновическій реализмь (натерівливнь) и позитивистскій реализма (оплоссойн Дюринга). Критицизмъ раздвляется на три нартін: критическій идеалызмь (Лянге н кр.), критическій реалызмь (Фольнольть и др.), и крытический позитивизмо (Ливот и др). Наконовъ, идеан-реализмъ представляетъ два: направленіи: номхофизическій монивмо (оппособін-Фечнера и Вундта) и спиринуамистическій монизмь (онгософія Лотце). Въ общемъ современную нівионкую оплософію можно представить съ точки арвнія ся 'историческаго и догическиго развити въ сабатощей схемв:



| Идеализмъ.                  |          |     |            |       | Реализыъ.   |           |                                 |    |      |                           |       |                  |       |      |  |
|-----------------------------|----------|-----|------------|-------|-------------|-----------|---------------------------------|----|------|---------------------------|-------|------------------|-------|------|--|
| Раціоналистиче-             | Тен      | й И | Индивидуал |       |             |           | Атомистиче                      |    |      | ескій Позитавний          |       |                  |       |      |  |
|                             | • • •    |     |            |       |             |           | реализмъ (ма-                   |    |      | - реализмъ Дю-<br>рингъ). |       |                  |       |      |  |
|                             | Вейссе). |     |            |       |             |           |                                 |    |      |                           |       |                  | фія   | r P  |  |
|                             | к        | p   | И          | T     | H           | . 1       | ц                               | Ħ  | . 3  | M                         | ъ.    |                  |       |      |  |
| Критическій ид              | 66.1 E8  | МЪ  | K          | ритич | ескі        | ě n       | 031                             | TE | K8M. | . 1                       | Ерити | ческій           | реали | 8M.P |  |
| (Ланге и друг.).            |          |     |            | (Ля   | <b>а</b> съ | и друг.). |                                 |    | (Фол |                           |       | ькельть и друг.) |       |      |  |
|                             | И        | X   | e          | . I . | <b>p</b>    | е         | a                               | Л  | И    | 3 N                       | ъ,    |                  |       |      |  |
| Спиритуалистическій монизмъ |          |     |            |       |             |           | Психофизическій монизиъ         |    |      |                           |       |                  |       |      |  |
| (Лотце).                    |          |     |            |       |             |           | (Фехнерь, Вунд <del>г</del> ь). |    |      |                           |       |                  |       |      |  |

- 1) Изъ различныхъ идеалистическихъ направленій начала и средины наотоящого стольтія теперь сохранились только три: раціоналистическій идеализмъ Гегеля и Піопенгауэра и теистическій идеализмъ школы Вейсее-Фихте млад. Въ новъйшее время къ импъ присоединились еще двъ оормы раціоналистическаго идеализма, оплосооїя Гартшана и оплосооїя Фрошамиера, изъ которыхъ первая существенно примыкаетъ къ Шопенгауэру, а вторая занимаетъ изсколько самостоятельное положеніе.
- а) Двъ особенности харавтеризують раціоналистическій идеализма, валь философій типъ: во первыхъ, онъ пытается построить зданіе философій изъ чистыхъ идей, опираясь при этомъ липь на авторитеть человъческаго разума; во-вторыхъ, основные элементы своего мірообъясненія онъ заимствуєть изъ внутренняго опыта, возводя въ значеніе метафивическихъ принциповъ такія чисто психологическія явленія, накъ интеллектъ, какъ идея, представленіе, воля, фантазія.

Самою величественною и геніальною изъ идеалистических системъ быль, бевспорно, интеллектуализмо Гетеля. Примывая къ тъмъ следствіямъ, которыя были выведены изъ Кантовой притини вистаго разума Фихте и Шеллингомъ, Гетель принялъ въ качествъ абсолютнаго начала всего существующаго абсолютную интеллигенцію или, канъ онъ выражалоя, идею. Путемъ діалектическаго развитія абсолютной идеи, последовательно нереходящей изъ "бытія въ себъ" въ "бытіе вив себя" или "инобытіе и отсюда возвращающейся къ себъ, онъ думаль объяснить всю действительность, все процессы міра и вею жизнь человъчества. Это была грандіозная, но неудачная попытка. Уже въ той мысли, что схему действительности можно построить изъ чистыхъ разсудочныхъ понятій, создать ее путемъ геніальнаго Ideendichtung, какъ выражаются по примъру Лянге современные нъицы, уже эта мысль была ошибочна. Двиствительность можеть быть извъстна намъ лишь настолько, насколько она намъ сама себя отврываетъ и даетъ далве завлючать о себъ изъ этихъ отвровеній. Поэтому и нельзя конструировать а priori, не справияясь съ темъ, чему насъ учить опытъ. Само собою разумьется, что философская конструкція дъйствительности всегда есть логическая конструкція и всегда слагается изъ понятій. Но, во-первыхъ, догическая и діадектическая конструкцін-дв'я вещи разныя; во-вторыкъ, помятія опыта и понятія, логически выведенныя жет нахъ, имеють совершенно другое значеніе, чъмъ помятія, составленныя а ргіогі. Изъ этого вореннаго недостатка объясияются все дальнейшія ошибки Гегедевой ондосовін. Во-первыхъ, какъ могъ Гегель нестолько объективировать интеллигенцію, чтобы сдалать ее сущностью дъйствительности и дъйствительность си модионкаціями, ссли интеллигенція сама не есть первичный сакть и всегда предполаеть извъстнаго носителя, субъекта? Во вторыхъ, что такое абсолютная интеллигенція у Гегеля и какъ опъ объясинеть при помощи ея дъйствительность? Абсолютная интвлиигенція, сведенная къ своей первичной, домірной фермі, какъ міровая вдея, есть по Гегелю въ одно и тоже время и логическій элементь, и метвоническій принципь, — смішеніе понятій, заключающее въ себв неразрвшимыя противорвчія. Ясно, что вакъ догическій элементь, Гегелева вдея не можеть быть метаензическимъ принципомъ и изъ нея нельзя построить реальность; ея діалентическое саморазвитіе будеть въ такомъ случав простою спекулятивной игрой, не имъющей ничего соотвътствующего вив головы оплософа. Да и возможно-ли вто саморазватие идеи? Идея въдь не ножеть развиванися сама собой, а можеть быть развисиема прид-нибудь или чрид-нибудь. Не испре очениямо, маобороть, что какъ метаонзическій принципъ, абоолютная идея

не межеть быть догическим элементомь и следовательно исключасть возможность тэхъ діалектическихь окерацій, которымъ подвергаеть ее Гегель. Если вакъ догическій элементь она не можеть сама собою разонеаться, то накъ метафизическій приннить, она не можеть развиватьон діалектически. Всв эти и иногіе другіе недостатии Гегелевой оплесовіи въ нестоящее время ясны. Эта очлосооія, котда-то претендовавшая на имя абсолютной, не рашила оплософскихъ проблень и такъ утратила право на дальныйшее существеваніе, по прайней мыры вы той оорыв, накъ она до сикъ поръ существовала. Послъ продолентельнаго, но скорве призрачного, чвиъ двиотвительного господства она сходить со сцены. Ее погубили, какъ я уме снаваль выше, съ одной сторомы усябки естествознанія, съ другой -- опдософская дригина, поторан особенно въ лида Тренделенбурга (въ ero Logischen Untersuchungen) нанеска ей менсцаливые удары. Не межье роковымъ для нея было раздъление гегельянскаго лагеря на нартів, - лавую, правую и центра: это раздаленіе явилось для нея равимить внутреннему разломению. Въ настоящее время гегельянство утратило почти всякій вредить и существуеть болве какь археологическій остатокь, чвиь накь живое филосооское теченіе. Ряды его и такъ уже немногочисленныхъ представителей все болве и болве редеють. Во вевхъ университетакъ современной Германіи едва ли можно насчитать и деситокъ истинныхъ последователей Гегеля. Немногочесленные современные представителя Гегелевой школы сосредоточиваются около Берлинсивго философскаго общества, журналь котораго служить ихъ органомъ. Ихъ главою въ настоящее время нужно признать мастигаго Людвига Мишле, ученика самого Гегеля. Мишле,--профессоръ берлинского университета, впрочемъ уже не читающій,-несмотря на свои 88 леть сохраниль юношескій жарь убъяденія и до сикъ поръ съ энтузіваномъ молодости звищищветь свеего великаго учителя. Въ своей ръчи по случаю 100-латняго юбилея со дня рожденія Гегеля, носящей характерное затлавіе: "Hegel, der unwiderlegte Weltphilosoph", онъ старается доназать, что философія до сихъ поръ не только не пошла дальше Гегеля, что Гегель не только не опровергнуть, но что вов новъёшія оплософскія явленін лишь подтверждають и дополняють его оплесобію: мало того: эта уливерсальная, не нивющая ни-

чего себъ равнаго по иногосторонности оплософія никогда не будеть опровергнута и всегда будеть лишь подтверждаема. Само собою разумьется, -- такая глубоная въра въ истяну и мощь опдософін Гегеля есть исключительное явленіе: въ такой мірів ес едва-ли разделяеть еще вто-нибудь изъ современныхъ гегельянцевъ, все болъе и болъе изивияющихъ своему внамени. Общее теперешнее отношение въ Гегелевой онлосови врайне враждебное и преврительное. Возгржнія Гегеля, главнымъ образомъ ватурондосооскія, приводятся только въ виде нурьевовъ и трактуются вакъ оплосоосное шарлаганство. Его сониненія вив гегельянского логеря почти никвиъ не читаются, и всего менже конечно теми, кто считаеть нужнымы бранить его философію. Какъ много несправедивости въ подобномъ отношения въ ведикому мыслителю проплаго, объ этомъ нечего и говорить. Нужно быть савнымъ, чтобы не привнать громадную роль гегельянства въ неторіи умственного развитія настоящаго стольтія и чтобы не видъть въ немъ никаной доли истины. Притомъ современные нъмецвіе оплосоом не должны были бы забывать, что сами они все-таки карлики, выросшіе на плечахъ презираемаго ими гиганта, и что геній даже въ своихъ ваблужденіяхъ остается геніемъ и следовательно заслуживаеть уваженія на раду съ здравомыслящими посредственностями.

Иначе развилась другая форма раціоналистическаго идеализма, оставшаяся современной оплософія въ наслідство отъ прежимъ времень, -- этическій раціонализмь Шопеньауэра. Едли ноходнымь пунетомъ онлософіи Гегеля были следствія, выведенныя жаъ "Критики чистаго разума" Фихте и Шеллингомъ, то Шопекгауэръ вышелъ изъ "Критики практическаго разума" и притомъ непосредственно. Если Гегель взяль обсолютнымъ нечеломъ и сущностью дъйствительности абсолютную интеллигенцію, то Шоменгауэръ приняль въ начестве такого начала абсолютную волю. Остановившись на взгляде Канта, что наша воля есть сданотвенное Ding an sich, извъстное намъ непосредственно, Шонекгауэръ изминилъ этотъ выглядъ въ томъ смысль, что воля вообще есть вдинственное Ding an sich. Отоюда у него сладовало завлючение, что все существующее представляеть собою лишь модификацію воли, лишь моменты и стуцени ся развичія, правда не дівлектического, по проведенного Шопенгауоромъ не менфе

произвольно. Абсолютная воля, развивансь, какъ отихійная сила и безсовнательное стремленіе въ природъ, достигаеть сознанін и представленія въ человічестві, въ ноторомъ она дробится на безчисленное множество индивидуумовъ, воплощающихъ въ себъ высшіе идеальные моменты ся объективированія, или идеи. Внутренній мотивъ міроваго саморазвитія води есть ся неудержимое стремленіе въ жизни, которому она ищеть удовлетворемія, переходя съ низшихъ ступеней бытія въ высшимъ. Въ эту мотеонзическую конструкцію действительности Шоненгауэръ внесъ этическій элементь, придавь всей своей философіи колоричь глубоваго нессимизма. Нашъ мірь по Шоненгачору есть худини нар верхр возможних міровр и міровая жизнь есть сплошное несчастіе, среди котораго случайная и приэрачная радость звучить выть пронія. Мірь и бытіе суть выть бы роковые, тисии, въ которые поставлена абсолютная воля ся неудержимымъ стремленіемъ въ жизни. Отсюда, вонечная цель и задача развитія абсолютной воли; после того, когда ен жажда жизни найдеть себъ полное удовлетвореніе, есть освобожденіе оть бытія, т.-е. уничтожение. Эта задача имветь прежде всего осуществиться въ чедовъчествъ, которое путемъ постепенкаго умерщвленія къ себъ воли къ жизни (путемъ аскетизма) должно идти къ идеалу нирваны, чтобы найти вдесь успоносніе отъ всехъ страданій и горестей бытія.

Въ новъйшее время Шопенгауэрова онзосоойя быда принята и видонзивнена Эдуардомь фомъ Гартманномъ. Принявъ почти вполнъ пессимизмъ Шопенгауэра, Гартманнъ реформировать его метвонзину въ томъ смыскъ, что въ основу воли, поставленной Шопенгауэромъ въ странное положение независимаго абсолютнаго нринципа, онъ положиль субъектъ, "Безсознательное", а въ развитие этого начала внесъ элементы Гегелева эволюціонизма 1). Воля, по Гартманну, вивств съ представлениемъ суть аттрибуты единаго "Безсознательнато"; представление не естъ продуктъ вели, какъ это думалъ Шопенгауяръ, а естъ равносмятьный ей моментъ въ быти и развити безсознательнаго абсолютнаго. Свою оплосоойю Гертманнъ пытается построить на

<sup>&#</sup>x27;) Самъ Гартманнъ опредъляеть свою философію, какъ синтезъ идей Шопенгауэра, Гегеля и Шеллинга.



почењ естеотвенно-научныкъ и поихологическихъ озктовъ и развить индуктивнымъ путемъ.

Шопенгауаровъ идеаливиъ двлить вов недостатии Гегелова и рядомъ съ нями имъетъ еще свои собственные. Онъ представляеть такую же апріорную, лишенную связи съ ампирическою дъйствительностью конструкцію универсума, какъ и философія Гегода, съ темъ раздичемъ, что еоди конструкція Гегеля вращалась въ діалектическо-догическихъ формахъ, то стяхіей построеній Шоненгауэра служить сантазія и чувство. Объективируя прикологическій элементь води и превращая его въ жетаоненческій принцимь, Шопенгауерь ділесть не лучне, чемь Гераль: не имви никаних фантических основаній и инканого догическаго оправденія, эта операція не стоить даже въ дійствительной связи съ Кантовой онлософіей, изъ которой Шопенвауэрь хотыв исходить. Притомъ Шопенгауэрь объективи-DYOTH BOLM BY TREEXY CARRENT, ECTODIA JUMBATY STO начало всяваго значенія и смысла. Въ самомъ двяв, что павое эта самеразвивающаяся, одаренная желанісмъ, инстинитомъ, представлениемъ, жаждой жизни, способностью страдания и проч. воля, какъ не беземысинца? Невозможность. Шопенгаузрова объективированія води понядъ Гартманъ, но онъ не цамъниль дело из лучнему. Присоединива на воде и представлению субъекть въ виде развивающагося "бевсовнательнаго", онъ зануталоя въ неразръщимыя противорьчія. Гартманново "безсовнательнов", одаренное волей и представленіемъ, осуществляющее всюду сознательныя цвин, есть скорве несвязный продукть воображенія, чтит ньодъ онлосооского мышленія. Quasi научный методъ Гартианновой онлософія не скрываеть ек слабости. Всв естественнонаучныя и поихологическія данныя, изъ которыхъ повидимому выходить Гартманиъ, служать лишь сценичеовой обстановкой для невыжющихъ съ нами начего общаго заранве составленныхъ точекъ арвиія. Не болве правды заключаеть въ себъ и пессимизмъ Щопенгауорово — Гартманновской андософін, Базусловный пессимнямь, какь философская теорія, немыслимъ; тысячи фактовъ ему противорачать и прежде всего между неми факть самой жизни, которая, какъ бы она не была дурна и несчастна, всегда будетъ высшимъ счастіемъ сравиительно съ полнымъ отрицаніемъ жазни, небытіемъ. Пессимизмъ возможенъ только какъ личное настроеніе, не болье.

Танить образомъ, пессимистическому идеализму такъ же мало удалось ръшить онлосооскія проблемы, какъ и онлосооіи Гегеля. О его современномъ положеній я уже имълъ случай говорить выше. Пессимистическій идеализмъ пришелся по вкусу только дилетантской публикъ, гдъ его успъхъ нужно объяснить тъмъ, что пессимизмъ втой онлосооіи необыкновенно гармонируеть съ господствующимъ настроеніемъ времени, а соединенная съ нимъ метаоизика не сталкивается съ критическимъ анализомъ дисциплинированной онлосоокой мысли. Въ ущиверситетахъ онлосооія Гартманта не имъетъ представителей, а онмесеом Шопенгауэра имъетъ, насколько я знаю, теперь лишь одного, берлинскаго проосссора Дейсоена, извъстнаго въ качествъ херошаго знатока Ведъ и индійской оплосооіи.

Наконецъ третья, новъйшая сорма раціоналистическаго идеализма, — философія мюнхенскаго просессора Фрошаммера, принимаєть началомъ своего мірообъясненія сантазію. Фантазія по мижнію Фрошаммера есть творческій и организующій принципь дъйствительности. Она есть сила гармоническаго развитія природы и человъческой личности. Она проявляется во всъхъ процессахъ и перемънахъ бытія, равно вакъ въ мышленіи и дъйствіяхъразумнымъ видивидуумовъ. Фантастичность этой "силососій сантазів" говорить сама за себя. Фрешамиєръ не вижеть послъдователей.

П. Соколовъ.

(Продолжение слидуеть).

## СОВРЕМЕННЫЙ "КОНФЛИКТЪ"

## НАУЧНАГО РАЗУМА И ПРОСТОЙ СОВЪСТИ.

Аль Ф. Додо Борьба за существование драма пер. съ франц. (La lutte pour la vie). Поль Бурже Ученико ром. съ франц. (Le disciple).

Въ настоящее время интеллирентное европейское общество, стоящее на вершенахъ современной культуры и современнаго механическо-матеріалистическаго міропониманія, отръщеннаго отъ высшихъ идеальныхъ началъ, переживаетъ чрезвычайно знаменательный критическій моменть, исходь (котораго въ высшей степени важенъ. Все ясно говорить, что серьезная мысль и глубокое чувство современнаго образованнаго человъка перестають удовлетворяться богатымь наследствомь прошедшей продолжительной работы духа въ узкой и душной сферв эмпиризма; пробуждаются и начинають настойчиво заявлять о себв такъ долго попиравшіяся высшія потребности духа человического. Современная наука и построенная на ея узкихъ началахъ жизнь привываются на судъ высшихъ человъческихъ началъ жизни и внанія, начинается строгая оцінка и провірка съ точки зрівнія этихъ началъ наличнаго духовнаго богатства, завизалась борьба молчаливая, но решительная между привычками и идеями, созданными старою матеріалистическою культурою, и только-что проснувшимися и еще просыпающимися высшими идеями и

стремлежими, инкогда не умирающими въ исторіи. Все обязываеть нась не быть только посторонними зрителями этой духовной борьбы, но принять въ ней посильное участіе: ето можеть, тоть правственно обязань всячески поддерживать возникнувшее въ интеллегентномъ мір'в двеженіе въ давно забытымъ, но въчно дорогимъ идеаланъ истинно человъческаго званія и жизни. Если надо кратко окарантеризовать это новое движение, далающее честь нашему времени и человову вообще, то мы должны будемъ сказать, что въ настоящее время начинаеть одними смутно, а другими ясно совнаваться тоть раздадь и та глубовая бездна, которые лежать теперь между современною положительною наукою или, върнъе, оплософісю построенною на ней, и высшими ндеальными требованіями духа, т.-е. совъстью, придавленною тяместью налегиаго на нее. и протевнаго ей механическо-матеріалистическаго міропониманія. Ніть ниваного затрудненія поназать, что последнее именно стоить въ резиомъ противоречия со вожин ея влементарными, корежными предположеніями я требованіями. Современнымъ научно-положительнымъ міросоверцанісиъ отращаются свобода, личность, правственная ответственность, правственный долгь, совесть; все существующее есть только съ его точин эрвнія безцваьная и потому безсмысленная, безколечная цвпь фактовъ, во времени и въ пространствъ овязанныхъ заковани механической причиности, управляемой случаемъ вле, лучше, инчъмъ неуправляемой. Такимъ образомъ. устраняють изъ міра разумъ и разумныя, конечныя прачины (цъли), а виъсть и свободу: весь міръ — удивительно сложный механизмъ, созданный слъпою нгрою силь природы, и все въ міръ отъ самаго великаго до самаго ничтожнаго, отъ человъва до постинки съ безусловною меобходимостью опредъляется и направляется дъйствующими въ природъ законами. Человъкъ есть огъдствіе безчисленнаго множества условій и причинь, это-самая сложная и чудесная машина, неподрающаяся изученію, но всетаки манина. Свобода-налювія, но тоже явленіе въ дуковной живни необходимое, обусловленное самою конституцією нашего IYXA.

Совъсть человъческая, виногда не умирающая въ хорошихъ людяхъ, начинаетъ бить тревегу: она не можетъ помириться съ. этимъ страшнымъ детеринизмемъ, который прониваетъ собою все современное естественно-научное віросоверцаніе, и протестуеть противь него. Въ то время навы детерминизмы разсматриваеть всё явленія духовной жизни исплючительно заны не-избъяное слідствіе невависящихь отъ человіческой дичноски условій и причинь, совість настойчиво твердить намы о нашей отвітственности, вщеть виновинновы всюду госнодствующаго зла и вмісто самооправданія требуеть оть насть самонскунленія, самонсправленія и діятельной борьбы со влемы. Способная на время смолкнуть поды вліяніємы какихи-нибудь сельныхы увлеченій, совість неспособна замолинуть навестда: придеть время, ногда голось ен непрежнему властно будеть раздаваться выдушів человіма, и все принижнеть предь нею.

Это время течерь настало или, правышние, настаеть для современной интеллитептной совъсти, не время загилистизованной идеями матеріалистического образованія. Она пресываєтся в уже не можеть новводить усминть себя снова теми желения софизмами и возин довении изворотами вооруженнаго дауною ума, поставившаго себъ задачно помпромиссъ между наукою и совъстью, которымъ она по неопытности поддавалась ранве; она не можеть удовлетвориться тою фальсифивацією истинлагоблага и теми скудными суррогатеми добра, которые представляются ей въ безчисленныхъ свотемехъ современней эволюціонной морали, двлающей изъ черчаго білос и взившей насеби непосильную задачу приниренія науки и совъсти. Совъсть, неподвушная и последовательная, отвращается съ ужасонъ отъ тъхъ следствій для личности, семьи и общества, которыя влечеть за собою добросовъстное подчинение началамъ матеріалистическаго міросозерцанія.

Указанное нами движеніе, эту берьбу совисти съ жаукою, плодомъ односторонняго направленія въ духовной жизни образованнаго міра, можно наблюдать пока всего удобиве на житературной арекв, въ особенности на арекв изящией литературы. Она всегда была чуткимъ отраженіемъ жизни, но это въ особенности слидуетъ сказать о современной литературъ: бевъ преувеличенія, это оскусъ, въ которомъ сходятся и отражаются всв малайшіе звуни и отвруки современныхъ щей и стремленій образованнаго общества, воплощающихся въ художественные образы оантазін; здвоь чувствуется живое біеніе живненного пульса. Если это вообще справедливо по отношеніи из литературі всякаго народа, то это становится во сто врать болбе справедливымы вы приміненіи из литературі Франціи, чуткой из малыйшимы и неуловимыйшимы візніямы времени не только вы тысныхы рамкахы французской національности, но вы шировихы предылахы европейскаго космополитизма. Съ этой точки зрівнія всіз явлемія общественныя и литературныя во Франціи пріобрытають глубовій общій интересы: только вы Парижы, вы этой столиць міра сего, вы этомы, такы-сназать, сердція современной антихристіанской культуры, можно вполнів познакомиться сы представителями и піонерами послідней.

Во Франціи въ настоящему времени наблюдается замвчательное явленіе, много говорящее за вышесказанное. Тамъ въ настоящее время весьма заматнымъ становится недовольство прежде господствовавшимъ въ дитературъ натурализмомъ, отъ котораго отрежается, уступая запросу времени, и самъ глава его Э. Золя. Это, до изкоторой степени вынужденное временемъ, отречение отъ натуралистического направления въ литературъявленіе не малой важности, свидетельствующее о томъ, что въ обществъ теперь теряетъ кредить тоть строй идей и чувствъ, продуктомъ котораго явился натурализмъ. Что такое натурадизмъ? Это-повзія quasi-научнаго матеріалистическаго міросозерцанія, заставляющаго все преклоняться передъ фактомъ, передъ всякою голого дъйствительностью, вдохновляющаяся исключительно созерцанісмъ этой голой и всякой другой наличной дъйствительности и довольствующаяся воспроизведениемъ жизни, какъ она есть. Она пронивнута вся насквозь темъ отупляющимъ нравственное чувство детерминизмомъ (т.-е. убъжденіемъ въ непабъжности всего бывающаго), который лежить въ основъ матеріалистическаго міросозерцанія, и служить усердно последнему, подавляя въ обществъ нравственную внергію и заражая всвхъ ядомъ своего пессимизма и нравственнаго индифферентизма. Свользя только по поверхности жизни и потому не будучи даже правдивымъ воспроизведеніемъ ея, натурадизмъ въ литературъ могъ существовать лишь благодаря нравственному индефферентизму въ обществъ, порожденному въ немъ продолжительнымъ господствомъ матеріализма въ разныхъ его формахъ. Очевидно, что, если натурализмъ перестаетъ удовлетворять современный спросъ, то изсыхаютъ источники его.

Но мы въ особенности должны отмътить два врупныхъ однородныхъ литературныхъ явленія—романъ П. Бурже "Ученикъ" и драму Альф. Додэ "Борьба за существованіе", вполнъ иллюстрирующіе отмъченное наши и другими констатированное движеніе въ образованномъ міръ и показывающіе, какіе вопросы и идеи назръли и зародились здъсь къ настоящему времени. Съ этой стороны мы и считаемъ нужнымъ разсмотръть эти два литературныхъ явленія, надълавшихъ много шуму въчитающемъ міръ и досель непревращающагося (сочиненія эти имъютъ по нъскольку переводовъ на всъхъ европейскихъ язывахъ и конечно, на русскомъ).

То и другое произведение одинаково стремятся обратить вниманіе общества на то зло, которое распространяется въ немъ современною узво направленною матеріалистическою наукою, положительнымъ направленіемъ научнаго мышленія; современный положительный разумъ съ его положительною наукою здёсь привлекаются въ отвътственности передъ строгимъ судомъ совъсти, невыдержавшей тъхъ путъ, которые были наложены на нее всвыъ строемъ матеріалистическаго просвещенія и живни; то и другое произведение одинаново утверждають отвътственность науки передъ жизнью и приглашають людей, стоящихъ у источнивовъ науки, въ осторожному обращенію со словомъ, имъющимъ такую важность для жизни; они поднимають вопросъ о необходимости нравственной стихіи въ наука, каковая упорно до сихъ поръ отвергалась, а разсматривая современное господствующее міровозарвніе и въ духв его составленныя ученія въ ихъ жизненныхъ плодахъ, по которымъ только и узнается истинное ученіе 1), они въ концъ концовъ невольно должны зародить сомивніе даже въ приверженцахъ современнаго мірепониманія относительно состоятельности его, заронить чувство недовірія нъ нему и чувство недовольствія имъ, во всикомъ случав они надолго, если не навсегда, потревожили покой ихъ. Но даже если надежды на этотъ результатъ кому-либо представятся слишкомъ преувеличенными, то остается по крайней мірів вив всякаго сомивнія, что указанными произведеніями современнаго слова



<sup>1)</sup> Me. VII, 15-20:

такъ удачно поставленъ вопросъ о необходимости нравственной основы въ знаніи и о противоръчіи его всёмъ влементарнымъ требованіямъ совъсти, что уклоненіе отъ отвъта на этотъ вопросъ является теперь невозможностью, скажемъ болье, необходимость эта такъ ясно формулируется здъсь, что ее невольно признаетъ всякій. Вопросомъ останется только, какъ удовлетворить этой необходимости; но на этотъ вопросъ, разумъется, уже не даютъ опредъленнаго отвъта, да и не могутъ дать его ни Додэ, ни Бурже, хотя выступившіе съ протестомъ противъ, такъсказать, безнравственности современнаго направленія научнаго знанія, однако продолжающіе стоять на почвъ его. И для нихъто и всёхъ подобныхъ имъ вопросъ этоть имъетъ роковое значеніе. Но обратимся къ анализу драмы Додэ и романа Бурже.

Драма Додо у насъ имветь до четырехъ переводовъ, а потому подробный пересказъ ея совершенно излишенъ. Въ общихъ чертахъ содержание ея слъдующее. Поль Астье, герой ея, разными способами сумъль добиться любви герцогини Падовани, страшной богачки, и женился на ней, а върнъе на ея деньгахъ. Богатство, такимъ путемъ пріобратенное, скоро проматывается, а серцогиня для героя становится твыъ, что называется выжатымъ лимономъ. У него зарождается мысль во чтобы то ни стало отдвлаться отъ жены, какъ лишняго бремени; эта мысль созръваетъ въ решимость, благодаря его новой связи съ богатою и врасивою женщиною. Есепрью Селени, связи, сулящей ему снова растраченное богатство и поколебавшееся въ свъть положение. Послъ безполезныхъ попытокъ склонить жену къ разводу, Астье ръшается отравить ее и такимъ образомъ покончить съ этою помвжою къ счастью. Но жена открываетъ его намврение въ самый критическій моменть, и какъ-то такъ выходить у автора, что она прощаетъ преступника и соглашается сама на разводъ. Ничто теперь не мъщаеть нашему герою наслаждаться "счастьемъ", для котораго онъ смъло перескочилъ целый рядъ возмутительныхъ преступленій и подлостей. Но воть готова ему казнь: герои уже достигнувшаго цали убиваеть отецъ раньше погубденной имъ дъвушки. Это Додэ, съ своею обычною манерою, общею у него съ Диккенсомъ, - въ концъ каграждать добро и наказывать порокъ, придумываетъ казнь своему герою. Весь интересъ драмы, слабоватой впрочемъ нъсколько въ художе-

ственномъ отношеніи (Додо спленъ въ романт по общему признанію), сооредоточивается въ томъ, что герой, совершая своя влодъйства съ безпредъльнымъ хладиокровіемъ и спокойствіемъ, опирается на принципъ Дарвиновой довтрины борьбы за существованіе, лежащей въ основъ современной соціальной науви. Поль Астье, воспатавшійся для подобныхъ злодействъ въ этомъ ученіи, является плодомъ его, по которому надо судить о самомъ ученія: ему выносится обвинительный приговоръ. Деморализующее вліяніе дарвинизма вообще съ механизмомъ, лежащимъ въ его основъ, и въ частности съ принципомъ борьбы за существованіе, силу возвышающимъ въ право, накогда не подвергадось сомивнію всеми, сознающими слабыя стороны дарвивизма и всегда, конечно, оспоривалось его приверженцами 2); но удивительно и достойно замъчанія въ настоящемъ случат то обстоятельство, что деморазизующее вліяніе дарвинизма замівчается и поставляется всемъ на видъ съ такою решительностію твиъ, кто самъ принадлежитъ къ міру, гдв господствують иден дарвинизма. Появленіе внутреннихъ убъжденныхъ враговъ дарвинизма, вооружившихся на него во имя совъсти,-воть то знаменательное обстоятельство, которое довольно лишь отивтиль, чтобы не входить въ нашей краткой заметив въ обсуждение вопроса и моральной стороны дарвинизма.

Мы не должны болве останавливаться на драмв Додо въ виду достоинствъ другаго произведенія, подлежащаго разсмотрівнію, тімь болве, что, какъ мы сказали, драма эта не стоить на уровні строги съ художественных требованій вообще и въ частности ея тенденція такъ неяено и неопреділенно выражена, что оказались въ литературів разнообразные и противорічивые комментаріи. Большая часть французских вритивовъ передаеть мысль

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нагляднимъ доказательствомъ этого является съ 1887 года возгорѣвшаяся на страницахъ «Русскаго Вѣстника» и «Русской Мысли» съ «Вѣстникомъ Европы» потомъ и доселѣ еще пожалуй не окончившаяся полемика между г. Страховымъ критикомъ дарвинизма, съ одной стороны, выступившимъ съ похвальнымъ словомъ анти-дарвинизму нашего ученаго Данилевскаго, и между г. Тимирязевымъ и г. Фаминцынымъ, поклонниками Дарвина, съ другой стороны. Мы отсылаемъ къ послѣднимъ тѣхъ, которые полюбопытствовали бы узпатъ, какими софизмами и діелектическими увертками обставляется апологетами дарвинизма его будто-бы безвредность и даже моральность.



драмы именчо такъ, какъ это делается у насъ здесь, но есть п другое мивніе, поддерживаемое однимъ популярнымъ вритикомъ и у насъ, что Додо не имълъ намъренія обвинить науку, а напротивъ его цълью было оправдать ее оть тахъ обвиненій и нареканій, которымъ подвергается она благодаря совстиъ непричастнымъ въ ней и только элоупотребляющимъ ею "негодяямъ", ее компрометтирующимъ. Не Дарвинъ здёсь призывается къ отвъту, а тв "лицемърные разбойниви", которые на него ссыдаются, будучи разбойниками независимо отъ него 3). Значить не огонь виновать въ пожаръ, а тъ, которые злоупотребили огнемъ. Конечно, еслибы это было тавъ, то нивто ничего не имълъ бы противъ ученія Дарвинова. Однаво принципъ "борьбы за существование и "переживания приспособленивищихъ" совстить не похожть на огонь, который хоть и дълаетъ пожары, но за то и грветь и светить, а эти принципы только и могутъ производить своего рода пожары и если они похожи на огонь, то лишь на адскій. Поэтому и аргументація въ пользу дарвинизма равлетается въ прахъ. Безъ сомнънія, зло любитъ становиться, ради самооправданія, подъ знамя нанихъ-нибудь подходящихъ въ его цвиямъ теорій; но туть и скрывается основаніе желать, чтобы какъ можно менве было, даже совсвиъ не было у насъ такихъ знаменъ, которые могутъ укрывать подъ собою негодневъ. Долой такія теорін и такія знамена! Всякій благоравумный согласится, что сосъдство такихъ знаменъ опасно и не для однихъ негодяевъ, а и для добрыхъ людей: для всехъ насъ трашныхъ и слабыхъ людей, опасно сосъдство всякихъ соблазновъ, въ особенности такихъ, какъ данный. Мы продолжаемъ думать, что "горе тому, черезъ вого соблазнъ приходитъ" 4).

<sup>&#</sup>x27;) Ев. Ік. XVII, 1. Мётко выражается по этому вопросу одинъ французскій учений, Ад. Франкъ, говоря: «s'il est injuste d'accuser une doctrine philosophique de pousser indirectement au vice et au crime, c'est pourtant un grand désavantage pour elle de n'y ôtre pas contraire» (Ad Frank «Le Crime» въ Journal des savants Décembre 1889. р. 78)0.



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Додо нарочето береть въ герои негодяя, чтобы показать, кто ссыдается на Дарвина, и такимъ образомъ не только не обвиняетъ Дарвина въ мерзостяхъ Астье, но ртшительно отрицаетъ право его ссыдаться на Дарвина. «Астье просто эрикрывается теоріей и безъ нея быль бы точно такимъ же негодяемъ, какъ и при ней». Представляются и такія соображенія, весьма спорныя впрочемъ.

Разумвется, двиствительность такого соблазна въ настоящемъ случав стараются устранить разными софизмами, съ которымы мы будемъ имъть дело ниже, но онъ слишкомъ очевиденъ, чтобы эти посытки имъли вакой-либо успехъ. Но обратимся теперь къ роману П. Бурже; здесь уже на Дарвина и всёхъ ему подобныхъ ученыхъ, стоящихъ во главъ современнаго знанія, ссылается не "негодяй", а честный человекъ, не менъе автора и его критиковъ, въ роде нашего, любящій истину и добро, в именно въ этомъ-то обстоятельствъ и заключается одно изъ многихъ главныхъ условій того интереса, какой получаеть въ глазахъ нашихъ "Ученикъ".

Здёсь интересъ сосредоточивается на двухъ дицахъ: въ дице Адріана Сикота представляєтся современная наука, а въ дицъ талантливаго и усерднаго ученива его, героя романа, Грелуплодъ этой науки въ практической жизни. При всемъ идейномъ своемъ значенім въ романь фигуры этихъ главныхълиць однако остаются въ художественномъ отношеній живыми типами, въ высшей степени психологически - правдивыми. Въ особенности это следуеть сказать объ учителе Адріане Сиксте. Это ученый съ ногъ до головы, это сама наука. Формула жизни его исчерпывается однимъ словомъ: мыслить. Наука сделалась его призваніемъ еще въ ранней молодости; такъ, на двадцатьпятомъ году своей жизни онъ написалъ сочинение, надълавшее большой скандаль въ учено-литературномъ мірв, подъ заглавіемъ: "Психологія Бога". Это сочиненіе столько же производило впечативніе эрудицією, сколько дерзостью отрицанія. Таковы были в дальнъйшіе болье зрылые труды его - "Анатомія воли" и "Теорія страстей". Сущность воззрвній Сикста, проводимыхъ въ этихъ сочиненіяхъ, представляется у Бурже въ следующемъ виде. Конечно, Сиксть позитивисть, и какъ такой, ограничиваетъ правоспособность человъческого разума въ познани предълами опыта, отказываясь отъ познанія конечныхъ причинъ. Даже на Спенсерово учение "о непознаваемомъ" онъ обрушивается со всею силою критического анализа, утверждая, что это ученіе есть "последняя форма метафизической иллюзіи". Есть еще у этого корифея позитивной философіи нашего времени трактать о животномъ происхождении психической жизни человъка, гдъ довазывается, что "всё наши чувства суть результаты извёстнаго

лолгаго процесса развитія черезъ рядъ животныхъ формъ." "Почти безполезно прибавлять", говорить авторъ романа, "что сочиненія Сикста пронивнуты отъ первой до последней страницы поливаниямъ детерминизмомъ". Въ романъ Сиксту принадлежатъ следующія слова: "еслибы мы знали относительное положеніе всвхъ феноменовъ, составляющихъ въ данную минуту вселенную, мы могли бы вычислить съ астрономическою точностью день, часъ и минуту, когда, напр., англичане очиститъ Индію, или когда Европа сожветь последній кусовь своего каменнаго угля, наи когда еще неродившійся теперь преступникъ убьеть своего отца, а такая-то поэма будеть сочинена (?!). Мысль этого ученаго человъка, сидящаго "въ рваномъ пальтишкъ" за письменнымъ столомъ, какъ видимъ, дълаетъ самые смълые и рискованные полеты въ область возможнаго, будущаго. Сидя за письменнымъ столомъ, этотъ человъкъ диктуетъ quasi-образованному міру самыя дикія идеи и теоріи, съ восторгомъ принимаемыя. Туть онъ развиваеть "самые рискованные ввгияды", какъ выражается одинъ критикъ, на воспитаніе. Съ точки зрвнія Адріановскаго детерминизма воспитание представляется "примънениемъ опытнаго метода въ психодогіи, ограниченнымъ, къ сожальнію, законами и ходячей моралью". Следовательно, въ интересахъ науки: считается полезнымъ, въ видъ опыта, прививать дътямъ недостатки и пороки. Конечно, обществу необходимы какія-нибудь теоріи добра и зда, но у науки ихъ нътъ и онъ ненужны ей. Убійство, напр., есть преступленіе съ точки врвнія ходячей общественной морали, но дая философів, говорить Сиксть, неть ни преступленія, ни добродътели, а есть только фанты извъстнаго рода, управляемые извъстными законами"... Духовный обликъ этого царя умовъ дорисовывается, наконецъ, еще следующими чертами. Стоя на почвъ позитивной философіи, онъ "гордо въритъ" въ обладаніе истиною и во имя ея отрицаеть въ особенности религію и всявія другія заблужденія, но въ то же время признаеть закомность тьх самых заблужденій, которыя отрицаеть, какъ необходимых в продуктовъ эволюціи, такъ напр. онъ допускаеть необходимость иллюзіи свободы, живущей въ людякъ, какъ результата "извъстныхъ психологическихъ и физіологическихъ условій нашего организма". Можно только позавидовать послъ этого счастивой натуръ ученаго Сикста, все признающаго то налюзією, то необходимымъ продуктомъ эволюціи, и продолжающаго "гордо" вёрить въ свою истину, которая съ точки зрёнія будущихъ поколеній будеть признана въ свою очередь заблужденіемъ, хотя и необходимымъ по законамъ эволюціи. Надо удивляться, откуда набирается силь этотъ оплосооъ, въ которомъ, если употребить стеоретипное сравненіе, собрались всё лжи современнаго знанія, вёровать въ истину, вёровать въ нее гордо, бороться за пстину, ва науку? При всемъ томъ оигура Сикста въ психологическомъ отношеніи остается вполнё правдивою: наблюденіе представляеть намъ въ изобиліи образчики такихъ непослёдовательныхъ натуръ, хотя въ послёдовательныхъ натурахъ позитивизмъ долженъ выражаться нёкоторымъ умственнымъ нициоферентивмомъ 3).

Робертъ Грелу — страстный поклонникъ Сикста и усердный ученикъ его. Онъ рано почувствовалъ вкусъ къ научнымъ за нятіямъ; знакомство съ сочиненіями Сикста было роковымъ обстоятельствомъ въ его жизни. Въ періодъ страстнаго увлеченія его теоріями Роберъ Грелу получиль приглащеніе въ домъ маркива де-Жюсса на мъсто гувернера и принялъ его, разсчитывая въ уединеніи сельской жизни съ большею безпрепятственностью предаваться любимымъ занятіямъ. Судьба судила иначе. Грелу влюбляется въ сестру своего воспитанника Шарлотту, и ему приходитъ въ голову въ то же время дикая мысль примънить къ ней идею Сикста о "необходимости психологическихъ экспериментовъ" въ интересахъ обогащенія науки, испробовать "опыть соблазна". По этому побужденію и частію вслёдствіе дъйствительнаго увлеченія Шарлоттою онъ принимается за свой опыть, т.-е. систематически соблазняеть дъвушку. Исторію этого опыть

<sup>\*</sup>Русской Мысли» (І кн.) новый романь Генрика Сенкевича: «Безь догмата», талантино рисующій странную и жалкую картину тіх опустошеній, которкя вы настоящее время производить вы современной интеллигентной душі господствующее направленіе мноли—позитивизмы съ родственнымы ему такы-называемымы синостициямомы (незнаніемы). На тенденцію романа, отчасти, намекаеты заглавіє, но пока еще оно не выяснилось, и мы не можемы сы рышительностію утверждать, что вы этомы романы авторы протестуеты противы деспотизма этихы направленій мысли.



онъ разсвазываетъ очень подробно, занося въ свой дневнивъ аккуратно всв тв подлости, которыя ему приходилось двлать, о препятствіяхъ, какія ему часто ставила въ его опытв совъсть, съ которой справиться не помогала ему даже философія Сикста, непризнающая ин преступленій, ни добродътелей. Онъ добивается своей цъли систематическимъ ухаживаніемъ, потомъ угрозою отравиться, наконецъ объщаніемъ умереть вмаста и такимъ образомъ избъжать позора. Однако Грелу на самоубійство не пошель, а Шарлотта, обиженная его обманомь и возмущенная его дневникомъ, воторый случайно пришлось ей прочитать, отравляется безъ него, оставивъ записку съ подробнымъ изложеніемъ обстоятельствъ дёла своему брату графу Андре. Подоврёніе въ убійствъ падаеть на Греду, его арестують и производить судебное следствіе. Сначала графъ Андре изъ понятнаго уваженія къ памяти сестры скрываеть тайну и изв'ястную ему причину смерти сестры, но потомъ отврываеть, узнавъ, что она уже извъстна третьему лицу, ученому Сивсту, узнавшему ее изъ ясповъди Грелу. Судъ оправдываетъ Грелу, но въ тотъ же день графъ Андре убиваетъ его изъ револьвера, называя это дъло справедливою казнью: "я казниль его", говорить онъ всемъ. Авторъ казнить и учителя, отдавая его на строгій судъ совъсти, съ которою онъ тоже никакъ не можетъ справиться; мученія его ужасны. Не обидъвшій, повидимому, мухи во всю свою жизнь (кухарка его, огорченная его безбожіемъ, говоритъ все-таки о немъ: "le bon Dieu ne serait pas le bon Dien, s' il avait le coeur de le damner!"), онъ начинаеть мучиться тяжелымъ чувствомъ отвътственности за цълый рядъ ужасныхъ преступленій. Все говорять ему, что Грелу быль действительнымъ истиннымъ ученикомъ его: такимъ признають его и судебный следователь, и мать преступнаго ученика, и самъ преступникъ въ своей рукописной исповеди передъ своимъ учителемъ (мы сейчасъ приведемъ отрывки изъ нея). Главное, - это говоритъ ему, къ его досадь, удивленію и ужасу, его собственная совысть, которая совсвиъ устранялась его теоріями. "Увы! философская теорія не можетъ усмирить бунтующую совъсть". Не сидитъ уже больше за своимъ письменнымъ столомъ человъкъ "въ старомъ пальтишвъ": "въ ночь послъ убійства Грелу графомъ Андре около трупа его не спять два человъка: мать убитаго и Адріанъ Спистъ.

Мать плачеть и молится, конечно; плачеть и молится и... "нигилисть", авторъ "психологіи Бога", "анатоміи воли" и др. положительно-научных трантатовъ: уста его лепечуєть почти забытую молитву: "Отче нашъ"... Мученія ученаго осложияются
твых ужаснымъ чувствомъ раздвоенія между наукою и совъстью,
которымъ онъ теперь полонъ. Въдь наука для него истина,
истина теперь и совъсть: что дълать? "Куда податься? отвергнуть
ли истину, потому что она чудовищна, или обнять чудовище,
потому что оно — истина"? Въ этомъ неразръщимомъ съ точки
зрънія автора романа вопросъ и заключается весь драматизмъ
и всъ муки, вся душевная смута людей мысли и науки, стоящихъ въ уровень настоящему времени. Отсюда глубоко-пессимистическій тонъ романа.

Тв же муни раздвоенія, "конфинкта" правственнаго чувства (совъсти) и науки наполняють и ученика "великаго учителя". О нихъ говорить намъ горячая и горькая исповедь его, съ которой онъ обращается въ своему учителю въ тщетной надежде получить отъ него слово утвшенія и успокоснія. Но такого слова нізть у науки. Вотъ отрывки изъ его исповъди. "Между вами", пишетъ Робертъ Грелу, "знаменитымъ ученымъ, и мною, вашимъ ученикомъ, обвиняемымъ въ подлъйшемъ преступленіи, существуеть твеная и неразрывная связь, которой люди не поймуть, которой вы и сами не знаете. Я такъ істрастно, такъ полно жиль вашею мыслью въ самую ръшительную эпоху моей жизни! Теперь, среди мучительной умственной агоніи, мив не къ кому, вромв васъ, обратиться за помощью "). Поймите меня, уважаемый учитель "), не подумайте, что источникъ моихъ страшныхъ мученій лежить во вившнихъ условіяхъ моего положенія. Я въ тюрьмі, но я не быль бы достоянь имени философа, еслибы давно уже не научился видеть во визшнемъ мір'я только безразличную и фатальную сміну явленій и признавать свою мысль единственною реаль-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) «Братія мон! немногіе ділайтесь учителями, вная, что мы подвергнемся большему осужденію, ибо всі мы много согрішаємь (замітьте, гордо вірящіє вы истину!»). Кто не согрішаєть вы слові, тоть человіять совершенный». Іак-III, 1—2.



<sup>\*) «</sup>Сія глагодеть Господь: проклять человікь, иже надіятся на человіка, и утвердить плоть мышцы своея на немь, и оть Господа отступить сердце его»-Іер. XVII, 5.

ностью, съ которою надо считаться". Однако теперь приходится считаться и еще съ чемъ-то, темъ, что называють совестью. "Исповъдуемое мною ученіе, — то, что я считаю истиною, самыя существенныя мои убъжденія заставляють меня смотрыть на угрывенія совъсти какъ на нельпыйщую изъ человъческихъ иллюзій (курсивъ нашъ). Эти убъжденія безсильны возвратить инъ былой повой увъренности: я сердцемь сомнъваюсь въ томь. что мой разумь признаеть истиною. Не дунаю, чтобы возможна была болве лютая казнь для человвка, съ молоду отдавшагося наслажденію мысли"... "Пишите мив, дорогой учитель, направьте меня. Поддержите меня въ томъ ученіи, которое я все-токи исповъдую 8) и въ силу вотораго все необходимо, даже самые отвратительные наши поступки, даже это холодное предпріятіе соблазнить дввушку... Вы доказали въ своей "теоріи страстей", что мы безсильны выдти изъ предвловъ нашего "п", и что всякое общение между двумя личностями основывается на иллюзіи. Изъ "анатоміи воли" я узналь, что тв гржхи чувственности, въ которые я виадаль и которые причиняли мив столько угрызеній совъсти, были неизбъяны... Скажите мил, что и не чудовище, что вообще нът чудовищь, что если я выйду изъ своего теперешняго положенія ціль в), вы не откажете мий въ своемъ руководительстве и дружбе. Если бы вы были врачемъ и къ вамъ пришель бы раненый, вы перевязали бы его рану. Вы тоже врачъ 10), великій врачь душь (кошунственно), а раны моей души глубоки. Умоляю васъ: хоть одно утвшительное слово, одно-единственное слово - и я буду въчно благословлять васъ"!

На этоть разъ основная мысль или тенденція автора романа выражена весьма ясно и поводовъ къ спорамъ не даеть. Авторъ ярко рисуеть все зло, которое влечеть для жизни современная положительно-научная философія, отръшившаяся отъ высшихъ ндеальныхъ началь—правственныхъ; она увеличиваеть зло жизни,

<sup>•)</sup> Это «все-таки» здёсь особенно характерно: «огрубёло сердце подей сихъ, и ушами своими съ трудомъ слышать, и очи свои самкнули, да не уврять очами, и не услышать ушами, и не уразумёють серцемъ, и не обрататся, чтобы Я исцёлиль ихъ»... (Ис. VI, 9—10).

Исповедь пишеть въ тюрьме.

<sup>10)</sup> Которому слишкомъ необходимо исціанться.

обусловлявая "принципіальную безправственность" и доставляя злу научно-теоретическое оправдатіс. Наука признается отв'ятственною въ томъ зав, которое ею свется въ жизви. Это - газвная иден романа, и такъ она представляется вевыи кратиками, такъ она понята и во Франціи. Идея эта нашла себъ большое сочувствіе во оранцузскомъ обществъ и кригись; конечно, нашись многіе, которымъ она не понравилась, но она принята сочувственно также многими выдающемися връгиками Франціи, въ особенности извъстнымъ тамъ и отчасти у насъ кригикомъ Révue de deux mondes Брюпетьеромъ. Но этою идеею не исчерпывыется еще все значение ромена. Романъ дасть матеріаль для ругого вывода, когда мы обрещаемъ внимание не на то зло, которое наука светь въ жизни общественной, но на то такие, которое она поселчетъ въ душв самркъ последователей и поборниковъ ея---въ врів той смуты раздвоенія между наукою н совъстью, накая изображена выше. Эта смута остается въ особенности безъпеходною для тъхъ, ноторые не вапран на тревогу совъсти, пребывають върны привычному кругу идей, образуемы чь начкою, признавая въ тоже время всю истину за великнии началами любви и правственчаго долга. Какъ выпутаться изъ этого противоръчія между истиною науки и истиною совъсти? Отказаться оть истины науки въ силу одного противорвчія ея пстинъ совъсти "зазорно", говорить одинъ нешъ публицистъ, "а признать ее истиной и все-таки отвернуться оть нея-кромв того и невыгодно. Очевидно, нужно какое-то особенное сочетаніе истины, науки съ великими силами любви и энергіи воли, которое и укажеть путь спасенія оть воль, изображенныхь въ романа Бурже 4 11). Очевидность этой необходимости и есть тоть выводь, который невольно навизывается всякому по прочтенія романа. Какъ бы нто ни поставиль себя по осношению къ разсматриваемой дилемма, для всякаго ясно, что для рашенія ея требуется какая-то коренная реформа въ наукъ. Это должны чувствовать и сознавать и тв люди, которые воспитывались и

<sup>11)</sup> Конечно, такое сочетание уже есть, напр. въ религи; но здась хотитъ другаго «особеннаго» (научнаго). Самъ Бурже, какъ представлиется нашему нублицисту, ищетъ спасения отъ золъ въ учения Спенсера «о непознаваемомъ», и надежды его справедливо признаются публицистомъ неосновательными.



живуть въ кругу ея идей и инчего не могуть сказаль противъ вкъ истинности. Доказательствомъ этого служить самъ авторъ романа Поль Бурже. Наука для него остается истиною, кота и ужасною, и омъ не оспориваетъ ея и не можеть сделать этого, , но чувствуеть всэмъ своимъ существомъ, что не все въ ней свиадно, есть въ ней ильчто такое, чего недьзя признать истиною. Въ предисловіи на роману (озагл. "Молодому человаку") онъ пишелъ: "въ числе вдей, до тебя достигающихъ, есть такія, которыя дважить твою душу менве способною въ любви, менве способною въ напряженію воли. Считай достовърнымъ, что въ этихъ идеяхъ есть мочто ложное (que ces idées sont fausses par un point), какъ бы ни была онв соблазнительны, какими бы ве-**ЈАВИМИ ВМЕНАМИ И ВЫСОКИМИ ТАЈАНТАМИ ОНЪ ИЧ ПОДЈЕРЖИВОЈИСЬ".** Здвсь мы видимъ образчивъ одного изъ способовъ, каними можеть быть решена поставленная дилемиа, т.-е. устранень разладъ между правственнымъ чувствомъ и наукою. Мы видимъ здъсь, что человъвъ, не отвазываясь отъ истины науки вообще, жертвуеть ею ради высшей истины чувства въ случаяхъ ихъ "воноливта"; здёсь дёлается шагь, хотя и робкій и стыдливый, въ признанію правъ совъсти въ повнаніи. Существенный недостатокъ этого способа заключается въ той нервшительности и неполноть, съ какими утверждаются эти права. Здёсь неть еще примиренія, а есть только компромисоъ; и самая высль не можеть удовлетвориться неопредвленностью возарвнія на науку. Во всякомъ случав, здвсь совветь ставится на подобающее ей мъсто, и желательно было бы только побольше смълости и последовательности въ этомъ направленіи.

Есть другой исходъ изъ затруднительнаго положенія, —исходъ рашительный, въ воторомъ, безъ сомивнія, найдуть усповоеніе рашительныя души. Эти души не любять долго задумываться надъ рашеніемъ затрудненій, — она не рашають, а разрубають Гордіевъ узель, и не затруднятся или "отвергнуть истину, потому что она чудовищна", или "обнять чудовище, потому что оно—истина". Еще больше, вонечно, такихъ, для воторыхъ, по самому устройству головъ ихъ, не можетъ существовать даже самой дилеммы, и въ сознаніи воторыхъ ладно будуть уживаться всевозможныя противорачія, не нарушая ихъ покоя: такъ одинъ нашъ вритикъ и публицисть, котораго мы уже не разъ упоми-

нали, констатируеть тоть хорошо извъстный факть, что "самые крайніе вольнодумцы являются вмёстё съ темъ самыми пылкими сторонниками тахъ или другихъ нравственно-политическихъ идеа. довъ"... Еще лучше константируется этоть факть на страницахъ одного философскаго нъмецкаго журнала: "Одна изъ счастливыхъ " непоследовательностей, спасающихъ жизнь отъ золъ, состоятъ въ томъ, что въ действительной жизни, независимо отъ теорій, мы всегда руководимся такими понятіями о добрѣ и долгѣ, какія приличны были бы, еслибы мы върпли въ существование высшаго идеальнаго міропорядка: всё мы не затрудняемся громко выражать убъжденіе, что нравственность одного человъка заслуживаеть предпочтенія передъ нравственностью другаго, что просвъщение и усердное самовоспитание облагораживають нрав. ственныя идеи и что не одинъ разъ сдавалось исторією въ область далекихъ лишь воспоминаній такое или другое вло, царившее надъ людьми (пусть вспомнять, напр., о рабствв). Даже тв, которые вполна совнательно и систематически устраняють въ своей философіи идею о навомъ бы то ни было провиденціальномъ назначения человъка и даже всякую мораль, своимъ поведеніемъ въ дъйствительной жизни — своими чувствами п сужденіями практическими впадають въ ръзвое противоръчіе со встыв темъ, что следовало бы по ихъ теоріямъ" 12).

Этотъ способъ выдти изъ затрудненія не заслуживаетъ конечно вниманія, и приличиве двлу обратиться къ твмъ, въ основъ которыхъ лежить признаніе факта разлада или столкновенія между нравственнымъ чувствомъ и научнымъ разумомъ, знаніемъ и совъстью современнаго человъка. Мы отмътимъ здѣсь одинъ способъ, за который, безъ сомивнія, ухватится, какъ за якорь спасенія, большинство. Опо прибъгнетъ къ лучшему утъщенію къ надеждѣ, которая никогда не покидаетъ человъка, и къ надеждѣ именно: на науку. Наука, оставаясь попрежнему върною своимъ началамъ, т.-е. не выходя за предълы опыта и экспериментальнаго метода познанія, съ будущемъ, болѣе или менѣе далекомъ, построитъ такую для людей теорію жизни и счастья, въ которой совершеннъйшимъ образомъ будутъ примирены всъ

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik B. 96, Hft. 3, 1889, p. 253—254, Bz cr. Sr. Glasenapp's «Die Grundlage der Sittlichkeit».



истины науки и истины совъсти безъ нарушенія ихъ правъ, такъ что ничто уже не будеть ствснять человвческій разумъ въ однажды принятомъ и установившемся въ немъ направленіи ничто не будеть мешать человеку наслаждаться теоріею Дарвина о происхожденіи человъна отъ обезьяны и порываться въ своей поэзін и въ жизни къ высшему идеальному совершенству и красотв; принимать принципъ борьбы за существование и переживанія приспособленнъйшихъ-и жертвовать собственною жизнью за ближнихъ; выводить изъ эгоизма всв нравственные поступки человъка - и восторгаться ими; признавать нравственную личность сложною системою рефлексовр головняго и спинняго мозга и дарить ее своимъ почтеніемъ и любовью; отрицать свободу воли и признавать ее иллюзіею — и въ то же время носить въ своей всеобъемиющей груди сознание и чувство ответственности; исповъдывать неизбъжность всего существующаго ("детерминезиъ явленій") — и бороться со всею возможною энергіею со зломъ; считать религіозныя, нравственныя и эстетическія идеи "нельпъншими иллювіями" и дъйствовать и вести себя такъ, навъ бы онв не были иллюзіями; видеть во всемъ господство случая-и всему ставить цели и т. д. Однимъ словомъ, будущая наука научить примирять непримимое, соединять несоединимое 18)!

<sup>1)</sup> Впрочемъ, им уже и теперь можемъ изучать образчикъ этого искусства. какой даеть намь, напр., изв'ястный Ренамо въ своей знаменитой ст., пом'ященной въ жирналь «Rèvue de deux mondes» 1889. Aout 15: Examen de conscience philosophique. Человъчество, по его метнію, особенно бережно должно обращаться съ двумя «ведикими догматами религіи — Богомъ и безсмертіемъ». Это самыя утвинтельныя налюзін. «Пчелы перестали бы трудиться, еслибы имъ сказали, что у нехъ отнимуть медь, а нхъ самехъ убьють въ паграду за труды». Мы не знаемъ, отнимутъ ли у насъ медъ, или нътъ, но въ этомъ невъдвни и состоить наше спасеніе. Воть нісколько коротеньких выдержекь изь статьи Ремана, составляющей въ своемъ родъ его profession de foi... «Два главные догмата религіи — Богь и безсмертіе, остаются раціонально недоказуемыми, но нельзя сказать, чтобы они были абсолютно немыслимы. Всф усилія человфчества спасти эте два догмата не должно считать химерою... Самое логичное отношение мыслителя въ науки (поэтому)-это дилать видь, какъ еслибы она была истиною; и жить надо такъ, какъ еслиби на самомъ двле Богъ и душа были. Такимъ обравомъ религія представляеть собою одинъ изъ случаевь многочисленныхъ гипотезъ въ родв напр. эопра, электрическихъ токовъ, теплорода, самаго атома, которые, вавъ намъ хорошо известно, только знаки, средства, удобния для изъясненія фе-

Нашелся у насъ человъкъ, который въ порывъ восторга и благоговънія передъ этою будущею наукою не затруднилея назвать ее религіею. Подъ религіею", пишеть онъ, я разумью такое ученіе, которое связываеть существующія въ данное время понятія о мір'в съ правплами личной жизни и общественной д'ятельности". И это пишетъ человъкъ, давно подвизающійся на литературномъ поприща и пользующійся популярностью въ своемъ кругу и извъстностью въ литературномъ русскомъ міръ! Воистину изумительны та бъдность идей и скудный запасъ знаній, въ связи съ недостаточностью умственной дисциплины, съ которыми у насъ можно выступать на арену критики и публицистики, и главное - продолжительное время пользоваться популярностью талантливаго вритива - публициста! Такіе писатели не заслуживають сами по себъ вниманія, - они могуть быть интересны дишь въ смысле характерныхъ явленій времени; другое дъто-голоса серьезныхъ мыслителей, къ которымъ, напр., справедливо причисляютъ Кавелина. Не сврывая слабаго мъста современнаго знанія, состоящаго въ "предвав", допущенномъ имъ и дающемъ перевъсъ надъ нимъ религіи и философіи, какъ это доказываеть Толстовщина, онъ воздагаеть всю надежду на будущую науку, которая сумветъ устранить современный разладъ между знаніемъ и совъстью и такимъ образомъ удовлетворить всъмъ запросамъ не одного ума, но и сердца. Взгляды на этотъ предметь высказываются имъ въ ст. Злобы дня, помъщенной въ "Русской Мысли" за 1888 годъ. Мы знакомимся съ ними.

Нашъ ученый подобнымъ же образомъ ставитъ дилемму, какъ она поставлена и въ романъ П. Бурже, мътко попадающемъ въ больное мъсто современной "вителлигенціи". Указавъ силу религія въ ея способности удовлетворять иравственное чувство, г. Кавелинъ находитъ, что религія дълаеть это, жертвуя разумомъ, знаніемъ. Но "существуетъ для людей науки и знанія

номеновъ»... Ренавъ поясняеть это многими примірами, говоря, что хотя душа, какъ самостоятельная субстанція, не существуеть, но эта фикція примінима къ объясненію явленій душевнаго міра; фикція Бога — явленій всего міра вообще; откровеніе — метафора, безъ которой однако нельзя написать хорошей исторін религіи»... «Вічный рай, обіщанный человіку, не реалень, и однако же будемъ дійствовать такъ, какъ еслибы онъ быль; надо, чтобы невірующіе превосходили вірующихъ добротою и самоотверженіемъ»...



возможность, не покидая почвы научнаго міросозерцанія, подойти, хотя бы другимъ путемъ, нъ темъ же самымъ условіямъ духовнаго и нравственнаго развитія личности, воторыя составляють силу религіи 13) и изъ-за которыхъ она отказывается отъ выводовъ научнаго внанія 4 14). Возможность эта существуєть на пути "знанія и точной науки..., если только наука, оставаясь върной себъ и послъдовательной своимъ началамъ, перенесеть на изследованіе психических явленій тоть же самый методь, который повель въ такимъ блистательнымъ отврытіямъ въ естественныхъ наукахъ". Какъ видимъ, нашъ ученый и въ своей терминологія остается вірень точной наукі, говоря о нравственности тъмъ же языкомъ, какимъ говорится о разныхъ изобрътеніяхъ техники, въ родъ телефона, микроскопа, фонографа п т. п. Добродътель ни мало ни много поставляется здъсь въ одянь разрядь съ разными телефонами, мегалофонами и т. п. Еслибы въ ней было что-нибудь общее съ этими вещами, то мы, конечно не сомиввались бы въ успъхв науки и на этотъ разъ; но предпріятія ея въ данномъ случав принадлежать къ разряду техъ, которыя называются химерическими. Въ основанім этого предпріятія лежить одно только страстное желаніе торжества наукъ во что бы то ни стало и большое недоразумъніе относительно истинной природы нравственности. Г. Кавелинъ отодвигаеть торжество науки въ неопредвленное будущее, утверждая, что въ настоящее время она лишь собираетъ матеріалы для "научной формулы индивидуальной психической жизни", когда волю, поведеніе человъка возьметь подъ свою регламентацію наука. Впрочемъ, теперь уже собрано достаточно матеріаловъ 15). Здвсь мы въ области гаданій и пророчествъ, которымъ конечно не можемъ помвшать; но мы должны высказаться относительно основной мысли, лежащей въ основаніи проектируемой "формулы

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Сила религія не въ одномъ этомъ: удовлетворяеть *остьмъ* потребностямь духа, а не одном нравственной.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Она отвазывается отъ «выводовъ», которые ей противоричать, по той единственной причинь, что не считаеть этихъ выводовъ истинными. Въ религіи истина уважается больше, чімъ гдів-либо.

<sup>15)</sup> Взглядь этоть Кавелинь подробно и спеціально развиваеть въ своемъ сочиненін: «Задачи этики», къ сожальнію до сихь поръ еще не нашедшемъ себь въ средь спеціальной серьезнаго разбора, особенно теперь нужкаю.

жизни". Мысль устранить современный разладъ между научнымъ разумомъ и простою совъстью, удовлетворить вспмо дийствительнымо требованіямъ последней, не сводя ихъ нъ minimum'у н не выходя изъ предъловъ точной науки и ея началь, есть мера для всяваго непредваятаго ума. Еслибы дело шло объ "усыпленіи совъсти", на которое такъ изобрътательны люди, то мы не сомнъвались бы въ успъхъ точной науки, дающей и сейчасъ прекрасные образчики этого въ "этикахъ", составленныхъ въ ея духъ; но когда насъ увъряють, что хотять удовлетворить настоящую дъйствительную совъсть во всемъ объемъ ея требованій, то мы въ правъ сомивваться въ возможности этого предъпріятія. Въ томъ-то вся сущность дела, что совесть не можеть удовлетвориться никакими суррогатами добра, которые ей до сихъ поръ предлагала наука, и что удовлетвореніе ея лежить не на пути точной науки, а въ другой сферв, вив ся лежащей, и что это удовлетвореніе и не можеть входить въ задачи "точной науки", изучающей не телеологію, а механическую причинность явленій. Вполив ясно, что наука, какъ разъ наобороть, можеть удовлетворить совъсть лишь выйдя за предвлы свои и изменивъ соботвеннымъ своимъ началамъ, т.-е. признавъ за собою компетенцію, ей не принадлежащую, въ вопросахъ высшаго порядка-о последнихъ причинахъ и сущности явленій 16). Самый проекть формулы жизни есть одинь изъ образчиковъ твкъ постоянныхъ противоръчій, въ которое вовлекаются люди мысли въ своихъ стремленіяхъ согласовать науку съ преальными запросами и потребностями духа. Вполев понятно, чего въ концв они въ этихъ различныхъ проектахъ концевъ добиваются примиренія: полной свободы и безпрепятственнаго движенія науки въ принятомъ ею одностороннемъ направленіи. Увы, на этомъ пути, по которому она досель такъ безпрепятственно катилась, постоянно расширяя кругь своего вліянія и власти. ей встръчается роковое и неодолимое препятствіе въ видъ ничъмъ неподкупной совъсти. Счеты съ этимъ препятствіемъ и сдълни представляются невозможными: остается по крайней мъръ признать его во всей силв, начало чему мы теперь и видимъ 17).

<sup>17)</sup> Текущая литература представляеть намъ образчики того, съ какою жад-



<sup>16)</sup> Эта мысль прекраско раскрывается уже въ цитированной статъй и вмецкаго журнала Zeitschrift für Philosophie—«Основа правственности».

Однако сладуеть отматить тоть факть, что упорные консерваторы научно-позитивнаго міросозерцанія не хотять, кажется, признать во всей сила этого препятствія и этого разлада между современнымь разумомь и совастью, который даль сюжеть для произведеній французской беллетристики: далается попытка употребить еще одинь, употребительный вообще пріемь, смягчить пли даже, если можно, совсамь отвергнуть очевидность этого разлада, превратить его какъ-нибудь въ недоразуманіе и п. п. Попытка эта теперь конечно не можеть имать успаха въ виду всеобще-признаннаго зла, засвидательствовавшаго и въ публицистика и въ беллетристика. Интересный образчивь этихъ попытокъ 18) представляется въ нашей текущей литература все тамъ же нашимъ публицистомъ и критикомъ, котораго мы уже насколько разъ упоминали, не называя его имени (для дала вовсе ненужнаго).

Здъсь основную идею романа Бурже (отвътственность науки передъ жизнью за распространяемое въ ней зло) силятся превратить въ простое недоразумъніе на томъ основаніи, что наука современная и философская мысль не заключають въ себъ ничего опаснаго нравственности; а побужденіе, о которомъ слу-

ностью хватаются за мальйшую соломенку приверженцы «положительно-научнаго» міросозерцанія, чтобы спасти его и устранить развадь между ними и нравственнимь чувствомъ. Такъ однив изъ многихъ русскихъ «моралистовъ», г. Оболенскій, откалываетъ въ современной богатой (количественно) литературь по этикъ англійскую княжну, подающую ему нькоторыя надежды на возможность примиренія эволюціонизма съ совъстью,—путемъ однако пожертвованія кое-чти изъ зволюціонизма, нъкоторой измъны ему,—и нашъ «моралисть» уже преисполняется надеждами, даже увъренностью. Этого онъ достигаетъ самымъ простимъ способомъ: обобщаетъ эту внижку (присоединяя къ ней и другую) въ цтлое «новое теченіе въ англійской этикъ, даже болье—въ «новый эволюціонизмъ», и заключаетъ свой разборь книжки такъ: «Но это только начало. Работа пойдетъ и дальше, и объщаетъ серьезные результаты, которые въроятно будутъ способим разствъть тотъ пессимизмъ, который возникъ во многихъ умахъ подъ давленіемъ прежинго (!) эволюціонизма», преблагополучно здраствующаго на гло пророму. (Изъ журн. Вопросы философіи и психологіи. Кн. І, 1889 г. Стр. 82).

<sup>1°)</sup> Интересь туть более исихологическій: мы имеемь возможность наблюдать разумь человіческій вы томы его патологическомы состояніи, вы которомы оны теряеть способность здраваго и трезваго обсужденія поды деспотизмомы ослівляющихь его предразсудковы (Беконовскихь idota theatri т.-е. господствующихь вы обществій за авиное какое либо время идей).

чайно проговариваются, это — опасеніе за послідствія для свободы науки, если будеть признана ея отвітственность: "это", говорится, "огромное и печальное недоразумівніе, чреватое сиверными послідствіями". Всякій другь истины и знанія конечно желаєть наивовможно большаго простора мысли, но мысли серъезной, ставящей себі въ законныя границы, требуемыя существомь положительной науки; но въ настоящемъ случать не въ этомъ діло, а въ томъ факті, что наука теперь сізеть зло. Это истина, которая напрашивается на наше вниманіе, и прежде чіто заглядывать въ неизвітстное будущее, мы должны считаться съ этою истиною, а не закрывать на нее глаза: хорошо желаніе свободы мысли, но она не должна быть куплена цітною истины: истина прежде всего.

Критику нашему кажется, что сама наука и основанная на ней философія совершенно не причастны тому злу, въ которомъ ихъ обвиняють; виною всего-одностороннее пониманіе и употребленіе, также злоупотребленіе научными истинами: сами по себъ онъ безвредны. Въ доказательство этого разсматриваются нъкоторыя истины. Вотъ напр., истина (!): "человъкъ безсиленъ выйти изъ предъловъ своего я, и всякое общение между двумя личностями основывается на иллювіи, т. е. любовь къ женщинъ, дътямъ, друзьямъ, соотечественникамъ и т. д., все это рядъ иллюзій, подъ которыми скрывается одно себялюбіе. Въ частности, любовь въ женщинъ есть не что иное, какъ половое влечение и имъетъ чисто-животное происхождение. Всякий нашъ поступовъ зависитъ отъ извъстной непреодолимой комбинаціи причинъ и савдствій, и если намъ кажется, что мы свободно по собственному выбору идемъ направо или налвво, топимъ человъка въ ръкъ или, напротивъ, спасаемъ утопленника, такъ это иллюзія". Это другая "истина" научная. Эти истины неосновательно Бурже считаеть опасными, онв не пугають нашего критика: "Онъ (Бурже) считаеть ихъ истиной, противъ которой однако возмущается его нравственное чувство. Не умъя разръшить это противоръчіе, онъ хочеть изъ него просто выпрыгнуть и т. д. За то нашъ вритикъ не затрудняется разръщить этого противорвчія. Онъ ссылается на XVIII в., когда господствовали эти "истины", и однако вопреки имъ, "это не мъщало" тогда "признавать заблуждение заблуждениемъ, истину-истиной и жить, какъ гово-

рится, встми фибрами души, звонить во вся, вторгаясь во вст вопросы практической жизни. Значима, дело не въ пугающей П. Бурже истинь, а въ чемъ-то другомъ". Это значить здёсь замечательно: оно показываеть, на какіе salto mortale способна мысль, желающая себя стетоять во что бы то ни стало. Въ дъйствительности же конечно указанный фактъ значить только, что теорія и жизнь могуть расходиться и постоянно расходятся, что человъкъ можетъ имъть дурныя идеи и хорошіе поступки, какъ это мы видали выше (за XVIII въкомъ, впрочемъ, последняго не водилось). Еще болве однако замвчательна теорія нашего вритика, весьма характерная какъ черта времени: теоріей этой указанная дисгармонія, разладъ мысли и жизни возводятся въ пдеаль, въ принципъ, чего еще никогда не двлалось. Авторъ проповъдуетъ искусство жить, позабывая руководящія и напрашивающіяся на діло иден науки, жить - неразсуждая. Этому искусству не надо учить: оно извъстно непосредственнымъ натурамъ, но людямъ, забденнымъ реолексіею, для которыхъ собственно и требуется усповоеніе, этотъ рецепть непригоденъ. Впрочемъ, критикъ позволяетъ и даже рекомендуетъ паціентамъ своимъ, ради очистки совъсти, видъ нъкотораго разсужденія. "Положимъ", говоритъ онъ, "добро-иллюзін, свобода-иллюзія, любовь-иллюзія и т. д., чтожь изь этого следуеть? неужели отказаться отъ нихъ, потому что онъ-иллюзія? Это неразумно". Следующее разсуждение предназначается убедить всехъ, что чедовъвъ не вправъ игнорировать эти иллюзіи и должень жить такъ, какъ бы все это не было иллюзіею (эхо Ренана)... "Илдюзія відь то же факть, съ которымъ приходится считаться 19), потому что мы всю жизнь (l) проводимъ, можно сказать, среди надювій. Я смотрю въ овно на задитый солнцемъ садъ. Но въ природъ есть только различныя колебанія волиъ эфира 30), а ощущение или впечатавние свъта и цвътовъ есть только моя иллюзія, обусловленная строемъ моего организма. Это не мъ-

<sup>10)</sup> У критика, какъ видимъ, все ръшено безповоротно, и тайнъ не полагается. Словомъ «илиозія» критикъ не хорошо играетъ, употребляя этотъ психологическій терминъ въ смислъ метафизическомъ, котораго давать ему психологія не можеть, не виходя за предъли своей компетенціи.



<sup>19)</sup> Да, для этого есть лвчебницы.

шаеть мив однаво имъть разнообразныя отношенія въ світу, какъ свъту, гораздо даже болъе разнообразныя и близкія, чъмъ въ свъту, какъ колебаніямъ волнъ зопра. Иллюзія пли нътъ-мон любовь къ другому человъку, но я ее чувствую, отличаю отъ себялюбія совершенно для меня ясными, опредвленными чертами. вакъ отличаю цвъта спектра, хотя всъ они суть колебанія волнъ энра". Здвсь, въ этой игръ въ сравненія, аналогія, всегда недостаточныя для окончательных решеній, авторъ не затрудняется отождествить наше отношение въ міру физическому и въ міру нравственному, показываемое опытомъ. Знаніе законовъ свёта, правда, не мъщаетъ намъ любоваться имъ; но знаніе, что всякій подвигь любви, въ основ'я своей - эгоизмъ, отнимаеть у насъ всякую охоту любоваться имъ и т. д. Отчего эта разница? Между темъ эта разница существенная, и ея одной было бы достаточно остановить игру автора въ сравненія. Онъ хочеть заставить насъ превлониться предъ всякою неизбъжностью, каковою является и иллюзія, предъ всякимъ фактомъ безразлично. Но эта разница въ данномъ случав и есть такой фактъ, о которомъ, примъняясь къ слогу критика, можно сказать, что онъ "обусловленъ строемъ нашего (духовнаго) организма". Возводя иллюзію въ аповеовъ и рабство передъ всякою необходимостью въ законъ жизни, все извиняющій и оправдывающій, критикъ едва ли можеть спасти и свои иллюзіи. Есть, какъ ему должно быть извъстно, и другія идлюзін, и если тъ должны быть для насъ священны только потому, что онв необходимы и составляють продукть нашей организаціи, то и эти не менве ихъ должны быть для насъ священны, потому что и онв необходимы, потому что вообще въ насъ нъть ничего не необходимаго. Если я долженъ, вопреки убъжденію въ неизбъжности всего существующаго, бороться со зломъ въ себъ и въ жизни только потому, что "во мив родилось желаніе борьбы", которое "фатально необходимо, какъ и зло" это, то я также въдь, съ тъмъ же правомъ долженъ бороться и съ добромъ, т.-е. совершать разныя гадости, если во мив явится желаніе двлать это, потому что и это желаніе такъ же будеть "фатально необходимо", какъ и добро, какъ и все вообще, что есть и можетъ быть въ насъ самихъ и вив насъ. Нашъ критикъ не замвчаетъ, что оружіемъ, имъ взятымъ, онъ бъетъ не кого другого, какъ только себя. Въ

завлючение представниъ еще маленьний образчинъ того, при помощи какой незавидной логики авторъ решается защищать свое двио, признаваемое проиграннымъ. На вакихъ соображеніяхъ последователи его теоріи "жить безъ разсужденія" должны однако основывать свое хоть маленькое уважение къ великой "иллюзін любви"? Эти соображенія мы приведемъ целикомъ. Между любовью и эгонамомъ, конечно, отрицается существенное отличіе, противоположность, но это логику автора, оказывается, ни нъ чему не обязываеть. "Отнимая у голоднаго кусокъ", говорить комментаторъ научной морали, "я действую канъ себялюбець; оставаясь голоднымъ, чтобы отдать вусокъ другому, я дъйствую опять же, какъ себялюбець, только на этотъ разъ мив пріятиве накормить другого, чвить насытиться самому. Историческое дъло такъ и діло, что грубый эгонамъ дикаря постепенно расшерялся семейными и общественными увами, захватываль въ районъ личныхъ интересовъ чувіе интересы, что и называется въ противоположность эгонаму альтрумамомъ; на самомъ же двав туть ного противоположности, а есть преемство развитія: совершенно справедливо". Послів этого, кажется, слівдовало бы ожидать, что критикъ всявдъ за симъ, въ сявдующихъ стровахъ, такъ и будетъ держаться мысли, что эгоизиъ и альтрунзмъ одно и то же; но здъсь неожиданно воздвигается имъ "но" и все до этого сказанное отмъняется. Авторъ слъдующимъ образомъ выражаетъ мысль, что хотя любовь и эгоизмъ одно и то же, однако они не одно и то же: "но если дубъ выросъ изъ жолудя, такъ въдь это все-таки не значить, что дубъ и жолудь одно и то же. То же самое можно сказать о сведеніи любви въ женщинъ на половое влечение: это дубъ и жолудь". Такимъ образомъ на сей разъ находчивый критикъ спасаетъ въ человъчествъ "иллюзію" любви притчею о дубъ и жолудъ. При взглядь на нихъ, критику, такъ любящему поканчивать разомъ всявій споръ сравненіями, приходить въ голову идея, что въ сущности между дубомъ и альтруизмомъ съ одной стороны, и эгоизмомъ и жолудемъ-съ другой стороны большое сходство, и такъ какъ дубъ и жолудь не одно и то же, то и альтруизмъ и эгоизмъ не одно и то же. Къ сожаленію, мы не находимъ сходства между всёми этими вещами, и думаемъ, что въ серьезное дъло нельзя вводить игру въ сравненія. Авторъ въ одномъ

своемъ наблюденіи вполнѣ правъ, что жолудь и дубъ не одно и то же; не мѣшаетъ ему напомнить и другое, а именно: изъ жолудя всегда вырастаетъ дубъ, а не береза, не осина и т. д., а изъ эгоизма—всегда вырастаетъ эгоизмъ, а не альтруизмъ, т.-е. что-либо другое.

Съ удовольствіемъ прощаемся съ нашимъ апологетомъ моральной стороны "современной науки и оплособіи". Можно съ увъренностью сказать, что такіе пріемы апологія теперь не найдуть сочувствія: оакть разлада между современнымъ научнымъ разумомъ и простою, изстари въковъ все тою же неподкупною совъстью слишкомъ очевиденъ, чтобы его можно было какъ-нибудь замаскировать. Надо съ мужествомъ, безъ увертовъ идти ему навстръчу. Какъ симпатичныя попытки въ этомъ родъ, мы и отмътили передъ читателями два современныхъ произведенія оранцузской беллетристики, чрезвычайно мътко попавшія въ больное мъсто современнаго анти-гумавнаго и антихристіанскаго направленія въ научномъ знаніи и мысли.

1890 года февраля 12.

С—т<del>—</del>ъ.

## СЕКТА ПАШКОВЦЕВЪ.

I.

Большинство нашихъ національныхъ секть, какъ отошедшихъ въ область исторіи, такъ и еще продолжающихъ существовать, возникали въ той средв, которая извъстна у насъ подъ именемъ "простонародья" или "чернаго люда". Но секта пашковцевь въ этомъ отношении представляеть какъ бы исключение. Своими представителями и последователями она имела лиць, принадлежащихъ въ высшему петербургскому обществу и потому менве всего можетъ быть отнесена въ разряду нашихъ простонародныхъ сектъ. Если же пашковщина зародилась въ высшемъ слов общества, т.-е. такомъ, который повидимому не можетъ служить удобной почвой для образованія севтантства, то напрашивается самъ собою вопросъ: гдв же причина такого страннаго явленія, какимъ образомъ этотъ слой могъ служить почвой для сектантскаго движенія? Обывновенно для объясненія причины сектантства въ простомъ народъ въ числъ другихъ причинъ указываютъ на отсутствіе грамотности или просв'ященія въ немъ, что должно быть признано справедливымъ и съ чемъ повтому нельзя не согласиться. Но высшій аристократическій классь общества особенно петербургскій считается, какъ извістно, у насъ классъ образованный. Поэтому, если въ немъ возникло такое движеніе, накъ паніковіцена, то очевидно, что пречину такого движенія сивдуеть искать въ чемъ-либо иномъ; чтобы отыснать

эту причину, или иначе говоря то зерно, изъ вотораго выросла пашковская секта, намъ надо взглянуть на складъ и направленіе нашего высшаго аристократическаго общества, особенно того времени, когда явилась секта.

Наше высшее общество въ этомъ своемъ видъ, въ какомъ оно является теперь, ведетъ свое начало съ императора Петра I. Нельзя впрочемъ отрицать, чтобы не было такого общества и до Петра I; были, какъ извъстно, бояре, пользовавшіеся особыми привилегіями предъ остальными сословіями, но они не представляли изъ себя того специонческаго тища, какой получило наше высшее общество съ императора Петра I.

Съ этого времени люди, принадлежавшие въ высшему великосвътскому кругу, постепенно стали выдъляться отъ прочихъ сословій и понемногу расходились съ ними въ пониманіи общественныхъ, бытовыхъ и даже религіозно-правственныхъ вопросовъ. Нътъ сомнънія, что однимъ изъ главныхъ виновниковъ такой разъединенности была та европейская цивилизація, съ воторою лицемъ къ лицу столкнулись наше аристократическое общество и плодами которой оно старалось насытиться, не задаван себъ при этомъ вопроса: полезны ли для русской жизни эти плоды? Действительно, ни одна нація такъ пассивно не отнеслась къ европейской цивилизаціи, какъ наша русская; если въ другихъ странахъ и государствахъ цивилизація проходила чрезъ національное горнило, то въ нашемъ государствъ она почти миновала его. Здесь люди безъ скептицизма и критики воспринимали результаты европейской цивилизаціи и старались европейничать тамъ, гдъ это не нужно было и выходило потому весьма комично и даже вредно: съ корошими качествами европензма люди превмущественно высшаго вруга получили и много дурнаго; такъ, то отрицательное направление въ области религи, накое было модно и повтому распространено на Западъ, перещло какъ мода и въ намъ въ Россію. Говоря это, мы импемъ въ виду прежде всего оранцузсиих» энциклопедистовъ XVIII в. и особенно Вольтера, сочиненія котораго въ нашемъ аристократическомъ обществъ были въ большомъ ходу; затъмъ --- масонство, получившее у насъ въ вонцъ XVIII и въ началъ XIX ст. харантеръ вредной и губительной секты. Делье, европейской цивилизаціи нужно прицисать и то легкомысленное отношение из даламъ вары и правственности, какое начало проявляться въ нашемъ и высшемъ и среднемъ обществъ съ конца 50-хъ годовъ настоящаго стольтія п фактически стало обнаруживаться въ проповъдываніи коммунизма и соціализма. Вст эти плоды европейской цивилизаціи, будучи переносимы на русскую землю, приготовляли удобную почву для скептического отношенія къ православію и потому неудивительно, что среди людей высшаго круга ръдко находились такіе, которые были бы въ достаточной степени знакомы съ истинами православія. Наобороть, исторія отечественная повавываеть, что игнорированіе, пренебреженіе къ православію въ великосвітскомъ обществъ доходило до громадныхъ размъровъ: здъсь были люди не только скрытно и тайно отрекшіеся отъ православія, но и явно обнаруживавшіе свое отреченіе. Таковы, напр. въ началъ XIX ст. были: внягиня Александра Андреевна Дитрихштейнъ, урожденная княгиня Шувалова, перешедшая въ католичество, затемъ г-жа Свечина, графъ Шуваловъ, княжна Наталья Нарышкина, князь Голицынъ и въ наши дни князь Гагаринъ и Мартыновъ, перешедшіе въ католичество и служившіе въ санъ священнивовъ. Итакъ, дело православія, благодаря вліянію Западной Европы, въ нашемъ высшемъ великосвътскомъ обществъ находилось въ плачевномъ состояніи. Однако, мы ошибемся, если религіозную слабость въ великосвътскомъ кругу будемъ цроизводить отъ одной европейской цивилизаціи. Не мало расшатанности религіозныхъ основъ способствовала пустота светской жизни, отсутствіе серьёзной двятельности и излишняя сантиментальность, заврывающая для лицъ, ищущихъ религіознаго удовлетворенія, прекрасныя стороны православія. Наше великосвътское общество, особенно 30 - 40 лътъ тому назадъ, такъ было сформировано, что всв его интересы сосредоточивались на матеріальной сторонъ жизни, на излишнемъ стремленіи къ роскоши и удовольствіямъ. Духовнымъ потребностямъ человъка вообще и въ частности религіознымъ здівсь отводилось очень мало мівста; значительная часть времени проводилась въ эвдемоническомъ образъ жизни и потому такіе вопросы, какъ вопросы о религіи, православіп отодвигались если не совсёмъ, то во всякомъ случав на задній планъ. При такомъ порядкъ жизни трудно конечно ожидать того, чтобы православіе находило себъ здъсь хорошій пріемъ: нъть, ово если не было вытъснено отсюда совершенно, то оставалось

въ одной своей формъ безъ внутренняго духа и смысла, а съ такимъ характеромъ оно въ должной мъръ не могло вліять на умы и сердца великосвътскихъ людей и потому въ глазахъ ихъ казалось излишнимъ и тяжелымъ грузомъ. Вотъ почему, когда въ великосветскомъ кружке некоторыя личности бывали охватываемы религіознымъ экстазомъ (последній являлся по закону контраста въ противоположность пустотв и безсодержательности свътской жизни), то эти личности отстранялись отъ православія и не старались находить въ немъ удовлетвореніе своему проснувшемуся режигіозному чувству. Для нихъ православіе съ своими обрядами и службами было тяжелой и скучной религіей; какъ знаковые съ роскошью и удобствами жизни они отправдялись за удовлетвореніемъ своего религіознаго чувства туда, гдъ "Богъ являлся понарядное и священникъ служилъ болое деликатно<sup>и 1</sup>). Такъ, напр. было въ началъ семидесятыхъ годовъ настоящаго стольтія. Въ это время съ Запада къ намъ шировою волною шли антихрястіанскія и антирелигіозныя возвржнія находившія себъ хорошій пріемъ въ интеллигентномъ нашенъ обществъ. Высшій великосвътскій слой общества, также быль зараженъ отрицательнымъ направленіемъ или невъріемъ, но въ немъ однако нашлись и личности, которымъ религіозное невъріе было не только не подъ силу, но и невиносимо: они не могли заглушить въ себъ прирожденнаго религіознаго чувства и потому старались наоборотъ дать ему большій просторъ и силу. Окружающая обстановка не представляла однако для этого благопріятныхъ условій: большинство ведикосв'ятскихъ людей въ религіозномъ отношении отличалось отсутствиемъ основательныхъ православных в в врованій и убъжденій. Что было двлать въ такомъ случав алчущимъ и жаждущимъ религіозной истины? Обратиться, конечно, прежде всего къ законнымъ руководителямъ или пастырямъ православной церкви. Такъ, должно было бы произойти, но не такъ вышло на самомъ дълъ. Близко стоя къ западному просвъщенію и далеко къ русской народности и православію, эти лица и въ религіозныхъ недоумвніяхъ рышались обратиться за помощью къ Западу; и вотъ они съ этою целію отправились посъщать протестантскія церкви и кирки Петербурга, переходя



¹) «Церк. Общ. Въсти.» 1876 г. № 40.

отъ одного пастора въ другому и не находя нигдъ полнаго удовлетворенія своему религіозному чувству. Въ поисвахъ за религіозной истиной особенно отличались въ семидесятыхъ годахъ великосвътскія дамы. Ими овладъла какая-то одержимость; онъ мучались неукротимою потребностью чужевърія, которое доходило у нихъ до проявленій самыхъ комическихъ и жалкихъ. Начавъ это съ переборчивости въ избраніи православныхъ духовниковъ, онъ кончили темъ, что решились обратиться въ ирвингіанамъ, священнодъйствія которыхъ происходили на Сергіевской улицъ въ одной изъ залъ русскаго аристократическаго дома. Но и првингіане не удовлетворили нашихъ религіозныхъ энтузіастовъ: онв причастились съ ними отъ чаши, но въ священнодъйствіямъ ихъ отнеслись неблагосклонно, найдя въ нихъ "много театральнаго и лишняго". Затемъ оне остановили свое внимание на одномъ евангелическомъ пасторъ; онъ начали посъщать его вирку; слушали его бесъды на разныя мъста Св. Писанія и хотвли у него уже причаститься оть чаши, но последній отказаль въ этомь дамамь, напомнивъ имъ, что онъ должны причащаться въ своей церкви 2).

Такое религіозное возбужденіе въ великосвътскомъ обществъ представляло весьма удобную почву для образованія въ немъ религіозныхъ кружковъ и толковъ съ сектантскимъ характеромъ и давало хорошую надежду на успъхъ всякимъ забзжимъ религіознымъ новаторамъ и проповъдникамъ. Одинъ изъ такихъ проповъдниковъ, а именно дордъ Гренвилъ Редстокъ, явившійся въ Петербургъ въ то время, когда наши великосвътскія дамы жаждали услышать что-либо новое въ христіанствъ, дъйствительно образовалъ изъ своихъ слушателей особый религіозный кружокъ, получившій названіе редстокистовъ.

Въ Петербургъ Редстовъ явился не столько по собственному желанію, сволько по приглашенію одной великосвътской дамы, которую г. Лъсковъ называеть въ своемъ очеркъ "Лордъ Редстовъ" старостихой редстововской церкви въ Росеіи .). Эта послъдняя, слыша Редстова еще въ Англіи, сильно увлеклась его ученіемъ и, желая доставить возможность другимъ такимъ же,



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Прав. Обозр.» 1876. I, стр. 803—806.

³) «Правосл. Обозр.» 1877 г. I, стр. 327—330.

вакъ и она, религіознымъ энтузіаствамъ, послушать Лорда и удовиствориться отъ его проповъдей, ръшились вызвать для петербургскаго общества Гренвилля Редстока. Лордъ проповъдникъ не отказался отъ такого вызова и въ 1874 году охотно прибылъ въ нашу съверную столицу. Здъсь онъ началъ проповъдывать въ лучшихъ арестократическихъ домахъ столицы и скоро вокругъ себя имълъ значительное количество послъдователей, одинъ изъ коихъ, именно г. Пашковъ сталъ послъ него во главъ новой великосвътской секты—пашковщины. Но прежде, чъмъ говорить о проповъдничествъ Редстока въ Россіи, скажемъ нъсколько словъ о немъ самомъ и о его дъятельности до пріъзда въ Россію.

Гренвилль лордъ Редстокъ родился въ Англіи; отецъ его велъ жизнь свътскую и ничъмъ особеннымъ не отличался; мать его вращалась въ вругу высшаго общества, къ которому впрочемъ особенныхъ симпатій не имъла. Первоначальное образованіе Гренвиль Редстокъ получиль въ Итонской шволь (коллегіи), а затемъ поступилъ въ Оксфордскій университетъ. Здесь у него появилась страсть въ проповъдничеству: часто въ кругу своихъ товарищей онъ говориль о Словъ Божіемъ, на что не всегда встрвчаль съ ихъ стороны сочувствие и внимание; напротивъ надъ нимъ не радко по поводу этихъ проповадей смаяжись п влостно шутили. Но Редстокъ мало обращалъ вниманія на шутки товарищей и продолжаль проповъдывать по прежнему. Окончивъ курсъ въ университеть, Редстокъ опредвлился въ военную службу. Здъсь вскоръ пришлось ему тяжело забольть, во время бользня у Редстова часто являлись мысли о спасеніи человіна, которыя страшно мучили его. "Идетъ ли онъ но пути спасенія и будетъ ли онъ оправданъ "? вотъ вопросы, которые возникали у Редстока и тяжелымъ бременемъ вследствіе неразрешимости ложились на его сердце. Разръшителемъ этихъ вопросовъ явился одинъ миссіонеръ, занимавшійся проповъдничествомъ среди некрещенныхъ индійцевъ. Читая съ нимъ Евангеліе, Редстокъ убъдился, что "прощеніе гръховъ за добрыя дъла невозможно, что гръхи могутъ быть омыты святою кровію, а святая кровь уже пролита и омываеть всякаго чувствующаго свою немощь и принимающаго Христа, какъ единаго Спасителя и единаго Ходатая между Богомъ и человъчествомъ 4).

<sup>4) «</sup>Правося. Обозр.» 1876 г. III, стр. 149.



Съ этого времени (т.-е. послѣ бесѣдъ съ миссіонеромъ) у Редстова окончательно упрѣпилась мысль, что спасены всѣ тѣ, кто принять Христа, что послѣднимъ не о чемъ за себя безпокоиться и плакать: сердце ихъ должно быть полно всесовершенной радости.

Въ это же у Редстока явилось и желаніе пропов'ядывать эту отпрытую истину всемъ темъ, ито не зналъ ен еще, - я воть онъ поэтому началь распространять учение о всеобщемъ оправдании върою сначала между солдатами и офицерами своего полка. Отъ своей проповади Редстовъ здась успаха не ималь; напротивъ чрезъ нее онъ разошелся со многими изъ своихъ товарищейсослуживцевъ. Редстовъ однако не унываль: скоро онъ женился и въ своей молодой женъ нашелъ себъ хорошую помощницу въ томъ дълв, иъ которому онъ преданъ былъ всей душей. Съ ея согласія Редстокъ оставиль военную службу и вивств съ женою съ большею эпергіей предался своему излюбленному занятіюпроповъдничеству. Успыхъ на этотъ разъ быль различный: родственники и старые знакомые, а также представители англійской церкви стали во враждебныя отношенія къ нему; но Редстова поддерживали новые знакомые и друзья, которые у него нашлись, когда онъ выступиль съ проповедью. Это были некоторые дорды, обладавшіе болве или менве значительнымъ состояніемъ: увлеченные словомъ и примъромъ Редетока, они согласились съ его реливіовными убъжденіями и сдълались главными популизаторами его идей въ англійскомъ обществъ 5). Извъстность Редстова въ Англіи, благодаря новымъ друзьямъ, возростала все болье и болье: онъ началь появляться во многихъ городахъ Англін и о дев своихъ митинговъ возвёщаль печатными афишами. Собранія публики были при этомъ такъ многолюдны, что онъ брагь для своихъ бесёдъ или театръ, или манежь или залу политехнической школы. Для болье близвихь людей Редстокъ говорилъ въ домъ своей матери; впрочемъ, будучи увлеченъ до крайности своимъ проповъдничествомъ, онъ не стъснялся ни мъстомъ, ни временемъ; неръдко его видъли проповъдывающимъ въ саду. на дворъ, на умить и т. п., видъли его также, какъ онъ останавдивать попадавшагося на глаза нищаго или рабочаго и начиналь



<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) «Прав. Обозр.» 1876 г. III. стр. 154.

говорить последнему объ оправдании верою, какъ онъ научаль тому же извощика, въ экипаже котораго онъ ехаль по городу и проч. Такой странный или верне прилипчивый способъ распространения Редстокомъ своего учения наводиль въ Англим многихъ на мысль, что Редстокъ человекъ помешанный и потому старались удалиться отъ его докучливой навязчивости; другие же напротивъ—приходили въ восторгъ отъ его речей и охотно брали внижечки, которыя онъ раздавалъ направо и налево ").

Произведя значительное движеніе умовъ въ Англіи и пріобрътя также значительное количество своихъ последователей, лордъ Редстовъ ръшилъ перенести свою проповъть на континентъ Европы. Первою страною въ Европь, гдъ Редстовъ выступилъ съ своею проповъдью, была Франція, но въ сожальнію о его двятельности здъсь почти ничего неизвъстно. Извъстно только, что здъсь Редстовъ проповъдываль въ 1868 году; мъстомъ проповъды былъ Парижъ и въ частности капелла Рокепинъ, гдъ на оранцузскомъ языкъ Редстовомъ были произнесены сильныя воззванія въ религіозному чувству, которыя не остались безплодными для тъхъ, къ кому они относились 7).

Гораздо болье извыстно о проповыдничествы лорда Редстова въ Швейцаріи. Сюда Редстовы прибыль въ 1872 году и открыль свои собранія въ г. Веве, въ салонь, "гостиница Озера". Здысь труды по проповыдничеству раздылям его мать и сестра: ходя по улицамь и гостиницамь уютнаго городка, оны съ встрычавшимися иностранцами заводили рычь о конференціяхь лорда и кончали ее лишь добившись со стороны собесыдника согласія— непремыно придти послушать лорда. Жертвами такихь уловленій здысь были почти одни иностранцы, вы томы числы и ныкоторыя русскія дамы. Мыстные же жители мало обращали вниманія на разговоры дамы англичановы и были холодны вы открытымь лордомы Редстокомы конференціямы, которыя однако здысь имыли ныкоторый интересы. Воты что о нихы сообщаеть г. Заруцкій, бывшій очевидцемы этихы конференцій.

..., Въ довольно вивстительной комнать было человъкъ восемь; два, три мущины, остальныя дамы... Все общество шопотомъ



<sup>6) «</sup>Прав. Обозр.» 1876 г. III, стр. 155—158.

<sup>&#</sup>x27;) «Граждан.» 1875 г. № 16.

переговаривается и посматриваеть на дверь, изъ которой долженъ выйти проповъдникъ. Вотъ завътная дверь отворилась и предъ вами высокаго роста рыжій англичанинъ. Поклонившись обществу, онъ какъ автомать шлепается на стоящее посрединъ вресло, навъ будто смотря на все и въ то же время какъ будто не глядя ни на что: и только изръдка устремляя глаза вверхъ какъ бы для того, чтобы разглядеть и воспринять что-то спускающееся свыше... Но воть дордь, почувствовавь наитіе, вскакиваетъ съ мъста и говоритъ: "а теперь помолимся"; хватается руками за голову, бросается на колени, упирается лицемъ въ подушку сиденья на стуле и начинается молитва, импровизируемая лордомъ апостоломъ. Молитва эта состоитъ изъ набора не мыслей, а отдельных словь, кои лордь подбираеть чрезъ большіе промежутки времени, повторяя иногда до десяти разъ-уже найденное до твхъ поръ, пока подыщеть следующее въ роде: "О Іпсусе, ны любинъ Теби, ны... ны хотинъ, хотинъ любить Тебя. Хльбъ нашъ насущный даждь намъ днесь. Охъ мы слабы, очень слабы. Помоги намъ върить въ Тебя!" Послъ молитвы; длившейся минутъ пять-десять, лордъ снова усвлся, взялъ Библію и навъ бы наугадъ открылъ княгу... Въ тотъ сеансъ, когда я присутствоваль, открылось 1-е посланіе къ Кориненнамъ въ первой своей главъ. "Первое посланіе ап. Павла къ Коринеянамъ", прочиталь лордъ и сталъ разбирать это заглавіе слово по слову. "Посланіе-это просто письмо; первое потому, что есть и второе; апостола т.-е. посланника; такъ называли ученпковъ Інсуса Христа, Павелъ такъ его звали; къ кориненнамъэто значить къ жителямъ Кориноа". (Какъ это ясно, восхищаются слушающія дорда дамы, и какъ это просто! О, добрая въсть (евангеліе) проста и этою-то простотою проповъди Богъ хотвлъ спасти міръ!) Предавшись такимъ комментаріямъ, слушательницы лорда, какъ бы для большаго убъжденія въ томъ, попадають главами на стг. 17, 19, 20 и 21 и радуются быстроть своихъ успъховъ въ пониманіи смысла Писанія. ("Въ истинной проповъди, какова проповъдь лорда, продолжаютъ онъ про себя, есть что-то такое, что мгновенно сообщаеть вамъ нолный светь доброй въсти. Какъ мив понятна теперь Библія"!).

Лордъ между твиъ продолжаеть свое двло. Прочитавъ 1-й ст. первой главы посланія, онъ переходить прямо ко второму я

останавливаетъ свое вниманіе на словахъ: "церкви Божіей, находящейся въ Коринов, освященнымъ во Христв Інсусв, призваннымъ святымъ". Церкви-это просто собранію, подобному нашему т.-е. намъ самимъ. Вы спасены, освящены, оправданы, искуплены, вы святы и вы должны этому радоваться. Всявій върующій въ Інсуса Христа уже чрезъ это самое спасенъ, оправданъ, искупленъ и освященъ. Но спросять: вто этотъ всякій? Всъ думають, что это всякій кто либо другой. Въ этомъ отношенін большинство людей похоже на того нотаріуса, который занимается внесеніемъ въ реестръ разныхъ завъщаній. Онъ прочитываетъ ихъ сотни и интересуется лишь ихъ формальною стороною. Но что должно произойти въ немъ, если нечаянно среди другихъ завъщаній ему попадается завъщаніе въ его собственную пользу? И большинство людей разбираеть дело спасенія, какъ разбираетъ чужім завъщанія нотаріусъ. Они задають себъ чисто формальные, называемые у нихъ историческими и догматическими, вопросы: вто такой Христосъ, отъ кого и какъ онъ происходить, кого Онъ спасъ и кому оставниъ свое завъщаніе и какъ, почему и за что? Но какая имъ польза отъ всего этого? Что же должно произойти въ человъвъ, когда онъ вдругъ узнаетъ, что это завъщание въ его пользу? Этотъ-то переворотъ и есть то, что называется возрождениемъ. Понятно, что онъ не зависить ни отъ историческихъ, ни отъ догматическихъ понятій о Христь, а тымъ менье тыхъ или другихъ вившиихъ дъйствий, кои называются таинствами и обрядами. Итакъ, этотъ всякійты, именно ты. Тебя Христосъ спасъ, тебя оправдаль, тебя освятиль, искупиль-именно тебя, кто бы ты ни быль: еврей. магометанинъ, или христіанинъ, къ какой бы церкви или сектъ ты ни принадлежаль, какую бы ты религію не исповъдывальвсе равно: тамъ, гдъ "нътъ ни іудея, ни эллина", всякій можетъ считать себя этимъ всявимъ. Зачемъ тебе после всего этого церковь? Ты самъ себъ теперь церковь, да еще церковь Бога живаго; зачёмъ тебё таинства и обряды?---Съ текъ поръ, накъ ты сталь теперь "всякимь", ты освящень, стало быть получиль всю полноту даровъ Духа Святаго, которые тебъ остается возгръвать върою и молитвою... Зачемъ тебе заботиться о делажь?-Ты долженъ говорить себъ: "живу не къ тому азъ, но живеть во мив Христосъ".

"Думая о делахъ, ты покажешь только, что считаешь недостаточною для твоего оправданія, освященія и искупленія правду Божію, стараясь восполнить ее твоею человическою правдою. Напротивъ, такія мысли, равно кавъ и таинства, богослужебные молитвы и обряды суть дело сатаны, отдаляющее насъ отъ Бога... Не уподобляйтеся идолопоклоннивамъ, которые выдълавъ идола изъ дерева по своему рисунку, остальное дерево сожигали или отбрасывали, не уподобляйтесь имъ въ вашемъ обращении съ Библіей: не дълайте изъ нея идола по образу вашему, отбрасывая все вамъ неподходящее. Но старайтесь понимать ее такъ, какъ она есть и доходите до этого сами своимъ собственнымъ умомъ не полагаясь ни на чьи-либо толкованія, а вполнъ отдавайтесь тому внутреннему голосу, который есть голосъ Св. Духа, изліяннаго на насъ обильно Іисусомъ Христомъ... Точно также и относительно молитвы: не ищите, что сказать; ибо если только Духъ Божій живеть въ насъ (Рим. VIII, 9), то Самъ Духъ и ходатайствуеть за насъ воздыханіями неизглагоданными (Рим. VIII, 26)... Такимъ образомъ вы всв оправданы, искуплены, освящены, - однимъ словомъ спасены. Итакъ радуйтесь всегда о Господъ! Если вы получили Св. Духа, а вы Его получили, если вы чувствуете Его присутствіе въ себъ, если вы увърены, что Онъ въ васъ, то вы не требуете, чтобы кто училъ васъ, что такое значить радоваться о Господъ. Это значить - повлоняться Богу въ духъ и истинъ, погружаться въ созерцание Божества. Что касается до меня, то я дълаю это каждый день такъ: сажусь въ кресло и погружаюсь въ это созерцаніе. Вотъ что значить повлоняться Богу въ духъ и истинъ и вотъ какихъ поклонияковъ Отецъ ищеть себъ (Іоан. IV, 32). Радуйтесь же и паки реку: радуйтесь!..

"Чтобы быть спасеннымъ, стоитъ только въровать и быть убъжденнымъ, что ты спасенъ. Съ тъхъ поръ для тебя не нужно ничего—ни даже какого-либо закона: догматическаго, нравственнаго и обрядоваго, ибо законъ праведнику не писанъ. Человъкъ не отвъчаетъ больше за свои дъйствія, будучи искупленъ Христомъ. Вы видите, что заповъди Господни не суть тяжки. Вы видите напротивъ, какъ дегко спастись—только въруй, что ты уже спасенъ. Въ этомъ весь секретъ! И однако, какъ мало спасающихся! Но вы, вы обръди теперь Христа, вы увъровали, что

Digitized by Google

вы спасены, освящены, искуплены и оправданы, и вы дъйствительно уже потому самому спасены, искуплены, оправданы и спасены,— что бы далъе съ вами ни случилось, что бы вы сами потомъ ни сдълали. Теперь вы не свои, куплены бо кровію Христовою. Радуйтесь же и опять скажу: радуйтесь! Идите теперь, разскажите это вашимъ мужьямъ, женамъ, дътямъ, знакомымъ—всъмъ, что Господь близъ есть" 8).

Послё проповеди все общество, по словамъ г. Заруцкаго, опять становилось на колени и лордъ снова читалъ импровизированную молитву; затемъ, отыскавъ по указанію проповедника върозданныхъ вмёсте съ Библіей книжечкахъ ту или другую кантату, все присутствовавшіе оглашали залу молитвеннымъ пеніемъ и расходились по домамъ. Впрочемъ лица, стоявшія въ более близкихъ отношеніяхъ къ Редстоку, оставались въ залё для интимныхъ беседъ съ последнимъ 9).

Изъ этого сообщенія г. Заруцкаго можно видьть, вопервыхъ то, что бесъды Редстова въ Швейцарія имъли мистическій харавтеръ, а вовторыхъ, что лордъ Редстовъ, примывая по своимъ религіознымъ убъжденіямъ къ протестантству, пошелъ однако въ нъкоторыхъ пунктахъ далѣе отъ него. Такъ, онъ открыто отвергаетъ церковь, какъ Божественное установленіе, не признаетъ богослужебныхъ молитвъ, обрядовъ, таинствъ, называя все это дъломъ сатаны, отдаляющимъ насъ отъ Бога, отвергаетъ необходимость добрыхъ дълъ для спасенія человъка, внушаетъ обращаться по своему личному усмотрънію съ Библіей. Словомъ отвергаетъ религію въ томъ смыслъ, какъ она установлена Інсусомъ Христомъ и изложена въ Св. Писаніи и преданіи и ставитъ на ея мъсто какую-то другую религію своего собственнаго изобрътенія.

Таковы религіозныя убъжденія, по сообщенію г. Зарудкаго, имълъ Редстокъ въ Швейцарін; таковыя же онъ проповъдываль и въ Россіи, куда онъ былъ вызванъ, какъ мы уже упомянули, одною русскою дамою, съ которою ему пришлось познакомиться еще въ Англіи.



<sup>•)</sup> Цер. Общ. Вѣст. 1874 г. № 38.

<sup>2)</sup> Церв. Общ. Въст. 1874 г. № 38.

II.

Прівадъ Редстова въ Петербургъ выпаль на 1874 годъ. На Страстной недвлю великаго поста въ этомъ году онъ впервые отврымъ свои проповъдническія бесъды для нашихъ великосвът скихъ дамъ по преимуществу; мъстомъ для своихъ бесъдъ Редстокъ избралъ кромъ частныхъ домовъ и нъкоторыя общественныя зданія, напр. реформатскую церковь, куда собралась громадная масса слушателей и особенно слушательницъ изъ аристократическаго круга. О первыхъ бесёдахъ Редстока сообщаеть намъ извъстіе следующая корреспонденція "Церковно-Общественнаго Въстника" (за 1874 г.). "Нынъшнее великопостное время ознаменовалось для петербургского великосвътского общества событіемъ, въ различныхъ отношеніяхъ заслуживающимъ вниманія и оценки. Некто англичанине Редстокъ прибыль сюда съ цвлію пробуждать и утверждать ввру въ Інсуса Христа въ сердцахъ 'нашего высшаго свътсваго общества. Наслышавшись много объ "удивительномъ дъйствіи" религіозныхъ бесъдъ г. Редстова на великосвътскую публику, мы охотно воспользовались приглашениемъ на одно изъ этихъ собраний, происходившее въ одной частной квартирв, и вотъ что намъ пришлось увидеть и услышать. Въ залу, где чинно разселись на разставленныхъ рядами стульяхъ собравшіеся около 40 человъкъ обоего пола, почти исвлючительно изъ высшаго вруга общества, вышелъ въ назначенное время лътъ 40-45 средняго роста мущина и бросился на колени у поставленнаго для него передъ публикой стула. Закрывъ лице руками, онъ при общемъ безмодвім оставался самъ нісколько времени безмольнымъ и неподвижнымъ и потомъ, открывъ лице, произнесъ по-французски: "помодимся Богу". Всв встали; проповедникъ, обративъ лице вверкъ, произнесъ громкую молитву, въ которой просиль Інсуса Христа придти и осънить своею благодатію присутствующихъ. Потомъ благочестивый лордъ всталъ и началъ свою проповъдь чтеніемъ Библін (французской) 53 гл. вн. пр. Исаін. Естественно было ожидать, что ораторъ воспользуется возвышенными образами этого текста для изображенія искупительной смерти Христовой и ея значенія въ благодатномъ царства вары и спасенія.

Но къ крайнему нашему удивленію ничего подобнаго не послівдовало... Сущность его рівчи, продолжавшейся почти часъ съ четвертью, заключалась въ томъ, что мы христіане, не довольствуясь внівшними обрядами и постановленіями религіи, должны жить во Христі и Христосъ въ насъ, что чімъ глубже мы будемъ проникнуты сознаніемъ своей грізховности, тівмъ ближе къ намъ Христосъ своею всесильною и спасающею благодатію. При раскрытіи послідней мысли ораторъ ссылался на свидітельство Моисея (3 гл. Бытія), что прародители послів грізхопаденія скрылись отъ лица Божія. "Если прародители, сказаль онъ, изъ-за одного грізха принуждены были скрыться отъ лица Божія, то что было бы съ нами, отягченными множествомъ грізховъ, если бы не было у насъ Христа и Его вседійствующей благодати".

Проповъдь окончилась такъ же, какъ и началась, колънопреклоненною молитвою оратора къ Спасителю. Не знаемъ, чему приписать произведенное на насъ ръчью оратора впечатлъніе—недостаточвому ли навыку оратора къ употребленію французскаго языка, пли совершенному отсутствію у него проповъдническихъ дарованій, но только ръчь его показалась намъ крайне безцвътною и такъ-сказать убогою. Ни по содержанію, ни по изложенію своему ръчь эта не отличалась ни богатствомъ и глубнной содержанія, ни послъдовательностью мыслей, ни плавностью изложенія 10).

Нельзя не довърять этому пзвъстію "Церковно-Общественнаго Въстника" о характеръ проповъднической дъятельности Редстова въ Петербургъ, такъ какъ изъ другихъ современныхъ источниковъ 11) мы узнаемъ тоже самое, только въ болъе полномъ видъ, а именно:

Лорать Редстокт ртн свою всегда произносиль въ Петербургт виспромптомъ и безъ опредтанной системы; предъ началомъ проповъди онъ обыкновенно минутъ пять тихо молился, минутъ пять перелистывалъ Библію, а затти уже начиналъ говорить. Вся бестда дълилась обыкновенно на двъ части, — изъ коихъ первая предлагалась Редстокомъ для встать слушателей; она за-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Между коими первое м'ясто должно быть отведено очерку Н. Л'яскова: «Великосв'ятскій расколь».



<sup>40) «</sup>Церк.-Общ. Въст.» 1874 г. № 30.

ключала въ себъ полноту религіозныхъ убъщеній и върованій Редстока и потому имъла строгій и такъ-сказать діловой элементъ. Вторан же часть, будучи короче первой, не имъла такой двловитости и строгости. Предназначенная исключительно для лицъ, приверженныхъ редстокизму, эта часть бестам была похожа болве на разговоръ близкихъ людей, присутствіемъ которыхъ проповъдникъ стъснялся мало. Здъсь онъ для поясненія своихъ мыслей вводилъ разсказы, похожіе не столько на дъйствительность, за какую старался онъ ихъ выдавать, сколько на вымысять и притомъ весьма неудачный и незанимательный. Кавъ первая, такъ и вторая часть проповеди начиналась и оканчиналась импровизированной молитвой Редстока, которую последній читаль, положивши локти на спинку кресла и опустившись на одно кольно. Что касается того, какихъ держался религіовныхъ убъжденій Редстокъ на петербургскихъ собраніяхъ, то на это можно отвътить слъдующее. Въ основъ его религіозныхъ убъжденій было протестантство съ примъсью методизма. Главнымъ пунктомъ его возарвній быль вопрось объ оправданіи человъка. Этотъ вопросъ Редстокъ ръшаль такъ, что человъкъ оправдывается исключительно одною върою во Христа, добрыя двла въ этомъ случав могуть служить только тормазомъ, задерживающимъ человъческое спасеніе. Отвергая значеніе добрыхъ дълъ для оправдавія человъка, Редетонъ вийсти съ тимъ отвергаеть и тавія вспомогательныя средства для нравственнаго преусивянія человіка, какъ обряды и таинства. Изъ таинствъ вирочемъ Редстовъ признавалъ только два: врещение и причащение, но и то не придаваль имъ того значенія, какое они имъють въ лютеранствъ. "Крещеніе, напр. по мивнію Редстока, есть публичное исповъдание своего желания вступить въ стадо Христово", а причащение "воспоминание нашего искупления смертию Христа, 12). Ставши въ отрицательное отношение въ таинствамъ и обрядамъ цервви. Редстовъ тъмъ самымъ пришель къ отрицанію и цервви, какъ Божественнаго установленія: онъ поэтому не связываль себя ниванить опредъленнымъ втрованіемъ, нивакимъ опредъленнымъ авторитетомъ церкви. Когда его спрашивали: "накого онъ вёронсповеданія", то онъ отвечаль: "христіансваго". На

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) «Правося. Обозр.» 1876 г. III, стр. 314.

вопросъ же: "къ какой онъ церкви принадлежитъ", далъ отвътъ; "къ общей Христовой церкви. Такимъ образомъ церковь, вань Богоучрежденный институть и носитель благодати, является излишнею для Редстова: это своего рода средоствие, отдъляющее человъва отъ Спасителя. При своеобразномъ отрицатель. номъ взглядъ на церковь Редстокъ обнаруживалъ не менъе своеобразный взглядъ на существующія христіанскія вфроисповъданія. По его митнію въ каждомъ христіанскомъ втроисповтданін существуетъ болъе или менъе одно главное зло: равнодушіе духовенства къ паствъ и къ утвержденію въ душахъ въры для славы Божіей и спасенія. Въ частности о католичествъ онъ держался самаго недестнаго мийнія; по его словамъ: "церковь, запрещающая чтеніе Слова Божія, не есть цервовь Христова<sup>и 12</sup>). Болве благосилонный взглядъ у него на протестантство, съ сектами котораго онъ не ственялся входить въ близкія отношенія. О православін Редстокъ хотя прямо и открыто не выражался, но можно предполагать, что взглядъ его на православіе быль не паъ лестныхъ; по крайней мъръ въ "письмъ лорда Редстока о Россіи" воть вавія находимь замвчанія о православіи: "сердце мое исполнено благодарности въ Богу за дело, совершенное имъ въ Россіи... Желаніе лучше познать то, что составляеть истинное евангеліе овладело множествомъ сердецъ... дело Россіи требуеть для своей поддержки много молитвъ... дълателей здъсь мало и пр. 4 14). Очевидно, что на русское православіе Редстокъ смотрить накъ на несовершенную ступень христіанства, гдв Евангеліе понято неправильно и далеко отъ истины. Вотъ поэтому-то Редстокъ нигдъ не приложилъ столько энергін въ дълъ пропаганды своего ученія, какъ въ Россіи вообще и въ Петербургъ въ частности, гдъ ему и пришлось достигнуть значительнаго успъха.

Вскоръ послъ незначительнаго промежутна времени отъ своего прівада въ Петербургъ дордъ Редстовъ образоваль здісь многочисленный вружовъ последователей, преимущественно взъ великосвътскихъ женщинъ; эти послъднія увлевлись англійскимъ проповъдниясить до излишества. Для него онъ отврывали въ частныхъ аристовратическихъ домахъ и накоторыхъ обществен-

 <sup>13) «</sup>Правосл. Обозр.» 1876 г. III, стр. 306.
 14) «Церк.-Общ. Въстн.» 1876 г. № 55, стр. 1—2.



ныхъ (напр. въ зданіи американской кирки) собранія, на которыхъ лордъ Редстокъ не только открыто и безболзненно пропагандироваль свое ученіе, но и приглашаль слушателей къ двятельному участію въ той же пропагандь. И такіе пропагандисты нашлись: съ Евангеліемъ въ рукахъ они съ безстрашіемъ и твердою рішимостью проповіздывали ученіе Редстока членамъ своихъ семсйствъ, своей домашней прислугь, своимъ знакомымъ и вообще всімъ тімъ, съ кімъ они входили въ какія-либо отношенія. Многія изъ нихъ (по преимуществу дамы) пробирались въ семьи біздныхъ, въ 'госпитали, въ ночлежные пріюты и везді трубили по образцу Редстока: "имъете ли вы Христа", "пріобрізли ли вы Христа", "ищите и найдете" и т. п. 15).

Благодаря подобнымъ проповъдникамъ въ Петербургъ зародилась новая секта редстовистовъ, которая затъмъ постепенно росла, росла и доросла наконецъ до такихъ размъровъ, что о ней заговорили въ обществъ, заговорили въ печати (напр. въ "Гражданинъ", "Голосъ", "Церковно-Общ. Въстникъ").

Въ этихъ періодическихъ журналахъ относительно редстокизма и степени его распространенности высказывались самые разнообразные толки и сужденія.

"Гражданинъ" напр. смотрълъ на Редстока и его послъдователей весьма сурово и строго. Видя, вакой вредъ наносить православію Редстокъ своей пропагандой, этотъ журналъ проводилъ мысль, чтобы церковная власть вмъшалась въ проповъдничество лорда, запретивъ ему и его послъдователямъ свободу слова и дъйствій. Въ этомъ же журналъ помъщено было небезъинте ресное "письмо къ лорду Редстоку" писателя князя В. Мещерскаго, въ которомъ послъдній, сказавъ нъсколько замъчаній относительно выпущеннаго имъ въ свътъ романа "Лордъ-Апостолъ въ большомъ петербургскомъ свътъ помана "Лордъ-Апостолъ въ большомъ петербургскомъ свътъ (16), говоритъ слъдующимъ образомъ о соблазнъ, какой причинялъ Редстокъ своими проповъдями русскому обществу. "Соблазнъ, о которомъ я говорю, троякаго рода. Во 1) онъ заключается въ установленіп особенныхъ молитвенныхъ собраній—внъ нашей церкви, для чле-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Въ этомъ романѣ весьма картинно изображена и описана дъятельность лорда Редстока въ высшемъ петербургскомъ обществъ.



¹¹) «Гражданинъ» 1876 г. № 13, стр. 346.

новъ въ ней принадлежащихъ, причемъ эти собранія имвють не простой характеръ религіозныхъ бесёдъ, но соединяются съ модитвословіемъ и религіозными обридами. Во 2) причины этихъ собраній побуждають многихь изъващихь ученивовь и учениць проявлять особую преднамъренность, особый умысель, скажу больше, извъстное фанатическое упрямство, въ объявлении себя публично последователями вашего ученія заведомо для нихъ несогласнаго съ ученіемъ той церкви, въ которой они рождены и воспитывають своихъ детей. Въ 3) и это самое важное, что нвкоторыя стороны вашего ученія діаметрально противоположны ученію церкви, къ которой они всв принадлежать.. Отсюда 4-й, такъ-сказать, соблазиъ. Раздражаемые весьма естественнымъ смущеніемъ лицъ, имъ несочувствующихъ, ваши ученики смушеніе это принимають за личное противъ вась и противъ нихъ нападеніе и какъ бы на зло осуждающимъ икъ, находять какоето нравственное наслажденіе, какое-то удовлетвореніе своему чувству къ вамъ и къ ученію вашему, вносить въ эти отношенія извъстную остентацію и извъстную публичность". Въ заключеніе письма винзь Мещерскій упрашиваеть Редстока оставить свое проповъдничество: "во избъжаніе зла-соблазна, коего вы невольный виновипкъ, откажитесь отъ меньшей пользы, вами приносимой" 17).~

Въ томъ же "Гражданинъ" помъщалось не мало статей и замътокъ и другими авторами, въ которыхъ критиковалась двятельность Редстока и бичевалось аристократическое общество Петербурга за слъпое увлеченіе Редстокомъ. Особенно раздражительно писали въ "Гражданинъ" по поводу вышедшаго въ свътъ "Письма лорда Редстока о Россіи", гдъ англійснимъ проповъдникомъ открыто высказаны были пропагандистскія цъли по отношенію къ русскому обществу. Вотъ содержаніе этого интереснаго письма: "сердце мое. писалъ Редстокъ, исполнено благодарности нъ Богу за дъло, совершенное имъ въ Россіи. Велико здъсь число тъхъ, которые ушли впередъ въ познаніи Бога и христіанской жизни со времени моего послъдняго путешествія и которые употребляютъ большія усилія къ тому, чтобы заставить другихъ вокругъ себя полюбить Спасителя, ставшаго столь

<sup>17) «</sup>Гражданинъ» 1876 г., стр. 345 – 349, № 13.



дорогимъ для нихъ. Желаніе лучше познать то, что составляетъ истинное Евангеліе, овладело множествомъ сердецъ и уже нервакость встретить молодыхъ людей, ищущихъ случая просветиться относительно этого предмета. Тъмъ не менъе дъло Россіи требуетъ для своей поддержки многихъ молитвъ, ибо враги его многочисленны. Дълателей здъсь мало; полицейскія формальности самымъ прискорбнымъ образомъ мѣшаютъ проповѣдывать Евангеліе и мы боимся преследованій даже въ южном крас. Мы имвемъ "только пить маленькихъ хлебовъ, и две рыбка" для того, чтобы насытить это множество — восемьдесять милліоновъ окружающихъ насъ русскихъ; но въ немощи своей обращаемъ взоры къ Тому, Кто можетъ творить подобныя чудеса. Будемъ же молиться прежде всего, чтобы Богь болве и болве являль Свое могущество относительно своихъ служителей; затвиъ помолимся, чтобы религіозная свобода, насколько это возможно, была дарована Россіи; наконецъ помодямся за Императора и Его фамилію, дабы они могли въ скоромъ времени, вивств съ массой своего народа, пъть новую пъснь пъсней во славу непорочнаго Агица. Когда вы получите это письмо, я буду въ Мосввъ, гдъ населеніе очень дурно расположено въ Евангелію; но Предвъчный силь съ нами" 18)!

По поводу этого письма въ "Гражданинъ" писали, что Редстокъ дерзвій и невъжественный фанатикъ-сектантъ, завлекающій въ ересь посредствомъ лжи, кощунства и возмутительнаго фарисейства, что онъ и его послъдователи стоятъ въ связи съ южнорусскими штундистами и что поэтому на живыхъ членахъ и іерархахъ церкви лежитъ долгъ—протестовать противъ такой ереси и требовать пресвченія соблазна и изгнанія соблазнителя 19).

Совершенно имой взглядъ проводился на Редстова и его дъятельность въ "Церковно-Общественномъ Въстникъ". Здъсь Редстокъ изображался не такъ опаснымъ для русскаго общества, какъ представлялъ его "Гражданинъ". Редстокъ, по мнънію "Церковно-Обществен. Въстника", есть не шарлатанъ и не фарисей, а человъкъ, сложившій себъ извъстныя убъжденія, принадлежа-



<sup>18) «</sup>Гражданинъ» 1876 г. № 16.

<sup>19)</sup> Тамъ же.

щія конечно въ области фантазіи, и страдающій неудерживымъ желаніемъ не только подвлиться ими съ окружающимъ его обществомъ, но и убъдить послъднее въ правдивости своихъ религіозныхъ галлюцинацій, что поэтому пропаганда дорда Редстова не можетъ быть опасной ни для общества, ни для церкви и настапвать на изгнаніи лорда изъ Петербурга нътъ основаній, а что церкви въ этомъ случав лучше всего поступить такъ: "предъищущими религіозной истины всегда пусть держитъ сокровищницу божественныхъ истинъ и съ терпъніемъ и любовью пусть ждетъ ихъ обращенія на путь правый; объ упорныхъ же да помолится, чтобы Богъ смягчилъ ихъ одебельвшее сердце" 20).

Приводя въ одному знаменателю эти разноръчивыя сужденія о Редстокъ періодической печати, мы должны замътить, что какъ ни суровы и ни ръзви сужденія о Редстовъ "Гражданина", но они, какъ показываетъ современная дъйствительность, справедливы. Съмя, брошенное Редстокомъ среди нашего великосвътскаго общества, не осталось безплоднымъ: теперь мы имвемъ двло съ цвлою сектой, которая охватила не только высшій, но и низшій влассъ общества и борьба съ которою становится нелегкой. Редстокъ, следовательно, оказался не такимъ простымъ и безвреднымъ человъкомъ, какимъ онъ былъ въ глазахъ "Церк.-Общ. Въсти.", а потому въ свое время по отношенію къ нему нужны были и такія строгія мъры, какъ запрещеніе свободнаго проповъдничества, о чемъ не разъ напоминалъ "Гражданинъ". Безучастное же отношение церковной и гражданской власти къ дъятельности Редстова (о чемъ говорилъ "Церв.-Общ. Въстн.") едва ди могло помочь двлу, если только не повредило бы ему еше больше.

Въ то время, когда наши періодическія изданія, споря и почти бранясь изъ-за Редстока, не приходили къ должному соглашенію и не вырабатывали радикальныхъ міръ къ искорененію зла, англійскій пропов'єдникъ по прежнему продолжаль безпрепятственно пропагандировать свое ученіе въ высшемъ петербургскомъ обществів и съ каждымъ днемъ пріобріталь новыхъ и новыхъ послідователей. Не довольствуясь Петербургомъ, Редстокъ рішился еще отправиться въ Москву. Здісь онъ въ са-



<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) «Церк.-Общ. Вѣстн.» 1876 г. № 55.

лонахъ великосвътскихъ по образцу петербургскому открылъ свои бесъды, на которыхъ присутствовали лица, принадлежавшія къ высшему кругу Москвы. Изъ рвчей, сказанныхъ Редстокомъ на московскихъ бестдахъ, извъстенъ только отрывокъ; вотъ содержаніе его. "Братіе, говориль лордь-апостоль, знаете ли вы, что такое въра? Нътъ, вы не знаете, что такое въра, вы не можете знать, что такое въра!... Представьте себъ, что на землъ потопъ, что весь міръ залить водой, что подъ этой холодной, безграничной массой воды исчезло все: лвса, города, горы и остался только одинъ маленькій, ничтожный клочекъ земли, вершина последней высочайшей земной возвышенности... Представьте себъ, говорю я, все это. Представьте, что вы стоите на немъ, на этомъ последнемъ клочке, стоите бледные съ искаженными отъ ужаса лицами. Вода все пребываетъ; выше и выше взлетаютъ бушующія ураганомъ смерти волны, грознве и грознве звучить въ ушахъ вашихъ ихъ хаотически страшная похоронная пъсня и все уже и уже становится заколдованный кругъ, попираемый ногами вашими... Смотрите, его уже почти нътъ... Пронзительный вътеръ развъваеть ваши, посъдъвшіе за одну ночь волосы, ледяныя иглы брызгь свиуть ваши лица.. Смотрите, смотрите: волны лижуть уже ваши ноги, ваши колена... И вдругь въ это роковое, въ это последнее мгновение подъ этой безбрежной движущейся водяной могилой передъ глазами вашими возникаеть маякъ спасенія — ковчегь... Братіе, что сдълаете вы тогда? Не броситесь ли вы къ нему? Не употребите ли вы всв силы, чтобы ухватиться за якорь надежды, посылаемый вамъ Творцемъ вашимъ?... Вотъ, братіе, что называется върою « 21)?

Имълъ ли успъхъ Редстовъ въ Москвъ отъ своихъ проповъдей и какой, съ точною опредъленностью сказать трудно. Современныя газеты и журналы почти ничего не упоминають о дъятельности Редстока въ Москвъ и о результатахъ втой дъятельности; очевидно, что еслибы здъсь Редстовъ произвелъ такое же великое движеніе умовъ въ высшемъ обществъ, какое онъ произвелъ въ Петербургъ, то современная печать не забыла бы объ этомъ извъстить русскихъ людей. Слъдовательно, можно съ въроятностью предполагать, что въ Москвъ Редстоку не по-



<sup>&</sup>quot;) «Миссіонеръ» 1877 № 15, стр. 122—123.

счастливилось: древняя столица русскаго государства не ввела его въ моду, какъ это сдълала новая—Петербургъ, гдъ кружокъ послъдователей Редстока съ каждымъ годомъ все болъе и болъе увеличивался и принялъ наконецъ характеръ секты, получившей названіе пашковщины.

## III.

Однимъ изъ выдающихся дъятелей, способствованшихъ петер. бургскому кружку редстокистовъ сформироваться въ особую секту, быль Василій Александровичь Пашковъ. Онъ явился непосредственнымъ продолжателемъ пропаганды Редстова въ Россія вообще и въ Петербургъ въ частности; благодаря ему пропаганда Редстока не осталась безрезультатной и безследной: св. мена, посъянныя дордомъ-проповъдникомъ, при неусыпныхъ заботахъ Пашкова, дали хорошій всходъ на русской почвъ. Къ концу семидесятыхъ и началу восьмидесятыхъ годовъ настоящаго стольтія общество редстовистовъ, или, какъ стали ихъ называть, пашковцевъ расширилось въ такой степени, что имъю членовъ своихъ не только въ Петербургъ, но и во многихъ городахъ и селахъ Россійской имперіи. Въ составъ этого общества входили не лица только высшаго круга, по средняго и даже низшаго; если ранње Редстокомъ увлекалась только аристократія и больше потому, что это было модой, то съ конца семидесятыхъ годовъ идеями Редстока, популяризованными Пашковымъ, стали увлекаться уже не такъ поверхностно, какъ увлекалась аристовратія, а съ наибольшею стойкостью и постоянствомъ.

Біографическія свідінія о Пашкові очень скудныя. По своему происхожденію онъ принадлежить къ высшему аристократическому сословію. Въ молодости находился въ военной службів, откуда вышель въ отставку съ званіемъ полковника гвардія; по своему состоянію Пашковъ одинъ изъ богатійшихъ людей. Помимо имінія въ деревні Крекшині, звенигородскаго уізда (верстахъ въ десяти отъ Голицынской станція московско-брестской желізной дороги), гді заключается тысяча и три десятины земли и хозяйства, Пашкову принадлежить большое устроенное имівніе въ новгородской губерній, а также въ тамбовской, уфимние въ новгородской губерній, а также въ тамбовской, уфимнить принадлежить большое устроенное имівніе въ новгородской губерній, а также въ тамбовской, уфимнить принадлежить большое устроенное имівніе въ новгородской губерній, а также въ тамбовской, уфимнить принадлежить большое устроенное имівніство в поветородской губерній, а также въ тамбовской, уфимнить принадлежить принадлеж

ской и на Урадъ; въ одномъ изъ имъній есть мъдноплавильный заводъ <sup>22</sup>).

Съ Редстовомъ Пашковъ познавомился при посредствъ своей невъстви; эта послъдняя, будучи какъ-то несчастлива въ жизни, оставила Россію и отправилась за границу: во время своего пребыванія въ Англіи она познакомилась съ лордомъ Редстокомъ, который съумъль ей навязать свои религозные взгляды и убъжденія такъ прочно, что она, никогда не измінила имъ. По прибытіи Редстока въ Петербургь она постаралась сблизить его съ Пашковымъ, который увлекся англійскимъ проповъдникомъ не менъе ея. О томъ, каковъ былъ Пашковъ въ религіозномъ отношенія до прівада Редстока и какъ съ нимъ произошла перемъна убъжденій и върованій, свъдънія намъ объ этомъ сообщаетъ г. Германъ Дальтонъ, слушавшій Редстока въ Петербургъ и также находившійся подъ вліяніемъ послъдняго<sup>28</sup>). Онъ говорить, что "Пашковъ до знакомства съ Редстокомъ къ христівнству относился, если не враждебно, то во всякомъ случав очень холодно и пренебрежительно, какъ это бываетъ часто въ христіанскихъ вружкахъ. Въ пышныхъ покояхъ Пашкова, по словамъ Дальтона, для Бога не было мъста; однажды онъ впрочемъ предоставияъ русско-библейскому обществу свой роскошный домъ для годичнаго собранія, но не потому, чтобы онъ сочувствоваль стремленіямъ этого общества, неть, онь только ничего не имълъ противъ этихъ стремленій. Впоследствіи въ его домъ удалось устроить собрание и порду Редстоку, которому онь сталь сочувствовать фантически; такъ вмяств съ Гедстовомъ онъ началъ проповъдывать среди петербургской аристократін, получая громадную матеріальную поддержку изъ Англіп отъ лондонскаго общества и деньгами и книгами. Не довольствуясь аристократіей, Пашковъ являлся въ извощичьи дворы, фабрики, мастерскія и вообще везді, да только можно было встретить толпу простаго народа, и проповедываль учение Редстока<sup>с 24</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) «Віра и Разумъ« 1884 г. январь кн. II, стр. 166—167.



<sup>22) «</sup>Московскія Церк. Вѣд.» 1887 г. № 18.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Соч. г. Дальтона: «Евангельскія теченія въ русской церкви наст. столітія» Отзывъ—«Віра и Разумъ» 1884 г. кн. II январь.

Сомивваться въ сообщении Дильтона едва ли возможно, такъ какъ изъ другихъ письменныхъ источниковъ извъстно, что Пашковъ дъйствительно пропагандировалъ учение Редстока среди аристократіи и простаго народа и что домъ его быль открыть дли собестдованій и религіозныхъ сборищъ встиъ желавшимъ послушать ученіе новаго пропов'ядника 25). Самыя собранія у Пашкова происходили такимъ образомъ. Въ началъ обыкновенно была молитва, которую дрожащимъ голосомъ и со слезами на глазахъ произносилъ самъ проповъдникъ, начиная ее словами: "помолимся". Всв присутствовавшіе становились при этомъ на вольни, обратившись лицомъ въ спинкъ стула; затъмъ проповъдникъ начиналъ молитву. Содержание молитвъ по большей части было одно и тоже; вотъ одна изъ таковыхъ молитвъ: "Господи, Ты сказалъ, что гдъ два или три собраны во имя Твое, Ты посреди ихъ. Здъсь не два и не три. Ты, Господизнаешь, сколько насъ здъсь. Дай же намъ услышать Слово Твое. Пошли Духа Твоего, чтобы Онъ соединиль насъ съ Тобою и т. д. Подобною же молитвою закончивалась бесела; впрочемъ иногда вивсто молитвы беседа обанчивалась "любимыми стихами", которые пълись подъ аккомпанименть органа 36).

Что касается содержанія пропов'ядей на бес'ядахъ, то оно также было однообразно и сходственно. Въ каждой проповъди говорилось, что люди уклонились отъ Бога, что они всв грвшники и всв провляты, но Інсусъ Христосъ взяль на Себя ихъ проклятіе и чрезъ то встахь спасъ; но въ дъйствительности изъ нихъ только тотъ спасется, вто "Христовъ", т.-е. вто не признаетъ для достиженія спасенія другаго посреднива, вромъ Івсуса Христа. Кто указываеть другія средства для оправданія и спасенія, тотъ ученикъ діавола, потому что кромъ Інсуса Христа мы никакими средствами не достигнемъ оправданія и спасенія, а напротивъ удалимся отъ спасенія. Эти средства измыслиль діаволь, чтобы удалить нась оть Христа. Для спасенія нужна одна только въра.

Если припомнимъ содержание и характеръ бесъдъ, устранваемыхъ Редстокомъ, то нельзя не заметить, что беседы Пашкова



<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) «Церк. Общ. Въст.» 1880 г. №№ 35, 41. <sup>26</sup>) «Церк. Общ. Въст.» 1880 № 35.

представляють почти бунвальное повтореніе или копію бесёдь Редстова: вакъ тамъ, такъ и здёсь проповёдникъ старается прежде всего подвиствовать на слушателя эффектностью вившней стороны беседы. Какъ Редстовъ отврываль свои собранія молитвой собственнаго составленія, такъ точно поступаль и Пашковъ; какъ Редстокъ во время модитвы бросадся въ студъ такимъ образомъ, что голову наклонялъ внизъ, сложивъ руки на спинку стула, такъ точно — продълываль и Пашковъ. Какъ у Редстова молитва была безсвязна и однообразна по содержанію, такою же выходила модитва и у Пашкова; прогресса особеннаго не замвчалось: и тамъ и здвсь модитва имвла прошеніе или обращеніе только въ лицамъ Св. Троицы; Святые и Богоматерь такъ же не призывались въ молитей Пашковымъ, какъ это было и у Редстова. Наконецъ, замъчается сходство и въ содержанів пропов'яди: Пашковъ такъ же, какъ и Редстокъ, всю силу свою враснорвчія полагалъ на раскрытіе и изложеніе того положенія, что оправданіе человъка совершается одною только върою во Христа; конечно, этому последнему нельзя особенно удивляться потому, что Пашковъ особенно въ первое время своего увлеченія Редстокомъ ни на іоту не отступаль отъ всего того, что продвлываль последній.

- Какіе же результаты были достигнуты Пашковымъ после его проповъдничества въ Петербургъ? Самые благопріятные, отвътимъ мы. Всв тв, которые ранве были сгруппированы около лорда Редстова, съ выступленіемъ на пропов'ядническую д'явтельность Пашкова сгруппировались около этого последняго и притомъ въ гораздо большемъ количествъ, чъмъ около Редстока; образовался весьма значительный кружокъ единомышленниковъ Пашкова, получившихъ названіе пашковцевъ, которые задались цалію распространять свою пропаганду какъ среди образованнаго русскаго общества, такъ и простонародья. Избравъ же для себя такую шировую задачу дъятельности, пашковцы постарались пріобръсти не менъе шировія средства. Для Петербурга, конечно, было достаточно и твхъ средствъ, какими владвли ранве редстовисты вли пашковцы, т.-е. свободное проповъдывание своего учения въ общественныхъ и частныхъ зданіяхъ, устройство въ этихъ же зданіяхъ беседъ и молитвенныхъ собраній. Но вогда пашвовцы поставили задачей своей деятельности-преобразовать въ рели-

гіозномъ отношеніи всю Россію, достигнуть того, чтобы руссвій Императоръ вивств съ своимъ народомъ воспыть новую пъснь Агнцу", то очевидно прежинкъ средствъ было недостаточно; нужно было изобръсти какія-либо другія средства, дъйствіе которыхъ было бы универсальнаго характера, т.-е. распространялось бы не на одинъ только Петербургъ, но и на все общирное русское государство. И вотъ однимъ изъ такихъ средствъ пашковцы избрали печать, т.-е. ръшились основать свой спеціальный органь, чрезъ который можно было бы распространять пропаганду въ народъ; и потому они начали объ этомъ жлопотать предъ правительствомъ. Хлопоты свои пашковцы вели съ вамъчательной ловкостью и искусствомъ; выставляя ту причину, что народъ нашъ въ религіовно-нравственномъ отношеніи стоить не особенно высоко, они просили позволить имъ образовать "Общество поощренія духовно-нравственнаго чтенія" и издавать отъ этого общества вниги и брошюры духовно-нравственнаго содержанія для распространенія ихъ въ народъ. Былъ составленъ уставъ этого общества и препровожденъ въ министру внутреннихъ дель съ ходатайствомъ объ утверждении этого устава. Лица, взявшія на себя хлопоты по дълу открытія вышеозначеннаго общества, были следующія: отставной полковникь гвардіи Пашковъ, княгиня Гагарина, урожденная графиня Паленъ, жена генералъ-адъютанта Елизавета Черткова и графъ Модестъ Корфъ. Какъ видимъ, все аристократія высшаго круга, само собой нонятно, что ходатайство такихъ лицъ не могло не быть уважено нашею высшею администраціей. И воть въ "Собраніи узаконеній и распоряженій правительства" за 1876 годъ подъ № 1136 читаемъ, что по соглашенію съ III отдъленіемъ Собственной Его Императорского Величества канцеляріи и оберъ-прокуроромъ Святвишаго Синода, министръ внутреннихъ дълъ, признавъ возможнымъ разрешить учреждение Общества поощрения духовнонравственнаго чтенія и утвердивъ уставъ онаго 4 ноября, донесъ о томъ правительствующему сенату. Далъе въ "Сборнивъ правительственныхъ узаконеній и распоряженій следуеть содержаніе устава "Общества"; уставъ составленъ очень искусно и толково; читая его, нельзя заподоврить въ немъ кавихъ-либо дурныхъ цвлей и видовъ. Нъвоторою неясностью отличвется между прочимъ § 1 устава, въ которомъ сказано, что "Общество поощренія духовно-нравственнаго чтенія им'веть задачею своєю доставленіе народу по возможности пріобрітать на самомъ містів жительства его и за дешевую ціну вниги Св. Писанія Ветхаго и Новаго Завіта и сочиненія духовно-правственняю содержанія.

Выраженіе "сочиненія духовно-правственнаго содержанія" чрезвычайно обще и широко; подъ это опредвленіе можно подвести и сочиненія, хотя и духовно-правственнаго содержанія, но въ то же время не православнаго образа мыслей, а напр. протестантскаго. Поэтому можно думать, что Общество поощренія духовно-правственнаго чтенія не безъ цвлей употребило такое неопредвленное выраженіе, а именно, чтобы иміть подъ собою ивкоторое основаніе выпускать въ світь книги и брошюры, котя и правственнаго содержанія, но съ примівсью своего сектантскаго ученія, что и вышло на самомъ ділів.

Получивъ утверждение устава, Общество поощрения духовнонравственнаго чтенія тотчасъ же приступило къ работь: оно начало выпускать въ свътъ массу брошюръ, въ которыхъ очень невусно и замысловато проводило свои сектантскія върованія и убъжденія. Брошюры были большею частью переводныя съ англійскаго и намецваго язывовъ, а частью собственнаго составленія. Переводныя брошюры, особенно въ началь двятельности Общества, были очень неудачны, уродливы и не вполив доступны для пониманія простому народу. Поэтому дордь Редстокъ, тайно стоявшій за плечами Пашнова во главъ Общества, занялся составленіемъ для народа, по выраженію Дальтона, "летучихъ дестковъ <sup>и 27</sup>), а Пашковъ и его друзья переводили эти листки на русскій языкъ. Кромъ переводныхъ и оригинальныхъ общество выпускало въ свъть и такія, содержаніе которыхъ было заимствовано изъ русской святоотеческой дитературы, главнымъ образомъ изъ сочиненій Святителя Тихона Задонскаго. Послідняго рода брошюры, можно думать, выпуснались Обществомъ съ цълію замаскировать себя, т.-е. показать, что оно не выпускаеть въ светь ничего дурнаго и вреднаго для правосдавія.

Успъхъ процаганды "Общества поощренія духовно-нравственнаго чтенія" быль громадный: брошюрки расходились быстро

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) «Въра и Разумъ» 1884 г. янв. кн. II, стр. 166.

вакъ въ Петербургъ, такъ и внутри Россіи, а вивств съ ними расхедилось и пашковское вжеучение, приобратавшее себа всеболье и болье новыхъ последователей. Успехъ, съ которымъсопровождалось распространение брошюръ, зависвлъ отъ многихъ причинъ; главную изъ няхъ надо признать жажду нашего народа но всему тому, что можеть такъ или иначе удовлетворить его религіозному чувству. Изъ отечественной исторія извистно, чтонашъ народъ еще въ древней Руси всегда съ благоговъніемъ в уваженіемъ относился въ внижкамъ религіознаго содержанія. всегда выслушиваль съ вниманіемъ чтеніе этихъ книжевъ и старакон руноводиться всеми теми правиками и назиданіями, каміловъ заключали въ себъ. Въ настоящее время съ развитіемъграмотности потребность въ чтенію внигь вообще, и религіовнихъ въ частности, въ нашемъ народе увеличилась еще больше. Во многихъ престъянскихъ доматъ теперь уже не радкость встратить грамотнаго мальчика, который въ длинные зимніе вечера услаждаеть своихъ домашнихъ чтеніемъ житія вакого-либо святего или свазки о Ерусланъ Лазаревичъ и Бовъ Королевичъ. Къ сожалвнію у насъ еще и досель для народа составлено очень мало инигъ какъ свътскаго, такъ и религіозно-назидательнагосодержанія. Въ последнее время впрочемъ по части изданія тавихъ книгъ приняли на себя трудъ нъкоторыя общества, напр. "Общество распространенія Св. Писанія въ Россіи", "Владимірское братство св. Александра Невскаго", "Братство св. Андрев Первозваннаго и др. Нельзя, конечно, не пожелать этимъ обществамъ успъка въ предпринятомъ ими дъле; и въ высшей стежена желательно, чтобы надаваемыя ими брошкорки и внигавполнъ удовлетворяли тъмъ умственнымъ и религіознымъ требованіямъ нашего народа, какимъ поспъшило удовлетворить**д Общество** поощренія духовно-правственнаго чтенія". Намъ думистоя, что еслибы двятельность нашихъ православныхъ обществъ по части изданія книгь для народа открылась въ противовъсъ "Обществу поощренія духовно-нравственнаго чтенія" одновременно съ нимъ, то быть-можетъ распространяемыя пашвовцами брошюры не имвли бы такого громаднаго услъка, какой онъ получили на самомъ дълъ; но, какъ извъстно, "Общество поощренія духовно-нравственнаго чтенія" ранве другихъ занядось изготовленіемъ для народнаго чтенія брошюръ и выпускомъ мхъ въ свъть въ громадномъ количествъ. Нужно еще замътить, что та дешевизна въ цънъ, съ какою были выпущены брошюры, особенно способствовала ихъ распространенію въ народъ; большинство изъ брошюръ имъло цъну отъ 1/2 коп. до 6; нъкоторыя же раздавались даромъ; эти послъднія имъли на оберткъ надпись: "даровая" или "даромъ". Наконецъ, если примемъ во вниманіе, что для раздачи брошюръ "Общество поощренія духовнонравственнаго чтенія" имъло особыхъ книгоношъ, которыхъ посылало во всъ края Россіи, то понятенъ станетъ тотъ успъхъ, какой получили у насъ пашковскія брошюры.

Гр. Терлецкій.

(До слыдующей книжки).

## ВИДЪНІЕ ПРОРОКА ИЛІИ \*.

Господь сказаль Илів: выйди и стань на горъ предъ лицемъ Господнимъ. И вотъ Господь пройдетъ, и большой и сильный вътеръ, раздирающій горы и сокрушающій скалы предъ Господомъ; но не въ вътръ Господь. Посля вътра вемлетрясеніе; но не въ землетрясеніи Господь. Посля землетрясенія огонь; но не въ огнъ Господь. Посль огня вънніе тихаго вътра, (и тамъ Господь). Услышавъ сіе, Илія закрыль лице свое милотію своею, и вышелъ. (III Царс. XIX, 11—13).

Одно изъ самыхъ сильныхъ доказательствъ того прискорбнаго незнанія Св. Писанія, которое господствуеть въ нашемъ отечествъ, есть легкомысліе, съ какимъ у насъ судять о Богъ Ветхаго Завъта. Я говорю вто не только о той все порицающей критикъ, которая съ прошлаго стольтія нападаеть на самыя чудныя событія описанныя въ Библіи, и которая, не стараясь понять ихъ духовное значеніе, находить въ нихъ поводъ къ низкимъ насмъшкамъ; но и о той наукъ, которая увъряеть, что относится болье серіозно къ дълу,—и меня поражаеть то, какими водится она предубъжденіями. Такъ, та совершенная правда, та святая искренность, съ которою Св. Писаніе описываеть намъ слабости и паденія Авраама, Іакова, Моисся, Давида, всъхъ

<sup>\*</sup> Изъ Берсье.

этихъ столповъ народа еврейского, которыхъ національная гордость, еслибы Библія была ся творенісмъ, конечно не таковыми бы представила намъ, весь своеобразный способъ повъствованія, свойственный священнымъ книгамъ, становится поводомъ въ тому, что за эти проступки и преступленія не колеблясь делають ответственнымь Самого Бога, Которому эти люди повлонялись, не вдумываясь въ то, были ли ихъ поступки одобряемы Имъ, не обращая вниманія на то, что они Имъ осуждены, и что всв виновные въ нихъ были подвергнуты скорбному и тяжелому вразумленію испытанія и покаянія. Или также, потому что Ісгова, въ Своихъ путяхъ промышленія относительно рода человъческаго, употребляеть одно время своимъ орудіемъ народъ Израильскій, подчиняеть его теократическому правленію, и следовательно законамъ, которые, какъ все законы гражданскіе в политическіе, должны быть утверждаемы силой, изъ-за этого хотять видеть въ Ісгова лишь Бога Карателя, Ему приписывають тоть узкій образь мыслей, ту ненависть, тв порочныя дела, которыя Изранль примешиваль къ исполнению того, что возложено было на него Провиденіемъ, и забывають, что даже тогда, подъ привровенностно теократи, присущая Ему въчная правда, любовь и милосердіе, ярно світять въ тысячі мість Ветхаго Завъта, что въ немъ дышеть иногда кротость, нъжность совершенно евангельская, и что слушая многія изъ словъ прорововъ, думаешь, что сидишъ уже у ногъ Інсуса Христа. Что же! неужели, потому что этотъ Богъ Изранля, открывъ Себя въ Сынъ, изліять на насъ Свой свъть всей полнотою, мы превримъ тогь божественный свыть, которымь Онь свытить въ Ветхомъ завътъ? Дневный свътъ, полудия заставить ли насъ забыть дивную красоту утренией зари? Нётъ, братіе, и подъ прикрытіемъ той таниственной твии, которою Онъ еще окружаеть Себя, мы повлоняемся Богу Авраама, Монсен, Илін и Давида, потому что для насъ Онъ есть и всегда будетъ Богомъ, котораго открылъ н возвъстиль намъ Інсусъ Христосъ.

Высказанная мною мысль была мив внушена твиъ поввствованіемъ, изъ котораго мною взять приведенный выше тексть, и я утверждаю, что обдумавь его и понявъ его истинный смысль, вы увидите въ немъ, такъ же накъ и я, чудное предвкушение того высшаго откровения евангельскаго, чрезъ которое Богь далъ Себя знать намъ такимъ, каковъ Онъ есть.

Digitized by Google

Повъствование это взято изъ жизни Или пророка. Илия, это истинный образецъ поборниковъ за правду изъ временъ теократін. Въ эпоху общаго ндолоповлонства онъ весь объять мыслію о славв Божіей; онъ горить этою любовію, онъ другой не знаеть. Онъ хочеть возстановить царотво Ісговы, и въ этомъ ръданіи его ничто не останавливаеть, никакія увы плоти и крови. Какъ Іоаннъ Креститель, который будеть, черезъ девять въковъ посл'я него, насл'ядникомъ его имени и его дела, онъ ростеть духовно въ пустынъ. Онъ выходить изъ нея, чтобы явиться во дворце Ахава, чтобы тамъ объявить гиввъ Божій, и тогда его голосъ гремить подобно грому; судъ Божій следуеть за его словомъ и оно столь властно, что весь пародъ жадно слушаетъ его; онъ дълаетъ вызовъ жрецамъ Ваала, разоблачаетъ икъ обманъ и предаетъ ихъ избіснію безъ всякой пощады. И вотъ въ это время онъ могь думать, что наступнио царство Господа, такъ какъ народъ сталъ призывать Его имя, и въ теченіе цълаго дня на Кармилъ раздавались громкіе влики толпы: "Господь есть Богь, Господь есть Богь"!

Но, о горе! после восторговъ одного дня обычный ходъ жизни начинается вновь, Ахавъ все тотъ же Ахавъ, Іезавель все Іезавель, и толпа, минутно увлеченная ревностію пророка, возвращается съ ненасытимымъ рвеніемъ къ мерзостямъ провавыхъ и развратныхъ обрядовъ языческихъ. Тогда Илія, канъ все пылкія души, переходить изъ одной крайности въ другую; имъ овладаваетъ уныніе; его вёра меркнотъ; Богъ становится для него точно невидимъ, пути Господни для него пепостижимы; онъ сътуетъ на Бога за то, что Имъ забыто Его дело. Какъ бы Ему легко вступиться въ дёло, поравить тёхъ, кто Его презираетъ, и такимъ образомъ окончить дёло истребленія, начатое на Кармиль! Но нётъ! небо не развервается, Богъ молчить, Іезавель такъ ме могущественна, и жизнь пророка въ опасности.

Илія въ отчанній біжить; его душа устала отъ жизни; онъ хочеть погребсти себя въ пустынів. Онъ идеть на югъ, дальше, возможно дальше отъ этой земли іудейской, гдв онъ напрасно боролся за истину, онъ желаеть быть какъ можно дальше отъ этого неблагодарнаго и суетнаго народа; онъ уходить до самаго Хорива, ему нужна эта неизивримая пустыня, эти обнаженныя и мрачныя вершины, эта печальная и дикая природа, ноторая

соотвътствуетъ его душевному состоянию. Тамъ онъ желаетъ умереть, и когда голосъ Бога, слъдовавшаго за нимъ и въ его уединеніе, ввываетъ къ нему: "что ты здѣсь, Илія?", онъ отвъчаетъ Богу скорбнымъ сътованіемъ, онъ упреваетъ Его въ томъ, что Онъ не защищаетъ Свое дѣло, что призвавъ его къ борьбъ, которая тяжеле всякой инной борьбы, оставилъ его бороться одного.

Не станемъ, братіе, судить пророва; даже въ его отчаянія я вижу тоть же духъ ревности, которымъ горить его душа; онъ искушается тъмъ, что составляеть искушеніе великихъ душъ, тъхъ душъ, которыхъ снъдаеть жажда правды и святости. Далъ бы Богъ, чтобы намъ дано было видъть въ наши дни, хотя бы приот такихъ заблужденій, намъ было его заблужденіе, върующихъ подобныхъ ему!

Души равнодушныя ничего не поймуть въ этомъ возмущени духа Илін; такъ вакъ у нахъ нёть высшаго идеала, нъ которому бы они стремились всей душей, такъ какъ водворение дарства Божія на земяв есть то, о чемъ они менве всего заботятся, такъ какъ ихъ душа никогда не разгоралась желаніемъ, чтобы правда и истина восторжествовали, то они легко мирятся съ кодомъ дълъ здеминго міра, реминъ, что они не могутъ изменять его; мудрость, съ ихъ точки зрвнія, состоить въ томъ, чтобы не противодъйствовать дюденимъ мивніямъ, каковы бы они ни были, и они считають такого рода убъядение самою дучшею и благоразумиващею изъ оплософій. Зачвив желать преобразовать міръ, зачемъ желать возстановлять противъ себя предразсудии я страсти, когда можно, не дваая этого, жить счастанво и повойно? И поэтому оне называють фанатизмомъ все то, что выше ихъ пониманія, и люди подобные Илів, когда бы таковые ни появлящеь на земль, нажутся имъ безумными.--- Но если только человъкъ пламенно желаетъ торжества истины, если онъ страдаеть отъ того, что видить, что имя Божіе не чтится, что Ему не воздается подобающая Ему слава и что правда попирается, тогда онъ узнаеть въ приведенномъ разсказт повъсть своей собственной жизни, и въ стенаніи пророка выраженіе своей собственной спорби.

Мят представляется, что такимъ образомъ искущались христіане первыхъ въковъ, ногда они послъ ожиданія, которое было обще всей первенствующей церкви, немедленнаго втораго пришествія Іисуса Христа и Его явленія въ полной славъ, увидали, сопротивленіе истинъ и неръдко полное ея отверженіе, увидали, что истина вынуждена медленно и постепенно покорять душа, защищать свое дъло передъ кесарями, когда они увидъли, что перковь растетъ съ трудомъ и подчинена тъмъ же условіямъ вакъ и учрежденія человъческія, имъвшая подобно имъ свои слабын стороны, свои бъды, видъли ее подъ часъ ослабъвавшею въ борьбъ, считавшую иногда во время гоненій, своихъ въроотступниковъ тысячами.

То же искушеніе и въ наши дни для твхъ, которые надвялись видъть торжество Евангелія, распространеніе церкви, единеніе христіанъ, сплотившихся у подножія Креста своего Господа, видъть однимъ словомъ одно изъ твхъ великихъ религіозныхъ движеній, воторыя спасають души и міръ, но которые принуждены видеть то, что мы видимъ: то есть общество равнодушное къ религіи и даже вощунствующее, разъединенное, слабое безъ великихъ порывовъ, безъ святыхъ увлеченій, и успъхъ царства Божія, зависящій повидимому отъ случайностей совершенно вившимъ и отъ дъдъ вполит человъческихъ... И вотъ видя все это, въра колеблется, сердца смущаются, люди начинають сомивваться, подобно тому какъ сомиввался Илія въ воздъйствін Божіємъ на міръ; подобно Илів забывають славные следы проявленія Его воли въ прошломъ, и если въ этимъ общимъ причинамъ смущенія еще присоединится испытаніе частное, долгая неправда, подъ гнетомъ воторой страдаеть человъкъ, тяжелое, неизъяснимое, внезапно поражающее горе, тогда отъ этихъ страданій вырывается изъ груди даже самыхъ крвпкихъ духомъ вопль тоски и ропота, эти страданія могуть ихъ привести въ отчаяніе. Христівне, изв'ядавшіе эти искушенія, вы знаете и то, сколь они ужасны; но все же такого рода скорби, осмвинваюсь вамъ сказать это, --- скорби избранныхъ! Было бы много хуже, еслябы вы примирились съ тъмъ, что дълается вокругъ васъ, еслибы вамъ чувствовалось хорошо и легко въ томъ міръ, гдъ Бога считають для себя чуждымъ, еслибы вы могли хладновровно относиться ко всемъ темъ неправдамъ, во всемъ темъ страданіямъ, во всей той безчестности, съ которыми мы сталкиваемся на каждомъ шагу, еслибы васъ удовлетворяда эта жизнь и этотъ міръ въ томъ видв, какими ихъ сдвлалъ гръхъ. Блаженны алчущіе и жаждущіе правды, сказано Евангеліемъ. Да, страдать какъ страдалъ Илія, какъ Іоаннъ Креститель, какъ Павелъ, это еще то, что есть лучшаго и самаго великаго на землв, потому что при одномъ этомъ только условіи можно получить утьшеніе отъ Бога. Посмотримъ, какъ Богъ наставляетъ Илію, и въ преподаваемомъ будемъ черпать нашу силу.

И Богъ сказаль Илів: "выйди и стань на горѣ предълицемъ Господнимъ". Пророкъ исполняеть повельное. Стоя на вершинъ Хорива, откуда его взоръ обнимаеть пустыню и небо, онъ ждеть, такъ какъ Господь явится ему и будеть съ нимъ говорить.

Онъ смотритъ, и вотъ на горизонтъ подымаются облака пыли; то взвился вътеръ пустыни стремительный, сильный, каковъ онъ на Востокъ. Вскоръ небо застилается мрачнымъ и синеватымъ покровомъ. За долгими и шумными порывами вътра разражается гроза; деревъя домаются и вырываются съ корнемъ; самыя скалы потрясаются, песокъ пустыни волнуется подобно движущимся холмамъ, какъ волны разъяреннаго моря; буря проноситея..., но не въ вътръ Господъ.

Онъ смотрить еще, и воть его глазамъ, уже смутно видящимъ, кажется, что горизонтъ движется..., скалы трясутся, земли разверзается, гора, на которой онъ стоитъ, точно кружится, колеблется въ своемъ основании: это землетрясение, которое роетъ пропасти, готовыя кажется все поглотить; въ течение нъскольвихъ минутъ природа подвергается этому страшному ужасу..., но не въ землетрясении Господь.

Илія еще глядить, и воть какой-то странный світь освітиль все имъ видимое пространство; огонь неба объядь землю. Красноватое пламя пожара, сверкая среди мрака бури, движется съ быстротою молніи, біжить, извивается эмбей по скатамъ горы, жисть сухую траву, деревья поваленныя вітромъ. Вскорів все охвачено огненнымъ потокомъ, жгучія волны котораго, кружась, подымаются къ черному своду небесному. Илія въ ужась отстунаеть..., но не въ огнів Господь.

Гроза, землетрясеніе, пожаръ,—не этого ли всего просиль Илія, когда онъ, въ тоскъ и уныніи, укоряль Господа за Его бездъйствіе и за Его непостивниюе молчаніе? Не говориль-ли онъ Ему

нанъ бы такъ: "Вовстань! Защити Свое двло, расточи съ лица земли Твоихъ враговъ, подобно тому какъ вихрь уносить песовъ пустыни, сокруши ихъ гиввомъ Твоимъ, сожги ихъ какъ солому?" И что же? эту могучую силу, непреодолимую и грозную, онъ ее видълъ, и въ той буръ, которая все уносила своимъ неудержимымъ теченіемъ, и въ землъ потрясенной въ своемъ основаніи, и въ огиъ истреблявшемъ все то, что не было уничтожено бурей. Эту силу онъ видълъ, онъ трепеталъ, но не тутъ былъ Господъ. Гдъ же Опъ и въ накомъ явленіи Илія можетъ распознать Его присутствіе? Пророкъ скоро это узнаетъ.

Страшное виденіе грозы пропеслось... Дыханіе бури стихло. Шумъ вихря заменился тишиной, страшный блескъ молнія яснымъ 
и полнымъ свёмести дневнымъ свётомъ. Небо вновь стале видно, небо Востока съ его лазурью прозрачной и густой; природа точно возраждается, еще боле изящная и полная радостай, 
и изъ глубины долинъ долегаетъ до вершины Хорива, до той 
пещеры, въ которой упрылся Илія, гласъ тихаго вётра, ольшится 
спокойное веяніе природы вновь ожившей отъ дуновенія Божія... 
Илія выходить изъ своего уединенія. Его душа, встревоженная 
страхомъ, теперь охвачена невыразимымъ волненіемъ, она нереполнена дивнымъ чурствомъ мира, свёжести, силъ и радости. 
Не затрогивали ее отоль сильно не шумъ бури, ии смятеніе 
природы. Въ этомъ тихомъ вённія онъ узналь присутствіе Божіе, 
и закрывъ лице свое милотію, онъ преклоняеть главу и поклоняется Господу.

Итакъ, братіе, развъ я былъ не правъ утверждая то, что я говориль? Развъ этотъ разсказъ, взятый ивъ Ветхаго Завъта, не даеть дивно предчувствовать то высшее откровеніе, которое должно было быть дано человъчеству Богомъ въ Евангелія?—Тотъ Богъ, присутствіе Котораго Илія умълъ распознать лишь въ дъйствіяхъ Его правды и гитва, могущественный Богъ отмищеній, поражан и наказун изрежаеть еще не послъднее Своє слово. Онъ шлетъ своихъ ангеловъ на крыльяхъ вътра и трорить слуги своя пламень огненный, но все же Онъ не въ той буръ, которая все разрушаеть, ни въ томъ пламени, который все сожигаеть, и если законъ данный на Синаъ, если теопратическое правленіе бывшее у народа израндьокаго, были для міра откровеніемъ Его святости и правды, то долженъ былъ

наступить тоть день, когда Онъ отвроеть міру, что ния Его любовь.

Илія не пойметь еще глубовій и истинный смысль этого видвнія, которое превыше его пониманія, и въ томъ, что слідуеть пеносредственно за тотчась разсказаннымь. Господь отврываеть ему лишь отчасти его значеніе. Такъ, Онь повеліваеть ему идти обратно своей дорогой, и идти къ Азанлу, Іную и Елисею, которые всі трое будуть орудіями Его отміщенія и наважуть Ахава, Ісзавель и идолопоклонническій народъ... Азанль, Інуй, Елисей, это вітеръ, землетрясеніе и пожаръ, которые Господь нашлеть когда найдеть то нужнымъ...; такимъ образомъ Богь будеть дійствовать, наступить навонець день Его гибва, но Илія должень знать, что не отміщеніе будеть Его посліднимь словомъ. Въ этомъ страшномъ ділавіи Богь явится не вполив, и Егф истинное откровеніе еще въ будущемъ.

Это откровеніе, братіе, мы его соверцали... Что это за благая въсть, образомъ которой было то въяніе техаго вътра, одыпланное пророжемъ?... Прислушайтесь, и въ ту нечь, воспоминаніе которой мы сегодня празднуемъ 1), внемлите той пъсни ангельской, которая нисходить съ высоты небесь на равнины Виолеема: "Слава въ вышнихъ Богу, и на земли миръ, въ чедовъцъхъ бдаговоденіе". Подойдите въ этой водыбели, гдъ ведичіе Божіе пріобщилось человическому уничиженію, соверцайте этого Младенца родившагося среди наибъднъйшихъ вемли; никакой блескъ земной славы не окружаетъ его; начто не можеть удалять вась оть него, ничто вась туть не устращаеть: все здъсь просто, и не поражаеть вившностію; а между темъ именце тамъ Богъ неба и земли истинно явилъ Себя міру, и изъ этихъ убогихъ ислей виелеемскихъ произойдетъ спасение міра. Онъ возрастеть,--Тоть, рожденіе Котораго прошло почти незамвченнымъ..., онъ станетъ рости, по слову пророка, какъ нёжный стебель; никакой вижний блескъ не будеть Его окружеть, ничто не будеть напоминать о грозномъ величіи того карающаго Бога, котораго призываль Илія; вийсто того царскаго жевла, о воторомъ мечтали евреи для Мессін, онъ будетъ держать въ рувахъ своихъ прость, вивсто вънка побъдителя на его головъ

<sup>9</sup> Это сково свазано наканувъ дня Рождества Христова въ 1865 году.



будеть терновый вінець; голось его не будеть угрожать подобно раскатамъ грома и бури; нътъ, Онъ провозгласить прощеніе, миръ и спасеніе. Онъ скажеть всвиъ страдальцамъ земли: "пріндите во Мив, Я вротокъ и смиренъ сердцемъ". Для своихъ враговъ у Него будуть одни молитвы, для своихъ распинателей одии благословенія. Онъ будеть уничижень, поврыть оснорбленіями, испість чашу поношеній, и наконець будеть пригвождень къ древу позора, -- но, въ этихъ безмърныхъ уничиженіяхъ, Онъ явить міру величіе, до техъ поръ неведомое, величіе победы одержанной любовію, величіе любин къ ближнему доходящей до самопожертвованія... Величіє не могущеє на съ чэмъ сравниться будеть сіять въ вругв Его опровавленной главы, и въ этой безгласно страждущей жертвъ человъчество повнаетъ своего Царя. То, чего не могли бы сдълать ни сила, ни страхъ, совершится Его врестомъ..., совъсти будутъ потрясены, сердца умилятся, цервовь будеть основана, человачество возродится, и люди родившіеся новымъ рожденіемъ начнуть водворять царство Божіе на земль, общество ихъ будеть рости, имъя руководящимъ правиломъ своей жизни въру, любовь и надежду, оно покорить народы; и церковь, по истеченіи восьмиадцати віновъ, будеть проповъдывать благую въсть спасенія во всехъ странахъ света, ожидая того дня, когда на умиротворенной земль будеть одинь Пастырь и одно стадо. — Братіе, предъ этимъ дивнымъ торжествомъ любви спасающей, преклонимъ голову и поклонимся Богу накъ Илія, потому что истинно туть Господь.

Итанъ, мы видъли истинное значение этого дивнаго видъния; мы знаемъ, что означаетъ то въяние тихаго вътра, которое наполнило душу Или святымъ трепетомъ; мы знаемъ, что Богъ есть любовь. Теперь намъ остается извлечь изъ описаннаго события нъкоторыя изъ тъхъ наставлений, которыя въ немъ скрыты.

Прежде всего научимся не судить превъчнаго Бога. Часто, какъ было сказано нами, долготерпъніе Божіе насъ удивляеть, Его молчаніе нажется намъ неизъяснимымъ. "Почему Онъ не дъйствуеть? спрашиваемъ мы. Почему Онъ допускаетъ сопротивленіе истинъ, нападеніе на тъхъ, вто Ему въренъ, а нногда и ихъ пораженіе? Почему Онъ допускаетъ злу торжествовать и усиливаться?" И хотя въ томъ не сознаются наши уста, наше сердце раздраженное, полное нетерпънія, призываеть Его пра-

восудіе, а быть-можеть молить и о проявленіи Его гивва... Его гнъва!... Акъ братіе! Илія, призывая этоть гнъвъ, не зналь того, что мы знаемъ; онъ не видълъ Святаго и Праведнаго умирающимъ на крестъ; онъ не зналъ о той силъ милосердія, которая кръпче ненависти, и которою покорены были сердца и основано парство Божіе на земль. Его гивва!... И что бы мы могли отвътить, еслибы онъ постигь первыхъ насъ самихъ? Менве ли шы заслуживаемъ этоть гиввъ чемъ те, кто насъ раздражаеть? Если мы взевсимъ всв благодвянія нами полученныя, весь благодатный свыть насъ просвыщавшій, то долготерпыніе, которое насъ поддерживало, всъ тв случан, когда мы были спасвемы отъ очевидной опасности, и если всему этому ряду милосерднаго Божія о насъ промышленія противопоставимъ все, что съ нашей стороны было — сопротивление, неблагодарность, низости, тайные грахи и быть-можеть преступленія: то можемъ ли мы, братіе, посмъемъ ли еще призывать Бога отищеній? Возрадуемся скорве о томъ, что часъ праведнаго суда еще медлить своимъ наступленіемъ, порадуемся тому, что другимъ, какъ и намъ остается время для покаянія, время для спасенія. Будемъ помнить, что гиввъ человическій не можеть быть мърою правосудія Божія, и для того, чтобы побъдить зло, станемъ подражать провидению Божию, которое хотя и могло бы все покорить силою, желаеть прежде всего побъждать любовію.

Рядомъ съ втимъ вразумленіемъ я нахожу въ текств мною взятомъ мысль полную утвшенія. Кто изъ насъ, вдумываясь въ исторію человъчества или въ свою собственную жизнь, не бывать иногда объять сомивніемъ невърія, такъ накъ онъ тшетно въ нихъ искалъ слъдовъ Божія промышленія? Кто изъ насъ не желалъ въ подобныя минуты узнать отъ Бога истолкованіе тайны Ему извъстной, да, тайны Его путей непостижимыхъ и таниственныхъ, которые насъ смущали? И вотъ эту тайну Богъ намъ открываетъ въ видъніи Иліи: эта тайна есть любовь. Любовь есть конечное и высшее истолкованіе всъхъ дъйствій Божінхъ въ исторіи человъчества и въ личной жизни наждаго изъ насъ; любовь, а не гитвъ, любовь, а не мщеніе, хотя наше сердце иногда и предполагаетъ другое. Однако поймите, братіе, что хотя Богъ есть любовь, но мы должны помнить, что Имъ же посывается и вътеръ и землетрясеніе и огонь, все истребляющій.

Устрашимся, въруя въ Евангеліе, забывать крипкую руку Господа и составлять себъ о Немъ понятіе слабое и слишкомъ согласное съдухомъ нашего времени. Нътъ, и для насъ Господъ царствуеть; и мы въруемъ, что Онъ управляеть жизнію народовъ, и что всв перевороты, волнующіе міръ, Имъ повелены, Имъ усмотрвны... И развв это проявление Его суда не становится въ изкоторомъ отношеніи видимымъ на извівстныхъ страницахъ исторіи человічества, когда подобно тому какъ то было съ Вальтасаромъ, на данномъ имъ пиръ Вавилонскомъ, мы познаемъ тапиственную руку, пишущую смертный приговоръ беззаконнымъ державамъ? Когда падаетъ Ниневія или Вавилонъ, когда рушатся эти гиганскія государства: развъ мы не ввдимъ въ этомъ суда Божія? Когда Іерусалимъ умертвившій Інсуса Христа, попирается явычниками, ногда плугомъ распахивается то мъсто, гдъ быдъ его вединольный храмъ, и Израндь изгнанный синтается по возму святу, поражая историка своей единственной въ міръ, необычайной судьбой, не видимъ ли мы въ этомъ исполнение страшимхъ словъ: "провь Его на насъ и на двтяхъ нашихъ"? Когда и самъ Римъ, паденіе котораго Св. Іоаннъ, Тайновидецъ Апокалинсиса, предсказалъ за четыре въка, взять варварами, и когда Аттила и Гензерихъ его разрушившіе, послушные тапиственной судьба, сами себя называють бичами Божінии, и говорять, садясь на порабль, своему кормчему: "пусть несеть нась парусь туда, куда дышеть гийвь Божій",--- можемъ ли мы не признать въ этомъ дъйствіе карающаго Провиденія, и еслибы нами это было забыто, то не повъдали ли бы то, виъсто насъ, дымящія развалины, которыми повсюду отмъчалось ихъ шествіе?.. Когда наконецъ мы видимъ въ новъйщей исторіи, что всв государства, воевавшія противъ кристіанства и отвергилія его, неизбъжно разлагаются и умираютъ, тогда какъ просвъщеніе, прогрессъ, дъйствіе совъсти, истинная свобода существують тольно подъ сънію Креста и тамъ гдъ Евангеліе управляетъ жизнію народовъ; когда все намъ донавываетъ, накъ въ томъ еще недавно признавался всепародно президенть великой республики, въ воторой не враситя сознаются въ томъ, что неповедують имя живаго Бога 2), вогда все намъ

<sup>2)</sup> Здесь указивается на посланіе президента Северови. Джонсона.



доназываеть, что правда возвышаеть народы, а грахъ бываеть причиною ихъ паденія, то ясно, что намъ нужно быть совершенно савпыми, чтобы отрицать двиствіе промысла Божія и въ самые мрачные дни исторіи народовъ, и что Имъ посылаются, подобно вакъ въ виденіи Иліи, грозныя явленія бури и огня все истребляющаго. Да, Богъ царствуеть, это должно утверждать и громко провозглащать въ лице тому просвъщенію, которое, въ упоенія свояхъ успаховъ въ далахъ матеріальныхъ, постоянно выражаеть столь презрительное равнодушіе, столь оскорбительное презрвніе къ вещамъ истинно существующимъ міра невидимаго; должно напоминать ему, что оно не можетъ безнаказанно обходиться безъ этого высшаго міра, и что когда міръ невидимый не признается, то его мъсто заступають силы зла. Должно напоминать этому просвъщению, что судъ Божий не дремлеть, хотя иногда такъ и кажется, и что Богу стоить только, - чтобы покарать народы, Его забывающіе, -- отдать ихъ на одинъ дишь день во власть той злобъ страстей, брожение которыхъ слышится среди нихъ, предоставить ихъ тому приливу волнъ матеріализма, которому Онъ одинъ можетъ сказать, "ты дальше не прейдешь". Должно напомнить ему, что развращение правовъ высшихъ классовъ общества, проявляемое поравительною безиврною роскошью, разжигаеть въ низшихъ сословіяхъ ненависть и дивія страсти, которыя, еслибы разразились, произвели столь сильную бурю правственную, что въ сравненіи съ нею та, на которую гляділь Илія съ Хорива, была бы лишь детской забавой. Должно, навонецъ, помнить, что Богь свять, что шутить Его святостію нельзя, и что Его судъ, какъ надъ каждымъ человекомъ въ отдъльности, такъ и надъ народами есть непреложнъйшая истина.

Да, Богъ царствуеть въ исторіи; но и въруя въ Его всесильный промысль, какъ часто однако мы теряемъ, въ ходъ событій историческихъ, слъды Его путей! Какъ часто то, что происходить на этомъ свъть, бываеть для насъ лабиринтомъ, въ которомъ мы теряемся! И даже въ судахъ Божіихъ какъ много такого, что для насъ неизъяснимо! Такъ, увы! той бурей, которая воздвигается дыханіемъ Его праведнаго гнъва, я вижу, что невинный пораженъ наравнъ съ виновнымъ, я вижу дътей искупающихъ гръхи отцевъ, я вижу нъсколько покольній страждущихъ отъ неправдъ, до нихъ совершенныхъ; я вижу, что роковая

судьба таинственно гнететь иногда отдельнаго человека или целые народы, я вижу торжество силы и ловкости, тогда какъ добрыя начинанія гибнуть; такъ что зная съ одной стороны, что всв эти событія, даже и тъ, которыя меня смущають, допускаются Богомъ, я чувствую, съ другой стороны, также ясно и то, что въ нихъ Богъ явленъ не вполив. И вотъ когда то виденіе, которое зръдъ Идія, приносить мив благотворный и истинно божественный свыть, потому что оно, являя миж кары, посылаемыя Богомъ міру, одновременно съ этимъ учитъ меня тому, что въ этихъ наказаніяхъ Господь не даеть намъ познать Себя такимъ, каковъ Онъ есть, -- это видъніе учить меня тому, что тайна Его путейвъ иномъ, что вся эта тайна-въ той любви, которую лътопись событій историческихъ мнв истолковать не можеть, но которую Богъ даетъ познать въ тишинъ модчанія души, получившей прощеніе и върующей Его слову, Ему внемлющей и отъ Него поучающейся.

Возьмитесь връпкою върой за эти утъшенія, души страждущія. Быть-можеть вы въ данную минуту страдаете подъ тяжестію испытанія; Богъ точно всего Своею вриностію обратился противъ васъ, и вы въ вашей жизни видъли исполнившимся надъ вами все, что было страшнаго въ видени Или... Скорбнии жизни унесены ваши надежды, ваше счастіе разрушилось въ день смерти любимаго существа, и ваше сердце проходить то испытаніе, которое Св. Писаніе называеть горниловъ страданій... Вамъ совътовали познавать Бога въ этихъ васъ поражавшихъ ударахъ, но ваше сердие содрогалось, и вакъ ¡Илія вы еще ждете... Истинно вы правы, потому, что хотя эти испытанія постигли васъ не безъ воли Божіей, но все же не въ нихъ Онъ отпроетъ вамъ Свою волю и тайну Своего помышленія... Върьте! прибляжается тотъ день, когда вы услышите то тихое въяніе, которое поравило слухъ пророка, тотъ тайный голосъ Господа, который одинъ вносить въ взволнованную душу миръ и наполняетъ ее неизъяснимыми утещениями. Услышите вы тоть голось и тогда познаете, что любовь служила краеугольнымъ намнемъ всёхъ путей Промысла, что одна любовь можеть изъяснить ваши страданія; вы узнаете это, и тогда вы, подобно Илів, превлонитесь, и покрывъ лице скажите: "Истинно тутъ Господь"!

Братіе, после виденія, на которое Илія смотрель съ Хорива, онъ услышаль голось І'оспода, говорившаго ему: "Пойди обратно своею дорогою чрезъ пустыню въ Дамасвъ". Пойди обратно! Это то слово воторое онъ долженъ былъ услыхать, онъ, который въ день опасности покинуль указанное ему мъсто служенія. Пойди обратно своею дорогою чрезъ пустыню! Тэмъ путемъ, на который онъ никогда не долженъ былъ вступать, такъ какъ Господь призываль его не въ пустыню. Вернись къ твиъ, предъ кото рыми ты долженъ свидетельствовать обо Мив. Вериись туда, гдв тебя ждеть ненависть, презръніе и гоненія. Вернись, потому что если Я украпиль твою вару и поддержаль твое изнемогавшее сердце, явившись тебъ на святой горъ, то это не для того чтобы твой духъ оставался тамъ погруженный въ созерцаніе, а для того, чтобы ты, болве врвивій духомъ, и болве чвиъ когда либо върный Моему дълу, шелъ служить Мив въ этомъ міръ, который Меня забываеть и себя губять. Послушаемся же этого вельнія Божія и да будеть оно нашей силой. Мы пришли сюда такъ же, быть-можеть, вакъ Илія упавшіе духомъ и сътующіе; подобно ему мы еще разъ повнали тайны путей Божінхъ; но болье счастливые чымь онь, мы созерцали любовь открытую міру Інсусомъ Христомъ, которая и есть для насъ то высшее слово и полное изъяснение всего, что съ нами бываеть въ жизни. Вернемся же, братіе, вернемся и мы къ исполненію нашего долга: вернемся въ этимъ заблудшимъ душамъ, въ этому обществу, преданному суетв, въ этому невърующему міру, предъ воторымъ Богу угодно, чтобы мы свидетельствовали о Немъ. Вернемся въ этотъ міръ, чтобы среди него быть смиренными, крипкими духомъ, върными истинъ, вернемся, внося въ него въру болъе живую, надежду болье сватлую, любовь болье сильную и постоянную. Вернемся въ него, и да узнаетъ этотъ міръ, слушая наше слово, видя наши дела, что ты подобно Иліт восходили на святую гору и тамъ слышали голосъ Господа.

Марія Бенкендорфъ.

## "РОССІЯ НАКАНУНЪ ХХ-го СТОЛЪТІЯ".

Изданіе А. Пороховщикова.

Довольно извъстный въ Москвъ по своимъ публицистическимъ брошюрамъ, относящимся въ городскому благоустройству. А. Пороховщиковъ предпринялъ замъчательное въ своемъ родъ изданіе подъ заглавіемъ: "Россія наванунъ ХХ стольтія" въ следующихъ десяти выпускахъ: І. Предисловіе. Русская церковь и ея вначеніе въ жизни народа и государства; ІІ. Политическій строй русскаго государства и его вооруженныя силы; III. Гражданскій строй русскаго государства; ІУ. Экономическія силы Россін; V. Просвъщение русскаго народа; VI. Иновемныя и иновърныя воздъйствія и вліяніе ихъ на теченіе русской жизни (вопросы: польскій, нъмецкій и еврейскій); VII. Вившнія сношенія Россів, ея политика и дипломатія; VIII. Русская печать; IX. Москва; Х. Историческая миссія русскаго народа". Вотъ какъ самъ онъ мотивируетъ это свое изданіе, объясняетъ "характеръ и цван" его: "если канунъ каждаго новольтія располагаеть въ размышленію о томъ, что сділано за истекающій годъ обществомъ и государствомъ на безнонечномъ пути преуспъянія, предопредъденнаго человъчеству Божіниъ Промысломъ, тъмъ естественнъе такое размышленіе въ преддверіи новаго въка, когда подводятся итоги общественной и государственной дъятельности за цълое стольтіе и предстоить отвычать на вопросъ: улучшили общество и государство или нъть и свои учрежденія и условія жизни

своихъ гражданъ за долгій сравнительно промежутовъ цвлыхъ ста лътъ? Еще болъе естественно это размышление въ гражданинъ такого государства, какъ Россія, въ членъ такого общества, какъ русское: ХХ стольтіе христіанской эры застаетъ Россію едва пережившею политическое 1000-лътіе, а на поприщъ обще-европейской культурной жизни едва переступающей на третье столетіе-страною молодою, въ періоде далено не законченныхъ внутреннихъ реформъ и какъ разъ всявдъ за преобразованіями, которыя едва не поколебали ея политического фундамента и не потрясли ея государственного зданія (вып. І. Предисловіе, стр. I—II). Нівкоторые возлагають всю вину на самыя реформы, на ихъ сущность и характеръ, утверждая притомъ, что онъ были преждевременны, а следовательно вовсе и ненужны. Излишне было бы входить въ подробныя объясненія, сколь далеки подобныя мивнія отъ истивы: неужели личное рабство составляеть учреждение, въ какое бы то ни было время и при ванихъ бы то ни было условіяхъ достойное христівнской державы? Неужели прежніе полицейскіе и привазные пріюты судейскаго врючкотворства представляли учрежденія сколько-нибудь обезпечивавшія правосудіе? Равнымъ обравомъ — возможно ли отрицать пользу разумно поставленныхъ земскихъ, городскихъ и сословныхъ самоуправленій, а также свободной печати? И если реформы, имъвшія въ виду дать странъ эти блага-свободу личности и слова, правосудіе и самоуправленіе-не достигли своей цвии, а привели въ противоположной, -- виноваты отнюдь не онв, не ихъ принципы и сущность, а ихъ постановка, чуждая подчасъ бытовымъ условіямъ страны, не принаровленная въ народной жизни, не соразмъренная ни съ ея потребностями, ни съ умственными и нравственными сидами народа, ни съ его интеллектуальной подготовленностью; отчасти виною тому и ихъ выполненіе, отмъченное чисто идеалистическими увлеченіями и либеральными, хотя вполив благонамвренными, тенденціями самихъ реформаторовъ (тамъ же, стр. VIII — IX). Къ счастію, правительство уже обратило внимание на нъкоторыя изъ указываемыхъ нами явленій, и повидимому утвердилось въ ръшеніи --согласовать современное состояніе и направленіе преобразованныхъ учрежденій съ общимъ благомъ народа и государства, а равно и уврачевать раны, нанесенныя различнымъ сторонамъ

народнаго и общественнаго быта при введеніи въ него новыхъ распорядковъ жизни. Новое направленіе, сказывающееся во вшутренней политикъ, не замедлило отразиться и на вижшнихъ отношеніяхъ нашего отечества: одновременно съ исчезновеніемъ внутренней врамоды, терроризовавшей большую часть минувшаго царствованія, достоиство русской державы постепенно поднимается на въсахъ международныхъ отношеній, а сообразно съ этимъ удучшается и финансовое положение Россіи на международныхъ рынкахъ" (тамъ же, стр. XIII — XV). И въ III выпускъ своего грандіознаго изданія г. П-въ высказываеть такого рода общія соображенія: "общественный и гражданскій строй народной жизни, также какъ и политическій и государственный и всякій другой, отнюдь нельзя подвергать даже отдаденному сравненію съ какимъ-либо архитектурнымъ сооруженіемъ: только-что выстроенное зданіе, буде оно не удовлетворяеть ожиданіямъ, на него воздагавшимся, можно разобрать до последняго камия въ фундаменте, чтобы затемъ соорудить новое, согласно своимъ желаніямъ и предположеніямъ. Не таково здаміе гражданскихъ и общественныхъ учрежденій въ человаческихъ обществахъ: составляя нъчто цъльное и нераздъльное съ общественнымъ организмомъ, для потребностей коего созидаются, они не могутъ выносить никакихъ потрисеній, никакихъ значительныхъ и существенныхъ измъненій, а тъмъ болье совершеннаго уничтоженія, не производя потрясенія и во всемъ общественномъ организмъ. Поэтому и не желательна какая бы то ни была радикальная ломка такихъ учрежденій, да притомъ и безполезна. Совершенства человъку и человъчеству не дано въ удълъ: ихъ и святая обязанность и цвиь — не болве, какъ стремленіе къ удучшенію разнообразныхъ условій своего существованія въ семъ мірв, а этого удучшенія трудно было бы ожидать, еслибы каждый недостатокъ того или другаго человъческаго учрежденія подвергалъ опасности и самое его существованіе. Отсюда первое правило и государственной и народной мудрости: беречь то, что создано жизнію, ограничивая прогрессивныя стремленія частными измененіями, дополненіями и улучшеніями существующаго, и отнюдь не доводя ихъ до его абсолютнаго разрушенія и уничтоженія. Исправить неудобное готовое-и гораздо проще и дешевле и скорве, нежели уничтожить и опять создавать новое,

и нивто не станеть рвать въ влочья новаго, неловко сшитаго платья, для того, чтобы бросивъ эти лоскутья, снова шить другое, а конечно употребить міры, чтобы готовое переділать въ удобное" (стр. 203-4). Частиве-, православная церковь въ совътахъ государственныхъ начинаетъ пріобрътать подобающее ей мъсто, духовенству не только возвращается свобода народнаго обученія, но оно даже нарочито приглашается къ особо ревностнымъ трудамъ на этомъ поприщъ, и вразумленія приснопамятнаго митрополита Филарета о церкви и духовенствъ, какъ естественныхъ учителяхъ народа, звучавшія четверть въка назадъ пассивнымъ протестомъ, получають дъйственное и ръшающее значеніе: покровительство церковно-приходскимъ школамъ становится одною изъ главивникъ заботъ правительства, и есть основаніе надъяться, что оно не ограничится однимъ этимъ актомъ довърія въ церкви и ея служителямъ, но продолжить развитие своей внутренней политики въ томъ же мудромъ направленіи. А при соблюденіи этого условія, несомнънно, и голосъ церкви и ея влінніе на судьбу народа и государства постепенно пріобратуть значеніе и сиду, какими они располагали въ до-петровской Руси, хотя, безъ сомивнія, въ иной формъ, соотвътственной условіямъ современной жизни" (выпускъ І, стр. 61-2).

Досель вышли пока три выпуска вышеназваннаго изданія и всв—въ только что минувшемъ 1889 (продается каждый выпускъ и отдвльно). Оставляя въ сторонь II и III выпуски, ознакомимся нъсколько подробнье съ естественно болье близкимъ и интереснымъ для насъ и нашихъ читателей, именно I выпускомъ. Завсь общая тема "Русская церковь и ея значеніе въ жизни народа и государства" разбита на слъдующія частныйшіе пункты—главы: І. Особыя обстоятельства, сопровождавшія просвыщеніе Руси христіанствомъ; ІІ. Значеніе Византій для русской церкви; ІІІ. Значеніе русской церкви въ государственной и народной жизни; ІV. Благочестіе русскаго народа; V. Въротерпимость и свобода совъсти въ русской церкви; VI. Православное духовенство; VII. Состояніе русской церкви за послъдніе два въка; VIII. Pia desideria.

Въ послъдней главъ, приступая нъ изложенію благопожеланій своихъ церкви православной, авторъ предварительно говоритъ:

"не вполнё соответственная идеё монашества жизнь членовъ чернаго духовенства, значительно ослабляющая народное уваженіе къ монастырямъ, какъ религіознымъ учрежденіямъ; косность бълаго духовенства по отношенію къ многоразличнымъ сторонамъ пастырской двятельности, служение воимъ указывается существующами распорядками церковно-приходской жизни, отсутствіе иниціативы и энергіи въ общемъ теченіи его пастырскаго служенія; неправильность взаимныхъ отношеній бълаго духовенства въ прихожанамъ и цервовнымъ старостамъ; отношенія цервви и ея пастырей къ расколу; матеріальное положеніе приходскаго духовенства и желательныя въ этомъ отношение мъропріятія; состояніе духовно-учебныхъ заведеній и желательныя улучшенія въ нихъ; отношенія епископской власти къ подчиненному ему духовенству -все это вопросы и насущные и не со вчерашняго дня ставшіе на очередь, и для страны, въ исторіи которой церковь занимаеть столь выдающееся положение, представляющіе нарочитую важность. И если русскому народу суждено переступить порогъ ХХ стольтія, не разрышивъ ихъ надлежащимъ образомъ и не сообщивъ имъ новаго желательнаго направленія, то темъ настоятельнее является необходимость хотя болъе или менъе серьёзно приступить нъ ихъ разработиъ" (выпускъ I, стр. 70—1).

Для измъненія монастырскихъ нравовъ къ лучшему авторъ рекомендуетъ введение во всехъ нашихъ монастыряхъ общежительнаго устава, которымъ уничтожились бы и мичная собственность-главный источникъ соблавновъ, рашительно противный духу православнаго иночества, — и всъ аномаліи въ монашескомъ поведенія, на немъ зиждущінся и оть него происходящія, и затъмъ упорядочение вопроса объ имуществахъ и доходахъ монастырей, изъ коихъ многіе получають отъ народа во много разъ болве того, что требуется для ихъ безбидного существованія сообразно съ монашескими уставами. Обязавъ монастыри въ надлежащей отчетности, церковное правительство могло бы предоставить имъ полное право употреблять излишки своихъ средствъ по собственному усмотрвнію, при одномъ лишь непремвиномъ условіи богоугодныхъ или благотворительныхъ цвлей (устройства болве приличествующихъ каждому монастырю въ отдвльности учрежденій). При такой постановив двла, сравинтельно



упорядоченный контингенть монастырской братіи не замедливь бы заявить свою двятельность и положительными сторонами, употребляя и время и средства на труды благотворенія, приарвнія, воспитанія, обученія и т. п. — Вопросъ о приходскомъ духовенствъ, о его отрицательныхъ и положительныхъ сторонахъ, о его современномъ состояніи и отношеніяхъ къ паствъ, также настоятельно требуеть тщательной разработии... Прежде всего не подлежить сомивнію, что последняя реформа духовно-учебныхъ заведеній (67 г.) едва ли можеть назваться удачною: лучшимъ доказательствомъ того служить полное равнодущіе остальныхъ сословій предъ разверотыми для ихъ дітей дверями семанарій и духовныхъ училищъ, въ которыхъ и досель большинство учениковъ составляють дети священно и церковно-служителей. И въ самомъ дълъ, настоящая программа семинарсваго образованія (по уставу 84 г.), какъ и та, которую она смінила, страдаеть все однемъ и темъ же недостаткомъ многопредметности (и разнохарактерности): въ прямую противоположность учебному плану старинныхъ семинарій, въ которыхъ три власса составляли какъ бы три последовательныхъ факультета-словесный, оплософскій, и богословскій, на общемъ и весьма прочно заложенномъ классическомъ фундаментв, нынвшнія семинаріи одновременно стремятся въ достижению трехъ разнородныхъ цълей: и классическаго, и общаго, и спеціально-богословскаго образованія, а потому и выпускають юношей, знакомыхъ почти со встьма, но поверхностно, и немного знающихъ такъ, какъ бы следовало знать. Объ этихъ недостаткахъ современнаго луховно-учебнаго образованія давно следуеть подумать и духовному и свётскому правительству, памятуя, что какъ во многоглагоданіи ність спасенія, такъ и во множествів знаній, громоздящихся въ юной головъ безъ надлежащаго порядка, немного пользы" (стр. 878). Многопредметность, заметимъ мы, болезнь свойственная теперь всвиъ учебнымъ заведеніемъ и не только мужскимъ, но и женскимъ, отчасти даже неизбъжная при развътвленія современной науки; съ другой стороны, дети светскихъ родителей все-таки поступають въ духовно-учебныя заведенія, начиная училищами и кончая академіями, если же въ маломъ сравнительно числь, то боясь, въроятно, не многопредметности наъ, а кой чего другаго-трудности и малообезпеченности цер-

ковнаго служенія, которую признаеть и самъ авторъ. Для достойнаго и плодотворнаго прохожденія священнической службы, пишетъ авторъ, не требуется ни чрезъ мъру общирной спецінаьно-богословской учености, ни энциклопедическихъ знаній по остальнымъ отраслямъ человъческого въденія (знанія-то эти требуются въ наше время, но лучше было бы пріобратать ихъ не на школьной скамейкъ, а путемъ самообразованія, еслибы имълись въ тому средства, напр. нужныя внижки у служащаго духовенства), но искреннее религіозное чувство, двятельная ввра въ святость своего служенія и духовное проникновеніе своими высовими обязанностями. А эти качества даются не одною ученостью или такъ называемою образованностью, но болъе духовнымъ просвъщениемъ на основъ догматического и нравственного христіанскаго ученія, и доступны не однимъ ученымъ богословамъ. Навлучшее тому доказательство-блестящій успахъ церковно-приходскихъ школъ, руководимыхъ и создаваемыхъ тами самыми сельскими священниками, которыхъ мнимые новъйшіе интеллигенты не признають ни достаточно образованными, ни достаточно энергичными. Едва протекло изсколько лать съ той поры, какъ впервые раздался исполненный доворія къ духовенству призывъ его правительствомъ на поприще народнаго учительства, отъ котораго оно было устранено, какъ оно воспрянуло духомъ и теперь—въ 1, части общаго числе его и въ 1/, части собственно священниковъ и діаконовъ — служить народу 15,000-ми устроенныхъ имъ при церквахъ училищъ; а пройдетъ еще немного леть, и съ Божіей помощью, сочувствіемъ и поощреніемъ правительства, и весь личный составъ нашихъ священнослужителей выступить на это достойное и почтенное поле практической пастырской двятельности 1). Вотъ по истинъ

<sup>1)</sup> Такимъ образомъ, пишетъ онъ еще въ примъчаніи, въ ближайшемъ будущемъ Верховная Власть усиліями одного духовенства разрышитъ многотрудный и великій вопросъ, предъ которымъ оказывалось безсильно свытское правительство, вопросъ, о всеобщемъ обученіи народа. При этомъ авторъ отмычаетъ ужасающее нравственное состояніе простонародья, по мыстимиъ обстоятельствамъ привлеченнаго къ фабричному труду, и для удовлетворенія религіозно-нравственвыхъ потребностей фабричнаго люда настанвлетъ предъ духовнымъ и свытскимъ правительствомъ на необходимости озаботиться и этимъ вопросомъ, узаконивъ для владыльцевъ фабрикъ обязательное устройство при нихъ и содержаніе какъ



учительный примъръ того, энергически продолжаетъ авторъ, что значитъ иравственное достріе, когда имъ облекаются люди, воспитанные въ твердомъ сознаніи своего долга и въ живомъ чувствъ своего призванія! Стоило лишь Верховный Власти обратиться къ нему съ сочувственнымъ словомъ и порадовать его своимъ довъріемъ, и оно сразу поставило изъ своей среды 15,000 народныхъ учителей, приносящихъ на двло учительства не только свои знанія и труды, но по мъстамъ, и посильныя матеріальныя жертвы! И вотъ, между прочимъ, благое указаніе

огдільных в храмовь Божінкь, такъ и потребнаго при нихъ духовенства, соразмарно численности того или другого фабричнаго прихода. Тоже самое всеобщеобязательное обучение, по справедливому мевнию автора, послужило бы самою действительною мерою къ ослабленію или даже уничтоженію раскола. «Пусть каждый старообрядець будеть обязань, нодь страхожь ограниченій вь нівкоторыхъ гражданскихъ правахъ, проводить детей обоего пола, по крайвей мере, чрезъ приходскую школу (съ освобожденіемъ отъ слушанія уроковъ по Закону Божію), или обучать по ея программіть и разь эта мітра будеть проведена съ надлежащею настойчивостью, дни раскола сочтены, ибо грамотному человаку, для разочарованія въ старообрядчествь, ничего не требуется, кромь эдраваго синсла, а имъ, на ряду со всемъ русскимъ народомъ, не обижени и раскольники. Противораскольническое миссіонерство, оговариваеть онъ, какъ, по крайней мфрф, явствуетъ изъ публичныхъ со старообрядцами собесъдованій, представляетъ задачу едва ди благодарную и при томъ для господствующей церкви не лишенную нзвастной доли униженія, соединеннаго съ ущербомъ для ея достоинства (?). Вся эта полемика православнаго духовенства съ наглостію начетчиковъ, съ тупоуміемъ невъжества, съ нахальствомъ словсснаго тулеренчества -- скользетъ лешь по поверхности раскола, отнюдь не проникая въ его сокровенныя ніздра. Туда же едва ли сумветь проникнуть не то что нашь скромный пастырь церкви, а даже самый завъятый католическій миссіонерь. Это по истина не только темное, во мрачное царство релегіознаго фанатизма зиждется исключительно на одномъ традиціонномъ невіжестві, и плодотворными мітрами противь раскола были бы только мітры противь этого раскольничьяго невіжества. А эти мітры въ распоряженін не духовенства; а гражданскаго правительства» (стр. 82--3). Вышеуказанныя, действительно крайне неприглядныя, стороны въ деятельности старообрядческихъ начетчиковъ, скажемъ мы отъ себя, при нихъ въдь и остаются, но всетаки беседы съ ними православныхъ миссіонеровъ не остаются безъ добрыхъ послядствій: было уже не мало случаевь обращенія старообрядцевь въ православіе, и во всякомъ случав, съ одной стороны-разъясненіемъ истины православія, а съ другой-обличеніемъ заблужденій раскола православные люди болве утверждаются въ правотъ своей въры, а заблуждение и фанатизмъ сектантовъ ослабляются и колеблются и такимъ образомъ, по крайней мёрё въ будущемъ, малопо-малу открывается путь къ истинной верв и церкви.

и свътскому и духовному правительству на будущее время: излишествомъ ствененій никогда не достигается и не облегчается никакая практическая цвль, и всегда деморализуются исполнители, призванные своею дъятельностью спосившествовать ея достиженію (стр. 78-81). Указывають на замътное среди приходскаго духовенства отсутствіе иниціативы относительно направленія церковно-приходской жизни: въ этомъ случав, повидимому, повторяется то же явленіе, какое сказалось и въ дъль церковно приходскихъ школъ, а не тоже ли самое требуется и относительно этой стороны пастырской двятельности? Административнымъ порядкомъ давно утверждено учреждение приходскихъ попечительствъ, какъ такого органа, который бы направляль двятельность прихода въ общеполезнымъ цвлямъ: между тымъ попечительства эти основываются крайне туго и дъйствують далеко не энергично. Чтобы пробудить въ духовенствъ ревность къ делу ихъ учрежденія и развитія, не была ли бы полезна міра, подобная той, какою созданы 15,000 церковно-приходскихъ школъ? Всвиъ извъстно жалкое состояніе нашей церковно-приходской благотворительности, ограничивающейся призраніемъ насколькихъ стариковъ или старухъ въ богадальняхъ, гдв таковыя существують, тогда какъ тотъ же приходъ содержить огромныя толпы нищенскаго люда, кормящагося на его счетъ путемъ попрошайничества; всемъ известно ужасное положеніе истинной приходской бъдности и нищеты, если только онъ не протягиваютъ рукъ. Извъстны, рядомъ съ этимъ, и вопіющіе недостатки церковно-приходскаго повседневнаго быта, какъ напр. отсутствіе добропорядочнаго пінія 2) и чтенія при церковныхъ службахъ п мн. т. п. Обо всемъ этомъ подумать,

<sup>2.</sup> Вопросъ объ упорядочении и удучшении церковнаго ивнія, при сколько-набудь діятельномъ посредствів приходскихъ попечительствів и причта, конечно, не замедлиль бы самымъ желательнымъ разрішевіемъ: по крайней міррі въ большинствіт столичныхъ и вообще городскихъ приходовъ, средствами гораздо ментіе затрачиваемыхъ теперь на наемъ півческихъ хоровъ, могли бы быть организованы собственные хоры изъ прихожанъ и ихъ дітей, конечно, вполит свободные отъ коммерческаго характера и для потребностей одного лишь приходскаго храма. Равнымъ образомъ, діятельный причть не затруднился бы организаціей т. и общенароднаго пітнія, образцы котораго знакомы уже достаточно и Москвіт, и другимъ городамъ, пишетъ онъ въ примічаніи.



все это устранить и привести въ добрый порядовъ нашлось бы и времени и средствъ у каждаго прихода, будь у него правильный и постоянный органъ для заявленія своихъ желаній и нуждъ, и если его нътъ, а духовенство своею иниціативой безсильно создать его, то, полагаемъ, и право и долгъ высшаго правительства—озаботиться осуществленіемъ такого органа и вызвать его въ жизни хотя бы чрезвычайнымъ актомъ, посредствомъспеціальнаго обязательнаго распоряженія.

Въ своемъ мъстъ, продолжаетъ авторъ, мы высказали подробно свой взглядъ на матеріальное положеніе приходскаго духовенства, назвавъ его если и не блестящимъ, то въ большинствъ случаевъ достаточнымъ для безбъднаго существованія. Это именно въ VI главъ еще, гдъ онъ, вообще справедливо считая способъ содержанія нашего духовенства отъ добровольныхъ приношеній своей частвы "имъющимъ за собою важное преимущество точнаго соотвътствія правилу церкви, основанному на изреченіи Самого Божественнаго Устроителя ея: туне пріясте, туне дадите, и апостольскому указанію на то, что служители алтаря отъ алтаря и питаться должны", соглашается однавожь, что "этоть порядовъ вещей въ правтической своей обстановив, особенно при условіяхъ современной жизни, представляеть и значительныя неудобства, и столь большая матеріальная подчиненность духовенства прихожанамъ можетъ назваться едва им не главиващимъ изъ нехъ" з). Указавъ при этомъ на разномъстныя и разновремен-

<sup>1)</sup> Съ свойственною автору силою рфчи говорить онъ объ одномъ явленіи, которое издавна омрачало и продолжаеть омпрачать добрыя отношенія между дуковенствомъ и паствою въ городахь и столицахь, а отчасти и въ селеніяхъ: это
ищемфріе духовенства въ наиболе зажиточнымъ прихожанамъ и нравственный
гнеть последнихъ, изредка достигающій даже грубо деспотическихъ пріемовъ.
надъ приходскимъ духовенствомъ. Такъ онъ указываеть на допущеніе стоять во
время богослуженія въ алтаре знативащимъ нли что тоже, богатившимъ прикоманамъ, на поднесеніе имъ за праздничною всенощной благословенныхъ хлебовъ (назначенныхъ во освящение всемъ молященся въ храме впримы», частицы
которыхъ въ самомъ деле можно было би предлагать на блюде всемъ во время
прикладыванія въ праздничной чвоне и помазованія освященнымъ елеемъ) и
просфоръ за литургіею, также мамюстичество, т.-е. отведеніе имъ особыхъ
месть въ храме, наиболее удобныхъ, покойныхъ, защищенныхъ отъ тесноты и
толкотни, на поставленіе стульевъ чуть не посредние храма, на измененіе въ
уголу виъ даже часовъ богослуженія. «Все это мелочи, оговаривается онь, и о



ныя попытки за последнее 20-ти летіе къ измененію собиранія духовенствомъ своихъ доходовъ посредствомъ поручныхъ даяній и назвавъ ихъ пальятивами, которые были встречены далеко не сочувственно и самимъ же духовенствомъ, и прихожанами, онъ

нихъ бы не стоило и распространяться, еслибь онв не оскорбляли религіознаго чувства, не подрывали уваженія къ храму и его служителямъ, не вкореняли въ народв убъщения, что предъ тохстою мошной превлоняются даже цервовные уставы, и не колебали живущаго въ народъ отраднаго върованія, что храмъ -единственное на земав убъжнще полнаго равенства всехъ, т.-е, равенства предъ Богомъ» (стр. 45 — 7). Еще съ большею энергіею обличенія говорить авторь о другомъ прискорбномъ явленіи въ церковно-ириходской жизни, именно практической постановки взаимных отношеній церковнаго старосты къ причту и, въ частности, къ его настоятелю: «здёсь является столь радикальное извращение понятій, столь безцеремонное посм'яніе надъ д'айствующими законоположеніями. что остается лишь недоумъвать, какъ все это досель терпится и, повидимому, даже не замечается духовнымъ правительствомъ. Никто, конечно, не станетъ оспаривать, что многіе изъ приходскихъ старость відають церковныя кассы безъ всякаго действительного надзора и контроля, подавая лишь годичные фиктивные отчеты въ духовиня консисторіи; что н'акоторымъ изъ настоятелей и на мысль не взойдеть проверить когда-либо состояние церковнаго ящика; что иной настоятель почель бы такую меру въ отношения къ старосте съ своей стороны величайшею дерзостью, а староста для себя величайшимъ оскорбленіемъ, посл'в котораго остается одно-отказаться отъ продолженія службы. А между тімь инструкція перковнымъ старостямъ обстоятельно предписываетъ самый строжащій надзоръ и контроль надъ ихъ действіями настоятеля съ причтомъ и прихожанъ, и требуеть даже определенной формы этого надзора и вонтроля. Чемь объясняется косность духовнаго правительства по вопросу о надворъ за перковными старостами — на это трудно отвётить, особенно въ виду легкости, съ какою онъ могь бы быть разрешень; что же касается духовенства, оно, безь сомнения, стесняется въ данномъ случав темъ зависимимъ положениемъ, въ какомъ находится по отношенію къ прихожанамъ вообще и богатымъ въ особенности (а къ церковнымъ старостамъ нанцаче), отъ ихъ исключительно щедроть получая матеріальныя средства: не поладить съ приходскими богачами - для причта значить добровольно сократить свои доходы, а иногда и навлечь на себя вдобавокъ неблаговоленіе начальства. И вотъ, благодаря этому обстоятельству, духовенство, скръпя сердце, выносить порядокь вещей, завёдомо противузакопный, разорительный для церкви, нелёный по существу, и желательный лишь грубому самолюбію приходских в толстосумовъ» (стр. 47-51). Равно въ другомъ месте авторъ повторяетъ: «съ одной стороны, требовательность, котя и вполив законная, къ церковному староств, а сладовательно и разладъ съ нимъ и съ избравшими его прихожанами прямо быють весь причть по карману, а съ другой - настойчивость этой требовательности встрвчаеть нерасположение и въ благочинномъ, и въ консистории, и, всего чаще, въ самомъ архіерев. Какое нелицепріятіе устоить предъ Бэтимъ рядомъ

завлючаеть: "это последнее-то обстоятельство, быть можеть, и утверждаеть духовное правительство въ мысли о преждевременности (?) вакихъ-либо коренныхъ мъръ въ этомъ отношеніи" (стр. 51-2). По нашему мивнію, столь желанныя авторомъ цервовно-приходскія поцечительства, какъ "повсюдные и обязательные органы, долженствующіе направлять даятельность прихода къ общеполезнымъ цвиямъ", и могли бы именно послужить упорядоченію и облагороженію сборовъ-денежныхъ и натуральныхъ (по мъстнымъ условіямъ) въ пользу своего причта, какъ и обезпеченію его приличнымъ помъщеніемъ. Мало умилительнаго представляется намъ и въ томъ, что "сельское духовенство участвуетъ, наравив съ своею крестьянскою паствой, въ земледвльческомъ трудв, собственноручно вспахивая поля, посввая хавбъ и собирая его для прокормленія своихъ семей" (стр. 40), когда въ другомъ мъстъ самъ же авторъ замвчаетъ, какъ большая часть сельскихъ священниковъ "этихъ недавнихъ семинаристобъ, волей-неволей мерясь съ своимъ житейскимъ положеніемъ и скоро входя во вкусъ сельско-хозяйственныхъ земледъльческихъ работъ и заботъ объ урожав, нередко за ними забывала объ истинныхъ целяхъ пастырского служенія — проповедничесвихъ трудахъ и преподаваніи правиль візры и нравственности, и замыкала свою жизнь въ черезчуръ тесномъ круге домашнихъ мелочныхъ интересовъ" (гл. VIII, стр. 77) 4). Но это не

<sup>4)</sup> На ряду съ безплатнымъ образованиемъ собственно сыновей духовенства, а въ случай спротства и полнымъ казеннымъ (вірніве церковнымъ же) содержаниемъ ихъ въ школів, до ніжоторой степени и для настоящаго времени справедливо указывая на то, что лочери-невівсты осиротівшихъ священно-и-церковнослужитель-



препятствій, и какая независимость духа, сила воли и твердость характера потребовались бы отъ священника для противоборства имъ, особенно при очевидной заранте безплодности этой борьбы? Короче сказать, обобщаеть и заключаеть онъ: обстановка, въ которой выпуждены жить и дъйствовать наши священнослужители, и составляеть главную причну того кажущагося равнодушія къ цёлямъ своей дънтельности, въ которомъ ихъ обвиняють. Эта же обстановка виною и тому, что ни расколъ до сихъ поръ не испытываеть на себъ сильнаго воздъйствія правосладныхъ пастырей, ни иныя многочисленныя секты отъ скопцовъ и хлыстовъ до штундистовъ видючительно: для сколько-вибудь ощупительнаго на нихъ воздъйствія прежде всего необходима умственная и нравственная борьба. А возможна ли вакая бы то ни было борьба со связанными руками, безъ права свободной иниціативы» (стр. 81—2).

значитъ, чтобы и вопроса объ улучшении его (духовенства) матеріальнаго быта не существовало: напротивъ, онъ существуеть и настоятельно требуеть быстрайшаго разрашенія сколько въ питересахъ самаго духовнаго сословія, столько же и въ интересахъ церкви. При полной возможности безбъднаго существованія, духовенство далеко не въ состоянія делать постоянныя и правильныя сбереженія; къ тому же, и по самому смыслу своего служенія, не должно предаваться ни корыстолюбію, на скопидомству. Поэтому всего чаще случается, что священиять ила діаконъ, за старостію или бользненностію покидая службу, не имъють, въ буквальномъ смыслъ, гдъ голову приклонить и чемъ питаться; равнымъ образомъ и смерть, ихъ похищающая, по большей части повергаетъ ихъ вдовъ и сиротъ или въ полную нищету, или въ состояніе, близкое въ ней. Эта мысль, этотъ въчный страхъ гридущей нищеты и служить едвали не главивашимъ мотивомъ и корыстолюбивыхъ пополеновеній, и скопидомническихъ привычекъ, въ которыхъ нередко обвиняють духовенство; поэтому святой долгъ правительства, если оно хочетъ, чтобы пастырское служение духовенства, было въ полномъ смысле слова подечнома добрыма-избавить его оть этой гнетущей мысли. Жизнь каждаго священника, его двятельность и отношенія слагались бы иначе, съ большимъ достоинствомъ и независимостью, и потому были бы много плодотвориве, еслибъ онъ, со дия посвящения въ санъ пастыря, быль увърень, что вопроса о кускъ насущнаго хлъба не существуеть ни для него, ни для его семьи. Само собою равумъется, что обычныя условія пенсіоннаго вознагражденія здъсь неприложимы: пенсія составляется самими пенсіонерами, посредствомъ узаконенныхъ вычетовъ изъ опредвленнаго жалованья, духовенство же въ большинствъ случаевъ его не получаетъ; затемъ и самые размеры пенсій далеко не сообразуются съ привычными бюджетами пенсіонеровъ, и притомъ опредъдаются большею или меньшею продолжительностію служенія. Обезпеченіе, о которомъ мы здось говоримъ, должно имоть носколько

скихъ семей, по искони установившемуся обычаю большею частію устранвають свою судьбу посредствомъ замужества съ прееминками ихъ родителей, авторъ уже анахронистически затѣчъ прибавляеть, что «эти послѣдніе (прееминки-затъя) обязываются содержать и остальныхъ членовъ своей семьи» (стр. 53—4).



вной характеръ: 1) оно должно опредъляться какою-либо общею циорой, приближающеюся въ средней доходности священнослужительских месть; 2) оно должно производиться независямо отъ продолжительности службы овященнослужителя, и назначаться немедленно со дня оставленія имъ службы, вром'в тіхъ случаевъ, когда онъ будетъ удаленъ за какіе-либо пороки или преступленія; 3) но и въ этихъ последнихъ случаяхъ она должна переходить въ его женъ и двтямъ и продолжаться: первой — до ея смерти, вторымъ до окончанія воспитанія, а дочерямъ — до выхода въ замужество; 4) равнымъ образомъ, въ случав смерти священнослужителя, его семейство со дня ея также должно нивть право на вышеуказанное обезнечение. Такимъ образомъ, духовенство будеть поставлено вив стража за будущиость свою и своихъ семей, и это не замедлить отразиться и на ревности его и заботливости о паствъ, и на достоинствъ его служенія, и на характеръ его церковно-приходобихъ отношеній (стр. 85-7).

Наконецъ авторъ касается еще одного вопроса: "распространено мнаніе, будто между высшимъ монашествующимъ духовенствомъ, составляющимъ церковное правительство, и подчиненвымъ ему приходсвимъ существуетъ постоянный антагонизмъ и взаимное нерасположение, выражающееся гнетомъ перваго надъ последнимъ. Едва-ли, однако это справедливо, и во всякомъ случав невърно то, будто бы начальники-монахи злоупотребляють своимъ исключительнымъ положениемъ по отношению къ приходскому духовенству. Върно же лишь то одно, что дъйствительно епископская власть, представляемая, согласно каноническимъ правиламъ, исключительно однимъ монашествомъ, значительно обособила себя отъ подчиненнаго ей духовенства, и вижсто постоянныхъ дружественныхъ съ нимъ отношеній, обусловливаеныхъ общимъ деломъ духовнаго пастырства, заключилась въ начальственномъ отъ него уединеніи, и епископъ, или, по значенію этого слова, блюститель, надвиратель церкви, ближайшій и благожелательный советникъ пресвитера, мало-по-малу превратился въ его начальника, иногда снисходительного, иногда грознаго, но только начальника... Но къ этому располагали епископскую власть: п естественное чувство вившиняго превосходства, и различіе житейской обстановки, и сознаніе великаго значенія епископскаго сана, и безмърное уважение въ нему народа, и не всегда исправное и достойное поведеніе самого духовенства. Мы отнюдь не защищаемъ, однако, существующаго порядка отношеній, а лишь поясняємь его возникновеніе и надвемся, что рано или поздно эти отношенія освободять оть черезъ-чуръ строгой офенціальности, уступивъ мізсто боліве искреннимъ и гуманнымъ, и что епископская власть снизойдеть до боліве близнихъ и непосредственныхъ отношеній съ подчиненнымъ ей духовенствомъ, уничтоживъ деморализующее его вліяніе консисторіи, или по крайней мізрів, значительно ослабивъ его (стр. 88—9).

Тавъ благонамърененъ по направленію, богатъ содержаніемъ, сочувствененъ и вывств поучителенъ для насъ во многихъ отношеніяхъ первый, васающійся церкви и духовенства, выпусвъ изданія г. Пороховщикова. И вообще нельзя не поблагодарить автора за столь патріотически-доброе и несомнінно полезное изданіе и не пожелать скорійшаго, по возможности, выхода въ світь его дальнійшихъ (послів третьяго) выпусковъ\*.

5-m

Отдъльно вышедшие выпуски предаются у автора въ Москвъ и вълучшихъстоличныхъ и провинціальныхъ книжныхъ магазинахъ, по 85 к. І-й выпускъ и по 1 р. 25 к. ІІ-й и III-й безъ пересылки; съ пересылкою І-й—по 1 р. ІІ-й—по 1 р. 50 коп.



<sup>\*</sup> Подинсная ціна на все изданіе изъ десяти выпусковъ 8 руб. съ пересылкой. Разсрочка допускается. Подинска принимается въ Москвів—у автора, противъ Храма Спасителя, д. кн. Годицина.

## ВОСЬМОЙ АРХЕОЛОГИЧЕСКІЙ СЪВЗДЪ ВЪ МОСКВВ.

Императорское московское археологическое Общество 8-го января сего 1890 года праздновало юбилей своего двадцатипятидътняго существованія. Торжественное собраніе, состоявшееся по сему случаю, осчастливили своимъ присутствіемъ Ихъ Императорскія Высочества Государь Великій Князь Сергій Алексанровичъ и Государыня Великая Княгиня Елисавета Өеодоровна; а также почтым своимъ присутствіемъ многія высокопоставленныя лица Москвы: г. московскій генераль-губернаторь князь Владиміръ Андреевичъ Долгоруковъ, г. городской голова Н. А. Алексвевъ и многія другія. Между почетными гостями присутствовали представители ученыхъ обществъ Франціи, Германіи и Австрін. Остальное собраніе состояло изъ весьма многихъ членовъ московскаго археологическаго Общества, во главъ со свониъ предсъдателемъ графиней П. С. Уваровой, и изъ весьма многихъ представителей русскихъ ученыхъ учрежденій и учебныхъ заведеній, депутатовъ ученыхъ губерискихъ архивныхъ коммиссій и пр. и пр. — Дъятельность Императорскаго московскаго археологическаго Общества, многосторонняя и многоплодная, въ теченіе 25 леть, заслужила глубокую признательность въ ученомъ міръ; это и было засвидътельствовано въ весьма вногихъ адресахъ и телеграммахъ, полученныхъ и прочитанныхъ на юбилейномъ собраніи. Въ чемъ именно состояла д'ятельность Общества, когда и какъ она проявлялась, это отлично охарактеризовано и подробно изложено въ особой исторической за-38\*

пискъ, составленной и напечатанной Обществомъ ко времени его юбилея, подъ заглавіемъ: "Историческая записка о дъятельности Императорскаго московскаго археологическаго Общества за первыя 25 леть существованія. Москва. 1890 г. ч. Въ этой "Запискъ" разсматривается дъятельность Общества по ознакомленію публики съ открытіями и вопросами въ области общей и русской археологіи и по сношенію съ различными лицами и учрежденіями въ интересахъ археологической науки, — по изученію и описанію древностей, по сохраненію памятниковъ, приведенію ихъ въ извъстность, составленію пособій для ихъ описанія и изученія, летопись Общества по возстановленію и охране древнихъ зданій, особенно церквей, историческій очеркъ двятельности русскихъ археологическихъ съвздовъ въ связи съ дъятельностію московскаго археологическаго Общества; милости Царскія, оказанныя Обществу, вниманіе правительства и содійствіє со стороны частных в лиць, изміненія въ составі Общества; вромі того, къ "Записків" приложены: полный библіографическій указатель трудовъ гг. членовъ Императорскаго московскаго археологического Общества, указатель раскопокъ и списокъ членовъ Общества и наконецъ краткіе некрологи бывшихъ двятелев Общества (графа А. С. Уварова, Н. И. Костомарова, М. П. Погодина, Н. Я. Аристова, барона Б. В. Кене, А. Е. Викторова, В. В. Григорьева, В. И. Григоровича, А. Н. Асанасьева, К. Н. Тихонравова, С. А. Усова); некрологи будуть продолжены.-Изъ историческаго очерка иногосторонней и плодотворной дъятельности Общества выносится полнайшая уваренность въ его дальнайшемъ процватании. За это въ особенности ручается постояный притокъ ученыхъ силь и постепенно увеличивающееся общественное внимание и уважение въ трудамъ Общества. Последнее особенно заметно на археологических съездахъ.

Двятельность археологических съвздовъ составляеть выдающуюся сторону во всей двятельности Общества и по своему значенію наиважнъйшую. Между тъмъ какъ всё ученыя изысканія, изследованія и пріобретенія членовъ Общества обыкновенно сообщаются ими въ немногочисленных заседаніяхъ, не всегда посещаемыхъ публикой, печатаются въ спеціальномъ изданіи "Древности. Труды Императорскаго московскаго археологическаго Общества", мало распространенномъ и едва доступ-

номъ, събады сосредсточивають двятельность весьма многихъ ученыхъ работниковъ, двлають ее вполна открытою для публики и достаточно извастною посредствомъ отчетовъ періодической печати.

Императорское московское археологическое Общество, которому принадлежить иниціатива и организація археологических съвздовъ въ Россіи, пожелало и ко времени своего юбилея также устроить VIII археологическій съвздъ въ Москвъ. Этотъ съвздъ и быль открыть 9 ниваря, т.-е. на другой день послъ праздника Общества, краткой ръчью Его Императорскаго Высочества Великаго Князя Сергія Александровича, которому благоугодно было принять на себя званіе почетнаго предсъдателя VIII археологическаго съвзда. Этотъ съвздъ, сравнительно, быль гораздо значительные прежнихъ и по своему составу, и по количеству прочитанныхъ рефератовъ, и по своей обстановкъ.

Въ личномъ составъ съвзда находилось до 380 членовъ. Здвсь были представители всвхъ русскихъ университетовъ, за исключеніемъ томскаго, и нъсколькихъ другихъ высшихъ ученыхъ учрежденій, представители духовныхъ академій, за исключеніемъ казанской, многіе провинціальные двятели по археологіи и многія другія лица. Многочисленный составъ съвзда самъ по себъ уже ручался за то, что двятельность онаго будетъ разносторонняя и многосодержательная. Эта надежда и оправдалась въ двйствительности, какъ оказалось при окончаніи засъданій съвзда.

По обыкновенію, съъздъ, для удобства и порядка занятій раздълядся на нъсколько отдъленій, а именно: І. Древности первобытныя. ІІ. Древности историко-географическія и этнографическія. ІІІ. Памятники искусствъ и художествъ. ІV. Русскій бытъ домашній, юридическій и общественный. V. Памятники церковные. VІ. Памятники славяно-русскаго языка и письма. VІІ. Древности классическія, славяно-византійскія и западно-европейскія. VІІІ. Древности восточныя и языческія. ІХ. Памятники археографическіе. Само собою понятно, что весьма трудно, а наконецъ и совершенно невозможно было следить за ходомъ всехъ занятій съезда, темъ боле, что въ последніе дни засёданія были одновременно въ двухъ аудиторіяхъ, такъ-сказать параллельно по двумъ отделеніямъ. Мы насколько для насъ представлялось интереснымъ и было возможнымъ, слъдили преимущественно за твии рефератами, которые относились въ церковной археологіи нии въ богословской и церковно-исторической наукъ вообще. И въ этомъ отношени намъ пришлось выслушать очень не мало интересныхъ свъдъній и отмътить положительно цвиныхъ пріобрътеній археологической науки. И рефераты собственно по отделенію церковныхъ паметниковъ были очень разнообразны: они касались общей стороны дъла (методологія), внутренняго смысла церковнаго устройства и убранства (символика), взакмодъйствія церковнаго искусства и древней письменности или ихъ взаимнаго вліянія, отдельныхъ древнихъ священно-цервовныхъ памятниковъ и пр. и пр. Для ближайшаго ознакомленів съ ходомъ занятій по отделенію церковныхъ памятниковъ представляемъ здесь праткій отчеть о техъ рефератахъ, въ которыхъ намъчались новые пути или точки эрънія въ изследованів вопросовъ по части церковной археологіи и констатировались новые факты, относащіеся въ той или другой ея области или описывались новыя отврытія и находки и т. п. Вивств съ твиъ припомнимъ хотя отчасти и то, что было высказано по поводу тъхъ или другихъ сообщеній и заявленій.

Первый докладъ въ ряду рефератовъ по отделенію церковныхъ памятнивовъ принадлежалъ профессору Н. В. Покровскому-О задачахь и пріемахь изученія еваніельской иконографіи, т.е. миніатюрной живописи въ рукописныхъ Евангеліяхъ. Г. Повровскій заявиль, что для достиженія надлежащихь научныхь результатовъ въ изследования даннаго предмета необходимо просмотръть возможно большее количество относящихся сюда памятниковъ, т. е. лицевыхъ рукописей Евачгелія. Съ целію достигнуть этого, референтъ, по его словамъ, посътилъ Константинополь, Авины, Римъ, Парижъ и другіе города. Наблюденія его повазали, что миніатюрная живопись развивалась и отчасти видоизмівнялась, но впрочемъ танъ, что на Востокъ она не теряла своего отличительного характера, а на Западъ, освободившись отъ преданій Византіи, она усвоила себъ харантеръ свътскаго искусства, причемъ взяда преобдадание вившияя сторона надъ внутренней, - тогда какъ на Востокъ она сохранила и сохраняетъ свой характеръ первобытный, основная черта котораго-глубина богословской мысли, для которой рисуновъ-миніатюра служить

только выраженіемъ или истолковательнымъ образомъ. Переходя затемъ въ обозренію отечественныхъ цамятниковъ евангельской миніатюры, г. Повровскій также вонстатироваль, что в на Руси этого рода живопись твердо хранила свой основной характеръ, потому что върна была преданіямъ Византія, котя отчасти, начиная съ XVII въка, она подвергалась изменениямъ подъ вліяніемъ апокрифической литературы, а въ XVIII въкъ въ этой живописи произопыо полное разстройство. Такое явленіе, совершившееся подъ вліяніемъ западнаго искусства, коночно весьма нежелательное, побуждаеть русских художниковь позаботиться о возстановленін древне-русской иконографіи по образцамъ въ вонкъ сохранилось преданіе Византін, какъ въ отношеніи состава рисунка, такъ и самаго стиля. На этотъ довладъ послъдовало замъчание со стороны члена съъзда Н. И. Троицкаго, который высказаль, что характеристика лионографія византійсвой и древне-русской, съ одной сторовы, и западной, особенно римско-католической съ другой, давно уже установлена въ наукъ, а недавно еще отлично высказана профессоромъ Праховымъ пря объясненія виъ своего бдестящаго открытія кіевскихъ Кирилловскихъ фресокъ, ---что измънение иконографии подъ влиниемъ апокрифовъ началось не съ XVII въка, а гораздо ранве, -- что въ XVIII въкъ произощло не только разстройство, а и совершенное извращеніе характера нашей иконографіи, -- что причиной изміненія, и наконець совершеннаго уничтоженія миніатюры послужело почеление типографіи. По поводу этихъ замівчаній г. Покровскій неоднократно заявляль своему оппоненту о своемъ намеренія представить объясненіе по этому поводу въ будущемъ своемъ изследования объ избраниомъ предметв.

Съ большимъ витересомъ былъ выслушанъ следующій рефератъ профессора А. И. Кирпичникова — Взаимодъйствіе икономиси и словесности, словесной и письменной. Мысль о томъ, что иконографія вмёда вліявіе на произведенія древней народной словесности и въ частности повзіи и обратно — народное поэтическое творчество вліяло на составъ и характеръ исполненія иконографическихъ сюжетовъ, эта мысль давно уже была достояніємъ науки; но профессоръ Кирпичниковъ боле и боле взучаль тр факты, въ которыхъ эта мысль нашла свое выраженіе. Такъ, известно, что св. Георгій Победоносець первона-

чально изображался въ типъ обывновеннаго изображенія муче. никовъ, т.-е. до пояса, съ крестомъ въ правой рукћ (напр. на византійскихъ монетахъ); между темъ поздиве онъ изображается въ ростъ, на конъ, въ видъ всадника - воина съ копьемъ, которымъ онъ поражаеть змія-дьявола и спасаеть ливійскую царевну. Такое изображение св. великомученика было принято гербомъ московскаго государства, а потомъ гербомъ московской губернін. Это изображеніе, по словамъ профессора Кирпичникова, и послужило источникомъ народныхъ сказаній о Егорьъ Храбромъ и Софьв Премудрой (вмвсто царевны), его матери,последнее произошло подъ влінніемъ очень известной въ древней Руси иконы Софія-Премудрости Божіей. Икона Рождества Христова, по словамъ профессора Кирпичникова, создала целую эпопею, такъ что каждое отдъльное изображение на этой иконъ послужило источникомъ особаго разсказа: на иконъ, напр. изображены волъ и осель или конь и воль (-изображенія, для которыхъ, надо заметить, указывають некоторое основание въ Библів); народное творчество нашло возможнымъ объяснить эти изображенія сказаніємъ, что новорожденнаго Христа осель и волъ прикрывали свиомъ, согръвали своимъ дыханіемъ и пр. На той же иконъ Рождества Христова очень не ръдко изображается Іоенфъ, а предъ нимъ старецъ въ козьей одеждъ. Объясненіе этого изображенія встрвчается въ песни о томъ, что старъйшіе пастухи пришли въ Іосифу и просили его указать ниъ родившагося Христа. - Ивона Неопалимой Купины послужила источникомъ сказанія о томъ, что Моисею въ купинъ явилась Богородица съ младенцемъ Інсусомъ (такое вліяніе тконы "Купины" на сказаніе о явленіи Богородицы въ оной требуеть, впрочемъ, подтвержденія, потому что въ первовныхъ песняхъ Богородица называется прямо "купиной неопалимой" и купина представляется прообразомъ Богородицы; следовательно, скаваніе о явленім въ купинъ Богородицы источникомъ своимъ могло имъть не нкону, а какую-либо церковную пъснь). Изображение Покрова Богородицы породило сказание о томъ, что Дъва Марія сотнала одежду Інсусу Христу и въ награду за это просила у Него спасенія для тахъ, кого Она покрость этой одеждой. Такова еще икона Успенія Богородицы и пр. Всв эти факты совершенно убъкдають въ томъ, что взаимодъйствіе между

ивонографіей и народной литературой было велико. Не смотря на то, что рефератъ профессора Кирпичникова оставлялъ жедать еще нъкоторыхъ пополненій (напр. о томъ, почему была непонятна такая икона, какъ "Рождество Христово" и давала поводъ слагать въ пояснение ея легендарные разсказы и пр.), содержание его, тъмъ не менъе, должно быть несомнънно признано достояніемъ науки. Вотъ почему рефератъ этотъ и не вызваль никакихь замьчаній со стороны спеціалистовь. Темъ болье было неожиданно заявление члена събада г. Арсеньева, сдвланное имъ въ такой формъ: "по поводу этого реферата можно бы сказать очень многое, но, въ сожальнію, ныть времени". Г. предсъдатель отдъленія после засъданія предложиль однако г. Арсеньеву высказать свои возраженія на одномъ изъ последующихъ засъданій; г. Арсеньевъ приняль это предложеніе и свои соображенія изложиль въ цівломъ отдівльномъ рефератв. Такъ какъ этотъ реферать имветь прямую связь съ рефератомъ г. Кирпичникова, то мы и сообщимъ здъсь о немъ то, что слышали.

Наша иконографія, говориль г. Арсеньевь, возникла на почвъ библейской и церковно-исторической: ея предметы суть священныя лица и выиствительно-историческія событія; она имветь двъ стороны - догматическую и символическую. Въ примъръ символики иконографической можно указать на трехъугольникъ, въ которомъ иногда пишется глава Господа Саваова, - на три звъздочки на убрусъ и ризъ Богородицы и т. п. Этотъ характеръ наша православная иконографія сохраняла всегда, особенно благодаря охранительной двительности предстоителей церкви, напр. на соборъ 1556 года. А если и появлялись какія-либо нововведенія, то они скоро устранялись.-Исвренность, съ которою высказаль этоть свой взглядь г. Арсеньевь, производила выгодное для него впечатленіе; но къ сожаленію, содержаніе его не достигало своей цели. Безъ сомненія, все то, что было сказано г. Арсеньевымъ, не только хорошо зналь такой извъстный профессоръ, какъ А. И. Кирпичниковъ, но и всякій, кто хотя сколько нибудь занимался нашей иконографіей. Г. Кирпичниковъ отнюдь не отвергалъ библейскаго и церковно-историческаго происхожденія нашей иконографіи, ни ея догматизма, ни ея символизма: онъ указываль лишь на связь ея съ литературой, фактически несомивниую. Такъ какъ въ засъдании профессоръ Кирпичниковъ не быль, то вивсто него, раздвияя его взгиядъ, счель нужнымъ ответить г. Арсеньеву Н. И. Троицкій. Признавая основное убъждение г. референта безспорно върнымъ, г. Троицкій заметиль ему, что его метніе одностороние: несомивино, что наша православная яконографія имфеть и сохраняеть свой характеръ-догматизма и символизма, но несомивнио также и то, что ивонографія наша стояла подъ вліяніемъ апокрифовъ. Неопровержимый факть, что въ нашихъ храмахъ встръчаются изображенія языческихъ фидософовъ и довтовъ (Аристотеля, Менадра, Гомера, Афротіана и т. п.) и извістных заыческих лже-пророчицъ Спвиллъ, -- даже на иконостасахъ. Потъ вліяніемъ апокрифическихъ сказаній и поэтическихъ вымысловъ писались даже такія иконы, какъ "Сошествіе Іисуса Христа во адъ": примъръ такой иконы г. Троицкій указаль въ коллекціи И. Силина (на выставев); на этой мконв, между прочимъ, въ уста Сатаны, находящагося предъ пастью ада, вложены такія слова: "господине аде потрудися мене ради, не отверзый врать дондеже врата адова соврушить, дверие жельзна сотрясеть Господь..." и многое тому подобное (описаніе этой иконы—далье). Что насается попечительной охраны мконографія со стороны архипастырей церкви, то и это не подлежить сомнанію для всахъ, знакомыхъ съ руссвой церковной исторіей; однако же несомивнио и то, что бывало время на Руси, когда пастыри церкви, при своей малообразованности, не строго отничали каноническое отъ апокрифическаго въ деле искусства, а въ XVI веке даже и такой ученый, каковъ быль Максимъ Грекъ, открыто признаваль, что есть люди съ собачьими головами, это--извъстные кинокефалы, столь не ръдко встръчающіеся въ древнихъ лицевыхъ рукописяхъ (напр. сборнивахъ и псалтиряхъ XIV въка, какъ напр. въ библіотенъ Кириллова Бълоозерскаго монастыря).

Общее вниманіе членовъ съвзда привлекъ сенсаціонный, по своему заглавію, реферать доцента Кіевской духовной академія В. З. Завитневича—О крести, которымь, по словамь находящейся на немь надписи, благословиль преподобный Сергій великаго князя Димитрія на борьбу съ Мамаемь. Кресть этоть имветь такую свою исторію. Онъ пріобритень на юги Россіи какимъ-то инженеромь французомь Транжеромь, который перепродаль его князю Демидову—Сандонато, а по смерти князя вдова его, кия-

гини Елена Петровна, въ числъ многихъ другихъ вещей, подарила этотъ крестъ въ церковно-археологическій музей при Кіевской духовной академін. Кресть деревянный, восьминонечный, покрытый серебранымъ вызолоченнымъ окладомъ, сохранивщимся, впрочемъ, не вполиж; на окладъ, покрывающемъ рукоять креста, выбита пунктиромъ следующая надпись: симъ крестомъ благословиль преподобный игумень Сергій киязя Димитрін на погана царя Мамая и рекг: симь побъждай врага. 13 лето 1380 августа 27 дня. Эта надинсь и дала поводъ г. Завитневичу защищать ученымъ образомъ дъйствительное происхождение этого преста отъ преподобнаго Сергія. Оставляемъ въ сторонъ нвсколькім мелкія прим'яты и основанныя на нихъ скрупулезныя соображенія референта (въ родъ того: подъ окладомъ креста найдены кусочекъ воску и зерно пшеницы, следовательно, крестъ стояль на божницъ именно южно-русса, гдъ обыкновенно вънки изъ колосьевъ пшеницы украшають икожы и т. п.); приводимъ здівсь главныя или основныя соображенія референта въ пользу подленности вреста; они суть следующія. а) Известно, что въ старяну выражение "благословить престомъ" означало нетолько осънить имъ, но и вручить его кому-либо; по этому выражение Никоновской летописи-"игуменъ Сергій благословиль престомъ князя Димитрія" можеть означать, что Сергій вручиль кресть великому князю. б) Извъстно, что царь Іоаннъ Грозный, при походъ подъ Казань, повельяъ водрузить на своемъ войсковомъ знамени крестъ, иже бъ у прародителя его государя нашего достолвального князя Димитрія на Дону. Вфронтно, заключаеть г. Завитневичь, этоть кресть тоть самый, которымь благословиль преподобный Сергій князя Димитрія Донскаго, в) Орнаменть окладатравчатый узоръ съ большими разводами, по словамъ Завитневича, имъетъ ближайшее сходство съ орнаментомъ на окладъ Евангелія князя Симеона Гордаго, 1344 г., и окладомъ иконы св. Николая Чудотворца, по преданію, келейной преподобнаго Сергія, и пр. Вотъ и все, на что можно обратить вниманіе. Такъ какъ чтеніе г. Завитневича ддилось около 2 часовъ, то уже не оставалось и времени для диспута по поводу его соображеній. Очевидно, впрочемъ, насколько достаточны его основанія, чтобы на нихъ утвердить достовърность столь важнаго факта. Что касается нашего мевнія, то, говоря совершенно безпристраство, мы признаемъ втотъ вресть поддвляей и притомъ мало умълаго фальсификатора. Дъло въ томъ, что вресть—
напрестольный, восьмиконечный, являющійся у насъ не ранъе
XVI въка; орнаменть его оклада очень далекъ отъ оклада Евангелія
Симеона Гордаго и иконы св. Николая Чудотворца, по преданію,
келейной преподобнаго Сергія, говоримъ— далекъ, несмотря на
увъреніе г. референта; надпись, сдъланная пунктиромъ, несомивнно XVIII въка; ея хронологическая дата писана арабскими
пифрами, а не славянскими буквами, и счеть отъ Рождества
Христова, а не отъ сотворенія міра; языкъ надписи, но показанію знатоковъ языка (Ө. И. Буслаева, А. Ө. Бычкова и А. И.
Соболевскаго, къ которымъ обращался г. Завитневичъ), никакъ
не ранъе конца XVII в. Что подобныя фальсификаціи возможны
и дъйствительно существують, это конечно, не требуеть доказательствъ.

По византійскимъ памятникамъ примъчателенъ интересный реферать проф. петербургского университета А. А. Павловского-Вліяніе Византіи въ южной Италги и Сициліи по церковным памятникама. Познакомившись основательно съ памятниками искусства южной Италін и Сициліи, референть пришель въ завлюченію, что церковное византійское искусство оказало здёсь громадное вліяніе, преимущественно во времена иконоборства, вогда подвергавшіеся гоненію священники и монахи переселялись въ южную Италію и приносили сюда свое исвусство: памятники этого искусства сохранились въ Калабріи, Апуліи и другихъ областяхъ. Нъкоторое время искусство византійцевъ положительно господствовало на югв Италіи, особенно въ то время, когда сюда вызывались мастера-мозаисты и здесь основались школы подъ ихъ руководствомъ, какъ это сделано было Дезидеріемъ, который основаль школу въ Монтекассено. Такое вліяніе Византіи возбуждаеть еще и еще большее уваженіе къ ея культурному могуществу.

По части церковной символики быль предложень реферать Н. И. Троицкаго—Иконостась и его символики. Признавая вполив доказаннымъ, что перионачально какъ въ греческихъ, такъ и въ русскихъ древнихъ церквахъ иконостасъ былъ въ виде невысокой преграды, изъ ряда столбовъ или колоннъ, и въ такомъ виде существовалъ до XIV—XV столетій, г. Троицкій задался

вопросомъ, подъ какимъ вліяніемъ произошла перемъна въ устройствъ иконостаса, который съ XV стольтів и досель существуетъ въ виде высокой стены, разделяющейся на три, четыре и даже на пять ярусовъ (тябль). При изследовании этого вопроса, онъ обратилъ внимание на символику иконостаса въ связи съ символикой алтаря и пришель къ мысли, что если алтарь, по православной символикъ храма, есть область ран, то иконостасъ есть художественно-символическій образь рая, такой, вакой господствоваль въ представления нашихъ цредвовъ XV-XVII стольтій. Представленіе древнихъ русскихъ людей о раз референть выяснить и опредвлить по памятникамъ древней письменности (Посланіе въ Василію игумену печерскому, XII в., духовные стихи, новгородская легенда о раз и ея параллели, житіе Варлаама и Іосафа, сочиненія Максима Грека, притчи XVI стольтія, лицевые синодики и пр.). Какъ видно изъ сопоставленія этого представленія о рав съ иконостасомъ, между ними въ художественномъ отношенім несомивнию существуєть соотношеніе вообще и въ отдальныхъ частяхъ; сладовательно, устройство ствнообразнаго иконостаса произощио подъ вліяніемъ представленій о рав. Мивніе г. Тронцкаго не встрвтило себъ возраженій. Значеніе этого мивнія состоить въ томъ, что оно ставить вопрось о развитіи иконостаса на твердую почву свято-отеческихъ возаръній на символику храма и алтаря, а не держится исвлючительно теоріи эволюціи, по которой всякое видоизмънение въ устройствъ и убранствъ храма представляется следствиемъ развития формы искусства подъвлияниемъ потребностей и условій практической жизни.

Къ числу рефератовъ, имвениять предметомъ своимъ письменные церковные памятники, относится рефератъ извъстнаго профессора московскаго университета А. С. Павлова—О подлинности исрковнаю устава св. Владиміра. Извъстно, что еще Карамзинъ, по поводу нъкоторыхъ анахронизмовъ въ текстъ церковнаго Устава Владиміра, высказалъ сомивніе въ его подлинности. Но мивніе Карамзина подверглось критикъ и ивкоторые ученые, объяснивъ, съ своей точки зрвнія, помянутые анахронизмы, "Уставъ" все же признавали подлиннымъ (напр. преосвященный Макарій, митрополитъ московскій). Въ послъднее время профессоръ московской духовной академіи Е. Е. Голубинскій, въ своей замвчательной "Исторіи русской церкви". снова подвергь вритива "Уставъ Владиміра" и высвазаль новыя возраженія противъ его подлинности. Имъя въ виду главнымъ образомъ критику проф. Голубинскаго, проф. Павловъ высказаль свое мивніе. Онь не соглашается ни съ критикомъ "Устава", ни съ защитниками его подлинности и держитси того предположенія, что св. кн. Владиміру принадлежить только главная или основная часть онаго - дарственная грамата, а другія частя "Устава" произошии поздные и составляють прибавление къ той, на основаніи также распоряженій преемниковъ кн. Владвміра. О древности текста "Устава", по мизнію проф. Павлова, бевспорно говорять древивишін выраженія и обороты рачи. которымъ трудно подыскать аналогичныя слова или сродные обороты рачи въ памятникахъ даже и домонгольской письменности и дать надлежащее объяснение. По этому поводу референтъ въ своемъ докладъ сдълалъ нъсколько филологическихъ замъчаній относительно изв'ястныхъ, но мало понятныхъ выраженій "Устава", каковы: "смильное", "пошибанье о животь" и т. п. То обстоятельство, что язывъ "Устава" представляеть не мало затруднительныхъ для истолкованія выраженій, или, вавъ выражается проф. Павловъ, "загадовъ", устраняетъ мысль о повдивишей поддвикв. Реферать проф. Павлова, повидимому, представлять краткое извлечение язъ его работы по своему весьма важному предмету, а потому и произнести о немъ наддежащій приговоръ неудобно, доколь эта работа вся вполнв не будеть издана въ печати, что весьма желательно въ скорвишемъ времени, тогда видно будеть и отношение г. Павлова въ предшественникамъ своимъ по разработит вопроса о подлинности "Устава св. Виадиміра".

Рефераты по археологіи церковной архитектуры принадлежали А. А. Титову и И. А. Шлякову, изв'ястнымъ ростовскимъ археологамъ. Г. Титовъ сообщиль о ходо своихъ работь по реставраціи древней церкви Іоанна Богослова, что въ ростовскомъ кремлю. Основаніе этой церкви восходить въ XII в'яку, а настоящій каменный храмъ построенъ митрополитомъ Іоною Сысоевичемъ "на старыхъ каменныхъ палатяхъ" въ 1683 году. Съ 1787 года втотъ храмъ подвергая запуствнію, а въ 1824 пришелъ въ окончательный упадокъ. Граждане Ростова стара-

мись поддержать эту церковь, въ особенности г. Храниловъ, извъстный любитель мъстной священной старины. Предпринятыя имъ работы по реставраціи достигли того, что въ храмъ можно было совершать богослуженіе; но по смерти г. Хранилова Богословская церковь опять пришла въ упадокъ. Тогда-то озаботился ея возобновленіемъ г. Титовъ, на призывъ котораго извъстный благотворитель ростовскій г. Кекинъ отозвался съ большимъ участіемъ и далъ средства на доброе дъло: на его богатыя средствя Богословская церковь, при постоянномъ дъятельномъ участіи г. Титова, возстановлена въ наилучшемъ видъ. Начатыя въ маъ 1888 года работы по реставраціи въ настоящее время почти уже окончены.

Реферать И. А. Шиякова ямыль тысную связь съ докладомъ Титова. Г. Шляковъ сообщилъ нъсколько своихъ соображеній о покрытіи ростовских кремлевских церквей, а главнымъ образомъ той же церкви Іоанна Богослова. Референта занималь вопросъ, какъ была покрыта церковь Богословская, по сводамъ ни-- шатромъ на четыре ската. При тщательномъ изучения всъхъ времлевскихъ церквей и по тщательномъ осмотръ сводовъ Богословской церкви, г. Шляковъ убъдился, что она имъла шатровое поврытіе. Для нагляднаго представленія ея сводовъ, г. Шляковъ демонстрировалъ сдъланную имъ самимъ модель этихъ сводовъ. Митине Шлякова нашло себт итсколько замтчаній со стороны А. М. Павлинова и Быковскаго. Разсуждан объ архитектуръ ростовскихъ кремлевскихъ храмовъ, г. Быковскій высказаль, между прочимь, что "въ этихъ храмахъ куполь и на немъ фонарь утверждаются прямо на сводахъ и на ствиахъ, а не на четырехъ столбахъ; а это есть уже шагъ впередъ въ развитіи русскаго церковнаго зодчества".

Кътой же области церковной археологіи относится интересный ресерать и А. В. Селиванова—О памятниках, вновь открытых в Старой Рязани. Производя расконки въ старомъ Рязанскомъ городищъ, гдъ уже и прежде было найдено весьма много древнихъ, цънныхъ и въ научномъ отношеніи весьма интересныхъ намятниковъ, г. Селивановъ и на этотъ разъ также встрътилъ ихъ не мало; это были вресты (наперсные и тъльные, изъ вамня и металла) образки, подвъски и пр. и пр. Въ всемъ этомъ, однако, нъть ничего такого, что было бы неизвъстно изъ дру-

гихъ раскопокъ; но по-истинъ весьма важное пріобрътеніе для археологіи, это — открытіе на томъ же городиць фундамента древивишаго хрема, по признакамъ XII в. Въ планъ храмъ имълъ престообразную форму (съ четвероугольникомъ на переврестіи); алтарная апсида троечастная; съ съверной и южной стороны-пристройки, по плану, въроятно, придълы, также съ полукруглыми апсидами; внутри главнаго корабля четыре основанія для столбовъ-колоннъ. Г. Селивановъ основательно предполагаеть, что это-древній рязанскій соборный храмъ, сожженный Батыемъ въ 1237 году. Следы пожара еще сохранились, какъ это оказалось при производства раскопокъ: тутъ встрачались не только уголья, но и куски расплавленной меди, стекла и т. п. Древность памятника свидътельствуется самой формой его строительнаго матеріала: вирпичи, напр., большаго объема (такъ называемой княжеской эпохи) и въ виде квадратныхъ, относительно тонкихъ плитъ. Описаніе открытаго фундамента древняго храма, сделанное референтомъ, вызвало разспросы о дополнительныхъ свъдъніяхъ со стороны доцента Кіевской духовной академін А. А. Димитревскаго и архитектора Быковскаго. Г. Димитревскій, осмотръвъ форму представленныхъ Селивановымъ вирпичей, призналъ ихъ тожественными съ кирпичами Кіевскихъ Золотыхъ вороть, но пожальль объ отсутствін на кирпичахъ цемента, на что Селивановъ замътилъ, что онъ представилъ кирпичи въ такомъ видъ, въ какомъ взидъ ихъ на мъсть раскопки, не подвергая намъренной отчисткъ. Г. Быковскій преддожилъ нъсколько вопросовъ относительно столбовъ, а именно: круглые они (т.-е. колонны) или четверогранные, гладкіе или съ выемками? и пр. На это г. Селивановъ отвъчалъ, что отъ столбовъ-колоннъ остались только основанія, ровныя съ почвой, т.-е. скоръе бутъ для столбовъ, имъющій впрочемъ, въ соотвътствующихъ ему четырехъ ямахъ, вруглую форму. Нельзи не отдать справедливости г. Селиванову, что онъ, не будучи, • какъ говорятъ, записнымъ археологомъ-спеціалистомъ, въ сравнительно короткое время, уже немало сдвлаль цвиныхъ пріобрътеній для археологической науки и бережно охраняеть многія изъ нихъ въ музев ризвиской ученой архивной коммиссіи.

Представленный здёсь отчеть касается далеко не всёхъ рефератовъ, имёвшихъ отношение къ церковной археологи; но

нолагаемъ, что и свазаннаго достаточно, чтобы видеть, какъ разностороние было содержание оныхъ: по сему уже можно судеть и о томъ, какъ содержательна и интересна была двятельность вевив отдиненій свізда. Но говоря о діятельности свізда, по требованию справединости нельзя не упомянуть и о тахъ недоникахъ, какія оказались въ оной. — Заблаговременно до отврытія съязда, московское археологическое Общество составило и разослало своимъ членамъ программу "вопросовъ и запросовъ, предложенныхъ, но неръшенныхъ на предыдущихъ съвздахъ". Всвхъ такихъ вопросовъ и запросовъ оказалось 329, н въ сожалвнію, нетолько изъ этихъ 329 вопросовъ и запросовъ ни одинъ не былъ решенъ, но еще прибавилось къ намъ нъсколько неръшенныхъ вопросовъ и запросовъ, изъ числа предложенных на последнемъ, VIII съезде. -- Еще боле примвчательно следующее обстоятельство. То же московское археологическое Общество для содъйствія нь разработив некоторыхъ археологическихъ вопросовъ, основываясь на предложении графини П. С. Уваровой-въ виду двадцати-пятилътиято юбилея Общества учредило три премін имени графа А. С. Уварова, выработавъ относительно ихъ соисканія темы и особыя правила". Всвкъ темъ, одобренныхъ Обществомъ, было девять. Между ними есть весьма важные вопросы, насающеся и церковной археологіи, а именно:

- 1) Въ какія времена, какія изміненія происходили въ нашей иконописи (въ шволахъ новгородской и московской) и какія нововведенія произвело въ ней вліяніе Западное, относительно рисунка, содержанія, символики и др. (въ программіз 5 тема).
- 2) Вліяніе Византійской иконописи и миніатюрной живописи на русскую иконопись и миніатюрную живопись съ X по XVII въка (6 тема).
- 3) Взаимодъйствіе иконописи и словесности народной и книжной (7 тема).
- 4) Исторія русскаго иконостаса (съ подробнымъ описаніемъ важивйшихъ памятниковъ какъ со стороны художественной, такъ и иконографической (8 тема).

Нъкоторые референты касались этихъ вопросовъ отчасти (Н. В. Повровскій—о миніатюръ, А. И Кирпичниковъ—о взаимодійствім иконописи и словесности, Н. И. Троицкій—объ иконо-

стасв), но, къ сожалвнію, никто не представиль настоящаго изслідованія по вопросу на премію по правиламъ Общества.—Съ сожалвніемъ также слідуетъ упомянуть и о томъ, что многіе члены съйзда не принимали никакого діятельнаго участія въ его ученыхъ занятіяхъ, хотя нравственно были обязаны къ тому (напр. ніжоторые депутаты и спеціалисты по извістному отдівлу археологіи, заявившіе притомъ свои "вопросы" въ программъ съззда). Вст эти факты краснорівчиво говорять сами за себя и не требують стороннихъ комментарієвъ.

За то другіе члены съвзда не только принимали двятельное участіе въ его занятіяхъ, но и принесли въ даръ своимъ сотрудникамъ свои цвиныя работы, отчасти весьма изящно изданныя. Изъ такихъ дорогихъ подарковъ заслуживають общаго серьезнаго вниманія и общей глубокой благодарности преимущественно слъдующее:

- 1) Кавказъ. Матеріалы по археологін Кавказа, собранные экспедиціями Императорскаго московскаго археологическаго Общества, снаряженными на Высочайме дарованныя средства. Изданіе посвящено Его Величеству Государю Императору. Выпускъ І-й. Москва 1888 г. Выпускъ ІІ-й. Москва 1890 г. Оба выпуска изданы подъ редакціей графини П. С. Уваровой. Въэтомъ отличномъ изданіи, преисполненномъ рисунками, есть очень не мало интереснаго и по части церковной археологіи Кавказа (напр. описанія развалинъ древнихъ церквей на Кавказъ и т. п.
- 2) Киргизы Букеевской орды. Антрополого-этнологическій очеркъ Алексія Харузина. Извістія Императорокаго Общества любителей естествознанія, антропологія и этнографія состоящаго при Московскомъ университеть. LXIII. Антропологическій отділь, гл. X, вып. 1-й. Москва 1890 г. Прекрасно изданный томъ этотъ наполненъ множествомъ рисунвовъ, отлично выполненныхъ и весьма содержательныхъ. Въ содержаніе этого капитальнаго труда входять: исторія экспедиція въ Букеевскую степь, литература о киргизахъ, исторія Букеевской орды, овіднія о распаденіи стариннаго быта киргизовъ—въ родовомъ устройстві, сословномъ устройстві, религіозныхъ представленіяхъ, образів жизни, семейномъ устройстві, судоустройстві и судопроизводстві и пр.; даліве—школьное образованіе, движеніе народонаселенія, экономическое положеніе, характеръ киргизовъ,



оизическім ихъ свойства, бользни, питаніе и пр., к пр. И здізсь для спеціалиста по церковной археологіи очень много интереснаго, собственно вь области религіозно-нравственныхъ воззраній киргизовъ и религіознаго быта ихъ.

3) Вотяки. Историко-этнографическій очеркъ. Проф. казанскаго университета Ив. Ник. Смирнова. Извъстія археологіи, исторіи и этнографіи при казанскомъ университетъ. Т. VIII, вып. 2. Казань. 1890 г. Этотъ прекрасный трудъ проф. Смирнова посвященъ авторомъ московскому археологическому Обществу. Въ своемъ изслъдованіи авторъ разсматриваетъ: исторію вотяковъ, ихъ внъшній бытъ, развитіе семейной и общественной жизни, върованія, характеръ духовной природы современныхъ вотяковъ, наконецъ присоединяетъ очеркъ литературы о вотякахъ. Безъ преувеличенія можно сказать, что этотъ весьма обстоятельный трудъ почтеннато профессора и для археолога — богослова имъетъ большой интересъ въ отдълв "о върованіяхъ вотяковъ", чему посвящены цълыхъ двъ главы (IV— V-я).

Расписныя вирпичныя избы, съ приложеніемъ семи таблицъ рисунковъ. М. А. Веневитинова. Мосвва. 1890 г. Изданіе "посвящено VIII археологическому съвзду въ Москвъ". Небольшой, но очень любопытный трудъ.—Изучая орнаментъ на ствнахъ и карнизахъ избъ въ предвлахъ тамбовской, воронежской, тульской и орловской губерній, г. Веневитиновъ находитъ въ немъ основные мотивы чисто русскихъ узоровъ (вилюшки, опояски, сосенки, звъздочки, глазки и п.), видитъ слъды традиціонныхъ поэтическихъ воззрвній, ставитъ его въ связь съ мотивами въ настънныхъ декораціяхъ каменныхъ храмовъ, напр. храма Василія Блаженнаго въ Москвъ. Въ заключеніе своего трактата г. Веневитиновъ выражаетъ увъренность, что орнаментъ кирпичныхъ избъ открываетъ новую область художественной орнаментаціи, которая съ каждымъ годомъ все болье и болье развивается въ указанной мъстности.

Понятно, что такія изданія дороже очень и очень многихъ рефератовъ. Воть почему авторамъ, за ихъ благосклонный даръ, нельзя не принести глубочайшей благодарности и нельзя при этомъ не пожелать, чтобы такое общеніе между учеными работниками на съвздахъ—къ успъху просвіщенія отечественнаго болве и болве укрвилялось.—Кромв вышеуказанныхъ, нвиоторыми спеціалистами были предложены и другіе труды по другимъ отраслямъ археологіи (напр. по отдвленію памятниковъ Востова), но они почти вовсе не имбють отношенія къ церновной археологіи; а потому мы, не говоря о нихъ, перейдемъ къ ученой обстановив събзда.

Въ отношени своей ученой обстановки VIII-й археологическій съвадь быль также гораздо счастливве предшествовавшихъ ему. Во-первыхъ, всъ засъданія съвзда происходили въ залахъ Императорскаго россійскаго историческаго музея (на Красной площади); следовательно, близъ самыхъ памятниковъ, которыми уже и теперь такъ богать историческій музей, потому что быстро пополняется памятнивами, частію пріобретаемыми за деньги, а частію-получая колленціи отъ частныхъ жертвователей. Вовторыхъ, здёсь же въ музей предварительнымъ комитетомъ съвзда была организована превосходная археологическая выставка. И при прочихъ семи съвздахъ устраивались выставки археологическихъ памятниковъ, но они были далеко не такъ общирны и содержательны, какъ выставка VIII-го съвзда въ Москвъ, которая занимала одиннадцать залъ музея. Не только все пространство этихъ залъ было наполнено многочисленными витринами, постаментами и отдельными громоздвями вещами (напр. гробницы-модели и т. п.), но и ствны ихъ были сплоть заврыты отъ полу до потолка разнородными памятниками древности. Успахъ въ организаціи этого важнаго дала объясняется необывновенной энергіей графини П. С. Уваровой и ея достойныхъ сотрудниковъ проф. Д. Н. Анучина и секретаря М. А. Общества В. К. Труговскаго. По иниціативъ графини Уваровой московское археологическое Общество обратилось ко многимъ учрежденіямъ и частнымъ лицамъ съ предложеніемъ прислать на археологическую выставку имъющіеся въ ихъ распоряженія отдальные памятники и цалыя коллекціи, при чемъ Общество расходы по пересылка оных принимало на свой счетъ. На это предложение дъйствительно отозвались съ большимъ участіємъ и многія учрежденія и частныя лица-владетели археологическихъ воллевцій. Въ общемъ выставка представляла богатую виспоненцію по всимъ отраслямъ археологіи, за исключеніемъ развів нумизматики (о которой на этомъ съвада почти

вовсе не было и помину). — Въ теченій двухъ недёль и нівсколь, кихъ дней, при занятіяхъ на засёданіхъ отдёленій съёзда, конеено не было возможности ознакомиться подробно со всёми предметами выставки, — пришлось ограничиться главнійшимъ отдёломъ по своей спеціальности. Мы, въ свою очередь, осматривали внимательно только отдёлъ церковныхъ памятниковъ и преммущественно по части иконографіи. И вообще говоря, этотъ отдёль на всей выставкі быль превосходнійшимъ. Памятники, сюда относящіеся, были размінцены преммущественно въ 2, 3, 4, 5 и 6-й залахъ. Укажемъ нівсколько характерныхъ памятниковъ, боліве пізнныхъ для науки, — въ порядків заль.

Во 2-й залъ помъщалось собраніе Тверскаго музея. Здёсь. кромъ ваменныхъ, глиняныхъ, костяныхъ, бронзовыхъ и пр. орудій, предметовъ утвари и укращеній, поміщено было много предметовъ церковно-археологическихъ: шитыя фелони, стихари. парчи, эпитрахили — съ лицевыми изображеніями на нихъ; а тавже-пелены, повровы, пояса и пр. и пр. Изъ церковной утвари представлены были паникадила, подовъчниви, водосвятная чаша и пр. Здёсь же, между прочимъ, имелись две железныя шашки юродивыхъ: каждая представляетъ собою кованый жельзный вънецъ съ перекрестіемъ обручей на срединъ, - вещи весьма редвія и для изследователя древняго народнаго быта весьма интересныя. Здесь же была выставлена богатая коллекція телесныхъ и наперсныхъ крестовъ и немало замичательныхъ иконъ. Между иконами есть шитыя шелкомъ (Успенія Пр. Богородицы, Распятія Господня). Замічательній шая на неонь, это символическая икона Распятія Господня на вътвистомъ преств, съ подписью: Древо крестное мірови спасенно на ровню месте утвержденно. Слвва отъ преста, внизу, изображенъ діаволъ въ аду, привязанный однаво в въ основанію вреста; подпись: отг древа крестна дияволь связася люта бо злоба и прелесть попрася.—За темъ въ той же зале следовали собранія Ф А. Веркмейстра, Д. Г. Бурылина, А. А. Путилова, Г. А. Алексвева, г.жи М. Айгустовой, Евреннова, въ которыхъ впрочемъ собственно церковныхъ памятниковъ было немного. Далве слвдовало собраніе И. М. Зайцевскаго. Здівсь замічательны финифтяные и эмалированные оклады, вънчики и цаты съ иконъ (эмаль бълая, голубая, синяя, зеленая), а также — вресты каменные,

мъдные, серебряные и многія иконы, между которыми есть писанная въ раковинъ (№ 32-й), ръзная изъ вости (№ 31-й), ръзныя изъ дерева, писанныя на меди и проч. Здесь же, между прочимъ, былъ выставленъ интересный "Свитокъ" (до 14 арш. длины), писанный на бумагь полууставомъ XVIII в., укращен\_ ный рисунками. Главная заставка изъ раскрашенныхъ — зеленыхъ и врасныхъ — травъ: въ верхней части ея изображено Благовъщение Богородицы (какъ на древнихъ царскихъ вратахъ); ниже-травы и цвъты, а между ними птицы, -- въ срединъ птица въ человъческой головой, на вазъ, ея тъло красное, а врела зеленыя (вакъ изображаются райскія птицы въ древнихъ лицевыхъ рукописяхъ). Въ общемъ ота заставка сходна съ заставками некоторымъ патріаршихъ грамать, но содержательнее и дучше ихъ въ техническомъ исполнения. Въ заглавии свитка изображена рука, держащая изукрашенный кругъ, а въ немъ киноварью написано: сін свитокь честный и пресвятийшій оть святихъ отець семи соборовь собранный, лкоже бы мечь на ерстики и на развратники въры Христовы христіанскія. Или яко копів обоюду остро на ажеучители і на неправо мудрствующихъ кресть Христовь. Или яко щить на раскольники церковныя (далье въ маломъ кружев) и на все собрание антихристово. Свитовъ, какъ памятникъ, имветь то весьма важное значеніе, что неоспоримо удостовъряетъ, какъ твердо и долго сохраняются по преданію типическій черты народнаго художественнаго творчества. Следующая коллекція принадлежала Т. О. Большакову. Здесь, кромъ многочисленныхъ рукописей и старопечатныхъ книгъ, также былъ выставленъ рядъ иконъ и нъсколько иконописныхъ царскихъ вратъ. Замъчательна икона "Св. Николы" въ крестчатомъ омофоръ и въдеревянномъ вънцъ, XVII в. и "Тайная вечеря", изображенная на декъ: это, собственно, верхъ царскихъ врать съ изображениемъ причащения подъ обоими видами раз... дъльно (вакъ въ кіевскихъ мозанкахъ), причемъ Св. Тъло изображено дважды въ видъ пълвго тъла человъка въ двухъ потирахъ, надъ ними по одному шестоврылатому херувиму (справа отъ зрителя херувимъ темнозрачный, слева-огнезрачный), XVI в. Здъсь же были выставлены цълын царскія двери въ видъ двухъ большихъ ивонъ, съ изображениемъ "Благовъщения" вверху, ХУПв. Рядомъ съ этой коллевціей помъщалось собраніе І. А. Хойновскаго, богатое разнаго рода памятниками, превмущественно южно-русскаго врая: было и эдёсь нёсколько вконъ (между прочимъ яшмовая икона "Крещенія Господня) и перавмутра). Наконець—замічательнійшее собраніе В. Г. Сапожникова: парчи—білая, голубая, золотая,—еранцузская, персидская и проч.; матеріи— оранцузская, нетайская, персидская и проч.; бархать—азіатской работы, итальянской, генувзкой, мавританской и проч., и проч., и проч.

Въ 3-й залъ были выставлены археологические памятники изъ иногочислевныхъ городскихъ, сельскихъ и преимущественно монастырскихъ храмовъ Россів. Здёсь мы встретили памятники ръшительно по всемъ отдъламъ церковной археологіи: нконы писанныя и шитыя, вресты напрестольные, воздвизальные, твльные, ослови, палицы, съ вышитыми на нихъ лицевыми изображеніями, и проч.; встрачались даже большія подставы для свачей, тавъ называемыхъ "тощехъ". Такова, напр., деревянная раскрашенная цилпидрическая подстава изъ приходекой церкви с. Большихъ Всегодичей, съ раскращеннымъ травчатымъ орнаментомъ и съ надинсью: 7132 (1624) года построиль сто свъщу по объщанію и Николь Чудотворцу да Зосимь и Савватью Соловвикимь приложиль Тимофьесь сынь Маныкиныхь. Въ виду того, что предметы, поступившіе на выставку изъ монастырскихъ храмовъ и разницъ, извъстны спеціалистамъ изъмногихъ описаній (напр. овисанія ризлицы ярославскаго архісрейскаго дома, прекрасно изданнаго гр. II. С. Уваровой), или, потому что такіе предметы, хотя имъють документальную древность, но не ръдки (т.-е. типъ ихъ хорошо извъстенъ), мы не представляемъ здёсь ихъ OHECAHIS.

Въ 4-й заль было помъщено отличное собраніе памятниковъ И. Л. Силина. Почтенный собиратель представиль вниманію ученыхъ богатое собраніе древнихъ рукописей, между которыми есть весьма цвиныя лицевыя (напр. превосходной работы лицевая Псалтирь). Мы превмущественно интересовались пконами этой воллении, изъ которыхъ весьма замъчательны, напр. слъдующія. Икона на декъ "О Тебъ радуется", XVI в., отлично сохранившаяся и весьма содержательная по своему рисунку. Икона "Рождества Христова" въ прорфзномъ вмалированномъ окладъ,

по характеру рисунка она имъетъ прямую связь съ миніатюрной живописью. Икона "Воскресскія Христова и сошествія во адъ", весьма замічательная въ своихъ детальныхъ изображеніяхъ. Здвсь, между прочимъ, изображены следующие моменты: а) Св. Муроносицы у гроба, б) явленіе Богородицы апостоламъ съ проповъдью о воспресении Христовомъ, въ влеймъ подпись: прінде Святая Богородица по ученикомь и проповеда воспресеніе изъ метвыхъ, в) сошествів во адъ святаго пророва, Предтечи и Крестителя Господня; г) изображение сатаны предъ львиной пастью ада, съ подписью: Ангель Господень связываеть сатану узами железными и предаеть его аду и горкимь мукамь дияволь же глагола вопість господине аде потрудися мене ради не отверзай врать дондеже врата адова сокрушить, двери железна сотрысть Господь, д) изображение воспресшаго Христа, который даетъ врестъ благоразумному разбойнику, съ надписью: воскресе Господь даде кресть разбойнику и благословении ити во царствие небесное; е) изображение разбойника предъ дверью рая, (-рай въ видъ палаты — терема, въ нъсколько ярусовъ съ окнами, овруженъ ствной съ забраломъ), съ подписью: пріиде разбойникъ ко вратомъ святаго рая и возбрани ему пламенное оружів (т.-в. херувимъ), онъ же показа ему кресть и вниде в рай (-въ открытыхъ вратахъ рая виденъ садъ съ деревьями иконописнаго райскаго стиля, т.-е. съ разноцватной листвой и т. п.); ж) изображение Спасителя въ раю, съ подписью: Господу Інсусу Христу воскресшу въ стретоша Господа благословень грядый во имя Господне; з) обращение Спасителя къ праведнымъ съ подписью: рече Господь праведным поспешницы града (sic.)... уготованное вамь царствие от сложенія міра. Ивона, очевидно, представляеть громадный интересъ для исторіи и характеристики нашей иконографіи: въ ней наглядно представляются элементы догматическій, историческій, перковно-поэтическій и апокрифическій.

Во всёхъ отношеніяхъ еще боле замечательно обширное собраніе церковно-археологическихъ памятниковъ почтеннейшагв Н. М. Постникова, занимавшихъ сплошь двё залы, 5-ю и 6-ю Если упомянутыя прежде залы представляли не малый интересъ въ церковно-археологическомъ отношеніи вообще и по иконографіи въ особенности, то собраніе г. Постникова представляєть целый музей по яконографіи; въ его громадной коллекціи выстав-

дены иконы всяких писемъ: греческаго, корсунскаго, новгородскаго, устюжскаго, московскаго, строгановскаго, монастырскихъ, ушаковскаго, каргопольскаго, троице-серіевой давры, сибирскаго, тихвинскаго, поморскаго, павловскаго, полиховскаго, архангельскаго, гуслицкаго, мотёрскаго, холуйскаго и многихъ другихъ, извъстныхъ и неизвъстныхъ. Изъ этого громаднаго собранія трудно выдълять то, что особенно замъчательно, такъ какъ почти каждая икона, въ своемъ родъ, весьма интересна или по матеріалу и техникъ, или по окладу и орнаменту, или по рисунку и самволивъ. Мы преимущественно разсматривали иконы историческаго и символическаго характера. Для характеристики представляемъ здъсь описаніе нъсколькихъ иконъ въ такомъ родъ:

- 1) Икона "Во гробъ плотоки" (№ 3125). Изображеніе представляєть четыре момента: а) Во гробъ плотски. Христось во гробъ, около него предстоять Богоматерь, Іоаннъ Богословъ, Іосноъ Аримаеейскій, Някодимъ и Святыя Жены; б) Во адъ же съ душею яко Бого. Христосъ сошель во адъ, оть Него справа Адамъ и Ева, слъва Іоаннъ Предтеча и цари Давидъ и Соломонъ; в) Въ раи же съ разбойникомъ. Спаситель у дверей рая, правою рукою указываеть на двери рая, явой держить внигу (Евангеліе?); слъва оть Него благоразумный разбойникъ, держащій въ обоихъ рукахъ кресть; 2) И на престолю бяше Христе со Описмъ и Духомъ, вся исполняя неописанный. Трічпостасное Божество: Богъ Отець на престояв, благословляеть правой рукой; съ Нимъ возсёдитъ Сынъ-Искупитель, въ вънцв, открывъ одежду лъвой рукой, указываеть правой на прободенное ребро. Съ Ними и Св. Духъ. Икона новгородскаго писана XV въка.
- с) Икона "Отрыгну сердце Мое" (№ 3118-й). Вверху небо; въ облавахъ Богъ Отецъ со исходящимъ отъ Него Св. Духомъ въ видъ голубя; справа херувимъ темноэрачный, слъва—огнезрачный. Внизу—сводъ, подъ нимъ Денсусъ: Спаситель на престолъ, направо отъ Него архангелъ Гавріилъ и Богородица, налъво архангелъ Михаилъ и Іоаннъ Предтеча. Изъ устъ Інсуса Христа идутъ двъ тонкіе золотые прямолинейные луча внизъ въ людямъ, падшимъ ницъ въ подножію Его трона. Направо отъ Денсуса палата—теремъ, въ верхнемъ ярусъ ея Давидъ съ трехугольною псалтирью; въ нижнемъ ярусъ, въ дверяхъ сонмъ дъвъ. На полъ облада подпись: Лавидъ въ пусаи воспъваето слыши дищи и

виждь и приклони ухо противъ дъвъ: приведутся дъвъ въ следо ея и ближнія ея приведутся Тебъ. Наявно отъ Денсуса палаты; въ верхнемъ ярусь Соломонъ со свистномъ: премудрость созда себъ (домъ); въ нижнемъ ярусь двъ фигуры — мужчины н женщины (м. б Іоакима и Анны); на поль подпись: принесетъ жертву Господу ходящей по пути отца слоего... возвещаетъ хвалу прекрасной отроковице премудре судя... Вниву, подъ Денсусомъ, на поль подпись: жезлъ правости жезлъ царствія твоего... возненавидьть беззаксніе"... Икона монастырскаго письма, XVII в. Очевидно, вся эта икона представляетъ въ лицахъ драматическое содержаніе 44 псалма и, конечно, взята прямо съ лицевой псалтири.

3) Икона Богородицы "прибавленіе ума" (1/2 3028). Надъ головой Богородицы полукруглый сводъ; подъ самымъ сводомъ надъ головой Богородицы три херувима; на аркъ подпись: жерувимы назиранели чистоты. Богородина съ Спасителенъ-Младенценъ. на левой Ен длани; въ золотыхъ венцахъ. Богородица въ ризе. покрывающей весь станъ съ руками и спуснающейся до стопы; по срединъ ризы три врестина; подъ стопами Богородицы лики авгеловъ (-- сила Божія); справи и слева отъ Нея авгелы --"свъщеносцы", парящіе на воздухь. Все изображеніе надъ нъкоторымъ монастыремъ. На иконъ внизу подпись: Сей честный образь Пресвятыя Богородицы Маріи званіемь чудесь ся нарицаемая прибавление ума къ житию вселенныя во Христе Інсусе судити живыхъ і мертвыхъ от емертного убійстви защищаеть і от тлетворных вытрь і от трясавиць г от озепа (н. б. овеба им озноба) і от находи зверей ядовитых і от пачков і мышць и комаров. Приточествуеть 1) изгная (sic) убійства смертнаю от Ирода въ Назаретъ градъ. 2) от Назарета в весь власти власти Давидовы Винмиемь градь. 3) Генсиманию проточь (sic) егда благоволи приіти от слезь міра печальниго облещися во свыть Бога живаго и в ризу утекающих на въки 1). 1739 году маня в 30 день сей образь писаль инумень Савватийи. Инона писана

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Это выраженіе «риза утекающих» на віки» въ приточномъ сказанія о жизни Богородины означаетъ ризу умирающих», т.-е. саван»: умирающіе называются «утекающими» потому, что въ глубокой древности тіла умершихъ иногда спускали на воду ріжи. Авт.



на старой денв. Прежде эта инона, ввроятно, была семейною, судя потому, что на поднять ен приплевны овятые: an. Ісамиъ Богословъ, Ісаниъ Кушникъ, Агіос Ісаниъ Милостивый, мученица Екатерина.

4) Икона "св. Іоанна Лъствичника, игумена Синайской горы" (незанумерована въ каталогъ). На правой сторонъ иконы изображенъ трехглавый храмъ, въ его дверяхъ св. игуменъ Іоаннъ Лъствичникъ, въ нимбъ; за нимъ соимъ иномевъ. Предъ ними, на лъвой сторонъ иконы изображена лъстница въ наклонномъ направленіи, восходящая отъ земли до облавовъ; в облакахъ Спаситель (поясное изображеніе); по ступенькамъ лъстницы три инова восходятъ на небо въ сопровожденіи парящаго ангела: верхній имокъ, уже приближающійся въ Спасителю, въ нямбъ а слъдующіе за нимъ безъ нимба; недъ лъстницей два инока падаютъ на землю; земля отверзла свои нъдра и открыла адъ: одинъ ангелъ плачеть надъ падшими иновами, а другой поражаетъ ихъ трезубцемъ; пораженнаго дьяволъ тащитъ крюкомъ въ пасть ада.

Безспорно, эти и многія подобныя, выставленныя здёсь иконы имеють неисчерпаемый научный интересь. Въ ряду иконъ здёсь помещались также иконописныя царскія двери: Х века, греческаго письма, XII века новгородскаго письма (вверху Благовещеніе: Богородица за пряжей, какъ въ Кіевскомъ Софійскомъ соборе; тайная вечеря—пріобщеніе подъ обоими видами и пр.), XIV века, также новгородскаго письма (на одной створке о агіос Василей Кесарійскій, въ кресчатой фелони, на другой — о агіос Иванъ Златоусть, въ крестчатомъ саккосе; оба святителя въ рость, съ непокровенными главами; а изображеній евангелистовъ нёть).

Встръчалось не мало церковно археологическихъ памятниковъ и въ слъдующихъ залахъ—7 и 8; такъ, напр., въ шкафахъ съ коллекціями віевскаго академическаго музея, владимірскаго древлехранилища и пр., но эти памятники или уже извъстны изъ описаній (напр. икона равноапостольныхъ Константина и Елены, энкавстическаго письма, VI—VIII в., рисунки фресокъ владимірскаго Успенскаго собора и пр.) или, при всей ихъ почтенной древности, они не представляють ничего ръдкаго. Вообще о выставив VIII археологического съвзда должно сказать, что она въ такемъ составв и полнотв една ли еще хотя разъ повторится, развъ опять въ Москвъ на слъдующемъ здъсь съвздъ. Да, Москва не только сердце Россіи, но сердце ея исторіи!

Съ глубочайщимъ уваженіемъ мы и здъсь, какъ неоднократно и во время занятій съъзда, ножелаемъ, что бы высокоталантливая и образованнъйшая графиня П. С. Уварова съ такой же изумительной энергіей продолжала трудиться плодотворно на пользу отечественнаго просвъщенія; да поможеть ей Господь находить болье и болье преданныхъ дълу—и только дълу— сотрудниковъ; да возрастають болье и болье любовь и уваженіе современниковъ и потомковъ къ русской старинъ, и въ научной мысли да воскреснеть полный истинный смыслъ безвозвратно прошедшей многовъковой жизни умнаго, трудолюбиваго и святоправославнаго русскаго народа!

Марта, 4 д. 1890 г.

Членъ Съвзда.



## ВОЗЗВАНІЯ.

I.

#### Православные!

Братья ваши по въръ, живущіе на Балтійскомъ поморьв, въ городъ Ревелъ, шлють вамъ съ этой окраины земли русской свой привъть и просять у васъ братской помощи. Помогите намъ совершить святое дъло—построить въ городъ Ревелъ соборный храмъ во ими святаго благовърнаго внязя Александра Невскаго.

Вы, православные братья, не знаете той скудости, которою отличаются наши ревельскія церкви. Во всякомъ русскомъ городь, и большомъ и маломъ, отведено храму Божію должное мъсто; за нъсколько версть можно узнать русскій городь по иногочисленнымъ куполамъ церквей и монастырей, увънчанныхъ святыми врестами; далеко вокругъ разносится торжественный благовъстъ. Ето же создалъ эти храмы? Одни построены благочестивыми царями и боярами, другіе основаны святыми угоднивами, иные—неизвъстными храмосозидателями, и всё они стоять во славу Божію, радують православное сердце, украшаются, поддерживаются и созидаются усергіемъ православнаго народа.

Не то у насъ въ Ревелъ. Съ моря ли, съ суши ли, отвуда ни подъбдете, вы не узнаете русскаго города: стоятъ высокія башни, много островерхихъ красивыхъ колоколенъ, но это все иновърческія лютеранскія кирхи. Не видать креста православнаго, не слыхать звона воскреснаго. Наши церкви тъсны, бъдны убранствомъ и такъ построены среди обывательскихъ домовъ, какъ будто существують только изъ милости и мъста для нихъ пожальли. Одна изъ этихъ церквей, освященная въ честь Пре-

ображенія Господня, называется соборомъ. Стоить это старое и убогое зданіе въ одномъ изъ узкихъ переулковъ города, ствсненное отовсюду обывательсвими домами и съ виду даже непохожее на православный храмъ.

Это зданіе, служившее прежде вирхою для шведсваго гарнязона, во время взятія Ревеля русскими войсками, было наскоро отведено подъ православный храмъ. И долго послъ того нашъ соборъ носиль на себв внышній обликь лютеранской вирхи: сверху-крутая черепичная крыша; внутри - мъсто для органа. скамейки вдоль ствиъ и могильныя плиты на полу съ ивмецкими надписями. Хотя съ теченіемъ времени много было исправлено и прибрано, но иновърный отпечатокъ сохранился и по сіе время на нашемъ первенствующемъ здъсь храмъ. Средина его занята широкими столпами, заслоняющими отъ молящихся богослуженіе; на ствнахъ нътъ иконъ, или изображеній изъ Священнаго Писанія, какія можно найти въ любой нашей сельской церкви; нътъ алтаря по серединъ, а два алтаря расположены параллельно; нътъ входа съ западной стороны, какъ того требуетъ нашъ церковный уставъ, ибо мъсто это застроено другими зданіями. Неуклюже насаженный на врышу этой намецкой постройки небольшой зеленый куполь и ютящаяся близь него маленькая кодокольня придають нашему собору и съ наружи, чуждый православному храму, иноземный обликъ.

Отчего же, спросять насъ, такъ бъдны наши ревельскія православныя церкви, отчего нътъ у насъ въ городъ подобающаго собора?

Оттого, что бъдны мы сами, православные, да не далеко еще ушло то время, когда самая въра наша была здъсь въ угнетенів и гоненіи...

Но, начиная діло доброе во славу Божію и честь Руси Святой, не удручать намъ надлежить сердце православныхъ тяжелыми воспоминаніями о минувшихъ страданінхъ родной нашей церкви, а прославлять Господа за безконечное Его къ намъ милосердіе, явленное Имъ чрезъ Своего Помазанника, обратившаго съ высоты Престола Свое Державное вниманіе на положеніе православной церкви въ Прибалтійскомъ крав и придавшаго ей рядомъ недавно изданныхъ законовъ подобающее господствующей церкви значеніе.

Возведичившееся нынъ, послъ долгаго утъсненія, положеніе здъсь церкви православной, надагаеть на насъ обязанность озаботиться и о внъшнемъ устроеніи дома Божін. Надо, чтобы исчезли и внъшніе слъды приниженія, надо, чтобы надъ городомъ Ревелемъ, какъ благодатное знаменіе торжества православія и какъ памятникъ доблестнымъ исповъдникамъ, и съ моря, и съ сущи высоко возсіялъ крестъ русскаго соборнаго храма.

Мы желали бы, съ помощью Божіею, поставить соборъ во имя святаго благовърнаго внязя Алевсандра Невскаго, съ именемъ котораго въ здъшнемъ крав соединяются дорогія для всякаго русскаго воспоминанія подвиголь русскаго оружія въ борьбъ съ измецкими рыцарями, за въру православную и цълость государственную. Мы желали бы, чтобы этотъ соборъ на въки въковъ служилъ нагляднымъ выраженіемъ благоговъйнаго воспоминанія о совершивитемся 17 октября 1883 года чудесномъ взбавлеціи благочестиваго Преемника святаго благовърнаго великаго князя Александра Невскаго, Отца и Покровителя православныхъ прибалтійскаго поморья, даржавною волею Которого адмицяя окрания вступаеть нынъ въ тъсное единеніе съ великимъ нашимъ отечествомъ.

Государь Императоръ Всемидостивъйше соизводилъ разръшить намъ обратиться къ вамъ, русскіе братья, съ просьбою о братской помощи и мы просимъ васъ, помогите!

Мы знаемъ, что и безъ насъ много просящихъ: много ходить по городамъ и селамъ нашего отечества благочестивыхъ сборщиковъ на построеніе храмовъ; ваши жертвы стекаются и къ святымъ пещерамъ кіевскимъ и къ лавръ святаго угодника Божія Сергія Радонежскаго и къ далекимъ горамъ Абона— удълите же и намъ на совершеніе святаго русскаго дъла лепту отъ достатковъ вашихъ.

Пастыри и учители цервви россійской, ежедневно возносящіе молятву къ Богу, "да освятить Онъ любящихъ благольпіе дома Его", русскіе люди на всвхъ поприщахъ общественнаго служенія, словомъ и двломъ работающіе во имя укрвпленія иден нашего народнаго самосознанія, христолюбивое воинство россійское, стоящее на стражь ввры православной, престола и отечества, люди торговые, выдвинувшіе изъ среды своей въ годину бъдствій доблестнаго духомъ нижегородскаго гражданина Козьму Минина Сухорукова, православные христіане всей русской земли изъ конца въ конецъ, — ко всвмъ вамъ обращаемся и всвхъ васъ просимъ, кто сколько и что можетъ пожертвуйте на по строеніе соборнаго храма въ городь Ревель во имя святаго благовърнаго княря Александра Невскаго.

Оть вмени всяхъ православныхъ г. Ревеля и эстляндской губерніи Высочайше учрежденный комитеть для повсемъстнаго въ Россіи сбора пожертвованій и сооруженія соборнаго храма въ г. Ревель.

Пожертвованія могуть быть пересыдаемы наи непосредственно на имя представленя комптета эстляндскаго губернатора внязн Сергія Владиміровича Шаховскаго, или вносимы въ губернскія и утадныя казначейства для доставленія по назначенію.

#### объявленія.

ВЫШЛА ИЗЪ ПЕЧАТИ КНИГА:

#### **МВАНЪ СЕРГѢЕВИЧЪ АКСАКОВЪ**

ВЪ ЕГО ПИСЬМАХЪ

#### Училищные и служебные годы

съ 1839 по 1851 годъ.

Цена обовит томамъ 4 руб. безъ пересылки; на пересылку 60 ког. Свладъ изданія въ типографіи М. Г. Волчанинова, Москва, Большой Чернышевскій пер., домъ Пустошкина. Книгопродавцамъ 25% уступки.

ТАМЪ ЖЕ ПРОДАЮТСЯ СОЧИНЕНІЯ И. С. АКСАКОВА:

"Сборникъ стихотвореній". (Съ портретомъ автора). На вел. бум. 2 руб. на обывн. 1 руб. 50 коп., на пер. 25 коп.

"Біографія Ө. И. Тютчева". (съ портретомъ Ө. И. Тютчева). На вел.

буй. 1 руб. 50 коп,, на обыки. 1 руб., на пер. 25 коп.

Статьи изъ "Дня", "Москвы" и "Руси".

Томъ І. "Славянскій вопросъ."

Томъ II. "Славянофильство и западничество".

Ш. "Польскій вопрось и Западно-Русское діло. Еврейскій Томъ

IV. "Общественные вопросы по церковнычь деламъ. Сво-Томъ бода слова. - Судебный вопросъ. - Общественное воспи-

V. "Государатвенный и Земскій вопросъ.—Статыя о нёкото-Темъ рыхъ событіяхъ".

VI. "Прибалтійскій вопрось. — Внутреннія діля Россіи. — Томъ Введение къ укранискимъ ярмаркамъ".

Томъ. VIII. "Общеевропейская политика. — Статьи разнаго содер. жанія".

Ціна каждому тому на обыкновенной бумагі: — 1 руб. 50 коп., на веленев. 2 руб. 50 коп., на пересылку — 50 коп.

Продаются въ кинжи. маг. "Новое Времи" въ С.-Петербургъ, Москвъ,

Харьковъ, Одессъ и настанціяхъ жельзныхъ дорогъ.

Тамъ же можно получать книгу "Сборникъ статей по случаю кончины И. С. Аксакова". Цена 1 руб., на пересылку 20 коп.

Ценворъ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.



Отъ Московскаго Духовно-ценвурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Марта 12-го дня 1890 года.

# СРЕДСТВА

къ

# улучшенію церковнаго пънія.

В. О. Комарова.

МОСКВА. Упиверситетская типографія, Страстной бульварь. 1890.

Оть Московскаго Духовно-цензурнаго комитета нечатать дозволяется. Москва. Февраля 27-го 1890 года.

Цензоръ селще Іоаннъ Петропавловскій.

Digitized by Google

### СРЕДСТВА КЪ УЛУЧШЕНІЮ ЦЕРКОВНАГО ПЪНІЯ.

Τό θε κριτήριον τοῦ φυθμοῦ ἐστίν ή ἀκοή.
Лонгинъ.

I.

Умеченіе п'явческой музыкой. — Причины этого увлеченія. — Протесты противъ вего встарнну и въ поздн'яймее время. —Заботы правительства о сохраненіи древняго церковнаго п'янія. — Музыкальная обработка древняго церковнаго ц'янія. — Причина неусп'яха — вліяніе западной музыки на эти работы. — Н. М. Потуловъ и строгій стиль. — Вліяніе западной музыки на ученыя работы по церковному п'янію. — Гланная причина неусп'яха — недостаточное знакомство съ живымъ церковнымъ и народнымъ п'яніемъ. — Неясныя и робкія указанія на художественность церковнихь нап'явовъ. — Причины этого — недостатокъ хоромихъ п'явцовъ древняго церковнаго п'янія и изученіе его только по нотамъ.

Нужно-ли говорить объ улучшении церковнаго пѣнія, когда тысячи, а можетъ-быть, и милліоны русскихь людей слушають пѣніе въ нашихь, особенно столичныхъ церквахъ и нетолько не возмущаются его неблагообразіемъ и искусственностью, а напротивъ, готовы раздѣлить восторги одного изъ его любителей, печатно высказанные въ 1808 г. въ слѣдующихъ словахъ: «Естьли судить о совершенствѣ вкуса, до котораго достигла теперь наша пѣвческая музыка, то кажется она получила самой высокой степень своей изящности... Такъ! Гармонія и на хладномъ Сѣверѣ во всей своей силѣ владычествуетъ, и здѣсь восхищаетъ она сердца, вливая въ нихъ сладостное утѣшеніе... И въ такомъ расположеніи души чувства текуть въ различныхъ изгибахъ голоса и наконецъ во всей полнотѣ своей производятъ то, что мы называемъ восторгомъ... Для сего и введена въ церковь концертная симфонія поющихъ голо-

совъ, чтобы по словамъ Пророка Давида пъти Богу разумно» 1). А вотъ печатный отголосовъ того-же чуть не всеобщаго увлечения новымъ пѣніемъ, принадлежащій 1888 году: «Есть много произведеній преврасныхъ, какъ по духу церковному, такъ и по простой композиціи, доступныхъ незатѣйливому хору для выполненія, чарующихъ слушателя, вызывающихъ на неподдѣльную молитву, это: Дехтярёва, Іеромонаха Виктора, Архимандрита Өеофана, Веделя и др., но придворная капелла не разрѣшаетъ пѣть ихъ въ церквахъ, и ихъ нѣтъ въ печати, кромѣ немногихъ, изданныхъ недавно СвящъГеоргіевскимъ, а только въ рукописяхъ» 2)...

Нѣтъ нужды плодить выписки. Достаточно припомнить всѣмъзнакомую картину храмоваго праздника при участіи полнаго хорапѣвчихъ. Какая тишина, какое напряженное вниманіе въ каждому звуку, когда пѣвчіе исполняють какую нибудь піэсу. Піэсакончена, — замолкли звуки послѣдняго аккорда, — въ концертѣ раздались бы крики и апплодисменты, здѣсь до этого не доходитъ, нонесомнѣнный восторгъ выражается въ отрывочныхъ фразахъ, обращенныхъ въ сосѣду въ родѣ: каково, утичними, а въдъ хорошо,
иногда въ усердныхъ поклонахъ, а чаще въ длинныхъ и оживленныхъ спорахъ въ церковной оградѣ или на улицѣ во время чтенія
шестопсалмія...

Мы далеки отъ того, чтобы строго судить подобное увлечение: для него есть много разныхъ причинъ историческихъ, психологическихъ, общественно-житейскихъ. Главная, обусловливающая значеніе и прочихъ, — это отличительная особенность музыкальныхъпроняведеній. Ни въ одномъ искусствів не иміветь такого значенія самъ матеріалъ, т. е. звуки съ ихъ качествами и взаниными одновременными сочетаніями; и нигдів наобороть такъ не трудно дать отчеть во внутреннемъ содержаніи, какъ въ музыкальныхъ произведеніяхъ. Картина, написанная отличными красками, покрытая великолізинымъ лакомъ, но пустая по содержанію, плохая по виполненію, можетъ привлечь вниманіе только маляра или другаго спеціалиста въ томъ-же родів. Не то въ музыків. Что такое напр

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Опыть вокальной или півнеской музыки въ Россіи Николая Горчакова. Москва. 1808 г.

<sup>\*)</sup> Руководство въ Ц. П. съ курсомъ элементарной теорін и очерка гармоніш сост. Свящ. Лаврентій Ивановичь Карменко. Кіевъ. 1888 г.

большой хорошій колоколъ?—Въ точномъ смыслѣ слова жимваль звяцаяй и больше ничего; а между темъ сравнительно съ его простымь, однообразнымъ гуломъ, маленькіе колокола башенныхъ часовъ, инфющіе претензію разыгрывать цёлня музыкальныя піэсы, своими жалкими: тинь, тянь только возбуждають въ дупів какую-то непріятную грусть. Не даромъ русскій народъ проявляеть столько усердія по сооруженію больших воловоловь, и здісь свазалось, кромъ, конечно, церковнаго и бытоваго значенія, музыкальное чувство нашего народа. Ибо во всей природъ и искусствъ мътт звука, который бы, при той же могучести, имель въ себе столько магкости и своеобразной гармоніи 3) Странно было бы, если бы музыкальный русскій народъ не цъниль природныхъ голосовыхъ дарованій; не удивительно, что онъ увлекался техническимъ совершенствомъ чужаго пънія до забвенія своей въры и своей народности. Въ XVI в. православные въ Литвъ толпами стремились въ нольскіе костелы слушать органа и искуссное инніе 1), а ревнители Православія: Братства Львовское, Волынское и др., принуждены были ввести музыку въ свои школы, и гармоническое пвніе даже въ свои церкви, только бы не бъжаль за нимъ народъ въ польскіе и уніатскіе костелы. 5) Это была перван встреча русскаго непосредственнало музыкального слуха съ научно выработанной музыкальной техникой Запада. То же поздиве случилось съ Великоруссами при ихъ знавоиствъ съ этимъ пънініемъ, при патріархъ Никонъ. Здъсь не было такой настоятельной нужды къ усвоенію этого півнія, какъ въ Литовской Руси, но за то и принимала Съверная Русь это искусство отъ своихъ братьевъ по въръ, а не прямо отъ Латинянъ. Такъ шло дальне да больше и дошло до настоящаго времени.

Сила Западнаго пѣнія какъ прежде, такъ и нынѣ всегда была въ доведенномъ до высокой степени качествѣ звуковаго матеріала,

<sup>· &</sup>lt;sup>3</sup>) Намъ пріятно видѣть подтвержденіе высказаннаго миѣнія у такого искрепьмиго любителя древняго церковнаго пѣнія, какъ Д. Н. Соловьевъ. Въ своемъ путемествін на Валаамъ, по дѣлу Ц. П., онъ невольно описываетъ то глубокое впечатлѣніе, какое произвель на него благовѣсть ко всенощной. Церк. Вѣд. 1888 г.

<sup>4)</sup> Въ 1571 г. ісвунты въ Вильнѣ, завладѣвъ костеломъ св. Яна украсили его иконами, ризницею, завели отпличтой органо и хоро повчихо: и начали совершать богослужение съ невиданнымъ дотолѣ великолѣпіснъ, которое привлекало вромадное число молящихся асказа стромадной. Исторів русск. церкви. Макарія т. ІХ стр. 357—359.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Разумовскій: Церк. Пініе въ Россін (стр. 207).

въ простотъ, долгой наукой выработанныхъ, пріёмовъ для передачи техническаго знанія новымъ поколініямъ. Здісь работаль не одинь слукъ, работалъ унъ, глазъ, руки. Западный певецъ, музыкантъ, композиторъ, дирижёръ являлись къ намъ во всеоружіи знанія добытаго трудами нъсколькихъ покольній, да не одного только его народа, а и другихъ западно-европейскиъ народовъ, и не однихъ товарищей по профессіи, а всей совокупности музыкальныхъ двятелей, начиная съ композиторовъ, акустиковъ, теоретиковъ до последняго рабочаго на инструментальной фабрике. Голосовая техника старой итальянской школы-это целая наука, инструментальная техника Нъмцевъ-это другая такая же наука. Теорія музыки и акустика-это уже совству науки. Не удивительно, что русскій народъ въ отношени къ западной музыкъ до сихъ поръ представляеть изъ себя Истра В. подъ Нарвою... Прибавимъ еще, что русскіе люди, съ увлеченіемъ отдавшіеся изученію этой западной науки, примънили ее къ пъснопъніямъ своего роднаго языка и внесли въ свои работы большую долю русской талантливости. Поэтому иногіе, даже изъ противниковъ новаго церковнаю пънія, слыша въ немъ свой родной славянскій языкъ, находили въ этихъ мелодіяхъ особенную выразительность и согласіе съ текстомъ. Почтенный археологь русскаго церковнаго пънія Д. В. Разумовскій хотя вообще очень мало говорить о внутренней художественности древних напъвовъ, тъмъ не менъе, въ исторіи партеснаго панія съ сочувствіемъ останавливается на выразительности некоторыхъ сочиненій этого рода, напр. «Въ художественномъ отношеніи произведенія Березовскаго — превосходны. Въ нихъ онъ разръщаетъ одну изъ самыхъ трудныхъ задачъ музыки, создавая простое вспыхъ доступное и вивств съ твиъ изящное пвије. Концерть Березовскаго не отвержи мене во время старости, двино уже причисленъ у насъ къ произведеніямъ классическимь; здёсь, въ словахъ не отвержи мене ео время старости выражена звуками молитва, -- въ музыкъ надъ словами: Бого оставило есть его, пожените и имите его, слышится описаніе злобы враговъ, — въ музывъ надъ словами: да постыдятся и исчезнуть выражается торжество надежды на Бога, сокрушающаго гордыню... Тріо Веделя -- Покаянія отверзи ми двери выражаеть мысль и глубокое сокрушение о гръхахъ. Восвлицание баритона — окажиный трепещу — какъ бы невольно и весьма естественно исходить оть сердца, проникнутаго благодатнымъ сокрушеніемъ о своихъ греховныхъ язвахъ» 6). Наконецъ самая давность существованія на Руси партеснаго нівнія, (300 літь въ югозанадной и 200 лътъ въ съверной Руси), и та его чисто-православная особенность, что оно употребляется въ церкви безъ сопровожденія музывальныхъ инструментовъ (a capella), по сравненію сь свётскимъ пёніемъ, является въ глазахъ русскихъ людей чёмъто привычнымъ, стариниымъ, чуть ли не народнимъ. Не только во время полнаго увлеченія этимъ пініемъ оно по проэкту Коммисіи духовныхъ училищъ составляло учебный предметъ въ этихъ училищахъ наравив съ обиходнымъ, 7) но даже и въ настоящее время, когда оно совершенно исключено изъ учебной программы, оно преобладаеть вы богослужебной практикъ духовно-учебныхъ заведеній. «На древне-церковные нап'явы учителя церковнаго п'внія иногда смотрять съ некоторымъ презреніемъ, называн ихъ деячковскими, сельникого и предпочитають вив партесное півніе» в). Несомнівню западная зармонія на хладном Стверт еще во всей своей силь владычествуеть.

Но съ самаго перваго появленія на Руси западнаго 'пѣнія, оно встрѣчало протесть со стороны многихъ русскихъ людей. Кієвское братство, въ началѣ XVII вѣка, называло его проклятивных и не хотѣло принимать его отъ другихъ южно-русскихъ братствъ; патріархъ Гермогенъ не могъ равнодушно слышать латинское пѣніе, доносившееся до него изъ сосѣдняго съ дворомъ патріарха польскаго востела; патріархъ Іосифъ, слыша о партесномъ пѣнія, заведенномъ у митрополита Никона, запрещалъ ему употреблять это пѣніе "). Цѣлое общество старообрядцевъ до сихъ поръ не принимаетъ этого пѣнія, и какъ бы въ контрасть ему, держится нампреннаю унисона въ исполненіи древняго пѣнія, не смотря на явное насиліе голосовъ, поющихъ верхнюю или нижнюю октаву основной мелодіи.

Въ Кіевъ, и въ съверной православной Церкви, протесть этотъ только и слышенъ былъ въ самомъ началъ. Затъмъ полтораста лътъ, или даже болъе, протесть православныхъ слышался только отъ

<sup>&#</sup>x27;) Разумовскій Ц. П. въ Россін стр. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Докладъ комитета о усовершения духовныхъ училищъ 1820, стр. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Цервов. Въдом. 1890 г., № 2, стр. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Разумовскій Ц. П въ Р. стр. 207, 209.

лицъ сочувствующихъ расколу; въ большинствъ-же новое итніе господствовало безпрепятственно.

Голоса противъ партеснаго пънія снова раздались сравнительно уже въ недавное время и не противъ всего этого панія, а только противъ той его части, гай композиторы или скорйе исполнители, слишкомъ далеко зашли въ театральныхъ и т. п. эффекэти состояли: въ совершенно произвольномъ тахъ. Крайности употреблевін богослужебнаго текста, или въ заміні его самочинными кантами и стихотвореніями, въ необывновенной вычурности наивновъ, въ исполнении композицій никвиъ не просмотрвиныхъ и не одобренныхъ, въ передълкъ и плохомъ исполнении сочинений Бортнянскаго и другихъ авторовъ, изданныхъ капеллор 10). Однимъ изъ раннихъ, но едва ли не единоличныхъ противниковъ въ самомъ началь нынъшняго стольтія быль митрополить Евгеній. На его замёчательный протесть указывають ночти всё защитники русскаго церковнаго пънія, между прочимъ квизь Одоевскій 11). Въ 60-тыхъ годахъ главнымъ борцомъ противъ врайностей этого ивнія является самъ князь Одоевскій. Онъ указаль новыя неприличія въ практикъ этого пвнія напр. «Для исполненія перковной музыка Галуппи, Сарти, Керцелли потребовались экснокіе золоса. Дворяне вавели у себя хоры, и, какъ нельзя было вводить женщинъ на клиросъ, то (что запомнять еще многіе стариви) дворовыхь д'явокь стригли, одъвали въ мужское платье и онъ пъли въ перквахъ. Эксцелениювание женскихъ голосовъ донло до того, что въ церквахъ слунатели забывались и апплодировали» 18). Онъ же обратиль внимание на то, что въ новъйшихъ сочиненіяхъ, назначенныхъ для церкви. можно на важдомъ шагу встрётить и марии, и полонезы, и менуэты и нѣмецкіе вальсы> 13).

Во всёхъ этихъ протестахъ действовало главнымъ образомъ оскорбленное религіозное чувство и желаніе сокранить уставность пёнія. Въ протесте князя Одоевскаго слышится еще и оскорблен-

<sup>10)</sup> Разумовскій Ц. П. въ Р. стр. 230 и 231.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) День 1864 г. №№ 4, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Мийніє князя В. О. Одоевскаго по вопросамъ, возбужденнымъ Министромъ Народнаго Просвищенія по д'яку о церковномъ пінін. 19 февраля 1866 г. стр. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Мивніє ки. Одоевскаго гл. IV носящая такое заглавіє: О способахъ очищенія нашей цер. музыки оть иностранныхъ элементовь и о способахъ сділать ее народною, русскою, своеобразною.

ное чувство патріотизна и народности. Мы не можеть указать въ его сочиненіяхъ такого м'яста, гді бы онъ прямо говориль, что партесное пітне—это музыка для насъ совершенно чужая, уничто-жающая самостоятельность развитія нашей духовной жизни, но на это дають ясным указанія ті м'яста нять его статей, гді онъ говорить о нрямой противоположности нашего церковнаго пітнія съ музыкой западной, которой на перекоръ исторіи и изиществу—такъ усердно старается подражать большая часть нашихъ перелагателей и такъ-называемыхъ регентовъ (), отчего древніе напітны вразныхъ переложеніяхъ обезображены несвойственною имъ новійнею западною гармонією и чуждыми діамонической гамм'я нашихъ напітновъ хроматическими сочетаніями» (15).

Тѣ же побужденія служать источникомъ протеста и въ настоящее время. Какъ прежде, такъ и теперь они вызывають со стороны правительства разныя мѣры къ улучшенію церковнаго пѣнія въ школахъ и церквахъ. Здѣсь мы видимъ:

1) Непрерывный рядъ нотныхъ изданій Св. Сунода почти полнаго круга пъснопівній древняго напівва, начиная съ 1772 г. и до настоящаго времени, 2) различные указы Св. Сунода, ограждающіе благочиніе церковнаго півнія, начавшіеся съ 1816 г. и постоянно подтверждаемые вновь, 3) исключеніе взъ программъ духовныхъ училищъ партеснаго півнія и настойчивое введеніе въ училищахъ, а въ посліднее время и въ семинаріяхъ преподаванія по изданіямъ Св. Сунода, 4) поощреніе трудовъ, относящихся къ разработкъ древняго перковнаго півнія, 5) устройство спеціальнаго училища церковнаго півнія.

Протестъ просвёщенныхъ русскихъ дѣятелей противъ крайностей партеснаго пѣнія и заботы правительства о сохраненіи древнихъ церковныхъ напѣвовъ обратили на нихъ вниманіе различныхъ частныхъ лицъ. Съ начала нынѣшняго столѣтія, мы видимъ непрерывный рядъ гармонизацій древнихъ мелодій. Изъ напечатанныхъ переложеній достаточтно указать на труды Турчанинова, Львова Ламакина, Воротникова, Потулова. А какая масса переложеній нигдъ не изданныхъ практикуется въ пѣвческой практикъ! Сколько есть любителей этого дѣла во всѣхъ концахъ земли Русской! Зна-

<sup>44)</sup> Музыкальная грамота кн. Одоевскаго стр. 7.

<sup>15)</sup> Тамъ же стр. 14.

ніе врюковой симіографіи настолько подвинулось между православными образованными людьми, что мы уже можемъ указать семь лицъ, могущихъ переводить проствише крюки на линейныя ноты, тавъ что изданіе Общества Любителей Древней Письменности: Кругъ церковнаго знаменнаго пенія, можеть иметь своихъ читателей не только между старообрядцами, но и между православными; (впрочемъ трое изъ указанныхъ лицъ уже въ могилѣ). Есть капитальныя работы по исторіи и археологіи церковнаго пінія, даже по теоріи древне-эллинскихъ ладовъ, анализъ техническаго устройства древнихъ роспъвовъ, учебники по древнему церковному пънію, записи различныхъ м'єстныхъ нап'явовъ: (Троицкой и Кіево-Печерской лавръ, Успенскаго собора, напъвовъ Московскаго, Владимірскаго Южно-русскаго и др.) Нужно ли говорить о множествъ брошюрь и статей, касающихся церковнаго пенія, въ различныхъ періодическихъ изданіяхъ, объ обществахъ, братствахъ и хорахъ стремящихся къ исполнению древнихъ напъвовъ!

Какіе же плоды принесли эти усилія для правтиви церковнаго пънія? Возбудили ли они любовь въ древнему церковному пънію въ исполнителяхъ и слушателяхъ? Улучшилось ли пъніе и чтеніе церковно-служителей? Перестало ли нравиться павческое паніе? До боли тяжело, а нужно сказать, что плоды эти невначительны. Для полной правды должно указать на то обстоятельство, что нодъ вліяніемъ толковъ о русскомъ церковномъ піни и о неприличіяхъ, вакія довволяли себ' півческіе хоры, эти послідніе, по крайней мъръ въ столицамъ, стали пъть сдержаннъе и въ техническомъ отношеніи гораздо лучше, но въ провинціи п'явческій разгуль царить еще во всей свить 16). То, что нъсколько леть назадъ было въ столицъ, теперь перешло въ большіе и маленькіе города, а затъмъ и въ села. При существующемъ направлении работъ, эти усилія могуть даже привести совсёмь не къ тёмъ результатамъ, накіе оть нихь ожидають; можеть утратиться даже то, на что главнымъ образомъ можно воздагать всв надежды.

Въ занятіяхъ древнимъ церковнымъ пѣніемъ сказалось увжеченіе той или другой стороной западной музыки. Композиторы, пачиная со временъ Бортнянскаго, а можетъ быть и ранѣе, ищутъ въ немъ темъ для сочиненій въ западномъ стилѣ, и до сихъ поръ гарио-

<sup>′6)</sup> Церк. Вѣд. № 3. 1890 г.

низують его на основаніи западной теоріи. Бортнянскій, въ своемъ проэкть о напечатаніи крюковаго пінія парадлельно съ нотнымъ изложеніемъ, прямо надіялся, что тогда всякій прилежный и занимательный півецъ, имін предъ собой полную истолкованную древнюю систему, прибігаль бы къ ней какъ къ источнику, почерпаль бы въ ней полезное и лучшее» 17), что «даже можно бы было иміть переводъ пінія сего, расположенный въ мюрть» (т.-е. разбить на такты), что «древнее пініе снабдило бы великороссійскія церкви мюрнымь и полнымь контрапунктомь».

Замічательно, что въ томъ же проекті есть одинъ пункть, который и въ настоящее время должень иміть полную силу, и показываеть въ Бортнянскомъ не одного только талантливаго музыканта, но и глубокаго мыслителя и преданнаго патріота. «Древнее пъніе бывъ неисчерпаемымъ источникомъ для образуемаго новъйшаго пънія, иміто бы участь съ древнить славяно-россійскимъ языкомъ, который породиль собственную гармонно-звучную поззію; а древнее пъніе возродило бы подавленный терніемъ отечественный ченій и отъ возрожденія его явился бы свой собственный музыкальный міръ.

Но, къ сожаленію, въ его немногихъ трудахъ, относящихся къ разработкъ древнаго церковнаго пънія, его отечественный геній быль вполнъ подавленъ вліяніемъ западной музыкальной науки, въ есобенности это отразилось на ирмосахъ «Помощникъ и Покровитель», гдѣ его стремленіе привести церковвный напѣвъ «въ мпру» обезобразило словесный ритмъ этихъ пѣснопѣній 17). Не говоримъ уже о томъ, что гармонія въ нихъ не русская, мелодическій ходъ баса грубъ, а у тенора слишкомъ однообразенъ и неестественъ, что основная мелодія упрощена до обезличенія, а верхній голосъ, постоянно поющій ея терцію, только потому и натураленъ, что онъ какъ тѣнь постоянно преслѣдуетъ основную мелодію. Только одно техническое достоинство, общее всѣмъ произведеніямъ Бортнянскаго: знаніе красоты голосовъ удержано и въ этихъ его произведеніяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>7) Азбука знаменнаго пінія старца Александра Мезенца, издаль съ объяснепіями и примітчаніями Ст. Смоленскій (стр. 26).

<sup>17)</sup> Всего ясиће это видно въ 8-мъ и 4-мъ ирмосажъ Великаго канона.

Если лучшія мысли проекта Бортнянскаго не оказали вліянія на его собственныя произведенія, то еще менве онв могли двяствовать на его почитателей. Полныхъ подражателей въ этой отрасли сочиненій у него не было; причина этого заключается, мнвнію Д. В. Разумовскаго «въ трудности (?) самой работы и можеть-быть жеданіи стать ближе къ потнымъ печатнымъ богослужебнымъ книгамъ 19). Турчаниновъ, знавшій многіе перковные напівы въ живомъ преданіи, не избъжаль общей участи. Хотя въ его переложеніяхъ основная мелодія болве сохранена, (онъ чунать ея красоту), есть у него и живые красивые обороты, въ голосахъ соцровождающихъ эту мелодію, но общая гармонія, расположеніе голосовъ, большинство мелодическихъ оборотовъ, постоянное употребленіе повышеннаго вводнаго тона въ миноръ, частое употребленіе терц-кварт-севст-акворда (какое мудреное слово), въ особенности же его оригинальныя сочиненія показывають, что и его талантъ былъ подавленъ вліяніемъ западной музывальной науки. Къ недостаткамъ въ переложеніяхъ Турчанинова нужно отнести также ихъ голосовую трудность, вытекавшую изъ назначенія ихъ для смішаннаго четырехъ-голоснаго хора, притомъ въ широкомъ регистръ, чуждомъ русской народной музыкъ.

Львовь <sup>20</sup>) и его сотрудники еще точне сохраняють церковную мелодію, но ихь гармонизація, составляя въ большинстве случаєвь подражаніе Турчанинову, разделяєть всё его недостатки, и во многомъ лишена ихъ достоинствъ. О другихъ подражателяхъ Турчанинова, за исключеніемъ разве одного протоіерея Виноградова, не стоить и упоминать: они подметили общій пріємъ его гармонизацій и следують ему чисто механически: постоянная терція основной мелодіи въ верхнемъ голосе, несколько постепенно повторяющихся оборотовъ въ басу, въ родё: 6365 135; или 6. 532 13 5 и совершенно почти однообразный ходъ тенора 3....5....3....5. Однообразіе этихъ мелодическихъ ходовъ, весьма легко усвояемыхъ слухомъ (при достаточномъ упражненіи), не мало способствовало тому заблужденію, что будто бы по обиходу могуть сраву

<sup>19)</sup> Разумовскій Ц. П., стр. 234.

<sup>- 20)</sup> О Львов'в, какъ объ оригинальномъ композитор'я и писател'я о русской мувык'я будеть рэчь впереди.

изть несколько голосовъ и также будто-бы натурально, какъ въ народномъ хорт.

Ближайшій сотрудникь внязи Одоевскаго, вполні разділявшій его взгляды, Н. М. Потуловь не быль подражателемь своихь русскихь преднественниковь вь этомъ ділі, во многомь онь быль даже ихъ противникомь и строгимь критикомь. И ему и князю Одоевскому почему-то казалось, что гармонизація древнихь церковнихь напівновь должна быть основана на правилахт «строгаго стиля». При нашемь глубокомь уваженій къ двумъ этимь нечальникамъ русскаго церковнаго півнія не хотівлось бы говорить объ этой ихъ крунной ошибкі, но такъ какъ и въ настоящее время многіе еще хотять слідовать тому же пути въ разработкі нашикъ древникъ мелодій, то, magis amica — veritas заставляєть разъяснить, что это путь самый опасный для русскаго церковнаго півнія.

Вотъ харавтерныя черты «строгаго стиля» (вавъ онъ является не въ учебнивахъ, а въ произведеніяхъ его лучшихъ представителей Palestrina. Orlando de Lasso, Croce, Anerio, Vittoria и др., нисна воторыхъ музыканты произносять съ такимъ же уваженіемъ, кавъ живописцы имя Рафаэля):

Полное знаніе красоты человіческаго голоса, совершенство гармоніи, простота модуляцій, необыкновенная тщательность работы въ точномъ соблюденія простыхъ и двойныхъ каноновъ и имитацій, ходъ мелодін большею частію ровный, плавный, сповойно-величественный. При тщательномъ исполненіи голосами подобными тімь, для коихъ они были писаны, у слушателя получается впечатлівніе сладостно-пріятное, настроеніе благоговійно-молитвенное.

Трудно было не соблазниться этой musica divina нашимъ рачителямъ церковнаго пѣнія, возмущеннымъ аріями, маршами и танцами, распѣваемыми въ нашихъ православныхъ храмахъ. Хорошее къ хорошему идетъ, думали они, источникъ нашей и западной церковной музыки одинъ и тотъ-же: пѣніе единой вселенской Церков, (до отдѣленія запада), возросшее на почвѣ греческой музыки. У насъ оно, по необразованности, осталось безъ должной обработки, а на западѣ Амвросіанскіе и Грегоріанскіе напѣвы получили достойную ихъ обработку. Тамъ легло въ основу чистое трезвучіе (reiner Dreyklang); и въ нашей древней музыкальной терминологіи есть весьма точное и выразительное слово, соотвѣтству-

ющее трезвучію *трієствествоваласіе* <sup>21</sup>), *трисоставное сладковаласованіе*. Тому-же убъжденію способствовала и діатоническая гамма преобладающая въ произведеніяхъ «строгаго стиля» <sup>22</sup>). Но ничто такъ не противоположно нашему церковному и народному пънію, какъ строгій стиль. При всъхъ его высокихъ качествахъ ему недостаєть немногаго—*жизни* и натуральной основы.

Строгій стиль-это мертвий стиль, его мелодін спокойны:- что же можетъ быть сповойнъе мертвеца? Онъ просты: - что-же можеть быть проще медленнаго речитатива на одномъ аккордъ или рядовыхъ, однообразныхъ по размиру, восходящихъ или нисходяпивхъ тоновъ ліатонической гаммы? Работа тпіательная, но это дівнствительно работа глаза и ума, а не живое творчество музывальнаго слуха. Слухъ здесь принималь участіе только въ воображеніи красоты звуковь человъческаго голоса и красоты авкордовь, поэтому и мелодія въ большинстві произведеній вышла діланная, состоящая изъ маленькихъ кусочковъ, соединенныхъ въ общирныя творенія, тольно единствомъ текста и общимъ заглавіемъ. Поэтому она очень трудно воспринимается памятыю слука и всегда исполняется по нотамъ, и чёмъ точнее, темъ дучше. Это не пеніе, а вокальная музыка: пъніе неразрывно съ текстомъ; истинный пъвепъ вдохновляется тевстомъ составленнымъ древними творцами, или онъ въ одно и тоже время творець и того и другаго. Какое же вдохновеніе могуть возбудить названія буквъ еврейскаго алфавита, положенныя въ числе прочаго, на музыку Палестриной въ ero Lamentationes Jeremiae Prophetae? Эта музыка производить пріятное, но разслабляющее впачатленіе, а въ большомъ количестве положительно можеть доводить до унинія. Это вам'втили уже первие посл'вдователи Палестрины и старались ее оживить большимъ развитіемъ модуляцій, сміною ноющих голосовь (своего рода дуэтами и тріо перемежающимися съ хоромъ), и ніжоторой театральной картинностью и выразительностью 22).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Музыкальная Грамота кн. Одоевскаго стр. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Подробите см. Церк. Пти Разумовскаго стр. 253—258. Эти страници несомитимо написани подъ вліннісмъ музикадьнихъ возгртній ки. Одоевскаго и Потулова.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Напр. въ музыкъ Soriano къ словамъ еврейской толны, требовавшей освобожденія Вараввы «Barabbam, Berabbam, Barabam....» или у него же «crucifige eum», «desceude de cruce», слышится изображеніе неистовыхъ криковъ и сар-

Уже по этому можно судить, какъ онибочна была мысль соединить гармонію строгаго стили съ нашей живой церковной 
мелодіей. На практикі это вышло еще неудачніве. Н. М. Потуловь въ своихъ переложеніяхъ поняль строгій стиль еще 
строже: тамъ допускались задержанія, проходящія ноты, нікоторыя хроматизмы (для модуляцій) и постоянная имитація—онь не 
допускаль этого: для каждой самой короткой ноты основной мелодіи 
онь строиль полное трезвучіе, желаль не допускать никакихъ хроматизмовь (но поневолів должень быль допустить), хотіль и въ 
сопровождяющихъ голосахъ строго держаться це-фа-утъ-вой гаммы, 
(но не моть однако этого соблюсти); объ имитаціи и думать не 
могь, потому что она потребовала бы разповременнаго произнесенія словь текста <sup>24</sup>), какъ это постоянно замівчаєтся въ произведеніяхъ строгаго стиля, и чего ніть вь нашемъ церковномъ півніи.

Въ результате получился необывновенно—трудный и грубый ходъ въ басу, заставляющій пёть эти переложенія въ такомъ медленномъ тэмпів, что совершенно тернется ихъ ритмическій смыслъ. Мелодія двухъ другихъ голосовъ боле удобна для пёнія, но въ высшей степени неестественна и однообразна. Гармонія строгаго стиля вполив приложима въ сеоимъ тягучинъ мелодіямъ, а наши церковные напёвы она только обезличиваеть и отнимаеть ихъ главную врасоту. Нёкоторые подражатели Потулова стараются избёгнуть указанныхъ его недостатковъ: допускають приходящія ноты, не довольствуются чистымъ трезвучіемъ, обращають вниманіе на мелодическій ходъ сопровождающихъ голосовъ, но все-таки эта работа остается чисто механической, и представляеть въ сущности упражненія въ гармоніи, жвученной по учебинвамъ западной музыки при пособіи фортеніано или гармоникорда.

Есть и еще попытка къ разработкъ древнихъ мелодій въ имитаціанной формъ. Касательно ихъ нужно сказать: 1) что это несогласно съ практикой нашего короваго древняго церковнаго пънія, не дозволяющей разновременнаго произношенія богослужебнаго текста <sup>25</sup> 2) появлявшіяся до сихъ поръ произведенія представля-

кажиовь этой толин. (Musica divina publice offert Carolus Proske. Ratisbonae 1863. Tom. IV).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Русская народная пѣсня ноказываеть, что музыкальная имитація возможна при одновременномъ произнесеніи текста. Напр. см. Оборникъ русскихъ пѣсенъ Мельгунова № 4 І-го выпуска.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Правда, во время архіерейскаго служенія прип'явь «Спаси ны Сыне Божій»,

ють тоже не болье, канъ практическое приложеніе западной теоріи канона и фуги; 3) выбирая для имитацій иногда половину или даже меньшую часть музыкальной фразы, взятой изъ древней мелодіи и проводя ее по различнимь тонамь и голосамь, представляють ивчто вадобідливое и лишенное ритма, а вообще не указывають на близкое живое знакомство съ церковными напъвами.

Вліяніе западной музыви всего менте, конечно, сказалось въ собраніи письменныхъ памятнивовъ древняго церковнаго півнія Ундольскимъ, ка. Одоевскимъ и др., а равно въ изложения витиней исторіи церковного пінія, такъ трудолюбиво и полно составленной Д. В. Разумовскимъ, несмотря на то, что это первый и единственный овыть подобнаго труда. Но въ изложении внутренией исторіи церковнаго пінія, въ снособі изученія крюковой симіографін, въ стремленін объяснить древніе нап'явы математическимъ анализомъ и т. п., несомивно сказалось томе вліяніе западной музыки, и не только музыки, но и эападной ибмецкой науки, часто мелочной, опускающей изъ виду нужное для живаго дёла и обращьющей внимание на пустяки могущие однако придать больше виду ученымъ трудамъ и блеску рефератамъ. Это вліяніе и направленіе особенно сказывается въ поздивишихъ работахъ, появленію которыхъ способствовали труды Д. В. Равумовскаго; и вообще вь томъ, что изучение цервовного пънія идеть от комца къ началу. Старинная пословица говорить: nihil est in intellectu, qued non fuit antea in sensu, а у насъ хотять, чтобы умъ рувоводнять посредственное чувстве. Не художественияя правлика даеть основу для теоріи, а разыскиваются разныя теорів, чтобы по никъ установить практику. Таковы: Теорія залинских дадовъ Ю. Арнольда, а также и аналитическій разборь строкь церковных в націвновь И. И. Вознесенскаго. Какого громаднаго труда стоило Разумовскому и Арвольду изучить техническое устройство гласовъ! Допустить даже, что все, что они добыли, совершенно върно, потому что сама. эта теорія, какъ теорія представляєть стройное здакіе, достойное греческаго ума, но вакое практическое значение для церковнаго

а также и конецъ песнопенія «Свёте Тихій....... достоннъ еси.....» поется не одновременно священнослужащими въ алтаръ, а клиромъ и народомъ въ церкви, одни еще не оканчиваютъ этого песнопенія, а другіе уже начивають, но это особенно торжественная минута въ богослуженіи изображающая то, что говорится въ Апокалипсист (Гл. IV ст. 8—11, Гл. V ст. 9—14).



пенія могуть иметь эти знанія? Како пели греки принятые оть нихъ славянами напъвы, этого ни по какимъ теоріямъ, ни по какимъ книгамъ узнать нельзя, даже, еслибы можно было перевести подлинные древніе греческіе напівы на наши теперешнія ноты, и такое пріобрётеніе было бы только половиной дёла. Напр. какое практическое значеніе для современнаго церковнаго півца можетъ имъть слъдующая теоретическая характеристика, хотя бы 4-го гласа, именно: основной ея тетрахордъ есть дорійскій, (въ современныхъ нотахъ mi, fa, sol, la, si (naturel); съ тоникою la, съ господствующими звуками ва и ті и съ окончательнымъ звукомъ mi? Все это можно выполнить, но отъ сочетанія такихъ звуковъ несомнънно получится: 1) пъснопъніе, чуждое русскому натуральному слуху, 2) мелодія можеть не имёть ни малёйшаго сходства съ тъми оборогами и ритмомъ, который свойственъ знаменнымъ мелодіямъ 4-го гласа; а новыя мелодіи, соображенныя съ этой теоріей, могуть оказаться такимь пініемь, о которомь руссвіе люди говорять, что въ нихъ нътъ ни складу ни ладу, что мы и видимъ отчасти въ нотныхъ приложеніяхъ, составленныхъ на основаніи этой теоріи. Можеть быть этими теоріями и соотв'єтствіемъ съ ними церковныхъ наиввовъ (по правдв сказать, очень сомнительнымъ) хотятъ утвердить ихъ достоинство и несомнънную древность и тъмъ возбудить уважевие и любовь къ древнему пънію? На это ножемъ отвётить словами Мезенца: великороссіяномъ, иже непосредственню выдущимь въ немь силу, никая же належить о семь нужда. А могло быть и наобороть, могли быть напавы вполнъ согласные съ этой анатомической теоріей, но лишенные всякаго внутренняго достоинства, и тогда это согласіе обязывало бы усвоять півіе антихудожественное. А во всемъ этомъ тоже виновать господствующій у насъ способъ производства пъвческой музыки, безъ участія слуха, а только глазомъ и умомъ. Кто такимъ способомъ сочиняеть музыку или гармонизуеть древніе напівы, тому легко замътить, тъ ли ноты онъ поставиль, какія назначены по теоріи, или вышель изъ пределовь назначеннаго звукоряда, точно также не трудно сосчитать, сколько разъ онъ употребиль исподствующій звукъ, — больше чёмъ другіе звуки взятаго лада, или меньше; но тому, кто руководится въ этомъ случай только музыкальнымъ слухомъ, едва ли возможно справляться съ этими таблицами. Древній гревъ конечно не быль въ такой степени механи-

ческимъ сочинителемъ музыки, но нельзя не признать, что въ происхождении различныхъ греческихъ ладовъ была механическая основа <sup>26</sup>), именно предварительная настройка киевары или другаго струннаго инструмента на извъстный ладъ. Впослъдствіи слухъ, пріученный къ этимъ ладамъ такимъ инструментальнымъ сопровожденіемъ, могъ раздичать лады и безъ помощи инструмента. тавъ что греческіе мелодисты православной Церкви могли пѣть свои творенія въ изв'єстномъ лад'в уже совершенно свободно, не справляясь ни съ теоріями, ни съ струнными инструментами. И въ русскомъ церковномъ и народномъ пѣніи есть предѣлы гласовой области, ясно сознаваемые непосредственнымъ слухомъ; напр. ни въ мелодіяхъ 7-го гласа, ни въ ихъ сопровожденіяхъ нигив не слышится тонъ si bémol, котя эта нота есть въ церковной цефаутной гаммъ и употребляется въ другихъ гласахъ поэтому невспорченный слухъ оскорбляется, когда въ механическомъ сопровожденіи основной мелодіи 7-го гласа верхними терпіями, появляется этотъ тонъ въ какомъ-нибудь голосъ. Отсюда видно, что въ настоящее время теоретпческое знаніе греческихъ ладовъ или другихъ гамиъ, совершенно незнакомых в намъ по слуху, можетъ имъть практическое приложение только въ механическому способу произволства музыки.

Вліяніе западной музыки на содержавіе внутревней исторіи нашего церковнаго півнія сказалось въ томъ, что она ограничивается главнымъ образомъ изученіемъ почерка знаменъ и различія, нанаходящагося подъ ними текста, а также въ способів изученія крюковой симіографіи тоже при участіи больше глаза, а не слуха. Отъ этого существующія пособія къ изученію крюковъ даютъ номенклатуру и начертаніе знаменъ почти безъ всякой системы, разсматриваютъ отдільно и переводять на линейныя ноты такія знамена, которыя никогда отдільно въ томъ тидю пе употребляются гг,

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Писагоръ нашель дорійскій октохордь при помощи канона (монохорда) п математическаго анализа. (Гармонизація древне-русск. Ц. П. Ю. Арнольда стр. 40—48).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Напр. сложитія, переводка съ ломкою. (Разумовскій Ц. П. стр. 270, 271. Азбука Мезенца съ объясненіями и примъчаніями Смоленскаго стр. 64—71). Сложитін въ разводахъ всегда предшествуєть или крюкъ съ оттяжкою въ значеніи четверти съ точкой, или крюкъ съ отсъкою въ значеніи осьмушки, а переводка съ ломкою имъеть за собою статью нли ключъ въ смыслё половинной ноты съ точкой, тогда ритмическій смысль этихъ знамень ясень.

такъ что соответствующія имъ ноты могуть поставить въ тупикъ человъка, желающаго при помощи этихъ переводовъ научиться пънію по крюкамъ, а музыканть пойметь ихъ совстви не въ томъ значении, въ какомъ онъ употребляются въ живомъ церковномъ лъніи: напр. первая маленькая нотка сложитіи (прил. N 1) emy покажется форшлагомъ, а переводку съ ломкой, онъ приметь за тріоль, за что принимаеть ее къ удивленію даже такой знатокъ ч врюковой симіографіи, какъ самъ издатель азбуки Мезенца 28). Тѣ же пособія къ изученію крюковой нотаціи нигдѣ почти не говорять о првеском различи крюков, тождественных по нотному значенію 29), хотя помимо живаго пінія есть на это указанія въ нашихъ старинныхъ грамматикахъ 20). Какъ видно издатели руководились той системой и тъми переводами крюковъ на ноты, какіе они встрачали въ существующихъ рукописяхъ, но что било достаточно для нашихъ предвовъ, того нельзя считать достаточнымъ для современнаго положенія діла. Наши предви въ первое время своего знакомства съ линейными нотами дёлали эти переводы еще грубъе и неправильнъе, но они обладали живымъ знаніемъ напъва и тонкостей крюковой симіографіи, такъ что въ этотъ первый періодъ знакомства съ линейными нотами, для лучшаго исполненія новыхъ роспъвовъ напр. греческаго и болгарскаго, переводили ихъ съ нотъ на крюки. Въ настоящее время для письменнаго уясненія

<sup>2°)</sup> Стр 81. На основани всего, что намъ извъство въ живомъ церковномъ и народномъ ивнін, ми можемъ сказать, что въ немъ нівть нигдів тріолета (діленія моры на три равныя части). Тамъ, гді это встрічается, напр. въ записяхъ русскихъ пісень Пальчикова, есть несомивінная ошнока. Въ этомъ півнін есть множество синконъ разрішенныхъ и неразрішенныхъ, есть другія ритмическія сочетанія, не встрічающіяся въ западной музыків и даже не рекомендуемыя западной теоріей, но тріолей мидію. Цітцесъ, осмотрівній множество древнихъ кодексовъ греческихъ мелодій въ различныхъ европейскихъ библіотекахъ, говорить, что, со времени Іоанна Дамаскина появляются тріоли и секстоли, которыхъ нізть въ рукописяхъ предшествовавшей ему эпохи, но візроятно и туть какое-нибудь недоразумініе. (Über die altgriechische Musik in der griechischen Kirche von dr. Iohannes Tzetzes стр. 20—21).

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Напр. стрвам крыжевой и голубчика тихаго, или стопицы съ очкомъ, подчашія, палки, сложитін: или скамейды, голубчика борзаго и переводки.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Напр. «стопицу съ очкомъ боль палки выгнуть или ее гласомъ поотдати», т. е. вторая изъ двухъ нотъ палки не имветъ существеннаго значенія и можетъ быть пропущена; при прнін стопицы этого сделать нельзя. Рукопись Архива Мин. Ин. Делъ № 455 и 923.

забытой врюковой нотаціи, можно частію воспользоваться дополнительными знаками современнаго нотнаго письма, или ввести новые, гдѣ существующихъ недостаточно, ибо вообще современная нота по своей дробности и раздѣльности мало достаточна для изображенія живаго русскаго пѣнія.

Впрочемъ въ виду полнаго незнакомства нашего образованнаго общества съ русскимъ церковнымъ и народнымъ пеніемъ, дорого всявое ознакомленіе съ крюковой симіографіей, а въ особенности приня печатния изданія подлинних врюкових рукописей (каковы: Кругъ церковнаго древняго знаменнаго пенія въ шести частяхъ изданный О. Д. П. иждивеніемъ А. И. Морозова, Грамматика Мезенца и описаніе древняго знаменнаго Ирмолога, изданныя С. В. Смоленскимъ), потому что не всякому желающему изучить это дёло доступны подлинныя рукописи, и требуется слишкомъ много времени, чтобы лично для себя снимать съ нихъ копін; желательно, чтобы въ такомъ же подлинномъ видъ появился «Ключъ Тихона Макарьевскаго» и многія замівчательныя объясненія знамень словами и разводомъ, встръчающіяся въ рукописяхъ эпохи, предшествовавшей Мезенцу. Знаніе крюковой симіографіи можеть оказать большую помощь живому изучению древняго церковнаго пфиія въ техъ случаяхъ, когда имъющаяся мелодія нотныхъ изданій и рукописей представляетъ какія-либо затрудненія для ея пониманія.

Другая болве важная причина неуспъха состояла въ отстраненіи отъ непосредственнаго живаго церковнонароднаго півія. Нота, какъ и всякій письменный знакъ дорога тэмъ, что она сохранила намъ многія подробности древняго напівва. Ученые дошли до чтенія іероглифовъ и влинообразныхъ ассирійскихъ надписей, но вотъ здёсь-то и есть громадное различіе между музыкальнымъ и обыкновеннымъ языкомъ. Мысли древнихъ мы можемъ понимать даже по однимъ письменамъ, а музыкальная мысль, изложенная нотами, тамъ болье красота музыкальныхъ произведеній, совершенно темна безъ живаго звука. Нуженъ колоссальный гевій, чтобы въ мелодіяхъ, изображенныхъ даже современными нотами. но нигдъ нами не слыханныхъ, отврыть ихъ художественный смыслъ. Нашъ геніальный Глинка, имфвшій долгія бесёды о церкови. пъніи съ вняземъ Одоевскимъ, могъ самъ пъть эти напъвы по нотамъ, могъ слышать ихъ отъ князя Одоевскаго или еще лучше отъ Н. М. Потулова, «знавшаго эти напъвы по синодальнымъ из-

даніямъ такъ хорошо, что едва ли была строка въ этихъ изданіакъ, которой бы онъ не зналъ наизустъ» 31). Но тотъ же геніальный Глинка, после этихъ беседъ, отправившийся въ Дэну изучать Kirchen-Tonarten, (обидная исторія), съ полнымъ смиреніемъ писалъ изъ Берлина: «я никогда не слушаль настоящей церковной музыки, а потому и не надъюсь постигнуть въ короткое время то, что было сооружено несколькими веками» 32). Знаменательныя слова! Можетъ-быть наши древніе напъвы и дождутся новаго генія, но нужно разчистить путь и для генія. Къ счастію нашему рядомъ съ нотнымъ церковнымъ пъніемъ и въ церкви и внъ церкви существовало неписанное живое народное пвніе. Изъ этого богатаго источника заимствовали многія вдохновенныя м'єста своихъ твореній не только Глинка, но и Бетховенъ. (Здёсь не мёсто указывать на тъ неправильности въ гаммовомъ и ритмическомъ отношеніяхъ, какія они допустили подъ вліяніемъ западной гаммы и однообразнаго нъмецкаго размъра). Близкое и живое изучение этого древняго, но и теперь еще живущаго въ нашемъ народъ пънія, можеть дать и обыкновенному русскому человъку возможность отврыть иногія художественныя черты древнихь церковныхь напъвовъ, если онъ, отръшась отъ своихъ знаній европейской музыки будеть учиться пъть у хорошихъ народныхъ пъвцовъ не по записаннымъ нотамъ, а самымъ простымъ, живымъ образомъ, (причемъ, конечно, запись не только не помъщаеть дълу, но и принесеть громадную пользу, такъ какъ самъ народъ не знаетъ цёны тёмъ сокровищамъ, которыми онъ владветь и съ каждымъ годомъ, подъ вліяніемъ городской цивилизаціи, теряеть ихъ болье и болье).

На художественность церковно-народнаго пънія указывали и главный его поборникъ кн. Одоевскій и нѣкоторые изъ тѣхъ лицъ, которымъ довелось заниматься древнимъ церковнымъ пѣніемъ. Но все что ни говорилось объ этой художественности слишкомъ обще и неопредѣленно. Князь Одоевскій больше надѣялся найти, чѣмъ сознаваль эту художественность, и возлагалъ большія надежды на изученіе древнихъ рукописей, думалъ, что при помощи ихъ расвроется вся полнота ея какъ въ теоріи, такъ и въ практикъ зз). Но

<sup>&</sup>quot;) День № 17. 1864 г.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Разумовскій Ц. П. стр. 246.

<sup>33)</sup> Музыкальная грамота... предисловіе.

вотъ съ тѣхъ поръ прошло уже 25 лѣтъ, а эти черты сстаются также не ясны. Болье подробныя черты художественности мы встръчаемъ въ книгъ И. И. Вознесенскаго: Большой знаменный роспъвъ». «Мотивы церковныхъ пъснопъній имъютъ характеръ отложенія земныхъ попеченій, благодатно-невозмутимаго спокойствія и примиренія человъка съ собою, Богомъ и людьми, или сердечно-благоговъйнаго умиленія предъ величіемъ, святостію и благостію Бога и небожителей, свътло высокой торжественности, или сосредоточенности и самоуглубленія, смиренія и расканнія, теплой молитвы, твердой вѣры, кръпкой надежды и преданности воль Божіей» за)

Все это върно, но эти черты относятся въ словесному содержанію перковныхъ пъснопъній, а не въ мелодіямъ самимъ по себъ. Мы съ тою цёлью и сдёлали эту выписку, что она даеть намъ поводъ теперь же указать въ древникъ напъвакъ ту именно черту ихъ художественности, вслъдствіе которой они такъ тъсно сливаются съ словеснымъ содержаніемъ пѣснопѣній совершенно различнаго характера, что кажется, будто они вызваны прямо содержаніемъ даннаго текста. Мы могли бы указать на это множество примъровъ, но укажемъ только нъкоторые: 1) 8-го гласа обычнаго напѣва: съ одной стороны стихира на Воздвиженіе: «Днесь Владыка твари и Господь славы на престъ пригвождается... заплеванія и раны пріємлеть, поношенія и заушенія, и вся терпить мене ради осужденнаго...», и съ другой стихира на Богоявленіе: «Глась Господень на водахь вопіеть глаголя: пріидите, пріимите вси, духи премудрости, духи разума, духа страха Божія явльшагося Христа.» 2) 8-го гласа знаменнаго напъва съ одной стороны пъсно пъніе, выражающее сокрушеніе о гръхахъ: «Поканнія отверзи ми двери Жизнодавче...», а съ другой побъдное, полное торжественности и величія, песноченіе «Съ нами Богъ, разумъйте языцы, и покарийтеся, яко съ нами Богъ», а между тъмъ мелодические обороты этихъ пъснопъний одинавовы. 3) Но едва ли не самый ръзкій примъръ представляетъ мелодія пасхальнаго тропаря: «Христосъ воскресе...» Мы увърены, что если дать ноты этого напъва какому-нибудь иностранному музыканту и спросить о характеръ этой мелодіи, онъ отвътить, что характерь ел сповойно-грустный, какъ бы воспоминание о давно-прошедшей счаст-



<sup>34)</sup> CTp. 7.

ливой жизни, ибо такова эта мелодін, взятал сама по себѣ. Но что же она можеть возбудить кромѣ радости, пропѣтал въ свое время и съ своимъ текстомъ? Она же и въ музыкальномъ смысмъ служить самымъ естественнымъ заключеніемъ торжественныкъ стихиръ Паски.

Въ чемъ же причина такого неяснаго сознанія, а иногда и робкаго указанія на эту художественность? (мокоторая художественность, инжоторыя укращенія 31). Думаемъ, что причиной служить то обстоятельство, что очень редко приходится слышать хорошихъ исполнителей древнихъ церковныхъ напівовь, а также и вкусъ, испорченный западнымь пеніемь. Исполнителями древи, пенія являются: 1) псаломщиви или монастырскіе хоры, 2) старообрядцы, 3) првые и наконопъ, 4) сами любители древняго перковнаго приім, обладающіе голосомъ, или владеющіе техникой какого-нибудь музыкальнаго инструмента. О лучшихъ пъвцахъ старинныхъ напъвовъ въ приходскихъ церквахъ и монастыряхъ мы намфрены говорить далье, а здысь скажемь только о большинствы современныхъ пъвповъ этой категоріи. Не говоря о многихъ, всемъ знакокомыхъ, вившнихъ недостаткахъ этого пвнія, о стремлевін многихъ изъ нихъ изображать изъ себя пъвчихъ, скажемъ о техъ, воторые по чему-либо хотять вернуться къ старымъ напъвамъ. Научиться имъ они могуть только по нотамъ.

Пъніе по нотамъ имъетъ нъсколько степеней, точно также какъ и чтеніе. Всякому извъстно, что есть чтеніе по складамъ, чтеніе бъглое съ произношеніемъ словъ, какъ они напечатаны, но безъ разумѣнія смысла и т. л., оканчивая той степенью, когда уже буквы и слова не при чемъ, а все вниманіе обращено на внутреннее содержаніе. Тъ же степени существують и въ пъніи по нотамъ.

Наблюденія показывають, что существующіе півцы рідко доходять до 2-й изъ указанныхъ степеней, т. е. останавливаются на той степени, которая соотвітствуєть чтенію по складамъ 2) Старообрядцы, правда, лучше поють по крыжамъ тіз півснопівнія, которыя чаще употребляются, а въ півснопівніяхъ, ріже употребляе-

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Намъ попятна осторожность этихъ вираженій, вытекающая изъ желанія, не подать повода нашимъ меломанамъ утвердиться въ законности ихъ стремленія искать въ церковномъ півніи только музыкальныхъ наслажденій. Наше церковное півніе есть хлібъ чистый, квасный, пшеничный,—артосъ, но не тортъ.



мыхъ, остаются на той же низшей степени; вромъ того хоровое ихъ пъніе страдаеть оть намъреннаго унисона, насилующаго голоса, одно это можетъ уже мъшать свободному пънію по нотамъ. 3) Наши пфвисскіе хоры, даже лучшіе, въ исполненіи древнихъ напфвовъ. особенно тамъ, гдъ они стараются произвести хорошее впечатлъніе на слушателей (въ концертъ), походять на иностранца, который, не зная ни языка, ни его настоящаго выговора, старается тъмъ не менве декламировать, въ большинствв же случаевъ (въ цервви) исполняють эти напавы неокотно, небрежно, какъ музыку неблагодарную, не могущую произвести выгоднаго впечативнія на слушателя, не говоря уже о томъ, что самые пріемы гармонизаціи и исполненія не соотв'єтствують музыкальному характеру этихъ півснопеній. Вкусь слушателей, воспитанный на певческой музыкі, ищеть и въ древнихъ напъвахъ тъхъ же вившнихъ искусственныхъ качествъ, какія его плѣняютъ въ той музыкѣ (crecendo и diminuendo на длинныхъ аккордахъ, тонкіе отчетливые нюансы, неожиданные переходы отъ fortissimo ка pianissimo и обратно и столь же неожиданныя модуляціи и пр. и пр.) и, не находя этихъ эффектовъ, признаетъ древнее пъніе чъмъ-то сърымъ, однобразнымъ, «грубоватымъ, не соотвътствующимъ современному развитому музыкальному слуку». Искать внутренняго музыкальнаго содержанія и внивать въ тексть піснопівній новая музыва давно уже отучила. Вотъ каково въ большинствъ случаевъ публичное исполненіе древнихъ нап'євовъ на практикъ. Что же касается самихъ любителей, занимающихся древними церковными напавами, то неизвъстно, какъ они эти напъвы исполняютъ лично для себя; но вникан въ изданные образцы ихъ гармонизацій, (о чемъ отчасти было сказано), и судя по тому, что они рекомендують изучать древніе напівы »по нотной книгь, а не на память, начинать съ нотной азоуки, съ изученія именно 14-ти звуковъ цефаутной гаммы, съ ихъпростыми и сложными интерваллами», что «учить и учиться церковному півнію вовсе не такъ трудно, какъ это можеть казаться» что «обучать древнему пенію можеть всякій, знающій ноту, (не говоря уже о спеціалистахъ, получившихъ музыкальное образованіе въ консерваторіяхъ и т. п. учрежденіяхъ)», - изъ всего этого видно, что они очень немногаго требують отъ исполнения древникъ напфвовъ.

II.

Коренние ритинческіе законы пінія, открывающієся при живомъ его изученіи. Неділимость моры.—Сравнительная дляна ноть, соотвітствующих долгимъ и короткимъслогамъ (съ удареніемъ и безъ ударенія).—Неділимость гласной.—Подтвержденіе этого закона хомовымъ текстомъ, крюковой симіографіей, ентными мелодіямы и истиннорічнымъ текстомъ старообрядцевъ.—Другіе ритинческіе законы пінія въ перковныхъ мелодіяхъ. Значеніе этихъ законовъ для практики перковнаго пінія.—Тэмвъ обычныхъ и знаменныхъ напівовь. Ходъ.—Приміры.—Характеръ древнихъ мелодій.—Единство народнаго пінія.—Значеніе перковно-народнаго пінія для самобытной русской жизни и для правственно-религіознаго воспитанія.

Не себѣ лично, а благодаря началу нашего знакомства съ церковнымъ пѣніемъ самымъ натуральнымъ образомъ, въ видѣ подпѣванія старому дьячку на клиросѣ, а въ послѣднее уже время, послѣ длиннаго промежутка увлеченія пѣвческой музыкой, благодаря знакомству съ людьми, имѣвшими возможность много слушать хорошихъ народныхъ пѣвцовъ, намъ снова удалось вернуться къ правильному слуховому изученію церковнаго пѣнія. Благодаря совѣтамъ эгихъ лицъ, исправлять свой слухъ, испорченный западной музыкой и различными теоріями, и учиться у своего музыкальнаго народа, а также разумной критикѣ личныхъ нашихъ занятій этимъ дѣломъ, (нужно сказать въ началѣ весьма труднымъ), намъ удалось только слухомъ подмѣтить и потомъ формулировать нѣкоторыя художественные черты этого пѣнія.

Въ началѣ выяснились такія черты, которыя относятся къ словесному ритму и потому могутъ-быть названы коренными ритмическими законами пънія. (Можетъ быть они имѣютъ значеніе и для инструментальной музыки, но это не имѣетъ отношенія къ нашему церковному пѣнію).

Западная музыкальная теорія, устремившая всѣ свои силы на гармонію, давно подчинившая пѣніе инструменту и самый голосъ считающая только за особый родъ инструмента, до сихъ поръ имѣетъ весьма смутное понятіе о ритмѣ. На Западѣ вопросъ о ритмю и поднять и разработывается не музыкантами, а филологами. Только филологи, увидѣвши связь открытыхъ ими греческихъ законовъ ритма съ музыкой, направили на этотъ предметъ и музыкантовъ.

Считать моры, стопы, распредълять ударенія въ стопахъ и колонахъ, намъ не представляло большаго труда, но смущало Аристоксеновское опредъленіе моры или хрочос протос 35), по той простой причинъ, что оно весьма ясно было для грека, хорошо различавшаго въ своемъ языкъ долгія и короткія гласныя, и темно для русскаго, не знающаго въ своемъ языкъ такого различія. Не совствъ было ясно и то, въ какомъ смыслт это время недталимо, ибо въ музыкальныхъ произведеніяхъ не только долгій, но и самый короткій слогь можеть иміть надъ собою нізсколько мелкихь ноть, которыя поэтому должны считаться частими этого недвлимаго времени. Вследствіе этой неясности, а также и потому, что церковные напъвы за весьма немногими исключениями (нъкоторыя ифсиопфиія болгарскаго распфва) не допускають раздфленія на стопы, а только на колоны и строфы, подробное изучение ритма было отложено. Въ тоже время, въ одномъ филологическомъ изследованіи, мы нашли новое указаніе, укрепившее насъ въ этой ръшиности. «Вокальная музыка всегда исполняется безсознательно правильно въ ритмическомъ отношеніи, тогда какъ въ неструментальной музыкъ ошибочное исполнение весьма часто» 36).

При просмотрѣ Октоиха (обычнаго кіевскаго напѣва) изданнаго Аблаискамъ, слухъ былъ непріятно пораженъ, по мѣстамъ, нѣкоторымъ несогласіемъ кіевскихъ напѣвовъ съ обычнымъ московскимъ и знаменнымъ.

Здѣсь въ первый разъ мы слуховъ замѣтили нарушеніе ритмическаго закона медплимости мдры въ ирмосѣ «Яко по суху».... на словахъ побъдную пъснь (прил. № 2); и тутъ же стало ясно что такое хро́ооҳ про́тоҳ въ нашемъ церковномъ пѣніи. Это нота речитатина (т.-е. время для нея нужное), соотвѣтсствующая большею частію слогамъ безъ ударенія; въ безлинейной симіографіи она обозначается обыкновенно: крюкомъ, стопицей и другими, равными имъ по размѣру, знаменами, а въ линейныхъ нотахъ большею частію половинной или такъ называемой бѣлой нотой, напр. (прил. № 3) въ стихирѣ «Страстію твоею Христе»..... ноты, стоящія надъ подчеркнутыми слогами соотвѣтствуютъ мдрѣ въ самомъ простомъ видѣ, а надъ слогомъ е таже мдра состоить изъ двухъ нотъ.

То же сравненіе песнопеній, помещенных въ октоих в Абламска-

эз) Время нужное для произнесенія краткой гласной, - это время неділимо.

<sup>36)</sup> Буличъ «о ритмъ» стр. 21, тамъ же мы встрътели и замъчательное изръчене Лонгина, поставлениюе эпиграфомъ въ нашей статъъ.

го, съ пъснопъніями обычнаго московскаго напъва отврыло намъ и другой ритмическій законъ, который можно формулировать такъ: въ простомъ речитативъ слов съ удареніемъ (у гревовъ долгій) должень быть не болье какь вдвое длините слога безь гударенія, (этогъ законъ не относится въ такимъ речитативамъ, гдф нъкоторые слоги имъють надъ собою по нъскольку ноть, а не по одной). Примъры нарушенія этого закона встрічаются очень часто какъ у Абламскаго, такъ и въ придворныхъ и др. петербургскихъ изданіяхь обычнаго напъва, и могуть быть объяснены стараніемъ уложить эти речитативы въ западный такть, напр. въ сгихиръ пятаго гласа «честнымъ твоимъ кре*стом*ъ Христе..... (прил. № 4). И въ московскомъ обычномъ напѣвѣ есть поведемому нарушение этого закона напр. въ пятомъ и въ шестомъ гласахъ въ третьей строкв напъва стихиръ, надъ слогомъ съ удареніемъ является нота втрое и вчетверо длиневе моры (прил. № 5) въ словахъ «услогии мя», «притупил», разоривша». Это объясняется темь, что въ более старомъ напъвъ этимъ слогамъ соответствовала группа нотъ, а впосявдствіи она была почему-то замівнена гармоническимъ сопровожденіемъ баса, и изъ группы нотъ вышла одна равная им по протяжению нота (прил. № 6 тв же слоги). И этоть законъ былъ формулированъ греками, на что указываеть и следующее мёсто въ книгъ Д. В. Разумовскаго 37) «Въ древнія времена пъвческій ритмъ имћаъ не то значеніе, какое придается ему нынів въ світской музыкь; онъ въ точности соотвътствоваль ритму самыхъ стиховъ, назначенныхъ для пвнія, долгій слогъ всегда продолжался вдвое долее краткаго слога», но такъ какъ оно было безъ всякихъ цитать и объясненій, то и не обратило на себя вниманія до тіхъ поръ, пока этотъ законъ не былъ замѣченъ слухомъ. Мы сказали, что этоть законь не относится къ такимъ речитативамъ, гдв нвкоторые слоги имъють по нъсвольку ноть; но вліяніе его сказывается и на распредъленіи этихъ группъ: въ этомъ случав точно также слышится нарушеніе этого закона, если группа смижомь длинна сравнительно съ сосъдними нотами речитатыва. Этотъ законъ также постоянно нарушается въ кіевскихъ напівахъ, изданныхъ Абламскимъ (прил. № 7). Здёсь всякому должно быть ясно,

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Ц. П. стр. 19.

насколько лучше въ московскомъ обычномъ напъвъ распредълева мелодін по слогамъ текста.

При сравнени народнаго прнія съ првискиму оказывается, что у певчих на первомъ плане номы, а у народныхъ певцовъ слово, а ноть какъ будто бы совсемъ неть: отчего между прочимъ иногда трудно записывать даже одноголосныя мелодін, прежде усвоенія ихъ на слухъ. Нъчто подобное замъчается и при сравнении пънія по крюкамъ хомовымъ съ пъніемъ по линейнымъ нотамъ; пъніе по крюкамъ истинорфинымъ занимаетъ средину. Пфніе хомовое производить непріятное впечатлівніе постояннымь нарушеніемь правильности текста, что и заставило нашихъ предвовъ въ XVII в. исправить паніе жа ржчь. Но если отрашиться отъ этой неправильности текста, то въ музыкальномъ отношеніи хомовое пініе гораздо плавнъе и звучнъе напр. (прил. № 8): такую разницу можно встрътить во всёхъ песнопеніяхъ Октоиха, Ирмолога и Правдниковъ. Примъры такого различія указывають на новый ритинческій законь, составляющій и дополненіе и обратную сторону закона о неділимости моры. Этотъ законъ можно формулировать такъ: кавъ бы широка ни была мелодія, падающая на одинъ слогъ текста, въ ней не должно слышаться бомье одной гласной; -- мора недплима по слогамь, а гласная недълима по нотамь.

Мы не знаемъ быль ли этоть законъ такъ или иначе формулированъ въ греческихъ ритмикахъ, но только этимъ закономъ можно объяснить, что наши музыкальные предки, получивше пѣне отъ столь же музыкальнаго греческаго народа, въ течене семисотъ лѣтъ мирились съ тѣмъ нарушенемъ своего языка, какое представлетъ хомовой текстъ. Хотя и принято считать первую эпоху русскаго церковнаго пѣнія съ XI—XV в. истимнортичною, хотя инокъ Евфросинъ, главный противникъ хомовіи, въ XVII в. говоритъ, что «по древнимъ харатейнымъ книгамъ было тето такоже, якоже глаголемъ,—на рѣчь» зв), но надъ з и в въ древнѣйшихъ харатейныхъ рукописяхъ стоятъ внамена, соотвѣтствующія итолой нотѣ напр. въ приложеніи къ азбукѣ Мезенца зв), въ № 1, въ крюкахъ ввятыхъ изъ Ирмологаа XII в. стоитъ стиръла громная надъ в, а въ № 2¦ статъ, заканчивающая кулизму надъ з. Могли ли полу-

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Разумовсый Ц. П. Стр. 76.

<sup>39)</sup> Изданіе Смоленскаго.

гласныя буквы сохранить свою краткость, свойственную имъ въ обывновенной ръчи, при поміш по такимъ нотамъ?

Съ этимъ ритмическимъ закономъ какъ нельзя болъе совпадаеть вся врюбовая симіографія, гдё надъ гласной, или въ старыхъ рукописяхъ надъ полугласной, стойть не более одного знамени; (имъемъ въ виду мелодіи Ирмолога, Октоиха и Праздниковъ. О крюкахъ обихода мы не говоримъ, потому что его напъвы не такъ древни по рукописямъ и имъють иное построевіе мелодіи). Греви, передававшіе Славянамъ свои церковные напівы, несомніно понимали (теоретически или практически, это все равно) художественные законы, присущіе этимъ напівамъ. То было цвітущее время греческаго пънія, когда оно геніемъ Іоанна Дамаскина, его сотрудниковъ и учениковъ было доведено до высокой степени полноты и совершенства. На сколько тогда цінили художественность этихъ твореній, можно видъть изъ житія преподобнаго Іоанна Дамаскина. Вспомнимъ только одно, именно: когда старепъ, его руководитель, запретиль ему писать, то «Преблагословенная Дева явися старцу въ нощивмъ виденіи, глаголющи: вскую заградиль еси источникъ, сладкую и изобильную воду источати могущій... остави тещи источнику, потечеть бо неоскудно и всю протечеть и напоить вселенную... Той бо пріиметъ пророческую гусль, давидскій псалтиръ и восноетъ пъсни новы Господу Богу и превзыдетъ пъсни Монсеовы и ликованія Маріина.., той херувимскимъ подражати вмать воспеваніямь». Поэтому не удивительно, что Греви, просвётители Славянъ, желали во всей полнотъ передать имъ это сокровище, и, не зная вполив фонического строенія славянского языка и его просодіи, (до сихъ поръ очень подвижной), а можетъ-быть и не имъя на то достаточно времени, допустили врайность въ употребленіи полугласныхъ буквъ, въ то время можетъ-быть не им'ввшихъ такого ръзваго отличія отъ гласныхъ, вавъ теперь: ибо въ тъхъ же харатейныхъ рукописяхъ попадаются слова, состоящія изъ однихъ полугласныхъ напр. дъмъсъ, которое не только пропъть, но и произнести ватруднительно.

Между рукописями Румянцевскаго музея есть рукопись, относящаяся въ XVI в., гдё въ трекъ бесёдахъ какого-то древняго мастера предложено объяснение: въ 1-ой лицъ и попёвокъ, во 2-й онтъ, а въ 3-ей отдёльныхъ крюковыхъ знаменъ 40). Начало 3-ей

<sup>••) № 991.</sup> Въ этой рукописи замъчателенъ порядокъ изложенія, совершенно

бесёды слёдующее: «Засимъ хвалу воздадимъ Содётелю введшему ны во вторую беседу и наставльшему приложити къ первейшей бесёдё совершенную красоту спречь Оиты. Сущихъ ихъ числохъ 67-ю; и уже о сихъ прочее беседование отлагаемъ и, воставше, во вратомъ приближихомся и еще мало, разшествія ради любовна паче же духовна, да изглаголемъ: како которое знамя именемъ зовется порознь». Въ этомъ вступленіи давно обратило на себя внимание выражение совершенная красота. До отврытия ритмичесваго закона, о которомъ здёсь идеть речь, намъ было непонятно, въ чемъ состоитъ совершенная красота онтныхъ мелодій; теперь. по врайней мёрё относительно нёкоторыхъ изъ нихъ, намъ эта красота нѣсколько открывается: Мелодія ихъ, при всей своей широтъ, не противоръчитъ указанному ритмическому закону. Этимъ мы вовсе не хотимъ сказать, что только въ этомъ и заключается ихъ красота. Будеть время, когда правильное отношение въ нашимъ древнимъ напъвамъ дасть возможность замътить и другія ихъ музывальныя достоинства, можеть быть гораздо высшія сейчасъ указаннаго.

Истинноръчныя рукописи, употребляемыя старообрядцами, и печатный кругъ О. Д. П. не чужды остатковъ хомоніи: буква й очень часто имъетъ надъ собою длинныя ноты, такъ что должна произноситься за u, неръдко такія ноты появляются надъ z и z.

Не будемъ говорить подробно о другихъ ритмическихъ законахъ, касающихся послъдованія музыкальныхъ предложеній, періодовъ, колоновъ и строфъ, т. е. о томъ, насколько эти законы соблюдены въ древнихъ церковныхъ напъвахъ. Такая аналитическая разсудочная провърка можетъ только мъшать непосредственному ихъ пониманію при помощи слуха. Насколько удовлетворительна для слуха понятная намъ часть этихъ пъснопъній, видно изъ того, что мы до сихъ поръ не могли просмотръть (пропъть) болье одной страницы «нотныхъ приложеній И. И. Вознесенскаго» 41) къ его сочиненію о знаменномъ распъвъ. Слухъ требуетъ продолженія напъва, а онъ обрываются на полсловъ и въ словесномъ и въ музыкальномъ отво-

обратный порядку посл'ядняго времени; начинается съ двять, какъ самаго простаго и понятнаго и оканчивается объясненіемъ отд'ядьныхъ знаменъ.

<sup>41)</sup> Мы вовсе не хотимъ сказать, что лакая многосложная рабога не имъетъ значенія для познанія перковнаго пънія, мы только жалъемъ, что принятый порядовъ не даетъ возможности воспользоваться этимъ трудомъ безъ насилія слука.

шеніяхъ, тогда какъ строки этихъ напъвовъ въ полныхъ пъснопъніяхь такь натурально следують одна за другой, что ни вставокь ни механическаго разделенія не допускають. Строки обычныхъ напівовь не всегда согласуются съ текстомъ півснопівній въ томъ отношеніи, что приходится начинать напівь, когда мысль текста кончается и наоборотъ, конечная строка совпадаеть съ началомъ новой иысли, напр. стихира на Сретеніе: «Глаголи Симеоне»: здесь приходится повторить первую строку напава нада словами. «видаха бо Спаса моего», заканчивающими предыдущую мысль. И желательно было бы иногда дополнить напавъ новой строкой или повторить одну изъ существующихъ въ напъвъ, но связь этихъ строкъ настолько крапка, что намъ эта попытка до сихъ поръ не удавалась. По этой же причина начинающие учиться панию постоянно ошибаются, когда конечная строка напъва, по размъру текста должна следовать не за той средней строкой, съ которой она имфеть самую натуральную связь въ музыкальномъ отношении: напр. въ 6 мъ гласт за второй строкой, отчего эта последняя имтетъ два вида въ этомъ напѣвѣ.

Если мы говоримъ объ этихъ ритмическихъ законахъ, то вовсе не за тъмъ, чтобы положить ихъ въ основу практическаго изученія древнихъ напъвовъ, а потому, что «законь преступленія ради приложися». Увлеченные гармоніей западной музыки, мы потеряля непосредственное ощущение этихъ ритмическихъ законовъ, постоянно нарушаемыхъ въ мелодіяхъ новаго церковнаго пінія, составленныхъ подъ вліяніемъ инструментальной музыки тактовыхъ дёленій и т. п. Эти нарушенія такъ многочисленны, что нізть пужды приводить примъры; ихъ можно отыскать не только на каждой страницъ новъйшихъ сочиненій, но и въ чисто вокальныхъ произведеніяхъ строгаго стиля. Но стоить указать на разкое и потому всвиъ понятное нарушение закона о повышении и понижении. Примъръ нарушенія этого закона находится также въ Октоихъ Абламскаго. Здёсь воскресный тропарь 3-го гласа «Да веселятся небесная» расп'ять только первою строкою нап'ява и поэтому представляетъ рядъ вопросовъ безъ всякаго отвѣта (прил. № 9). 42) И въ

<sup>42)</sup> Въ обычномъ московскомъ напъвъ подобное нарушение встръчается: въ тропаряжъ 8-го гласа (греческаго распъва) и въ пъснопъни «Се женихъ грядетъ въ полунощи» (кіевскаго распъва). Замъчание И. И. Вознесенскаго, что тотъ же

древнихъ церковныхъ напъвахъ есть отступленія отъ этихъ законовъ (напр. делимость моры передъ онтами, делимость моры и гласной въ хамило надъ двумя слочинями) вызываемое, какъ выражается Мезенецъ, своимъ нампъреніемъ, т. е. особеннымъ требованіемъ музыкальнаго слуха; а постоянныя нарушенія тіхь же законовь въ новъйшемъ пъвіи могуть быть объяснены единственно порчею слуха и полнымъ пожертвованіемъ текста отвлеченной музыкъ. Всъ указанные законы имфють чисто отрицательное значение: нарушеніе ихъ ослабляеть силу художественности впечатлівнія, но одно механическое соблюдение ихъ, также вакъ и орфографія словесныхъ произведеній, еще не ручается за художественность. Мы говоримъ тавъ подробно объ этихъ законахъ изъ желанія хотя бы теоретическими соображеніями возбудить интересъ въ изученію нашихъ древнихъ напъвовъ, когда непосредственный слухъ (испорченный западной музыкой) не въ состояни опенить ихъ художественности. Въ этомъ случав мы следуемъ примеру А. О. Львова и Ю. Н. Мельгунова, которые также указывали на эти законы; но первый А. Ө. Львовъ въ приложении къ правтивъ воспользовался ими совершенно механически 48) и доказалъ только то, что его произведенія, ваписанныя безъ тактовыхъ дёленій, ничёмъ не отличалотся отъ такихъ же произведеній, надисанныхъ съ чертами, т. е. ни тъ ни другія съ древнимъ церковнымъ пъвіемъ не имъютъ ничего общаго; одно дело-умомъ понять эти законы, другое делоисправить свой слукъ сообразно съ ними. Ю. Н. Мельгуновъ несомнънно возбудилъ большой интересъ своими указаніями на своеобрзную гармонію и ритинческую структуру записанныхъ имъ народныхъ песень; но конечно не эти теоретическія указанія, а сама фотографически върная запись народнаго творчества и его цечатныя изданія дороги для основъ русской музыки. Поэтому нельзя не ножальть, что мы не видимъ въ печати продолженія его работъ въ этомъ направленіи. Лаже сважемъ болье, одна запись и изданіе

недостатокъ иметъ песнопеніе: «Благообразний Іосифъ» (Болгарскаго распева), распетое будто бы «только одною строкою» (Знаменный роспевъ стр. 83)» не върно: въ немъ дей строки: напр. «съ древа снемъ пречистое» первая, (повышеміе), «тело твое»—вторая (пониженіе).

<sup>43)</sup> Онь самь очень наивно объясняеть «механизм» сочиненія нотт сообразно прозацискому ритму». О свободномь ритмів. (стр. 10—11).

1. Размышленія є сущности хрыстіансью водь соди. Н. Сергісвскаю. М. 1863 POJANOTCH CATE AND POLICE "IlpaBocziaBriaro 30 к.

П. Въчная жизнь. Пувличныя

И. Серпіевскаго. М. 1865 г. Ц. 25 к. 20 R. III. Countehin Aperhand xpuctin Chux 3 аагора, Өеофияа Антіохійскаго, вагора, Ософиян Антиканом Сраси кійскаго и Мануція Фелькса. И Запы пійского и Минуція Фалькев. П. П. Вара в съ пересылко з о 1 г. П. П. STEELE Цвва 1 р. 25 к., съ нересыяко № 1 VI. Сочиненія св. Иринея Ліоне жаго. VI. Сочинения св. принек люне — паго. 1. Отрышки паза утрачени — таза со — м. 1871 Пан → за со — Epstin оей. П. Отрышки иза Гранени — Хъ сости HPCOOPUSECHORISMO. MAINTAIN PYONE STRUCK H. H. HPOMONOHOGO. M. 1872 TORRISMO. M. 187 VI. Чудеса Господа иншего меуса VI. Чудеса Господа минего меуса примачанія въ евангольскомъ и окабетно дублинскиго ап. арамачанія въ свангельском темпеством денаме А. З. Зиновыском, Моск на. 1883. ти. Изъ ленцій по церковному праву. Term H. R. Corologa, Bon. I. Brezerie Brid. R. 1 p., ca nepec, 1 p. 20 k. BABYER'S II. CROTEME RANDHIVE OF REAL PROPERTY OF MARINE 2 Banyurs ... University Manual Control of the Contro VIII. Ересн и расколы первых в ТРЕХЪ WIII. Epeca a packona neposixa per la packona neposixa per la packona neposixa per la packona neposixa per la packona per la p A. M. Haganiono-Hagmonona, II. 2 D. C. IX. 3a AbaAuath Att b Chaulehet 122 (Ta Part of American Commence of the Commence of t REST P. Hand 75 Roy Ch Reported Actions AL Teopia Apeade-Pyccharo 4ephoemaro Communic Home Apende-pycokaro Hepko September 10 min Amanga Managa Manag Countrine HOpin Aphosisson Mockins, 1880 **S**PB

THY

## ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНТЕ

## ВЪ 1890 ГОДУ ИЗДАЕТСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ Подписная цена на годовое изданіе съ пересы до по

Подписка принимается: въ Москов, у редактора журнала отојерея при церкви Осогове Севе, у редактора журнала протојерен при церкви Феодора Студита, у Никитских в по-Россія 7 руб., за границею 8 руб. роть, П.А. Преображенскаго и у изиветных книго продавлевы.
Въ Петербурнъ — къ кинист въ Петербурга — въ книжномъ магазинъ Тузова. Иногородные благоволять адресоваться исключительно

редакцію «Православнаго Обозрівнія» въ Москвв.

Просимъ обратить особенное вниманів; желая облегить полиеніе перговить пополненіе церковныхъ библіотекъ и бабліотекъ учеблить заведеній дуковнаго въдомства и министерства народиаго просв'ященія, для голь просвъщенія, для конхъ «Православное Обозр'вніє» рекомендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православия» го Обозренія находить возможными доставить подпять намъ это изданіе за 1878, 1881, 1882, 1883, 1884 и 1886 п. по следующимъ пониженнымъ ценамъ: для выписывающих егза одинъ какой-либо годъ-пять руб., за двя года семь руб.; за три-десять руб., за четы ре-принам руб., за пять лёть — семнадиамь руб. за шесть л двадиать одина руб. съ пересылкою.

Экземпляры «Правосл. Обозр.» за 1836 и 1887 разошлись; за 1888 и 1889 года остается прежная -

## ВЪ РЕДАКЦИИ МОЖНО ПОЛУЧА

Оставшиея въ небольшомъ воличества визема мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ перево. и примъчаніями къ никъ свящ. П. А. Преобра съ пересыякою 2 р.-Кромъ того:

1) Уназатель къ "Православному Обогранцо 49тъ 1860-1870 гг., состанденный П. А. Ес Уназателя 75 и., съ пересъвляюю 1 р.

2) Псилтирь из новомъ славинскомъ перево 2) Податирь из новим в нови Московска год не в наменена год врхиения спона Московска год на Цвиа 50 воп.

Редакторы-издантель прот. П \_ Проброжноть

Ота Московскаго Духовио-пена IMRS 6-10 288 1890 vota. The State of the S