

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







OSLAVNOE 40BOZKENIE PABOCJABHOR OBOSPBHIR 18891460 Январь. CO JEPHAHIE: -ПОУЧЕНИЕ ВЪДЕНЬ РОЖДЕСТВА ХРИСТОВА. Преосвящениято Никанора, архіспискова херсонскаго в одесскаго. WICTO TETOBERA BO BOEARHRON ... наго понимания истории

щкой богословской лить-

ЛАВЫ, Прот. М. М. Воздви-

ТРОП. ФИЛАРЕТА НА ПОСЛЕДской иЕРКВИ ФИЛАРЕТА АРХІЕНИС-

ROHA ЧЕГИНГОВСКАГО. A. A. ВЕЛИСВВ.

-новал творги происхождения міра. С. С. Разгодева.

-СЛОВО НА ДЕНЬ ХРАМОВАГО ПРАЗДНИКА ВЪ ПЕРКВИ ИМПЕ-PATOFCRAFO XAPLEOBCEAFO VHHBEPCHTETA, Hpor. B. M. Дебротворскаго.

пистма къ почившему въ воза високопреоский ма-EAPIN MUTPOHOLHTY MOCKOBCROMY

о кинга для для йлгей русскаго народа. Р. К.

-изаувотня в ЗАВРБТКИ: Статистическія даника шть отчета г. оберьпритира Св. Степода за 1856 года. — На вапросу о приходеной базатооприменяють. — Эта меню пременя, — Оболькентя,

MOCHBA.

Упиверскиетская типографія, на Страстиомь бульк.

131.49922

«Православное Обозрѣвіе» выходить ежемъсячно книжками отъ 12 печатнихъ листовъ и болъе. Подпис ная цъна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ деставкою в домъ въ Москев и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полние экземиляры «Православнаго Обозрѣнія» за преж ніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ пѣнамъ: 1861, 1862, 1863 годы — по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866, 1868, 1869, 1871, 1872, 1873 1874—по 3 руб. безъ пересылки, а за одиннадцать лѣтъдвадцать восемь рублей. На пересылку прилагается за кадый годовой экз. за 8 ф., а за 11 лѣтъ — за 80 фунтовъ по разстоянію.

### Отг Моской за каждый

### 63U MILEMEN

До Або 12 к. Акмолъ 18 држинелен 15 к. Баку 16 к. Благовъщения Вильно 9 к. Витебска 6 к. В положения Вологам 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Варкаго ... 10 в. Гельсингоорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Еп. ринодара 10 к. Екатериносдава 14 к. Елисаветноля 16 к. томіра 10 коп. Иркутска 20 коп. Казани 9 к. Кадиша 15 к. луги 3 к. Каменецъ-Подольска 13 к. Кишинева 15 к. Кіева 🗀 Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куоніо 11 Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люслина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижного Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Ново черкаска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Периц 15 к. Петрозаводска 11 к. Петровова 14 к. Плоцка 14 к. Тог-тавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова От. Семпиалатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферопола 14 к. Сифленска, 4 к. Ставропольсв. губ. 14 к. Суваловъ 12 в. Свитец-12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томева 18 к. Туды 3 к. Удет борга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херев на 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якука 20 в. Ярославля 3 в.

N 294

# ПРАВОСЛАВНОЕ

# BO3PBHIE.

1889.

ТОМЪ 1.

М О С К В А. Университетская типографія, на Страстномъ бульв. V 244

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго комитета печатать дозволяется. Москва. Января 16-го 1889 года.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій

BX460 P6B Jan.-Feb. 1889

## поучение

### ВЪ ДЕНЬ РОЖДЕСТВА ХРИСТОВА.

Преосвящен. Никанора, архіепископа керсонскаго и одесскаго.

Слава въ вышнихъ Богу, и на земли миръ, въ человъцъхъ благоволеніе (Лук. 2, 14).

Какая небесная простота истины въ чертахъ событія, и какая высокая восхитительная поэзія въ евангельскомъ изображеніи рождества Христова!

Представимъ зимнюю палестинскую ночь, мерцающее свътомъ звъздъ южное небо, мрачную, безснъжную землю. Холодъ тамъ, однако же, бываетъ, котя и небольшой, но чувствительный. Въ молинъ, въ небольшомъ полутораверстномъ разстояніи отъ древняго именитаго, котя и объднъвшаго города Давидова. Виолеема, пастухи держатъ стражу ночную около заснувшаго стада. Подъ зимній колодъ все живое дремлетъ. Всъ здъсь, и пастыри и стадо, прикрыты пеленою ночнаго мрака; только звъзды небесныя глядятъ съ высоты небесной, да вотъ вотъ готова загоръться чудесная звъзда виолеемская, которой ищутъ гдъ-то далеко мудрые волхвы, но пастыри простецы пока еще не замъчаютъ. Вдругъ предсталъ имъ ангелъ Господень, и слава Господня осіяла ихъ, и пастыри вздрогнули отъ страха. Но ангелъ въщаетъ имъ: не бойтесь, я возвъщаю вамъ радость великую, радость всъмъ людямъ. Нынъ, въ эту минуту, родился вамъ въ

городъ Давидовомъ Спаситель, который есть обътованный, чаемый вами Мессія, Христосъ Господь. И вотъ вамъ знаменіе вы найдете младенца въ пеленахъ, лежащаго въ ясляхъ. И вневапно явилось со ангеломъ множество воинствъ небесныхъ, которыя возгласили ангельское славословіе Богу: "слава въ вышнихъ Богу, и на земли миръ, въ человъцъхъ благоволеніе". Когда ангелы взошли на небо, пастухи говорять другь другу: пойдемъ въ Виолеемъ и посмотримъ, что тамъ случилось, о чемъ возвъстилъ намъ Господь. И поспъшно вабираются на вагорье, на которомъ раскинутъ Виолеемъ. Тамъ находять тесноту скота и людей, собравшихся во множествъ по случаю народной переписи; а въ глубинъ отнынъ на въки славной пещеры, въ скотскомъ помъщеніи, за недостаткомъ мъста въ человъческомъ обиталищь, видять Марію, юную матерь, Іосифа обручника и Младенца, Господа неба и земли, повитаго пеленами и положеннаго въ скотскія ясли, за недостаткомъ колыбели. Здёсь, у самаго мъста, въ самый моменть Рождества Христова, дъйствительно миръ, самая мирная, самая идиллическая картина.

Но чуть чуть далве-полный контрасть, совершения противоположность! Тамъ далъе смертоносная мнительность, тамъ бъшеная ярость, тамъ неутолимая кровожадность, тамъ неукротимая безпощадность, разбуженная именно рождествомъ же Христовымъ. Тамъ неподалеку въ Іерусалимъ мятется Иродъ царь въ ярости, мятутся первосвященники и книжники людскіе въ ужасъ; въ Герусалимъ прибыли невиданные странные люди, волжвы съ востока, которые, указывая на новопоявившуюся звёзду, толкують, что родился великій, давно жданный съ востока Царь. что мы-де узрвли ново-загорвашуюся зввзду Его на востокъ, что Онъ родился здёсь гдё-то у васъ, около васъ, и мы пришли повлониться Ему. Книжники, не долго роясь въ древнихъ пророчествахъ, указываютъ царю Ироду прямо на извъстное пророчество, что Мессія Христосъ долженъ родиться въ Виолеемъ. А, въ Виолеемъ народился новый царь Іудейскій, элобно-коварно раздумываеть Иродъ и повелеваеть избить въ Виолееме и въ предвлахъ его всвхъ младенцевъ до двухлетняго возраста, восполняя неисчислимое количество жертвъ своей кровожадности избіеніемъ цълыхъ четырнадцати тысячъ виолеемскихъ детей. Конечно, такимъ вопіющимъ злодъйствомъ ни себъ не купилъ

онъ душевнаго мира, ни твиъ несчастнымъ, которые стали на этотъ разъ жертвою его звърства, не далъ онъ мира. Напротивъ, по Виелеему и въ предълахъ его поднимаются раздирающе вопли страданія, стонъ и плачъ, вопли избиваемыхъ дътей, стоны терзаемыхъ матерей, подавляемые то невольно исторгающися изъ груди, то безмолвнымъ горемъ отцовъ и всего населенія, пораженнаго жалостью, тупымъ ужасомъ и безсильною яростью противъ такихъ безконечныхъ ужасовъ Иродова парствованія. Гдв же тутъ миръ?

Миръ ли принесло рождество Христово на землю? Кому върить? Ангеламъ ли, которые огласили колыбель Христову въ ясляхъ небесною пъснію: "слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ"? Самому ли Христу, Его неложному слову: "огонь пришель Я низвести на землю. Думаете ли вы, что Я пришель дать миръ землъ? Нътъ, говорю вамъ, но раздълсніе". Или по болье ръшительному изреченію у евангелиста Матеея: "не миръ пришель Я низвести на землю, но мечъ". И самъ же Господь разъясняетъ это: "ибо отнынъ пятеро въ одномъ домъ станутъ раздъляться, трое противъ двухъ, и двое противъ трехъ. Отецъ будеть противъ сына, и сынъ противъ отца; мать противъ дочери, и дочь противъ матери; свекровь противъ невъстки своей, и невъстка противъ свекрови своей. И враги человъку домашніе его" (Луки 12, 49-53; Мате. 10, 34 - 36). Върить ли, наконецъ, очевидности факта, что христіанство не принесло мира на землю?

И однако же рождество Христово принесло миръ на землю. Въ подтверждение этой истины мнъ хочется указать вамъ на самые очевидные, самые осязательные факты.

Извъстно, что вещи познаются по сравненію. Такъ, воздухъ не имъетъ никакой цвны, пока мы имъ дышемъ безпрепятственно; но дорого бы мы за него дали, еслибъ у насъ его отням. Такъ и христіанство, частнъе, вліяніе его на умиреніе земли, мы мало цвнимъ потому, что въ христіанствъ, среди общества христіанскаго, мы родились, живемъ и умремъ, и потому не можемъ безъ сравненія судить, что значило бы жить намъ внъ христіанства. А сравнимъ состояніе человъчества теперь подъ вліяніемъ живаго и пока еще кръпкаго христіанства съ состояніемъ общества до-христіанскимъ и антихристіанскимъ.

Къ несчастію, и о последнемъ, объ антихристіанскомъ состоянія общества, мы можемъ уже судить въ наши печальные дни по собственному печальному опыту. Мы делжны знать и помниты что и слова Христовы: "не миръ пришелъ Я принести на землю но мечъ; Я пришель разделить человека съ отцемъ его, и дочь съ матерью ея, и невъстку съ свекровью ея", - что слева эти относятся сколько къ первымъ временамъ христіанства, пока оно еще не утвердилось, столько же и къ последнимъ временамъ, когда оно склонится къ упадку, и исполнение этихъ словъ Господа относительно первой христіанской древности мы видыли въ исторіи, а относительно нашихъ скорбныхъ дней видимъ собственными очами, слышимъ собственными ушами. Опять же, когда судимъ о вліяній утвердившагося, проникающаго въ жизнь христіанства на умиреніе человъчества, мы должны имъть въ виду не только факты жизни, но и нравственные принципы Евангелія, которые вошли и постепенно входять въ правила жизни, въ общественные обычаи, въ государственное законодательство; которые воспитали и пока еще продолжають воспитывать христіанскій міръ; которые повлінли на въру, нравы в законодательство даже нехристіанскихъ народовъ; которые продолжають еще окружать и руководить, даже противъ воли, самихъ антихристіанскихъ отщепенцевъ нашего, пока еще христіанскаго строя. А при такомъ воззрвній на вліяніе христіанства, умиреніе имъ земли не подлежить ни мальйшему сомнанію. Оно безспорно, оно очевидно, оно осязаемо. Безспорно, что рождество Христово принесло миръ въ душу каждаго человъка, принесло миръ въ семью, миръ въ общество христіанское, принесло миръ на всю землю.

Говорить ли, что Христово Евангеліе низвело миръ въ душу каждаго человъка, умиротворяя его съ Богомъ и совъстію? Говорить ли о возрожденіи человъка христіанина въ тапиствъ крещенія, о возрожденіи въ ветхомъ новаго человъка, о ниспосланіи возрожденному, разръшаемому, очищаемому человъку благодати Святаго Духа, о соединеніи человъка со Христомъ въ другихъ таинствахъ, какъ и во всъхъ учрежденіяхъ Христовой церкви? Это миръ таинственный, въдомый каждому въ его совъсти, но не для всякаго сторонняго ока видимый. А вотъ что видимо и для другихъ. Настоящій истинный

христіанинь живеть и умираеть въ въръ, надеждъ и любви христіанской. А кто при этомъ не видить, развъ кто не жедаеть видеть, что вера Христова оть колыбели до гроба вливаеть въ его душу миръ Божій и радость о Духв Святомъ;---что въ скорбяхъ онъ видитъ надъ собой всегдащній покровъ Провидънія, въ смерти переходъ къ лучшей візчеой жизни, среди нравственныхъ немощей патаеть надежду на всепрощение, среди треводненій жизки воспломеняется жаждою отрышиться оть узъ гвла и соединиться со Христомъ въчною любовію? О состояніи человъка въ еврействъ, въ магометанствъ, не скажемъ ни слова; въ нихъ мы видимъ не иное что, какъ искаженные отростки пстинной въры въ единяго истиннаго Бога. Но что было съ человъкомъ въ язычествъ? Немощи и гръхи были, а нравственнаго очищенія, даже надежды на него не было. Провиданія въ сознаніи явычанковъ не было; боги были безсильные и большею частію злые; а надъ всемъ царила злая судьба; за гробомъ же ожидаль всехь безрадостный адь. А что въ новъйшемъ антихристіанствъ? Провиденія, конечно неть. Загробной жизни неть. Смерть ужасна и всегда отвратительна; а если она и желается, то тольно какъ избавление отъ невыносимаго зла жизни. Самыя мрачныя терзанія совъсти, однако же, никакъ не исключаются. Самыя адскія муки нередно гирвдятся въ душе, терзая ее неумолимо и неутолимо, заставляя часто человъка безъ безъ просвъта кадежды, безъ любви къ кому-либо, иногда съ проклятіями всемь и всему, безъ веры въ какую бы то ни было правду, съ цвлымъ адомъ на сердцъ, накликать на себя самоуничтоженіе, безъ твердой, однако же, въры и въ покой небытія. А что если тамъ да адъ двиствительный? Никто и ничто не имъетъ силы дать невърію на это отвътъ положительно отрицательный. Какой же можеть быть миръ души?

Говорить ли, что рождество Христово принесло миръ въ семью? Что христівнскими начадами семейственности, именно единоженства: "оставить человъкъ отца своего и матерь свою и прилъпится къ женъ своей", нерасторжимости брачнаго союза: "еже Богь сочета, человъкъ да не разлучаеть", почтенія къ родителямъ: "чти отца твоего и матерь твою, да благо ти будеть", попеченія о дътяхъ: "отцы, не раздражайте чадъ своихъ, но воспитывайте ихъ въ маказаніи и ученіи Господнемъ", попече-

нія о всёхъ присныхъ: "кто о своихъ, паче же о присныхъ", о домашнихъ "не радить, тотъ въры отрекся и хуже невърнего", что этими началами семейственности благоустрояется семья христіанская къ нормальности отношеній, къ любви и неразрывности, къ высшему на землъ взаимному согласію и миру? Куда. по рождествъ Христовомъ исчезло языческое, даже еврейское многоженство? Куда легкость брачнаго развода? Куда узаконенная продажа, куда правовое даже убійство родителями дітей? А что видимъ въ современномъ антихристіанствъ? Не укореняются ли въ немъ, даже не ухудшаются ли крайности языческаго семейнаго быта? Легкость развода — дегчайшее изъ требованій антихристіанства. Не разрушается ли неразрывность супружескаго союза, какъ семейный разврать? Не подымается ли на вътеръ всякая признательность дътей родителямъ не только за рожденіе, но и за воспитаніе? Не подымается ли на вътеръ не только въ явленіяхъ современной жизни, но и въ принципахъ новъйшаго антихристіанскаго ученія? Что можно бы сказать, съ новъйшей антихристіанской точки эрвнія, противъ этого новаго, впрочемъ, не единичнаго, а новаго только въ ужасающихъ, доведенныхъ до поливищаго распрытія въ подробностяхъ, ужаснаго явленія, противъ появленія на скамьв подсудимыхъ тринадцатилътняго врестьянскаго мальчика, Михаила Григорьева, который судился въ петербургскомъ окружномъ судъ за отцеубійство, который во все время судебнаго засъданія держаль себя совершенно спокойно, на вопросы суда отвъчаль толково и бойко, сидълъ вольно, противъ этого отрока анархиста, атеиста, по меньшей мъръ скептика въ въръ, не много поучившагося въ школъ, но читавшаго газеты, романы и повъсти, который въ последнемъ своемъ слове суду въ свое оправданіе сказаль: "я котыль учиться, составить себ'в какую-нибудь карьеру, но отецъ не давалъ" (отецъ его былъ весьма зажиточный извощивъ). "Еслибъ я жилъ въ деревив, я не искусился бы; но здёсь въ городе, обращаясь между образованными людьми, дъло совсемъ другое. Потомъ я долженъ скавать, что когда я шель съ топоромъ, то я подумаль: "Господи! что я хочу дълать? Но туть явилась у меня противоположная мысль: да есть ли Богъ? Кто это можеть доназать "? посль чего это 13-лътнее дитя, но уже отрицатель Бога и Его правды, взмахомъ топора

мяваеть на повать своего спящаго отца и спокойно принимаить, съ ръдкою находчивостію, всь меры къ сокрытію своего преступленія оть земной человіческой ("Церкови. Вісти." 1882 г., № 48), пова еще дъйствующей правды? Что сказать потивъ такого по нашему изверга, такого юнаго, полнаго дупевной мощи героя съ антехристіанской точки зрвнія? Что его не обвинить, а оправдать и прославить, накъ Ввру Засуличь, не назнить, а немного полечить и затемь учить надо? Дать способы кончить курсъ въ университеть? Безспорно, къ утверженію мира въ семью ведеть христіанство; но судите, къ миру ли ведетъ витихристівнство? А то ли еще будеть? Сбудется и сбывается слово Христово: "отецъ будетъ противъ сына и сынъ противъ отца... Возстанутъ чада на родителей и убіють ихъ. Поглядите въ нъкоторыхъ кругахъ: гдъ теперь родительская власть? Не плыветь ли она по житейской ръкъ на привязи у прихоти, у своеправія и сусмудрія дітей, сыновей и дочерей, вакъ болъе передовыхъ, чъмъ ихъ отцы, на мірской арень? Не бъкить ди куда-то и върность супружества? Не часто ли приходится мужу и женъ, отцу и матери, дваить между собой и оставлять родныхъ своихъ детей, какъ и другъ друга? А то ли еще будеть, то ли ожидается, то ли провозвъщается? Не внушается ли матерямъ устрояться такъ, чтобъ дъти и не знали своихъ отцовъ? Что матери, а не отцы должны быть стержномъ семьи? Что сколько-то тысячь леть тому назадь у некоторыхъ шарей матери, а не отцы давали датямъ даже свои фамиліи? И тогда-то настанеть счастье на земль; скотское счастье, не правда ли? Но будеть ли тогда миръ въ семьв, будеть ли семья? А она была и есть пока на землъ. А миръ былъ и есть пока въ семьъ, и принесенъ онъ на землю рождествомъ Христовымъ. Говорить ли о томъ, что рождество Христово принесло миръ въ общество христіанское? Что христіанскій принципъ: "Бога бойтеся", любя вакъ безконечную любовь; "Царя чтите", боясь Бога, и "братство возлюбите", что этотъ принципъ кръпко умиротворямь всв общественныя отношенія? Что всв основы общественнаго правосудія въ христіанотви утверждаются на христіанскихъ началахъ братской любви, равенства предъ судомъ правды, обязательной защиты закономъ каждой личности, какъ плоти отъ плоти нашей, вакъ роднаго намъ по плоти брата,

сына общаго нашего отца Адама, съ уважениемъ въ каждоми человъкъ достоинства человъческаго, а въ каждомъ христанинт и достоинства еще равноправнаго намъ сына Божія, члена церкви Христовой, сонаследника царства небеснаго? Говорить ли что христіанство возвело царепочитаніе на высоту правствен наго правила не только писаннаго закона, но и занона народной совъсти, до беззавътной преданности царю, до самоотверженнаго нещаденія за царя даже собственной крови и жизни Что христіанство возвело это требованіе народной совъсти на высоту даже народной поэзін? Доказательство этому на лицо въ православномъ русскомъ народъ. Говорить ин, что христіанетво возвело и въру въ Бога христіанскаго въ значеніе безценной поэзіи сердца, поэзіи, проявившейся и въ церновныхъ прсиопријахъ, и въ народныхъ прсиахъ и телентахъ, и въ непрерывающемся рядъ церковно-народныхъ празднествъ, обрядовъ и върованій, поэтически обвивающихъ всю жизнь народа оть колыбели чрезъ браковънчаніе и до могилы? Что эта священная поэзія, такъ сказать, убаюкивала всю живнь народа, отъ сна колыбельнаго до сна могильваго на кладбищъ, навъвая сладкія чаянія тамъ и здівсь, тамъ на счастье жизни настоящей, здъсь на блаженство жизни будущей, въчной? Что вся жизнь, примърно, нашего православно-русскаго народа распредвлялась, какъ по свътлымъ гранямъ, по срокамъ церковныхъ презднованій, вознося чувство сердца отъ одной велико-празденчной умилительной радости къ другой, умиляя въ концв одной прагдничной радости мирно-молитвенною надеждою дожить до другой, отъ Рождества Христова дожить до Крещенія, а тамъ до поста и свътлаго дня Христова? Что праздники въ родъ Рождества Христова, святыя Пасхи, святыя Троицы, искони въковъ, были повиты высшею, самою кроткою, самою мирною поэвіею, которая умиротворяла, восхищала и просвещала тихимъ Христовымъ свътомъ народный духъ? Припомните каждый свое свътлое дътство. Припомните каждый святые обычаи роднаго края по весимъ, да и по городамъ, въ недалекую еще старину. Припомните святые обычан всероссійской народно-перковной старины. Припомните, кто въдаль старину даже европейскую, христіанскую, сколько поэзім породили и поэтическихъ воспоминаній навъвали эти всерадостные дни, примърно этотъ самый день Рождества

Христова. Взгляните. Еще и въ наши дни въ Германіи, въ Ангін, из Америкъ, да и въ другихъ христіанскихъ вемляхъ. въ тихо-радостный день Рождества Христова, вся суета житейская всецьио выметается съ улинъ, съ площадей, изъ домовъ, по весямъ и ио городамъ, отъ хижинъ и до дворцовъ. А у насъ пать ди на святой Руси въ наши суетные дни? Вмъото суеты тпейской, въ нъкоторыхъ кругахъ выметена вся поэзія праздиная. И нарочно выистается; да и засохла она въ изсыхаюшхъ сердцахъ. Къ богослуженію праздничному равнодущіе левное, замороженное на намихъ съверныхъ морозахъ. На всевощномъ бденім, где сосредоточена вся церковная поэзія празднка, изъ этого вруга, увы! много ли бываетъ? Почти ни души! Каковъ примъръ народу, о религозно-правственномъ преуспъяш котораго столько крикливой заботы! Да и на больше обывеную службу литургін всв ли жалують? Думають церковное тристіанское торжество замёнить благотворительными елками, спектавлями, гдъ будеть, конечно, веселье, шумные, свободиве, тых въ церкви. Хорошее, боголюбезное дело - христанская быготворительность. Но нъть ли внутренняго противоръчія въ увореняющемся обычав правдновать христіанскій праздникъ безъ чыси о Христь? Кое общеніе свъту, нынвшнему свъту въ пыхъ кругахъ со Христомъ, увлекающемуся на страну далече оть Христа? Поражаеть, что даже на паскальных вяйцахъ, пронавеныхъ для подарковъ, свътлыя эмблемы свътлъйшаго изъ **м**етіанскихъ праздниковъ замѣняются реальными или даже полозрительными изображеніями цвітовъ, курицы съ яйцами или чиплятами, бабочекъ, амуровъ и т. п., лишь бы только не было: "Христосъ воскресе", лишь бы изгнать напоминание о Христъ. Вся христіанская поэзія тухнеть, поэзія, которая много въковь, оть колыбели всего христіанскаго міра, составляла миръ тружимихся и обремененныхъ житейскою суетою душъ, состав-<sup>1848</sup> родникъ самыхъ чистыхъ радостей, родникъ тихаго народнаго счастья, невозмутимаго ни для какихъ житейскихъ бурь. **Бывало:** горе, пожаръ, болъзнь; но чья душа не встрепенется при первыхъ звукахъ пъсни: "Дъва днесь присущественнаго Рождаеть", или "Христосъ воскресе"? А нынъ эти поэтическія чувства холодъють и вымирають, не во всъхъ конечно, но во иногихъ, и печальный плодъ этого въ наши дни уже сказался

ясно. Умирая въ умирающихъ сердцахъ, христіанская поэвія мстить, или, върнъе, казнить за себя. За христіанскою, кажъ матерью всякой истинной возвышенной поэзіи, умираеть и эта послъдняя, а за нею вымираеть и всякая, даже нечистая поэзія, Передовые отрицатели проповъдують нынъ не поэзію, она имъ ненавистна, даже не сухую, эгоистическую, реальную, но правдивую прозу, а проповъдують безпощадное испоренение всявой эстетики, проповъдують ожесточенную неумолимую борьбу со всякими превыспремными ндеалами, пропов'ядують такъ-называемый терроръ во взаимныхъ отношеніяхъ, пропов'ядуютъ просто убійство, разрушеніе всякими способами и старыми и ново-изобрътвемыми, проповъдують, какъ идеаль будущихъ соціальныхъ отношеній, просто грубое и лютое звърство. Человъкъ человъку долженъ быть не братомъ, а волкомъ. Такія свиена свются современнымъ антихристіанствомъ въ принципв соціологіи: вакихъ же следуеть ждать оть нихъ плодовъ практикъ, при естественной наклонности человъческой природы во гржку, въ скотоподобію, въ звърству? Эта навлонность не исторгнута изъ нашей природы и самииъ христіанствомъ, хотя первымъ его словомъ и была ангельская пъснь надъ колыбелью младенца Христа о нисшествіи мира на землю: "слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ"... Но во всякомъ случав небесное свия мира произращало на землв и плоды мира. Замвчательно, что съ нисшествіемъ Христа на землю въ истиню-христіанскомъ обществъ стали немыслимы всенародныя звърства въ родъ Иродовыхъ вровопійствъ, въ родъ избіенія 14,000 невинныхъ младенцевъ, въ родъ возмутительнъйшаго приказанія того же Ирода избить, въ минуту его собственной смерти, всв дучшія въ царствъ фамиліи, со всъми головами вольнъ, собравъ и заперши ихъ предварительно въ одномъ огромномъ зданіи гипподрома, чтобъ надъ гробомъ Ирода было побольше плакальщиковъ, стали немыслимы звърства въ родъ публичнаго отправленія витайскаго правосудія, гдв палачь однимь ножомь отрызываеть, просто среди улицы, сотни головъ и туть же предъ зрителямя собственнымъ языкомъ облизываеть съ ножа горячую кровь своихъ жертвъ. А лишь только антихристіанство воцарилось въ реводюцію въ просвъщенной Франціи, какъ и пошла въ ходъ новоизобрътенная гильотина, рубя однимъ взмахомъ десятки головъ,

и стала рубить головы безъ счету. Революціонерамъ, впрочемъ, и этого показалось мало: они хетвли разстрвливать пушками цвлые города, съ десятвами тысячъ жителей. А то ли приготовляють намъ наши, да и просвъщеннымъ оранцузамъ наши же кровные русскіе нигилисты - разрушители, при помощи петролен, динамита и другихъ полезныхъ изобрътеній въ смыслъ всеобщаго разрушенія?! Выходить, что мы русскіе, стали передовивами во злѣ, въ суемудромъ безуміи, будучи пока безсильны опередить другихъ въ добрѣ, въ наукѣ, въ истинно-полезныхъ открытіяхъ, и платимъ Европѣ за данное ею намъ образованіе, за уроки въ антихристіанствѣ. Не научимъ ли хоть этимъ, наконецъ, по заключенію отъ противнаго, и истинно-канолическому христіанству? Не напомнимъ ли себѣ и европейскимъ братіямъ, что только въ истинномъ христіанствѣ миръ земли?

Христіанство умиротворило самую войну, измінивъ, ограничивъ и облагородивъ ея задачи, укротивъ, возвысивъ и освятивъ ен духъ. Христіанство искренно благословляетъ войну только для защиты отечества, для защиты другихъ слабъйшихъ, угнетенныхъ; но отвращается отъ войны неправеднаго нападенія. Оглянитесь назадъ. Перечтите этотъ неисчислимый рядъ войнъ для войны, для захвата, для грабежа, для порабощенія, для вровавой славы; христіанство всего этого отвращается. Оглянитесь, не положило ли рождество Христово конца въ цълой вселенной непрерывнымъ въ древнемъ міръ войнамъ за всепрное владычество! Посмотрите, не въ тому ли направлялись всь войны великихъ египетскихъ фараоновъ, царей ассирійскихъ, персидскихъ, Александра Македонскаго и наконецъ, римской республики, кончая разгромами Помпен и Цезаря, какъ разъ ко времени пришествія Христова на землю. Правда, воевали и христіане даже первыхъ въковъ, но въ войскахъ своего римскаго отечества, защищая его. Воевали и православные греческіе цари, но только защищая свое царство. Воевали и русскіе благовърные великіе князья, цари и императоры, но исключительно защищая свою родную землю, своихъ единовърныхъ единоплеменниковъ, свою угнетаемую братію. Даже въ западнохристіанской Европъ, и тамъ чужда была христіанскимъ государямъ идея воевать за всемірное владычество, жотя мы и не защищаемъ Западъ, особенно же заблудившихся отъ истины

Христова дука римскихъ первосвищенниковъ. Говорятъ, міромъ править идея. Это върно безъ всякаго сомивнія. Такъ лишь только мелькнула идея фанатичнаго исламизма и блеснулъ мечъ ложнаго пророжа Магомета, какъ и пошли его преемники съ огнемъ и мечемъ порабощать весь міръ магометанской идеъ Лишь только пронеслась она надъ заправнами средне-азійских пустынь, какъ и подвинула безчисленныя средне-азійскія племена, съ ихъ Чингисъ-канами и Батыями, Узбевами и Тамерланами покорять вселенную. Лишь только потрясено христіанство въ западной Европъ идеей революціи, какъ чадо революціи Наполеонъ и понесся вихремъ по землю, понесся дійствительнымъ апокалипсическимъ аполліономъ, губя мидліоны лучшаго человъчества; -- для чего? Для личной химеры всемірнаго владычества! Раскрывать ли, что не только идея войны напрасной осуждена и устранена кристіанствомъ, но что идея даже возможнаго прекращенія войнь, когда дюди раскують мечи своя на орада и конья на серпы, когда народныя препирательства будуть решаться на всемірномъ ареопаге суда по законамъ правды Божіей и человъческой,--что и эта идея изникла изъ христіанскаго же божественнаго откровенія? Доказывать ли, наобороть, что лишь только возникла въ наши дни эта злосчастная антихристіанская идея борьбы за существованіе, какъ нужда самозащиты сразу же и заковала всёхъ въ железную броню, такъ что, чего добраго, люди обратио раскують серпы на мечи и орала на пушки и бомбы? Перечислять ли вст благотворныя меры, которыя именно духъ христіанства направиль въ смягченію бъдствій войны, прилагая и къ международной враждъ одно изъ коренныхъ своихъ требованій щадить и миловать даже врага, оканчивая учрежденіями "Краснаго Креста", для помощи своимъ и чужимъ, учрежденіями, которыя переняты даже иновърцами? Распрывать ли, что христіанство упротило, облагородило, освятило самый духъ войны, какъ въ царяхъ и полководцахъ, такъ и въ простыхъ воинахъ, возвысивъ ихъ дъянія до вначенія подвиговъ высшей любви, самоотверженія п святой жертвы? Наполеонъ I, на развалинахъ Москвы, имвлъ ужасный видь губителя, нечестивца, самозваннаго бога (несомивнио, что онъ самъ себя мнилъ и называлъ и подданные его называли его богомъ), видъ посланника сятаны, апокалипсиче-

каго зв**ъря; а наоборотъ, Алекс**андръ I. снаситель Парижа и Франціи, из площади Согласія кольнопревлоненный предъ всеышнимъ Богомъ, вавъщалъ міру величаво-умилительный образъ поткаго ангела небеснаго, избавителя народовъ. Сравнивать ш Аленсандра I, посъщающаго въ Вильнъ госпитали, заваленше полугнильнии врагами, осматривающаго цёлые скирды и гништь труповъ, и полугнилыкъ живыхъ враговъ, чтобъ излить н нихъ повещу посильныя благотворенія, -- сравнивать ли съ тиъ же Наполеономъ I, который въ Сиріи приказываеть отрашть своихъ покидаемыхъ раненыхъ; который подъ Ваграмомъ апрещаеть уносить раненыхъ во время сраженія, чтобъ здоровые не уходили отъ смерти; который называль воиновъ, пролвавшихъ за его сумасбродства свою кровь, пущечнымъ мясомъ, мясомъ для пушки? Можно ль идти дальше въ звёрскомъ вечестіи? Можно дь найти болье разительные контрасты? Что моги чувствовать цвлыя буквально горы искальченных ь, избитыхь французовъ подъ Прейсишъ-Эйдау, Ваграмомъ, Бородишиъ? Какое утъщение могъ преподать имъ, въ эти роковыя шнуты, богь ихъ, Наполеонъ? Не то ли важдый изъ нихъ должень быль сказать ему, что подъ Ваграмомъ сказаль, пораженны на смерть, отвергшій утьшенія религіи, лучшій изъ его маршаловъ Ланнъ: "игрокъ ты отчаянный, по бевсмысленной Филоти ставинь ты на варту сотни тысячь человеческихъ жизней"? Можно ии сравнивать этихъ злосчастныхъ воиновъ Нащесна I, въровавшихъ въ него, какъ своего бога, и отрицавшкъ Бога истиннаго и Христа Его, или же жалкихъ воиновъ Наполеона III, которые вопреки командъ генераловъ идти впе-Редь на врага, отказывались идти, по ихъ выраженію, иъ діаводу, въ котораго, однако же, не върили, выучивщись отлично бытыть предъ лицемъ врага и не раздумывая продавать свое отечество, отечество безъ въры, безъ законнаго царя, безъ народнаго знамени, у многихъ даже безъ семейнаго очага, безъ ложно ли сравнивать ихъ съ русскими воинами Бородина, которые бились на смерть, накануна всв причастившись и переодъвшись въ чистое бълье передъ смертью? Им съ воинами Севастополя, которые пускали бомбы въ светный Христовъ день, христосуясь съ христіанскимъ архистратигонъ Остенъ-Саненомъ, съ пъснію: "Христосъ воспресе..., смер-

тію смерть поправъ и намъ даровавъ животъ въчный"? И же, съ воинами посявдней восточной войны, которые на пер валь чрезъ Балканскій хребеть, потомувь въ сивгахъ, сред неимовърныхъ трудностей, на короткой ночной передышив, осы щенные снизу гаснущими кострами, сверху горящими звиздам ища между ними рождественской внолеемской звъзды, вспомны что "сегодня, братцы, ночь на Рождество Христово", поднялис сотворили солдатскую молитву и затемъ, съ усладою души, пра нялись каждый за свое дёло, конечно, съ мыслыю, что завтра въроятно, придется схватиться со врагомъ, и быть можеть, по ложить животь за вёру, царя и отечество? Сважите, не похоже л это на стражу нощную виелеемскихъ пастырей? Не была в эта краткая, но глубовая рождественская молитва простыхъ солдатскихъ сердецъ продолженіемъ славословія хора воевъ небес ныхъ: "слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ?"... Скажите что въ исторіи міра можно найти болье отраднаго, болье вы соваго, болве превраснаго, какъ эти родныя намъ картины?! А отчего онъ такъ прекрасны? Оттого, что свой духъ, свое со держаніе, свой колорить онв взяли изъ христіанства. Отгого что въ нихъ включено высшее условіе изящнаго въ человіче скихъ подвигахъ и произведеніяхъ, сочетаніе поразительной. шихъ контрастовъ, именно суровой кровавой исполниской борьбы гигантовъ и превыспреннаго тихаго въянья премірнаго небеснаго мира надъ поверженными въ пракъ предъ милосеријемъ небеснымъ боевыми сонмами смиренныхъ самоотверженыхъ простыхъ сердецъ. Этотъ небесный миръ, въ огромномъ большинствъ случаевъ, осъняль нашихъ воиновъ и на смертныхъ ложахъ, на бранномъ полъ, когда приходится жертвовать жизнію. Мало ль мы знаемъ въ высшей степени спокойныхъ смертей военныхъ людей, убитыхъ или раненыхъ на войнъ, -- кончинъ истинно мирныхъ, непостыдныхъ, христіанскихъ? Каждый изв такихъ умирающихъ чувствуетъ въ последнія минуты, что честно исполнилъ самый тяжкій долгъ, принесъ выещую жертву за отечество земное, чая отечества небеснаго, предавая духъ свой въ руки Отца небеснаго. А то ли мы начинаемъ видеть съ тель поръ, какъ даже военныя сочиненія стали распространять между своими невъріе? А имъ дъдать это не значить ли рыть себь могилу собственными руками?... Смутное что-то и недобровъщее

вачинаемъ видъть и слышать... Откуда, пзъ христіанскаго ди, ди антихристіанскаго духа, это множество самыхъ легкомысвеныхъ самоубійствъ, изъ щекотливости, изъ оскорбленнаго амолюбія и другихъ легковъснъйшихъ причинъ, да и другое вое-что, чудовищное, непонятное, немыслимое, хотя и дъйствительное?... Какъ будто негдъ стало на широкой Руси и ея безконечныхъ закраинахъ, русскимъ удальцамъ, искони христолюбивымъ воинамъ, сложить свои удалыя головы, не для личнаго ирачнаго каприза, но въ честномъ бою, въ жертву отечеству, во спасеніе своей души, въ назиданіе и усладу всёмъ намъ, въ честь православнаго русскаго царя, во славу Царя небеснаго, въ въчную память себъ, подъ упокоивающимъ покровомъ поминальныхъ пъснопъній и молитвъ святой православной церввя? Мракъ душъ становится повальнымъ и немирность сердецъ—заразительною.

Какъ поглядишь, да подумаешь, то съ томящимъ горемъ останавливаешься на горькой думъ, что перестаемъ мы возносить маву въ вышнихъ Богу, оттого и благоволеніе Божіе повидимому возвращается отъ людей на небо и миръ Божій бъжить съ нашей смятенной и смущенной земли. Аминь.

# МЪСТО ЧЕЛОВЪКА ВО ВСЕЛЕННОЙ\*.

Что такое человъкъ, что Ты помнишь о немъ, исын человъческій, что Ты его посъщаешь?

Одинъ изъ упрековъ, съ которымъ древніе и нынъшніе скеп тики чаще всего обращались къ христіанству, это - преувели ченіе значенія человъка и исторической важности нашей пла неты. "Что такое человъкъ", говорили они словами текстя "чтобы Богь сталъ имъ заниматься"? и они любили выставлят наше ничтожество. Все то, что могло насъ унизить, казалос имъ годнымъ для этой цвли. Неть такого ничтожнаго насеко маго, съ которымъ бы они насъ не сравнили. Именно съ этой стороны наиболье нападали на Евангеліе его первые противники Цельсъ, напримъръ, возвращается къ этому нъсколько разъ Его раздражаеть величіе, которое Св. Писаніе назначаеть че довъку: "въ чемъ", говоритъ онъ, "человъкъ стоитъ выше му ровья или мухи? Насъ называють царями животныхъ, но не животные ли также и пожирають насъ? Не имъють ли муравы и пчелы государствъ, правительствъ, городовъ? не ведутъ л они войнъ, не заключають ли союзовъ"? И ученый писатель принимая на этомъ пунктъ самыя фантастическія увъренія ивкоторыхъ путешественниковъ, собираетъ всв аргументы, которые ему кажутся наиболье удобными, чтобы возвысить животныхъ на счеть человъка и обращаеть въ смъшную сторону славную судьбу, которую объщаеть намъ слово Божіе.

<sup>\*</sup> Изъ Берсье.

Итакъ, этотъ родъ нападенія на Евангеліе вовсе не новъ, но онъ вашель въ прогрессв науки оживление и блескъ болве представикыный. Наука, говорять намъ, перемъстила центръ міра. Нікогда, въвъка наивной въры, человъкъ видъль въ нашей землъ центръ, вокругь котораго все вращается. Чтобы освъщать землю, солнце мимается каждое утро, звъзды загараются каждый вечеръ. Небеса, это — усъянный золотомъ лазурный шатеръ, накрывающії наше жилище. Тамъ часто человінь читаль тайну своей едьбы. Угасаніе звъзды служило для него знакомъ роковаго обытія, а звізда, блиставшая надъ колыбелью младенца, предвізпала его высокую судьбу. Вся природа, казалось, служила дворпоит человъчеству. Съ этой дътской системой связывались дътскія религіозныя върованія нашихъ отцовъ. Они дълали изъ че-108 в существо идеальное, привиллегированное твореніе Бога. На нашей планеть они полагали осуществление самыхъ возвышенных шановъ Божінхъ. Близь Вполеемскихъ яслей они слышали пые ангеловъ: вокругъ Голгоескаго креста они собирали небеныхъ духовъ, населявшихъ вселенную. Чтобы искупить нашу землю, Сынъ Божій облекся нашею плотію и пролиль Свою рагоцвиную кровь. Но эти мечты наивной гордости исчезли перекь пытливымъ взоромъ ученаго. Для него наша земля не боль, какъ непримътная планета, какъ одинъ изъ спутниковъ нашего солица, и наше солице въ свою очередь есть только одна изъ тысячей звъздъ, вращающихся вокругъ неизвъстнаго ентра. Милліарды песчинокъ, служащихъ оплотомъ морю, всего <sup>Лучше</sup> могутъ дать вамъ идею о мірахъ—пылинкахъ движущихся в безпредъльномъ пространствъ. Чъмъ далъе простирается нашъ взоръ, тъмъ болъе удалнется горизонть. Никакимъ словомъ невозможно выразить, никакимъ числомъ измёрить ужасающія разстоянія, которыя отділяють насъ отъ созерцаемыхъ нами звъздъ. Пусть объ этомъ судить по одной черти. Свъть продетаеть 74 тысячи миль въ секунду. Поэтому, чтобы дойти 10 насъ отъ такой звъзды, которая насъ ослъпляеть, онъ должень употребить на это 10 или 20 льть. Посмотримь, наприм<sup>в</sup>ръ, по полярную звъзду, на которой вы не разъ останавливали ваши взоры: еслибы она погасла даже сегодня вечеромъ, <sup>1учн</sup>, которыми она насъ поражаеть, продолжали бы летать болве трыцати льть, такъ что ребенокъ, который рождается сегодня,

сегодня. Но это еще ничто. За этой, хорошо извъстной звъздой простирается бълая полоса, которую мы называемъ млечнымъ путемъ, и которая есть ничто иное, какъ поясъ міровъ затерявшихся въ послъднихъ областяхъ безпредъльности. Но одинъ изъ величайшихъ нынъшнихъ астрономовъ, Гершель, вы числилъ, что для того, чтобы дойти до насъ отъ одной изъ этихт звъздъ, свътъ идетъ десять тысячъ въковъ. Предъ этими чудовищными цифрами мы отступаемъ въ ужасъ; мы говоримъ вмъстъ съ Паскалемъ: "пустынность этихъ безконечныхъ пространствъ меня ужасаетъ"; и слово псалма невольно срывается съ нашихъ устъ: "что такое человъкъ, что Ты помнишь о немъ, что такое сынъ человъческій, что Ты его посъщаешь".

Нать надобности быть ученымъ, чтобы испытать подавляющее чувство человъческого ничтожества, которое такъ близко въ сомивнію и отчаннію. Самые темные и простые люди испытывають его по своему, и можеть быть, въ сильнъйшей степени. Когда бываешь свидътелемъ эпидеміи, пожирающей людей тысячами, когда пробъгаешь поле сраженія, **УСВАНН**ОЕ трупами, когда присутствуещь при одномъ изъ столь частыхъ въ настоящее время внезапныхъ изверженій, усфевающихъ почву безобразными остатками человъческикъ тълъ, - тогда охватываеть ужасное чувство фатализма, и едва въришь важность этихъ жизней, которыми природа столь жестоко играеть. Даже не видя этихъ вещей, достаточно пройти по одному изъ нашихъ кладбищъ, чтобы испытать это чувство. Передъ этой безчисленнымъ множествомъ надгробныхъ камней, которые скоро будетъ источены сыростью, и которые проживутъ однако долве, чвиъ привязанность и воспоминаніе, которыхъ въчное свидътельство они претендутють сохранить, - въ виду этого, постоянно движущагося моря общей могилы, каждый день похищающей сотни неизвъстныхъ бъдняковъ, — передъ этою человъческою грязью, которая скоро превратится въ прахъ, кажется почти насмъшкой говорить о значеніи человіческих вединиць, о ихъ величіи, о ихъ достоинствъ. И, даже не упоминая о мертвецахъ, развъ подобное впечатавніе не поднимается, предъ нравственнымъ давленіемъ всвиъ массъ людей? Когда чувствешь себя какъ бы затерявшимся

вы массв, когда идешь одинокій, неизвівстный, напрасно ища симпапін, и встрівчая только пошлый обмівнь поверхностных в чувствь, когда страдаешь безь надежды, когда просишь, не получая отвівта, когда подумаешь, какъ говорить Боссюеть, что пришель вода только для счета, что піеса все-таки будеть разыграна,—если тебя и оставять за сценой,— тогда повторяешь съ мрачной горестью слова текста: "что такое смертный человівкь, чтобы Ты помниль о немь, и что такое сынь человіческій, чтобы Ты его посіщаль"? На этоть-то вопль вашихъ смущенных сердець хотвль бы я отвічать. Я хочу отыскать отвіть здісь, въ этой книгі жизни, въ вічномъ слові живаго и истиннаго Бога.

I.

Прежде всего я сдълаю одно замъчание. Я говорилъ о ничтожествъ человъка въ виду безпредъльности вселенной. И что же, я не знаю книги, гдъ бы говорилось объ этомъ въ выраженіяхъ болье сильныхъ п болье точныхъ, чемъ сама Библія. Послушайте, напримъръ, патріарха Іова и пророка Исаію. Посмотрите, въ какихъ выраженіяхъ они посрамляють гордость человъческую, подавляя ее громадностью, величіемъ и блескомъ творена Божія. Перечитывайте этоть вызвышенный разговоръ, въ поторомъ впига Іова выставляетъ на сцену человъка, который вь своемъ невѣжествѣ и мимолетномъ существованіи дерзаеть обсуживать планы Всевышняго. Послушайте вопросы, съ которыми Богъ обращается къ нему, чтобы дать ему почувствовать бъдпость и мизерность его ограниченнаго ума. Послушайте Ісаію, говорящаго о пространств' небесъ, какъ о легкой ткани, воторую Богъ распростираеть и свиваеть, и сравнивающаго пемена земныя съ каплей, висящей на ведръ и съ пылинкой, прилипшей къ чашкъ въсовъ. Развъ нынъшняя наука, достигшая прогресса, можеть найти языкъ, болве точный и болве правдивый для выраженія ничтожества и бренности человъка? И однако Библія выводить ли изъ этихъ фактовъ заключеніе пчанние, о которомъ я упомянулъ сію минуту. Напротивъ; выше неизмъримости вселенной она указываетъ другое бе предъльное величіе, величіе Бога премудраго, всемогущаго всеблагаго. Если смертный человъкъ-ничто передъ міромъ, и міръ въ свою очередь-ничто передъ Богомъ. Богъ остает верховнымъ владыкой, неизследимымъ въ своихъ советахъ, 1 въ тоже время неисчерпаемымъ и безконечнымъ въ своей дю ви и своемъ попеченіи. "Почему же", спрашиваеть Исвія, "з чемъ говорить тебе, о, Іаковъ! и зачемъ восклицать тебе: "ис судьба скрыта для Въчнаго и мое право остается незамъчен нымъ передъ моимъ Богомъ"? Вотъ первый отвъть Писанія в поставленный нами вопросъ. Выше этого міра, который ол признаеть неизмъримымъ, и который оно рисуеть въ выраже ніяхъ столь величественныхъ, оно повазываеть намъ Бога, бо лъе великаго, нежели міръ. Но его величіе не есть колоссаль ное грубое величіе деспота, стирающаго свои творенія жель: ной рукой; нътъ, — это безконечная заботливость Провидъні нъжнаго, сострадательнаго, милосердаго, — заботливость Бога называющагося Отцемъ небеснымъ, питающаго къ своимъ чво реніямъ нѣжность матери, считающаго волоса на вашей голов Бога - безъ позволенія Котораго и воробей не падаеть на зем дю, отъ взора Котораго ничто не укроется, ни даже ваша мо литва, считаемая вами потерянной, на даже слезы, пролиты вами втайнъ сегодня утромъ.

Самая идея, которую Св. Писаніе даеть намъ о величів Бо га—столь свётоносна, что разсвеваеть всё тёни фатализма, и вм<sup>в</sup> сто отчаянія создаеть въ насъ довёріе. Теперь предстоить намъ разсмотрёть идею, которую оно даеть намъ о самомъ человёкь здёсь то его уроки—подлинно несравненны, съ такою силою оно указываеть намъ нашу слабость и наше величіе.

II.

Человъвъ извлеченъ былъ изъ праха земнаго, онъ явился послъднимъ въ ряду тварей, даже ниже многихъ животныхъ, которыя превосходятъ его силою мускуловъ, удивительной тонкостью слуха, зрънія и всъхъ чувствъ, върностью инстинкта; но это жалкое и столь слабое существо тъмъ не менъе есть

врь творенія; онъ призванъ владычествовать надъ всёми: вкую роль, Библія назначаеть ему съ первой страницы, редупреждая такимъ образомъ самыя гигантскія мечты его вечайшаго честолюбія, и давая ему безъ колебанія, какъ навстнику Бога это первое и верховное положеніе; а невёрующая наука воображаеть, что она перван потребовала его для нето, на самомъ же дёлё, современная гордость не открыла въ этомъ отношеніи ничего, чего бы вёра не усмотрёла вёрнымъ взглядомъ и не превозгласила съ первыхъ дней Откровенія. Человёкъ есть царь по Писанію, и онъ есть царь, потому, что сотворень по образу Божію.

Остановимся на минуту на этой мысли и укажемъ въ нъсюлькихъ чертахъ печать этого образа въ нашей природъ дате послъ всъхъ искаженій, которымъ подвергъ ее первородний гръхъ.

Я вижу этоть образь прежде всего въ человъческомъ разумъ. что могь бы я сказать объ этомъ новаго, чего бы не было пазано досель? Удивляйтесь здёсь контрасту. Одни и тв же лоди по очереди то принимая аргументы Цельса, стараются мивотные, что мы не болье, какъ животные, выскочки; то виругь, забывая этоть тезись, изъ самыхъ успъховъ и превосюдства человъческого разума извлекають доказательства противь религіозныхъ ученій, которыми, какъ говорять они, хоыть удержать его на привнзи. Они противъ насъ, когда мы пверждаемъ во имя откровенія, что человъкъ, по самому своену происхожденію и разуму, есть существо, сотворенное по образу Божію, и минуту спустя, именно во имя своего разума, они презирають инигу, которая ставить ихъ разумъ столь высово и опредъляеть ему столь выдающуюся роль. Для христіанства-честь, - встръчать эти двъ противоположныя нападки. Мы ножемъ повторить здъсь слова Паскаля: "если человъкъ возвышаеть себя, я его уничтожаю, если онъ унижается, я его возвышаю". Слушая диепрамбы, въ которыхъ превозносять теперь человъческий разумъ, желая сдълать изъ него единственнаго Вога вселенной, мы подвергаемся искушенію, напомнить этому разуму его предвам и показать ему его непобъдимое невъжество относительно самыхъ существенныхъ проблемъ нашей судьбы, относительно зла, страданія и смерти. Мы и сдълали бы

это, если бы позволяло это мъсто, но теперь дъло пдеть о де гомъ и мы имъемъ право повторить, что величіе человъческа разума никогда не утверждалось исиве и величествениве, чв въ христіанскомъ богословіи. Всв восторги, которые внушаю вамъ новъйшія открытія, наши великольшныя всемірныя в ставки, мы понимаемъ, мы раздълнемъ. Да, геній человъка у вителенъ: укрощаетъ ли онъ дикія силы природы и заставляе ихъ покорно служить своимъ цълямъ, узнаетьли и выражает ли онъ въ точной и строгой формуль законы, управляющее с мыми разнообразными феноменами; изследуеть-ли онъ посре ствомъ удивительныхъ анализовъ тайны жизни, недоступн невооруженному глазу, обнимаетъ-ли онъ одчимъ взглядомъ ул сающее величіе вселенной. Что за важность посл'ь этого, ч онъ есть ничто иное, какъ ничтожный атомъ въ матеріально порядкв. Измвряется и истинное величіе, занимаемымъ пр странствомъ? Геній Наполеона или Галлидея требовалъ ли ты гиганта? Это простое предположение не вызываеть ли усмъщи на ваши губы? Если наша земля есть міръ, гат содержатся намъренія Бога, будете-ли вы жаловаться, что его масса - не болье, какъ сотая или тысячная часть нъкоторыхъ изъ этихъ звъздъ, которыми усъяна небесная твердь?-Развъ эти физическін границы мъшають ему быть чудесной обсерваторіей, откуда вседенная върно изучается? Оставимъ же этоть странный аргументь, который состоить въ измъреніи цвны человъка мъстомъ, которое онъ занимаетъ въ пространствъ и времени. Что касается до меня, то это значение мив кажется темъ болье великимъ и тъмъ больше восхищаеть меня, что оно развивается на театръ столь тесномъ, и и не могу безъ трепетнаго энтузівама новторять съ Паскалемъ: "Человъкъ не болъе, кака самая слабая въ природе тростинка, но это тростинка мыслящая. Ненужно, чтобы цвлая вселенная вооружалась, чтобы его раздавить. Одного пера, одной капли воды достаточно, чтобы его убить. Но если бы вселенная и раздавила его, то все же онъ будетъ благороднъе того, что его убиваетъ потому, что онъ знаеть, что онъ умираеть; а вселенная ничего не знаеть о томъ преимуществъ, которое имъетъ надъ нимъ. Итакъ, все наше достоинство состоить въ мысли. Это должно насъ возвыить, а не пространство и продолжительность времени, которын вы не съумъли бы наполнить". Удивительныя слова, которыя ве смотря на свою строгую и точную форму, похожи на отывки изъ орфическаго гимна, воспъвающаго истинное величіе всловъка.

### Ш.

Должно однако сознаться: это доказательство величія челома никогда не будеть популярнымъ, оно подъйствуеть только м избранные умы, оно не побъдить въ дущахъ необъятной вассы нациих ближникъ тотъ скептицизиъ, который произворть въ нихъ миимая незначительность нашей судьбы. Это мень понятно. Большинство людей неспособно удивляться тому, 970 0но едва знаеть, погрязнувъ въ невъжествъ, поддерживая свою жизнь безустаннымъ трудомъ, види отъ науки только одни практические результаты, -- какъ можетъ оно быть поражено довательствами такого рода? Поэтому вы должны были хорошо заньтить, что эти доказательстка занимають мало мъста въ Св. **Пасаніи.** Библін не превозносить ума человыческаго; въ его нравственномъ характеръ, въ его совъсти и особенно въ его сердцъ, она помъщаетъ его истинную цвну и достоинство. Это такъ и мино быть, потому что христіанская религія не обращается **ть неньшинству, къ привиллегированному классу интеллигенціи,** втъ, - она обращается ко всфиъ. Но если люди съ умственной точки зрвнія, помещены въ неравномерныхъ растояніяхъ другь **т** друга, то, напротивъ того, они чувствують себя сближенмын на нравственной почвъ; передъ лицомъ закона долга всъ <sup>перакенства</sup> исчезають: богатый, или бъдный, ученый или невыда встрычаются и чувствують себя одинаково подлежащими отвътствениости. Здъсь, поэтому, Св Писаніе и помъщаеть наше истинное величіе. Это ничтожное и жалкое существо, называемое человъкомъ, имъеть нъчто странное: оно можеть ръшать свою собственную судьбу, оно можеть повиноваться или противиться законамъ своего бытія, однимъ словомъ, оно свободно в поэтому-то его жизнь трагична и торжественна. Хотите ли видьть рышительное доказательство этого? Посмотрите на быдняка, этого парія нашихъ улицъ, этого работника, который иногда кажется не болбе какъ живой инструменть, животное немного болъе разумное, нежели другія; посмотрите на него покрытаго рубищами нищеты или язвами порока, посмотрите на него, затерявшагося въ человъческомъ муравейникъ, вамт захочется улыбнуться при мысли, что онъ имветь безсмертную душу и занимаеть нъкоторое мъсто въ планахъ Бога. Но вдруга сцена изміняется! Вы въ залі судей; воть передъ вами трибуналъ, и этотъ работникъ сію минуту приведенъ на скамью подсудимыхъ по обвиненію въ убійствъ. Откуда же происходить то, что все тогда перемъняется въ вашихъ впечатавніяхъ? Почему общество останавливается въ своемъ ходу, чтобы присутствовать на продессв этого несчастнаго? Зачвиъ эти чиновниви, это собраніе общественной силы, эти долгія річи, эти ученыя изысканія? Зачвить волненіе этой аудиторіи, съ напряженіемъ слушающей ръчь адвоката, пытающагося защитить эту жизнь? Зачвиъ мертвое молчаніе въ минуту ожидаемаго приговора. Ахъ, я вамъ говорю: въ эту минуту вы забываете улыбаться, и шутка въ эту минуту пробудила бы негодование и отвращеніе. Итакъ, человъкъ великъ. Его свобода — не пустой софизмъ, его судьба имъетъ священный характеръ. Это тъмъ очевидиње, что общество прогрессируеть, что оно учено и цивилизовано. Дагомейскіе варвары могуть въ день безпечной оргіи наполнять прудъ человъческой кровію и воздвигать пирамиду изъ человъческихъ головъ, но при свътъ христіанской цивилизаціи только священная рука закона можеть коснуться последняго изъ злодвевъ. Вотъ что, братіс, Евангеліс доказало съ такою очевидностью, что никто даже не попытается его оспаривать. Человъкъ отвътственъ, человъкъ не животное, котораго нервы или кровь роковымъ образомъ толкають его къ убійству. Человъкъ можетъ сказать самому Богу "пътъ"; человъкъ можеть погибнуть или спастись.

IV.

Но Евангеліе дъластъ болъс, нежели напоминаніе намъ посредствомъ заповъдей нравственнаго величія человъчества. Оно намъ

погазало его живымъ и совершеннымъ въ лицъ Інсуса Христа. Я утверждаю, что жизнь Інсуса Христа создала идеаль человъчества, въ которомъ снептициямъ не можеть найти ни мальйшаго питна. Когда бы человъчество могло изобръсти этотъ образъ, то это было бы самое высшее усиле и его величайшее право на славу, но здесь более нежели вынысель; здесь - историческая двиствительность, которую самыя точныя и ясныя изыстанін ділають тольно всегда ясніве. Колоссальная попытна, нъ которой Штраусъ приложилъ ученость, сколь общирную, столько же и остроумную, эта попытка превратить Евангеліе въ миоъ, въ возвышенную мечту совъсти, теперь окончательно оставлена. Нътъ ни одного ученаго, который бы не признаваль, что Христосъ жилъ. Впечатление, которое онъ оставилъ на земле, борозда, которую онъ провелъ, значеніе, которое онъ еще имъетъ для нея и которое не смотря на нажущіяся противоржчія все ростеть въ объемъ, - свидътельствують, что, поклоняясь Ему, человъчество не твии только поклоняется и не есть жертва биестящей галлюцинаціи. Итакъ, на вепль было же существо, носившее имя Інсуса Назарянина, открывшее нравственный ндеаль, передъ воторымъ совъсть превлоняется съ глубовимъ сочувствіемъ 1), было существо, котораго жизнь не представметь ни одной изълтвую слабостей, ни одного изълтвуъ недостатковъ, которые заставляють насъ сомивваться въ человечествъ; но когда вы изучаете эту жизнь, развъ вы никогда не вспоинаете о ничтожествъ театра, гдъ она проходить, объ уничи-

<sup>&#</sup>x27;) Правда, намъ говорять, что идеаль, открытый Інсусомъ Христомъ, въ настоящее время—недостаточенъ и оставленъ, потому что ученіе Іисуса Христа не знакомо съ вопросами соціальными, политическими, экономическими, играющими столь великую роль въ современной жизни. —Это все равно, что упрекать его въ томъ, что онь не говорилъ ни о математикъ, ни о физикъ, ни объ астрономіи. И не видять, что глубокая оригинальность христіанства именно и состоить въ томъ, что оно имъеть исключительно религіозный характерь, —въ томъ, что оно совсъмъ не претендуеть на ръменіе вопросовъ чистой науки и соціальной организаціи, въ томъ, что оно никогда не вступало на эту скользкую почву, гдъ гибнуть всъ другія религіи, — въ томъ, что оно строго и ръшительно ограничилось возстановленіемъ нравственной гармоніи, примиреніемъ человъка съ Богомъ и человъка съ человъкомъ.

женіи Іисуса Христа съ внішней точки зрівнія. Не чувствуете ли вы, что величіє Іисуса Христа другаго рода и вынуждаеть насъ возвышаться до совершенно другихъ мыслей? Слушаете-ля вы річи и притчи Христа, присутствуете ли вы при его жизни,— вы ежеминутно чувствуете, что вы касаетесь истины, чего-то высокаго. Какая вамъ тогда нужда, что все это произошло въ темномъ углъ Галилеи, на маленькой планеть, потерявшейся въ неимъримости вселенной? Что имъютъ общаго матеріальныя наблюденія съ впечатлівніемъ святости, правды, любви, которое охватываеть и покоряеть вась! Разширьте театръ этихъ сцень, дайте имъ гигантскіе размітры, - вы рішительно ничего не прибавите.

Но замътьте, что это величіе, которое облекаетъ Іисуса Христа, онъ сообщаеть вокругь себя самымъ ничтожнымъ лицамъ Евангельской исторіи и что они являются намъ на высотв, которая господствуеть надъ всёми оцёнками внёшняго порядка и даже надъ всеми соціальными условіями. Мы недостаточно размышляемъ объ этомъ фактъ. До Христа во всей греческой и дагинской древности я не знаю ни одного автора, который бы сохраниль намъ имя плотника, перевозчика, какого-нибудь темнаго ремесленника. Если и говорять о подобныхъ людяхъ, то въ какой-нибудь басив, назначенной для забавы, но никогда не рвшаются смотреть на подобныя существа серьезно. Евангеліе сохранило намъ имена: плотника Іосифа, обрученной ему Маріи, лодочниковъ: Петра, Андрея, Іакова и Іоанна, бъсноватой Магдалины, и Онъ связаль съ исторією этихъ ничтожныхъ людей уроки самые великіе, самые трогательные, самые глубокіе, какіе когда либо слыхаль міръ. Я говорю, что въра въ достоинство человъка вошла въ человъчество изъ Евангелін, и разъ она вошла, она нивогда болве не выйдеть отгуда. Уже не будуть болве говорить: "что такое челов вкъ, чтобы Ты помнишь о немъ"; съ тъхъ поръ, какъ увидали, что сдълало изъ него Евангеліе. Безъ сомивнія, невъріе въ нъсколько дней можеть изгладить эти возвышенные уроки и наши народные классы, ослъпленные житейскою суетою, въ состояніи будуть забыть эту чудесную силу, преобразовавшую всв досель господствовавшія идеи, но заблужденіе, проходить и совъсть малыхъ сихъ пойметъ, что книга, которая дала для примъра міру

иторію насколькихъ ремесленниковъ, отнына болае популярныхъ нежели Цезарь и Александръ, есть лучшая картія правъ иловака.

V.

Но изъ всъхъ отвровеній Евангелія то, которое даеть выстую идею о достоинствъ человъка, это-учение объ искуплении. Евангеліе пом'вщаеть кресть въ центр'в исторіи, оно д'ялаеть изъ смерти Іис. Хр. главное событіе въ лътописяхъ человъчества. Оно показываеть намъ само небо, подвинувшееся для искупленія виновнаго человъка; къ этому направляются всь планы Провиденія, къ осуществленію этого плана все относится земль и на небъ; исторія не имъеть другой цъли, какъ основаніе царства Божія, и это царство утверждается въ каждой лушь, когда она искуплена Божественной любовію и когда она снова занимаеть настоящее свое мъсто во всеобщей гармоніи. Конечно можно видъть въ этомъ только одну мечту, но для тъхъ, воторые подобно намъ видять адёсь самую истинную реальность, реальность, съ которой они связывають всю свою вёру и всё свои надежды, становится очевиднымъ, что человъчвская душабезконечной цены. Трагическая торжественность нашей судьбы, прачная сила эла и безконечное величіе божественной любви, моть сіянію креста блескь, который невозможно изгладить. Совъсть самая чистая, сердце самое горячее не могуть открыть нчего, что не бавдивао бы передъ этимъ идеаломъ. Что же погуть сдёдать эдёсь матеріальныя величія, которыми думають васъ подавить? Говорять, что нельпо воображать, что искуплепіе могло быть совершено Сыномъ Божіемъ на такой ничтожвой планетъ, какъ наша земля. А было ли бы легче его привять, еслибы оно имъло театромъ какую-нибудь гигантскую звъзду? какое-нибудь изъ этихъ чудныхъ солнцъ, вокругъ которыхъ вращаются тысячи міровъ? Что насается меня, я вспоминаю здёсь о восклицаніи пророка, привётствующаго темный породокъ, который долженъ быль сделеться колыбелью Искупителя. "О Виолеемъ! хотя ты п самый маленькій между тысячами Іуды, изъ тебя произойдеть Тоть, Который должень владыче ствовать надь Израндемъ"! И, смотря на нашу землю, эту вто рую колыбель Христа, я въ свою очередь восклицаю: "О земля планета, потерянная въ безпредёльности вседенной; ты ничт иное въ пространствъ, какъ атомъ пылинки, но ты видъла вы сочайшее сіяніе любви и взоръ, который проникъ бы въ без донныя глубины міровъ, ничего не могъ бы открыть там болъе великаго, болъе величественнаго, чъмъ крестная жер тва". Если всъ тъла, всъ умы вмъстъ не стоятъ одног движенія любви, что же можно вообразить болъе великаго в времени и пространствъ, чъмъ такая любовь, какая явилась на Голгооъ.

Воть то, что понимаеть каждый христіанинь даже самый невъжественный, самый ничтожный, самый смиренный. Это и значить, чтобы онъ обсуживаль свои впечатленія и отдавал себъ въ этомъ ясный отчеть, но върный инстинктъ служит ему эдесь руководителемъ. Онъ читаетъ исторію страданія, он поставляеть себя предъ лицемъ Креста, онъ тамъ находить узнаеть любовь, которая облекаеть и проникаеть его, и эт самое ученіе, смущающее его обнаруженіемъ его недостатковъ въ одно и то же время открываеть ему его истинное достоян ство. Предметь такой любен, онъ чувствуеть, что онъ должент и можеть на нее отвичать. Какъ же посли этого онъ может считель себя безполезнымь существомь? Богь вспомниль с немъ, Богь невупиль его, Богь хочеть сделать его причастийкомъ въчной славы: этого довольно, чтобы онъ восторжествоваль навсегда мадъ силою скептицизма, старающагося подавить его уназаніемъ на его ничтожество.

## **VI**.

Мое посліднее слово будеть обращено къ тімь, которыє смінотся нады нашей наивной вірою віз то, что они называють нашимы гордымы назначеніемы. "Что такое человіны", говорять они съ улыбкою: "чтобы Богы помниль о немь"? Но, я откровенно сознаюсь, я не довіряю этому мнимому смиренію. Оно

пишкомъ велико, чтобы не быть подоврительнымъ. Посмотрите на нихъ, на этихъ самыхъ дюдей, раздражающихся на то, что имъ кажется у насъ ребяческой идлюзіей, или неспоснымъ высокомъріемъ; никакое выраженіе не кажется пиъ слишкомъ сильнымъ, когда дъдо идетъ о томъ, чтобы пасъ унизить.

Но вакъ они умъють находить себъ вознаграждение и какой дымоть они намъ сюрприяъ? Воть они уже оть всей души апподрують теоріямъ изгоняющимъ Бога изъ міра и двлающимъ язь человъка единственнаго владыку природы. Сейчасъ человъкъ быть для нихъ ничто, теперь онъ для нихъ почти все. Значить они могли бы въ Богу примънить слова текста; значить о Немъ они могли бы сказать: "Что такое Богъ, чтобы человъкъ поинить о Немъ". Богъ для нихъ не болве, какъ устарввшее, транціонное имя, выражающее силу или первую причину, и человъкъ, въ превозношении котораго они насъ упрекаи, дълается единственнымъ владыкою своей судьбы, единтвеннымъ судьей своихъ заслугъ, единственнымъ существомъ, готораго дънтельность имъетъ значение въ истории. Онъ не стоить того, чтобы Богъ занимался имъ, и для него — нестерпими гордость этому върпть, но онъ можеть низвести Бога съ трона и съ увъренностію утверждать, что никакая высшая воля не имъетъ надъ нимъ правъ. Такимъ образомъ отвергаютъ тристіанство, безусловно утверждающее наше величіе и дълають въ человъка жалкаго Бога, котораго возвеличивають, опьяняя его гордостью. Еслибы наша въра имъла нужду въ отищени, ш въ этихъ противоръчіяхъ она нашла бы свое удовлетвореніе, но другія чувства одушевляють наше сердце. Съ горестію разнышляемъ мы объ этомъ въчномъ усиліи человъка укрыться оть Бога, противополагая его світу всі софизиы и его любви всь уловки, сегодня представляя себя слишкомъ малымъ, чтобы заслужить Его внимапіе, завтра находя себя слишкомъ великимъ, чтобы имъть нужду въ Его благодати, по очередно унижаясь до презрънности и восносясь до идолопоклонства, вооружаясь своимъ ничтожествомъ или своею гордостію, находя всякій случай хо-Рошимъ, чтобы забыть Всемогущаго отъ Котораго зависить, Святвйшаго Судію Котораго оскорбиль, Отца, Котораго охотно отделнися, Существо, наконецъ, Котораго любовь тяготить его, потому что требуеть взамънъ повлонение и безусловную преданность. Ахъ! благословимъ Бога за то, что Онъ намъ открыл наше истинное назначение. Съ чувствомъ раскляния, вспомина не только наше убожество но и наше ницету, не только наше ничтожество, но и наше недостоинство, будемъ повторять слове псалмопъвца: "что такое человъкъ, чтобы Ты помнилъ о немъ и наши сердца будутъ привътствовать съ горячею признательность эту милосердую любовь, возблиставшую безкоиечнымъ свътомъ въ нашемъ безконечномъ ничтожествъ и бъдности. Аминъ.

## новый обращинъ

ПРЕВРАТНАГО ПОНИМАНІЯ ИСТОРІИ ДРЕВНЕЙ ЦЕРКВИ ВЪ НЪ-МЕЦКОЙ БОГОСЛОВСКОЙ ЛИТЕРАТУРЪ.

(Статья первая).

Lehrbuch der Dogmengeschichte. Band L die Entstehung des kirchlichen Dogmas. Freiburg i. B. 1886. B. II: Die Entwickelung des kirchlichen Dogmas. Freib. 1887. Von Dr. Adolf Harnack, Professor der Kirchengeschichte.

Въ газотъ: "Мосновскія Въдомости" въ прошломъ (1888) году № поменена была керреспонения неъ Берлика, въ коорой нежду прочинь читаемъ: "Важиминь собычесть въ изучть мір'в является пригланисніе на эрвнічною кассару марбургчио теслого прооссора Гарнака со стороны теслогическаго мультета берлинскаго университета. Но это событе, проивещее столько мума, дасено выходить за границы чного-научной бласти и имъстъ миогосторошній интерась макь но своєму по-THEOROMY SHAHERING, TAND II DODOMY, WIO HDERCTSBERGTS XADAKфное преявление той борьбы за охранение положительнаго репознаго совержанія, воторає велетоя внутри протестантоваго бщества. Когда бердинскій богословскій сакультеть, отличаюпася умеренными образомъ мыслей, единодушно решиль привать Гарнака, верховный церковный совыть (тоже, что и синодъ в нашей церкви), отоящій на отрежь оргодовсяльнаго пречепантизма, протестоваль предъ министромь исповъданій противъ ваначенія профессоромъ въ Бердинь этого представителя средней (?) партіи, правда даровитаго, но отвлоняющагося вміст съ прочими послідователями Ричля отъ ортодоксальнаго учені Сначала министръ, потомъ все государственное министерств не разсматривая богословской стороны вопроса, отвлонили при тесть, какъ необоснованный юридически. Діло было предості влено рішенію короля (Вильгельма II), который утвердиль ні значеніе Гарнака. Эти событія въ высшей степени обостри вопрось. Если вітрить нівосторымъ газстань, мінязь Бисмарь рішительно выступиль противъ церковнаго совіта, и министер ство такъ серьёвно отнеслось къ этому ділу, что въ случа благопріятнаго для церковнаго совіта рішенія монарха, должен быль послідовать министерскій кризись. Изъ германскихъ орга новъ только крайніе консервативы стояли на стороні совіта

Въ приведенной тирадъ ръчь идетъ именно о томъ самом Адольфъ Гарнакъ, одно изъ сочиненій котораго мы хотимъ раз смотръть. Въ поясненіе вышеприведенныхъ словъ корреспоядента "Московскихъ Въдомостей" считаемъ нужнымъ замътит теологичесній берлинскій факультетъ избраль Гарнака на оди изъ здъщнихъ кафедръ, а императоръ утверциль это избране безъ сомивнія, потому, что этотъ профессоръ представляет дъйствительно выдающуюся личность по ръдкой талантливости изумительной эрудицін и трудолюбію и по остроть ума; верхов ный же церковный совътъ нротестоваль противъ избранія Гарнак факультетомъ теме не безъ основанія: Гарнамъ совершення чуждь христіанскихъ въроманій и ясно голорить о своихъ убъя девіяхъ въ своихъ сочиневіяхъ, избъгая вирочемъ неакой полемини противъ христіанства.

Въ настоящій разъ мы займеноя первымъ томомъ "Исторії догнатовъ" Гарнака, иміновимъ такое болье спеціальное загла віє: "пронекомменіе христіанскихъ догнатовъ". Закиться "исторієй догнатовъ" Гарнака побуждаєть насъ не то разумівется что этогъ ученый надълаль недавно такъ много плуму въ Герменій и снискалъ симпатія самого "желівнаго" панциера—Бис марка,—до всего этого намъ мало діла, а нівчто другое, болья важное—въ научномъ отношенія.

Какъ назадъ тому четверть столетія главнымъ выразителемі такъ-называемыхъ отрицательныхъ возартий, на почет каучесій на христіанство и христіанскую церковь быль Ф. Х. Бауръ

MIN BY HECTORHICE BROWN CAMBING REMAINS UPCACTAGETCEON'S HOроних же воворьній въ намецкой богословской наука является Акодьет Гарнавъ. Баурт базъ сометнія быль человтьюмъ въ ысщей степени даровитымъ, трудолюбивымъ и оригинальнымъ висинтелемъ; верми этими достониствами обладаетъ и Гарианъ, вть что безъ преувеличенія можне сиазать, что этоть послімії по качествамъ своего ума и правственной эпергія стоить в настоящее время выше всякь измециих церновных всториовъ въ Германіи, не смотря на то, что онъ — учений еще володой, едва насчитывающій 15 літь ученой дівятельности. Все то не можеть не обращать вниманія нашей науки на такого вителя, какъ Гарнакъ. Мы сравниваемъ Гарнака съ Бауромъ, но это не значить того, что им считаемъ перваго ученикомъ ин последователемъ последняго въ науве. Гарнавъ не разделяеть возарвній Баура. Болве или менве вврных ученикова Баура в настоящее время немного въ Германіи: сравинтельно зам'ютвый изъ нихъ по своей литературной двятельности - Гильгенмых. Но отъ этого обстоятельства инсколько не выигрываетъ примеская церновно-историческая наука. Возарвнія Баура не ваходять себв жаркихъ приверженцевь, но за то его темденци сохранилнов во всей силь, а его тенденців, какъ нявыстно, состоять въ томъ, чтобы объяснить происхождение христіанотва в развитие цервви путемъ чисто естественнымъ... Педобнаго ма тенкенцін развиляють многів намецків богословы нашего ренени. Но никто изъ никъ не обизруживаеть этихъ тенденцій о такою ясностію и съ такою энергією, какъ Гарианъ.

Его сочиненіе: "Исторія догматовъ" (нии точиве: учебникъ по исторіи догматовъ) есть самая рішительная и многосторонняя шпытна — объяснить происхожденіе христіанства и резвитіе верняя съ точки зрівнія раціоналистическикъ возгрівній. Самос заглавіє сочиненія не точно: оно, сочиненіе, дасть гораздо больше, чінь сколько дастоя такъ-называемыми "исторіями догматовъ", оно обнимаєть историческія судьбы христіанства и христіанской перням (древняго періода ся) со всіхъ существенныхъ сторонъ. Еслибы Гарнакъ вмісто своей "Исторіи догматовъ" написаль всторію церяви того же періода, то весьма не много примілось бы щрибавить сму къ тому, что заключаєтся въ изданномъ имъ сочиненіи. И ужь совсімь не въ місту названь трудь Гарнака: "учебной кимгой". Учебники съ такой инфрокой преграммой проблемматическими задачеми не принято писать нитув, и исключая Германіи. Осчинене Гарнана всть исторія христіві ства и христівіской церкви—древній періодь ся—хотя и не с встять сторомь. Это дасть намъ право смотръть на сочинен Гарнана не какъ на обработну одной частной и спеціально богословской дисциплимы: исторіи дегматовъ, но намъ на опыт изложенія мізлой науки—церковной исторіи за иввістный період и съ главивійникъ сторонъ ся. Такимъ образомъ сочиненіє Гарнана важиве, чёмь позволяєть думать его вакильне.

Едва ли нужно предурвдомиять читателя православнаго кур нала, что попытка Гаримка обънснить происхождение христан ства и историческій рость пристівнской первви такъ-называе мыми вторичными или второстепенными причинами, чрезъ ука заніе такихъ же факторовъ, нажими гражданскіе историки объ ясняють происхождение и развитие отвывымых государства, н приводить нь цели. Попытка Гарнака, кака и другія попыткі въ томъ же родь (Баура, Ренана) не осуществимы, по само! природъ вещи. Въ заключении у нихъ всегда получается больше чвиъ сколько дано въ посылкахъ. Не даромъ танъ радко ві наукв встрвчаются одыты "построенія" церковной исторіи ні началькъ раціоналистическихъ, --- опыты серьёзные и многосто ронніе; не даромъ прошим цвимя десятильтія съ техъ поръ какъ Бауръ "построидъ ими брадся ностроить исторію церкви на указанныхъ началахъ, а новыкъ трудовъ въ подобномъ род не встръчаемъ въ Германіи до самаго появленія въ свътъ сочиненія Гарнака, о которомъ у насъ рачь. Большинство ученыхъ нънецияхъ богослововъ раціоналистического пошиба оперирують надъ частными вопросами церковно-историческаго содержанія, не отваживансь на что жебо больніве. Гарнавъ оказался смълве и свмонадъяннъе своихъ собратій по направленію; взялся за трудъ, за навой никто не рашалоя взяться со временъ Баура-переиначить и передвлать исторію церкви, представить ея развитіе не такъ, какъ представляють "консервативные" богословы. И недьзя не отдеть чести неменкому ученому по правней мъръ за то, что всъ вопросы, представляющіеся уму изследователя, изучающаго предметь съ его точке эрвнія, онъ ставить прямо и рівшительно, не прибівгая ни вы

ракому лицемврию, и отвъчасть не вопросы отоль же пряме и рестоя всяких увертань, ка каминь прибълають мине ифмецкіе ученью того же пошиба. Это значительно облегчасть дало принка. Неть маста для недоразумний. Исс. такь ясно до оченидности. Отонты тольно останичення прочесть ого сочинскіе и ратымь задать себі вопрось: чис хоталь довавать и макь довавать, и отвъть пелучастся приной и распительный: неть, не-шиха Гарнана не умелясь, потому что она не осуществима.

Въ первоив тома: "Мотаріи дегнатовь", ноторому мы цеслатимъ настоящую статью, Гариань изучаєть изторію церкви первыхъ трехи въновь (XX и 1—696 стр.). Сначала изложимъ содержаніе кини, же прарывая этого изложенія нинажими притическими замінаніями, а потомъ сділаємъ разборъ изложеннаго. Разумінетоя, то и другое намъ межно сділать, не пускансь въ подробнести и детели.

Искодная течка сръкін Гариана вполив достаточно карантеризуется въ следующими его собственных словахъ. "Вой пустыя абстранців, такъ око навываеть представленія о полнотв пристівновой отвровенной нотвим, -- должны быть отброшевы, вакъ схолестива и мисоловія своєго рода. Единственно въ живонъ человънъ догма (или христіанства) инъла.:свою исторію и только вдёсь". Объ отпровенія, о чудесахъ онъ знать ничето не кочеть. Гариенъ говорить: "истеривъ не въ состения имъть дела об чудомъ, какъ къйствительнымъ историческимъ собыпенъ, ибо съ этимъ уничтомъется та точка врвнія, на которой покоится исякое историческое изследованіе. Каждое отдельное чудо остается, съ точия врзин истории виолив сомнительнымъ, а сумма сомнетельного невогда не приводеть въ достовърному" (12, 50). Авторъ говорить завсь о свемесьской негорів. Исходная точка эрини Гермала теперь подагаемъ ясна для наждаго. Ученів и двятемность Інсуса Христа Гарнанъ представляєть себъ въ следующить чертахъ; "Інсусъ не даль никакого новаго ученія, но Онь въ своемь лиць представиль святую живиь въ союзъ съ Богомъ и предъ Богомъ, и въ онду этой жизни Онъ итобы на служение своимъ братьямъ, чтобы пріобрасти ихъ для царства Божія, т.-е. отъ эгонзма и міра привести ихъ въ Болу, отъ естественныхъ связей и противоположностей привести въ солову въ любон и присотовить ихъ для въчной жизни.

Имъя въ виду это паречво Божіе, Онъ и самъ не выступал наъ религовнаго и политическате общества своего народа и н даваль ученивамъ повеленія повинуть это общество; горад болье ради этого царства Бомін, чымь ради исполненія мессіан скихъ обътованій, данныхъ пароду, Онъ призналь Себя обт щаннымъ Мессіею. Этинъ данъ толченъ, ислъдствіе котораг новое благоватие принесенное Інсусомы, а вивств съ этим и его собственное Лицо вплелись въ ту тиань върованій и ожи далій, калая на основанів Ветхаго Завата назла такое значені въ средв іздейскаго народа, принимая очень разнообразную окраску. Вознивновеніе мессіанскаго ученія, по которому Мессі пересталь уже быть чемъ-то неизвестнымь, такъ канъ онь найдень въ Інсусь пръ Назарета, а съ тымь вижеть появление у върующихъ въ Него новыхъ расположеній и настроенія-воті непосредственный результать впечатленія оть личности Інсуся Вознивло новое понимание Ветхаго Завета сообразно съ убъя деніемъ, что этотъ Імеусъ изъ Назарета есть Христосъ" (Мес еін). "При возващенін и устроенін парства Болія Інсусъ тре боваль оть людей, чтобы они присоединялись из Нему, потом что Онъ объявить Себи посленнымъ отъ Бога помощенком (Helfer) людей, а следовательно обетованнымъ Мессіею. Какт такого, Онъ возвъстиль Себя народу, усвояя Себъ такія ил другія имена, ибо имена: помаванникъ, царь, Господь, сынъ Да видовъ, сынъ чедовъческій, сынъ Божій, какія Оль употреблял въ отношения въ Себв, въ совокупности означають мессианско служеніе, и были для большей части народа понятим и иввъстны Но если чрезъ эти имена. Онъ ближайшимъ обравомъ обозначать свое призваніе, служеніе и силу въ начествъ Мессін, т чрезъ нихъ же, въ особенности наименованіемъ: Сынъ Бовій Онъ указываль на свои особенные отношения нъ Богу Отпу какъ на основаніе принятаго Имъ на Себя служенія. Тайну этяхі отношеній онъ въ подробности не распрываль, довольствуясь возвъщениемъ, что только Сынъ зиветъ Отца и что чрезъ нис посланіе Сына это познаніе Бога и это всыновленіе Богу сдв лалось достояніемъ встать прочить людей. При этомъ Онъ возвёщать, что съ Его смертно нессіанская Его двятельность не завер шится, ибо царство Божіе наступить только тогда, когда Ов'я во славъ снова придетъ на облакъ небесномъ. Объ этомъ Своот второнъ примествии въ сноромъ времени Інсусъ возвъстягь, нашется, не задолго до снеей смерти, и Еге учения въ разунт съ Иниз межения утвиение въ томъ, что От тотчасъ по смерти въ высшень міръ займеть мъсто подав Бога. Въ беещахъ Імоуса съ Его ученичами нервое мъсто заимисла мисль, по еверо наступить менецъ (мірв), день и часъ всего однакомъ мето не внастъ. Камъ слъдствіе этого имъле большое значеніе рицаніе отнаваться отъ всъхъ благъ міра сего. Впрочемъ Іисусь не пропонъдываль закетизма — Онъ и Самъ не быль меть, — но училь совершенной простотъ и чистотъ располоменій и благодушію, котерое остается неизміннымъ вакъ среди постатисявъ и сморбей, такъ и среди земнаго благополучів" (36, 49—31).

Какъ жесливно бъло учение І. Христа, такъ же преста была и въра ученимовъ и последователей Его-въ нервой генерации (10 60 г.). "Содержаніе въры учениковъ Іисуса и благовъстіе, юторое связывале жиз менну собою, говорить Гарнана-можи свести въ свъдующимъ ноложениямъ: Інсусъ изъ Назарета еть объединый прородами Мессія; Онь, Інсусь, по смерти четь божественное воспресеніе взошеть на небо и заняль исто одвоную Бога, загвив Онь снова придегь и устроить виное царство (кинівань?); кто въруеть въ Інсуса, т.-е. вринаменть из обществу Его учениковъ, ито призываеть Бога, ить Отца и миветь по заповъдямь Інсуса, тоть овятый н шеть увъренность из благодати Вожісй, нь участіи нь будуией слави, слад, унвроить во снасонін" (55). Ученики и послиюватели Інсуса не удершались въ обществи іудосвъ, но отдыпись отъ него. При ванихъ обстоятельствахъ это совершилось, вторъ не разъясняеть, и довольствуется замёчаніемъ, что это случись въ течение двукъ нервыхъ покольний върующихъ въ Інсуса. Событів отділенія пристіань отв общества іудеевь по сущеню Гарнака имъло бельшую важность въ жизни первохристіанъ. Первохристане отали думать, что Веткій Завіть пересталь быть собственностию іудоевь, а сталь ихъ достояніемь, а съ твиъ визств у никъ возникла мысль, что на место іудеевь они сами юшны стать народомъ Бошіниъ; отвергнувъ іудейское понимапе Ветхаго Завъта и іудейскую периовь, христівне чрезъ это саное стали общественъ спосебнымъ исполнить "міровую мис-

сію". ... М'юто, напов. занько эко самостольное регитіозна общество вътопиония звъ імейокому лисимнію, основавания отъ нопіональной, особобленности, в образовымь, завоновь, ч тавъ, высори допания и требрия и принаването творы морд, одашайныя вогооб пал. Жүнки, мындолон йынкрая онатру тія. Съ этикь цорь кристівнокая невись поветня принизані на Веткій Зевітъ, какъ на свое дестоянів и нев него отва чериеть седерженіе сконкь, вкровеній и недежкь. Прикомь ж она стела ангинаціональна и прожас всего ангніулейственна, ок присудила і удейское религіовное общество, къ еду. Теперь дан именно эта перковь, какът своро котила дакъ отлеть, о свое въръ, все болъе и болъе старалась истолковать Веткій Завэті въ споемъ сипсат, а інхойскую парковь да од од прртикуляриз мемъ да прийонельными, о орманили о вергорово доржению (37-39) , and if a contract the second section (37-39)

- Откуда, же, такое бъдное подержаниеми нове окриснівнотво вани ствовало вое богототво жай, которое отипуесть дристевскуя пормовь? На мусть вопрост Гемнай приветь же профессион окой мыски и инезлова, впрочемь не указавал лонно, на вы кому времени, нужно, отвесять, начело и особещую направени водина ведина водина ряку аркур факторовъ Гарновъ отводить. --- алементамъ грекоримскако міра, Водь его разсунасніє: "Хриотівновної посла того накъ оно отравалось отъ індейскано порня и было отвергную іудейскимъ мародомъ, подунило съ ранмъ указанів, отпуда жисню оно должно было ваниствовать матеріаль, чтобы воздать себя тело и следенься и церковію и трологісю. Неціснаванни и портику пристинескими, въ обынновенномъ смыска спова, отн CORNEL CLITC. HE MOTHE, NO TOMY ME, H . COREDMANIE, ESHOE SELIOчалось въ свангольскомъ учени, было богато (?). Повтому откалившись отъ іудейства, и даже еще преще отого отивленія жристівиская радигія встуцила на ночру римскаго міра и на нонву, греческой жультуры, поторая, уже, владычествовела него человачествома. На почвато римского госинорогва и гренеской культуры въ противоподожность, јудейской, <del>порави</del> реввинсь <sup>п</sup> христівновая церковь и ся ученіє Зготь фанть часявычайю

васка для песторів прогнятова з Следочнісма поднаго разрына съ Mencio Reprobio Als Epociencis Gano To, To one huctabмие быле въ жеобходиместь бреть намии для поотроенія первви -иф: ики лочкиемто двит до визовим ; вери повержиненно при жом манетва, ито смо- само макодитон ут болье повичивных отновения жь этому мару, ченъ на списотъ". Вочь таквичий миоръ, служившій из развично церких и од ученій — по Гар-MY. Bronzent .carredown fram olenershopsahuce iyachuro, to жаство, которое: слико въ одно излое ворзрения, принедлежавше греческому (авмососомому) міру, съ і удейскими религіозным представлениями. "На почвъ весмирието государства (менье жего въ самей Палистинь) произошно уже внутреннее сліяніе леческаго нува съ ветнованием реличей. Эта свись ічдеймию и пр<del>опескате</del> духи, а съ финк и одухочнореніе фелигін, with a promormos brights are characted as promorm in substantial enterспанской, потомъ -- на развите пристанетна въ насоличество и на везинкисемение изволической системы въроучения. Понинане велкозавичению пинсыми, женое челодингь у древибинихъ фисторительной храстинства среда язычниковъ, методы спиратранотиновано толкования вто-до поразительности сходны съ исторани, канів были уже извретны въ среде Александрійскихъ іуметь " (40. 45-6). Другими факторами нь развитіи христіанства, по сущивите Гарнака, были: Ветхій Зав'ють, лишенный его миональных особежностей, и первохрястіанскій энтузіазмъ, ЖТОРЫЙ В**ВОДИТЬ** ВВ ИСОМОЖИФЕТЬ "ЧРОЭВ ДУХЬ" ВХОДИТЬ ВЪ "НСпоредственную связь съ Бешествовъ, и пряме отъ руки Божіей мучать дары, силы и познанія для тего, чтобы при помощи ит служить пользамы христомской общини" (44. 45).

Не делино одискомъ думить, что вет эти свиторы быстро инивин первонсчальный харантеръ хриспанства и обогатили третіань сумисю новикъ щей и представленій. Ніть. По разбуканно Гармака еще делю христіанотво остается спуднымъ по развитно и по комичеству споикъ религіовнымъ представленій. Вторую стадію развитія христіанской церкви соотавляєть выть оть 60 пода до 160, по минию измециато ученьго. Но тать спудна безга христіанская церковь этого вына вырованіями, то вадно изъ перечия Гармакомъ такъ религіозныхъ представненій, вакими жили христіане указанной опохи. Кодексъ ихъ вф-

рованій сводился, по Гариаку, въ следующему: 1) "свангелів сп втриов (ибо оно основано на стировеніи) возв'ящеміє Висма Бога, прівтіє съ върою восто (Навигелія) обусловання стасем 2) существенное содержаніє этого бизговістія составляють прем всего возв'ящение о воскрессии и въчной миски, потомъ вр поведь о правственной чистоть и поздержаніц на основанін п каянія предъ Богомъ, и на основанію полученного примирел съ Богомъ (въ прещения); 3) возвищено это благовжетие чре Інсуса Христа, воторый есть посланный оть Бога вы посла ніе дни" Спаситель и который стольь съ Багонъ въ особени связи. Онъ принесъ ноглиное и полное познаніе о Богъ плар безсмертія, и потому Онъ есть Испунитель, нъ веторому вуш относиться съ полими доваримъ. По своимъ сковамъ и разви Онъ быль высшинь образцонь всикой правотвенной добром тели, и въ Его лика донъ намъ зоконъ мя совержениой жили 4) воздержаніе выражается въ отреченія оть благь міра сего въ отришения отъ общения съ міроми; ото высемая задача во держанія, ибо христівниць не гражданиять, а принцелець на земл и ожидаеть близнаго новна міра; 5) благовостіе, которое Хрі стосъ получиль отъ Бога, онъ передаль избранным в мужан для распространенія; въ ихъ просовади поэтому записняюте проповедь самого І. Христа; оверив того, Онъ дирусть кри стіанамъ ("святымъ") Духа Белія, Онъ спабліваєть ихъ осо бенными дарами (1 Корина. 12, 28-30) и прежде всего вседен гаеть въ средв никъ постоянно пророковъ и духовныхъ учите лей, получающихъ отвровение для насидания другики; 6) христі анское богопочитание есть слушение Богу въ дукъ и истине 1 не имветь потому нивакихъ узаконеннымь обрядовъ и утвер жденныхъ правилъ; 7) для христівнъ, какъ христівнъ, не суще ствуеть такъ различій между людьми, неворыя опредаляются поломъ, возрастомъ, состоянісмъ, національностью и мірсени! образованіемъ; по понятію ихъ кристіанская община есть об щество, обусловливающееся божественным избраніемъ, но инв нія о самомъ этомъ набранія были различны; 8) Такъ ван христіанство есть единая истинная религія и не есть религія національная, то отсюда следуеть, что съ іудейскимъ народом'ї и его преходящимъ культомъ не должно имъть начего общаго. Іудейскій народъ отвергнуть Богомъ, и всю божественныя отвровенія, поскольку они имели масто до Христа, нивли калію-"новый" (христівнскій) народь и служили приготовленіемь къ отгровению Божию чрезъ сына Его" (100-101). Такова была сеера бодже опредвленныхъ религюзныхъ предотавлений ириспанъ отъ 60 по 160 годъ. Кла этому, по Гариану, можно прибавить еще изсволько черка, характеризующихь коложение жриви среди христіанъ изъ язычанию въ т.-е. лучшей и болве фосвъщениой части христіановаго общества. Эти черты должим еще болье указать бъдность религіовимих помитій и церковивго проя христівнскаго общества данной эпохи. Гарианъ говорить, что общества христіанъ наъ явычниковъ харантеривуются, мему прочемъ, севдующими "монентами": 1) недостатномъ тверопростоя в простоя по простоя по простоя простоя простоя простоя простоя по п сь этимъ--разнообравіомъ и свободой хриотіанского върсучевія; 2) недестатномъ точно опредълживаго вижнивиге авторивата <sup>въ</sup> общинахъ и со<del>образио съ</del> этимъ — самостончельностію и свободом отканных христівнь; 3) особаго реда нисательствомъ, тоторымъ создаванись (?) сакты для прошедшаго и будущаго и моторое не подчинатось принятымь лигературнымь правилань и формамъ, но которое залаляло большія притяванія (авторы выдавали себя за вдожновеннымъ); 4) отремленіемъ носпроваводеть отдельныя изречения в объяснения впостольских учителей, при чемъ эти изречения и объяснения поинмались невърно (авторъ въ примъчаніи указываеть на судьбу изреченій тукой впостольскихъ, добытновенно непревильно понимавимх-<sup>(84)</sup>; 5) нарожденіемъ направленій, которыя ускорым невабъяшй (?) прецессъ смъщенія свангельского ученія съ религіозным и чатовним интересоми того времени-съ этченизмоми, (97-98).

Изъ того очерка редигіовныхъ понятій христівнъ отъ 60 до 160 года, какой выше еділанъ на основнік Гарнака, не слівнуєть однакожь думать, что въ это время догматика христіанская на самомъ ділі быда слишномъ бідна. Гарнанъ сообщаєть немало свідній, пасающихся догматини христівнъ данной эночи, но только эти свідінія приводятся у него для харантеристики разнообразія и неустойчивости христіанскихъ понятій описываємаго имъ времени. Догматика была бідна твердыми и общепринятыми формулами, но богата противорічнями и разно-

гласіемъ. Въ какомъ будто бы неустойчивомъ положеніи обрі талась христіанская догматика этой эпохи, въ доказательств этого не лишне будеть привести накоторые частные примар изъ книги измецкаго ученаго. Вотъ напр., въ какомъ положен находилось ученіе о самомъ Основатель христіанской религі "Въ общинахъ христіанъ изъ язычниковъ-пишеть Гарнакъне могли понимать, что значить, что Іисусъ есть Христосъ (по мазанникъ ?), и потому наименованіе Іисуса Христомъ или в употреблялось или же было простымь именемъ (пустыми зву ками?). О лиць Христа, о существъ Его - говорить еще Гар накъ-существовали очень различныя представленія. Церковнам ученія объ этомъ въ строгомъ смысль слова не было. Встры чались лишь болве или менве неустойчивыя понятія, которы неръдко создавались ad boc. Вообще можно подводить этого рода понятія къ двумъ категоріямъ: или считали Іисуса челова комъ, котораго избралъ себъ Богъ, въ которомъ обитало (вре менно) Божество или Духъ Божій, но который, посль Его стра даній, воспринять оть Бога и сделань "Владыкою (адоптіанска) христологія); или же Інсуса считали (отдъльнымъ) небеснымъ духомъ (высшимъ небеснымъ духомъ послъ самого Бога), который принядъ плоть и по совершеній своего дъла на землю снова возвратился на небо (пневматическая христологія). Утверждать, что во Іисусъ двъ природы - въ это время никто не думаль. Скорве же или божественное достоинство представлили себв, какъ даръ, или же человъческую природу его почитали временно принятой оболочкой для Духа. Формула, что Інсусъ есть простой человъкъ, безъ сомивнія, съ самаго начала и всегда не была принимаема, но кажется не съ такою рашительностію отвергались (?!) формулы, отожествлявшія лице Христа по Его существу съ самимъ Божествомъ" (129. 134-140). Или представимъ другой примъръ, на которомъ Гарнакъ тоже старается показать, какъ мало устойчивости и определенности имъли догматическія върованія христіанъ того въка и какъ они будто далеки были отъ полноты и законченности. Вотъ его мизия по вопросу о воззрвніяхъ христіанъ второй стадіи развитія цериви касательно таинства Евхаристіи. Евхаристія разсматривалась, какъ общественная жертва, жертва благодаренія, какъ она в называлась. При этомъ таинственныя слова, что хлюбъ и вино

еть ломиное тало в проливаемая во оставленіе греховь вровь. ще не обранцави на себя винивнія. Представленіе объ особомъ пошения примичения элементами Какаристия въ ваглаждению ваховъ напрасно стали бы испать; да это и едвали было возряно при существованіи тогданнякть представленій о гресть н во заглажденім (т.-е. Гармана думаєть, что по валяду тогдашва цервон дишь одно врещение снимало бремя грвиа съ человы.). Становится ин въ Евнаристия вещественные элементы монь и кровію Христа, объ этомъ нивиїя были ресличны. ин христіане были далени отъ такого рода пониманія Евияисти, разумъя въ Евхаристичесной молитев подъ текомъ Хритовына-въру, а подъ кровію-яюбовь; другіе допускали тонжетво Евкаристическаго хлеба съ теломъ, принятымъ на себн **Мосомъ, приписывая текой чукосный антъ двискию Логоса.** Ho та и другіе ревно были далени оты поздижених представмый касательно данваго предмета (151-154).

Тагова быда христіанскай церковь со стероны ен верованій вотчасти устройства отъ 60 до 160 года, во представлению Гарвия. Но если церковь въ это время имела такъ мело величія: и сить, то подобное положение вещей окоро должно было кончтыя. Въ исторіи развивается и усиливается явленіе, которовмино было въ высіней стенени благотворно отравиться на: представления представленияхь перкви: для христіанства от-**Рыванась возмежность особонно обогатиться новыми религов**ми идеями, точете и полите определить кругь своихъ теолопреснять возартній—словомъ отогь на высшую отепень ягь <sup>Quent</sup> развитін 1)! Такинь благодітельным явленість Гарнава РЕЗНАСТЪ... ГЕОСТИЦИЗМЪ II въна. Германъ такъ разъяняеть 4000 теорію. Въ христівнстве II века пробуждалось стремленіе чити изъ состоянія неповредственности и вступить въ область бразованной мысли и просвищения. Первые шаги его были вращительны. Но интеллектувльный интересъ все болже и бопе привлекамъ нъ себъ христіамство, и новая религія чрезъ-

<sup>1)</sup> Извиняемся предъ читателемъ, что сейчасъ употребили, какъ приходится выв употреблять и въ другихъ случаяхъ, обороты не принятые въ нашей наукъ взучаще протестантствомъ, но имъя дъло съ возарвніями Гарнака, невозможно въвать этого недостатка.

посредство философскаго углубленія въ Веткій Завъть нач наетъ сближаться съ эллинскимъ духомъ; да и ничто не препя ствовало, чтобы новая религія полнъе и цълостнъе овладъ этимъ духомъ: въдь, не было силы (регулятора), которая б могла указывать, что это познаніе соединимо съ христіанством а то-нъть. Христіанство ръшительно не могло оставаться в разъединеніи съ эллинскимъ широкимъ духомъ. Христіанств открыто считало себя единственно истинной религіей, но в то же время оно казалось-этого не могли не знать христіанепросто отпаденіемъ отъ іудейства. Оно, христіанство, чтобь быть дъйствительно міровой религіей должно было обогани себя во всъхъ отношеніяхъ, дать своему ученію видъ систем выработать церковную организацію и т. п. Но все это можн было достигнуть не иначе, какъ чрезъ полное сближение с культурнымъ міромъ элленизма. Такому двлу оказалъ неоцинмую услугу гностицизмъ. Теперь авторъ приходить къ оцент гностицизма—съ своей точки зрвнія. Историческое наблюденіезаявляеть авторь - разпознаеть въ гностицизмъ рядь явленійпо части ученія, нравовъ и культа, аналогическихъ съ тама какія находимъ потомъ въ каноличествъ. Если гностицизмь возникъ подъ влінніемъ эллинизма, то вследь за этимъ въ такой же сферъ развивается и каноличество; здъсь можно находить различіе и даже большое, но оно главнымъ образомъ выражается въ томъ, что эллинизація христіанства въ гностицизна происходила быстро, а въ каеодичествъ, въ его системъ, запнизація христіанства напротивъ совершалась съ постепенностію Эти наблюденія заставляють отвести гностикамъ такое масто въ исторіи догматовъ, какое досель еще не указывалось из нихъ. "Гностики-говоритъ Гарнакъ съ подчеркиваниемъ своихъ словъ-были единственными теологами своего времени; они первые возвели христіанство въ систему догматовъ; они первые систематическимъ образомъ обработали преданіе; они взяли на себя задачу представить христіанство какъ абсолютную религію и сообразно съ этимъ опредъленно противопоставить христіанство другимъ религіямъ, не исключая іудейства, но эта абсолютная религія, будучи разсматриваема по своему содержанію, отожествиялась для гностиковъ съ результатами религіозной философін, для которой только нужно было подыскать въ качеств

вори—отпровеніе". Какъ непомірнью превосходили гностина віна христіонення теологовь того же временя, это выражав Гарнань въ олідующих неомиданных словахь: "если мы вышть писателей, извъстных съ именемъ Вернавы и Игнаі Боголосна (для Гарнана Варнава и Игнатій не дійствительне писатели сопиненій, дошадших до насъ съ втини именами) в гностинами, во эти послідніе представляются обладателями вной теоріи (системы), а косе первыхъ владіють липь ерагинтами этой теорія, хотя и нужно признавать перавительное раство этихъ ерагисятовъ съ тімъ цівнімъ, къ некону они песател" (161—164).

This me by vectoote that edoclabelies protest, 410 xdhмымы для соботвенных уснаховь начего не оставалось двмь, накъ подражеть этимь знаменитымь дюдамь, усванвая ихъ вчам и идем? На этогъ вопросъ отвъчаеть Гариакъ пространно, в съявными воодушевленіеми разрабатываеть вопрось. И прече всего литературная и научная деятельность гностиковъ, ночиная теологическій характерь, но варянду Гарнака, заслужинеть велиаго удивленія. Овъ пишеть: "въ гнестицивив было продолжаемо первохристівногое сочинительство (?) евангелій и аповыниси совъ, къ этому роду произведений присоединено было соотведение измотораго рода Двяній апостольскихъ; въ томъ и **Руюнъ случав они, гностики, отвели большое мъсто для эле**нентовъ дидентического, біографического и беллетристического. № этого рода литературъ, накъ и въ другихъ родахъ ея, гночин подлаживались въ литература свътовой, оближая теолоическія преизведенія оъ обътскими по харантеру и свойствамъ. Не еще важиве то, что научно-теологическая литература христанская несомначию ведета свое проискождение оть гностической. Здесь, въ глюстинном Ветхій Заветь нашель системетическую и частію историческую критику: гностики были въ хриспанскомъ міръ первыми критиками Ветхаго Завъта; здвеь оставляноь трантаты относительно догматико ондософскихъ пробиемъ (о душъ, справеданности, воздержанім и пр.) и вырабапланеь уже догнатическія снотоны; здёсь произошна выборка не древне-христіансной интературы--- дучнаго; адвсь написаны были научныя комментарін на св. вниги (танъ поступали Васнанда, посладователи Велентина, Ираклеонъ; существовали ком-

ментаріи на Евангеліе отъ Іоанна, на посланія Павла, последн искусно истолкованы); здёсь именно первоначальная форм Евангелія преобразовалась въ греческую форму священной н веллы (?) и біографіи (разумвется Евангеліе оть Оомы, которо употреблялось у последователей Марка и содержало разская о чудесныхъ исторіяхъ изъ времени дітства Іисуса); здівсь с здались псалмы, оды и гимны (псалмы Валентина, псалмы Ал ксандра, ученика Валентинова, поэмы Вардесана). Всъ эти т одогико-критическія изследованія, историческія изысканія и на учные комментаріи на Св. Писаніе сочиннемы были въ хра стіанскомъ мірѣ впервые гностиками. Причемъ нужно ещ обращать вниманіе на то, что эти произведенія очень походил сближены были съ научными работами, выходившими изъ тог дашнихъ школъ философскихъ. Различные гностические гимны оды, богослужебныя пъсни, учительныя поэмы, магическія книгивъ свою очередь стояли въ связи съ произведеніями того к рода въ тогдашней свътской литературъ. Если припомнить, заканчиваетъ свои курьезныя разсужденія Гарнакъ, что поздаве мало-по-малу все это санкцировано было въ канолической церкви, т.-е. философія, наука о священныхъ книгахъ (критика экзегетика), теологическія школы, священныя формулы, суеварія, всё роды свётской литературы и т. д., то явится доказалнымъ тезисъ, что за неуспъшными (?) опытами быстраго эди. низированія (въ гностицизмѣ) следовала победоносная эпохв медленнаго эллинизированія христіанства" (175-176. 191).

Кромѣ научно-теологической двятельности, проявлявшейся вы литературѣ, гностики, по мнънію Гарнака, замѣчательны далье тъмъ, что они первые пришли къ мысли опредълить число княть Св. Писанія Новаго Завѣта, къ мысли создать канонъ этихъ книгъ—и осуществили эту мысль. Подобное предпріятіе имѣло неизчислимыя и важнѣйшія послѣдствія для развитія первв. Вотъ оригинальныя воззрѣнія Гарнака по этому интересному предмету. Гностики "хотѣли черпать христіанское ученіе именю изъ апостольскаго преданія, а это преданіе можно было находить лишь въ апостольскихъ произведеніяхъ. Такъ какъ гностики хотѣли стоять на почвѣ апостольскаго преданія, то гностицизмъ впервые поставилъ вопросъ, что такое христіанство, и долженъ быль путемъ критики опредѣлить тѣ источники, которые бы

вым отвъть на сейчась указанный вопрось. Отверженіе Ветро Завъта гностивами двиало необходимымъ этотъ вопросъ и роуждало въ опредвлению Новозавътнаго нанона. Съ бельшею розтностию можно утверждать, что жез канонического собраи христіанскихъ писаній впервые вознина у гностиковъ. Гионеи считали таков собреніе двиствительно необходимымъ, меи темь всь прочіе христівне (т.-е. приверженцы самой церкви), минававшие Веткій Зав'ять за отпровение и истолюванийе в христівнскомо духр этя памятники, не чувствовали особенва нужды въ другомъ, новомъ канонъ инсаній. Маъ меогочнвеньихъ, сохранивинихся до насъ въ отрывнахъ гностичеснихъ миснтарієвь на Довозавртныя яниги мы знасив, что эти винги мьзовались въ гностициямъ каноническимъ авторитетомъ, MIA KARD BE BEAUKOND NONCTIANCEB'S (T.-e. BE NONCTIANCEDUE) mps), orogo storo spenema coscama havero ne camasata ha e вковъ каноническомъ авторитетъ, ни о комментарияхъ на Ноый Завъть. Принципъ, которымъ руководились гисотиви при предълении канона свящемныхъ Новозавътныхъ инитъ, безъ соменія быль принцимь апостольского вронскомденія кимрь. (Это ревзывается триъ, что приняты были въ канонъ посланія апоотом Павла: накъ писанія аностольскія, эти посланія имвін значеніе у Маркіона, Таціана, последователей Валентина, Ператовъ). Кому первому пришла въ голову идея о соаданія камина Нововавътныхъ кингъ-Василиду ли, Валентану ли, Марвону ли, или же одновременно нфсколькимъ гностивамъ заразъвепросъ этотъ останется навсегда теменъ (впрочемъ въ пользу Маркіона исторія говорить немногов). Если докавано, что Вазищь и Валентинъ именно Евангельскія писанія приснавали за насщтабъ, то уже въ этомъ выражена полная идея канона. Виоследствии вопросъ объ объеме канона сделался важивищимъ предметомъ спора между наволическою церковію и гифетинами: редставители насоличества утверждали съ рашительностію, что шь канонь древивёшій и что гностическія собранія священныхъ вшть суть испорченныя переработии нанона насодической цержи. (Но доназательствъ на это они не могли привести, заявдить Гарнавъ-какъ свидетельствуеть сочинение Тертулліана: de praescr.). Итакъ гностики съ намареніемъ сдалались стороншками традиціи, они впервые опредвики въ мірв христіанскомъ объемъ, содоржание и способъ сохранения (христіанся традиція, словомъ были первыми христіанскими теологам (187—188).

- И въ другихъ отношеніяхъ Гарнакъ указываеть великій 🛊 ологическій прогрессь въ гностическихъ обществахъ. Окъ 4 XOMETE, TO ROTHSTHEOGROS YUSHIS XPECTISHES Y PROCTEE сильно подвинулось впередъ по сравненію съ современны имъ касолическими христіанами и послужило образцомъ 🛊 догивлики этихъ последнихъ. Представниъ въ этомъ роде 🐗 сколько примеровъ. Гарнакъ утверждаетъ, что учение о Хриф вакъ Сыяв Божіомъ, вступнае въ новую стадію развитія у 📬 стиковъ. Онъ нишетъ: "Гносисъ, хотя полагалъ различие ве выспаниъ Вегомъ и Христонъ, не съ его точки зрънія не вы никаного освованія слишкомъ оттриять это различіє. Для бой пісй часов глостиковъ Христосъ быль въ некоторомъ ре явленісмъ самого высшаго Бога, всявяствіе этого въ популя ныхъ гиостическихъ сочиненияхъ (напр. въ acta Iohannis) 4 Христь говорится въ такихъ выраженіяхъ, въ которыхъ 🕬 повидимену отожеотвляется съ Богомъ. Везъ колебанія може утверидать, что для большинства гностиновь Хрпетось πνεθμα, όμούσιον τῷ πατρί. Γποστηπи напр. ο ихъ такъ называє мей Софін говорили, что она "единосущна" верховному Бог. Несомивино - замвиветь Гарнавъ - гностическое : возвышенно представление о Христь могущественнымъ образомъ дъйствовал на поздавищее развите христологія. Тоть же ученый находит развитое учение у гностиковъ о двоякой природъ во Христв 1 доветическія понятія о твав Христовомъ; это ученіе, по увире нію Гарнана, сдълалось достояніемъ последующей церкви и отрави лось частію въ системъ Оригена (доветивиъ), частію въ возврв ніяхъ Тертулліана (ученіе о двоякой природь Христа). И этого всего мало: Гарнакъ указываетъ и другія заслуги гностиково въ раскрытіи ученія о Христь. Онъ говорить: "абсолютно эначеніе личности Христа въ гностицивмъ пришло въ очен ясному выраженію (Христосъ не только учитель истины, но 1 сама истина), во всякомъ случав стало гораздо яснве, чви тамъ (разумъется: въ церкви), гдв Христосъ разсматривался какъ субъекть ветхозавътнаго откровенія. Съ другой стороны нельзя не признавать разсуждаеть немецай ученый, что гно-

вики связывали спасеніе ов историческимъ лицемъ Христа: Бристосъ лично содъдаль это списение « (очевидно, Гарианъ невходить подобнаго ученія въ тогдашней церкав). Гностики сокали овоимъ ученісмъ и еще одинь вовый догивть васательно. вриста. Именле Гарискъ полагаетъ, что "такъ накъ гисстви ниян, что Христосъ прошель чрезь Марію (т.-е. Богоромину). MET THE ST REHEATS, TO OFFICER BORNERSO INCREMENTE INCRESSES вене о рождении Христа отъ Марін "безъ иставнів" посявдней; во всякомъ случав переходъ отъ того учения въ отому, по вагляду Гариана, быль очень леговъ". Учене о первередновъ гръвъ впервые съ ясностие распрыто, по мевние того же ученаго. иннь въ гиостицивив. "Интересно, что Василив -- запвляеть онъ — изображаетъ первородный грахъ такъ, накъ будто саыминь самого Августина. Вообще необходино заменить, какъ -овожницет важбонцей выший биде выший и общенов выши перыниодовогія, догматы и т. ц. въ наввотной мірв заямствуются оть иностиновъ". Въ соерв христіанских такиствъ, но мизию Гарчака, гностики развили большую двательность умноживь ихъ често и изменива первоначальный христанскій сцысль ихъ. Муропомазаніе, елеоспященіе-первые ввели гностики; у никъ же, какъ ни у кого другого маходимъ прямос ученіе о пресуществления вама въ кровь-въ Евхаристия и т. п. (186. 191-3. 196). Понятіе о церкви, какъ такой, т.е. кркъ единящемъ принчить въ христіанствь, по сужденію наисчивго явстьдователя, иснево гностинами и вошле у нихъ въ свиую жизнь въ такой прв, что касолическимъ христіанамъ оставалось только ольмвать примъру гисотиковъ. Гарнакъ возвъщаеть читателю: , наоодическая церновь много времени пребываль въ положения веопредвлениомъ (im Werden), и это длиновь, нока оща ве достигав твердости (устойчивости), накую пріобрыла мириіонитерая церковь (?) благодаря дъятельности одного лима, которое одушевлено было столь сильною вёрою (?), что оно вовынивло силу свое понятіе о храстівиств'в противопоставить всемь другимъ, навъ единственно правильное. Около 160 года маркіонитскій обнены обладаля одинаково твердой, но свободной организацівй, · обладали однимъ и тъмъ же канономъ, однимъ и тъмъ же пониманіемъ сущности христіанства" (211).

Воть какой блестящій образь гностицизма начертываєть Гарнакъ. Въ гностицизмі было много такого, по словамъ последняго, чего невозможно отыскать въ положения церкви до 160 года, много такого, что ставило церковь ниже гностицизма.

Появился гностимемъ и лице церкви обновляется, въ церкви происходять быстрыя, перазительныя и мисрообыщающія реформы увърнеть Гариакъ. Какія преобразованія произошли въ наволической церкви подъ вліяніємъ гностицизма — объ этомъ инследователь говорить очень подробно, и нашь нажется, что эта сторона двла составляеть самую суть работы Гарнака; этото, надобно полагать, и нивлъ въ виду авторъ раскрыть съ особенною отчетивостью. Преобравование первы подъ влиниемъ гностицизма составляеть последнюю стадію развитія христіанства въ опоху первымъ трехъ въковъ. Столкновение съ гностицизмомъ побуднио церковь къ пересмотру всехъ своихъ вврованій, къ реорганизаціи устройства, къ водворонію въ 6% средв теологической науки и т. д. Но предоставимъ слово самому Гарваку, который, начиная описывать последнюю стадю развитія цериви въ эпоху трехъ вековъ, исчислиеть первымъ двломъ всв тв блага, какія добыла цервовь въ борьбъ съ гностипизмомъ, въ борьбъ, въ которой она имъла не стольно побъдъ, сколько пораженій... Второй въкъ существованія (этотъ второй въкъ, по Гарнаку начинается съ 160 года, но не есть въкъ въ строгомъ смысле слова, такъ какъ онъ обнимаетъ время до 300 года) обществъ пристіанъ изъ язычниновъ (нужно свазать, что такъ-навываемыхъ іудеохристіанъ онъ считаеть лицами безо всякаго будущаго въ церкви) ознаменовывается побъюносной (?) борьбой съ гностицизмомъ и маријонитскою первовію, постепеннымъ созданіемъ церковнаго ученія, вытысменіемъ первохристіанскаго энтуріазма, короче: установленісмъ великаго церковнаго союза, который будучи въ одно и тоже время политическимъ обществомъ (конечно, по сходству съ твердымъ устройствомъ государственнымъ), школой и культовымъ учрежденіемъ, опирался на твердомъ основаніи "апостольскаго" въроученія, "апостольскаго" нанона, и следовательно.—апостольской "организации (выраженіе: "апостольскіе" съ ковычками обозначаеть у Гарнака въ этомъ случав: якобы апостольскій, считаемый за апостольскій); изъ всего этого возникла, создалась каномическая

можеть напъ напъ по суду ученаго историна, таковей перви мосет еще не существовало. Согланиемся, что нъеколько велено, то хочетъ скавать историнъ сейчасъ приведенной громной еравей. Но читая эту еразу, каждый инстипитивно чувствуетъ, что штителя ожидаютъ какіс-то сюрпризы со стороны велемудраго ченаго. И это совершенно върно. Разъяснение авторонъ вымещиведенной его празы составляютъ рядъ неожиданностой, ноторыхъ не ножетъ предугадать инкамое воебражение.

Последуемъ за Гарнаномъ и посмотримъ, что онъ намъ скаветь и покажеть. Цанія наміженія произоція въ перкви въ чиноприо озву ся развитія (оть 160 до 800 гг.), объ етомъ выецній ноторыть говорить такь: "древній васолицизмъ (т.-с. жрывь указаннаго времени) никогда не ставиль ребромъ во-Фоса, что нушно счетать иристіанскимы, по скольку онь вивето того, чтобы давать ответь на этоть вопрось, только определяль while rotopain papartedobase ou udebrahie xdectiancharo be описе отъ чувного ему. Это рашение проблемы намется съ мной сторомы слишкомъ узбимъ, съ другой — слишкомъ широчиъ. Оно слишкомъ узве, котому что христанство, привязанное въ нормамъ, должно было теривть внутрении стъснеми; оно слишномъ широко, потому что отжижь не предокраняло отъ вториения новыхъ и чумнихъ элементовъ. Католициямъ также жрыть Евангеліе, потому что онъ облекь его предохранительной оболочной. Оль охраниль христіанскую религію оть бытраго эдинизированія, но при втомъ мало-по-малу саниціонироыть все большую и большую массу элементовъ мірскихъ, канъ було бы ожи были христівнскими элементами. Въ интересв міровой инссін овъ не примо ножертвоваль строгостію религін, но еньно сиятчить эту строгость чрезъ дозволеніе держаться ме-The coporaro mesuchesto uncara, -- craio bosmomellina cultatech тристівнами и девольствоваться этимъ идеаломъ. Подъ вліннісмъ выотичества возникта церковь, которая не была болье обществоиъ въры унованія и строгой дисциплины, но политическимъ обществомъ, которое на ряду съ прочимъ имъло въ сноей средв п Евангеліе. Всв формы, которыми пользовалось эте сближенное в міромъ общество, наводицизмъ въ сидьной степени облевъ апостольскимъ, почти божественнымъ, авторитетомъ, и съ этимъ <sup>ОВЪ</sup> христіанство извратиль (entstellt), а назначеніе того, что

считать пристівновим», затемнять и затруднять. Не за то ве касолицизм'я религія въ первый разъ получила спотеметическум догматику. Въ самомъ насолическомъ пристівнств'я найдена была сормула, которая принириль віру и зменіс. Въ теченіе в'якові челевічество довольствовалось этой сормулой, и счастіє, каков она создала, доселів виде прододжаєть своє дійствіс, посл'я того канъ сама сормула сдінались узами. Двоякаго рода явленія содійствовали нозникновенню населичествоє христівнства.

Вопервыхъ, указаны и установлени тверше вившие масштабы для опредвленія того, что привнавать христівноминь, и масштабы эти объявлены были апостольских наслейскъ. Простой крещальный символь виры обратился въ "апостольсков" правил въры (regula fidei) и получить значение апостольского закона въры; изъ периовнике писаній, читавшихся за богослуженість, обравовано было "впостольское" собраніе писаній (т.-е. канонь) и уравнено было съ Ветивиъ Завътомъ; еписноноко-монархическое устройство цернви (т.-е. предстоятельство одного полномочнаго ениснопа въ общинахъ), отали ныдавить за "апостольское" и спископамъ усвоено качество пресмянковъ апостоловъ; накомещь нульть еделалон мистерическимь служеніемь, происхожденіе котораго чоже стали привисывать апостоламъ. Вследствіе канизпотребностей приняли въ мысля составить новый (новозаветный) нанона; въ какія втанимыя отношенія стади апостольское правил въры, апостольскій канонъ Новаго Зактив и апостольское (ещскопское) служеніе,--- указать это одна изь важнайшихь задачь догнатико-историческаго изсящованія, ноторая, нь сональнію, не вполна можеть быть разрашена. Разонатривая процессы этого развитія видимъ, что христівнотво въ втомъ случав все болье и болье сливалось съ мірскими элементами. Видиве всего это ививисніе христіанства обнаруживаєтся въ томь савть, что христіанскія упованія ступісвались, что оміршеніе христіанской жизни не только теривлось, но и самиціонировалось, что проповыдь о бевусловной предвиности небесными интересами встрычала себъ недовърје или однако же заплючена бъца въ очень твеные предван".

Во вторых», нельзя было довольствоваться тамъ, чтобы для вившней охраны противъ гностицизма устроить плотивы и украпленія, нельзя было считать достаточнымъ провозглачиеміе— во-



вен гностицизму-того, во что христісне въровали и во что ровели, возникло стреиленіе подражать гностицивму, именно выши кр меючи продивоностовить врагу мейлейо добогою. -sectionax chiaputates an along one during appropriate of ва: предвије, правило въры превратились въ спотому върованій, в которой лишь частично и больше поимени нашли соба масто мныя древняго христівневаго ученія. Завсь Гармать синтесть вестнымъ приверти следующее нареченіе Дютера: "погла Слово бије попало въ руки отцово (нервен), то съ вемъ одалаловь DEC. TO CO MOJOROMO, HOOKSECHHILUS CHOOSE VILOROS MENIORS,... мого дълаетоя чернымь и партитек". "Въ христанатой интемурь апологатовъ, чвиъ оне была уже ополо средины. Ц въкъ:--мерываеть свои взращы Гарнань-положено начало того разита, которое спусти стольне въ теологія. Оригова, т.-е. въ вшикв провратить ованголіс въ дерновно-научную, спотаму Ренії, достигло своего ваключенія-по прайней мірь до моры р времени. Со стороны содержания эта система учения обознаметь узаконеніе переноса греческой онгософи: на нечву криманской въры. Элинизирование цермовнаго христанатва (при не вы не разумнемъ Евангелія) не постепенно произопио; миротивъ, уже въ тоть моменть, когде мыслений грекь, принявъ новую редигію, сталь уксиять ее себі --- валинизарованіе укс начысь. Хрисківнотво Іустина, Асинагора и Минумія не межде био рининивировано, накъ и кристіанство Оригсиа; однаножь выу нима (Апологетами и Оригеномъ) ссть значительная разчиа. Танъ накъ вопроса, что считать. христіанскимъ, для апопогетовъ совствиъ не существовало, они ого, не отавили, то опискати эфикан притазания спискать свое научное надожение Фистіанства. За двиствительное выраженіе христіанства. Іуовикь и его сотоварящи снитали выше всякого соминия, что вера, морая въ качества преденія живеть въ общиналь, сама по небь полня и чисть и не нушдается въ научной обработив. Аномогеты, почти играючи, разръшили свою задачу представить Фистіанство какъ совершенное и достовърное, какъ вызинее познание Бога и міра, такъ какъ это знаніе есть откровенная. чиосовія. Но векоръ вадачи христіанской науки стали болье Рудными для рашенія. Борьба съ гностицизмомъ добуждела из ючу, чтобы хоть какъ-нибудь отвъчать, что нужио считать

христівиснимь, и найденный отвъть поставить твердо и яси Но: по превиж сказать, кристівне не были способны твердо опредъявние отвечать на этогъ вопросъ. Это видно на примы Иринов, Тертулліана и Ипполича. Ириней, Тертулліань и Ипп лить на божней, или мененией ваничности ст обной словощ отъ (христівнской) традиців, съ другой оть философія стараля противопоставить гностическимъ представленіямъ о христім ствъ, на основани расширенняго символа прещальнаго, извъс наго рода комместь цермовныхъ учений; при этомъ несомивни имжим предъ собою чренвычайно поучительный примъръ гности ковъ и Маркісив. Но эти отцы церкви выработали лишь отдъл ныя догны, т.-е. частвыя положенія, характеризующія христі ство, в отнюдь не выработали догматини. Они жили еще 🖠 PERPERHOCIA, TTÓ XPHOTIANCISO, RARDE MXB HAHOLEHEPE IN HAR они считали томественнымъ съ христанствомъ прочихъ-- и даж необразованимхъ --- върующихъ, не имъетъ нужды въ научно обработив, чтобы служить выраженіемъ высшаго познанія. В чето не срвини Ириней, Тертулична, то срвино было Климей томъ и особенно Оригеномъ. Чемъ фольше христанское пре даніе сбинжалось съ гречесной религіозной оплософіей, тан пензивримие была сумма проблемь, отсюда вознакавших Канменть Аленовидрійскій принялен за разришеніе ихъ, но должевъ быль отступить предъ громадностію задачи. Оригенъ при никон за ту же задачу при трудныхъ оботоятельствахъ й въ нь которомъ отмошения привель ее въ концу. Онъ написаль первую иристинскую догистику, которы соперничана съ философскими системами того времени и моторая представлява собой своеобравное соединение апологетической: теологія Іустина в гиостической теологія Валентина, при чемъ однакомъ Оригенъ не упускаль изв вниманія практаческой цели. Въ этой догизтикъ правило въры переплавилось, и это сдълано съ сознашемъ Оригенъ не спрываль своего убъеденія, что христіанство ві научномъ познании приходить впервые нъ своему правильном выраженію, и что христіанство (какой бы оно ни имело видь - бевъ теологіи есть христіанство бъдное и само по себъ неясное Эллинизація въроученія достигаеть у Оригена высовой степеня. И однако, несмотря на весь эллинизмъ, какой заметенъ у Клемента и Оригена, они неоспоримо принции ближе въ Евангелю, виз Ириней съ его привязанностію из авторитетаму. Васодиескую догнатниу III віда Гарнавь опредіднеть восбіце, намы пристіанство, понятоє и сормулированноє въ симодів греческой елигозной силососій (248—258).

Болье подробное распрытие сейчает упазанных положений Гар-

Уже ранъе жарвой борьбы неркви съ гностинамомъ въ дриспанскихъ общинахъ появилясь краткін формулированія в'вры: Братчайшее формулированіе было то, которое опредвляло хрипанскую въру, какъ въру въ Отпа и Сына и Святаго Дужа. эте вормулы употреблились при торжественных дервовныхъ вёствіяхъ. Въ этихъ осричнахъ находелось также пратное укамніе на важибищіє факты изъ исторіи Імоуса. Съ опредъленпостно мы внасмъ, что въ ременой перкви ивсколько поздиве 150 года создался твердый символь вёры, который должень быль усвоивать каждый крещаемый. Когда появился гностициямь, то опору въ борьбъ съ этимъ врагомъ стали испать въ этихъ символахъ; ихъ объявили "впостольсиими" символами. Но ими въ помъ случав польвовались не въ первоначальномъ мяв виде, а в вид распространенномъ, интерпретированномъ. Такъ прежде всего поступиль Ириней. Для большаго успъха борьбы съ гностическими спекуляціями, онъ "опредвленно интерпретированный рещальный символь выдаль за апостолескую regula veritatis. Доназательство апостольского характера этого символа — онь «новаль на томъ, что этотъ символъ есть содержаніе вёры тых общинь, которым основаны апостолами и что эти общины в неизминости постоянно хранили апостольскую виру. Въ основь этихъ двухв тегность, считаеть нужнымъ замвтить Гарнавъ, лежатъ два недонаванныхъ предположенія и подивна. Не доказано, чтобы накой-либо символь проивошель отъ впосто-10въ; не доказано и то, что общества, основанныя апостолями, непомънно храники ихъ учение; наконецъ самый символъ въ стороны путь, принятый Иринссив, быль единственный, на которомъ можно было ежасти то, чемъ еще владели тогда отъ вренень первоначальнаго христівнотва, и въ этомъ заключается историческое значение этого дъла, Чрезъ утверждение правила истины, формулирование което у Ирикея применялось къ образцу римскию символе, одинит удеремъ были устранены веживащи гностическое темном и вверде дествиено противенсложное учно въ вечествъ апостольсного. Примъру Иринея всещьго си доваль Тертулліанъ. Онъ уже одирыто объявлять, что кто со мулу въры признасть за свое собствение исповъданіе, то должно было счивать христіансцимъ братемъ, тотъ имъль пра не братекое привътствіе, на гостенрінистве у прочихъ христіан въ формулированіяхъ въры разъединенныя досель общест христіанъ получили тещерь нъвій "lex", который объединя ихъ, подобно тому, какъ смлососскія школы въ нъкоторыя вратко, сормулированныхъ ученіяхъ обладали объединяюще связью реальнаго и практического каронтера. "Правила въры сдълались своего рода паспортами для путеществующихъ пратавля послужили основою для поражераціи отдальныхъ общик и т. д. (258—272).

Далье. Маркіонъ свое пониманіе христіанства основать в нанона новыха (новозаватныха) винга, воторый ва его обще ствахъ, кажется, пользовался такимъ же уваженіемъ, съ каких относились въ великомъ кристіонстве (т.-е. церкви) къ Ветхом Завъту. Въ гностическихъ школакъ, которыя Ветхій Завъть пл целикомъ или отчасти отвергали, уже около средины II век евангельскія и апостольскія писанія разсматривались кака свя щенные тенсты и на нихъ основывали теодогическія спекуляція А въ великомъ христіанства въ то же время еще не было ника вого собранія (канона) новозавётных лисаній, которое уравии валось бы съ ветхозавътнымъ канономъ. Каноническое собрани новозаватных писаній возникао ву касочинсской перкви позд нью, чьмъ у гностиковъ (но не доздные 180 года) и по подра жанію этимъ последнимъ. Совершенно внезапио у Медитона Сар дійскаго, Иринея, Тертулліана и въ такъ-называемомъ Мурато рієвомъ фрагменть появляются предъ нами канонъ. Ничего точ наго о происхожденіи этого нанова въ церкви недьзя сказать Можно замътить одно, что канонъ оночела появляется тамъ, гл раньше всего встрачаемъ танъ-называемыя апостольскія пра вила въры. Объ авторитета собирателей жанона пинего неваваст но. Тъмъ не менъе канонъ у Иринея и Тертуллівна является вполив законченнымъ; еретикамъ со стороны ихъ дълаются сильные упреки, что они не признають ту или другую книгу (за

возавътную), свое собраніе они считали дрежнайщима и маи его тамъ же высоко, наиз и Веткій Зереть. Теперь мы доли виретца объяснить, замечаеть Гарнавъ, при намихъ-вароятвъ условіямъ составидся новозавітный наномь въ церкви, н накого интереса это одблано и почему царковь и въ поыствін твердо держалась этого канона? Нужно скарать, что браніе и жанонивированіе христівнених писаній не было доовельнымъ двиомъ церния въ ся берьбв съ Маркіономъ и PUTHERME, KARS STO ACHSO BOOFO ACKROLIBRATE OCTOPORING CT. церъ цериви, не моловинихъ спорить съ еротинами по поводу перванія ов. вингъ, хотя наномь въ мериви уже находиля на ве. Это продпрінтіє было выпужденным ділемъ. Мерліонъ н bether beenpercher brackbrane no to, ato boo gradtbatealho мотіянснов: должно имбиь фоноваціюмь ановсольскию «процов'ядь, HERRY TEM'S EDGREGARIGEMAND TORRECTES MERRY OCHIENDUCTION**ит вругомъ возаръній и алостольскимь кристіамос**во**мъ**, по марыно указанчыхы гиостиковы, не супествуеть, . «То даже вотом сами себь противорници. Всянотніе такой опповиціи рковь вынуждена была заметься трих вопросомъ, вакой поимень од врагами. Но въ существи дила вадача: эта была мершенно меразранима. И тольно "бассорнадельная дегича" (?), опы самосохраненія могла указать церпви сминствеццій вы-Мъ изъ затрудненія: именно ообрать вов апостольсков наслидів, ивить себя единственнымъ правоспособнымъ обладателемъ вого апостольского достоянія и это достояніе по экаченію ураввъ съ Веткинъ Заветонъ. Не возниваль вопросъ: какія ме веню сочиненія суть впостольсків? Вопрось друдный. После Мины II въна уже множество сочинскій обранцалось, неся и впостольскихъ, и притомъ же существовали часто разныя чанци одного и того же сописнія. Реданціи, завмочавнія въ <sup>16</sup> докетическій влементь и увінценія на грубійнему аспевиу, достигля даже богослужебного употребленія въ общинакъ. ютому нужно было опредъленно рышить: что считать подлинно постольскими сочиненіями; какую форму мли редакцію признать 8 апостольскую? Церковь, т.-е. главнымъ образомъ маловайна и римская, которыя но времена Марка Аврелія и Коммода вын еще обизую исторію, ванились этой выборкой; енф обраще свое внимение на тогь кругь христіанскихь сочиненів,

какой принять быль въ употребление при богослушения, и на THE STEEL BLAZE RHULP ORR IDNSHSIN HORINGHO-SHOCTORECKIME TOR сочиненія, которыя выдавано за подлинныя преданіє древням I ри этомъ держанись правила, по ноторому сочинения, хотя носивнія впостольскіх имена, но противоръчанія общему хр стіанскому въробанію, т.-е. правилу въру, или заплючающія в себв что-либо оснорбительное для Бога ветховаватнаго и облас-Его творенія, объявляли фальнивыми, а равно отвергали и в редакція апостольских в писаній, если они носили на себь в добивне же признаки. Савдовогольно церковь держалась за так писанія, которыя посяж на собъ имена апостодовъ и содерж ніе которнив не расходжівсь съ церновною віврою, т.-е. доваш вало ее. Но все это, по Гарману, еще не свидугельствуеть, ч церковь не допускала себъ при этомъ пикакой сальник. Соста лян наиснь-утверждаеть Гариань,-перворь подвергала ревям тексть инигь, причемъ она приделала начала и концы въ и которымъ новозавътныхъ писаніямъ. Но гораздо важиве еще т что церковь многія безънненный сочиненія причисала по своев происхонивнию тому или другому жез апостоловъ, хоти измени инследователь силопистоя нь допущению и той мысли, что таке подлогь могь быть одвлянь и раньше времени составленія в нова. Въ доказательотво инфиня; что ановиниля сочинения по томъ стали носить имена известныхъ апостоловъ, авторъ ука вываеть на следующие, по его суждению, достоверные факты Евангеліе отъ Луки не было извівство Маркіону съ именем Луки, а получело это жин повдеве: выноническія Евангелія от Матося и Марка не изъявляли сначала притязанія на свое провохожденіе оть этихъ мужей, эти произведенія стали счататься апостольскими лишь около средины II выка и т.д. и т.д. Но и еще не перечислили всвкъ признаковъ, по которымъ церкова по словамъ Гарнава, отличала подлини апостольскія писані оть неподлинных. Выборь подлине-впостольских сочиненійпишеть этоть ученый --- очень облегчался для цервви твив, чт первохристіанскія произведенія по свовму содержавію представ лялись для последующаго христіанства большею частію непоиятимия, тогда какь повращий и ложных сочинения выдавал оебя не только присутствіема въ нихъ сретических ученій, но и прежде всего удобопонятностію своего содерженія, (мы готевы нибы--замътимъ отъ себя---згу носледнюю мысль принять за онію, еслибы авторъ склоненъ быль къ этой намерь изложе-, но онъ нигде въ иниге не обнаруживаеть этой наклонности. ших образомъ вознивдо собраніє (ванонь) апостольско-дерныхъ писаній, которое по слосму объему не существонно ичалось отъ числа техъ кингъ, которыя уже не одно ноконе пользовались уважениемъ въ общинажь и которыи преимуовенно читались". Гарианъ съ разныхъ сторонъ указываетъ мене новозаватило канова для перине. Приведемъ навотон его сужденія по этому вопросу. Въ тепеніе II въка наломыу перестали появляться въ христівневомъ обществъ лице. одыя подъ влінність кристіанскаго эктуріавна наставляли очить христіань и которым имбив навванія: апостоловъ, проовь и учителей. Авторитеть этихь лиць следовало заменить т-ибудь другимъ. И вотъ чрезъ создание канона, представен прошеднаго поставлены были на недосягаемую высоту. перь уже съ точки зрвнія этого новаго авторилета стали оцьить достоимство тэхъ ученій, какія канз-либо распространяв въ обществъ. Это обстоятельство имъло большія послыви для церкви. Положена была програда для различных меч-Melen H Gantasepobl: HMB CTAIN YEARNBATL, UTO TOULED ANDмом навли духъ Божій и говорили во имя этого Дука, что вова ихъ завлючены въ собраніи канока и что всявів новые втем, говорящіе яко бы во имя "Духа", жесцы и обманичеки. втонъ случав нанонъ имвлъ благодвтельное дъйствіе: энтуму, который руководель подобиыми лицами, грозиль хримнотву совершеннымъ одичаніемъ, такъ какъ подъ припрытівъ витувіавма могло проникнуть въ общество много чуждаго метанству. Далве, канонъ положиль преграду для появленія выть сочиненій съ притизанісмъ на апостольскій авторитеть, мійствоваль возникновенію простой обычной богословской пературы, указавъ ей свое мъсто и свое назначеніе. Теперь престоръ для всякаго рода литературы, соли она не стоитъ противоръчіи съ канономъ; теперь всякій писатель могь воять вов результаты греческаго образованія и обращаль ихъ пользу цериви. Навонець, если нанонъ затемингь историчепроисть и нолорическое происхожнение вошениями врамего <sup>вущеній</sup>;—но за то теперь даны условія для серьёзнаго изученія этихъ писаній: теперь могда появиться экзегетико-теолог ческая наука (272—82, 290).

Произошли въ изучаемую эпоху, по Гарнаку, и очень важн измъненія въ положеніи Церкви, какъ такой. Съ этихъ по истиннымъ христіанствомъ стали считать только такое, как носило имя апостольскаго и которое могло доказывать, что о таково. Естественнымъ следствіемъ этого воззренія было что теперь поставили въ связь апостольство съ епископство и епископовъ признали преемниками "благодати истины" прив длежащей апостоламъ. Подобное представление должно было г рантировать истинность христіанской въры. Если до сихъ по христіане смотръли на церковь, какъ на святую церковь и осваніе этого воззрвнія находили въ ученіи, что Богь дарус церкви Духа своего, то теперь епископовъ стали считать нес телями этого Духа и святость церкви поставлена въ связь указаннымъ преимуществомъ епископовъ. Произошли и друг перемвны. Важивищею изъ ньхъ было то, что для успаха в бъды надъ міромъ церковь сдълала многія уступки въ поль міра. Церковь стала различать двоякаго рода правственност выстую, назначенную для избранныхъ (отсюда впоследствін в нашество) и низшую - для большинства. Мало этого: она выст вила одни нравственныя требованія для духовенства и другіядля мірянъ. Но такъ какъ члены церкви не всегда выполняли ослабленныхъ требованій, то, для охраненія чистоты церквипредстоятелями цервви усвоено себъ право прощать гръхи, пра какъ бы повторять таинство крещенія, отпущающее всв грії Все это взятое вивств чрезвычайно возвысило классъ јерви ческихъ лицъ. "Въ кругахъ мірянъ въра въ благодать волі стала ослабъвать, и довъріе къ церкви-усиливаться. Присвод себъ право разръшать гръхи, церковь стала дъйствовать 1 имя Бога и вмъсто Него"; "епископъ фактически сдвлался судье vice Christi". "На мъств христіанства, имъвшаго въ своей сред св. Духа (первохристіанскій энтузіазмъ), выступило учрежден церкви, обладающее канономъ (instrumentum divinae litteraturat и духовной должностью (епископать). При всемъ этомъ Гария не соглашается съ теми учеными, которые думають, что съ те вими перемънами церковь стала ниже по своимъ свойстваил чвиъ христіанство предыдущаго времени. Онъ приписывает

и иного достоянствъ, "Она уническита вслий остатокъ исклюительности (сепиративни) и стила въ собственнемъ силодв волическою". Еще "касолическим периовь бактераря нудрости, эторомности и очносительной строгости большинства еписисна одалалась опорон гранданские общества и государства" 166, 318, 329, 381, 384---36 и 343).

 Развитіє теологической науки и христіанскаго в'вроученія. выслогеты: "Въ стремления вредогетовъ новнавомить обраманней міръ съ христівногромъ находять себ'в объясненіе. PRESTATE STRIKT PROCESEED HOPEGESIED HYROE HDORGTSBET XPGпанскую редигию, мень выпососно и поназать ее для инвиврвъ, навъ вышную нуврость и вболисти ую истину, Эти невытки, В накъ попентия учестиковъ, были биароскионие приняты крцманским в общеживами и ниссимации сдвиминов основоположевекь церповной догинтики. Гиостическім сценулиція были осуквы, а аполочетическія, напрочивь, сападіовированы: Тоть видь, в виромъ вислотеты изобразнии христівнотво, въ качествъ опрозін, нашель себр признавіе. Почену апологеты вибли такой MENTA, ME CHOUDE HA DO, THE OHH, HERL H THOCTURE, BE CHOUND вонявединик спивили на связа церковное кристівнотво съ -меческой силоссойся Отвые на вопросы можеть казаться парадоменльнымъ, првиваряеть чатателя Гараакъ. Техисы апологе-**Р**013 не в**стрытили напа**нихъ: со**пив**ий нь церковныхъ кругахъ и привыскими къ себъ винивние греко-римского мара, потому что на сдедалы принстіанотво раціоналеныма, не затрогиван исторафило предами крнопанства с нечего не прибавляя въ нему. Be stone nemme randonoe pasantie mergy apacitanceumu onaoсобань, (накъ Іуочина, в христіанскими же философами, вакъ мостикъ Валентинь. Гностики отысинвали пемило, а вполотеты, вотя они и не сознавали этого ясно, — вскали усъренности для моральнаю с міросоверцинія, камов. у михь уже было. Дейвя свое мыо, та и другіє счалкиманись съ комилексомъ христівнскаго вреданія, випорос хоти для шихь было и чумдо, ни многос въ мень и привленало или. Гностики огарались о томь, чтобы сдъчить удобововительних отогь компрексь преданія, а для аполотетовь Chilo auoratovno a voro, upo bal brome komunerob straduseter Откроненіе, что это Откроненіе несоминтельно свидательствуєть о едином духовномъ: Богъ, о добродътеля и безсмерти и что

оно (это откровеніе) имъеть онну привиденать из себв дюдей приводить из добродътельной мизни. Разематриваемые визини образомъ вислогеты безъ сомивнія были консервативны, а т ними они были потому, что они вдва-едва насались содержан церковнаго преданія; а напротивъ гностини старадись понять т что они читали въ преданіи, и благовъстіе, о которомъ о слышали, котъли обосновать" (372—73, 375). Воть задеми ап логетовъ по Гариаку. Объясненія свем онъ мазываеть "пар доксальными", и едва ли ито не согласится съ нимъ. О развит христівнемаго ученія апологетами, послів сейчасъ оказаннам помятно и рівчи не можеть быть у Гариана.

Ириней, Тертулліанъ и Ипполить. Вначеніе нив. въ разми триваемой области наменей ученый одисываеть тань: "гност цианъ и Маркіонитекая цервовь заставили великую церковь сл лать выборну изъ преданія и избранное предложить христіанац въ качествъ впостольскаго закона. Сюда относятон: врещал ный символь и канонь Новаго Замита. Но этого по нуждам времени было недостаточно. Нужно было разъяснить христіва свое ученіе. И это разъясненіе заимствовало свою матерію вз св. вингь обонкь заветовъ; но здёсь же уже чувотвуется вы яніе философской теологіи, какою она является у анологетові съ другой стороны въ это толкованіе виссены древно-пристіан скія надежды (эсхатологія), какъ ихъ понемали энтувіастическі предшественники Иринея, съ явнымъ намъреніемъ ващищать эт преданіе. Не безъ вліннія въ этомъ случав оставались спеку ляцім гноставовъ: онъ нашли пріемъ у вобкъ мыслящихъ хра стівнъ. Теодогическіе труды, вознившіе при подобныхъ условіяхъ, носили въ высшей степени свособразный и сложный ха рактеръ. Древне-касолические отпы: Ириней, Ипполить и Тертул лівнъ были проникнуты убъжденіемъ, что въ своихъ сочиненіям излагають самую общепризнанную церковную въру и ничего бо лъе. Но между тъмъ это было не такъ. Канонизація книгь Но ваго Завъта разомъ дала великое множество повканій, которыя следовало обработать въ вачестве догматовъ и соединить вл одно съ върою, каною жида церковь до втого времень. Объемъ въры разростался до необъятности, а между тъмъ преданіе, в тавже полемика заставляли не слишкомъ идти въ ширь и доч вольствоваться враткими формудами. Это колебание между кратретію доги атических в формуль и безграничною полнотою данго канономъ содержанія — составляеть одну изъ характериическихъ чертъ названныхъ древне-канолическихъ отцевъ. Эти ны не примътили зивчительной перемвны въ положении веей. Періодъ энтузіазна въ христіанствъ прощель, т.-е. прошло время, когда въ распрытіи ученія учители христіанства могли доказательство візриости своихъ словъ ссыдаться на привисжащіє имъ дары Духа: пророчество, виденіє, "повнаніє". мерь необходимо было обращаться къ такимъ инстанціямъ, ть преданіе, накъ разумъ. Но этого данные отцы не замъин и не думали о томъ, какъ согласовать требованія рацівальной теологіи (разума) съ преданіемъ. Твердо они знали но: нужно беречься отъ гностической науки, отъ философсковологическихъ формуль. Но эта предосторожность въ дъйствивыности была тщетною. Какъ ни берегся Ириней отъ сцекуий, онъ наивнымъ образомъ рядомъ съ утвердившимися пореженіями въры даеть мъсто и спекуляціямь, которыя формально разнятся отъ спекумний апологетовъ или что тоже гностивъ. Равсматриваемые отцы во всякомъ случав не создали вологіи въ точномъ смысль этого слова. Для нихъ теодогія ₩ъ объясненная въра, но это не такъ (см. объ Александрійской школь, ниже). Результатомъ догматической мысли разсматриваемыхъ отцевъ было простое сплетеніе положеній въры, которому недоставало строгаго стиля, опредъленнаго принципа твердой объединяющей цъли. Такого рода форма въроученія мобенна ясна у Тертулліана. Тертулліанъ еще совстив неспомбенъ быль свою раціональную теологію, развиваемую имъ въ вчествъ апологета, внутренно соединить съ христологическими пложеніями regulai fidei, которыя онъ взяль и защищаль протвъ ереси на основаніи Писанія и Преданія. Если онъ вогда**м**бо пытается обосновать внутреннюю необходимость указанчыть положеній въры, то онъ ръдно идеть дальше риторичесваго распространенія и священныхъ парадовсовъ (?). Онъ не быть систематическимъ мыслителемъ, а посмологомъ, морали-<sup>стомъ</sup> и виртуовомъ-адвокатомъ преданія, а потому его теолопа, если этимъ именемъ можно называть его теологическое ногословіе, недостаеть единства; это-смёшеніе разнорёчивыхъ неръдко противоръчивыхъ положеній; адъсь нэть ничего по-

хожаго на болве древнюю теологію Валентина и на повднайщ теологію Оригена. У Тертулліана все идеть вровнь; про демы какъ быстро возникали, такъ же быстро и ранались. Виј реннихъ принциповъ и пълей почти напрасно мы стали ( искать. Большое сочинение Иримея въ этомъ отношения ино превосходить теологическое писательство Тертулліана. Впя чемъ и Иринею отнюдь не удалось подвести матеріи, давасы Св. Писаніемъ и правиломъ въры подъ осмовную его точку за нія объ искупленін; кром'в того его арханческія эсхатологи скія подробности не вяжутся между собою, и очень многое, на мысли и формулы Ап. Павла, у него совершение потерялисы характеръ. Его спекуляція въ нікоторыхъ отношеніяхъ бызв поиственны съ гностическими. Въ его теологическимъ объясн ніяхъ вообще проглядывають очень разнообразные элемент древивний христіанскіе мотивы и упованія, буква двухъ Зам товъ, морально-философскій элементь (насліжіе апологетовь реально-мистическій элементь. Такой эклектическій метокь п явился у великаго учителя случайно, онъ результать "счаств вой слиноты, которан не давала ему видить пропасти, кам образовалась между христіанскимъ преданісиъ и тамъ кругов идей, въ которомъ стали жить теперь. Во всякомъ случав Ир ней въ этомъ методъ предуказаль методъ будущей христал свой теологіи. Тертулліанъ и Ипполить писали подъ вліяніся Иринея. Оба они усвоили отъ него первохристіанско-эсхатом гическіе и раціоналистическіе элементы, которые впослыстві на Западъ слились въ одно цълое, но только Тертулліанъ за няль у Иринея очень немногое, а Ипполить и совствив остано повади Иринея. Ближайшее полезное последствіе трудовъ При нея, Тертулліана и Ипполита заключается въ сохраненіи пре даннаго отъ древности и въ раціональной обработкъ невото рыхъ догматовъ, которые постепенно возникали въ христівнотві Главнымъ образомъ Ириней образовалъ рядъ теологическия схемъ, имъвшихъ большое значение въ будущемъ. Быстрое эл линизированіе евангельскаго ученія, имъвшее мъсто въ гноств чеснихъ системахъ, было предотвращено Иринеемъ и его по следователями, потому что они большую часть древне-христіан скаго преданія, или по букв'в мли по духу, сохранили и спасы для будущаго. Но это сохраненіе куплено цвной принятія цв

го ряда гностических схемъ; медленно вступали въ кругъ зарвній своихъ враговъ, но неминуемо должны были войти этотъ кругъ, потому что все больше и больше уклонялись в первохристіанской настроенности и мыслей и переходили ыве и болье къ другому образу возарвній. Они сберегли больше и часть древняго преданія для будущаго христіанства, но и этомъ содъйствовали постепенной эллинизація христіанства и 22—9. 435—7).

Дименть и Оригень (Александрійская школа). Чего не едіи Ириней и его преемники, то сдълали Клименть и Оригенъ: ным христіанскую догматику. "Гносисъ, ч.-е. греческая регіозная философія для Климента не только была средствомъ фроться съ язычествомъ и ересью, но онъ служиль ему и педствомъ раскрыть и доказать возвыщенность и внутреннія войства христіанства. Клименть подчиниль себя авторитету ерковнаго преданія, но духовно прилічился къ нему только рив научно-философской обработки его. Его больщой трудъ Строматы) есть первая попытка — и но правдё сказать самое ное литературное предпрівтіе въ исторіи церкви — изобрать христіанство вакъ на основаніи св. Писанія и церковнаго Преданія, такъ и на основаніи предположенія, что Христосъ, вать міровой Разумъ, есть источникъ всякой мотины. Попытка -Фолософетой этики и философскаго міровозарвнія — не даромъ она мначалась для людей образованныхъ-и при этомъ давала **б**латое раскрытіе содержанія въры для простыкъ върующихъ. Ло формъ и содержанію здъсь дано научное, христіанское релгіозное ученіе, которое не противоръчить въръ, которое не лочько въ нъкоторыхъ случаяхъ подкрыпляеть и объясняеть »<sup>въру</sup>, но и возвышаетъ въру въ другую высшую духовную с∙е-. Ду, именно оно переносить въру изъ области авторитета и подиненія въ область чистаго знанія и духовной внутренней настроенности, вытекающей изъ любви въ Богу. Вліяніе гностиизма, въ особенности Вадентина, сильно отразилось на Клименть. Это вдіяніє видно въ пониманіи своей задачи Климендомъ (представить христіанство, какъ теологію), въ опредвленіи •ормальнаго принципа и въ способъ разръшенія проблемъ. Цо Вименть много выше Валентина, въ особенности потому, что

всю полноту проблемъ подвелъ подъ единство принципа Зна ніе Климента выражается въ следующемъ: у Климента бого двије (Gottesgelehrsamkeit) сдвиалось высшею степенью благо стія, высмая фелософія грековъ поставлена подъ защиту и охі неніе церкви и при этомъ вся культурная жизнь грековъ нап санкцію въ сферв христіанства. Логосъ есть Христосъ, но Лого при этомъ есть все нравственное и разумное на всёхъстепеня развитія человъчества. При сужденіи о міросоверцаніи Климев нельзя не признавать, что церковное преданіе занимаеть у не низшее мъстое въ сравнени съ элинской религозной фило фіей. Клименть подготовиль почву для созданія христіанск теологіи, но не совдаль ся. Это сделаль Оригень, который, оп раясь на труды Климента, быль способень дать системати скую обработку наволическаго преданія. Между теологами хр отіанской древности Оригенъ вийстй съ Августиномъ занимаю самое значительное и самое вліятельное положеніе. Оригенъотець науки въ широкомъ смысле слова, и при этомъ ев основатель той теодогін, которан достигна завершенія въ 4 п. вънакъ и которан въ 6 въкъ отвергда виновника ея, не пот рявъ однакожъ той печати, какую Оригенъ наложилъ на не Онъ создаль церковную догматику и положиль основу для нау! объ источникахъ іудейской и христіанской редигіи. Онъ пр возгласиль примиреніе науки съ христіанской вірой, высше пультуры-съ евангельскимъ ученіемъ на почві церкви и больш вськъ содъйствоваль тому, что древній міръ быль пріобретей для церкви. Онъ держался методовъ, господствовавшихъ въ шл дахъ Валентина и Неоплатониковъ. Исторія догматовъ и пер ковная исторія за последующіє века на Востоке есть прост исторія философіи Оригена. Аріане п православные, критиви мистики, духовенство и монашество-всв ссыдались на Ориген и не оставляли этого авторитета. Оригенъ создалъ систем которая помирила церковную въру съ греческой философіе (505-510. 512-15. 555).

Ни въ чемъ такъ ярко не проявляется эдлинизація учем перкви ІІ и ІІІ въка, какъ въ ученіи о Логосъ. Въ христіам скихъ обществахъ около средины ІІ въка существовало рядом два воззрънія на лице Христа: адоптіанское, по которому Христосъ считался человъкомъ, въ коемъ (временно) обитало Бо жество или духъ Бога, и пневматическое, по которому Іпсуст

итыся (особымъ) небеснымъ Духомъ, принявшимъ на себя 6. Это последнее воззреніе принято было апологетами. Но теченіе II въка ни то, ни другое воззръніе не возобладало деркви, такъ какъ оба они находили основаніе въ евангеть: первое у синоптиковъ, второе — у Іозина. Во всякомъ чав второе, какъ нашедшее пріемъ у апологетовъ, больше вчало духу времени: хотъли признавать Христа особымъ жкимъ существомъ. Вскоръ съ этимъ пониманіемъ дичности ита слидось греко-философское представление о Логосъ. Проша даже замвна одного понятія другимъ. И такая замвна итемъ Логоса неопредвленнаго понятія о небесномъ Духъ и очень выгодна для христівнской теологіи. Чрезъ опредъне небеснаго Духа во Христь, какъ именно Логоса, уяснено тверждено понятіе объ этомъ духв, какъ высочайщемъ и иственномъ въ своемъ родъ. Теологи, допустивщіе такую подну, не боялись того, что они такимъ способомъ готовять сность монотеизму, ибо понятіе Логоса заключало въ себв шкомъ широкое содержаніе. Но развитіе этого ученія встрысильную оппозицю въ такъ называемыхъ монархіанахъ. нархіане стремились защищать то представленіе о Христа, • находилось у синоптиковъ (противъ Евангелія отъ Іоанв) и хотвли ратовать противъ слишкомъ большаго вліянія фи-600 платона на въроучение. Но протесть монархіань быль шоденъ. Логологія водворилась въ церкви. Побъда Логовъ церкви есть побъда неоплатонизма надъ другими фимыями въ области христіанской теологіи. А это нужно счив счастливымъ событіемъ для церкви. Неоплатонизмъ въ III в возобладалъ надъ всеми другими философскими системами; еси христіанская церковь заключила исключительный союзъ нимъ, то она поступила какъ должно. Благодаря неоплатору христіанство стало религіей міровой. А еслибы одержала на теологія монархіанъ, то возникла бы пропасть между реовію и эллинизмомъ (560—4. 578).

Таково "построеніе" исторіи церкви первыхъ трехъ въковъ Гарнака.

Тарнакъ въ концъ разсматриваемаго тома не резюмируетъ челъ выводовъ и положеній, и такимъ образомъ лишаетъ чипеля возможности провърить себя—все ли понято имъ (читапемъ) такъ, какъ долженъ былъ желать того авторъ.

## Audiatur et altera pars.

Намфреваясь сделать разборъ исторической теоріи Гарн какъ она выразилась въ первомъ томъ его труда, мы желас чтобы нашъ разборъ быль доступень и понятенъ для кажд а потому у насъ не будеть дано мъста для скрупулезно буквалистической критики. Мы не станемъ разбирать части мыслей и частныхъ положеній автора, потому что если бы взяли на себя эту задачу, то трудъ нашъ усложнился бы, в зультать быль бы самый неблагодарный. Какъ ни усердно с ли бы мы разбирать книгу Гарнака, мы разобрали был меньшую часть содержащагося въ ней (можеть быть 20или меньшую часть вниги), и потому нисколько бы не дости цвли, не произнесли бы убъдительнаго сужденія, такъ какъ бо шая часть содержанія книги осталась бы не затронута кри кой. Для фактической критики всей книги Гарнака нужно б бы написать не одинъ томъ. Съ авторомъ пришлось бы с жаться вооружившись какъ элементарными, такъ и спеція ными свъдъніями изъ нъсколькихъ богословскихъ наукъ-св. санія въ широкомъ смысль слова, патристики, каноничесь права, догматики и собственно церковной исторіи. Но под ная задача не можеть найти иля себя охотника.

Освобождая себя отъ мелочнаго, фактическаго и текстуа наго разбора труда Гарнака, мы разсмотримъ его сочинене болье общихъ точекъ зрънія и преимущественно съ точки зі нія того метода, которому слъдовалъ нъмецкій историвъ туясненіи хода исторіи древнъйшей церкви. Цъль критики, ка намъ кажется, будетъ достигнута, но путемъ кратчайшимъ. І нечно, и намъ не избъжать того, чтобы не разобрать это или тотъ мелкій фактъ, частную мысль въ книгъ, но это буде дъломъ попутнымъ.

Гарнакъ начинаетъ свою книгу съ изображенія ученія Госпол Христа. Но ученіе Христа представляется въ его книгь въ ві шей степени бъднымъ. Мы однакожъ должны сказать, что Гнакъ недалекъ отъ мысли, что у Основателя христіанства всъмъ не было никакого ученія. Очеркъ ученія І. Христа, ка представляется это ученіе Гарнаку, мы составили при изложеї

держанія книги этого ученаго на основаніи текста книги. Но в примъчаніяхъ къ этому тексту Гарнакъ сомнавается въ доовърности и подлинности даже тъхъ возараній Христа, котоня приписаны Ему въ текстъ. Такъ наменкій ученый сомнается: объявлять ви І. Христосъ Себя Мессіей, находя что а часть Евангельскаго преданія еще требуеть строжайшей пини? (49). Гарнанъ, далве, не увъренъ, что І. Христосъ шь о своемь второмь прышествім — даже въ той простой рив, какъ излагаеть это ученіе самъ омъ, ивмецкій ученый. но говорижь по вопросу эскатологическому Христось, и что взано не Христомъ, а произошло отъ Его учениковъ-объ онь викто ничего не можеть снавать", замъчаеть нъмецији истоrs (51). Хриотооъ, какъ поучаетъ Гарианъ въ примъчаніяхъ, нагь ниважихъ установленій, которыя бы служили отличительво чертою общества христанъ. Что Христосъ не установлять инства врещенія,—это ясно я прямо утверидаєтся Гарцакомъ 66); а что васается таинотва причащенія, то установить ли это инство Христосъ-етоть ученый не говорить ии да, ни нать моняясь на нать), подъ тамъ предлогомъ, что значение словъ ристь о твлъ и врови—"трудно уяснить" (51). Но что же слвисть изъ сейчасъ нами приведенныхъ сактовъ? А слъдуеть то, то Гаркакъ совству упразднить личность Основателя христіметва; а готеюда въ свою очередь следуеть, что Гарнакъ пиеть свою исторію, не имъя исходной точки или точиве: исходй точкой его служить пустое пространство. Но воть вопросъ: пъеть ин право Гарнавъ взять исходной точной пустое пропранство? Нътъ, не имветъ, по крайней мърф мы увърены, по — не имъетъ. Почему овъ не воспользовался Евангеліями ия изображенія І. Христа? На это у него есть свои причины, во эти причины частію неосновательны, но понятны, а частію неосновательны и непонятны. Евангелія синоптиковъ онъ не пизнаеть подлинными. О Евангеліяхъ отъ Макеея и Марка онъ пверядаеть, что они долго въ цериви считались не апостольскими произведеніями, и только около **ср**ед**ины II вака и**хъ стан считать произведеніями вышеуназанныхъ апостоловъ (273). Вангелію оть Луки онь также отказываеть въ подлинессти, закъ какъ оно съ именемъ Луки неивъбстно было даже Мар; tiony (сред. II в.), а получило будто бы это имя поздиве (179).

Такія разсужденія положимъ совершенно не основательны, в ны по крайней мере понимаемъ, почему Гарнавъ не воспол зовался синоптиками при изложении проповеди Христа. Гарнал сынъ своей ультранротестантской среды, гдв такъ именно см трять на историческій характерь синоптивовь; и мы можен искрение желать, чтобы онь не следоваль рабски за другии но не можемъ этого требовать. Другаго рода вопросъ: п чему Гарнавъ не пользуется, какъ источникомъ, Евангеліем отъ Іоанна? Отвергаеть ян онъ подлинность и этого памятиян какъ отвергаетъ синоптиковъ? Не отвергаетъ и не признает Онъ говорить только: "возникновение Іовановыхъ писаний, бу дучи разсматриваемо съ литературной и догматико-историческо стороны, составляеть мудренвинию загадку, какую задаеть прев нъйшая исторія христіанства" (66). Итакъ, Гарнакъ не знаст какой точки эрвнія держаться на происхожденіе Евангелія от Іоанна. Но чтомъ наъ того, что онъ не знаеть этого? Сля дуеть ли изъ того, что Евангеліе оть Іоанна, по своему про исхожденію, есть "мудренвищая загадка", --савдуеть ли отсюм что этимъ Евангеліемъ историнъ можеть и советив не пользо ваться при изложеніи ученія І. Христа? Гарнакъ такъ именя и думаеть. Онъ совсимь оставляеть въ сторони Евангеліе Іоан па, какъ будто его и на свъть не существуеть. Едва ли нужн доназывать, какъ мало основательности въ таномъ поступи ученаго историка. Поступать такъ, значить не знать саных? элементарныхъ требованій науки. Если авторъ не понимаеть какъ разръшить "мудренвишую загадку" относительно Евангелія Іоанна, то ему сначала нужно было додуматься до накого. лябо ръшенія, а потомъ: уже писать исторію христіанскаго развитія первыхъ въковъ. Теперь для насъ ясно, почему учене Інсуса Христа (даже въ текств книги Гарнака) тапъ бледис представлено. При изложении учения Хриота не принято во винманіе свидетельство главивічнаго свидетеля о проповъд Христа-свидътельство Евангедія Іоанна, и не принято по причинамъ совершенно непонятнымъ.

Кругь истинъ, въ какомъ жило "первое понольніе учениковъ Христа", т.-е. Его апостоловъ, Его непосредственныхъ учениковъ и послъдователей апостольскихъ, выходить у Гарнака тоже непомърно скуднымъ. Нъсколько очень простыхъ истинъ, почти

в новыхъ-воть благовастіе, въ которое варовало и которына иниось "первое покольнів" върующих во Інсуса. Неумели dhard u bd camond refe, co ero tourn spenia, he mord ordрать такихъ наимпинковъ, ноторые бы свидетельствовали о бое широкомъ кругь върстаній портенствующихъ посладоватей Христа? Трудио было ему найти такіе памятинки, но во момъ случав онь ногь бы отновать ихъ, еслибы захотви. мь трудно ему было отыскоть такіє памятники, можне судить той проскрипцін, накой онъ однимь вимахомъ пера (доказамствъ-не нщите у Гарнака) подвергаеть большую часть ноничесникъ инсаній, касающихся исторія и ученія апостольвато въка: кинга Дъяній св. биостоловъ — неподинива (но на **м**ой страницв и въ какихь выраженіяхь говорить объ **э**томъ вторъ-не приномню); соборное посланіе Ізмева, въ первонамыномъ своемъ вида есть проповадь коноро-то первохристівивио энтувіастическаго пророка, а потомъ уже въ преданім оно физиво имя Іакова, сабдовательно оно неподливно; первос софрисе посланіе Петра первоначально было письмомъ неизувмаго павлиниста (последователи ап. Павла), а потемъ въ превии получило имя вп. Петре, следовательно неподлинио; второе вольніе Петра очень позднее произведеніе, явилось въ св'ять то средины II въка; посланія Іоанновы представляють, по воему происхожденію, "мудренвішую загадку"; соберное поманіе Іуды, по всей візроятности, первоначально было письмомъ взяветнаго павлиниста и потомъ принцевно ан. Гудъ, следомельно опять неподленно; всв такь называемыя пастырскінполанія Павловы произошли незадолго до 180 года, неподлены; посланіе къ евреямъ было первоначально письжомъ кевъстнаго мужа или Варнавы (замъчательно-это посланіе Гарыть готовъ приписать Варнавъ, а дъйствительно приписываемое врнавъ посланіе -- онъ считаеть подлогомъ), а потомъ передъ-🌬 въ посланіе ап. Павла; спеціально о Апокалипенсъ Іоанна вторъ замвчаетъ, что оно первоначально никакого Іоанна не мино своимъ писателемъ (т.-е. ни ап. Іоанна, ни пресвитера ванна, которому оно иногда усвоивалось древними), тольно около редины II въка оно получило значеніе произведенія ап. Іоанна, воств того, какъ въ тенств Апокалипсиса внесено было имя Іванна (273. 275. 279). Само собою разумвется, послв таного

огульного отверженія подлинности болье 10 Новозавътныхъ п самій касающихся времень апостольскихь-очень трудно сост вить обстоятельно изложение учения вностоловъ и другихъ пе выхъ поохъдователей Христа. Невовнение писать исторію, имън помитниковъ — это понятно семо собой. Но чителель и нечно заменить, что въ проспринціонный листь Гариака не в шли многія посланія ан. Павда — представляющія очень мно данныхъ для харантеристики вёрованій "перваго поколенія" хр стіанъ. Почему и отчего? Дело темное, нуждающееся въ раз ясненіяхъ. Вышеупомянутыя Новорав'ятныя Писанія (которь мы исчеслем) Гарнавъ отвергъ въ качествъ источнивовъ сво его дъла, потому что ихъ считаетъ неподлинными раціоналит ческая клика намецкихъ богословова: онъ-повлонникъ рацон листической нъмещкой теологіи, а потому налету хватаеть в безаппедляціонные якобы научные приговоры—и покорне подч инстен имъ. Но не такъ просто развается раціоналистически нвисциим богословами вопросъ о большинствъ Павловыхъ п сленій, не упомянутыхъ нами выше. Даже раціоналистическі богословы признають ихъ подлинность. Судя по многимъ при мърамъ, ножно утверждать, что Гариакъ сталь бы пъть с чужего голосе, сслибы кто нибудь изъ его собратій объяви всв посланія Павла подложными, но этого-то и петь. Отвергат подлинность всвуъ посланій Павла нивто не рышается. Чт оставанось дъдать Гарнаку? Не самому же объявить изъ по ложными? Оставалось, стоя твердо на почвъ серей науки, пр знать большинство Павловыхъ посланій подлинными, и на осно ванім ихъ изобразить характеръ ученія "перваго поволяція" върующихъ во Христа. Но сдъдать этого Гарнакъ не захотыв (Почему-объ этомъ сважемъ инсколько спустя). Гарнавъ рв шился во чтобы то ни стало отказать посланіямъ Павла во вся номъ вдіянім на церковное въроученіе вплоть до конца II ш даже начала III въка. И къ какимъ только уловкамъ онъ в прибъгаетъ, чтобы сврыть отъ глазъ читателя самое существо ванів неудобныхъ для его теоріи посланій Павловыхъ (т.-е. 6016 шинства изъ нихъ). Не разъ онъ обращается къ благосклоннов читателю и убъждаеть его забыть о посланіяхъ Павла, этого "бывшаго фарисся". Читатель слушаеть ръчи Гарнака, но недоумъваеть и даже просто не върить ученому нъмецкому про-

оессору. Авторъ начинаетъ съ первыхъ же страницъ своей ниги увърять читателя, что посланія Павла долго оставались вака бы пода спудома и не имали вліянія на догнатическое воспитаніе церкви. Онъ говорить: "пониманіе христіанства Павловъ не носило на себъ следовъ греческаго вліянін (а это развъ обязательно нужно?). Въ этомъ свойства Павлова ученія лежить основаніе, почему въ общее сознаніе христіань инчего не перешло изъ него кромъ иден о всеобщности спасенія, и потому невозможно дальнъйшее развитіе церкви объяснять Павлинизномъ". (41). Какъ это ново! Другіе западные раціоналистическіе ученые все развитіе христіанства выводять изъ Павлова богословія и утверждають, что "Павель есть Христось" христіанства, а Гарнакъ увъряеть, что Павлово ученіе не имъло шкакого пріема и распространенія въ перво - христіанскихъ обществахъ. Трудно добраться до истины, если взять руковошенями современных нъмецких ученых раціоналистическаго пошиба, а имя имъ легіонъ. Да положимъ Павель не имъль виянія на догматику первенствующей церкви, какъ хочеть того Гарнакъ. Но въдь самъ-то Павелъ жилъ же въ апостольское время и раскрываль очень многія христіанскія вірованія съ замъчательной полнотой; почему авторъ о немъ-то и его учении не соблаговодиль начего сказать при изложеніи первохристіанской догматики? Павелъ и его догматина-фанты, на которые обязанъ обратить внимание историкъ апостольского въка, если онь не хочеть морочить читателя. Но посмотримъ дальше, какъ Јвертывается Гарнакъ, чтобы добыть себв право-не излагать Павлова ученія и отказать во всякомъ вліянім его на церковь съ первыхъ временъ ся бытія. Поясняя сейчасъ приведенныя свои слова, Гарнакъ увъряеть читателя, что исторические следы знакомства церкви съ Павловымъ ученіемъ такъ "общи, что нельзя представить ихъ въ определенномъ образви (42); "Павиническая теологія-говорить еще Гарнакъ-не тождественна ш съ первоначальнымъ евангельскимъ ученіемъ, ни съ какимъибо видомъ позднайшаго вароученія (93). Словомъ, авторъ <sup>очень</sup> усердно старается убъдить читателя, чтобы онъ сколько возможно забыль о посланіяхь Павла—они чему-то мишають въ работъ Гарнака. Когда же наконецъ открыты были въ исторів христіанства посланія Павла? когда и вто первый оцвинав это неодиненное сокровище? Это случилось, по миннію Гарнака, не раньще средины II вика. Изи забвенія вывели эти послація гностиви—маркіониты и энкратиты: "Павлиническая теологія занням у нихи свое мисто" (424). Воти накое благодиніе оказали христіанскому міру маркіониты и энкратиты. Каки скоро обращено было впервые вниканіе этихи еретикови на Павловы посланія, тогда и православная церковь—утверждаеть они— не могла болие игнорировать Павловыхи посланій. Но на первыхи поражи открытіє Павловыхи посланій надилало немало хлопоты православными писателями: эти посланій надилало немало хлопоть православными писателями: эти посланій надилало немало хлопоть православными писателями: эти посланій гарнака не могли висаними (280)... Изо всихи этихи разсужденій Гарнака для читателя ясно одно, что этоть ученый не хотиль давать мисто Павлову богословію ви исторіи церкви до конца II вика.

Итакъ несомненно, что беднота изображенія Гарнакомъ какъ ученія Основателя христіанства, такъ и первоапостольскаго времени-есть двло намеренное, т.-е, совершенно искусственное. Онъ изложиль ученіе І. Христа, не беря въ руки Евангелія Іоанна, а ученіе первохристіанскаго времени, не принимая въ разсчеть большинства Павловыхъ посланій. На то и на другое у него не было никакихъ основаній и накакихъ правъ даже съ точки арвнія ею науки и его собственныхъ научныхъ представленій. Но если у него не было никакихъ научныхъ основаній и никакихъ правъ поступать такъ, какъ онъ поступилъ, зато у него была непреододимая потребность сдълать именно такъ, а не иначе. Гарнакъ желалъ "построить" свою исторію такъ, какъ дълаютъ свътскіе историки, не только не принимая въ разсчетъ дъйствія сверхъестественныхъ началь, но и предотавляя себъ исторію, какъ развитіе человъчества отъ низшихъ степеней цивилизаціи къ высшимъ степенямъ этой цивилизаціи. Не будемъ говорить о томъ, правы ли свътскіе историки, руководящіеся подобными взглядами. Для насъ важно отметить въ настоящемъ случав лишь то, что Гарнавъ держится этихъ взглядовъ, работая въ такой области, какъ церковная исторія. Церковиан исторія не укладывается въ такія рамки, въ какія завдючають свытскіе историки гражданскую исторію. Церковная исторія имветь своєю точкою отправленія не минимумъ развитія, а полноту религіозныхъ идей. Этого однако не хотыль взять

во вниманіе Гарнавъ, и отсюда, какъ естественное следствіе, выходило искажение имъ исторіи первохристіанства. По теоріи свътскихъ историковъ, начальная историческая стадія развитія даннаго общества (государства) проста, несложна, меже богата щеями и учрежденіями, чъмъ последующія стадін жизни общества. Поэтому и Гарнаку нужно было представить первоначальную впоху христівнства бъдною идеями и учрежденіями. Но въ развитіи этого предзанятаго взгляда, онъ встратился, после разминыхъ просиринцій историческихъ памятниновъ, съ двумя важнъйшими памятниками христіанской древности-Евангеліемъ Іоанна и посланіями Павла. Подминность всехъ ихъ отвергать было невозможно. Но съ другой стороны Гарнаку невозможно было и воспользоваться этими памятниками, какъ свинательствомъ о характеръ и свойствахъ ученія Христа и апостоловъ, невозможно было при точкъ врънія этого ученаго. Еслибы опъ вножиль благовъстіе Христово и ученіе первохристівновой эпохи по указаннымъ источникамъ, въ такомъ случав благоввстіе Христово оказалесь бы безмірно широкимь, и проповідь апостольская и въра первыхъ учениковъ Христовыхъ богатыми содержаніемъ и многобъемлющими. Но еслибы это последнее случилось, тогда первая стадія исторіи криотіанотва являлась бы разрушающею Гарнакову теорію о развитін христіанскаго общества, какъ и всякаго человъческаго общества, прогресоквнымъ образомъ-отъ болъе простаго къ болъе сложному. Нужно было накъ-нибудь развизать ирвико загинутый узоль, но вивсто того, чтобы развязать, Гарнавъ решился разрубить его. И воть въ результатъ-недостойныя серьёзнаго историна макинакіи, при помощи которыхъ нъмецкій ученый старается отдалаться оть нечлобныхъ, мъщающихъ стройности развитін его теоріи наиятниковъ. И воть появляются его, ни для кого неубъдечельныя в ничего не доказывающія, элюкубраціи, что Евангелість оть Іовина недьзя пользоваться при изложеніи проповёди Христовой, потому что "оно, по своему происхождению, мудренвишая загадка"; что нужно отказаться и оть посланій Павловыхь, какь источника, откуда можно черпать сведения о верованиям ; перваго поколвнія последователей Христовыхъ, потому-де что они оставались безъ вліянія на религіозно-умственный строй апостольскаго въка.

Такимъ образомъ мы видимъ, что въ исходныхъ точкахъ зрънія трудъ Гарнака лишенъ основательности и тенденціозенъ. Невърность этихъ точекъ зрънія отражается невърностію разкрытія церковно-историческаго содерженія и дальнъйшихъ стадій исторической жизни христіанства.

Собственно говоря, мы могли бы и закончить на этомъ разборъ труда Гарнака о первыхъ трехъ въкахъ. Для насъ тепери ясно, почему трудъ его является такимъ, каковъ онъ есть, не соотвътствующимъ болъе основательнымъ и распространенными представленіямь о первомь періодь церковно-исторической жизни Достоинству труда всецвло вредить методъ, положенный въ основу его, но непригодный для работы надъ церковно-историческимъ матеріаломъ перваго въка христіанства. Если, какъ говорится, хорошее начало-половина двла, то худое начало, какъ у Гарнана, естественно портить почти все дело. Говоримъ: мь могли бы окончить разборъ книги Гарнака, ограничившись уже сдеданными критическими замечаніями, такъ какъ мы открым недостатки, которые должны были неминуемо неблагопріятнымъ образомъ отовваться на всемъ трукъ его; но мы сочли за лучщее не оставлять безъ критическихъ замвчаній, по крайней мъръ норотивкъ, и дальнъйшія разсужденія эвтора. Мы надвемся что тенимъ образомъ будеть еще наглядиве: съ какими трудностями приходится бороться историку, ставшему на ложную дорогу въ своемъ изследованіи.

Прежде всего вамътимъ, что общими принципами, заправляющими ходомъ развитія церковно-исторической жизни послъвностольскихъ временъ, Гарнакъ считаетъ эллино-римскую культуру и іуданямъ, въ особенности въ той формъ, какую прекставляло эллинизированное іудейство (дапр. іудейская александрійская философія). Не будемъ здёсь распространяться о действительномъ значеніи перваго изъ указанныхъ принциповътакъ какъ объ этомъ вопросе скажемъ ниже, когда станемъ оцёнивать взгляды Гарнака на формы и плоды вліянія эллино римсиой культуры на христіанскую церковь. Сдёлаемъ лиші замъчаніе о такомъ фанторё въ жизни церкви, какимъ было— аллинизированное іудейство. Гарнакъ приписываетъ ему очен больщое значеніе къ дальнёйшемъ ходё развитія церковно исторической жизни. Онъ, какъ мы знаемъ уже, прямо говорить

по это іудейство нивко "замічательное влінніе на возникновеle касолическаго ученія віры". Изъ такого рішительнаго угвожденія Гарнакомъ своєго мивнія сабдовало бы выводить, что веный историкъ очень хорожо знасть, какъ происходило вто вяніе и какія есть на это свидътельства. Въ двиствительности Гарнакъ объ этомъ знасть такъ же мало, накъ всякій друв. Онъ совивется, что "нельзя указать пикакой отдвльной ности", чрезъ которую совершалось бы это вліявіс (45). и другомъ случав онъ заявляеть, что "почти совевиъ недоветь прямыхъ свидътельствъ", на которыхъ утверждалось бы вые о зависимости христівнскаго міровозарбнія, принадлежавго церкви отъ эдлинизированияго іудейства, какъ своего почника (74). А если такъ, то выставлить это іудейство, какъ инципъ, заправлявшій разрегіемъ церкви—неть основаній о-догадка Гарнака, которан такъ и остается догадкой. Но обращаемся нъ судьбамъ цереви и ся въроученія, какъ и судьбы представляеть себъ Гариань. Много проходить врени, по сужденію этого ученаго, прежде чёмъ цервовь стала идить системою догиатических ученій. Въ теченіе времени ть 60 до 160 года она мало чемъ обогатилась въ соере наоученія—по сравненію съ первохристіанской эпохой. Мы по-. Выми рамьше, что, по его минцію, отличало христівненое обжество отъ 60 до 160-ев догнатическомъ отношении. Это были міс-то обрывки вірованій. Правда, въ отдільныхъ кружкахъ истіанскихъ, по сужденію его, началось пробужденіе догмати. воующей мыски, но завсь не было ничего определеннаго, твер-🌬 п устойчиваго. Въ ученіи видна колеблемость, замітны разноръчія и деже пряныя противоръчія. При издоженіи содерваня разбираемой кинги Гарнака, мы привели и примъры изъ пой вниги, которыми онъ хочеть доказать свой взриндь ... касаельно непривлекательнаго состоянія церкви отъ 60 до 160 г. Гакь ин на самомъ дъль было, накъ думаеть Гарнанъ? У Гарвака были соом причины накъ можно меньме прилисывать энаенія цервви указанняго времени. Изучая это время, онъ не могь найти источнина, источника несомивниаго и важнаго, оттука бы можно было производить усложнение религиозно-умственвой жизни периви. Примисать важное значение въ развити рештовно-умственной жизни—самому христіанству онъ не могъ

потому что кристівнство, какъ онъ его понимаеть (а мы уж видъли, какъ онъ его понимаетъ) было лишь неопредвленно внергіей безъ опрекъленнаго содержанія. Оставалось колич ственное и качественное развитіе христіанснихъ идей выводит нвъ постороннихъ какихъ-либо вліяній, но всъ старанія найт такой источникъ развитія христіанства были напрасны для эпох 60-160 годовъ. Такимъ источникомъ, оросивнимъ и оплоде творившимъ досель безплодное христіанство, быль, по Гарнан гностициямъ. Но такъ какъ гностициямъ, явившись во И вък не вдругъ и самъ развился и усовершенствовался, и не вдруг могь оназать благодетельное действие на церковь, то пришлос Гарнаку отложить рвчь о изменени круга возерений христіань объ обогащени ихъ новыми лучшими идеями, какъ думает этоть ученый-до той поры, когда онъ станеть излагать исто рію христіанской жизни за время отъ 160 до 300 года. Един ственно это, совершенно искусственное, соображение заставля еть его изо войхъ симъ стараться о томъ, чтобы церновь безо вся вихъ, по его мивнію, причинъ не являлась преждевременно бо лье богатою идеями, чымь какь нужно это нымецкому ученому Онъ такъ ревностио старается представить эпоху христіанств оть 60 до 160 г. бъдною идеями, что не говорить даже, при изучение этой эпохи, о развитии литературы христіанских апо логетовъ, отлагая ръчъ объ этомъ предметь почему-то до боль поздияго времени въ исторіи церкви. Конечно, такой маневра нъсколько помогаеть ему съ нъкоторымъ правдоподобіемъ (ка жущимся) проводить свои взгляды на ходъ развитія христіав ской жизни изучаемаго имъ времени. Но въ сущности путемъ подобныхъ искусственныхъ маневровъ, путемъ намъреннаго мол чанія о дъйствительномъ состоянія догмативирующей мысли хри стіанъ, отъ 60 до 160 года — Гарнавъ ничего не достигаетъ Факты слишкомъ громко говорять противъ него. Какъ ни иска жаеть Гарнанъ, въ своемъ изложения, дъйствительного состоя нія христіанской догматики данной эпохи, эта догматика ясно говорить, что она была богата, а не бъдна. Посмотримъ на примъръ, канихъ невъроятныхъ хлопоть и огорченій стоило ем раскрыть мысль, что будто въ эту эноху еще не было учены у христівнъ о божественномъ достоинствъ І. Христа, Сына Бо жія. Это, какъ извъстно, кардинальный догмать въ христіанств исторія церкви съ очевидностію доказываеть, что этоть догть всегда исповъдывался христіанами съ самаго начала хринства. Но Гарнавъ находитъ, что болве сообравно съ его орической теоріей, чтобы этоть догмать утвердился и раыся въ христіанствъ-поздиве, посль развитія гностицивна. предвиахъ отъ 160 до 300 г. — и употребляеть всв усилія ванть этоть догмать изъ исторіи христіанства 60—160 гов Обозримъ тъ, достойныя лучшаго дъла, усилія, которын употребляеть съ этою цвлію и которыя свидьтельствупротивъ его раціоналистическихъ замысловъ. Гарнакъ, всей своей предубъжденности, не могь не обратить внимана очень яркій факть, именно, что съ самыхъ первыхъ в христіане относились къ Основателю христіанства съ правишимъ благоговъніемъ. Факть этоть кажется непонятнымъ оналистическому теологу и онъ старается какъ-нибудь завевать его. Онъ напр. говорить: "Іисусу, какъ Мессіи и поду воздавалось благоговъйное почитаніе, это значить прусть нъмецкій ученый-почиталось то имя (курсивъ въ шинкъ), какое Інсусу даль Его Отецъ" (56). Мудрено что-то! нать встрачаеть въ христіанской литература оть 60 до в года безчисленныя указанія на то, что Христосъ почитался вывыся "Богомъ". Нъмецкій ученый старается какъ-нибудь вовидно (въ сущности: вовсе не благовидно) отделаться отъ и этихъ свидътельствъ. Въ этомъ случав онъ прибъгаеть вышть разнообразнымъ уловкамъ. Онъ вбиваетъ въ голову ателя мысль, что смущаться-де такимъ названіемь не сльть, "танъ навъ понятіе: Өсос очень варіировалось и было стично, какъ въ средъ лицъ образованныхъ, такъ и необвованныхъ " того времени. Вообще тогда "считали за боговъ-трастныхъ, блаженныхъ людей, продолжающихъ жить въ ности" (82). Не споримъ, скажемъ мы на это; но почему Бога удержалось и впоследствін за І. Христомъ, а все пе претенденты не удержали за собою этого велинаго имени? te Гарианъ старается выставить на видъ, что будто наибоясное свидетельство о Божестве Христа находится въ соенихъ подозрительнаго происхождения — еретическихъ: въ вирнов Acta Iohannis, у Маркіона, у монтанистовъ (140). Но ь есть же свидътельства касательно этого ученія и у церковныхъ писателей? Есть, - этого не хочеть отрицать Гарна Но ему кажется, что эти свидътельства нужно понимать не та какъ обыкновенно понимають. Ясное свидътельство Густи называющаго Христа Богомъ, онъ усиливается ослабить : тъмъ соображеніемъ, что это имя дается Іустиномъ на од ванін Ветхозавътныхъ изреченій (да развъ Ветхій Завъть переполненъ указаніями на достоинство Мессіи?), иди же т наблюденіемъ, что этоть апологеть слова: Өсос, употребляем имъ въ отношени во Христу, не предваряеть членомъ: б г не такъ ли поступаетъ и Оригенъ, учившій прямо о едина щін Сына Божін, Христа, съ Богомъ Отцемъ?). Съ другими ц стіансними свидетельствами II века о Божестве Христа Гара поступаеть еще страниве. Онъ утверждаеть, что если въ ц стіансной интературь употреблялось именованіе Інсуса Бога то это не съ темъ, чтобы "возвысить достоинство Христа, часто наоборотъ-съ тъмъ, члобы показать, что основане ! достоинства лежить не въ Немъ самомъ, но что Онъ есть тол несамостоятельный возвъститель (Offenbarer) Бога (131-14 Толкованіе ни съ чемъ несообразное. При номощи такихъ як ученыхъ операцій, какія позволяеть себъ Гарнакъ, самос я догнатическое ученіе древняго времени легко превратить-вя ченъ ради собственнаго удовольствія-въ самое неясное. За чательно, что всё эти ученыя продёлки не доставили желаст удовлетворенія и самому Гаривбу; онъ чувствуєть, что не умя ему раздълаться съ неудобными свидетельствами, какъ оны двялся на это. А потому мы встрвчаемъ странную жалоби "беззаботность (die Unbekummertheit) первохристіанских і сателей, отводившихъ Христу место Бога" (128). Значить, сундению Гарнана, они поступали неразсудительно. Но разсу тельно ли поступаеть новъйшій ученый, умышленно исва смыслъ словъ перво-христіансвихъ писателей?

Въ теченіе 60—160 годовъ церковь, по сужденію Гарм была бъдна догматическимъ содержаніемъ, неустойчива въ с ихъ върованіякъ и какъ бы мертвенна, но въ конць этой о въ жизни церкви возникаетъ и развивается, по словамъ того ученаго, явленіе, которое въ самомъ скоромъ времени дом было обогатить церковь по содержанію ся върованій, дать твердость и кръпость и призвать ее къ жизни, оживить — о

ви "обновить лице" цериви. Такимъ явленіемъ быль, по нивто Гарнака, гностимизмъ. Есто могъ ожидать такого мивнія отв енего историка? Всь свои лучше комплименты онъ адресуеть остивамъ. Гностициямъ для нъмецкиго историна тотъ "ящикъ ьцоры" (см. § 12), отвуда кристіанская церковь могла занывовать все, что ей нужно. Что обывновенно говорится о каоонеской церкви-это самое теперь приписываеть онь гностиму. "Гностики, говорить онъ, были единственными теологами рего времени; они возвели христіянство въ систему догмавь, первые обработали систематическимъ обравомъ преданія" т. д. Онъ нашелъ у гностивовъ всего вдоволь — и наука-то в была прекрасна: здъсь возникли первые ученые комментаи, философско-догиатическія сочиненія,---и искусство-то у нихъ оцвигало: гимны и оды религіозные, церковныя писии родивь у нихъ какъ грибы после летняго дожда. Но читатель все о уже знаеть и конечно сиросить: такь ли это? Можно помиь, что до насъ дошав какая-то богатьйная литература гновковъ, предъ которой ученымъ остается удиваяться и благоэть. Но въ дъйствительности инчего такого нъть. Оть литераригностиковъ дошли до насъ отрывни, сехраниванеся большею жію въ трудахъ древне-христіанскихъ полемистовъ. Отправля-🜬 отъ этой интературы, можно наговорить много пріятнаго о потвахъ, какъ дълаеть Гариакъ, если ученый обладаеть пылкой витавіей и не любить ствоняться въ выводажь, подобно току Гариаку, но можно съ другой стороны утверждать, что лириура эта безсвивна, противоричива, символизиъ ея доходить бредней, что это такіе опыты теологическаго писательства, морые часто представляють собою то дътоній лепеть, какъ н верждають писатели, привыкшіе опынивать явленія по ихъ йствительности, а не мнимому значенію. Что взглядъ Гарнака Риостицизмъ не есть взглядь науки, а есть частное, неавтовованное наукой мивніе, объ этомъ лучие другихъ знастр равсматриваемый ученый. Онъ првио говорить, что "до ить еще никто не признаваль за гностицизмомъ такого знаныя въ исторін догматовъ", какое приписываеть онъ этому ченю (163). Къ этому еще нужно прибавить, что черезчуръ ригинальный взглядъ Гарнака на гностиковъ безъ сомилнія могда и не сдълвется общепризнанною научною истиною, по-

тому что этогь выглядь выдумень авторомь для своихь личных потребностей. По его представлению само по себъ пристанство нанимъ оно появилось на почвъ іудейской, лишено было почт всякаго содержанія. И для того, чтобы стать содержательными сдвиаться великою міровою силою, касолическою церковію, кри стіанство должно было впиталь въ себя вивительные соки грекс римской культуры. Но ногда же это случилось? Исторія ясн указываеть, что въ III във христіанство сдвиалось ведино міровою силою. Поэтому Гарнаку, съ его точки зранія, непре мънно нужно было въ теченіе втораго въка указать пункти когда христіанство могло войти въ тесное общеніе съ греко римской культурой. Но сколько ни напрягаль эрвнія жимецкій ученый, онъ не могъ открыть ничего сколько-нибудь важнаго что можно было бы признать за такой пункть. Чтобы найт себъ выходъ изъ неловкаго положенія, Гариакъ за неимъніем ничего лучшаго, призналь въ гностициямъ греко-римскій фак торъ, которымъ будго бы и условливалось дальнъйшее развити цериви. Но на этомъ затрудненія Гарнака не кончились. Дл него, при всей его предваятости ваглядовъ, назалось слишком смвлымъ, безъ всякихъ доказательствъ, признать, что культура греко-римскаго міра II въка и гностицизмъ — одно и теже. По этому ему нужно было убъдить читателя, что имъя дъло съ гно стицизмомъ, мы въ самомъ двла имвемъ двло съ греко-римско культурой. Убъдить въ этомъ читателя оказалось очень трудно потому что начка не думаеть отожествлять греко-римскую куль туру II въка съ гностицизмомъ. Нъмецкому ученому, при та комъ положение вещей, имчего не оставалось делать, накъ въ обширнъйшей нъмецкой литературъ отыскать какого-нибудь писателя, который бы обмолвился словномъ въ пользу указанной Гарнановской тенденців. Послі многихъ поисковъ Гарнанъ на шель одного писателя, по фамилін Іоэля (Joel), который гово рить, что "гностишемь въ сильной степени носить гречески характеръ и въ особенности де выдвигается въ немъ на цервый планъ платонизмъ" (165). Но Гарнавъ при этомъ забылъ сообщить хоть вакія-либо свідінія объ этомъ Іоэль. По справ вакъ оказывается, что Іоэль никогда не занимался исторіей гностицизма, что онъ есть еврейскій писатель, нисколько неяз въстный въ наукъ, написавшій двв тощихъ брошюры объ отноей христіанства и еврейства въ первые въка. Изъ этихъ-то опюрь Гарнакъ и извленъ вышеприведенныя мивнія Іозля ва остинизмъ. Если для насъ скольно-нибудь авторичетенъ Іозль, им должны последовать везареніямъ и Гарнака; а если Іозль насъ не авторитетенъ, то мы можемъ съ полнымъ спокоййемъ духа отвергнуть воззренія Гарнака, построенныя на полетной мысли Іозля. Полагаемъ, что выборъ не затруднить теля,

ать ни фантастично то представление, навое составиль себъ выть о значеніи гностицизма въ исторіи христіанской церкви, в. меть мы энаемъ, вліяніемъ гностициама объясняеть всв ынышіе успахи, все дельнайщее пронватаніе этой посладней. арнакъ утверждаетъ, что подъ гакимъ или другимъ влілијемъ стицизма въ церкви 1) началась двятельность по части совіснія и авторизаціи символовъ въры, 2) образовался кав новозавътныхъ книгь и 3) расширилось и измънилось ое понятіе о церкви. Мы не станень разсиатривать первое остринее изъ отихъ положеній: первое положеніе въ основъ ей върное, коти и обставлено у нъмецкаго ученаго различи аксесуарами, не имъющими дъйствительнаго научнаго знаін; а послъднее положеніє ничего не представляеть новего фавненіи съ тэмъ, что не равъ было выскавано въ намец. в богословской наукь о историческомъ развитіи понятія "церь". Средаемъ лишь несколько замечаній о минияхъ Гарнака. тељно образованія новозавѣтнаго канона. Гарнакъ отнюдь тогь новазать съ научною ясностію и точностію ни того, ванонъ впервые образовался лишь оволо 180 года; ни того, онь созвался въ церкви по обязательному примъру гностиь, не того, что въ кановъ вошли не одни писанія апоњем (въ болъе серьёзной научной литературъ нъмецкой всемъ этомъ равоуждають иначе. См. Herzog'a: Encyklolie B. VII; Kanon des Neuen Test. — 1880). Любопытво вив однакожъ, ковъ путается Гарнакъ при раскрытіи своижъ паровъ на происхождение канона. Онъ думаеть, ито церковь, давая канонъ и признавая одни книги каноническими, а другія. признавая такими, руководидась въ этомъ сдучав, между проь, тыть притеріемъ, что яниги древнія были въ конце II в. нея уже не сововиъ понятны цо содержанию, а книги болве

новыя для нея были ясны и удобопонятны, почему будто б церковь перваго рода книга авторявировала, какъ книги дв ствительно апостольскаго происхожденія, а книги вторато род линала такого авторитета. Но авторъ, къ утешению читателя самъ разрушаеть свою гипотезу, когда утверждаеть, что въ на нонъ вошли книги, неписанныя весьма незадолго до времен образованія канона (ganz junge), какими онъ признаеть пастыр скія посланія и второе посланіе Петрово (273, 279). Кто так путается въ своихъ сужденіяхъ, какъ Гарнакъ, тоть этимъ обна руживаеть, что оть стоить на ложной дорогь и чуждь основа тельности. Вообще нужно сказать, что Гарнакомъ отоквинут происхонденіе канона въ такому позднему времени, канъ конец II въка не всандствіе каной-либо научной потребности, а рад стройности его соботвенной системы. Въ твореніяхъ Ирине Ліонскаго христіанское богословіе достигаеть замвчательно етепени раскрытія. Гарнану вахотьлось подыснать для этог факта объяснение, и это объяснение онъ находить въ томъ, чт только-что образовавшійся во времена Иринея каножь булт бы даеть этому писателю неизмвримое количество идей, н обходимо теперь занявшихъ умы христіанскихъ богослововт Немецкому ученому для немудренаго сакта понадобилось м дреное объяснение. Не мъшаеть замътить еще, что авторъ, по видимому вонреки собственной воли, внушаеть читателю с осторожностію относиться къ его разсужденіямъ: по поводу сим воловъ перио-христіанской церкви, по поводу происхожденія на нона и по поводу развитіи понятія о церкви, какъ такой. Он говорить, что въ своихъ разследованіяхь этихъ вопросовъ он лешь "идеально конструируеть развитіе", причемъ "двистві тельное теченіе вещей часто для него остается скрытымъ" (254 И такъ вакъ выраженіе: "идеально конструировать (историч ское) развитіе въ русскомъ переводъ значить: сочинять, а зі мвчаніе о томъ, что "двиствительное теченіе вещей остает скрытымъ", въ томъ же переводв значить: двлать двло, которо самъ недостаточно разумъешь, то осторожность читателя ест ственно должна переходить въ скепсисъ, въ законный скепсис

Подъ вліяніємъ гностицизма явилось другоє благодітельн послідствіє для цериви по Гарнаку. Она получила богословся науку и прив'єла свои вірованія въ систему. Говоря объ втом ть ны знаемъ, Гарнакъ пишеть трактаты объ апологетахъ, инев съ Тертулліаномъ и Ипполитомъ и о александрійской юль.

Что касается апологетовъ, то мы замвчали выше: правъ ли горъ, перемъщая ихъ дъятельность изъ эпохи отъ 60 до 160 а въ эпоху отъ 160 года до 300 годовъ. Нетъ надобности суждать и о цвиности взглядовъ Гарнака на сущность апопической миссіи Іустина и другихъ писателей того же власса. нецкій ученый свыть наяваль эти взгляды парадовефльными 3). Мы въ этомъ случав вполнъ согласны съ авторомъ. Но другой стороны мы рашительно не соглашаемся съ намециз ученымъ, что будто догматическое ученіе апологетовъ и саномъ дъяв было такъ несложно и несовершенно, какимъ р представляется въ ихъ литературныхъ производенияхъ (372). вые утверждеть и притомъ съ полною основательностию, что ологеты, назначая свои сочиненія главнымь образонь для мчиковъ, не имъли побужденій, ни дъли излагать поливго нія хриотіанскаго: оки превиущественно говорили о такихъ инахъ, которыя могли быть понятны и язычнику. Върованія -01 систовъ несомивано отличались большимъ богатетвомъ соразнія, чвиъ какъ можно думать на основаніи яхъ апологій. Въ основнымъ мивніямъ Гарнава касательно Иринея, Тертулвана и Ипполита нужно относиться отрицательно. Не должно глашаться со мивніенъ Гарнака, что будто богатство и полга христіанскаго ученія у нихъ по сравненію съ апологетами висъли отъ того, что последніе писали до времени обравоваи канона, давшаго "незмъримое количество познаній", а Ириві, Тертулліанъ послі образованія канона. Канонъ тугь ни и чемъ. Ириней и его преемники въ литературъ просто пому съ большею подробностію говорять о христівнскихъ догмахъ, что они полемизировали съ еретиками, а не писали, нь апологеты, для язычниковъ; опровергать еретиковъ можно чо только чрезъ раскрытіе сущности многихъ христіанскихъ ргиатовъ. Нельзя считать хоть сколько-нибудь основательнымъ тоть взглядь Гарнака, что будто не только Тертулліань (писаы раствительно не чуждый техъ недостатковъ, какія приписыасть ему нъмецвій ученый, S. 4267), но и Ириней не могли совлать съ богатствомъ представленій, данныхъ вдругъ канономъ,

путались въ нихъ, не имъли объединяющаго принципа въ изде женін христіанскаго въроученія. Конечно, у Иринея нътъ систе матическаго изложенія догматовъ, но это и понятно: онъ и писаль догматической системы, а ратоваль противъ слишком нестройныхъ системъ своихъ враговъ. И твиъ не менве один Ириней, какъ христівнскій богословъ, заставляеть забывать, чт до него были такіе quasi теологи, какъ Маркіонъ. Валентин и пр. Достоннотвъ его твореній могуть не признавать тольк дюди, увлеченные гноотицизмомъ и видящіе въ немъ какую-т эру христівнскаго богословія. Мы должны отивтить очень страв ныя отношенія намецкаго ученаго ка богословію такиха писа телей, какъ Ириней, Тертулліанъ, Ипполить -- по сравненію ст богословіемъ гностиковъ. У гностиковъ для Гарнака все хорошо неяснов-всио, намекъ принимается за распрытіе истины, он любезно видадываеть въ уста гностиковъ истино-ученыя рач все будто у нихъ такъ стройно и научно. А напротивъ у право славныхъ писателей, сейчасъ названныхъ нами, Гарнаку вс навъ-то не правится. Вездъ у нихъ старается отыскать недо статки, въ ихъ мысляхъ онъ не находить ни единства, ни ц лесообразности. Не трудно видать, что Гарнакъ къ гностивам относится какъ къ дюбимымъ детищамъ, а къ православным писателямъ, какъ нелюбимымъ пасынкамъ. Наконецъ, слъдет привнавать положительной ошибкой взглядь Гарнака на идейну: зависимость Иринея и продолжателей его дъда-отъ гностиковт Ничего общаго между первыми и последними нетъ. Къ каким невъроятнымъ натяжкамъ прибъгаетъ Гарнакъ, чтобы доказат этотъ свой тезисъ, видно изъ двухъ следующихъ примвр $^{085}$ Онъ утверждаетъ, что "различные зоны гностиковъ преврати лись у Иринея въ различныя степени и теоріи спасенія, под руководствомъ Логоса" (въ Ветхомъ и Новомъ Завътъ, 434 Но что сходнаго между эманаціей зоновъ и исторіей откровені Ветхаго и Новаго Завъта? Иди Гарнавъ находитъ, что право славное ученіе Иринея и Тертулліана о двухъ природахъ в Христь есть только перенесение въ церковь гностическихъ пред ставленій о Іисусь "страждущемъ" и Христь "безстрастномъ (474). Но опять таки: есть туть сходство? Гностики говорят о двухъ лицахъ, а православные писатели объ одномъ лиці хотя и двоякой природы. Каждому понятно, что при подобных натяжкахъ и ухищреніяхъ можно раздичное представлять скоднымъ, а сходное раздичнымъ,—и во неякомъ случаю вёть трудности навязать Иринею и Тергудліану идейную сависимость отъ гностиковъ.

Менъе спорнаго въ сущениять Гариана о Клименть и Оригенв. Намъ нажется, что этоть учений правъ, ногда допускаеть ндейную зависимость ихъ оть гностинсть. И нушко ставить въ заслугу Гарнаку, что онъ оттвиндъ эту сторону въ исчоріи древне-александрійской школы. Ученіе Климента и Оригена тоть ве ученый излагаеть почти не ототупал оть истины. Но рядомъ сь этимъ во взглядъ на древникъ алежевидрійщегь у Гарнака иного преувеличеній. Напрасно от смотрить на Климента и Оригена, какъ на какихъ-то завершителей въ развитіи древнехристіанской догматики. Климентъ и въ особенности Оригенъ старажись дать кристівномому ученію систоманичествю осриу. Но значить дв. это, что они совдали христановую догматику? Оригенъ не привнесъ ничего новыго из христановое ученіе. Онь вложиль его въ гностино-неоплатеническую форму. Но это было его личное двло, которое не было и не сделалось достояневъ церкви. Напрасно Гарнавъ слижемъ преувеличиваетъ значение Оригена для веслидующей периви. Въ периви послидующаго времени мы не накодимь ничего, что можно было бы назвать въ строгомъ смысле школой Оригела. Его иден оделаись извъстны въ цериви, но нельзя унавать ни одного кританскаго ученаго древности, который бы училь, какъ самъ Оригенъ. Критива Оригеновыхъ мивній преобладала надъ увлеченіемъ оригенизмомъ и въ III и въ IV въкахъ.

Въ количественномъ отношеніи очень видчое місто занинаеть въ книгі Гарнака изслідованіе о монархіанахъ. Около 150 страницъ отведено этому предмету. Но сказать о характері изслідованія имъ монархіанства—почти нечего. Трактать о монархіанахъ приклеенъ совершенно вившнимъ образомъ въ внигі. Повидимому, авторъ не зналъ, какое місто отвести монархіанству, какъ особому явленію среди другихъ явленій, а потому трактать о монархіанахъ отнесъ къ концу книги. Что насается до воззрівній Гарнака на сущность и значеніе монартіанъ, то эти воззрівнія иміноть смысль при предположеніи, что Евангеліе Іоанново стало вліять на умы христіанскаго общества раньше средины II въка. А какъ скоро такого предполо женія не допускать, всъ сужденія Гарнака теряють всякій инте ресъ. Это соображеніе ділаєть излишнимъ дальнійшее разсмо трініе сужденій Гарнака по поводу монархіанства и сопряжен ныкъ съ нимъ язленій (напр. церковнаго ученія о Логось).

Такимъ образомъ для насъ открылось, что "построеніе" исто ріп перини первыхъ трехъ въковъ, сдаленное Гарнакомъ — не удалесь.

Его взгляды заслуживають сильныхъ порицаній. Но не порицать только мужно Гарнака, а и пожакіть. Онъ печальная жертва увлеченія такимъ ноторическимъ методомъ, поторый безъ изивненій же можеть быть приложень къ обработкі церковной исторія.

Въ предисловія въ своей внигь Гарнавъ говорить, что его книга "составилась изъ его университетскихъ лекцій". Хороши же должны быть эти ленція! И выражаеть желанів, чтобы "студенты, изучающіе науку подъ его руководствомь, сообща читали его книгу" (VIII). Хороши же выйдуть изъ нихъ вастеры, т.-е. пропов'ядинки христіанскихъ ногинъ.

Въ томъ же предисловін Гарианъ заявляєть: "мы теперь знаемъ, въ какомъ направленіи мы должны работать" (ibid.), А кто познакомится съ сочиненіемъ Гарнака, тоть съ полною справедливостію можеть оназать себъ: "теперь мы знасмъ, какъ не должны мы работать".

A.

## СЛОВО

## на недълю православія.

(Объ обязанности каждаго православнаго хрестіанина содійствовать успіхамъ діятельности православныхъ миссіонеровъ).

> «Отче явшъ, жже еси на небесбиъ, да святится имя Твое, да пріндеть царствіе Твее».

Вотъ самыя первыя слова той молитьи, которой научиль Господь своихъ учениковъ, а чрезъ михъ и всёхъ хриетамъ. Каждый изъ насъ каждый день молится этими словами. Но каждый ли изъ насъ вдумывается въ то, из чему его самого обязываютъ произносимыя имъ слова молитвы Господней? Мало-проговорить молитву. Нужно знать, какъ по этой молитвъ располагать свои дела. А по молитвъ Господней мы видимъ, что прежде чъмъ просить у Вога себъ дневнаго пропитанія, прежде тыть молиться о хлюбъ насущномъ, нужно молиться вотъ о чемъ: да святится имя Твое, да пріндеть царстве Твое. Знаень ли, благочестивый христіанинъ, объ чемъ ты собственно молишься, что должень ты разумъть, когда, взирая на икону Спасителя, ты произносищь устами: да святится имя Твое, да пріндеть царствіе Твое?

Много, очень много еще есть людей, которые не въдаютъ истиннаго Вога и не покланяются Ему. Въ душахъ ихъ иътъ благоговъйнаго страха предъ именемъ Бога. И заповъдей и законовъ Царя небеснаго они не соблюдають и не хранять, по тому что живуть внё царства Божія, внё церкви Божіей. Для нихъ, значить, еще царствіе Божіе не наступило. Воть обтотомъ-то, чтобы таковыхъ людей, для которыхъ имя Божіе еще не свято, которые еще не принадлежать къ царству Божію, было все меньше и меньше, мы и должны молиться по заповёди са мого Господа. Да святится имя Твое среди людей, которые еще не благоговёють предъ святымъ именемъ Божіимъ. Да прічидеть царстве Твое для тёхъ, которые еще не повинуются законамъ Царя небестаго.

Кто же эти люди? Это тв, которые покланяются еще идоламъ и вывото единаго, истинааго бога, чтуть многихъ мнимыхъ боговъ, которые вывсто того, чтобы жить по Божью, то-есть по заповъдямъ Божіимъ, творять беззаконія, живуть въ нечестій и гръха въ томъ не полагаютъ. Танихъ людей много живеть даже въ русской землъ, на далекихъ окраинахъ ея. И ихъ за то не бранить и не осуждать строго слъдуетъ, а жалъть и скорбъть о ихъ состояніи, потому что очень и очень многіе между ними и раждаются и умирають, не слыша ни о истинфомъ Богъ, ни о заповъдяхъ Божіихъ, ни о жизни по Божіимъ законамъ.

Но благодареніе Богу, промышляющему о благь и спасенів веркь человьковь! Церковь Божія никогда не оскудьвала дюдьки, котярые будучи движимы ревностію о святомь имени Божіємъ и о славь Его царстве, оставляють спокойную жизнь дома, обрекають себя не лиценія и трудности, съ которыми соединене бываеть пропов'яденіе въры среди движхь и полудикихъ племенъ. Ихъ усиліями, вспомоществуємыми благодатію Божією, вовраютаеть и умножаєтся царство Божіє, то-есть церковь Божія, и святится имя Божіє среди людей, дотоль не принадлежавнихь къ нарству Божію. Ихъ вооружаеть, ихъ подкрапляеть въ ведикомъ двлю самъ Богь, съ уповавіемъ на помощь Котораго они, и отправляются на дъло великаго служенія.

Но, когда Господь научиль и когда по Его наученю важдый изъ насъ говорить: да сеятится имя Теое, да придеть парстве Теое, то это значить, что обязанность заботиться о возрастании царствія Божія на земль, о пріумноженія числа людей, которыми святится ими Божіе, лежить не на накоторыхъ только особещныхъ людяхъ, а на всякомъ христіанинъ. Не говори, что

двио миссіонера и пропонадшива върм -- не твое двио, что у тебя есть свои заботы. Богь для встих месь одинь и величів ниени Божія и слава парствія Божія для вових равно дороги. Д'яго распространенія віры, какъ діло вотинной ревиости о Богі, вавъ дело истинной любви въ Богу, долино быть деломъ близкимъ къ твоему сердцу, твоимъ деломъ. Когда солдать идетъ на войну и когда онъ сражается тамъ вдели, ты не говоришь, что это-его двло, а что тебв нать двла до того, съ успахонъ ли онъ сражается, побъядаеть ли онъ? Нэть, ты следишь за его подвигомъ, страдаещь за него, помогаещь аму чёмъ можещь. А туть-вонны парства Божін совершають велиній, и трудный подвигь, и на каждомъ, ито насываеть Бога своимъ: Царемъ, темить долгь помогать веймь, что можеть, облегчить усправь подвига, предпринятего ими во славу святаго мисни Божія. И еслибы по нерадинію, безпечности, равнодушію и колодности своихъ соотечественниковъ создаты допустили бы врару: вырвать изъ рукъ икъ плоды побъды, то справеданно ли было бы винеть въ томъ только ихъ? Позоръ пораженія не должень и васть на голову тахъ, которые не съукали, или не захотым вовремя помержать сражавшихся и не доставили имъ всего нужнаго для того, чтобы до конка довести пораженів врага? Такъ и тутъ. Въ случав недостаточной депациости и валоускащности пропов'яднических трудовъ нашинь миссіоневовъ, вина того не могла бы быть принцомваема слабости ихъ чений, или недостатку усердія съ нкъ стороны, ибо часто всенько зависить оть слабости и недостаточности той помощи, ноторыя требуется ия того, чтобы побъдоносно продолжать начатов дело. Господи! Сколь много погибло и погибаеть Твоихъ нивъ еще не пожетыхъ, и однакоже объщавшихъ обильную жатву! И оъ кого потребуешь Ты отвъта за нерадъніе о пріумноженін достоянія Твоего? Съ тъхъ ди только немногихъ? Или Ты скажещь, что обязанность блюстя, охранять, прізмиожеть, возращать Твое достояніе есть обяванность всянаго, ито научился у Тебя говорить: да святится имя Твое, да придеть царствіе Твое?

Итакъ распространеніе истиной віры и истиннаго богопотенія между невірующими и незнающими Бока, насажденіе въ сердцахъ ихъ страха предъ святостію имени Божія и благоговінія предъ повелініями Царя небескаго есть діло Божіе, а діло Божіе всегда, весді и для вейхі сога діло Вожіє, то-ес оть всіхі и оть каждаго требувіцеє участія и винивнія жь себі Ніть, мало скавать: участія и винивнія нь себі. Оно требуєт сердечнаго ревнованія о себі. Кто не се Мною, сказаль Го подь, тоть протива Меня и что не себираєть со Мною, тот расточаєть (Лун. XI, 23).

Съ ревностію о пресвятомъ именя Божіємъ и опреславном царствів Вожіємъ, съ исиреннею люболію къ Богу, въ душ христівнина должна соединяться еще ревность о спасеніи блинято и любовь къ ближнему. Безъ этой ревности о спасені ближнято, безъ этой любви къ ближнему, и самая эта ревносто о Богъ, и самая эта любовь къ Богу будетъ чувствомъ лице мърнымъ, показнымъ, только наружнымъ, а не будетъ чувством истиннымъ и плодотворнымъ. Ибо плодотворность нашими чувствить въ Богу познается и свидътельствуется нашими чувствами к ближнему.

Господу нашему Інсусу Христу однажды некоторымъ закон никомъ быль предлажень текой вопросъ: что мкв двлать, чтоб наследовать жизнь въчную? Воданови Господа Вога твоего осна сердцемь твоимь, и всею душею твоею, и всею протостью твоем и встмъ разуминіємь твоимь, и блиненяго своего, кака свято себя отвинать Господь (Лун. Х. 27). Канъ разумить и комъ испол нить первую изъ этихъ зановъдей заповъдь о любви къ Богу объ этомъ законникъ не вопрошать болье. Но другая запо въдъ--- вайовъдь о любви въ бликиему возбуждаеть въ пемъ же ланіе приотораго разъясненія. И прежде всего: кто тоть ближні нотораго но звиевади Христовой сладуеть возлюбить навъ са мого себя? Въ самомъ дълъ: близніс намъ люди — отоць, мать брать, сестра, — только на вхъ следуетъ любить накъ самог себи? Люди одного съ нами народа ближие намъ, -- еще ли и их следуеть любить вань самого себя? Люди одней съ нами верь тоже ли ближніе наши, тоже ли и ись ольдуеть любить как самого себя? Кто бынжий мой? На этоть вопрось Господь отва чалъ такою притчею (Лук. X. 25-37).

Одинъ человънъ на пути своемъ изъ Ісрусанима въ Ісрихонт подвергся нападенію разбойниковъ, которые не только ограбивето до нага, по сверхъ того язбили его до того, что онъ ем дына лежалъ у дороги. Когда онъ находился въ такомъ бъл

ственномъ и безпонощномъ положения, увидаль его прозожавшій мимо Самарянинь. Хоги вто быль человать и другой віры н иного племени, но жалость и сострадание нь банственному положенію лемавшаго у дороги малумертваго человіна мобудна его остановиться. Онъ перевязань ранки несчастнаго, везянвая на него масло и вино. Мало того: она посланть его на своего осла, привежь въ ближайщую гостиницу, одаль на руки гостинику, щедро заплативши за уходъ за нимъ и объщавшись заплатить все, еслябы гостиннях издержаль что-лябо лишнев. Словомъ: онъ приложиль о немъ тамя попеченія, вакъ будго бы этоть нечалено встръченный человъвъ быль самый близкій, саный дорогой Самарянину человикь. Сію пригчу Господь заключиль такимъ повельнісмъ вопрошавшему Его человыму: иди и ты твори также, то есть счетый своимъ ближнимъ вонкого человъка, который находится въ бъдетвенномъ положения, ноторый нуждается въ твоей помощи и которому эту помощь ты ножешь оказать. Внимай, христіання, ты, который называешь Інсуса Христа своимъ Господомъ и Учителенъ! Твоему Господу н Учителю угодно, чтобы ты не проходиль безучастно жине человъка, о бъдственномъ положения котораго ты узналь, а приложиль бы о немь попеченія такія, какія ты придагаемы о близкихъ и дорогихъ тебъ людяхъ, когда видишь ихъ въ нужав.

Но въ бъдственномъ положени можеть находиться не одна только твлесная жизнь человъка. И духовная жизнь человъка можеть подвергаться и подвергается бъдствіямъ неисчислимымъ. Душа важнъе твла; и на христіанинъ лежить обязанность прилагать заботливыя попеченія о томъ, чтобы доступными ему средствами помогать духовной жизни человъка. Поистинъ, въ такомъ бъдственномъ состояніи находится духовная жизнь тъхъ нодей, которые досель остаются въ идолопоклонствъ. Это состояніе духовнаго омертвънія, духовнаго безчувствія подобіємъ котораго служить омертвъніе, безчувствіе того человъка, котораго встрътиль добродушный Самарянинъ.

Блажент языкт, ему же есть Господь Богь то, люди, яже избри вт наслыде Себь (Пс. XXXII). Вт кровь крилу Твоею надиятися имуть. Упіются отт тука дому Твоего и потоком сладости Твоея напошии я (Пс. XXXV). По милости Божіей мы, рожденные й восинтанные въ въръ христіанской, утъ-

шаемся полнотою дуновной шевин. Умъ нашъ питается святыми и въчными истинами. Водя направляется Божінии заправдями Сердце озаристя небесными упованіями. Вся духовная жизні унрапляется и обновляется благодатными тамиствами.

Не то — духовная жизнь язычника и идолоповдонника. Ума его питается смудными и превратными варованіями. Воля вле чется ко грахамы и направляется похотями. Осталась можетт быть только какая-нибудь слабая искра, показывающая, что не все еще духовное умерло вы нихы и что поды благодательнымы влінніємы благодатныхы дайствій христіанской вары можеть вовстать и вы нихы полнота духовной жизни.

Приди, похваленный Господомъ Самарянинъ, повтори намъ, канъ поступилъ ты, встративши на своей дорога полумертваго отъ ракъ человака и своимъ примаромъ вразуми насъ.

Онъ слъзъ со своего осла, омылъ раны человъка, возлилъ на него елей и вино и тъмъ возвратилъ жизнь умиравшему человъку.

Христівнская церковь богата и обидьна средствами для оживленія духовной жизни человака. Водами крещенія омываются граховныя раны человака. Чрезъ таниства Муропомаванія, Покаямія, Причащенія, Елеосвященія оживляется и возотановляется вся духовная жизнь человака.

На наждомъ христіанинъ лежить обязанность распространять дайствіе этихъ спасительныхъ средствъ на всахъ, о комъ онъ увиалъ, что ихъ духовная жизнь находится въ безпомощности. Иначе добрый Самарянинъ возстанеть на судъ съ нимъ и осудить его, ибо онъ милостивъе былъ къ тълу встръченнаго пиъ несчастивца, а здъсь нъчто поважнъе тъла.

Онъ показаль собою примъръ и того, какъ поступать намъ, когда мы сами непосредственно, своимъ дичнымъ и собственнымъ трудомъ, не можемъ принять участія въ дълъ спасенія людей, хотя и чуждыхъ намъ но въръ и племени, но близнихъ по бъдственному и безпомощному положенію своей духовной жизни. И у него были свои дъла, и онъ не могъ отдать себя попеченіямъ объ человъкъ случайно найденномъ имъ. Но онъ поручиль его попеченіямъ гостинника, обезпечивши послъднему все, что требовалось для того, чтобы довести начатое имъ доброе дъло до конца. Поступай такъ и ты христіанинъ. Поручи

попеченіе о благоустроеніи спасенія душъ явычниковъ, о бъдственномъ духовномъ положеніи которыхъ тебѣ было говорено, поручи тѣмъ, которые по особенному привванію нринимаютъ на себя этоть трудъ, но обезпечь имъ возможность довести до конца начатое доброе дъло. Пусть эти трудолюбщы, или, какъ ить теперь называють, миссіонеры, а равно и всѣ, пекущісся о благоустроеніи миссіонерскаго дъла, смотрять на совершаеное ими дѣло, какъ на исполненіе твоего порученія, какъ дѣло тебѣ близкое и дорогое, благополучный исходъ котораго тебя заботить и ты готовъ помочь имъ, чѣмъ можень, чтобы только не ветрѣтилось накой помѣхи, задержки, остановки въ этомъ дътв по твоему равнодушію и легкомыслію.

Мы не сомивваемся въ томъ, что наше настоящее приглашеніе вникнуть въ бъдственное, безпомощное положеніе душевпой жизни язычниковъ найдеть себв отвликъ во всякой истинно христіанской душъ. Но наше времи такъ богато дюдьми умьющими набросить твнь сомнънія на воякое предвріятіе, даже четое и доброе, что опасеніе встрътить какія-либо сомивнія и в счеть того двла, о которомъ у насъ теперь рвчь, побужметь насъ на случай заранве устранить то, что по нашему предмиженію могь бы возражить коварствующій умъ современнато человъка. Можеть быть вто-либо скажеть: "вачэмъ идти врачевать духовныя язвы и раны людей намъ чуждыхъ по въръпланения от насъ по жительству. Сколько въ бъдственномъ в безпомощномъ состояни находится людей близь насъ, единоцеменныхъ и единовърныхъ намъ? Уврачуйте оначала ихъ раны. Устраните сначала дуковную тесноту ихъ. Да и не нарасное ли дъло жлопотать и безпоноить себи заботами о этихъ шихь языческих племенахь? Они такъ грубы, такъ погрявли в сусвъріямъ, что не въ состоянів не только повять и опъшть ваши труды для нихъ, но даже и воспринять какъ слвцеть ваши усилія? Не лучше ли вашинь благороднымь стременіямъ и порывамъ для спасенія бідствующаго ближнято укавать и дать иной болъе благонадежный и плодотворный исходь?" Такъ, можеть быть, и говорять иной разгь лукавнующіе мудреты въка сего, скрывая подъ сими словами равнодущіе и къ успъхамъ въры и къ спасенію ближняго. Но, навъ то, что гоюрять они, похоже на то, что нъкогда говорили іудеи, слова

ноторыхъ приводитъ Господь. Не хорощо взять хлъбъ у дъте говорили они, и бросить исамъ (Ме XV, 26). Истинная любом къ ближнему не отвъшивается сунтомъ, не отвъривается арм номъ, не отсчитывается ложною. Въ сердцъ, согрътомъ исти ною любовію къ ближнему, найдется мъсто для любви и д ближнему и къ дальнему, и къ своему и къ чужому, и къ дру и къ врагу, и къ благодътелю и къ обидчику. И псы, говорщ смиренная въ сознаніи своего недостоинства хананеянна, и дишаются знаковъ милости отъ хозяина, ябо и они ъдять ем хи, которыя падаютъ со стола господъ ихъ (Ме. XV, 27).

Что сказать еще? Будущее и возможное зрить, конечно, том одинъ Господъ-Всевидецъ. Но не осуждается и христіаны когда онъ приниваетъ къ сему будущему окомъ въры и упом нія. Можеть-быть среди этихъ людей, коснъющихъ нына в отчужденін отъ благодатной жизни церкви Божіей и вако обреченныхъ на пребывание въ въчномъ осущении, може быть среди ихъ уготовляются люди способные стать особе ными сосудами въры и носителями благодати Божіей. И Госпа во время Своей земной жизни находиль способность иметы ведикую въру въ Себя и многую дюбовь въ Себъ не въ одим тодько дюдяхъ избраннаго народа Божія и уже принадзем пихъ въ цервви Божіей. Вотъ, напримъръ, жена хананеянва, смиренномъ совнаніи своего крайняго недостовиства умодяющ Господа о милости, обнаруживаеть этимъ самымъ великую въ въ Него (Mo. XV, 28). Вотъ другой язычникъ — сотникъ обнаруя ваеть въру, о которой самъ Господь засвидетельствоваль, Онъ такой въры и во всемъ Израиль не нашель (Лк. VII, 9). Вод отверженная всеми грешница, омывшая слевами ноги Іпсусь, об наруживаеть свою многую любовь къ Нему (Лк. VII, 47) и вося дить на высоту проповъдницы Евангелія. Можеть-быть и тепе среди тъхъ же язычниковъ, когда коснется ихъ сердецъ быя дать Христова, обнаружатся способные стать вивстилища велинихъ христіанснихъ добродітелей: віры, смиренія, любы молитвы, которые свъжестію, живостію, искренностію свом чувствъ могутъ восполнить примъчаемое нынъ всюду оскуды въры, изсявание любви въ именующихся христіанами. Може быть тамъ, гдв теперь совершается непотребное и нечестим служение въ честь бездушныхъ идоловъ, скоро воздвигнутся

тари Господни. И вознесется по Всевышиему на этихъ алгаряхъ оть людей, ставшихъ достояніемъ Вожіцыъ, жертва мира и спасенія, жертва любви и благословенія. И придуть къ этимъ прит люди и повлонятся предъ ними Богу истинному, и въ веселін сердца воскликнуть: видъхомо свыто истинный, пріяхомь Іуга небеснаго, обрътожомь въру истинную, нераздъльный Троицю вомоняемся: Та бо насъ спасла есть. Это радостное упованіе на велиніе плоды въры, любви и духовнаго общенія, могущіе поняраети среди язычниковъ, побуждаеть насъ съ тобою, хриепанить, специять къ нимъ на помощь. Ибо всякая лепта, прижеенная ныих тобою и употребленная на потреблюсти жовопосвъщенныхъ или имъющихъ быть просвъщенными, будетъ ш шх нестарьющимъ памятникомъ твоей любви, который биеть возбужавть ихъ за любовь воздать любовію, за попеченіє вих душахъ благодарною молитвою о всякой душь христівнской, **шиости** Божіей и помощи требующей. Не говори, что ускорить то время не отъ тебя вависить, что оно придеть, когда. Гошодь захочеть, не говори такъ и не дукавнуй предъ Господомъ: вода трудодюбивый садовника придагаеть всю усилія, чтобы выростить виченый влодь задолго до времени общаго поспавыя плодовъ: нерадуется ли онъ, когда успъваеть въ своемъ ль, не радуется ли съ немъ и понупающій? Радуемся мы раннему и посившиюму совраванию наподовъ, которые учащають и учандають наше твло. Не твить ли болве возрадовалось бы ерще наше, когда им по милости Вожіей увидвли бы скорыв поды, возращенные проповъднивами слова Божія среди явыч-HEORE?

Итакъ, благочестивый слушатель, на каждомъ кристіанина менть святой долгь и неотложная обязанность ревновать о сава Пресвитаго имени Божін и о приближеніи на вештв Его парствія, а это не иное что значить, нанъ ревновать о пріумномени достоянія Божін и о привлеченіи къ церкви Божіей нефинадлежащимъ къ ней. На каждомъ кристіанина лежить другой святой долгь идти съ своею помощію къ ближнему, о безпомощевоть положенія дувін котораго онь узнать или самъ или отъ фугахь. За ревность человака о слава Господа на земла Респодь воздасть человаку славою на небв. За усилія человака фиблизить парствіе Божіе къ людящь на земла Господь прінметь

человъна въ царствіе свое на небъ. За любовь человъна и Богу и ближнему на землъ Господъ воздасть ему преизбыточе етвующею Своею любовію на небв. Уповаемъ, что все сіуготовляется темъ, которые труждаются сами во славу Божів и во спасеніе ближняго. Но сей славы пріобщить Господь всянаго, вто пріобщаль себя въ трудамъ и подвигамъ ихъ н земль. Но раздълить съ ними сіе утвиченіе Господь призовет и того, кто раздвляль больвии ихъ на земль, кто старалс не только облегчить ихъ трудъ, но и помочь успъщнъйшему и екоръйшему совершенію ими двиз Божія. Ибо върно и непреложно обътование Господа, что и съющий и жинущий вмъсти радоваться будуть (Ioan. IV, 36). Всякій, кто такъ или неаче являеть себя споспъшникомъ проповъданія въры, съ утъщеніемъ можеть приникать из симь словамь Геспода, сказаннымъ Его учениванъ: Я послам вась жать то, надъчькь вы не трудимсь, а вы вошли въ трудъ ихъ (Іоан. IV, 38).

Не посътуй на насъ, благочестивый слушатель, что наше нынвшиее слово къ тебв простерлось столь далеко. Не инос вакое желаніе подвигнуло насъ къ тому, а желаніе расположить твое сердце и твого руку въ посильнымъ съ твоей стороны нриношеніямъ въ помощь пропов'яникамъ в'яры Христовой желеніе сдълать тебя общинкомъ ихъ трудовъ на земль и сопричастникомъ ихъ нетавниой награды на небв. Ибо великія нужды онружали путь проповъдниковъ въры Христовой съ того самаго времени, какъ начала проповъдываться она. Не среди великихъ дишеній, претеривваемыхъ ради проповіданія слова. Божія, самые первые проповъдники были утъшаемы и подкръпляемы любовію других вристівнь и усердіємь ихъпосильною помощію облегчать ихъ труды и спосившествовать усивку совершаемаге ими дъла Божія. Эти нужды побуждали и великаго апостола язычнековъ-св. Павла обращаться къ новопросвъщеннымъ христіанамъ съ просьбою за этихъ проповъдниковъ, трудившихся по ого указалію и рувоводству, войти въ ихъ нужды, облегчить ихъ труды. Нужды проповъдниковъ и теперь остались тъ же, в потому и увъщанія апостола сохрамяють всю свою силу. и тем перь для насъ. Послушаемъ и мы съ тобою святаго апостолы вявъ и чёмъ увещеваеть онъ христіанъ спешить: съ своею помощію пропов'ядникамъ в'вры. Воть онь обращается къ христівн вань, жившимъ въ богатомъ и торговомъ городъ, между которыми 6440 He MAIO AMACE AGETATORHUND, & MORROTH GERTLE IN GOFATHIND. Спачала онъ христіянамъ атого боготаго и торговаго города пънть вы први връ усердіе христівнь болье былыхь городовь, ресрию, превысившее его ожиданія. "Увадоминемъ васъ, братія о былодати Боліси, данней цертвамъ Манедоления. ибо онв фил велинаго невытелия окорбями премербилують радостир и пубокая инщета ихъ произбытачествуеть въ богатотвъ икъ раушія, ибо онв доброхотны по сидемь и сверхь силь (я свивтель) Ожи весьма убъедишельно просили наст принять дарь и участие ихъ въ служении селиниль. И не тольно то, чего мы невынсь, но они отдами самих себя вопервых Господу, потомъ н камь по воль Божісй (2 Кор. VIII, 1—5). Указавши на этотъ финфръ христіанъ бъдныхъ, на ихъ усердіе помогать даже сверхъ силъ и участвовать въ служении проповъдниковъ въры, <sup>св.</sup> апостоять обращается къ христіанамъ богатаго города съ таниъ увъщаніемъ: "а какъ вы изобилуете всъмъ, такъ изобиуйте и сею добродътелію. Говорю это не въ видъ повельнія, 🕪 усердіемъ другихъ испытываю искренность и въ вашей дюбви. Совершите же теперь самое дало, дабы чего желали, то и исполвено было по достатку. Ибо если есть усердіе, то оно принимается смотря по тому, кто что имжеть, а не потому, что нешветь. Что касается до братьевь нашихь, — это посланники мерквей, слава Xристова. Итакъ, предъ мицемъ церквей дайте **™** доказательство мобви вашей и того, что мы справед**миво** намимся вами. При семъ скажу: каждый удваяй по расположе-🗝 сердца, не съ огорченіемъ и не съ принужденіемъ, ибо до-<sup>брохотно</sup> дающаго любить Богь. Богь же силенъ обогатить всякою благодатію, чтобы вы, всегда и во всемъ имъя макое довольство, были богаты на всякое доброе дело. Дающій ие свия свющему и хавбъ въ пищу подастъ обиле посвянному вани и умножить плоды правды вашей, такъ чтобы вы встыть <sup>богаты</sup> были на всякую щелрость, которая чрезъ насъ производить благодареніе Богу (2 Кор. VIII, 7. 8. 11. 12. 23. 24; IX, 6. 7. 8. 10. 11).

И эти увъщанія св. апостола были не вотще, ибо онъ утвемися усердіемъ христіанъ, которое высказывалось въ обилік финошеній на нужды проповъдниковъ въры (2 Кор. VIII, 20).

Да подражаеть и ныивший христівнию сему усердію христіан первенствующаго времени. И съ высоты своего небеснаго пребыванія да узрить святый апостоль въ сердцахъ ныившиних христіань ту же готовность спішить съ своею исмощію къ прееминкамъ его апостольскаго служенія, какую обратать онь в христіанахъ своего времени. И та радость, которою исполняется духъ св. апостола ныив, стоя предъ престеломъ Вожінмъ, д умножится уташеніенъ о благоуспащномъ проделженія дала повельнаго саминъ Господомъ (Ме. XXVIII, 19),—вспомоще ствуемомъ и споспаществуемомъ молитвами, любовію в усер діємъ всёхъ истинно върующихъ христіанъ. Аминь.

Протојерей Михаилъ Воздвиженсній.

## **ВІНАРФИА**Е

московскаго митроп. Филарета на послъдній томъ исторіи Русской церкви Филарета, архібнископа черниговскаго.

В той масси богатаго и разнообразнаго матеріала, который иминается въ вышедшихъ томахъ мизній и отзывовъ митровичеремье сконтавальной интересь представляють земечанія 🐠 на различныя произведенія нешей богооловской инсьменности. Изображая святителя Филарета данъ великаго богослова, вумнющаго насъ и богатствомъ своихъ духовныхъ дарованій I познаній и глубиною и непоколебимою твердостію богослов<sub>т</sub> шой мысли, замъчанія эти имъють и руководственное значеніе, в ряду такихъ замвчаній въ III томб помбицены замвчанія его в постадній томъ исторіи русской церкви архієнископо Филарета черниговскаго, интересныя какъ для всякаго образованнаго чтателя, такъ и въ особенности для историка нашей церкви. 0собенный интересъ этихъ замъчаній въ томъ, что они касаются исторіи нашей церкви за послідній періодъ, еще мало разработанный въ нашей исторической наукъ. Кромъ исторіи Фиврета и руководства Знаменскаго мы еще не имъемъ исторіи сиодальнаго періода русской церкви. Недостаточное изследованіе матеріаловъ, относящихся къ этому періоду, характеръ пытелей этого времени, вызывающій различныя сужденія, бливость его въ нашему времени-представляють трудности при паюженія исторіи синодальнаго періода. Появленіе последняго

тома исторіи русской церкви преосвященнаго Филарета въ 184 году было явленіемъ весьма замвчательнымъ въ нашей цев ковной жизни и вызвало много толковъ въ обществъ, какъ види изъ писемъ въ А. В. Горскому самого Филарета черниговская и Евсевія, въ то время ректора петербургской академіи 1). 28 м кабря 1848 года Филаретъ писалъ: "Объ исторіи писаль мя преосвященный Инновентій еще въ Ригу подобное вашему. Те перь же пишеть, что непріязненные толки уже затихли. Съ свое стороны искренно говорю, не понимаю о чемъ толковали. Хе рошенько не знаю и того, на что именно непадали. Мнв п сали, что будто воюю я съ нъмцами, и это-то инымъ нев внусу. Повърялъ и не разъ повърялъ написанное о нъмцатъ в по совъсти не нахожу несправедливаго въ сказанномъ. Дав последующія справки мои еще более утвердили меня въ прев немъ убъжденіи относительно Лопатинскаго 2). Ръзки выраженія И этого не сознаю. Да, другь мой! Еслибы другому пришлов вытеривть тоже отъ немцевъ и такъ же близко видеть дела их какъ довелось мив терпъть и видъть, не такъ бы заговори онъ о нъщимъ. Въ этомъ убъщенъ по совъети. Нъмцы въ вы гажъ умные и тихіе люди. Но пусть пожили бы съ ними въ Ли линий даже и на моемъ маста. Натъ, другъ мой, не осуждай меня за ръзвость. Душа моя гръшная слишкомъ настрадалася въ ней все болить до самой мальйшей фибры. Не думайте того, что я не удерживаль порывовь души, когда доводилос говорить о нихъ. Лучше разберите и мое положение и двя исторія. Я старался говорить важдое слово по совъсти, спрі вдянсь съ документами. Во время Едизаветы не такъ говоры и думали о нъмцахъ. Нынъ иные добры стали въ нъмцамъ")

<sup>1)</sup> Евсевій Ординскій бывшій сначада ректоромъ московской, потомъ петер бургской академіи и затёмъ епископомъ могилевскимъ.

<sup>2)</sup> Рачь идеть о 15 § исторіи: борьба съ реформацією, гдв излагается исторі изданія сочиненія Яворскаго—Камень вары и судьба Феофилакта Лопатянскам Въ настоящее время представляется страннымъ, почему эта исторія, написанна кратко, не аркими красками и безъ особенно разкихъ выраженій могла вооб дить нападенія на автора исторіи. Но вароятно не это одно масто, а заматно во всей исторіи Филарета несочувствіе преобразовательной эпоха вызвало наре каніе на нее.

<sup>3)</sup> Твор. отц. 1885 г., т. III. Письма Филарета къ Горскому. Объ отношени

Ректоръ Евсевій въ письмв А. В. Горскому писаль: "Что хотять сділать съ посліднимъ періодомъ исторіи? Думаю—ничего. Да, ніть. На вашей сторонів слышны боліве різвія сужденія по этому діла, чіть здісь. Довельно, что поговорили и новыя праша написали, которыя довольно неудобомсполнимы для одникъ в ругихъ, для судей и подсудимыхъ" 4).

Надълавилая немало толковъ въ обществъ исторія синодальнаю періода вскоръ же по выходъ обратила вниманіе и правипевственной власти. Въ октябръ 1848 года оберъ-прокуроръ в. Симода графъ Н. А. Протасовъ обратился въ святителю посковскому сообщить свое мичніе объ исторіи синодальняго правленіи. Въ конфиденціальномъ письмі оть 27 онтября 1848 г. расъ Протасовъ писавъ митрополиту: "Недавно получена въ зішних книжных давкахь, отпечатанная въ Москвв, инига: Історія русской церкви синодальнаго управленія. По особенной заправлености сей книги, которая можеть привлечь къ себъ мольтетво многихъ, тъмъ болъе, что періодъ времени, составиющій ен содержаніе, нигдв еще не быль отдвльно описань. мпонъ считаю обратить на оную внимание вашего высокепреосвященства и покоривние просить васъ, милостивый гобрарь и архипастырь, не оставить сообщить мев ваше мивне объ оной, а равно и о томъ, не изволите ли признавать нанымъ, особенно при настоящихъ обстоятельствахъ, чтобы финеніе cie на случай новаго изданія онаго, было въ чемъшбо исправлено 4 5). Въ декабръ Протасовъ обратился съ ноынь письмомъ къ Филарету. "Письмомъ отъ 27 прошедшаго втября я просиль ваше высокопреосвищенство о сообщении нь вашего мирнія касательно вышедшаго недавно въ сврть Гома исторіи русской церкви, а равно и томъ, не изволите признавать нужнымъ, чтобы сочинение сіе, на случай новаго вышения онаго было въ чемъ-либо исправлено. По дошедшему чежу темъ и до Государя Императора сведенію объ означенвой внигъ, всеподданнъй с докладываемо было Его Император-



парета въ нъмцамъ подробно говорится въ біографіи его, помъщенной въ Рус-

<sup>&</sup>quot;) Твор. отц. въ русск. пер. 1886 г., т. II, стр. 813.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Собр. мн. и отз. м. Филарета, т. III, стр. 382.

скому Величеству съ моей стороны, что я уже объ оной отнесся къ вамъ, милостивый государь и архипастырь, о чемъ и долгомъ считаю вамъ сообщить" 6).

Митрополить быль недоволень этимъ поручениемъ. Помимо того, что приходилось двлать замівчанія на вишту сослужителя епископа, съ которымъ находился въ близвихъ отношеніяхъ приходилось высказывать сужденія о томъ, о чемъ въ то особенно время прямо и говорить было неудобно 7). Спустя годъ уже по получении оффиціальнаго отношенія оть оберъ-прокурора отъ 5 декабря 1850 г. митрополить послаль ему отвътное письмо съ мивніємъ о внигв и приложеніємъ замвчаній на нес Въ ответномъ письме, посланномъ 27 декабря 1850 года митрополить писаль: "Оть 27 октября, 1848 года, ваше сіятельство конфиденціально требовали моего метнія о У томъ исторіи русской церкви, въ которомъ описывается періодъ синодальнаго управленія, не нужно ли, чтобы сіе сочиненіе, на случай новаго изданія, было въ чемъ-либо исправлено. Отъ 25 декабря того же года, ваше сіятельство увъдомили меня, что объ означенной книгъ и о сдъланномъ мив требовяніи доведено до Высочайщаго свъдънія; впрочемъ не объявлено мнъ Высочайщаго поведънія Двло надлежало начать покупкою книги, дотоль мнв неизвъстной Поелику болъе необходимыя и неизбъжныя дъла службы обыв новенно наполняють малую міру силь монкь и истощают время, то долго не могъ приступить къ делу, которое только вт томъ только случав могло пасть на мои руки, если свою не обходимую и неизбъжную обязанность не довольно внимательно исполниль члень с.-петербургской духовной цензуры протојерей

<sup>6)</sup> Собр. мн. и отз. м. Филарета, т. III, стр. 382.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) О неудобстве говорить въ то время правду о деятеляхъ недавняго провілаг карактерное замечаніе находимъ въ письмахъ Филарета черниговскаго къ А. І Горскому. «Нине, конечно, не дозволять вслухъ ни смеяться, ни жалеть об образе мыслей и поступкахъ того времени. Но придетъ время, когда одни будутъ говорить, другіе хохотать. Всему время! Теперь, если какой-нибудь простакъ въ простоте скажетъ несколько словъ суровой правды о томъ или другом лице недавняго времени: его готовы засудить и отослать на почтовихъ въ Събиръ. А посте что будутъ говорить и писать? О, правда—правда человеческая Приб. къ твор. отц. 1885 г., IV.

икольскій. Прошу снисходительнаго сужденія о моємъ умедвня.

- "Въ книгв епископа, проникнутой духомъ благочестія и ревости по въръ и правдъ отмъчать мъста неудовлетворительныя, епріятная обизанность.
- "Черты книги, съ которыми я не могу согласиться, большею астію произошли отъ неудержимой ревности къ въръ и правдъ, некшей сочинителя къ сужденіямъ и выраженіямъ въ избыткъ прогимъ и ръзкимъ.
- "Препровождаемое при семъ показаніе мъстъ въ сей книгв, о моему мнънію, требующихъ пересмотра, да не будетъ прито въ предосужденіе сочиненію, отъ котораго, какъ перваго поспъшнаго опыта нельзя требовать, чтобы въ немъ до попъдняго слова все имъло полноту и точность. Потому въ мотъ замъчаніяхъ я не преслъдовалъ всего, что можетъ оказаться вполнымъ и неточнымъ и останавливался особенно на тъхъ встахъ, которыя подлежатъ воззрънію не съ той точки зрънія, в которой смотрълъ сочинитель, и въ семъ случав могутъ роизвести неблагопріятныя впечатлънія «»).

Въ 1851 году митрополить, по поводу воздоженнаго на него разовить Протасовымъ порученія, писаль ректору петербургской выемін Евсевію: "по долгомъ медленіи, наконецъ вынужденъ міть я послать замічаніи на исторію синодальнаго управленіи ессвященнаго Филарета: потому что до свідднія Государя мператора доведено было о требованіи отъ меня сихъ завчаній. Свидітельствоваль я о благонамітренности книги, и неючности объясняль новостію и поспітностію діла. Если слыште сужденія о моихъ замічаніяхъ, сообщите мить въ настаненіе. Дивлюсь и преосвященному Филарету. Можно было міть, что этоть предметь щекотливый. Митрополить Платонъ вписаль исторію русской церкви, даль учителямъ и требоваль, гобы сказали, если что найдуть сомнительнымъ. Преосвященный впареть не оказаль подобнаго довірія никому, ниже Синоду, только протоіерею Никольскому").

¹) Собр. мн. и отз. м. Филарета III, 383.

<sup>&#</sup>x27;) Чт. въ общ. яюб. дук. просв. 1882 г., ч. НІ.

Замъчанія святителя московскаго были препровождены Фила рету черниговскому. Какъ отнесся къ нимъ авторъ исторіи Въ одномъ изъ писемъ своикъ къ А. В. Горскому, онъ отзывается о замъчаніяхъ митроподита, какъ умфренныхъ и смис ходительныхъ. "Любезный другь мой! писаль Филареть А. В-чу іюня 9, 1851 года. Вчера получиль я письмо твое. Первое извъстіе твое до крайности изумило меня. Меня обвиняють, будто я не отвъчаль на письмо владыки объ исторіи! Изъ этого составляють заключенія! Помню, очень помню и безъ справокъ что мною написано было въ отвътъ на письмо владыки въ самый день и даже самый часъ полученія письма его. Но я справился въ оправдание памяти съ почтовою книжкою и оказалось, что письмо отдано на почту 7 февраля сего года. Теперь вопросъ: какъ случилось, что письмо не получено владыкою? Истинно не понимаю. Немедленно написаль я и вчера же отправиль на почту новое письмо къ владыкв, гдв объяснялъ постоянныя рас положенія мои къ нему и то, какъ приняль замічанія его на исторію. Однако извъстіе ваше не перестаеть безповоить меня странностію двла. Непріятно, что независимо отъ воли моеї письмо не получено и тъмъ наведено безпокойство душъ вели наго святителя. Письмо его не было мив непріятно, хотя со держаніе замвчаній, конечно, не благопріятствуєть двлу исторіи Но еслибы и сто разъ оно было непріятиве, и тогда у меня есть еще настолько смысла и совъсти, чтобы понять и оцвиити расположенія владыки. У меня даже возникають сомнанія: не содержаніемъ ди полученнаго письма не совство доволенъ владыка? Я въ немъ съ жаромъ сыновней любви благодариль его за наставленія. А онъ, быть-можеть, ожидаль, чтобы я вошелт въ какое-либо разсмотръніе замъчаній его? Не знаю, на чемъ и остановиться. Возвращаюсь къ замъчаніямъ и отзыву: онг написаны въ такомъ умеренномъ тоне, съ такою снисходительностію, какихъ прежде не случалось мнв ни разу видеть ни вт письмахъ, ни въ оффиціальныхъ отвътахъ его. Правда, есть нъ сколько заметовъ, которыя могли бы быть и не выставлены то по ихъ неважности, а то и по оказывающейся исторической неточности. Но это противъ прежнихъ его опытовъ критикъ уже малость, едва заметная. Ни въ первомъ, ни во второми письмъ ни слова не сказаль о содержаніи замъчаній. Къ чему это? Дълу своему тъмъ не помогу, — а между тъмъ могу обезпокоить душу великаго святителя. Воть почему воздержался оть всякаго отвъта на замъчанія" 10).

Не желая повремить сочиненю преосвященнаго Филарета, иптрополить, какъ можно видьть изъ письма его къ оберъ-прокурору, имълъ въ виду ограничнъся сравнительно немногими в большею частю краткими замвчаніями на исторію синодальнаго періода, но эти замвчанія весьма драгоцваны. Знакомя насъ съ критическими требованіями великаго святителя, они знакомять со взглядами его на изкоторыя явленія нашей церювной жизни въ прошломъ стольтіи и сообщають свядёнія о нёкоторыхъ лицахъ, которыя извастны ему, накъ современнику 11).

Одни изъ замъчаній митрополита касаются отдъльныхъ выраженій. встръчающихся въ вингъ. Образецъ строгой точности, виравительности въ словъ и вирстъ строгой разборчивости и осторожности въ употребленіи словъ и выраженій, святительтребовалъ, чтобы въ богословскомъ сочиненіи, назначенномъ им всеобщаго и въ частмости учебнаго употребленія, не было такихъ выраженій, которыя или своею неточностію и неопреприенностію могли вести и къ неправильнымъ представленіямъ, им же показывали недостатокъ серьёзной обдуманности и осторожности 12).

"На 1 стр. сказано: "Русская церковь вступила въ новый нерюдъ существованія".

Выраженіе преувеличивающее частную перемвну и не довольно соглашенное съ неизмвняемостію, какъ существенною принадлежностію православной церкви... <sup>13</sup>).



<sup>1°)</sup> Цриб. къ твор. отцевъ 1885 г., IV, стр. 420-421.

<sup>11)</sup> Такъ какъ первое изданіе синодальнаго періода исторін русской церкви въ настоящее время стало библіографическою радкостію, то могуть быть интересни и та маста изъ исторін, на которыя далаль замачанія митрополить.

<sup>12)</sup> Нужно замътить, что особой авторитетности въ сочинении печатномъ требовали и тогламния обстоятельства.

<sup>13)</sup> Въ митнін своемъ о книгі «Исторія россійской ісраркін», составленной Амеросіємъ, бывшимъ епископомъ мензенскимъ († 1827 г.), митрополить Филаретъ не одобряєть вираженіе, что съ учрежденіемъ Св. Синода воспослідовало преобразованіе въ правленіи перархическомъ Собр. мн. и отв. м. Филарета II т.

Стр. 5: "овященнымъ долгомъ его (Спиода), долгомъ предъ церновію и Господемъ".

Почему церковь прежде Господа? 14).

"Банонизація святыхъ". Латинское выраженіе, относящееся къ западнымъ обрядамъ, чуждымъ православной перкви. Въ чині западной канонизація заключается между прочимъ адвокать святаго и адвокать діавола <sup>15</sup>).

Стр. 12: "мѣста посредствующаго управленія, съ 1744 года названныя для всѣхъ консисторіями".

Что это значить? Между къмъ посредствуеть? 16).

Стр. 14. "Она (Елизавета) подтвердила свободу домовъ перковныхъ". Развъ домы церковные были въ рабствъ, или връпостномъ состояния?

Стр. 16. "Жаркій протесть". "Пострадаль жестоко".

Жаркія и жестокія слова, но необъясняющія дала 17).

"Возвысить въру предъ народомъ". Въра высока своимъ предметомъ; а человъкъ не можетъ ее возвысить 18).

Стр. 20. "Мусульманъ". Это слово у магометанъ выражаета достоинство ихъ въры и потому стращо въ устахъ христіанина

Стр. 21. "Къ счастію въры". Выраженіе не очень счастливое

Стр. 41. "Посвящено было несколько другихъ остановъ". Во что посвящено? <sup>19</sup>).

Стр. 57. Замъчаніе о голландско-словенской Библім жедательно было бы найти выраженнымъ безъ ръзкости и насмъшки и безъ указанія на голландскаго и русскаго матроса 20).

<sup>№ 218.</sup> Во второмъ изданіи исторіи русской церкви Филарета місто на стр. і исправлено прибавкою въ слову существованія—слово: земнаго.

<sup>14)</sup> Во 2 изданіи сдёлана перестановка словъ.

<sup>15)</sup> Во 2 изданів вивсто канонизація—сопричисленіе къ лику святыхъ.

<sup>16)</sup> Это неясное выражение во второмъ издании опущено.

<sup>17)</sup> Рачь идеть объ Арсенів Мацаевича. Въ исторіи преосвященнаго Филарет объ невъ только и сказано, что она представляль жаркій протесть противь рас поряженій правительства и за то пострадаль жестоко. Во второмъ изданіи об Арсенів сказано иначе: Арсеній Мацаевичь представляль нескромный и небля говременный протесть этихь распоряженій и за то подвертся осужденію.

<sup>12)</sup> Во второмъ наданіи: возвисить государственное значеніе духовенства.

<sup>19)</sup> Напечатано: посвящено вместо просвещено.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Замічаніе это слідующее: при Петрії I печатали славлискую Библію вмі стії съ голландскимъ текстомъ, сперва въ Гагі, потомъ въ Амстердамії и Петер

Отр. 70. "Биронъ игралъ судьбою русскихъ". Можно выразиться менте оскорбительно для русскихъ <sup>21</sup>). Стр. 81. "Получать вдохновеніе пляскою".

Неужели подлинно вдохновеніе? Надобно показать, что мнимоє. Стр. 85. "Духовные христіане, или молокане".

Не лучше ли сказать: молокане, прикрывающіе себя почетымъ именемъ христіанъ 22).

Стр. 103. "Воспитывать детей смещаннаго брака въ вере родителей". Что это значить, ногда у родителей две веры?

Стр. 104. "Св. Синодъ разръшилъ обратившимся изъ унів совершать мъстные обряды, утвердившіеся временемъ". Это сишкомъ неопредъленно. Надлежало бы хотя примъръ указать, забы видно было, что разръшеніе не противно православію <sup>28</sup>).

Стр. 134. "Святость рогожской стряпни". Это сказано о минмонь свитомъ муръ, которое незаконно покушались составить посвятить раскольники рогожскаго кладбища. Хотя дъло ихъ въ высшей степени неправильно и неблагообразно, однако посику это дъло религіозное и усиліе подражать таинству цермовному, то не желательно было бы встрътить у степеннаго православнаго историка грубое насмъщливое слово <sup>24</sup>).

Стр. 128. "Не должно поступать въ военную службу; иначе п сдатчивъ и сданный погибли".

Сім и подобныя мивнія лжеучителей <sup>25</sup>) у сочинителя произвосятся ръзко, самостоятельно, какъ аксіомы, безъ яснаго указанія, что это заблужденія. Для разсудительнаго читателя это



бургв. Но гагское изданіе потонуло въ морѣ; а другое изданіе было остановлено. Чего хотѣли, издавая въ такомъ видѣ Библію? Учить голландскаго матроса слачекой Библів, или матроса русскаго— голландской? Но первый быль настолько учень и наглъ, чтобы при первомъ сличеніи тогдашняго славянскаго текста съ голландскимъ Лютеровымъ, смѣяться надъ православіемъ, а послѣдняго то же сличеніе вовсе сбивало съ толку. Во второмъ изданіи, это замѣчаніе сокращено ва половину,—именно вопрось о цѣли изданія Библіи и рѣзкія слова о матросѣ опущены.

<sup>21)</sup> Во 2 изданіи: произвольно распоряжался участію.

<sup>22)</sup> Во 2 изданіи: молокане, называющіе себя духовными христіанами:

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Примъра въ новомъ изданіи не указано, а къ словамъ «утвердившіеся временемъ» прибавлено: не противные православію.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Слово «стряпя» во 2 изданіи заменена словомъ «своеволіе».

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Посл'ядо вателей поповщинскаго толка чернобольцевь.

не опасно, но непріятно. А для невѣжества и лукавства раслодь никовъ нужно выражаться осторожнѣ.

Стр. 134. "Мученичество вовсе не то, за что прининаеть его суевъріе".

Кажется сочинитель хотълъ сказать: мученичество вовсе но то, что мученичествомъ почитаеть суевъріе.

Стр. 153, 154. "Стригъ онъ мужиковъ въ нопы и въ діа воны <sup>с 26</sup>).

Стригутъ въ дъячки и пономари, а въ высшія степени не стригутъ.

Стр. 161. "Иное же вводилъ и вновь".

Нужно сказать опредълените, чтобы Св. Синодъ не быль обвиимемъ въ нововведенияхъ, которыхъ православная церковь не одобряеть <sup>27</sup>).

Стр. 165, 169, 173 "Карающій Промыслъ: а) Биронъ, б) чум и Пугачевъ, в) Наполеонъ".

Первое общее заглавіе неопредъленно. Три частныя недо вольно дають угадывать, что они относятся къ церковной исто ріи. Промысль вараеть, безъ сомивнія, виновныхъ. Но въ стать о Биронъ описаны страданія большею частію невинныхъ и не изъяснено, какое они имъють отношеніе къ Промыслу. Есл Долгорувіе заплатили долгь свой за политическіе гръхи, то при надлежить ли сіе къ церковной исторіи?

Стр. 173. "Правила христіанскаго смиренія оставались въ 38 бытьи".

Не угодно ли ограничить сію мысль? И до 1812 г. были во Россіи люди, у которыхъ правила христіанскаго смиренія во оставалися въ забвеніи.

Стр. 177. "Расколъ подалъ поводъ къ тому, чтобы не тольк всъхъ обязать каждый годъ исповъдываться и пріобщаться ст тапнъ...".

Неужели не обязывали бы исповъдываться и причащатьс св. таинъ, еслибы расколъ не подалъ къ тому повода? Надоби выразиться остороживе.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Раскольническій дже-епископъ Амвросій. Во 2 поданін вивето «стригі «поставлядь».

э<sup>2</sup>) Говорится здёсь о Св. Синоде, что онъ виос терпёль до времени, друго исправляль или запрещаль; иное же вводиль и вновь.

"Подъ вліяніемъ европейскаго духа".

Не точно. И россійская церковь накодится въ Еврень <sup>28</sup>). Другія замвчанія митрополита Филарета содержать критину відвій и мизній, излагаемыхъ въ исторіи. Въ объясисціє ринческихъ требованій святителя нужно замътить, что допувы и новые взгляды въ исторіи, если они были офновательны высказаны умівренно <sup>29</sup>), онъ всегда требоваль, чтобы сообщаемыя свіддінія иміли для себя достаточное однованіе и не мобрять свойственной увленающимся историкамъ наклонности в преувеличенію и пристрастнаго отношенія нъ историческимъ мытіямъ и лицамъ. Особенно тщательнаго изслідованія онъ пебовать въ тікть случаяхъ, гді сообщаємыя свіддінія могли воросить тінь на дійствія церковной власти. Замівчанія, отношніся сюда, слідующія.

Стр. 4. Върно ли опредълена должность оберъ-провурора Съ Синода, сіе надлежить сообразить съ инструкцією. Наимевыня посредника въ инструкціи міть 20); и если оно употреб-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Во второмъ изданіи: «подъ вліяніемъ духа міра».

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Въ рапортѣ Св. Синоду, представленномъ въ 1823 г. съ замѣчаніями о при ферковной россійской исторіи митрополита Платона, Филаретъ, указимиста, которыя должны бить исключены изъ исторіи при второмъ издавін, відпается оставить въ ней то мѣсто, гдѣ содержится критическое разсмотрѣве сазанія лѣтописи о посѣщеніи ап. Андреемъ Новгорода. «Прочитавъ книгу, валь овъ, нашелъ я два рода мѣстъ, требующихъ особеннаго разсмотрѣнія прато рода одно мѣсто находится въ І части, на стр. 12 и 13, гдѣ изъ приченых причинъ заключается, что преданіе о посѣщеніи св. апостоломъ Анферы Первозваннымъ Новгорода требуетъ особливаго испытанія. Поелику причен основательны и заключеніе скромно, то на основаніи высочайше утвержденью общаго устава о цензурѣ книгъ, мѣсто сіе, по моему миѣнію, и въ новомъ панін напечатано быть можетъ». Но Св. Синодъ повелѣль исключить это мѣсто танен при новомъ изданіи. Собр. мн. и отз. м. Филар. II, № 160.

м) Выражаясь научнымъ языкомъ, это послъднее требованіе можетъ быть названо мованіемъ объективности въ исторіи. Представляя образецъ спокойствія и каристрастія въ своихъ произведеняйхъ, святитель искалъ тъхъ же качествъ и въронзведеніяхъ другихъ. Въ инструкціи, изданной въ 1722 г., оберъ-прокуфъ не называется посредникомъ, а окомъ государя и стряпчимъ о дълахъ голарственныхъ и должность его опредъляется, какъ представителя государствены насти въ Синодъ и начальника свътскихъ лицъ синодальнаго въдомства. В иструкціи говорится о представленіяхъ оберъ-прокурора Государю по дъламъ подскихъ въ тъхъ только случаяхъ, когда рфшенія Синода будутъ найдены

лено, то должно быть ограничено такъ, чтобы не исключаю непосредственнаго представления Св. Синода Его Императорском Величеству. Опытъ показываетъ, что нъкоторыя опредълени Святъйшаго Синода представляются чревъ посредство синодаль наго оберъ-прекурора, а по нъкоторымъ, и притомъ болъе важ нымъ предметамъ Святъйшій Синодъ непосредственно входит къ Его Императорскому Величеству всеподаннъйшими докладам за подписаніемъ всёхъ членовъ.

Стр. 7. "Съ закрытіемъ патріаршества последовала перемен въ степеняхъ іерархіи". Неверно. Степени іерархіи осталил те же: ибо и патріархъ назывался архіепископомъ зі) "Звані митрополита и архіепископа для иныхъ пастырей отменялося навсегда, для другихъ на время".

Не ясно и не доказано.

Стр. 17. "Первая мъра (отличать орденами) не совсъмъ при лична смиренію пастырей".

Предлагается точнъе дознать мысль и выраженіе митрополит Платона <sup>82</sup>).

Стр. 54. "И для нея (для с.-петербургской духовной академіи въ 1809 г.) назначены профессоры лучшіе".

Это не совсемъ верно. Профессоръ отличный въ своем предмете быль профессоръ математики Гурьевъ 33); но онъ был въ искушение некоторымъ изъ студентовъ своими общирным уроками, отвлекая ихъ отъ важнейшихъ въ духовной академи предметовъ. Профессоръ философии Горнъ 34) былъ скуденъ

оберъ-прокуроромъ назаконными. Пол. Собр. Пост. по въд. Пр. исп. Т. И. № 680 Во второмъ изданіи оберъ-прокуроръ называется уполномоченнымъ Государя.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Здѣсь, какъ и въ замѣчаніи на 1 стр. исторіи, устранлется мысль, что с учрежденіемъ Св. Синода послѣдовала перемѣна въ іерархическомъ правленіі Во второмъ изданіи вмѣсто послѣдовала перемѣна въ степеняхъ іерархіи сказаві по закрытіи патріаршества званія митрополита и архіепископа остались для в многихъ.

эз) Во второмъ изданіи выраженіе митр. Платона опущено, а только въ при мізчаніи сказано, что мысли Платона объ орденахъ—въ его запискахъ о свое жизни.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Гурьевъ, Семенъ Емельяновичъ, ординарный академикъ Императорской академии наукъ, членъ россійской академіи. Умеръ въ 1814 г. Перечень его соче неній въ словаръ м. Евгенія. Ч. І. стр. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Іог. Фонъ-Горнъ, докторъ богословія и философіи, получившій образовані

ь знанін и въ способности объясняться. Проссосоръ Фесмерь <sup>35</sup>) прельщаль студентовъ ученостію; но должно мочитель бытодваніемъ Провидвнія, что вскорв, по случаю накоторыхъ вспрей и запутанностей, удаленъ изъ академін, потому что, какъ мяно послв, быль человвкъ опаснаго образа мыслей. Проессоръ исторіи Орловъ <sup>36</sup>) быль человвкъ трудолюбивый, но к отлачавшійся силою разсужденія. Баккалавры, взятые изъ пуховныхъ училищь, были неопытны, и частію должны были фенодавать предметы, которымъ сами не учились.

То была особенная милость Провидёнія, что первый нурсъ вценін кончился благополучно, п между прочимъ, даль вэъ

в замима университетъ, въ 1803 занялъ должность профессора по богословкому факультету въ геттингенскомь университетъ. Въ 1804 г. прибылъ въ Росфо в поступилъ въ дерптскій университетъ профессоромъ богословія и церковмі исторів. Въ 1810 г. инязь А. Н. Голицынъ пригласитъ его на каседру фимофія въ духовной академін, которую онъ замималъ до конца перваго курса. Встор. С.-Петер. ак. Чист. стр. 251.

<sup>11)</sup> Игнатій Фесслеръ вызванъ быль Сперанскимъ, по рекомендаціи профессора duia, въ 1810 г. Получивши образованіе въ училище ордена капуциновъ, онъ рошеть церковныя степени иподіакона, діакона и священника; потомъ быль **Фиссором**ъ восточныхъ языковъ въ львовскомъ университетъ. Человъкъ безвойнаго ума, онъ попеременно быль жаркимь почитателемь Сенеки, Платона Списом, Гельвеція, Руссо и наконець сділался ревностнымъ масономъ и мисти-🛝 Думають, что онъ быль вызвань Сперанскимь съ намеренеемъ узнать отъ 🎮 разния тайны мистики, Противники мистицизма связывали съ прівздомъ **М**одера усиленіе мистических вліяній въ Россіи. Фотій записаль въ своихъ чистахъ, что распространение тайныхъ обществъ и нечестивыхъ внигъ нача-🛝 вменно съ тъхъ поръ, какъ выписанъ растрига изъ католицкаго исповъдаи фессиерь, новый Манесь, Лютерь и Кальвинь, но злее и непотребнее всехи <sup>пад.</sup> По удаленім изъ академін, при которой онъ состояль только пять міся-🕬 (съ февраля по іюль) онь опредёлень въ коммиссію законовъ въ качестві преспонлента. Скончался суперъ-интендентомъ саратовской евангелической ижесторін. Истор. Пет. ак. Чист. стр. 250. Чтен. изъ истор. рус. церкви Значенскаго. Прав. Соб. 1885 г. Ч. III, стр. 78-79.

<sup>&</sup>quot;) Яковъ Васильевичъ Орловъ обучался сперва въ троицкой семинаріи, потокь въ учительской гимназіи; по окончаніи курса опредёленъ въ нижегородское
продаве училище (впосл'ёдствіи гимназія) учителемъ высшихъ классовъ: геограток, естественной и всеообщей исторіи и статистики. Въ академію приглашенъ
токрь-священникомъ Державинымъ (членомъ коммиссіи дух. училищъ) и въ теток перваго курса преподаваль общую исторію и географію въ званіи баккатокра, а съ 1810 г. орд. профессора. Истор. Чист. 253.

студентовъ пернии восемь врхіспислоновъ  $^{37}$ ); а изъ начальств ющимъ и учещихъ сего куреа—трехъ митрополитовъ  $^{38}$ ), двух архісписноповъ и двухъ спислоновъ  $^{39}$ ).

Отр. 55. Неверно, что проекты уставовъ составлены в 1812 году. Это было гораздо ранее \*\*\*).

Стр. 70. "Во многихъ (проповъдяхъ митрополита Платом глубина мысли и чистота язына не всегда, равняются струящ слова". Не ясно; и предлагается на разсуждение върно ля? По квалу слову: изліяся телець <sup>41</sup>), едва ли теперь одобриль бі самъ проповъдникъ. Проповъдь, похожая на сатиру, едва ли не жетъ принести духовную пользу, и потому лучше не превозно сить ее, и не привлекать молодыхъ проповъдниковъ на сомы тельный путь. Проповъдническую извъстность доставила пре освященному Амвросію проповъдь въ веливій пятокъ. Весьм сомнителенъ анекдоть, будто Императоръ Александръ послав сію проповъдь губернатору. Это не въ характеръ въ Бозъ по

<sup>37)</sup> Восемь архіепископовъ: Григорій Постинковъ, впослідствін митрополя петербургскій († 1860), Асанасій Протопоновъ, архіепископъ тобольскій († 1842) Кириллъ Богословскій-Платоновъ, архіеп. каменецъ-подольскій († 1841), Монсе Богдановъ-Платоновъ, архіепископъ и экзархъ грузія († 1834), Мелетій Леонго вичъ, архіеп. харьковскій († 1840), Гаврінлъ Городковъ, архіеп. рязанскій († 1862) Венедиктъ Григоровичъ, архіеп. олонецкій († 1850), Павелъ Подлинскій, архіем черниговскій († 1861).

<sup>38)</sup> Санъ митроподита получили впоследствии: ревторъ академіи Филарет Дроздовь (митр. москов. съ 1826 г.), инспекторъ академіи Іона Васильевскій митр. грузинскій съ 1828—1849); инспекторъ Филаретъ Амфитеатровъ (митр. кіевскій съ 1837—1857).

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Архіепископами были: ярославскимъ ректоръ академіи Сергій Крыловь Платоновъ († 1824); псковскимъ, рязанскимъ, тобольскимъ и ярославскимъ бак калавръ философіи Евгеній Казанцевъ († 1871). Епископами: пензенскимъ бак калавръ церков. исторіи Иннокентій Смирновъ († 1819); вятскимъ инспекторі Амвросій († 1825).

<sup>40)</sup> Проекты уставовъ академій, семинарій и училищь. Эти проекты составлень из 1809 г. Введеніе въ уставамъ и первая часть академическаго устава принадлежать Сперанскому, а остальныя части и уставы семинарскій и училищны составлены архіепископомъ калужскимъ Өеофилактомъ Русановымъ. Въ проекта академическаго устава, по предложенію митр. Амвросія, были сдёланы изъяти и дополненія. Утверждены въ 1814 г.

<sup>41)</sup> Слово архієпискона тверскаго Амвросія Протасова († 1831 г.) на избраніє судей: Ввергоша злато и изліяся телець.

иншего Императора. О семъ внендоть не знали въ свое время поде, навънніе полное удобство знать. Было марніе, что въ сей проповъди есть личные намежи: и за сіе не одобрили ес 42). Стр. 74. 75. 76. Сказанное о Стеранъ (Яворсковъ) и Осеранъ (Iporonophys) he estenie che past babboers n nobseet et иточниками. Справедниво одобряется Стефанъ и не одобряется воевна: но мара и образа неодобренія требують разсмотрани Старана сочищитель превозносить тогда, погда онь самъ признается, что писаль на внигу необдуманно, по первому нанву страсти, въ раздоръ: а слова Ософана съ нъвоторимъ реніемъ обращаеть въ худую сторону 43). Если Стефанъ рукоминиль во епископа Ососана сретика, то это не похвально и ия Стефана и для цервви. И потому нужно внимательно осмотріться, обвинить ли съ Өеофаномъ и Стефана и церковь. Въ примучанім дается разумать, что Ософань не оправдалоя въ жить мивніяхъ; но въ какихъ мизніяхъ и до какой стопени выныхъ или исвожныхъ, не покозено.

Стр. 79. "Синодъ въ полномъ засъденіи возвратиль ему (Осочинту) санъ".

По правидамъ церковнымъ санъ, котораго кто дименъ, невозвратимъ. Итакъ употребление выражение можетъ податъ поводъ къ нареканию на Св. Синодъ, что окъ въ нодиомъ софайн дъйствовалъ противъ правидъ нерковныхъ. Ради достоинчва Св. Синода нужно тщательно разобрать дъло и раскрымъ,

Ч. Въ исторіи Филарета сказано, что слово на избраніе судей им. Александръ дль одному губернатору вм'ясто инструкцій. Въ новомъ изданій этотъ анекдотъ «гдень.

<sup>(1)</sup> Здісь имівется въ виду 129 прим. въ исторіи синодальнаго періода, гдів петорикъ, увлекаемий враждою къ Ософану, не только безъ достаточныхъ кораній, но и вопреки тімъ, какія указываеть (оправдательное письмо Ософана і песьмо Стефана, въ которомъ онъ признается въ необдуманности своихъ завізаній на Ософаново сочиненіе) обвинясть въ неправославіи Ософана. Въ изтіствомь изслідованіи Чистовича: «Ософанъ Прокоповичь и его время» раскрывется, что обвиненіе Ософана въ неправославіи предъ его посвященіемъ во наскопа исходило изъ враждебнаго расположенія къ нему ученыхъ московской кадеміи и містоблюстителя Стефана. Замічаніе митрополита Филарета, съ сойственною ему проницательностію и бевпристрастіємъ указавшаго на несправивое отношеніе нашего историка къ одному изъ замічательнійшихъ дізтеній эпохи Петра I, заслуживаеть особеннаго вниманія.

ночему лишеніе сана было неправильно, и почему Синодъ и полномъ составъ объявиль низложеніє недвиствительнымъ призналь Өеофиланта въ санъ 44).

Стр. 90. "Реформація явилась служеніємъ богині разума Это уже не реформація. Революція не то, что реформація, ко сія и была отдаленнымъ началомъ той. Не надобно безъ нуж оснорблять послівдователей реформаціи, изъ которыхъ мног сохранили віру во Святую Тронцу и во Христа и вірно сл жатъ русскому царю 45).

Стр. 90. "Вызывала Даламберга въ наставнини наследни престола".

Върно ли? Но если была погръщительная мысль, по милос Божіей, неисполнившанся, надобно ли выставлять ее и броси темную пыль на свътлую память.

Стр. 90. 91. 92. Неябности, которыя здёсь ограничивают высшимъ кругомъ общества, не надобноли еще ограничить. въ высшемъ круге было не мало людей, которые чтили все св тое и надъ которыми не сменлись. Вспомните, напримеръ Сворова \*\*).

Стр. 129. Сочинитель говорить, что между лицами высши: сословій не мало было силонныхъ къ расколу. Раскольники б дуть симъ довольны: но върно ли это?

Стр. 131. "Расколъ неутомимо разрушалъ и останавлива. дъла Петра" <sup>A7</sup>).



<sup>44)</sup> Во второмъ изданіи сказано: по настоянію Бирона указомъ 13 дек. 1738 объявили его лишеннымъ сана и монашества. Вследъ за темъ, какъ свергну былъ Биронъ, указомъ правительницы Анны повелено: снова признавать Өеоф дакта въ санв.

<sup>45)</sup> Въ 2 изданіи вмёсто «реформація явилась служеніемъ богинё разум сказано: «реформація отерывшая просторъ разуму».

<sup>46)</sup> На стр. 91 сказано: «русскіе вельможи принимали въ воспитатели люд не имъвшихъ у себя ничего, кромъ развратнаго сердца и имени француза. З педагоги предлагали вмъсто Евангелія Волтера, Райнальда и другихъ враго христіанства, а разговорами и примъромъ жизни старались доканчивать р врать ума и сердца въ слушателяхъ своихъ. Любимымъ дѣломъ стало смѣяти надъ всѣмъ святымъ. Впрочемъ все это ограничивалось въ Россіи высшимъ кр гомъ общества». Во второмъ изданіи къ этому прибавлено: «гдѣ притомъ наздило противъ себя глубокое негодованіе въ людяхъ, подобныхъ Суворову».

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Во 2 изданіи сказано: расколь упорно препятствоваль ходу діяль преобразователя.

Гдв на сіе доказательства?

. Стр. 162. "Церковное пъніе старались исправить по правиламъ новъйшаго искусства".

Предлагается повършть сіе мъсто 48).

Накая польза скавать, что служба и канонь св. Александру Девскому запрещены и отобраны, безъ объясненія причины тому? Симъ только дается видъ нопостоянства управленію 49).

Стр. 169. "Парижскій разврать самою врайностію своего нечестія заставлять многихъ держаться примъровъ русовой благоместивой жизни".

Много чести разврату и не много чести благочестию 50).

Стр. 170. "Цъна парижской свободы отврылась въ бунтв Пугачева".

Непонятно. И не болье ли зараженною представляеть сочинетель Россію, нежели какъ то было дъйствительно. Но частно были люди зараженные невъріемъ и вольномысліємъ, и притомъ поди имъющіе значеніе и вліяніе: но такъ ли общирно и глубого было зараженіе, чтобы вообще можно было признавать зараженнымъ духъ Россія? Если же зло частное, то върность истинъ требуетъ, чтобы обличенія имъли не слишкомъ неопредыенный и общій видъ. Парижская свобода парижскими пугачевыми провозглашена позже русскаго Пугачева. Ближе Парижа могутъ быть найдены причины, произведшія Пугачева, которыя впрочемъ, какъ и самъ Пугачевъ, не всею полнотою входятъ въ церковную исторію.

Стр. 170. Сказанное о богадъльняхъ рогожской и преобразенской не точно <sup>51</sup>). Онъ въ сіе время еще не существовали. Раскольники выпросили мъста для кладбищъ и позволеніе устровть при нихъ убъжища для зачумленныхъ.

Стр. 173. "Св. утварью одъвали (Галлы) лошадей и блудницъ.



<sup>(1)</sup> Во 2 изданія это м'ясто зам'янено такъ: «церковное п'яніе, искаженное не-

<sup>&</sup>quot;) О службѣ св. А. Невскому во 2 изданіи ничего не говорится.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Во 2 изданіи исправлено такъ: въ въкъ энциклопедистовъ парижскій разрать, не смотря на то, что очень многіе не перестазали держаться древняго роскаго благочестія, въядъ пагубою на многихъ.

<sup>&</sup>quot;) На стр. 170 сказано: въ чумный годъ раскольники купили позволеніе содержать на счеть свой богадільни рогожскую и преображенскую.

Тяжелъ разсказъ о поруганіи святыни и тімъ паче нужа осторожность, чтобы въ немъ не было преувеличенія. Можа понять, что кто-нибудь разорваль ризы и покрыть лошадь, трудно понять возможность превращенія ризъ въ одежду блунимы. Надобио дознаніе.

Стр. 181. "Въ нъкоторыхъ епархіяхъ долго держалясь бог дъльни".

А теперь развів ихъ візть? Въ Москвів при церквахъ есть я ста богадівленъ <sup>52</sup>).

Наконецъ митрополитъ Филаретъ сдвлалъ несполько замви ній и относительно помещенныхъ въ исторіи синодальнаго по ріода анекдотовъ, которые, по его мернію, не должны были имет въ ней места или по своей сомнительности, или по содержаній нессответствующему достоинству церковной исторіи. Требу отъ исторіи достоверности, святитель требоваль отъ нея и на которой доли сиромности.

Стр. 90. 91. 92. Сочинитель вводить въ исторію анекдоть Не очень удобно давать имъ місто въ краткой исторіи и очен нужно остерегаться, чтобы не повредить достовірности. Откум извістно изреченіе императрицы: закроємъ высокоумныя книг и примемся за букварь.

Выраженіе "новопронившія философскія начала" не походит на явыкъ Платона и Платонова времени <sup>52</sup>). Анекдоть о встреч Платона съ Дидеро представляеть не столько занимательная въ находчивости Платона, сколько отвратительнаго въ наглост Дидеро <sup>54</sup>). Скромная исторія, не переставая быть истинном можеть не выставлять такія частныя черты, подобно какъ скромная живопись, не переставая быть истинною, закрываеть нъкоторые члены тъла.



<sup>62)</sup> Прибавлено во 2 изд.: «а въ иныхъ удержались по нынва».

<sup>63)</sup> На стр. 91 скавано, что Платонъ писалъ въ графу Остерману: поистивновопронившія философскія начала, угрожающія не только релитіи, но и полтической основательной связи, требують всеприлежной предосторожности.

<sup>\*\*)</sup> Извёстный анекдоть. «Знаете ли, отецъ святой, говориль Дидро Платон философь Дидро говорить, что вътъ Бога?» «Это еще прежде него сказано замътиль Платонь. «Когда и къмъ?» Давидъ сказаль: «рече безуменъ въ сердо своемъ: нъсть Богъ, а ты устами то же произносишь». Во второмъ изданіи это анекдоть выпущенъ.

Вогда сказано, что "Платону поручено было разсмотрѣть вняги переведенныя", симъ еще ничего не сказано для исторіи, вогда не показано, что открылось по разсмотрѣніи.

Стр. 169. 170. Разскавъ о молодомъ Платонъ и о шутвъ права Разумовскаго въ церкви не достоинъ церковной исторіи и е доказываетъ того, что хотъли освятить свободу мыслей и вош 55). Разумовскій просто пошутиль надъ строгостію Петра Вешкаго.

Стр. 170. Разсказъ о совътъ, о Гавріилъ, о гусяхъ и заклюнени минератривы Екамерины: "засъдаміє вончено" не въренъ.
Разсказывають, что разговоръ подобнаго содержанія быль въ
набинеть, но чтобы собранъ былъ совъть, и по выслушаніи
шенота о гусяхъ, тотчасъ былъ закрыть словами: засъданіе
вончено, это возможно развъ на театръ 56).

Приведеннымъ здъсь замъчаніямъ митрополита Филарета на всторію синодальнаго періода, одному изъ многочисленныхъ памятниковъ его великихъ дарованій и дъятельности, думаємъ, волеть быть отведено мъсто и въ будущей исторіи нашей цермяно-исторической науки. Тутъ цълая критическая школа, которая имъла послъдователей среди видныхъ представителей нашей духовной науки; тутъ взгляды на историческія явленія, даеко опереживавшіе взгляды современной ему (40 годовъ) исторической науки; есть данныя и для характеристики условій, въ которыхъ находилось печатное слово въ 40 годахъ.

А. Бъляевъ. •



<sup>&</sup>quot;) Разсказъ этотъ помъщенъ въ примъчанін въ словамъ: «свободу мыслей и мін хотьли освятить какъ законъ». Когда молодой Платонъ въ надгробномъ слов Петру I, взывалъ Петра посмотръть на Россію, остроумный и правдивый Разуновскій сказаль въ слукъ инкоторымъ: Чего винъ вто кличе? Якъ жее онъ стане, всимъ намъ достане. Во 2 изданіи этого разсказа нътъ.

ії) Разсказь этоть слёдующій. Когда Екатерина приказала собраться совёту разсужденій о свободё всёхь состояній и вы совёть прибыла сама: митр. Гавріны медлиль явиться и явясь, разсказаль, какъ мужикь гналь хворостимо цілое стадо гусей съ подвязанными крыльями. Екатерина, выслушавь разсказаль; сказала: засёданіе кончено. Истор. Фил. 170 стр. прим. 268. Во 2 издачів этого анекдота не приведено, а сдёлана ссылка на родословную Головиныхъ, каза ссылка находится и вы первомъ изданіи.

# НОВАЯ ТЕОРІЯ ПРОИСХОЖДЕНІЯ МІРА\*.

До последняго времени въ философіи и естествознаніи дер жалась кантолапласовская космогонія. Ея простота и правдопо добность, авторитеть лицъ, создавшихъ ее, наконецъ, ен давност (говоря языкомъ юристовъ) создади ей прочное положеніе в наукъ и установили на нее взглядъ, какъ на нъчто почти н сомивнно истинное. Взглядъ этотъ такъ утвердился, что против него не шли даже многіе богословы, не смотря на то, что кан толапласовская космогонія разко расходилась съ библейским ученіемъ о твореніи. Во многихъ толкованіяхъ первой глав книги Бытія, равно какъ и вообще во многихъ изследованіях о твореніи міра можно было находить разсужденія, что солице собственно, было создано раньше земли (согласно съ кантоля пласовской гипотезой), хотя почему-то его не было видно, можн было находить далве разсужденія о неточности и образност библейского повъствованія, посль каковыхъ разсужденій бого словъ, конечно, считалъ себя имъющимъ нраво поправить эт неточность и, во имя этого права, путемъ произвольныхъ тол кованій и насильственнаго искаженія текста, превращаль перву главу Бытія въ кантолапласовскую систему. Въра въ эту систем была такъ велика, что даже спеціалисты естествознанія, не смот

<sup>\*</sup> Sur l'origine du monde; théories cosmogoniques des anciens et des modernes par H. Faye. Paris.

ря на то, что уже съ 40-хъ годовъ начали появляться въ астрономіи факты, стоящіє въ противорвчіи съ этою теорією, скорве готовы были отрицать факты, чемъ усумниться въ ея истинности. Но отрицать факты, конечно, было нельзи, приходилось двлать предположенія, что они суть слідствіе особых в досель неизвестныхъ условій, что при дальнайшемъ движенія науки эти условія будуть открыты и что эти открытія только еще больше подтвердять истиниость системы. Но при дельивищемъ движеніи науки эти условія не были открыты, зато, напротивъ, явились еще новые сакты, приводивние къ несомнажному убъкденю, что въ кантолапласовскомъ учени есть нечто ложное. Требовалось только, чтобы кто-нибудь собраль и объединиль эти факты и на основанім ихъ или отвергь устарівниую доктрину, или викономівнив ее такъ, чтобы она не стояла въ противорвин съ дъйствительностію. Последнее и попытался сдалать ораннувскій астрономъ Фай. 15 марта 1884 г., въ Сорбоннъ въ ученомъ собранін Фай прочиталь резерать, въ которомь, поважавь невозможность принимать далые нантольпласовскую гипотезу, предлошть новое учение о началь міра, замечательно сходное съ учепіскъ библейскимъ, на что и семъ онъ обращаеть вниманіе. Затыть онт издаль отдельную книгу 1), въ которой изложиль овою теорію, предпославъ ей разборъ древникъ и новыкъ восмогоній, начиная съ восмогоніи библейской, которую онъ признасть первоначальной (привнавая за Библією вначеніе божественнаго отфовенія), но на которую смотрить однако не такъ, какъ, въринь мы, должно смотреть.

По исключении и изманения опибочныхъ богословскихъ возвраній Фан инига его можетъ имать апологетическое значеніе. Скромную попытку отматить это значеніе ен и представляєть наша статья. Оставляя въ сторона далаемый Фасмъ разборъ равличныхъ ученій о начала міра, точно также оставляя въ сторона части его книги, имающія исключительно астрономическій интересъ, ны изложимъ его взглядъ на библейское сказаніе, его доводы, утверждающіе несостонтельность кантолапласовской гипотевы и его собственную теорію и затамъ попытаемся разсмотрать, насколько справедливо и основательно то, что онъ говорить объ этомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Книга эта выдержала уже много изданій. Мы пользовались вторымъ изданіемъ.



I.

### 1. Мивніе Фая опервой глави книги Бытія.

Въ первой главъ винги Бытія излагаются отпрытыя свыше че ловъку метины того, что Богь сотвориль міръ, что человикь со тверемъ но образу Божію и что человыть седьмой день неды долженъ песвищать Вогу, но излагаются не примо и непосред ственно, а раскрываются въ повъствовани о шестидневном творенія міра Богомъ, причемъ самый образъ творенія пред ставинется не на основаніи отпрытаго свыне, а на основані тъхъ знавій и представленій, которыя мивли древнів о мірв Моисей-въторъ овященной книги-воспользовался этими върс ваніями и представленіями для возвіщенія конкретнымъ обра вомъ отврытыхъ ему свыше истинъ. Такое пониманіе смысла значенія первой главы подтверждается и теоретическами сообра женіями и санымъ ся содержанісмъ. Теоретическія соображені необходимо приводять къ признанію того, что Борь не станет отврывать человеку того, чего человекъ не можеть понять; н человъкъ, вивющій неправильныя астрономическія и географя ческія представленія, не могъ помять истиннаго обрава творе нія (который и въ настоящее время для образованнайшаго че ловичества остается загадкою), не научившись напередъ астро номін и физика; изучать посладнія Бога представиль самому че довъку (mundum tradidit disputationibus corum), самому чело ввиу, стало быть, представиль Онь и изследовать истинны образъ творенія міра. Далве. Первая глава содержить въ себ! невврное ученіе о твореніи міра (какъ это показываеть совре менная наука), невърность эта весьма понятна, если обратит вниманіе на представленія и свідінія древнихъ, но она совер шенно невозможна, если признать, что это учение возвъщен Богомъ. По точному смыслу первой главы видно, что Моисеі считаль землю плоснимь кругомь, поддерживающимь на себі твердый небесный сводъ, по которому двигаются светила і облава (содержащія воду, иней и т. д.). Отсюда Моисей (вакъ конечно, и другіе въ его время) представляль, что Богь при тво реніи сначала создаль землю, затёмъ (после сотворенія свёта) рерышать на ней твердь и, наконець, создаль свётила и помесиль ихъ на тверди (твердь—видимый небесный сводъ). Свёть монсей представляеть созданнымъ раньше свётиль и независивымь оть нихъ. Это—воззрёніе большинства древнихъ, оно вытелаеть изъ наблюденія ихъ надъ дёйствительностію, надъ тёмъ, по разсвётъ предшествуетъ появленію солица на горизонтъ. Назначеніе тверди, по ученію Моисея, промё того, чтобы подревнать свётила, состоитъ въ томъ, чтобы сохранять на себъюц (вода яже надъ твердію), которая изливается на землю въщь дождя.

Причины происхожденія такой космогоніи заключаются въ томъ, что древніе не знали <sup>3</sup>): 1) о существованіи атмосферы; 1) о томъ, что паръ, поднимающійся съ земли, падаеть затьмъ ва землю въ видъ дождя; 3) что воздухъ обладаеть особымъ оппическимъ свойствомъ, которое представляеть намъ явленіе вебеснаго свода. Время творенія опредъляется въ Моисеевой осмогоніи шестью днями, седьмой день есть день покоя. Этотъ семиневный недъльный кругъ стоитъ, очевидно, въ связи съ чами луны; Моисей же имълъ въ виду повъствованіемъ о шестаневномъ твореніи указать основанія къ полученной заповъди субботъ и дать побужденія къ ея исполненію <sup>3</sup>).

Таковы воззрвнія первобытнаго человвчества на начало и вореніе міра; они показывають, что познанія человвчества въ веремя были весьма ограниченны, что человвкъ считаль все вымь, какимъ оно представлялось его непосредственному взору. Во вмёсть съ твмъ эта же космогонія показываеть, что человых не съ грубаго фетишизма и не съ нельпыхъ режіовныхъ ученій, а съ въры въ то, что творецъ всего есть вогь, что человвкъ есть особенное твореніе Божіе и что назваченіе человвка заключается не въ томъ только, чтобы искать вобь пищу для поддержанія жизни, но и въ томъ, чтобы посвящь себя Богу (суббота) и чтобы жить высшею духовною чанію.



Усь точки аржиія Фан саждовало бы прежде всего сказать: не знали о щаморазности земли.

<sup>1)</sup> Mcxog. XX, 10-11.

2. Доводы Фая, утверждающіе несостоятель ность кантолапласовской гипотезы.

Космогоническія воззрвнія народовъ измвнялись и принима разнообразные отгінки, смотря по тімь условіямь, въ которых жили эти народы и сообразно съ степенью развитія, на которы они находились. Первоначально космогоніи иміли исключительно религіозный характеръ, затімь оні начали развиваться на поче философіи; когда началось развитіе и процвітаніе естественных наукъ, найденъ быль и правильный путь къ построенію исти наго ученія о происхожденіи міра на основаніи данных есте ствознанія; но XVII и XVIII вв. не дали, однако, такого учені которому суждено бы было надолго подчинить себв умы и за воевать господство въ наукв, это удалось кантолапласовского гипотезв уже въ самомъ конців XVIII и началь XIX стольті

Сущность этой знаменитой гипотезы, какъ извъстно, состоич въ следующемъ. На месте, где теперь вращается солнце, е планеты и кометы, находилась нъкогда крайне разръжены хаотическая туманность, на подобіе наблюдаемыхъ и въ настоя щее время туманностей (напр., Геркулеса, Льва, Андромеды і др.). Повинуясь сыв взаимнаго притяженія частицъ и охлак даясь всявдствіе издученія теплоты въ пространство, туманна матерія должна была постепенно сгущаться и принять форф шара, причемъ отдъльныя частицы, толкая одна другую, естф ственно заставили этотъ шаръ вращаться около оси (какой-щ будь прямой, проходящей чрезъ его центръ). При вращеніи рад вивается центробъжная сила, по которой частицы стремятся ум диться отъ центра, причемъ эта центробъжная сида при од наковомъ времени поднаго оборота развивается прямо пролод ціонально радіуса вращенія. Понятно, что у оконечностей оч (полюсовъ) она будетъ весьма незначительна, но въ наиболь шемъ удаленіи отъ нихъ около экватора весьма велика. Слад ствіемъ центробъжной силы явится то, что частицы, лежащі ближе къ экватору, удалятся отъ центра и шаръ приметь сплоснутую фигуру (сплюснутую у полюсовъ, растянутую у эква тора); при дальнъйшемъ вращеніи центробъжная сила у экватор

выастся сильные тяжести и оть экватора оторвется кольцо, копрое будеть продолжать вращение около прежняго центра. Это кољцо, если не нарушится равновъсіе его частиць, срущаясь отъ виажденія, всявдствіе излученія теплоты въ пространство, моветь навсегда сохранить свою форму (какъ это мы видимъ на мьць Сатурна), но скорње произойдеть, что равновъсіе частиць врушется, и тогда или эти частицы разорвутся (какъ это провошо съ кольцомъ, оторвавшимся отъ солица въ промежутокъ ренени пость образованія Юпитера и предъ образованісмъ Марв) им, естественные всего, кольцо вслыдствіе нарушеннаго раввысія снова обратится въ туманность и приметь форму шара. эть шарь и будеть первой планетой. Далве, и оть него модъ еще отрываться кольца, и изъ нихъ образовываться спутши шанеты и отъ солнца, изъ колецъ котораго будуть образовынься новыя планеты. Такъ путемъ последовательнаго отделеш колецъ отъ солица образовались планеты, сначала отдаленвішія, потомъ ближайшія, въ следующемъ порядке и въ следуюшемъ разстоянии отъ солнца (разстояние солнца отъ вемли при-<sup>вло</sup> за единицу): Нептунъ (30,2), Уранъ (19,2), Сатуриъ (9,5). (1,5), Венера (0,7), Марсъ (1,5), Земля (1), Венера (0,7), Меркурій (%). Такъ образовались и спутники планеть и кольцо Сатурна. Всь эти планеты и ихъ спутники совершають обращение вотры солнца справа налъво (предполагая съверный полюсъ фица на верху) и обращение вокругъ оси съ запада на вотогь. Лапласъ объ этомъ фактъ усмотрълъ одно замъчательное **бетоятельство. Въ кольцахъ, отрывавшихся отъ туманности.** <sup>пренія</sup> ч**астицы, сильнъе при**тягиваясь центральною массою на притяженія внутри сферической массы прямо пропорціовына разстоянію притягиваемой частицы отъ центра) повидиму должны обладать большею скоростью, чемъ внешнія, и мотому, устремлянсь отъ солнца къ срединъ кольца, гдъ происружщее стущение частицъ образуеть планету, должны бы со-<sup>Мщать</sup> зарождающейся планетѣ отъ солнца къ пространству чынышее движеніе, чымь то, которое сообщають ей оть



<sup>1)</sup> Изъ кольца, оторвавшагося отъ солнца въ промежутокъ времени между обраменемъ Юпитера и Марса, образовалась не одна большая, а множество (болье (20) маленькихъ планетъ.

пространства въ солицу вижшия частицы, устремляясь въ нас нетф (сатдовательно и къ солнцу) отвит. Всатдствіе этого пав неты должны бы быле обращаться въ направление обратном: тому, въ которомъ онв обращаются въ действительности. Да пласъ решиль, что это должно быть только "повидимому" На самомъ дълъ, вившнія и внутреннія частицы, вслідстві взаимнаго тренія и притяженія вившнихъ частиць внутрен ними, должны имъть одинаковую угловую скорость (должн въ равное время проходить дуги одинавоваго числа градусовъ и следовательно, внешнія должны иметь большую линейную скорость (такъ какъ въ равное время онъ проходять окружност большаго радіуса), а вследствіе этого и направленіе движенія планетъ должно зависъть отъ направленія движенія вижшних частицъ, и следовательно, планеты должны, действительно, дви гаться такъ, какъ онв двигаются. Но известно, что кометы дви гаются не такъ, какъ планеты; и не такъ, стало быть, какт должно двигаться, а во всевозможныхъ направленіяхъ. Отсюд Лапласъ заключилъ, что кометы не принадлежатъ собствени солнечной системъ, что онъ суть заблудившіеся путники, при шедшія въ солнцу изъ невёдомыхъ пространствъ и задержанные здъсь силою центральнаго притяженія. Поверхность планеть в ихъ спутниковъ, охлаждавшаяся чрезъ излучение теплоты вт пространство, постепенно переходила изъ жидкаго въ твердо и затымъ, на образовавшейся такимъ образомъ твердой корт (по крайней мъръ, на одной изъ планетъ - землъ) начала развиваться жизнь. Исторію образованія коры и развитія жизня на землё Лапласъ и его последователи тоже пытались представить, но взглядъ на эту исторію однако не остался не изивнившимся, какъ на первую часть гипотезы. Геологія и палеон тологія пережили нісколько фазъ, пока наконець не выработалась теорія эволюціи, твердо и неизмінно, по крайней мірт въ общихъ чертахъ, намътившая путь развитія на землъ организмовъ.

Гипотеза кантолапласовская, подробно и обстоятельно изложенная, повидимому вполнъ оправдывающаяся на всъхъ даже мельчайшихъ астрономическихъ явленіяхъ солнечной системы была принята всъмъ ученымъ міромъ п пріобръла громадное вліяніе. Послъ смерти Лапласа было открыто множество пла-

веть въ поясъ между Юпичеромъ и Марсомъ, и быль отврыть Нентунъ, очень больщая и самая отдаленная неъ всехъ извъстшть планеть; всё эти планеты оневались двигающимися въ тить направлении, въ накомъ это было желательно Лапласу для по теоріи. Лаплась предлагаль держать нари 4 милларда пропъ единицы, что сколько бы ни открывали новыхъ планеть, nt онь окажутся двигающимися въ томъ же направленіи, какъ вы извъстныя илансты. Отпрытія, сдъланныя посль его смерти, местащимъ образомъ подтверждали его предсиазание. Теорія пробратала для себи новыя основанія, повидимому становилась **метов**трною; но тогда совершенно неожиданно въ области астромін появились новые факты, которые должны были вызвать шьныя недочивнія и сомивнія у всехъ сторонняковъ лапласовской системы. Такъ были отврыты спутники Урана, которые, «назалось, двигались приблизительно подъ угломъ въ 90° нъ му направленію, которое было жедательно для теоріи Лапласа. Даже, быль открыть опутинкь Нентуна, двигающійся въ нараменін совершенно обратномъ тому, которое требовалось поріей. Наконецъ, оказалось, что Фэбъ, спутникъ Марса, обравыстся около своей планеты горавдо быстръе, чъмъ сама планета **м**оло оси (Фабъ обращ<del>ается</del> около Марса менъе, чъмъ въ 8 ч., **М**рсь обращается около своей оси въ 24 ч. 37 м.), тогда какъ м гипотезъ необходимо должно быть совершенно противное 5). Въ в же время наблюденія и изследованія въ области кометнаго фа все болъе и болъе приводили къ той мысли, что кометы рове не случайные путники, заблудившіеся въ чуждыхъ для нихъ Ространстважъ, но что онв постоянные жители солнечной сикимы, двигающіеся совершенно правильно, но только по такимъ тамъ, которые не подходять подъ рамки лапласовской космоми. Существование ошибокъ въ последней въ виду этихъ не-

<sup>1)</sup> Спутнива планеты, оторвавшись оть нея, очевидно, долженъ обращаться во вругь нея во столько же времени, во сколько планета обращается вокругь своей ил по инерціи долженъ всегда сохранять ту же скорость движенія, но планета, міжствіе охлажденія и сжатія, должна по законамъ механики уменьшать время посто обращенія вокругь оси. Па основаніи этого полагають, что земля обрачась ніжогда вокругь оси въ 28 дней (т.-е. во столько же времени, во сколько преры уна обращается около земли), на основаніи этого и Фобъ должень бы обращається вокругь Марса медленье, чёмъ Марсь около самого себя.

сомивиных рожновъ должно быть признано очевиднымъ. Не! самомъ дълв, ошибочность ивкоторыхъ ен положеній доля быть признана гораздо раньше, такъ какъ движение вебкъ ш неть, образовавшихся изъ волень туманности, должно быть этой теоріи обратнымь тому, которое отазываются въ двіси тельности. Лапиасъ отрицанъ это, ссылвясь на треніе внутм нихъ частицъ вившими, уравнивающее угловыя спорости ( стицъ. Но двло въ томъ, что этого тренія въ разріженней і манности (въ которой центробъжная сила дълаетъ по крайн мъръ равной нулю силу центральнаго притяженія) быть не в жеть. Такое треніе действительно происходить въ земной из сферъ, которая вся двигается, какъ одна сплошная масса, и которой всябдствіе тяжести происходить давленіе верхних евъ на нижніе, но первобытная туманность представляеть соб не сплошную массу, а безмонечное множество совершение мостоятельно двигающихоя частицъ, изъ которыхъ каждая в жеть быть признана самостоятельной планетой. Отсюда въ 194 цахъ, отрывающихся отъ этой тумажности, внутреннія част должны двигаться быстрве вившинкь •) и устремляясь отъ сол нь зарождающимся въ срединв волоць планетамъ, должны ! общать имъ направленіе своего движенія, и поэтому всё я неты, по теоріи, должны двигаться въ направленіи обрата тому, въ которомъ оне движутся. Такимъ образомъ теорія і пласа является не только не соотвътствующею дъйствительно но противоръчащею ей.

#### 3. Теорія Фая.

Та матерія, созданная Творцомъ 7), изъ которой образо лась наша солнечная система, носилась нъкогда въ прост ствъ въ видъ весьма разръженной сферической туманности.



<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Фактическое подтвержденіе этого можно видёть въ настоящее врем кольцё Сатурна, которое не представляеть собою одного цёлаго, а н<sup>в</sup>ся концентрическихъ слоевъ, изъ которыхъ ближайшіе къ планетѣ (внутренніе) гаются быстрѣе дальнѣйшихъ (скорость движенія различныхъ слоевъ вольца турна обратно пропорціональна разстоянію ихъ отъ планеты).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Книга Фая начинается разсужденіемъ о Богѣ, какъ первой причне<sup>‡</sup>

туманность обращалась около овоей оси, но не наиз одно сплоненое приос, а какъ безчисленное множество маленвиять приник. ваь которыхь каждое имбло свою ликейную скорость (оти двиденія частиць Фай называеть вихревыми движеніями (топусments tourbillionaires), уподобляя ихъ вихревымъ движенівиъ рогатыхъ атомовъ, о которыхъ училь. Декартъ). Въ центръ этой туманности не было никакого сгущенія и никакого ядра (солица). Сбижаясь между собою, частицы образовывали вольца, изъ которыхъ затемъ при сгущени (вследстве охлаждения) и вследствіе притяженія образовывались планеты, спачала ближайнія ть центру, затемъ дальнейшія. Такъ какъ въ подобныхъ туманностяжь (въ которыхъ нёть центральнаго ядра), гдё сила притяженія къ центру прямо пропорціональна разстоянію отъ центра (рапусу), частицы наиболье отдаленныя имвють наибольшую спорость (вслёдствіе того, что онв испытывають сильнейшее шитяженіе), то образующимся изъ колець планетамъ онъ и нерекають направление своего движения, т.-е. направление прямое, въ которомъ действительно и движутся все планеты. При образованіи планеты не все вещество кольца входить въ ся составы; часть (и обыкновенно очень вначительная) остается свободною в всявдствіе притяженія устремляется къ центру, гдв и начинаеть происходить сгущение. Такимъ образомъ, въ то время, вавъ изъ образовавшихся планеть образуются спутники (твиъ же путемъ, какъ образовались и планеты) изъ массы устремляюшейся къ центру мало-по-малу образуется солнце. Поэтому вознивающіе спутники испытывають, съ одной стороны, какъ находящіеся внутри туманности, притяженіе прямо пропорціонально разстоянію ихъ оть центра, съ другой, какъ притягиваемые къ

в этомъ отношеніи эта новая изящная французская книжка рѣзко расходится со всёми сочиненіями (съ подобнимъ содержаніемъ) настоящаго стольтія, расконися и съ системою міра Лапласа. О последнемъ Фай передаеть следующій комий анекдоть, что будто, когда по прочтеніи его системы Лапласу сказали, что Декарть и другіе начинали сочиненія о подобномъ предметь трактатомъ о Богь, Лаплась ответиль: «я не нуждаюсь боле въ подобной гипотеве». Фай внрочемъ отрицаеть достоверность этого анекдота и защищаеть своего знаменитаго соотечественника, утверждая, что Лапласъ потому не говориль о Богь, что имъль въ міду одну меказическую сторону вопроса о происхожденіи міра безь отношенія къ религіи.

пентру рождающимся солнцемъ испытывають притяжение обрать пропорціонально квадрату ихъ разстоянія отъ него 8). Причек сила перваго притяжения постоянно слабветь, сила втораго тол постоянно увеличивается. Отсюда направленіе движенія возні вающихъ спутниковъ измъняется: оно уже не можеть быть пр мымъ, а постепенно переходить въ обратное. Спутники Уран вознившіе въ то время, когда солнце было на полпути своег образованія (спутники явились сначала у ближайшихъ къ центр пленеть, затемъ у дальнейшихъ), двигаются не въ прямомъ! не въ обратномъ направленіи, спутникъ Нептуна, возниші тогда, когда солнце уже явилось, двигается въ обратномъ на правленіи. При образованіи планеть, ихъ спутниковъ и соля часть вещества туманности не попада ни на содице, ни на пи неты, но приняда вращательное движеніе по удлиненнымъ элд псисамъ вокругь солица. Образовавшінся такимъ образомь ты не должны необходимо двигаться въ направленіи туманності такъ какъ они не находились въ кольцахъ, изъ которыхъ обра вовались планеты, но смотря по тому, съ какой стороны оф устремились къ солнцу (когда вознивло последнее), они должны ф вершать движение въ раздичныхъ направленияхъ. Эти твла-нап кометы.

На планетахъ вслъдствіе охлажденія образовалась твердая вор и на втой корт на одной изъ планеть, земль, возникло разно образіе жизни, начавшейся во время возникновенія солица

<sup>\*)</sup> Фай даетъ следующую простую формулу, виражающую силу централы притяженія, которое всинтывали планеты и ихъ спутники въ раздичные перин образованія соднечной системы. Если чрезъ A обозначить массу туманности і чрезъ r разстояніе известной частицы отъ центра, то сила, съ которою эта частица притягивается къ центру будеть:—Ar; если черезъ B обозначить масс зарождающагося солица, то сила, съ которой оно притягиваетъ частицу, будеть:  $\frac{B}{r^2}$ , отсюда въ общемъ частица будеть притягиваться къ центру съ силор Ar  $\frac{B}{r^2}$ . Когда образовивались планеты B было — O; когда начали образовивальсь спутники, начало возникать B (на счетъ A), отсюда A постепенно уменьшалось B — увеличивалось. Наконецъ, A приблизилось къ O, притяженіе стало  $\frac{B}{r^2}$ . При чемъ B (т.-е. солице) въ концё концевъ сдёдалось почти въ 700 разъ больш всёхъ остальныхъ тёль солиечной системы.

достигшей полнаго своего развитія подъ вліяніемъ вполнъ образовавшагося центральнаго свътила. На другихъ планетахъ, должно думать, жизнь не возникла, потому что тамъ нътъ условій, которыя необходимы для ея возникновенія. Условія эти суть сльдующія: 1) планеты должны быть остывшими шарами; 2) должны обращаться около солнца по кривой (по формъ) близкой къ пуну (въ противномъ случав, если планета будетъ двигаться окого солица, напримъръ по растянутому эллипсису, она въ различные періоды, то будеть слишкомъ много получать тепла оть солнца, то не будеть получать его почти совстви, что убійственно для организмовъ); 3) оси планеть должны быть наклонены къ орбитамъ приблизительно также (23°), какъ на землъ (иначе опять произойдеть неравномърное распредъление тепла); 4) планеты должны имъть атмосферу; 5) обращение планеть вопуть осей не должно быть ни слишкомъ быстрымъ (иначе вслыдствіе развитія центробъжной силы уничтожится сила тяжести) не слишкомъ медленнымъ. Ни одна изъ планеть солнечной систены, кром'в земли, не удовлетворяеть этимъ условіямъ. Отдаленныя планеты (Нептунъ, Уранъ, Сатурнъ, Юпитеръ) по всей вероятности получають мало тепла отъ солнца, Марсъ и Венера имъють слишкомъ наклоненныя оси къ орбить, Меркурій всяваствіе близости къ солнцу имветь весьма высокую температуру, малыя планеты не имжють достаточно устойчивыхъ меманическихъ условій (въ нихъ легко всякій предметь можеть выйти изъ области центральнаго притяженія). Повидимому въ биве благопріятныхъ условіяхъ изъ всёхъ планеть и ихъ спутнковъ находится луна, но на ней нътъ атмосферы.

Переходя отъ солнечной системы въ системамъ другихъ міровъ, мы и тамъ не находимъ возможности вознивновенія жизни. Астрономія не имѣетъ даже основаній утверждать, что у другихъ соннъ есть планеты, такъ вакъ послёднія, хотя бы даже и были, по причинѣ небольшой величины и громадной отдаленности, не погуть быть видны ни въ вакіе телескопы. При томъ многія въ существующихъ солнцъ (вспыхивающія и гаснущія звёзды—toiles à catastrophes), не обладая способностію равномѣрнаго вепрерывнаго лученспусканія, не могли бы давать своимъ планетамъ тепла столько и такъ равномѣрно, чтобы обезпечивать в нихъ жизнь. Условія возникновенія жизни слишкомъ рёдки

и исключительны, и ихъ нигдъ не видно за предъдами земли. Мало того. Наблюдая туманности, изъ воторыхъ имъють образоваться піры, можно предсвазать, что эти условія никогда не явятся и въ будущемъ. Имъющія образоваться планеты въ однихъ изъ этихъ туманностей будуть имъть слишкомъ растянутые эллипсисы, въ другихъ явятся тогда, когда центральное солне уже погаснеть. Далъе, многія туманности обнаруживають (по изслъдованію спектральнаго анализа) весьма бъдный химическій составъ: именно завлючають въ себъ телько водородь и азоть, изъ которыхъ, конечно, не можетъ возни путь разнообразіс жизни. Наконецъ, въ другихъ туманностихъ не достаеть движенія (хотя химическій составъ этихъ туманностей и болье богать): частицы ихъ, образовавъ нъсколько центровъ сгущемъ пришли въ равновъсіе такъ, что изъ нихъ, очевидно, образуются только звъздныя кучи, а не солнечныя системы.

Такимъ образомъ, во всей извъстной намъ вседенной на одной землъ возникла и развилась жизнь, но и здъсь, говорит намъ неумолимая наука, она не будетъ продолжаться въчно Впродолжение въковъ излучая свою теплоту въ пространство солнце будетъ охладъвать все болье и болье, оно перестанет быть самосвътящимся и покроется твердою корою. Жизнь в землъ, не получающей болье тепла отъ солица, сдълается не возможной и прекратится. Вся солнечная система станетъ мер твою пустыней, въ которой погасшія тъла попрежнему будут вращаться въ своихъ ербитахъ и нопрежнему будуть нестас вмъстъ съ потухшимъ солнцемъ по небескому пространству к созвъздію Гермулеса.

#### 4. Замъчанія на теорію Фая:

Теорія Фая выходить изъ критическаго разбора дапласовско гипотезы, но вмісті съ тімь она не есть что-либо совершена самостоятетельное, а развивается на почей этой же гипотезі и является въ сущности ея поправкою, каковое имя усволет ей и самъ авторъ. Для допущенія какой-либо гипотезы необ кодию требуется, чтобы въ ней не было вкутреннихъ претворічій и чтобы она не стояла въ противорічів єв фантамі

**Э**тносительно **дациас**овской гипитевы оказалось, что она не удовиворяеть ни одному изъ этихъ условій. Сферическая вращающися туманность, въ которой происходить треніе нижнихъ PATRIES BEDERRING, REBOSMORHE; DEBHO RAND HOLORONIC, TTO BOB мнеты и спутники образованись изъ этой туманности при **МЕЗКОВЫХЪ** УСЛОВІЯХЪ И ДОЛЖНЫ СОВЕДШАТЬ ДВИЖЕНІЯ ВЪ ОДНОМЪ мравлени, находится въ противорвчи съ несомивнио установмнымь фантомъ, что спутники планеть движутся въ различвиз направленіяхъ. Отивчая это въ лапласовской гипотезв. ма приходить въ заключению, что если въ первобытной тувиности не могло быть уравненія скоростей частиць и если, в смотря на это, движение планеть показываеть намъ, что преннія частицы двигались не быстрве, а медленные внышшть, то причину этого нужно подагать въ отсутствіи того усло-🕮 которое производить ускореніе внутреннихь частиць, т.-е. в отсутствін солица. Далве, обратное движеніе спутника Не**руна, обусловливаемое первоначальнымъ быстръйшимъ дви**женемъ внутремнихъ частицъ того кольца, изъ котораго онъ монить, заставляеть предполагать, что онъ возникъ тогда, мпа уже явилась причина, производящая это ускореніе, т.-е. ашось солице. Отеюда у Фан сравнительно съ Лапласомъ -влакоп сиодений изовечитолого синцинания порядонь появлен <sup>ім</sup> на світь раздичныхь тідь соднечной системы. Планем выяются у него прежде всего, затымъ возникають спутпи, въ эту же пору зарождается и развивается солице; такимъ <sup>Мразомъ</sup> земля, согдасно выводамъ ученаго автора, оказывается чиствовавшею раньше солица, истина чего, отрицаемая уже <sup>ДВНО</sup> ВО ИМЯ НАУКИ, ВОВВЪЩЕНА ЧОЛОВЪКУ СЪ НЕСОМНЪННОЮ ЯСНОпю въ первой главъ вниги Бытія.

Фай пытается поставить свою гипотезу въ наукъ на мъсто шасовской гипотезы, и можетъ-быть ей предстоить имътъ разобно значение въ будущемъ, какое имъла гипотеза Лапласа ъ прещедшемъ. Тъмъ не менъе, въ своемъ настоящемъ видъ дазложении гипотеза эта носитъ характеръ неопредъленности дазобуждаетъ нъкоторыя недоумънія. Такъ, гипотеза на нашъ далетъ, но почему возникшіе раньше солнца спутники этихъ шанетъ должны двигаться въ томъ же направленіи, для насъ непонятно. Эти спутники образовались изъ кольца, оторвавша гося отъ туманности планеты, внутреннія частицы въ этом кольцъ, сильнъе притягиваемыя ядромъ планеты, должны дви гаться быстръе и должны были сообщить спутникамъ обратнос движеніе; Фай однакоже утверждаеть противное: причину обрат наго движенія спутника Нептуна онъ видитъ въ солнив, а не въ планетъ. Можетъ-быть въ будущемъ онъ дастъ намъ объясненіе этого положенія, но теперь мы его не находимъ.

Допустимъ однако, что въ дальнейшемъ своемъ развитіи теорія Фая будеть представлять намъ процессъ образованія солнечной системы вполнъ правдоподобно: накую цвну будеть имът она тогда, какое значеніе должно будеть ей приписать? Въ наукъ, конечно, она будеть служить тогда руководящею нитью для дальнъйшихъ изслъдованій и изысканій, но это еще весьма далеко отъ того, чтобы ее признать соответствующею истина. Оть возможности нельзя заключать къ действительности, отъ правдоподобія нельзя заключать къ вірности, тімь боліве, что въ данномъ случав двиствительныхъ основаній въ пользу гипотезы указать нельзя. Фай думаеть находить ихъ въ аналогія, въ наблюденіяхъ надъ туманностями, разсфянными по небесному своду и представляющими собою, по его мивнію, будущія солнечныя системы въ различныхъ степеняхъ развитія Но не говоря уже о томъ, что внешній видь многихь туманностей таковъ, что необходимо предположить, что въ нихъ процессъ образованіи міровъ происходить иначе, чёмъ это требуется для теоріи Фая 9),--можно вполив законно поставить вопросъ: происходить ли въ нихъ на самомъ дълъ какой-нибудь процессъ развитія? Нивто его не наблюдаль въ настоящемъ, о немъ не имъютъ сведеній изъ прошедшаго, въ него только верять. Можетъ-быть эти туманности въчно должны оставаться темъ, что онв есть, можетъ-быть назначение ихъ совсвиъ иное, а не то, чтобы раждать міры; вёдь если не пускаться въ область произвольныхъ предположеній, эти туманности для насъ только



<sup>\*)</sup> Напр., въ туманности въ сѣверномъ ловчемъ псѣ (близъ п. большой медвѣдицы), въ туманности въ сѣверномъ крылѣ дѣвы (близъ b звѣзды Вереники) замѣтно образованіе центральнаго сгущенія (солнца), но не видно никакихъ слѣдовъ образованія колецъ или планетъ.

епонятная загадка, одна изъ тёхт загадокъ, которыхъ много редставляетъ намъ безмолвное небо. Наконецъ еслибы и окамось, что изъ туманностей возникаютъ системы подобныя мнечнымъ, то и это еще не могло бы быть ручательствомъ справедливость воззрёній Фая. Солнечная система—единственя система, по мнёнію Фая, на которой явилась жизнь, а осомная, исключительная система могла и возникнуть особеннымъ празомъ.

Но въ одной ли солнечной системв и на одной ли землв сурствуеть жизнь? Фай, какъ мы видели выше, отвечаеть на ить вопросъ утвердительнымъ образомъ. Но разсматривая в доводы, мы не находимъ ихъ достаточными для безусловно пегорическаго отвъта. Смыслъ ихъ таковъ: на всъхъ извъныхь намъ мірахъ ніть тіхь условій, которыя необходимы **и** того, чтобы на нихъ могли быть такія же органическія суества, какія находятся на земль 10). Но во 1) на нихъ можеть ыть жизнь иная, чёмъ на земле, во 2) кроме известныхъ и міровъ можеть существовать еще много иныхъ (напр., ветныхъ, которые нельзя открыть въ телескопы), сходныхъ в земнымъ. Очевидно, для доказательства того, что жизнь суствуеть только на вемль, нужно напередь пріобрысти свыдыи о всъхъ системахъ міровъ и показать, что они не имъють мовій необходимыхъ для возникновенія всякой органической вни. Сдълать это современная наука не въ состояни; твиъ исиће выводы ся идуть прямо противъ твхъ, которые ховъ довазать, что въ устройствъ земли нътъ никакой цълесо-



<sup>(\*)</sup> Едва ли Фай быль вправів въ 1884—85 гг. такъ рішительно отрицать возмность жизни подобно земной на всілк планетах солвечной системи кромів
ин. До послідняго времени полагали, что на Марсів вполив возможна такая
вів. Ось Марса наклонена къ орбитів подъ угломъ 27° (немного больше, чівмъ
нал), отъ солица онъ отстоить на ³/2 земнаго растоянія, обращается вокругь
ила приблизительно въ 2 земных года. Въ 1877 г. Чіапарелли открыль на
немъ темныя полосы, которыя готовъ быль принять за искусственние каналы,
только неблюденія 1888 г. показали, что эти темныя пятна—трещины и прои между льдами, что на Марсів при разріженной атмосферів и малой плотин парить такой холодъ, который устраняєть мысдь о возможности на немъ
ни подобной земной. Rev d. quest scientif. 1888. 20 Juillet. Les canaux de
lis.

образности и что она такой же мірокъ (только болве ничтож ный), какъ и другіе 11).

Но хотя земля есть міръ особенный, отличающійся отъ всёх другихъ существующею на ней жизнію, однако эта жизнь, го ворить Фай, не будеть на ней прододжаться въчно: придет пора, и земля, не получая болье тепла отъ солнца, остынет покроется сивжными пеленами, и тогда жизнь исчезнеть съ е лица. Въ основании такого взгляда лежитъ положение о потер солнцемъ теплоты чрезъ излучение ея въ пространство, потер ничемъ не вознаграждаемой. Мы думаемъ, что если такой взгляд и имветь право существовать какъ взглядь, то онъ все-таки н въ какомъ случав не можетъ считаться выводомъ изъ данных науки. Существують въдь основанія и для мивнія, что процесс охлажденія солнечной системы и не происходить и не будет происходить. Охлаждение солнечной системы возможно тольк въ томъ случав, если въ другихъ системахъ, окружающих соднечную, теплоты меньше, чвмъ въ последней, но естествен нъе склониться къ противоположному мнънію (и на основані наблюденій надъ многими звъздами, температура которыхъ, как можно судить по ихъ спектру, весьма высока и на основані нъсколькихъ тысячельтій опыта, который отрицаеть какіе бі то ни было признаки охлажденія земли). Правда, охлаждені солнца можетъ произойти вследствіе равномернаго распределені теплоты въ соднечной системъ, но самая теорія равномърнаг



міровъ» говорить, что било би большимъ самомивніемъ со сторони обитаемих міровъ» говорить, что било би большимъ самомивніемъ со сторони обитателе вемли думать, что они одни наслаждаются жизнію, и что вся вселенная создав для нихъ, что напротивъ изъ самаго понятія о Богь, какъ существъ безконе номъ необходимо вытекаетъ, что Онъ долженъ билъ создать множество міров для населенія ихъ органическими существами. Но должно замътить Фламмар ону, что большое самомивніе заключается въ утвержденіи, что Богъ должев сотворить то-то и такъ-то. Что Богъ по Своему всемогуществу могъ сотвори безчисленное количество обитаемыхъ міровъ, это несомивно; но сколько Он нашелъ нужнымъ сотворить ихъ по своей всеблагости и премудрости, это в просъ совершенно другой. Утверждать, что земля слишкомъ ничтожна перел Богомъ, и что Онъ не могъ ограничиться сотвореніемъ только ея одной,—нелья потому что насколько земля, настолько же и вся вселенная ничтожна перел Богомъ, ибо Богъ безконечень, а все конечное (какъ бы оно ни было велен ничто въ сравненіи съ безконечнымъ.

вепредвленія тецкоты опровергается нівноторыми. Въ 1884 г., вапривіръ, возника теорія возвращенія солицу потерянной эмргів (Сименса), въ которой доказывается, что распредвленіс тецоты въ солисчной системів остается неизміннымь 12). Рацівется можеть оказаться, что эта теорія не вірна, но но раймей мітрів, теперь она является имінощею не меньшую степень проятности, чітмъ и большинство существующихъ теорій, чітмъ и полеорія Фая. Поэтому мы думаємь, что о такомъ или другомъ конті пра современная наука не можеть сказать ничего положительно, она можеть тольно витать относительно этого въ области щаній и составлять предположенія, правда, иміномія ніжоторый правдоподобія и нівноторую степень вітроятности, но тольно песыва невывачительніне.

Разсмотримъ тенерь отношение этихъ гадательныхъ предповленій къ тому, что возв'ящено челов'яку въ первой глав'я вити Бытія.

И теоретическія соебраженія и самое содержаніе первой главы приводять насъ къ необходимости признать, что возвіщаємоє в ней ученіе о творенія міра есть несомивниая истина. На самонь ділів, коль скоро мы установимъ взглядь на книгу Быті, какъ на Богооткровенную (какъ это дівлаєть и Фай), то всема странио будеть допустить, что въ ней съ Богооткровен-



<sup>&</sup>quot;) По этой теоріи круговороть солнечной теплоты происходить такимь образонъ. Своимъ вращеніемъ вокругъ оси солнце механически действуетъ на «Ружающую его разрёженную матерію и притягиваеть къ своимъ полюсамъ въ промномъ количествъ водородъ, углеводородъ и кислородъ (такъ называемое пупространство по изследованіямь оказывается нанолненнымь различными мами и ихъ соединеніями, находящимися въ весьма разр'яженномъ состояніи), тук они подъ вліяніемъ центроб'єжной силы переходять сначала къ экватору, затыть опять въ міровое пространство. Съ приближеніемъ къ солнцу эти газы <sup>ВПО</sup>ІЗТЪ ИЗЪ **СО**СТОЯНІЯ ЕРАЙНЯГО РАЗЖИЖЕНІЯ И ХОЈОДА, СОЕДИНЯЮТСЯ ХИМИЧЕСКИ им правивая теплоту, и достигнувъ свётовой сферы, восиламеняются; Родукты же горфнія, водяной паръ и углевислота, вслідствіе центробівжной силы, **2082 возвращаются въ міровое пространство, гдт, достигнувъ изв'ястной степени Р**азраженія, нодь выненіемь солмечных лучей снова разлегаются и опять начиварть играть прежимою роль въ этомъ круговомъ вращения (опыть показаль, что син названные продукты горбнія приходять въ состояніе разрёженія равнаго with 1946s). W. Siemens, Die Erhaltung der Sonnen Energie.

исти сторительно стириоде сившемо смотномоде смы ною-ложь, такъ что божественное Отпровение намъ теперь при ходится разсматривать чрозъ призму заблужденій первобытнаг человъчества (въ настоящее время мивнія о богодухновенност Библіи только съ догматической стороны держатся многіе като лики, особенно François Lenormant). Но допустимъ это: тогда очевидно, такъ какъ мы не имвемъ особаго Откровенія о томп гдъ кончается ложь и гдъ начинается истина, намъ должно бу деть разграничивать ихъ самимъ. Это разграничение различным лицами будеть производиться различно, пока наконець во все первой глава вто-нибудь не пожелаеть увидать чисто человаче скаго ученія. Въ сущности къ этому приближается и самъ Фай До истины о твореніи міра и человіна Богомъ человівчество могло-де дойти и иными путями помимо словесного сверхъ-есте ственнаго Отпровенія, тімь болье само оно могло установит именно и субботу, руководясь фазами луны, на что указывает и самъ Фай. Въ такомъ случав что же останется отъ Откровені о твореніи? Но Фай говорить намь, что образь творенія и н могь быть возвъщень первобытному человъчеству, потому чт последнее не могло понять его. Это совершенно не верно. Перво бытное человъчество видъло окружавшіе его предметы и явлені и такъ же легко, какъ и современное, могло понять того, кто сказаль бы, что эти предметы и явленія сотворены Богомъ і сотворены въ такой то последовательности. Другое дело - уразумъть, каковы на самомъ дълъ эти предметы, почему въ тво реніи ихъ была та или другая последовательность. Этого вполе не могло понять первобытное человъчество, до этого не возвысидась и современная наука 18).

<sup>13)</sup> Ученіе о матеріи, какъ субстрать явленій, до сихъ поръ не разработано. На вопросъ: что такое матерія? получаются разнорычивые и неудовлетворительные отвыты (Фехнера, Босковича, Томсона и др.) Вопросъ о происхожденія вемли и развитіи на ней органической жизни до сихъ поръ не рышенъ еще даже и въ общихъ чертахъ. Это свидытельствуется уже тыкъ, что кромы Фая въ послудніе годи предложени еще гипотезы образованія солнечной системы Норденшильдомъ и Янгомъ. Относительно развитія органическаго міра кромы гипотезы Дарвина теперь предложени гипотезы Келликера, Негели, Вейсмана. Нъкоторие, видя такое обиліи гипотезь по космогоническимъ вопросамъ и по вопросамъ исторіи земли, полагають, что это служить признакомъ наступленія времени для

Но если теоретическія соображенія приводять насъ нь тому. р Отвровеніе о творенін могло быть дано человачеству, если. рундан далче, им заключаемъ, что это Отпровеніе и должно ив дано, чтобы моди имели превильное понятіе о Богв, пірв о самихъ себъ, то съ другой стороны, содержание первой вы вниги Былія возв'ящаеть намь, что это Отпровеміе и было вотвительно дано человачеству. Фай говорить, что содержаея возникло на почвъ върованій и представленій сврейснаго вода и содержить въ себъ много невърностей, но можно невать, что въ ней не найдено миканих невърностей, и что оно могло возникнуть на почев вярованій ни еврейснаго и ниого другаго народа. На самомъ двив, въ первой главъ не ворится о земяв, какъ о плоскомъ дискв, на который опимин твердый небесный сводь и не подравумъвается этого, **м** болье, чвиъ въроятно, что евреи ненимали эту главу рано такимъ образомъ. Бибдія говорить, что сначала были маны небо (shamaim—небеса) и земля (но не говорить, была она создана дискомъ, щаромъ или эллипсоидомъ); по наибов ввроятному толкованію подъ небомъ должно разумьть міръ венскій (на это наводить и множ. число—shamaim), а подъ мею матерію, изъ которой создана вселенная, можеть быть е собственно силы природы (въ настоящее время начиваетъ рвиваться возэртніе, что могерія есть видь сплы, токого взриню, му прочимъ, держится и высокопреосвященный Никаноръ). васается до вопреса о тверди, то правда, греческое отери (LXX) и латиновое firmamentum (вульгаты) могли прити въ соблазиъ французскаро астронома и внушить мысль вердомъ сводъ, но въ еврейскомъ текств въ данномъ случав от râkía, что по толкованію компетентнийших в гебранстовъ чить протяжение, пространство, савдовательно мысль о твер- . 📭 сводъ должна быть оставлена. Вопросъ о томъ, что разу-

рыненія. Но такой взглядь неправилень. Напротивь, еслибы такое время пло, то взамівнь разнорівчивих теорій жоннилось би одно истиниюе ученіе. Па по чистонаучнымь вопросамь (въ вопросахь религіозныхь, философскихъ минтическихъ страсти могуть препятствовать принятію истины) существують прогласія, и объ одномь и томъ же предметі возникають различныя ученія, по служить признакомь, что ни одно изъ таковыхъ ученій не иміветь несо-

итъ подъ водою надъ твердію и подъ твердію че різменъ у влетворительно до настоящаго времени, ибо не рашено през всего то, что должно понимать подъ водою. Первая глава вы Бытія вообще досель необъясчена удовлетворительно. Если Фай, приступая къ ея экзогозису, прочиталь хотя немно изъ многочисленныхъ толкованій на нее, явившихся въ посл нее время (Casteleyn'a, Clitford'a, Vigouroux, Jean d'Estienne и д онь ввроятно согласился бы, что при настоящемы состоя науки многое въ I главъ Бытія должно признать непонятным а о несогласіи от дъйствительностію того, что само по се непонятно, говорить нельзя. Затемъ, насколько она намъ нятна, въ ней можно находить доказательство божествения происхожденія. Это доказательство можно усматривать въ тов что библейская космогонія расходится съ воззраніями древни вствиствіе чего дожно заключать, что она составлена не и Такъ, въ Библіи говорится, что свъть сотворень въ перв день и растенія- въ третій, между темь накъ солнце сотворе только въ четвертый; не древніе знали, что земля получас свъть отъ солица, и что растенія не могуть существовать бе солица: спрашивается, какимъ же образомъ они могли состав: теорію, противоръчащую имъ знаніямъ? Фай говорить, что др ніе считали свъть самостоятельнымь и независимымь отъ сол и представляеть объяснение такого возгрвния. Но это объясне неудовлетворительно въ приложени кътому народу, о которо идеть рвчь. Еврею едва ли нужно было размышлять надъ п чиною разсвата, такъ какъ разсвать и появленіе содица въ с вемль (Палестинь) одновременны (вслъдствіе большей линей скорости частицъ земли, двигающихся вокругъ оси около эк тора и всявдствіе особыхъ атмосферныхъ условій). Но если даже и допустимъ, что мысль о самостоятельномъ существо нін світа могла канъ-нибудь возникнуть у евреевъ, то все-те перемъна дней и ночей (когда солнце, какъ указывается Библін, должно опредълять время) и существованіе расте безъ солнца для нихъ должно быть совершенно непонятно, для насъ совершенно необъяснимо, какъ у кого-нибудь изъ ни могло явиться върованіе, что твореніе міра происходило въ вой последовательности. Мы можемъ еще делать предположен что вивсто солнца въ первые три дня творенія быль как нюудь иной источникъ свъта, который послъдовательно освъщать всю землю, что подъ вліяніемъ свъта отъ этого источника фонсходили химическіе процессы въ растеніяхъ, проиходило въ шть образованіе хлорожить и т. д., что затъмъ, вмъсто этого источника было создано солнце, но древніе не могли дълать ташть предположеній. А если для древнихъ существовавшее у шть ученіе о твореніи было непонятно, то значить, это ученіе оставлено не ими, и мы признаємъ, что это ученіе было дано человъчеству Богомъ.

Въ первой и второй главахъ книги Бытія завлючается полная всторія творенія міра и человівка, открытая настолько, насколько тукно для человівка знать ее. Другихъ исторій творенія человізчество не иміветь. Космогоніи различныхъ народовь создались окончательно подъ вліяніемъ историческихъ, климатическихъ и теографическихъ условій икъ жизни и далено уклонились отъ первоначальной истины. Пласты земли съ находимыми въ нихъ органическими останками, по которымъ человізчество хочеть прочитать ея прошедшее, являются пока только сфинксомъ, завик котораго до настоящаго времени разрішены только въ весьма малой и притомъ весьма неудовлетворительной степени. Можно даже сомнівваться, найдутся ли когда-нибудь данныя для понаго ихъ рішенія. Вода, огонь, ураганы и бури могли совершенно уничтожить то, что служить необходимымъ ключемъ в уразумітню тайнъ прошедшаго.

Одна только Библія, излагая на первыхъ страницахъ исторію всененой, говорить інамъ о всемъ прошедшемъ времени, но товорить кратко, сжато и не языкомъ астрономін и физики, а простымъ языкомъ древнихъ евреевъ. Простота ея языка дваеть понятными возвъщаемыя въ ней въчныя истины для людей постыхъ, эта же простота, къ сожальнію, служитъ часто камвенъ преткновенія и соблазна для людей, которые думаютъ, что он отгадали и знаютъ тайны природы. На самомъ дълъ человъкъ очень мало знаетъ и природу и Библію—первую по ограниченности своего ума, вторую по испорченности своего сердца. Но природу все-таки онъ знаетъ больше, чъмъ Библію: много побужденій заставляетъ человъка внимательнъе изучать окрувющія его явленія, чъмъ то, что говорить о чемъ-то далекомъ и несродномъ съ его мелкими земными заботами; эти побуж-

денія сообщили широкое развитіє естествознанію. Человы всегда склонный къ односторонности, готовъ быль все подвес подъ его рамки, все подчинить одному незыблемому авторите положительной науки. Во имя этого авторитета было отвергну библейское ученіе о природь и ея происхожденіи, быль устано ленъ свой взглядъ на исторію, были попытки составить сы ученіе морали. Но при дальнъйшемъ изученіи природы произ шло нъчто совершенно неожиданное: именно, на основани да ныхъ естествознанія, пришлось отрицать не библейское учед о природъ, а ученія противныя библейскому ученію. Такъ прі шлось признать возможнымъ единство происхожденія рода у довъческаго и отвергнуть значение преддагавшихся аргументо (различіе расъ) самостоятельнаго происхожденія различни племенъ, ибо выяснилось, что природа можетъ измънить тиг европейца въ негрскій и наобороть. Далье, пришлось отвергнут ученіе о происхожденіи организмовъ изъ мертвой матеріи, прі знавъ, что для такого ученія неть никакихъ основаній, и чт напротивъ, много основаній (опыты Пастера, Тиндаля) имвет противъ него. Далъе, и на ученія о пресловутой древности ч довъка дъйствительныя данныя науки наложили сильную тія сомивнія, заставившую многихъ признать, что человівкь произв шедъ особеннымъ образомъ и что онъ вовсе не такъ дава живеть на земль, какъ объ этомъ думали прежде. До последни дней кантолапласовская система стояла въ глазахъ нъкоторых ученыхъ какъ бы грознымъ обличеніемъ противъ библейска ученія о природв и противъ взгляда Библіи на землю, но вод эта блестящая система, которая своею важущеюся логичності и основательностію наводила можетъ-быть сомивнія и на так которые менве другихъ должны бы увлекаться всякимъ ввтрои ученія, эта блестящая система оказалась стоящею въ несоги сім съ двиствительностію. Взамвиъ ея является теорія Фы провозглашающая исключительность земли между встыи небес провозглашающая, что данныя ными твлами, науки приводять къ признанію библейскаго ученія. Мы говорим что это утверждаеть теорія Фая, самъ Фай, какъ мы видыи, я утверждаеть этого; но мы думаемь, что въ решени вопроса смысль библейскаго ученія болье компетентнымъ должно пря знать мижніе богослововъ, чжит мижніе французскаго астронома

о всёмъ тёмъ, мы вовсе не думаемъ упрекать Фая за то, что жь взялся судить о библейскомъ ученіи; напротивъ, то, что жь отвелъ въ своей книге значительное мъсто разсужденію о моліи, гораздо лучше, чёмъ еслибы онъ обощель ее молчаніжь. Въ его книге мы находимъ выписанною всю первую главу ига Бытія; благодаря этому эта глава прочтется теперь говздо большимъ числомъ липъ, чёмъ скольвими она прочитывась прежде и можетъ-быть многихъ наведетъ на серьёзныя змышленія. А эти серьёзныя размышленія должны привести в тому, что не тоть, кемъ возвёщено написанное въ книге ытія, плохо зналь природу, а тё, которые, думая, что они вють ее, во имя этого знанія пытаются бросать камни въвжественное Откровеніе.

С. Глаголевъ.

#### СЛОВО

НА ДЕНЬ ХРАМОВАГО ПРАЗДНИКА ВЪ ЦЕРКВИ ИМПЕРАТОРСКІ ХАРЬКОВСКАГО УНИВЕРСИТЕТА.

> «Егда бѣхомъ млади, подъ стихіями бѣм міра порабощени. Свободою убо, еюже Христ насъ свободи, стойте, и не паки подъ ит работы держитеся» (Гал. 4, 3; 5, 1).

Въ общемъ ходъ исторической жизни человъчества столь Павель различаеть два главивнимихь періода его разви періодъ умственной, духовной незрълости и порабощенія, и в ріодъ свободы и совершенства. Различныя состоянія человы ства, соотвътствующія этимъ періодамъ, онъ уподобляеть стояніямъ сына богатаго отца и наследника его достоянія. Н следникъ, доколе находится въ детстве, ничемъ не отличает отъ раба, говоритъ апостолъ, хотя и господинъ всего, пото что подчиненъ приставленнымъ къ нему руководителямъ в в иитателямъ до срока, назначеннаго отцемъ; и только тогда, вод окончится періодъ его воспитанія, онъ вступаеть во всё пра положенія, свойственнаго ему по происхожденію. Такожде и л егда бъхомъ млади, доколь были въ дътствъ, подъ стихіями ( хомь міра порабощены. Апостоль говорить о всемь человы ствъ, о всъхъ безъ исключенія, какъ іудеяхъ (4, 5), такъ язычникахъ (ст. 8-9). Все человъчество должно было прох дить продолжительный, тяжелый періодъ воспитанія въ пораб щеніи стихіямъ міра и приготовленія къ воспріятію положені

соответственнаго происхождению и достоинству его богосозданной природы, до твхъ моръ, нока не пришла предопредвленная Богонъ, небеснымъ Отцемъ всъхъ, полнота времени, когда Онъ посладъ въ міръ Сына своего Единороднаго, чтобы чревъ Него всь содълались сынами и наследниками Вожімии и достигали рыости мужса совершения (Еф. 4, 13). Закончился наконець періодъ воспитательнаго порабощенія; наступиль день Господень. ший и просетщенный (Двян. 2, 20), пришли времена отрады ил человъчества от лица Господа (3, 20). Но это великое винение времень въ жизни человеческой, которое Апостоль уподобляеть смёнё темной ночи свётлымь днемь (Рим. 13, 12), совершилось отъ лица Господа откровеніемъ судебъ его на земль, но еще не выразилось въ общемъ состояни человъчестаго рода. Многія племена и народы и доныцъ блуждають во тый и въ порабощеній вемнымъ стихіямъ; самихъ христівнъ Апостолъ предостерегаеть отъ опасности потерять свободу, которую дароваль Христосъ, и снова подвергнуться игу рабства. Проходить ии человъчество періодъ воспитательнаго порабошенія стихіямъ, -- стоить ли на прямомъ пути, ведущемъ къ освобожденію, -- или, вступивши въ періодъ духовной зрълости и совершенства, снова подвергается порабощенію, — разръшеніе эмхъ вопросовъ апостоль поставляеть въ тесную связь отношениемъ человъка къ стихіямъ міра.

Подъ именемъ стихій міра Апостоль разумветь не одни только вещественныя начала, изъ которыхъ состоить видимый міръ и образуется весь цорядокь его устройства; онъ понимаеть ихъ вь болье общирномъ смысль, когда говорить о порабощеніи стихіямъ не однихъ только язычниковъ, не знавшихъ някакого фугаго высшаго руководства, кромъ откровенія Божія въ этомъ видимомъ міръ, или откровенія естественнаго; но и о порабощеніи іудеевъ, которые имъли Богомъ данный законъ Моисея. Съ высоты апостольскаго созерцанія это великое преимущество іудеевъ въ сравненіи съ язычниками не представляеть особенно вамътной разности въ общемъ характеръ средствъ, опредъленныхъ Богомъ для воспитанія человъчества. Всъ они премудро фиспособлены къ состоянію дътства, въ которомъ находилось тогда человъчество; сами по себъ они чужды самостоятельности, не представляя собою ничего цълаго, полнаго, законченнаго и

10\*

совершеннаго. Дъйствительность, полнота и совершенство за кона-Христосъ, на котораго онъ уназывалъ своими постан вленіями, какъ тень указываеть на тело (Кол. 2, 17); веще ственныя стихіи входять, какь необходимыя начала, въ устроені міроваго порядка, и только въ этомъ устроенім повивется их цвлость и ваконченность. Стихін справедливо уподобляются буг вамъ человъческихъ письменъ; такъ же, какъ и стихіи мір: сами по себъ онъ не имъють никакой самостоятельности, н изъ сочетанія ихъ составляются слова и річенія, наконецъ обра вуется живая, осмысленная різчь человіна, подобно тому как изъ сочетанія стихій образуется порядовъ міроваго устройства Егда бъхомъ млади, докояв мы были въ детстве, подъ стихіям бъхомь міра порабощени, говорить апостоль, кань своими ру ководителнии въ своемъ развитии и воспитании. Безъ сомивния могли быть, и въ началь двиствительно были, употреблены иныя несравненно лучшія средства къ совершенствованію первоздав наго человъка, состоящія въ непосредственномъ наставленіи от самого Бога; но по своей винъ человъвъ былъ подчиненъ тъм приставникамъ и руководителямъ, надъ которыми въ началъ был поставленъ владыкою и господиномъ. Но и воспитывансь под руководствомъ стихій міра, люди имъли всю возможность пере ходить отъ одного познанія и состоянія въ другому, болве со вершенному, и достигать того совершенства, из которому спо собны вести сами ихъ руководители. Предъ очами человък всегда раскрыта великая книга природы, какъ естественнаг отвровенія Божія; отъ познанія ея буквъ, или стикій, самы прямой путь въ пониманію ея словъ и ръченій и въ уразумьні всего, обращеннаго къ его уму, къ его сердцу и совъсти, в щанія глаголющаго въ ней Бога. По мірів того, какъ люди шл въ своемъ развитіи, неуклонно держась этого прямаго, назна ченнаго Богомъ, пути воспитанія, они усовершались въ познаві о Богъ; чрезъ размышленіе о тваряхъ уразумъвали Его въчнуї силу и божественную возвышенность надъ всемъ тварнымъ ! земнымъ (Рим. 1, 20); вамъчая повсюду въ міръ законосообрая ный порядокъ, побуждались къ проясненію закона начертаннал Богомъ на скрижаляхъ совъсти, являли примъры мудрости, му жества, справедливости, воздержанія, - этихъ главныхъ доброд телей болье эрвлаго двтства народовъ древняго міра, -- и устро

ам порядовъ жизни общественной, способствующій нравственвому воспитанію человъчества (1 Петр. 2, 14). Но вотъ заканчивется періодъ воспитанія его въ порабощеніи стихіамъ, прибижается и исполняется время (Мар. 1, 15), предназначенное ди него небеснымъ Отцемъ, — появляются въ немаломъ числъ тоди, которые съ успъхомъ воспользовались средствами стипінаго воспитанія, глубоко сознавали недостаточность пристаменныхъ къ нимъ руководителей и чувствовали тяготу порабощенія земнымъ стихіямъ; но еще не находили усповоенія своему духу. Стихіи не могли дать имъ того, нъ чему сами не ми способны по своему существу; онв въщали о Богв и Его мава, но не могли просватить ихъ тамъ сватомъ разумънія, поторый непосредственно исходить оть Отца свътовъ и Бога резумовъ, и привести къ живому союзу и общенію съ Намъ. Тъ из этихъ лучшихъ людей древняго міра, которые находились въ фавнительно боле благопріятныхъ условіяхъ воспитанія, съ вердою увъренностію, въ теривніи ожидади, что Мессія пріижть, и енда Той пріидеть возвъстить имь вся (Ioan. 4, 25) и ивавить трахь, которые чрезь всю жизнь подвержены были рабвжеу (Евр. 2, 15). Другіе были чужды завътовъ обътованія, одушевлявшихъ Израиля (Еф. 2, 12); но въ смутномъ, темъ не метье ободрявшемъ ихъ, чаяніи еще не въдая истиннаго Бога, тыя Его, устроивъ Ему жертвенникъ (Дъян. 17, 23), и въ томъ 🗚 чанній высшаго просв'ященія й руководства отъ небеснаго Оща всвук, жили богобоязненно, творили богоугодныя двла (10, 1-2), и всъ получили по своей въръ и по своимъ чанніямъ. **по были первенцы Христова царства, избранные Богомъ отъ** вська волена, племена и народова на воспріятію наследія Бо-🖦 Таковъ былъ путь воспитанія человъчества, предначертанші Богомъ въ планахъ осуществленія всеблагихъ судебъ Его ва землъ!

Но далеко не всё люди имёли рёшимость переносить тяготы мого пути и идти по нему до конца; весьма многіе уклонялись оть него, останавливаясь на тёхъ или другихъ степеняхъ развия, какъ назшихъ, такъ и самыхъ высшихъ, повидимому приводившихъ къ цёли, которая была близка; но чрезъ то подверчись еще более тягостному порабощению стихіямъ. Чёмъ раве дёлались эти остановки и уклоненія отъ прямого пути,

твиъ унизительнъе для человъка было иго рабства. И въ ве ликомъ воспитательномъ дому Божіемъ, обнимающемъ все че довъчество, бывають дъти, неспособныя идти далье самыхъ пер выхъ начатковъ обученія; они едва разбирають буквы велико книги, именуемой естественнымъ откровеніемъ Божіимъ, не мо гуть понимать знаменованія ся словъ и раченій. Таковы пле мена, наиболъе удаленныя отъ историческаго хода воспитані человъчества; они боготворили, а многія изъ няхъ и досел боготворять стихіи, которыми держатся въ подавляющемъ раб ствъ, — и ведутъ жизнь, малымъ чъмъ отличающуюся отъ жизн неразумныхъ тварей. Но и у народовъ, стоявшихъ на высших ступеняхъ образованности, были люди, которые подобно стя хіямъ, еще не сложившимся въ какой-либо твердый порядові не имъли никакой устойчивости, колеблясь и увлекаясь всявим вътромъ ученія (Еф. 4, 14), скоропреходящихъ въяній, мизий и обычаевъ. Были цълыя покольнія людей, которые видя в видъли и слыша не разумъли (Лук. 8, 10) истины. Кому уподобля рода сей (Мато. 11, 16), сказаль Господь Інсусь Христось: Он уподобиль этоть родь, это покольніе детямь, которыя, всяя ствіе извращеннаго воспитанія, сділались недоступными ни ді вакихъ внушеній и убъжденій. Нъть возможности исчислить вс виды и степени человъческаго рабства подъ игомъ стихій, такъ же невозможно указать какой-либо изъ нихъ, который поставляль человъка вив промыслительнаго, попеченія Божія его воспитаніи. Сынь человическій пришель, говорить о Се Искупитель міра, взыскать и спасти погибшее (Мато. 18, 1 посылая своихъ учениковъ благовъствовать приближение п ствія Божія, Онъ повельдь имъ идти наплаче ко осцамь пол шимь дому Израилева (10, 6), но и ины овцы, не бывшія в двора сего (Іоан. 10, 16), съ радостію принимали потомъ обр щаемое къ нимъ слово апостольскаго блеговъстія. Съ прип ствіемъ Искупителя открылось для всёхъ обиліе просвёщающ благодати Божіей; но лучи ея свъта, проникая въ густую ты ночи, въ которой жило человъчество, только постепенно озаря народы, сидъвшіе въ странв и свии смертной (Мате. 4, 1 пока не наступалъ для нихъ день Господень, велиній и прося щенный; въ этой постепенности отврывается величіе благос и человъколюбиваго снисхожденія Божія. Бога хочеть, чтобы б

юстили познанія истины (1 Тим. 2, 4); предопредвинь единь пого времени для осуществленія своих судебо на землю, наначаеть особый срокь для наждого народе и племени, или нажио человъва даже, чтобы вов имъли возмонность пройти весь ить воспитанія. Потому-то и въ невомъ періодь живни человьчепва, період'я свободы, дарованной намъ Господомъ Інсусомъ Хривоиз, мы видимъ многія племена и народы въ порабовлеміи виз же приставищкамъ и руководитедямъ, ноторымъ подчи ки было все человъчество до-христівнского міра, земиымъ нихівив. Въ самомъ христівнствів нетольно для несовершеншть членовъ его, но и для. всёхъ еще не потеряли всего воего воспитательнаго значенія древнія постановленія; не ковися ниже вкуси (Кол. 2, 21) и не прекращается потребность. волюдать дии, масяцы и времена (Гал. 4, 10), хотя отномене христіанина къ стихіямъ изманяется совершенно; когда вы, будучи свободнымъ Господа (1 Кор. 7, 22), ставить себя в подчинение имъ, то дваесть это не въ склу ихъ власти посподства надъ нимъ, а ради Господа (1 Цет. 2, 13) Иснушен, которому дана всяна власть на небеси и на земли (Мат. 🕬, 18), двлаетъ это для достиженія большаго и большаго думинаго совершенства, потому что мы, хотя и привваны въ нободу отъ порабощенія стихіямъ, и получили ее, но еще не **Риши въ свободу славы чадъ Божінх**ъ (Рин. 8, 20), которол йээв амеінаву со втобме, отомын нашего, вмъсть съ чаяніемъ всей вари, и еще не достигли въ мъру полнаго возраста Христова <sup>[Бо. 4</sup>, 13). Св. апостолъ Павелъ, этотъ великій ревнятель и чаговъстникъ христіанской свободы, такъ говорить о пользорани этого свободого: есе мин позволительно, но не все полезно, не все назидаеть (1 Кор. 10, 23); все мнъ позволительно, но ни-🖦 не должно обладать мною (6, 12), подвергать порабощенію. Пательно оберегая дуковную спободу самъ, онъ заповъдуеть венив принко держеться той свободы, которую дароваль намъ <sup>Посио</sup>дь Інсусъ Хриотосъ, и предостерегаеть оть онасности нова подрергаться перабощению стихіямъ міра.

А опасность новаго порабощенія, всегда большаго, нежели Фенде, существуєть и для просетименных познаніємъ истины, пуснеших дара небеснало, благало глагала Божія и силы будущаго мла (Евр. 6, 5); она грозиве для нихъ нежели для твхъ, которые прешли встр школу древняго стихійнаго образованія и, ка залось, уже достигали носледнихъ пределовъ навначеннаго да него срока. Тъ, по крайней мъръ, еще не были просвъщем истиною, котя касались ея, возвышаясь до поинтія о Вогв ед номъчи о Его безконечныхъ совершенствахъ, и ощущали нуку въ высшемъ небесномъ даръ, благомъ глаголь Божіемъ. Н сививавъ Творца съ тварію, приравнявъ Единаго въ сущност міра, распрывающейся въ разнообразіи его явленій, не слышал иныхъ глаголовъ, промъ ласкающаго чувственность въщай міровыхъ стихій, или, довольствуясь однимъ этимъ въщанісив отрицали самую возможность живаго непосредственнаго глагоя Божія къ человъку. Накоторые изъ нихъ какъ будто желя внусить и силы будущаго въка, когда искажи полнаго освоб жденія оть тяготы и вевхъ золь порабощенія земнымъ стихіям но не могли найти никакого другаго искупительнаго средств кромъ погруженія въ чуждую воякой жизни и силы бездку, я ноторой навсегда прекращается жизнь человака, самое бый его. Съ трудомъ можно угадать въ этомъ мертвищемъ учем слабое мерцаніе живой и сватлой истины Божіей: такъ она п давлена неправдою языческихъ мудрованій. Дівствительно, толь смерть избавляеть челована отъ всей тяготы рабства, котороя онъ сталъ повиненъ вслъдствіе гръха, но смерть Сына Болі Господа Інсуса Христа, который есть образь Бога невидими рожденный прежде всякой твари, принявтій образь раба, че въка, первенець изъ мертвыхъ (Кол. 2, 15. 15. Филип. 2, 7); в ств съ Нимъ и мы, върующе въ Него, умерми, говорить а стояъ, для стихій міра (Кол. 2, 20), ногда погреблись ст Н крещением во смерть (Рим. 6, 4); но умерия не для уничтоже и прекращенія бытія, но дабы, како Христось воскресь изо ме твыхъ, такъ и мы начали ходить въ обновленной жизни. Спер Его положила конецъ ветхой жизни человъчества, воскресе Его было началомъ новой жизни, новаго періода, періода духо ной зраности, свободы и всякаго совершенетва. Въ изобран ніи, которое начерталь Апостоль, предъ нами стоять не да малое, подвижетное свениъ руководителямъ, но возмужавши првикій сильми юноша, облеченный во всеоружів Божів (Ев. 13): чресла его препоясаны истиною — всякою премудростію 1 всякимъ познаніемъ, онъ облеченъ въ броню праведности,

виъ шлемъ — одушевляющая его твердая надежда спасенія, въракъ его прить върм и менъ дуковный — слово Божіе. Облеміс въ вонновіс досивки всегда знаненовало окончаніє срока вританія и вступленіє въ права свободы и самостоятельности фыло ихъ символомъ. Этотъ вониъ, изображенный Апостоломъ, риготовленъ только къ тому, чтобы благовъствовать миръ, въ его во всякое времи устремлень къ Богу, небесному Отну. в навожъ общения съ Духомь Божимь. Духомъ усыновления виего Богу, поторый пославы Его въ сердца наши (Рим. 8, 15. м. 4, 6). Въ этомъ всеоружия Бежиемъ онъ вовможеть все водолеть и устоять въ свободе, которую дароваль Свободи-🖚 душъ, Господь Інсусъ Христосъ. Такой образецъ духовной **р**тельности представляеть намъ Апостоль, предостерегая отъ рености новаго порабощенія стихіямъ міра! Неужели и для эго воина Божія существуеть опасность порабощенія? Не ществуеть, ссии онь постоянно бодретвуеть на стражь спавія, или, какъ говорить другой апостоль, блюдеть себя, и нивое зло, никакое искушение не прикасается ему (1 Іоан. 5. **A** Существуеть опасность и для него, если онъ отложить воружіе Божіе, хотя одно изъ оружій, въру, слово Божіе, врду, ослабветь въ надеждв спасенія, или перестанеть бодрвовать во всеоружін: его тотчась настигнеть день мото, въ ворый онь не въ состоянія будеть противостоять порабощев. Великинъ, неодолимымъ искушениемъ для него станетъ тогда, рбенио въ настоящее время, обладание тами неисчислиными вовищами знанія, которыя составляють неотьемлемое достояв и славу христіанской образованности, даже одно соверцаніе ве славы, и то видимое господство человъка надъ стихіями ь, которымь отинчается наше время оть всехь предшествункъ временъ, не говоримъ о временакъ древиято порабопія стихівиъ. Восхитительно для ума, для духа человіческаго рерценіе міра въ его цъкомъ и частяхъ, подъ руководствомъ наго познанія его стихій, порядковъ и силь, ободряєть умь, от стиль отнавараться у вольшему изследованію таннъ его вія и жизни. Но восхищеніе не превращается въ обольщеніе вько тогда, когда мы созерцаемъ міръ, какъ твореніе Божіе, да, углубляясь въ тайны бытія, приходимъ въ повнанію глуны богатства премудрости и впдпнія Божія въ устроеніи ра, а чрезъ то становимся болье и болье способными ура-

зумъвать тайну Божію, сокровенную от выхова и родова (Ког 1. 26), тайну нашего искупленія и дуковной своболы. Следости и вождельния для человька мысль о господствы надъ міромъ его стихіями. Но чтобы господствовать надъ ними, надобио пре жде быть свободнымъ отъ всякихъ узъ порабощенія имъ; есі и древнее порабощение стихиямъ, егда бъхомо млади, могло, п устроенію Божію, подготовдять и воспитывать чедовічество в духовной свободь, то не скорье ин, не успышные ин господств надъ ними, хотя бы только вижшнее и видимое, должно вест человъка къ полному торжеству духа его надъ всемъ тварным и плотекимъ, въ живомъ общеніи съ Дукомъ Христовымъ? В ваше; вы же Христовы (1 Кор. 3, 22-23), такъ ратаеть Ан столь вопрось о господстве человена недь міромъ, его стихівн надъ всвиъ, что есть и будеть въ мірв. Но искусительны мечт и обманчивы ожиданія найти какой-либо иной новый путь в свободъ и господству, кромъ единаго новаго и живаго нути ц суса Христа (Евр. 10, 19), и становаться подъ знамя наког либо другаго имени, вромъ Его имени: инсть бо инсто име подъ небесемь данного въ человъщьхь, о немже подобаеть спасти намь (Двян. 4, 12). Но возмечтавшій о иныхъ путяхъ не усм триваеть, что ничего новаго не содержать въ себъ тъ мним научныя ученія и возврвнія, распространенныя нынв, въ кот рыхъ только повториются мудрованія древняго язычества, н мъненныя, примънительно въ большимъ въ сравнени съ древни временами, познаніямъ стихій, но безъ техъ слабыхъ мерцан истины, подавленной неправдою, которыя тамъ не межье у зывають на глубокую потребность въ ней человеческого у и сердца. Возвращаться къ этимъ мудрованіямъ не значить возвращаться нъ древней тьмв и вновь подвергаться игу ра ства, еще большаго и худшаго, нежели древнее.

Облечемся убо во оружіе свита (Рим. 13, 12), пріймемь во оружіе Божів, а паче всего воспріимемь щить виры, въ немо з возможемь вся стрилы пукавых в искупівній разжевиныя угасив (Ев. 6, 16) и устоять въ свободи, которую дароваль намь Xp стось (Гал. 5, 1). Аминь.

Протојерей В. Добротворскій.

Харьковъ.

### ПИСЬМА

# ТЪ ПОЧИВШЕМУ ВЪ 6036 ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШЕМУ МАКАРІЮ МИТРОПОЛИТУ МОСКОВСКОМУ\*.

Арсенія, архіепископа варшавскаго.

Преосвященный шій владыко, Возлюбленный архипастырь!

авно я сбирался писать къ вашему преосвященству и пров васъ о покровительствъ для моего племянника, протојерея сквина, но разные недосуги тому воспрепятотвовали; а тев, вмъсто просьбы, приходится мив, принести вамъ, возлюный архипастырь, мою чувствительнъйшую благодарность ваше милостивое къ нему вниманіе и просить только развъ родолженіи онаго. Надъюсь, что онъ постарается и спосоъ будетъ заслужить ваши милости.

Оть души радуюсь, что тамбовская епархія—мнѣ и нынѣ недая, досталась въ ваши добрыя и мудрыя руки, хотя вамъ до бы, кажется, дано быть что-нибудь и повыше, не скажу лучше, потому что тамбовская епархія одна изъ лучшихъ. , да это придеть къ вамъ въ свое время и своимъ чередомъ. стоянства и заслуги ваши россійсной церкам навъстны: те-

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Си. январ., нолбр. и декабр. кн. «Прав. Обозр.» за 1888 г.

перешняя отдаленность ваша отъ Питера нисколько не зате нить и не уменьшить ихъ. Кръпитесь духомъ и подвизайте съ силою, какъ начали и Господь благопосившить вамъ.

Поручая себя съ паствою святительскимъ молитвамъ, съ д певнымъ почтеніемъ и братскою любовію имъю честь быть

Вашего преосвященства покорнівшими слугою Арсеній, архіспискоги варшавскій.

1858 года февраля 25. Варшава.

Высокопреосвященнъйшій владыко, Милостивый архипастырь!

За новый, столь же зрвлый, какъ и прежніе, плодъ литер турныхъ трудовъ вашихъ, доставленный мив братомъ ваших почтеннымъ о. Александромъ, приношу вашему высокопреосв щенству мою искреннюю благодарность и вмъстъ извъщаю вас что я по сей же почтъ поручилъ кіевскимъ редакціямъ духо ныхъ журналовъ опубликовать о немъ по епархіи, съ приги шеніемъ желающихъ на выписку, а вы конечно не замедли объявить публикъ о цъпъ онаго. Много вы трудитесь на польсв. православныя церкви: да подкръпитъ васъ Господь своє благодатію и да воздасть вамъ по своему благоутробію.

Поручая себя вашимъ святымъ молитвамъ съ истиннымъ и чтеніемъ и братскою о Господъ любовію имъю честь быть

Вашего высокопреосвященства Милостиваго архипастыря покорнейшимъ слугою Арсеній, митрополить кіевскій.

27 февраля, 1864 года.

2. Іосифа, митрополита литовскаго и виденскаго.

Ваше преосвященство, Милостивый архипастырь!

Прошу ваше преосвященство принять отъ меня девять Слов при семъ прилагаемыхъ, не накъ литературное произведени но накъ добрую въсть о восиресшемъ и утвердившемся уж

мією милостію, въ литовскомъ прав древнемъ православіи. угой экземпляръ этихъ Словъ прошу передать въ библіотеку летербургской духовной академіи. Я душевно желаль бы, чтобы в края Руси православной сроднились съ нововозстановлемю литовскою паствою, и чтобы паства сіл замималь не одно вко мъсто по списку православныхъ епархій, но была съ лю православною церковью въ тъсмъйшемъ духовномъ и мовенномъ общеніи.

Поручая себя молитвамъ вашимъ и братской любви, имъю эть быть съ совершеннымъ почтеніемъ и преданностію

Вашего преосвященства сослужитель о Господв Іоспфъ, митрополить литовскій и вилеменій.

29 априля, 1852 г. Вильно.

Иліодора, архіопископа курскаго.

Преосвященнъй шій владыко, Возлюбленный о Господъ брать!

ратолюбно привътствую ваше преосвященство съ Богодаанною вамъ доброю паствою и отъ всея души молю Госв, да Онъ—всеблагій и всемогущій силою благодати Своея у укръпляеть силы ваши, душевныя и тълесныя, на новомъ ришь духовнаго дъланія во благо св. церкви и отечества. ого труда предлежить вамъ, — особенно на первый разъ: но в вамъ поможеть и послеть много помощи и утъшенія. ятя священника Солнцева 1) позабочусь пристроить къ мъсту, в скоро откроется возможность. Самъ же онъ — Солнцевъ, шенъ царскою наградою—камилавкою.

Солимею Александръ Петровичъ — старшій зять преосвященнаго Макарія, вий священническое місто отца его, который умерь оставивь вдову съ 6 ми. Онь помогаль вдові вь воспитаніи сироть и устройству ихъ при содійни преосвященнаго Иліодора, о чемь съ благодарностію вспоминаль преосвящий Макарій, но еще боліе быль ціним посліднимь за то, что подъ его воромь была выстроена преосвященнымь Макаріемь каменная церковь на бі его родителей.—Какая трогательная, общая съ народомъ, нашихъ высшихъ рховь—въ родномъ селів построить каменную церковь или благоукрасить сутвующій храмь!

Мы теперь въ Вългородъ. Я произвель по семинаріи исп таніе и выпускъ первый по нормальнымъ штатамъ. 23 отщ виться намъренъ для обозрънія вападной части епаркіи и бы въ пустыняхъ Соороніевой и Глинской. У васъ знаменитая об тель—Саровская. Думаю, что не замедляте познавомиться нею ближе и ближе.

Преосвященный херсонскій должень прівхать въ Одессу; у насъ не быль. Видно,—чрезъ Орель и Кіевъ избраль пу Много перемвнъ по ісрархів. Воть и нижегородскій уволень покой... А вы живите и служите долго, — долго и къ намъ прежнему будте благосерды. Съ искреннею любовію о Госпо и глубокимъ уваженісиъ къ вамъ имъю честь быть

Вашего преосвященства возлюбленнаго о Господъ брата Покорнъйшій слуга и смолитвенникъ Иліодоръ, архіепископъ курскій.

Іюля 22, 1857 года. Бългородъ.

#### 4. Димитрія, архіепископа херсонскаго.

Преосвященнъй шій владыко, Милостивъй шій архипастырь!

Податель сего священникъ Воскресенскій просить моего : датайства предъ вашимъ преосвященствомъ объ опредъле его на какое-нибудь мъсто. Привыкши жить всегда въ гори не живши никогда въ деревнъ, онъ пуще всего боится дерев Если сыщется какое-нибудь мъстечко въ городахъ вашей еп кін, прошу покорнъйше примъстить его, тъмъ болъе, что с займетъ мъсто не надолго. Василій Ивановичъ Кутневичъ 2) о щалъ ему дать мъсто въ полку, какъ скоро откроется вакан но для этого нужно состоять гдъ-либо при епархіальномъ мъс откуда онъ и долженъ прислать ему прошеніе.

Поздравляю васъ съ новосельемъ — прекраснымъ; такъ, крайней мъръ, отзывался о харьковской епархіи покойный посвященный Иннокентій, который любилъ Харьковъ болъе всі



Покойный —главный священникъ арміи и флота.

родовъ, въ канихъ привелось ему служить. Не внаю самъ, кой рокъ или судьба затащила меня въ Питеръ. Живу здъсь оло мъсяца, а не видалъ еще и не знаю, чънъ бы мегъ поинться съ вами какъ невостію. Присутствіе въ Святвишемъ модъ теперь бываеть телько разъ въ недълю, и дълъ сколькобудь важныхъ не встръчалось. Смоленская каседра еще не ивщена; нажется, туда перемъстятъ прессвищеннаго полтаваго, а его мъсто займетъ кто-либо изъ викаріевъ. Что встрътся достойное вниманія вашего, постараюсь сообщать вашему есосвященству.

Съ душевнымъ почтеніемъ и искреннею любовію всегда быль буду

> Вашего преосвященства покоривания слугою Димитрій, епископъ херсонскій.

С.-Петербургъ. 13 іюля, 1859 года.

Высокопреосвященнъйшій владыко, Милостивъйшій архипастырь!

Блаженнъйшій патріаркъ антіохійскій Іеровей, препровождая Россію одного изъ священьослужителей своикъ, о. Іакова для рошенія помощи своей церкви, просиль меня какъ самому зать ему содъйствіе въ его дълв, такъ и ходатайствовать о ть же предъ другими іерархами русскими, въ пособіи котокъ онъ будетъ имёть нужду. Теперь онъ отправляется въскву. Покорнъйше прошу оказать ему ваше содъйствіе доться до Бълокаменной. Онъ прибыль одинъ, не зная никавизыка, кромъ арабскаго и греческаго; можете представить, каномъ онъ затруднятельномъ положеніи. До Харькова его токакъ проводимъ; а отъ Харькова помогите ему отправиться ве до Москвы.

Не внаю, кончиди ль вы непріятное порученіе Свят. Синода промаводстві слідствія въ Екатеринославів, и каковъ его буть исходъ. Не нивю даже точнаго понятія о предметі его, а ковъ---одинь другаго хуже — не оберешься. Крайне жалівю, о въ наши времена возникають подобныя діла: но вірно ка есть пріити и соблавнамь и искушеніямь!

Не энаю, канъ идеть у васъ двло объ обевпечении духове ства: у насъ оно не движется почти за невозможностию из бръсти въ тому средствъ. Ръшились возложить все упования вемство и на земскія учрежденія: темерь только подготовляем матеріалъ повъркою на мъстахъ, чрезъ предводителей, бласчинныхъ и хозяевъ, требованій, заявленныхъ причтами.

Съ искреннимъ почтеніемъ и неизмънною любовію и преда ностію всегда быль и буду

Вашего высокопреосвященства покорнайшимъ слугою Димитрій, архіспископъ херсонскій.

Одесса. 7 ноября, 1864 года.

#### 5. Гурія, епископа таврическаго.

Ваше высокопреосвященство, Милостивый архипастырь и отель!

Приношу вамъ мою сердечную благодарность за вниманіе, з любовь, какими вы удостоили мою худость.

Путь мой отъ Харькова, а еще болье отъ Екатериносия почти до Симферополя быль очень хорошъ. Сивгу почти видаль. Грунть быль твердый, мералый, такъ что я могь вха (и вхаль) по 200 слишкомъ версть въ сутки. Морозъ быль п стоянно отъ 10-15 градусовъ. Черезъ Дивиръ, подъ Берися вомъ, провожали такъ-называемые лоцмана. Въроятно, на проность льда не надъялись. Еслибъ не задержил на станціяхъ, я могь бы прибыть въ Симферополь на четвертый день. Но в величайшему моему изумленію на многихъ станціяхъ отказыв лись давать лошадей (будто бы) по недостатку. На одной станц жидокъ даже не счелъ нужнымъ и притворяться, прямо объявил что лошади у него всв дома, но что онъ не дасть: "погодите Сколько ни уговаривали его быть поласковие, на все бы одинъ отвътъ: "погодите!" Сначала это забавляло, - а потов стало досадно, и такъ какъ дъло было вечеромъ, въ корчив, к торая одна среди степи, -- то становилось и не совствить дови Господь знаеть, что у этого жида на умъ и до которыхъ пор онъ благоволить держать насъ на станціи. Къ счастію, час вревъ тои Господь послядъ на станцію чиновиша дочтоваго моиства. Онъ ужъ какими-то доводами убъдиль мудренаго поmedermaters. Morete boodpasett, or kerole paroctio har outaин станціонный домъ! Остальную дорогу провхали, слана Богу! юрошо. Но не обощнось и туть безь сюрприза. Постынюю вышю нь Овифероволю мы вхади въ полночь, въ отрашную про съ сивгомъ, морозомъ, которые сдвивли бы честь и Ками. Эти 19<sup>1</sup>/<sub>2</sub> версть сдважи въ три часа; ужъ гдв меня воми-одинъ Господь знаетъ. Когда разсвътало, я быль пріятно вумиенъ рядомъ красивыхъ санокъ, въ которыхъ катались гувоще. Былъ вторникъ первой недвли, а передъ глазами двимась вереница санокъ, какъ будто на масляницъ въ Казани и другомъ городъ въ средней полосъ Россіи. Дъло объяснивы тамъ, что снагу Господь посылаеть симферопольцамъ че-№ 10—12 лътъ однажды, для каковыхъ торжественныхъ слуревъ и санки имъются. Какъ же утерпъть, не употребить ихъ P TRIO?

Въ среду я служилъ въ соборъ, принималъ разные чины гома, знакомился съ ними. А затъмъ надо было поплатиться за 1000 поспъшную взду и неизбъжный при этомъ недосмотръ за 1000. Начался вашель, боль въ груди, глаза перестави смотъ. И перемогался и лъчился—ничто не беретъ. Мит совъван потерпъть, говорили, что это всегда бываеть съ неостовными, но что большею частно это проходить благонолучно. ншлось довольствоваться этимъ утъщенаемъ. Теперь, слава ту! все хорошо. И погода стала горвадо теплъе, и мит можно гулть въ саду.

Положеніемъ овоимъ я очень доволенъ. Дъла есть и подъ ву людей немного, но въ числе ихъ найдется три, четыре мовъка, съ которыми можно побеседовать. Есть и дъловые мя, юристы, съ которыми можно въ запутанныхъ случаяхъ мовътоваться. Только въ духовныхъ здъсь страшный недовотовъ. Почиталъ я клировыя въдомости: священникъ — исклюмый ученикъ д. училища, или отставной унтеръ-офицеръ, вывшій волостной писарь. И это почти на каждой страницъ. Вичившій курсъ семинаріи втораго разряда — здъсь считается вышимъ свътиломъ. Съ академическимъ образованіемъ я навталь только пять человъть во всей епархіи. Магистра ни

одноро! Мудремо ли после атого, что расколь всехъ родовъ

Помодитесь ав насъ, владыво сватый! Хочу просить семинорів не не увърень въ успъхв своей просьбы. А она адвсь вращ необходимв.

Съ соверщеннымъ почтенівиъ и дуклевною предвиностію ими честь быть

Ващего высокопреосвищенства покорнъйшимъ слугою Гурій еп. Таврическій.

9 марта, 1868 г. — Симфероноль.

PS. Преосвященному викарію вашему, достойнъйщему о. Гер ману благоволите предъявить мой братскій привъть и поклов

#### 6. Священника Іосифа Васильева.

Ваше преосвященство, Милостивъйшій архипастырь и отець!

Не вините меня за долгое молчаніе, мев хотвлось хращ его до техъ поръ, пова я могь бы свазать вамъ что-неб опредвленное и окончательное объ изданіи вашего труда / оранцувскомъ языкъ. Посланные миою для три тому назадъ ( нурьеромъ посольства два печатныхъ листа "введенія въ бо словіе" могуть служить доназательствомъ, что дело началось я въ добавокъ честь имъю дополнить, что оно темерь скоро и не замедлить оксичиться. Листы, отправленные ищ въ вашему преосвященству, суть корректурные, слад. съ 4 которыми ошибками и на сфроватой бумагь; при окончател номъ же печатаніи все будеть сдівдано исправно и Поворивище прошу ваше преосвященство обратить на предисловіе, въ которомъ я вратко изложиль побужденіе, цвдь перевода и сказаль насколько словъ объ авторъ. нужно ди чего прибавить или убавить, или изменить? Поправ перевода есть дело больщаго труда; ибо онъ былъ сделанъ ( большими недостатками, такъ что французы многаго сов щенно не понимали. Для ясности я перемъняль часто слог перестановку предложеній, а главное — оділать боліве праткіе періоды. Еще я счель необходимымь, по совіту здішнихь ученыхь, опустить отмітку доказательствь буквами, исключая главных разділеній. Переводь въ нашихь желаніяхь и надеждахъ преднавначается не только для тіснаго круга ученыхь, но и вообще для читающей публики; а сія послідння имість большое предубіжденіе противъ отмітокь цыфрами и буквами. Изложеніе истинь сділано вами такъ твердо и ясно, что способный сколько-нибудь понимать уразуміть и отдільныя истины ихъ взаимную связь.

Іступты, которые теперь въ чести и силъ во Франціи, уже знають о скоромъ появленіи въ западный свъть православнаго труда, и бевъсомнънія, уже изощряють свои умы и перья къ сяльному нападенію, или лучше къ оборонъ. Я болъе радуюсь въ ожиданіи ихъ нападокъ, нежели ихъ молчанія; ибо они вофужаются иногда и симъ послъднимъ, дабы не дать извъстности труду. Можеть быть ваше произведеніе попадеть въ римскій index; это будеть побужденіемъ ко всеобщему чтенію!

На возраженія и критику мы можемъ помістить отвіть; я вадыюсь на добросовістность одного журнала "La Presse Religieuse", что онъ не откажеть помістить краткій отчеть о ввенній въ православное богословіе. Редакторъ этого періодическаго изданія Г. аббать Мишонъ (L'abbé Michon) уміренъ и ве враждебенъ православію. Даже боліс; онъ неубоялся принять сторону православныхъ въ рішеній вопроса о святыхъ містахъ. По сему случаю онъ высказаль мысль о соединеній церквей и вспоминаеть объ ней иногда въ своемъ журналь. Средствомъ ть этому соединенію онъ поставляеть вселенскій соборъ, средство мирное, религіозное, но не первое и не легкое!

Духовенство французское, благодаря повровительству Людовиа Наполеона, пріобратаеть большую силу. Воспитаніе юношества почти исключительно отдано ему на руки. Но народъеще не имаеть къ нему полнаго доварія, хотя говоря вообще, заматно направленіе религіозное.

Інтературных в новостей во Франціи немного, пробавляются пока старымъ, именно перепечатывають сумму Оомы Аквинат-чаго. Одинъ изъ заочныхъ усердныхъ почитателей вашего преосвященства—графъ де Лафитъ де Пельпоръ, помогая мнъ

въ поправит перевода, высказать остроумную и въроятную мысть: "вы увидите, что іслуиты будуть бранить богословіе преосвященнаго Макарія, даже запретять его читать, а сами изподтицию будуть имъ пользоваться въ преподаваніи своихъ уроковъ": Въ самомъ дата у нихъ по этой части большая бадность. Теперь вст обратились къ составленію первоначальных учебниковъ и христоматій; ревностные не по разуму думали было изгнать изъ преподаванія датинскихъ классиковъ. Какъ это хорошо для латинской объдни!...

Недавно явилась довольно замвчательная книга: "Du Protestantisme et de toutes les hérésies dans leur rapport avec le socialisme par M-r Auguste Nicolas". Это оплосооско-статистико-полемическое сочинене въ довольно умъренномъ духъ.

Съ истиннымъ почтеніемъ и совершенною преданностію честь имъю испрацивать архипастырскаго благословенія вашего, и всегда быть

Вашего преосвященства, милостивъйшаго архинастиря, покоривйшимъ слугою и послущникомъ священникъ Іосифъ Васильевъ.

Парижь. 26 окт. (7 ноябр.), 1852 г. 12, rue N-ve de Berry Paris.

PS. Не эамедлю выслать еще листа три отпечатанныхъ.

Ваше преосвященство, Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

Приношу мою искреннюю благодарность за отечески-благосклонное письмо вашего преосвященства. Въ цемъ я увидълъ и продолжающееся благоволеніе моего незабвеннаго наставника, и облобызаль начертавшую оное руку добраго пастыря отечественной церкви. Благодарный памятью и сердцемъ постараюсь, по силамъ, доказать мою признательность содвйствіемъ къ успъшному окончанію вашего главнаго труда на французскомъ языкъ. Большая его половина уже напечатана, именно до ученія о церкви. Дело могло бы идти скорве, еслибы типографщикъ и его работники были исправите. Теперь посылаю только три корректурныхъ листа; посольство отказывается взять болье тяжелый пакеть: потому что должно вручить его ве нашему курьеру, а отослать въ депешахъ французскиго посольства. Надвось на снорое представление болье удобнаго случая дъ отсыви остальныхъ печатныхъ листовъ. Къ сожальнию кизъ прислаль мий не всв листы втораго издания дли исправленъ по оному послъдующаго перевода: прощу его ввять на себя трудъ прислать но мив остальное. Предисловие я восполнилъ по указанию вашего преосвященства; и зарание чувствоваль недостатокъ, и самъ хотълъ прибавить, между прочимъ, вашу замилю: это совершенно необходимо. Я думаю ослушаться князя и напечатать, вмысто двухъ тысячъ экземиляровъ, только одну тысячу. Мив совътующь лучше сдълать второе издание, въ которое взойдутъ накоторыя исправления; а между тымъ и самая книга пріобратеть отъ сего больше важности.

Я слышаль стороною, что ісзунты готовять какую-то огромную книгу противъ нашей церкви. Пусть испытають свои перья! Промыслъ Божій устрояеть такъ, что самъ собою явится и отвыть этимъ богословамъ; ибо православное богословіе вашего преосвященства есть ответь всемь врагамь и клеветникау св. церкви нашей. Впрочемъ теперь самъ орденъ іезуитскій ставленъ въ затруднение появлениемъ въ свътъ одного за тельнаго труда, разумъю внигу г. Тейнера (Theiner) о Б ть XIV. Извъстно, что этотъ папа уничтожиль орденъ i и быль ими до сихъ поръ совершенно оклеветанъ. тели, даже благонамъренные, были въ заблужденіи, Климента XIV игрушкою политики, а іезуитовъ-н инною жертвою враговъ ихъ. Г. Тейнеръ, настоятель общива св. шпа Нерійскаго въ Римъ, взякь себъ задачет оправдать первосвященника и, на основани документовъ Вликана, доказать, что папа дъйствоваль съ совершенною съ водою, и что орденъ Игнатія Лойолы заслужиль гнёвь его неристіанскою казуистиюю, происками, соблазнами ко вреду ценви. Молчаніе редигіозныхъ журналовъ, приверженныхъ іезултамъ, доказываетъ, что нига Тейнера произвела на нихъ тятелое впечатлъніе. Дъло не обойдется безъ сильныхъ и интерисныхъ споровъ.

Въ Парижъ есть всего: даже я напелъ изданную въ этомъ году Церковную исторію на русскить языкъ. Книга напечатана въ Вънъ г. Балудинскимъ, исповъдающимъ, какъ видно, уніат-

скую възу. Языкъ — что-то среднее между русскимъ и сербскимъ. Не сътра на общія заблужденія папизма, авторъ довольно безпри грастень въ описаніи слабыхъ сторонъ западной церкви.

Сердечно привътствую васъ, преосвященнъйшій владыко, съ новымъ годомъ и выражаю мои чувства благодарности и благожеланій, испращивая вашего архипастырскаго благословенія, честь имаю быть

Вашего преосвященства, милостивайщаго архипастыря, покорнайшима слугою и нажайшима послушникома священника Іосифа Васильева.

Нарижъ.

. 19 (31 ger.): 1862 r.

PS. Съ первымъ нашимъ курьеромъ возьму смелость прекставить вашему преосвященству исправленный мною по рукописи г. Стурдзы и напечатенный православный молитвословно французскомъ переводъ. Адресъ мой:

Au Révérend père Wassilieff
Aumonier de l'Ambassade Russe à Paris

(2, rue neuve de Berry.

## О КНИГЪ ДЛЯ ДЪТЕЙ РУССКАГО НАРОДА.

«Доброе Слово». Годы J, II и III. Книга для класснаго и внавласснаго чтенія, приманенная къ потребностямъ народныхъ школъ сельскихъ и городскихъ (земскихъ, жинистерства народнато просващенія съ трехлатнимъ курсомъ и церковновриходскихъ) и духовныхъ училищъ. Составилъ Г. М. Дъяченко, свищенникъ-законоучитель реальнаго Михайловскаго училища нъ Москвъ.

Взгиндъ на воспитаніе, которымъ руководился авторъ Добраго Слова при составлении своей книги, виденъ изъ следующихъ стовъ его объясинтельной записки къ Доброму Слову: "Наша винга для чтенія, говорится здась, обнимаеть вса главиващія отношения человыка нь Богу, ближнему, семью, отечеству, саному себъ, окружающей его природъ, загробному міру и т. п. отношенія. Цвяь ся-развить въ ребенкв въ возножной для него степени способность мышленія и пониманія главивищихъ человъческихъ отношеній и явленій природы, - развить и прояснить въ немъ чувство религозное, нравственное и патріотическое, эстетическое, -- поставить его въ правильныя отношенія въ семью, школь, товарищамъ, ученио и преподавателямъ, - пробудить въ немъ чувство состраданія въ животнымъ, - возбудить въ немъ побовь и благогование въ церкви и святымъ, — показать примъры благочестивой жизни, высокія христіанскія добродътели, а равно и примъры гитва Божія, которому подвергались люди нечестивые и нераскаянные, - возбудить и украпить въ немъ страхъ Божій - начало всякой премудрости, - напомнить ему о существованіи другой-высшей, загробной жизни, блаженной для

праведныхъ и мучительной для грфшныхъ и нераскаянных людей, — пробудить и осмыслить его чувство любви къ своещ отечеству, Царю, Державному Вождю и Отцу русскаго народ изобразить воинскія добродетели, искони присущія христолюби вому россійскому воинству, -- обратить его вниманіе на изучені благородивишихъ проявленій человъческаго характера, -- осмы слить его свъдънія о той средъ, къ которой онъ принадлежит по своему рожденію, -- научить ребенка чрезъ доступную его па ниманію и интересную внигу для чтенія совнательно относить вобоще во всявому чтенью, — дать ему упенне толконю чита книги, т.-е. следить за ходомъ мыслей автора, — поставить е въ возможность пересказать прочитанное, подражать ему ы письменномъ словъ, обогатить его запасомъ новыхъ понятій словъ, пробудить въ немъ любовь къ чтенію, къ наслаждені прекраснымъ, какое сказалось въ словъ великихъ писател и поэтовъ, -- наконецъ сообщеніемь главнъйшихъ свъдъній Бога, человака въ его настоящемъ и прошедшемъ, о природ и ея явленіяхъ пробудить и развить въ ученикъ жажду 🛊 знанію, стремленіе въ просвъщенію въ духь Христовой церкв (стр. 10, 11). Для того, чтобъ задуманияя авторомъ внива д чтенія могла вполна соотв'ятствовать изложенной выше шир кой воспитательной програмыв, могла дать средства въ полно и всестороннему осуществленію си, онь раздвинь все сою жаніе своей книги на 22 отдыла, изъ коихъ каждый заключает въ себъ статън, пронивнутыя одной какою-нибудь объединяюще ихъ идеей и направленныя въ достижению той или другой час ной пъли воспитанія. Отдалы эти носять следующія заглаві семья, школа, дъти, природа и ся явленія, животныя, наши бли нія, Богг, церковь, изг исторіи христіанской церкви, примыч благочестивой жизни людей, примъры наказанія Божів, которы постигаеть модей грышныхь, - загробная жизнь человыха, святы мъста, родина и Дарь, изъ крестьянскаго быта, изъ воения быта, изъ жизни великихъ людей, человькъ, душеполезныя размы шленія и наставленія, матеріаль для первоначальнаго упражнені въ славянскомъ чтени, статьи для письменныхъ работь по руч скому языку, подготовительныя письменныя упражненія по рус скому языку и темы для письменных работь во связи со книши для чтенія.

вінатичнов уманає од адвиляє йіннодогоодони и йыныкварП в автору Добраго Слова возможность жабывать твев сущевенных недостояновь, которые въ божищей или меньшей морв иргны полли во встка книгаха для парвоначального индового внія, считавщихся однаножъдо окух поръ образцовыми в бывить необходиною принадлежностью шиольных библіововы. Мы рупъемъ здвоь иниги, составленныя Ушинецииъ, Воделегомь, барономъ Корфомъ, Паульсономъ : и др.; и пкочорыя жеъ -оіцци ли мнатаропер. моргаропер. Депочатаны въ миліовъ экземиняровъ и доставный овонию ввторамъ грамкую изиность въ педагогическомъ мірт и въ добавовь въ мейвительные барынии, Первымъ и существеннымъ мелоктелнемъ ит произведеній служить то, что вт нихъ цочти совсить пыть мей, способных в содъйствовачь редигозно-правственному разно дътей. Въ изноторыхъ изъ нихъ (въ кингахъ Водовозова, рона Короа) эта, сторона воспитанія совозив инпорираваца, пругиха, не (пнигахъ Ушиневаго, Паульсова) на пое обра-🗠 очень недостаточное винианіе. Причина втей невнималель ин въ наживащей сторонв воспитанія ваключается въ томь, вавторы втихъ кингъ находились подъ наівнісмъ подалогіи, котоэт. Горбовъ называеть инисциом и подъ поторою "разумнются мообразныя педагогическія направленія, представляєныя машве знаменитыми намециими недогогами----Дитиисомъ, Дистервиъ, Гербертомъ и др. Отличительнымъ ен признавомъ должно вать своего рода раціоналнамъ, т.-е. отремленіе воспитывать виущественно помощью развития ума, коношью обученія. менть религозный и даже художественный, вообще элементь итва во вских этихъ недагогическихъ школахъ, не емотря ихъ различие между собою, отсутствуеть "1). Изъ упомянуть представителей инменной педагогіи особенно нерасполов быль въ религіозному воспитанію дътей Дистервега. Онъ **б**оваль, чтобь никто не ваботился о благочестік и спасенік енка; "мы не хотимъ, говорить онъ,, чтобъ кто нибудь замися о нашемъ спасеніи и благочестін; мы требуемъ только, бъ не препятствовали нашему свободному развятию сообразио

<sup>)</sup> Народная школа и народная жизнь Горбова. «Московск. Въдом.», № 297,

съ глубочайшей потребностью нашей природы". Исходя изъ 1 вого начала Дистерветь и его последователи особенно вра дебио очносились въ вліннію цереви на воспитаніе дітей и во ставали противъ преподаванія дётямъ учёнія о христіанских д матахъ, находя, что такое преподавание противоръчить и при ципу общечеловъческого образованія и естественному хо развития силь ребенка и требованиямъ современнаго образ валія и пр. Но извъстно, что Дистервегь пользовался больши авторитетомъ въ средв нацихъ педагоговъ и его идеи имв значительное влінніе на ихъ двятельность. Намъ думается, ч сейчасъ упомянутымъ вліяніемъ въ значительной мітри об ясняется чисто умственный и грубо утилитарный жаракте кимгь Водовозова, барона Коров и др. Ихъ забота направле нсключительно въ развитію умственныхъ способностей дете кр сообщению жир возможно большаго количества сведен упражняющихъ главнымъ образомъ способность жышленія, они почти совсвиъ не обращають вниманія на религіозно-пра ственное воспитаніе детей. Въ книгахи Водовозова, Короз др. много говорится детямъ о предметахъ окружающей ихъ обст новки, сообщается много сведеній изъ естественной истор теографіи, физики, предлагаются описанія всвув странъ зешня шара и племень, ихъ населяющихъ, въ частности сообщают евъдвијя изъ географія и этнографія Россіи, свъдвијя о ва нъйшихъ въ ней промыслахъ, о важнъйшихъ событияхъ пзъ неторів и пр. Словомъ, эти книги служать не скуднымъ исто никомъ свъденій о видиномъ міре и о существахв, его вас ляющихъ; но они почти не дають никакихъ сведемій о мі высшемъ, дуковномъ: въ нъкоторыхъ изъ нихъ если и встр чаются подобныя сведенія, то они такъ кратки и ничтожны, ч какъ-бы исчезають въ массв сведений о міре видимомъ ( тавимъ принадлежатъ книги Ушинского); въ другихъ же (наг въ книга Водовозова), крома случайнаго упоминанія о Бог не сообщается почти никакихъ понятій о Высочайшемъ Суп ствъ и Его отношении къ міру видимому; эдъсь начего не 1 ворится детямъ, что Богъ сотвориль міръ и произицияеть немъ, какъ будто вселенная существуеть сама по себви тому дътямъ нъть ни мальйшей нужды знать о Богъ, объ отн шеніи Его къ міру и отношеніи человъка въ своему Творі из будто вся забота челована должна закиючесться въ тенъ, вобы изучить только этоть видимый мірь и устроиться въ неиь ить ножно лучию, какъ будто жизиь человъка какъ мачинается, и оканчивается на этой земль. Если въ винганъ последпо направленія игнорируется Выводайньсе Существо, если всь не сообщается о Неиъ даже самыхъ общихъ и первензмыныхъ понятій, то темъ болье вдесь неть и помину объ ступитель рода человъческаго, объ основанной имъ для снанія людей церкви и другихъ предметажь христівновой вівры тр. Вообще изъ книгъ Водововова, барона :Короа: дъти не руть почерпать нивакихъ свъдвий о религи, не найдутъ ни ной статьи, которая могла бы подвиствовать на развитые ихъ нигознаго чунства. Не менъе поразительна для внимательнаго пателя ништь Водовозова, Короа и пр. и другая странность по отсутствіе въ жихъ статей, сообщающихъ правижьное потіе о человъкъ. Несомивино, что Водовововъ, Кереъ и др. ши люди гуманные, ваботившіски о благь, усовершенствованіи облагорожении человъчества, но именно о преднетъ-то своямъ рость и попеченій, т.-е. о сямомъ челов'ять они и сообщають ртинъ врайне скудныя, одностороннія и даже неправильныя повтія. Во всехъ этихъ пнигахъ оказывается неоравненно больше шилыя неодушевленной природь, растеніямь, животнымь, чамь еловъку; здъсь преебладающее большинство статей трактуеть свойствахъ и жизни первыхъ, а о последнемъ, въ особенно-<sup>ти о</sup> духовной сторомъ его сущестка, о высокомъ его назнаени почти не говорится. Даже въ сравнительно лучшихъ изъ ить человънъ стоить, тонъ-сназать, на заднемъ планъ и удо-<sup>тонв</sup>ается меньшаго вниманія, чэмъ животныя. Если здась и робщаются свъдънія о человъвъ, то по преимуществу съ тъхъ поронъ, которыя у мего общи съ животными; а о томъ, чвмъ <sup>раь</sup> существенно отличается отъ животныхъ, о его безсмертной вразунной душъ, о его стремленім къ познанію Бога и общено съ Нимъ, здъсь говорится слишкомъ мало и какъ бы ми-<sup>1020</sup>донъ. Но въ внигахъ для первоначальнаго чтенія, соста-<sup>ыенных</sup>ъ Водовозовымъ, невнименіе въ дуковной природа че-1086ка доходить до грубости. Какъ смотрадъ самъ Водовозовъ <sup>на чедовъка?</sup> Признаваль яй омь существование въ немъ без-<sup>смертной</sup> души? Мы объетомъ ничего не внаемъ и не будемъ

вкедить вы доследование этихъ вопросовъ. Но судя на ваніи статей составляющих содержаніе его книги, дегко т къ: ваписчения, что онъ спотръкъ на человъка не оъ хри -сеобова съ напураниствиеской точии арвнія, не ввримъ в бежемертвую и богошодобную душу. Конечно онъ прони -уваженіемь нь человъку, указываеть на его могучій умь помония котораго онь достигь господства надь природой, жаль побрау надъ вовин остальными тварями, покориль своей влести и пользуется ими для достиженія своихъ цёл сообщисть много сватьній о громадных усприяль его в укажь, жекуествахь, промынденности, торговля. Но вст сведения о человень, при всемь имь разнеобрази, нельзя вимъть пелиними и чуждании односторонности. Изъ нихъ вол можно вируть, что человёкь выше войхы остальныхъ тва по своещу уму и способностамъ; но отсюда еще не видно, - QHЪ Обладаеть такими свойствами, какикъ совстмъ нъть у 1 THEFE MEDOTENIAS, TO OHE OTHERSETCE OF HOOTENED MEBLIXE рей же степенью тольно своихъ душевныхъ силъ, но и строив икв. Скорве есть основание предполагать, что авто вини для первоначальнаго чтенія ме призноваль начествення чинественного различія между челов'яком и остальными жив ными. Основаниемъ для такого предположения можетъ служ то, что привнавая превоскодство человака надъ животными, усв ему высшее мъсто въ животномъ царствъ, Водовововъ въ то время приписываеть и другимъ животнымъ разумность, на дошажку примо называеть разумной тварио (ч. 1, стр. 26). Ес. бы Водовововъ имълъ потинио-христівнскій взглядъ на человѣ то не мометь быть, чтобъ этоть взглядь не обнаружился : нибудь въ его книгъ; онъ непремвино сказался бы если не словахъ, то по крайней шъръ въ духв и маправлении всей ини Но этого не заметно въ ней; напротивъ оть нея вветь хо. домъ натурализив и реализиа. Не этимъ ли между прочимъ об ясимется и то, что Водовововь въ своей книгь не обмольн ни однимъ словомъ им о происхожденіи челована и созданіи є по сбразу Божію, ни о безсмертін его души, на объ отноше: его и обязанностять его въ Богу, ии о томъ, что главная пв его жизни заключается не въ пріобратеніи имъ господства на виденымъ піромъ, не въ стяванім чувственныхъ благъ, не

ршенствованіи своего ума, не въ возможно дучніемь усгрой. адвиней жизни, но въ приготовлении нъ будущей загробизй и, въ общения съ Святвищимъ Существомъ? Но отъ чего и происходиль указанный недостатовы внигь Водовозова, а, Ушинскаго и др., во вежкомъ случать онт по своему наенію и харантеру не осотв'ютствують пребованіямь : прааго и всесторонняго восп**итанія** и не могуть нравиться кому дорого истинно христіанское восинтаніе. Посладніе о помнять, что развитіе умственных способностей я обларазнообразными познаніями сами по себѣ безъ истинноственнаго направленія сердца и воли им'яють ничтожное еніе въ жизни человъка. Они постоянно имъють въ виду польское ивреченів: если я говорю языками человическими и ккими, а любви не **им**тю; то я мыдь эв*е*ылицая, или кимваяъ щій. Если я импю дарь пророчества, и знаю вст тайны, и всякое познание и всю въру, а не импью мобец, то я ки-(1 Кор. 13, 1, 2). По этому они дорожеть не отолько разиь умственныхъ способностей своихъ детей, сколько чиво и искренностью ихъ сердца и благородствомъ и возвыостью стремленій ихъ воли; потому что они внають, чтоов чиккеткай иминеето потезными тринтим ими омь званіи и состояніи бывають впосавдствій не тв восники, которые обладають сяльнымь умомь и богатотвомь вній, но не получили добраго нравственнаго направленія, отивъ тв, которые котя и уступають первымъ въ силъ умагатствъ знаній, но исполнены горячею любовію ко всему ону и постоянно и неуклонно стремятся къ осуществленію въ жизни, -- которые ищуть прежде всего царства Божія и вы его, стараются узнать святую волю Божію и добросоно исполнять ее при всвять условіямть и обстоятельствамь <sup>ви.</sup> Отсюда совершенио естественно желаніе нашихъ родин воспитателей, чтобъ и книги, назначаемыя для дътского ыя, не были односторонняго раціоналистическаго направленія, апротивъ служили однимъ изъ средствъ къ правильному и стороннему развитію дітской души и преимущественно со-<sup>ствов</sup>али религіозно-нравственному веспитанію детей. Въ осоности нашему простому православному народу не по душтв ин Водовозова, Корфа и др.; онъ считаетъ такія книги пустыми и не желаеть, чтобъ его двти тратили время на чтем ихъ; его религозно-ираветвенный инстинктъ подсказываеть его тамого рода жниги не дають дътямъ того, чему онъ през всего желаль бы научить своикъ дътей; сообщая много свъ ній о предметахъ ничтожныхъ, незначительныхъ и во всяко случав не имъющихъ первостепенной важности для его жиз енъ илиего не говорять о предметахъ самыхъ важныхъ и с тыкъ,—почти ничего не говорять о Богь и спасеніи дущи.

Книга, составленияя отнемъ Дьяченко, совершенно чужда в наго недостатва, замъченнаго нами въ квитахъ Ушинскаго, I дововова, Коров и др., и обладаетъ такими достоинствами, торыя делають ее весьма ценною и привлекательною для ро телей и воспитателей, заботящихся о добромъ, истинно-хри анскомъ воспитанія дітей. Она принадлежить къ лучшимъ п изведеніямъ дітской литературы и по справедливости носі названіе Добраго Слова. Она отличается полнотою, богатство и разнообразіемъ содержанія и можеть служить однимь в дучшихъ пособій къ достиженію правильнаго и всестороне раввитія дітской души. Но стремясь нь осуществленію св задачи -- содъйствовать своею книгою развитію всехъ силь способностей детской души, авторъ заметно по преимущес заботился о томъ, чтобъ его книга служила хорошимъ ср ствомъ въ религіозно-нравственному воспитанію детей. Эта ботливость обнаружилась въ характерв статей, составляющи солержание его иниги; значительное большинство ихъ, особе въ первыхъ двухъ частяхъ Добраго Слова, отличается рел озно-нравственнымъ характеромъ. Этого не отрицаетъ и са авторъ и свое предпочтение статьямъ такого рода оправдывае твмъ, что его "кирга назначена для чтенія въ народныхъ и ховныхъ школахъ, гдв элементь религозно-нравственный д женъ занимать, безъ сомивнія, одно изъ первыхъ мість. Тако а не иного чтенія желасть, и притомъ совершенно справедля нашъ народъ, въ такомъ, а не иномъ чтеніи онъ видить и ходить истинную свою пользу и духовное удовольстве" (объя записка стр. 18.). Но еслибы его внига и не имъла так спеціальнаго назначенія, то и тогда нельзя было бы ставі ему въ вину его преимущественную заботливость о религіозі нравотвенномъ воспитаніи дітей. Такъ поступиль бы и всяв то правильно и глубоно понимаеть двае воспитана. Истинивай оспитатель знасть, что центральною, всямь заправляющею сиod въ душъ человъка, исходищемъ жизни служитъ не умъ, сераце, и потому онъ больше всего заботится о томъ, чтобъ веть быль этоть источникь жизни человака, чтобъ сердце реенка получило правильное и доброе направленіе и было по озможности овободно отъ адыхъ и дурныхъ стремленій. Повтому вобщить детямъ въ раннемъ возрасте такія вцематленія, корыя облагородили бы ихъ сердца, возбудили бы въ нихъ исеннюю любовь во всему святому, доброму и прекрасному и пращение ко всему злому и превратному — значить положить висе прочное и надежное основаніе драу ихъ воспитанія. Добое и благородное сердце сообщить такое же направленіе разипо и двятельности и остальныхъ силь человака. Впрочемъ вворя, что книга о. Дьяченно имветь въ виду главнымъ обраом редигіозно-нравственное воспитаніе, мы не хотимъ этимъ Базать, что она не можеть содъйствовать развитію умственныхъ пособностей двтей. Даже и въ этомъ отношении она стоить раздо выше внигъ Ушинскаго, Водовозова, Корфа и др. и есравненно болбе, чъмъ эти вниги, расширяетъ умственный руюзоръ детей. Доброе Слово можеть служить источникомъ ознаній не только о предметахъ видимой природы, но и о предетахъ высшаго духовнаго міра; изъ него двти могуть почерать сведенія не только изъ физики, ботаники, зоодогіи и пр., № 11 0 человъкъ, какъ разумно-нравственномъ существъ, о томъ. абова доджна быть его живнь въ семьв, обществв, въ разнообразныхъ званіяхъ и состояніяхъ, объ обязанностяхъ его отношению къ Богу, ближнимъ; навонедъ отсюда же они моть подучить доступныя для нихъ свъдънія о Богь, накъ Творць. фоныслитель и Искупитель міра, объ ангелахъ, о загробной изни и пр. Высовое преимущество Добраго Слова предъ друин подобнаго же рода инигами въ томъ особенно и обнаруживется, что статьи, входящія въ составъ его, удовлетворяють умственнымъ и редигозно-нравственнымъ потребностямъ ре-<sup>ренба</sup>: обогащая его умъ познаніями, онв въ то же время бла-<sup>Муворно</sup> дъйствують на сердце и на волю его. Такой характеръ иногихъ статей Добраго Слова дълаетъ не малую честь педагоическому таланту его автора. Хотя ему приходится знакомить

детей съ такама высокими и трудными для ихъ понименія пре метами, вакъ Богъ, Его отношение къ міру и людянъ, накъ дуп челевия и его разнообразныя нравственныя обяванности, и не спотря на это въ внигь о. Дъяченко почти совствив нъ отвлеченныхъ и сухихъ разсумдений о религи и правотвенност о Богъ и человъть и пр.; въ отвлеченности и сухости содерж нія меньше всего можно упрекнуть его книгу. Авторъ ум'я уяснять датямъ самые высокіе предметы, какъ Богь, религія нравственность, не прибъгая къ сухимъ и отвлеченнымъ ра сужденіямъ, всегда скучнымъ и утомительнымъ дли дътей. Он достигаеть этого темь, что статьи его книги имеють форм праткихъ, удобопонятныхъ и живыхъ разсказовъ, уясняющи ту или другую сторону извъстнаго предмета при помощи нагля ныхъ образовъ, примъровъ, сравненій. Сообщая и унсиня д тямъ тв или другія понятія, эти разсказы въ то же время весы сильно двиствують на ихъ сердце и волю. Желаюней провърш наши слова пусть прочтеть отделы Добраго Слова подъ загл віемъ Бого (Добр. Сл. годъ I) и наши ближніе (годъ II). В первомъ изъ этихъ отдъловъ, при помощи 26 статей больше частію повъствовательного характера, составитель книги уясн еть ребенку: что Богь есть Творедь вселенной, непареченя благой Отець, Который постоянно печется и промышляеть дюдяхъ, доставляетъ имъ все необходимое для ихъ блега и сч стія, охраняеть ихъ отъ разнообразныхъ бъдъ и напастей, чт Онъ для спасенія людей не пощадиль даже Сына Своего Еді нороднаго, но за всвуъ насъ предалъ Его на смерть, что пе этому мы должны любить Его больше всего, возлагать на Нег совершенное упованіе, отдаваться водительству Его всемогущаго премудраго и благаго промысла о насъ, благоговать предъ Ним прославлять и благодарить Его, а въ бъдствіяхъ и страданіям насъ постигающихъ, обращаться въ Нему съ молитвою о по мощи. Разсказы эти такъ живы и удобопонятны для ребени что подъ вліяніемъ ихъ не одна голова его работаеть и развя вается, но и сердце его возбуждается и зажигается огнемъ свя тыхъ и высокихъ чувствованій, огнемъ горячей и благовейно любви и благодарности нъ Богу. Нътъ нужды говорить, важно последнее въ деле религознаго воспитанія. Если въ душ бенка загоръдся святой огонь дюбви въ Богу: то въ этомъ илочается върное ручательство того, что онъ будеть неиъ истинно религіознымъ человъкомъ, будетъ любить Бога словомъ и явыкомъ, но дъломъ и истиною. Въ отдълъ подъ равіемъ: наши ближніе удачнымъ подборомъ статей авторъ по и незамътно внушаеть дътямъ, что наши отношенія къ жимъ должны быть проникнуты искреннею любовію къ нимъ, р любовь эта должна проявляться въ охраненіи ихъ отъ вся-🛊 скорби и безпокойства, въ пожертвованіи для нихъ своимъ пцествомъ и даже жизнью, безъ всякаго сожальнія объ этомъ, великодущи и върности, въ добросовъстности, въ сострадавности къ несчастнымъ, въ самоотверженномъ исполненіи ванностей своего званія безъ всякаго разсчета, на похвалу иагодарность за это со стороны людей, и въ такомъ духв обно поступать не только съ друзьями и людьми, къ намъ рорасположенными и готовыми дълать намъ добро, но и съ вами и недоброжелателями нашими, что добро, сдъланное нами ближнихъ, рано или поздно приноситъ добрый плодъ, что рода, ненадобно осуждать ближнихъ и върить тъмъ, котои осуждають другихь, не нужно присвоять себв имущество рихъ: чужое добро въ провъ не пойдеть и пр. Всв эти и обныя имъ христіанскія нравственныя правила, при помощи отыхъ и живыхъ разсказовъ, дегко становятся понятными детей и глубоко западають въ ихъ впечатлительную душу: воспринимаются не холоднымъ только разсудкомъ, ячимъ сердцемъ, и въ этомъ заключается основаніе увъренти, что они не останутся безплодными для жизни, но войдуть поть и кровь дътей и сдълаются руководительными началами в послъдующей жизни. Одинъ рецензентъ разсматриваемой и книги совершенно справедливо и мътко сказалъ, что "здъсь ра и нравственность, любовь къ Богу и ближнимъ... раскрыртся въ явленіяхъ жизни; нравственныя истины не назойливо рашиваются на принятіе ихъ въ качествъ заповъдей, но сами бою, естественно и незамътно вливаются въ сердце, какъ ически-неотразимые выводы изъ явленій человъческой жизни; и идуть къ сердцу уже тогда, когда оно само идеть имъ на рвчу, ищетъ ихъ, вполив готово ихъ принять" (Церков. рск. Въдом. 1888, № 31, стр. 402.). Впечатавніе, производимое 19

почти каждой статьей извъстнаго отдъла, можно сравнить яснымъ, чистымъ и пріятнымъ звукомъ и всё эти разнооб ные звуки, слившись вмъстъ, составляютъ весьма пріяти сильную, возвышенную и увлекательную для души гармонію, торая производить глубокое и неизгладимое впечатлъніе на в ную и воспріимчивую душу юнаго читателя.

Другимъ существеннымъ недостаткомъ книгъ Водовоз Ушинскаго и др. служить то, что содержаніе ихъ представля массой нестройнаго, неприведеннаго въ должный порядокъ и ріала. Нередко статьи, неодинаковыя по своему содержи неимъющія никакой внутренней связи между собою, въ эт книгахъ поставлены рядомъ, и наоборотъ статьи родствен по своему содержанію, трактующія о разныхъ сторонахъ од и того же предмета, помъщены въ разныхъ отдълахъ эт внигь. Статьи одного и того же отдела отличаются самымъ ј нообразнымъ содержаніемъ, сообщають свідінія о предмет не имъющихъ близкаго отношенія между собою, не проника одною объединяющею ихъ мыслью. Видно, что авторы эт внигь приступали къ своему делу безъ достаточно обдумани и яснаго плана. Но результатомъ чтенія книги, въ содерж которой нъть порядка и стройности, бываеть то, что дъти лучають массу нестройныхь, самыхь разнообразныхь, не единенныхъ между собою представленій, въ которыхъ дет умъ не въ состояніи разобраться; дальнъйшимъ послъдстві этого бываеть недостатокъ у дётей ясныхъ и отчетливыхъ нятій о предметахъ, недостатовъ сосредоточенности мысл вниманія, что ведеть къ разсвянности и скукв. Все это жеть оказывать вредное задерживающее вліяніе на разві умственныхъ способностей двтей и посредственнымъ образ можеть неблагопріятно действовать на развитіе ихъ нрався наго характера. Сейчасъ указанный недостатокъ правилы распредвленія содержанія особенно замізтень въ книгь для і воначальнаго чтенія Водовозова. Первая часть этой книги стоить изъ 10, а вторая изъ 12 рядовъ упражненій. Top понять, какой планъ лежить въ основаніи всей этой книг жакою мыслыю руководился авторъ, соединяя въ одинъ от извъстныя статьи. Пересматривая статьи каждаго ряда или двла, мы находимъ, что онъ, отличаясь большимъ разноб

выть содержания, часто не имъють никакой внутренней связи нежду собою. Трудно свазать, вакое отношение одна статьи имъеть къ другой, рядомъ съ ней стоящей, чень всь онв объединяются и связываются между собою и почему та или другая изъ нихъ помъщена именно въ этомъ, а не въ другомъ ряду. Іля примъра обратимъ вниманіе на содержаніе 12 статей третьято ряда упражнений въ 1 части книги Водовозова. Мы видимъ. что въ первой статъв "Осень" авторъ знакомить двтей съ темъ. что бываеть въ природв, чемъ занимаются люди въ это время тола: во второй стать в говорить о перелетных в птичкахъ; третья .Лва мужика заключаеть въ себв забавное пустословіе; въ четвертой подъ заглавіемъ "Лошадка" говорится о "разумной твари" - лошадкъ, о пользъ, какую она приносить своими трудами человъку, описывается ея вившиній видъ и устройство ея вубовъ и ногъ. Пятою статьею служить стихотворение Неврасова "Мужиченъ съ ноготокъ". Шестая статья самымъ своимъ заглавіемъ: "Зимнія забавы" указываеть на свое содержаніе. Седьмою статьею является басня Крылова "Собака и лошадь". Въ осьмой статъв "Маленьвая Катя" описывается, какъ девочка ть отсутствіе отца и матери няньчила и забавляла своего вменькаго брата. Девятою статьею является извёстная сказка о "Морозив". Далве следують статьи: Игра въ деревящии", "Рождество и масляница", гдв разсказывается о двтскихъ играхъ. зимнихъ забавахъ, гаданіяхъ деревенскихъ парней и дввушевъ во время святокъ, о катаньяхъ, увеседеніяхъ и угощеніи во время широкой масляницы. Наконецъ въ двинадцатой статьи: "Питерщикъ" дъти получають нъкоторыя свъдънія о Петербургъ и его диковинкахъ, объ Исакіевскомъ соборъ, жельзно-конной мрогь, о петербургской торговав и пр. Кромъ пустоты и бевсодержательности ивкоторыхъ изъ укаванныхъ статей этого одыа, насъ поражаеть отсутствіе внутренней связи между ними. Вакою мыслью руководился авторъ, соединяя ихъ въ одинь отвыз? Если авторъ хотвлъ ими познакомить детей съ явленіями природы во время осени и зимы и съ образомъ жизни деревенских жителей въ эти времена года; то накое отношение имърть къ этому его статьи "два мужика", "лошадка", "собака и лошадь", "маленьная Катя", , "игра въ деревяшки" и "питерщить"? Намъ нажется последнія статьи не имеють никакой внутренней связи съ другими статьями того же отдела и могут быть помещены во всякомъ другомъ отделе вниге. Такой ж недостатокъ внутренней связи между статьями заметенъ и в другихъ рядахъ упражненій. Чтобъ убедиться въ этомъ, стоит только пересмотреть заглавія статей каждаго ряда упражненій Самъ Водовозовъ сознаваль, что въ расположеніи статей вкинги нетъ нивакого порядка, и долженъ быль къ обыкновенном оглавленію своей книги присоединить другое "оглавленіе п предметамъ, содержащимся въ статьяхъ". Этотъ недостаток внутренней связи между статьями книги Водовозова, намъ ка жется, непременно долженъ оказывать вредное вліяніе на ум ственное развитіе читающихъ ее детей. Ихъ голова наполняется самыми разнородными представленіями, которыхъ они не могуть да и нельзя связать между собою.

Доброе Слово и въ этомъ отношеніи имветь высокое превму щество предъ внигами Водовозова, Углинскаго и друг. Мы зна емъ, что въ основаніи его можеть широкій и ясно обдуманныі планъ, соотвътственно которому расположены и сгруппированы статьи, вошедшія въ составъ вниги о. Дьяченко. Каждый отдъл книги посвященъ ръшенію той или другой частной задачи Статьи наждаго отдела направлены къ раскрытію и уясненію сі разныхъ сторонъ какого-нибудь одного главнаго понятія, кото рое служить для насъ центромъ и объединяющимъ началомъ Такимъ центромъ для статей извъстнаго отдъла служить понятіе , заключающееся въ словъ, стоящемъ въ заглавіи отдъла. Самі авторъ объ этомъ говоритъ такъ: "всв прозаическія и поэти ческія статьи въ Добромъ Словів не являются разбросаннымі по цълой внигъ безъ опредъленнаго порядка, но строго распредвлены въ надлежащие отделы и поставлены по возможности н своемъ мъстъ" (Объясн. Зап., стр. 11). Едва ди нужно говорить дато такое расположение и группирование статей весьма важи и полезно въ педагогическомъ отношении. Прочитанныя въ та , комъ порядкъ статъи сообщають ученику бодъе полное и многостороннее понимание предмета и производять на него боль омльное и глубокое впечатленіе, чемъ въ томъ случав, если бы тв же самыя статьи были разбросаны въ разныхъ мъстахъ вняги и были прочитаны ученикомъ чрезъ длиный промежутокъ вре-... мени и между статьями, имъющими совстмъ иное содержание

очтому мы вполив соглашаемся съ словами о. Дъяченко отноительно пользы того распредвленія статей, какого онъ дермся въ своей книгв. "Мы руководились, говорить онъ, того мелю, что статьи и стихотворенія, расположенныя базъ опременаго плана и системы, не могуть произвести того впечавыя на умъ и воображеніе дътей, какое они безъ сомнънія роизведутъ, будучи сгруппированы въ одномъ отдълъ. Такая ушировка однородныхъ по содержанію статей значительно истаеть двительность еще мало-развитой въ двтихъ школьнаго враста духовной способности, благодаря которой представлеи, получаемыя въ разное время объ одномъ и томъ же предть, объединяются и обобщаются въ одно общее представленіе, нятіе... Мы надвемся, что рядь этихъ однородныхъ по содервію статей въ конців концовъ произведеть въ душів то нароеніе и сообщить ей тоть кругь понятій, которые мы имъли виду, обрабатывая планъ иниги и распредъляя весь назнаенный для чтенія матеріаль въ извъстные отдълы" (Об. Заи., р. 11). Осмысленный и направленный къ достиженію одной редвленной цвли подборъ статей въ книга для чтенія приноть такую же пользу ученику, накую онь получаеть оть строй-**1**0 и последовательнаго распрытія учителемъ того или другаго вбнаго предмета. Чтобъ оцвнить преимущество вниги о. Дъяию въ этомъ отношении предъ книгою Водовозова, прочитайте бой изъ отделовъ его Добраго Слова; но для примера мы рановимъ вниманіе на содержаніи перваго отдъла первой части т заглавіемъ: Семья. Всё тринадцать статей этого отавла, больнство которыхъ состоить изъ коротенькихъ, простыхъ, но жиръ и задушевныхъ разсказовъ, имбють въ виду одно: внушить вить горячую, самоотверженную любовь из родителямы, из ръямъ и сестрамъ, вообще нъ домашнимъ, уяснить дътямъ, **1**000 драгоциное благо для нихъ-жить въ семьй, подъ защии охраной нъжныхъ родителей и подъ лучами ласковаго м бящаго ввора матери. Вев эти статьи такъ хороши и вравурельны для детей, такъ хороше сгруппированы, что, по нашему вню, вврно могуть достигать той цван, какую имбыь во виду роръ. Мало того: изъ этихъ статей, безъ всявихъ отвлечен-: ит объясненій со стороны учителя, діжи могуть понять, пому побовь къ отцу и матери считается священною обязанностью

датей. Такого венаго, сватлаго, возвыщающаго и облагораживающаго впечативнія на душу датей, какое производить Доброе
Сдово, не можеть производить ни одна изъ извастныхъ досегь
инигь для датскаго чтенія. Намъ кажется, Доброе Слово больше,
чамъ вса другія въ томъ же рода вниги, удовлетворяєть иденьнымъ требованіямъ, предънвляемымъ къ произведеніямъ подобнаго реда. Въ сравненіи съ нимъ книги Водовозова, бар. Кореа
даже Упинскаго — произведенія весьма неудовлетворительныя.
Насколько выше ихъ по своимъ внутраннимъ качествамъ книг
Паульсона. Но и она сравнительно съ Добрымъ Словомъ весьм
не полна и не всегда отличается обдумалностью и строгой
критикою при выбора статей. Но за то по внашнему виду книг
Паульсона—произведеніе крайне нерапливое: пенать и бумаг
зарсь до того плохи, что она терпимы разва въ лубочномъ на
даніи, но не въ изданіи для датей.

Къ виднымъ достоинствамъ Добраго Слова надобно отнести то, что оно не только въ двломъ своемъ объемъ, какъ книг состоящая изъ трехъ частей, можеть быть названо вполе удовлетворительнымъ осуществленіемъ той широкой воспитател ной программы, какую имътъ въ виду авторъ; но и каждая част Добраго Слова, разсматриваемая сама по себа, безъ отношещ къ другимъ частямъ, можетъ быть признана органическимъ ц нымъ, вполнъ соотвътствующимъ педагогической идеъ автора, можеть быть хорощимь орудомь нь всесторониему развит ребенка. Такого резуньтата авторъ достигаетъ твиъ, что огроф нан массалитературнаго матеріала, собраннаго имъ для Добра Слова, расположена концентрически, такъ что всё отделы перво части повторяются и во второй и тротьей, носять одинаковы вариявия и расположены во вожу частяхь въ одинаковомъ п рядев. Такимъ образомъ нандая часть книги имветь всю воснижетельную программу, но рашаеть ее соотвательный извъстному возрасту и степени развитія учениковъ; перв часть назначена ден учения овъ, только-что поступившихъ в инолу и нуждающихся въ самоми простомъ и легкоми чтен тогда навъ второл и тротья части предназначены для чтен ученияовъ въ продолжени двукъ следующихъ леть ихъ шнол ной жизни. Соответственно этому вы первой части помещел Takia: Cratra, kotopsia: Othuhaiotca kdatrocybio, ifdoctotoù al ya вонятностью для дётей перваго школьнаго возраста; статьи, шедшія въ составъ второй и особенно третьей части, имінотъ в большій объемъ и болье широкое содержаніе сравнительно статьями первой части. Изъ второй, а тімь болье изъ третьей и ученики могуть получить новыя и болье подробныя свів о предметахъ, съ которыми они познакомились изъ первой ин.

Гакое расположеніе матеріала для чтенія вполив соотвътствупостепенному развитію силь ребенка и пріобратенію имъ наній. Авторъ совершенно справедливо разсуждаеть объ иь, говоря: "Въ началъ (ребенкомъ) можеть быть восприр только простое и очевидное, не требующее для своего пріятія на развитыхъ способностей, ни предварительной подрвки въ видъ ранъе пріобрътенныхъ какимъ бы то ни было . №бомъ познаній, на устной мыслительной способности сдв**в** тотъ или другой выводъ; далве, примврно черезъ годъ, дочвъ пріобрътенныхъ уже познаній и нъсколько уже развимыслительной способности, ребеновъ можетъ въ прежде нному имъ присоединить другое, болве сложное по своимъ иствамъ и требующее большаго напряженія познавательныхъ исительныхъ способностей; еще дальше, на третьемъ году, нет не только пріобрътветь познанія объ остальныхъ стоахъ значительно уже знакомаго ему предмета, но и путемъ виенія одникъ умственныкъ пріобрітеній съ другими, еще me улсняеть и усвояеть какь тв, такь идругія, двлаеть обобзоръ ихъ, замъчаетъ связь и соотношеніе между ними и чно запоминаеть, чтобъ впоследствіи сделать тоть и другой одъ, опредъляющей его образъ мыслей, убъжденія и харакр" (Обз. Зап., стр. 6, 7). Чтобъ видъть, какъ авторъ полься концентрическимъ способомъ расположенія статей своей т мя постепеннаго развитія дътей, обогащенія ихъ свъдьи и расширенія ихъ умственнаго кругозора, мы обратимъ маніе на характеръ и содержаніе статей отдыла: *Природа и* яваемія во всёхъ трехъ частяхъ его книги. Въ первой части ры отдыль состоить изъ краткихъ стихотвореній, разсказовъ рансаній, дающихъ дітямъ первоначальныя наглядныя познао вселенной и происхождении ея отъ Бога, о солнцъ, лунъ енномъ шаръ, о видъ земли, горизонтъ, частяхъ свъта, о вре-

менахъ года съ разнообразными явленіями и картинами приро въ ту или другую пору года или дня (таковы напр. статьи: ту нива, зимняя выюга, дожды и снъгы и проч.). Статыи соотв ствующаго отдела во 2-й части Добраго Слова отличаются о статей, помъщенныхъ въ 1-й части, только тъмъ, что] она 1 сколько больше по объему и знакомять детей съ теми и д гими частными и отдъльными явленіями и предметами приро (таковы статьи: ландышь, неоздика, черемуха, волчы ягоды, у жай, засуха и проч.), объясняють причины тыхь или други явленій природы, показываеть пользу и цілесообразное устро ство твхъ или другихъ, повидимому, незначительныхъ пред товъ, или наконецъ описывають тв или другія явленія природ чтобъ уяснить какую-либо нравственно-религіовную исти Таковы статьи: путешествіе воды, куда дъвается вода изъ мој Зеленая копейка, о большомь деревь и маломь мхъ, что говорч роза и лилія человику? Море и скала. Въ 3-й части отдъ: природа и ея явленія хотя и не чуждъ статей стихотворныхъ повъствовательныхъ, но онъ главнымъ образомъ имъетъ виду сообщение детямъ положительныхъ и научныхъ сведы о природъ и ея явленіяхъ. Поэтому хотя здёсь и встречают такія статьи, какъ: гроза, разсказь льна о самомь себъ, стихот нія: Осень, привить русской земль, привить льту и проч., ихъ несравненно меньше, чемъ статей, въ которыхъ сообщая ся детямъ разнообразныя сведенія изъ физики, ботаники, нералогіи и географіи; въ статьямъ последняго рода относят плань и мастабь, свыдынія изь математической географіи, газ оть чего бывають роса, иней, дождь, сныг и градь? Пентрь я жести, непроницаемость, сиъпленіе, скважность, дълимость, теплоть, температура, громь и молнія, аспидная доска, камі ный уголь, велика ли земля и какъ далеко отъ солнца? Вумкан растительный мірь и проч. Вообще статьи, составляющія с держаніе 3-й части Добраго Слова, отъ статей первыхъ дву: частей его отличаются и значительнымъ объемомъ и серьё ностью и полнотою содержанія: онъ дають массу свъдвній всвиъ отраслямъ знаній. Поэтому третья часть Добраго Сло представляеть изъ себя очень толстую внигу въ тысячу сли комъ страницъ довольно убористаго, хотя и чоткаго шриота.

Но концентрическое расположение матеріала для чтенія не только помогаеть постепенному и правильному расширенію пуга познаній ученика, устраняеть опасность преждевременнаго ообщенія ему такихъ знаній, которыя еще не по силамъ ему; но и содъйствуеть прочному напоминанію пріобретаемых имъ познаній. Чізыть чаще приходится ученику возвращаться, къ прежде узнанному, пополнять его новыми свёденіями, разсматривать ето къ новыхъ, еще неизвъстныхъ сторонъ, твиъ прочнъе освояются имъ какъ прежнія, такъ и новыя свёдёнія: прежнія выдынія служать основаніемь и опорой для новыхь, а новыя ясняють, расширяють и осмысливають преждепріобретенныя, ть и другія, слившись вмъсть, составляють прочное и осмыменное умственное пріобрътеніе. Такой результать, достигаеный посредствомъ концентрического расположенія матеріала для ченя, особенно цвиенъ для деревенскихъ мальчиковъ, которые, пошедши трехлетній курсъ сельской школы, обыкновенно уже шкуда не поступають для дальнвишаго воспитанія и образованія.

Наконецъ концентрическое расположение матеріала, сообщившее каждой части Добраго Слова извъстную степень самостояжьности, законченности и полноты, двлаеть книгу о. Дьяченко обенно природною и полезною для нашихъ сельскихъ школъ. ,Извъстно, говоритъ самъ о. Дьяченко, что ученики русской пародной школы далеко не всв оканчивають полный курсь учеия. Очень часто бываеть, что по семейнымъ или инымъ условимъ ученикъ, проучившись годъ или два, долженъ навсегда оставить школу. Поэтому, чтобъ хоть нёсколько ослабить эту пеправильность въ нашей школьной жизни, весьма желательно поставить дело обученія здесь такъ, чтобъ ученикъ, покидая шолу чрезъ годъ или два, вынесъ изъ нея нъчто цъльное и ватонченное, котя бы въ самыхъ краткихъ чертахъ. Было бы вапр. весьма печально, еслибы ученикъ, оставляя школу спустя ва года пребыванія въ ней, не прочиталь ни одной статьи о семью, о церкви, о своей родиню и своемъ царю потому только, **ТО СТАТЬИ ЭТОГО РОДА ПОМЪЩЕНЫ ВЪ КНИЖКЪ, ЧИТАЕМОЙ ТОЛЬКО** в третьемъ году. При нашемъ же концентрическомъ располои учебнаго матеріала такого неудобства быть не можеть (Об. <sup>дац.,</sup> стр. 7, 8). Дъйствительно прочитавши совниманіемъ и подъ

руководствомъ учителя двъ первыя вниги Добраго Слова, ученикъ получаетъ довольно обстоятельныя свъдънія о встаго влавнийших отношеніях человъка къ Богу, ближнему, семьъ, отечеству, окружающей его природъ, загробному міру и проч. Матеріаль для чтенія, содержащійся въ этихъ двухъ частяхъ, способенъ содъйствовать всестороннему развитію ребенка, способенъ какъ прояснить и развить въ немъ до нъкоторой степени способность мышленія и пониманія главнъйшихъ человъческихъ отношеній и явленій природы, такъ и пробудить и развить въ немъ чувства редигіозное, нравственное, патріотическое и эстетическое и проч. Какъ мы уже замѣтили выше, каждая часть Добраго Слова, и сама по себъ, отдъльно отъ другихъ частей, представляеть изъ себя органическое цълое, воплощающее въ себъ идею всесторонняго воспитанія, но соотвътственно извъстному возрасту дътей и извъстной степени ихъ развитія.

Содъйствуя умственному и религіозно-нравственному воспитанію дітей, Доброе Слово можеть служить хорошимь пособіемъ и для развитія въ нихъ эстетическаго чувства, способноста, наслаждаться истинно прекрасными произведеніями литературы. Здъсь, во всей книгъ, нъть ничего грубаго, пошлаго, способнаго оскорбить чувство прекраснаго; здёсь нельзя встретить на грубаго выраженія, ни неприличной шутки, загадки или поговорки, которыхъ не мало въ другихъ книгахъ для дътскаго чтенія. Статьи, вошедшія въ составъ Добраго Слова, по внъшнимъ и внутреннимъ своимъ качествамъ большею частію удовлетворяють требованіямь изящнаго вкуса; въ большинствъ своемь онь отличаются яснымъ, чистымъ, правильнымъ и изящнымъ языкомъ, исполнены возвышенныхъ мыслей и чувствъ, выраженныхъ въ прекрасныхъ и наглядныхъ образахъ. Они составляють заимствованія изъ произведеній нашихъ дучшихъ писателей вакъ духовныхъ, такъ и свътскихъ изъ первыхъ укажемъ на Святителя Димитрія Ростовскаго, Иннокентія и Никанора, архіспископовъ Херсонскихъ, Филарета и Иннокентія, митрополитовъ московскихъ, изъ свътскихъ - на Жуковскаго, Пушкина, Гогодя, Лермонтова, Кольцова, Тургенева, Тодстыхъ, Аксавова. Отсюда и изъ многихъ другихъ внигъ и журналовъ авторъ извлекъ для своей книги повидимому, все, что есть лучшаго, пригоднаго для детской вниги, способнаго действовать

изготворнымъ образомъ на развите всиль способиостей двт-: вой души, и въ частности эстетическаго внуса Какъ книга, взначенная содыйствовать и эстетическому развитию домей, оброе Слово отличается еще тою особенностью, что въ немъесэти йоншкви йінодовисто тэхъ произведеній изящиой литерары, въ ноторыхъ неображеются темные стороны человъческой взии. Квать бы ни были хородии произведения втого рода съ ететической точки арвнія, какое бы мастерство ни обнаружиын ихъ авторы въ изображени человическихъ страстей и ероковъ, составитель Добраго Слова находить, что литератур--ид атид атугом эн слади адоб отвендодения приваны надежнымъ средствомъ къ развитію эстетическаго внуса мей; онъ убъщенъ, что знакомство дътей съ такими произвеміями скорве можеть вредить чвит помогать развитію изящмо вкуса юныхъ читателей. "Мы, говорить онъ; всемврно тарались избъгать тъкъ статей, въ которыхъ изображается рыни, живыми красками то или другое преступление, тоть или ругой порокъ, то или другое граховное удовольствие и пр. кли нъчто подобное мы замечали въ текъ статьякъ, которыя в остальных отношениях были преврасны, мы тщагельно глаживали эти редессти, сокращали статью, или совсемъ откаывались оть нея если это неудобно было сублать" (Объяси. ын. стр. 12. 13.). Въ этомъ случав авторъ руководился вървикь педагогическимъ тактомъ, который не позволяль ему раде поростепеннаго пожертвовать первостепеннымъ, ради развитія ктетическаго внуса забыть о развитии правственнаго чувства, ради изящной формы оставить безъ вниманія содержаніе. Опъ. вовераненно справеданво думаеть, что не савдуеть преждевременно знакомить молодыхъ людей съ мрачными и темными сторонами жизни, что даже художественное, психодогически върнос. имастерское ивображеніе людей, предавныхъ той или другой страсти, тому или другому пороку, можеть быть опасне для во-: синтамія дівтей. Если чтеніе литературныхъ произведеній, куло-вественно ивображающихъ мрачныя стороны человъчесной жизни, полеть быть безопасно, поучительно и даже можеть доставлять: эстетическое наслаждение людямъ взрослымъ, достаточно развитыкъ уметвенко и окръпинив въ правствениемъ отнемени; то: викань нельзя сказать того же о датямь, которыя еще несо-

аръли въ умственномъ отношения и недостаточно утвердилис въ добръ; своръе надобие думать, что картины нерековъ и стре стей, нарисованныя писателемъ съ цвлію вразумленія, обличені и исправленія общества, дътямъ послужать во вредъ и соблазн наполнять ихъ воображение нечистыми образами, способным раздражать ихъ чувственныя склонности, осквернить чистоту их сердца и дать превратное направление эстетическому ихъ вкус Принимая во вниманіе всв эти обстоятельства, о. Дьяченко при виветь годными для остетического воспитанія дітей только т дитературныя произведенія, которыя обладають не только пре врасною формою, но и превраснымъ содержаніемъ, содействуют не только пониманію красоты річи, изящества формы, но наполняють детскую душу высовими идеалами, чистыми и бла городными помыслами и стремленіями. И дъйствительно, Добро Слово своимъ содержаніемъ можеть возбуждать въ дітяхъ лю бовь къ всему святому, высокому и совершенному въ нравствен номъ отношения, рисуя предъ ними идеалы блягочести, высових добродътелей, самоотверженной любви въ отечеству въ государю словомъ религіозно-нравственные идеалы, безъ которыхъ не мыслимо правильное эстетическое развитіе детей.

Всеобще знакомство съ содержаніемъ, духомъ и направленіемъ Добраго Слова даеть намъ право сказать, что эта книга находится въ полномъ соотвътствіи съ высокимъ религіозно-нрав ственнымъ, истинно-христіанскимъ идеаломъ православнаго русскаго народа, съ его въглядомъ на школу, оя задачи и цъли и на тв плоды, какихъ онъ ожидаеть отъ нея для своихъ детей Люди, близко знающіе нашъ простой народъ, съ любовію и безъ предубъжденія изучавшіе его внутреннюю жизнь, утверждають что онъ глубоко религіозенъ и проникнуть духомъ евангельской любви и "несмотря на свою грубость и свои грвхи обладаеть глубовимъ знаніемъ Христа и Его спасительнаго ученія", что выше всего ставить жизнь въ Богь и для Бога и христіанское самоотверженіе. И дъйствительно, кто имъль возможность близко и долго наблюдать нашь простой народь, тоть хорошо знасть, какъ глубока и искрения въ машемъ народъ въра въ Бога, надежда на Него и любовь въ Нему, съ какимъ простодушнымъ и двтежимъ довъріемъ онъ вручаеть себя и свои дъла водитель. ству Промысла, канъ онъ глубоко преданъ православной церкви

и законамъ и уставамъ, горячо дюбитъ храмъ и церковиес опослуженіе, жаждеть слушать слово Божіе; близно знаномый в кизнью наинего народа знаеть также и привлекательныя рты его нравственнаго харантера — его кротость, глубокое преніе и мепоколебимое терпівніе въ скорбяхъ и страданіяхъ ви, его милосердіе, собользнованіе и сердобольное участіе вовиъ страдальцамъ и несчастнымъ, его уважение и почтивысть къ родителямъ и старшимъ, повиновеніе начальникамъ ызстямь, его безпредъльную преданность верховной власти пр. Тъ же самыя овойства онъ желаеть насадить, развить и оренить и въ своихъ дътяхъ. Поэтому и оть писолы, которая реть на себя великое дъло воспитанія его дътей, оль ожидаь преимущественнаго попеченія о насажденія и развитіи въ о молодомъ поколъніи религіозко-правственныхъ стремленій и ойствъ; онъ желаетъ, чтобъ школа и читаемыя въ ней книги учни его дътей прежде всего "знать Бога, бояться Его, чтить рювь Божію и соблюдать ея уставы, благоговейно чтить царя модержца и повиноваться ему, почитать родителей, покоряться чањству", чтобы онъ сообщили дътямъ познанія о святомъ ратолюбіи, о мирт и согласіи въ семействт, о святости брака брачной жизни, о высотв непорочнаго девства, о трезвости пъломудрім, о трудолюбіи, милосердіи и состраданіи нъ бълит, о спасительномъ смиреніи, о добродътельной жизни воище" (Мысли простаго русскаго народа о томъ, какое ему ино ученіе и просвъщеніе стр. 83.). Что касается другихъ рыскихъ наукъ, сообщающихъ познанія о предметахъ видимаго ра; то нашъ православный народъ не пренебрегаетъ увами ради твуъ полезныхъ для жизни знаній, какія можно рерпать изънихъ, но онъ непремънно требуетъ, чтобъ этимъ -чимъ не давали въ школахъ для дътей первостепеннаго знанія, но чтобъ онъ занимали второе мъсто и преподавались въ общирномъ объемъ.

Авторъ Добраго Слова, какъ духовное лицо, какъ человъкъ, риадлежащій къ тому сословію, которое гораздо ближе и родвеннъе нашему народу, чъмъ другія сословія, которое болъе, 
виз всякое другое сословіе, сохранило въ себъ черты русскаго 
стино народнаго духа, вполнъ ясно сознавалъ и понималъ 
вшеупомянутыя потребности и желанія нашего народа и су-

мель составить такую книгу для чтенія въ народныть школа нотован вполнъ можеть удовлетворить внусу нашего правосі наго народа. Его книга по справедливости можеть быть назв драгоциньни пособіємь для релягіозно-правствентаго воси нія дэтей. Какъ уже шы говорили, вся она проникнута дух истиннаго христівиского ученія, неправлена къ тому, чтобь седить и утвердить въ дътскихъ сердцахъ живую и испреня въру въ Бота, въ Его бливость, милосердіе, всемогущество, і дъприсутствіе и всевъдъніе, научить икъ обращаться къ Н съ молитвою о помощи и защить въ скорбянъ и затруднені жизни, внужнть имъ правила истипно-христіанской жизни, синтать въ нихъ любовь къ церковному богослуженію, пре ность и верность уставамъ церкви, развить въ нихъ крото смиреніе, любовь и сострадательность къ ближнимъ, мужес самоотвержение, готовность положить животь свой за въру, ц и отечество --- и другія привленательныя нравственныя качест вакія желаеть видеть въ своихъ детяхь нашъ народъ. Пра въ Добромъ Словъ (особенно въ 3 части) не мало говори о природь и ея явленіяхъ, сообщаются дътямъ нескудныя с дънія изъ исторіи, физики, ботаники, минералогіи, географіи и но именно въ объемъ и направлении, желательныхъ нашему п стому народу. Этимъ свъдъніямъ не придастся въ разсматри мой книгь первостепеннаго значенія. Статей, имьющихъ въ в познавомить детей съ природою и ея явленіями, съ міромъ : вотнымъ и растительнымъ, въ внигъ несравненно меньше, ч статей съ религіозно-нравственнымъ содержаніемъ. Изъ двади двухъ отделовъ кинти только въ трехъ или четырехъ сооб ются свъдънія изъ физики, географіи, зоологіи, ботаники и На и здись, знакомя дитей съ видимымъ міромъ, авторъ не ряеть изъ виду главивищей и существенной задачи воспита пробужденія и развитія въ дътяхъ религіозно-нравственны стремленій. Между статьями, содержащими описаніе явленій п роды, есть не мало такихъ, которыя совершенно естествен безъ всякихъ натижекъ возводить мысль детей къ Вогу, Тво и Промыслителю вселенной, указывають имъ на Его безков ныя соверщенства, проявившілся въ Его созданіяхъ; иногда при помощи явленій природы уясняется та или другая религіоз правственная истина. Таковы напр. статьи: деп бабочки, в

блюдъ и съверный олень, лошадь и верблюдъ (I, 98. 99.), урожай, воспитаніе, путешествіе воды, море и скала (II, 66. 72. 74. 81.), проза, рпчи ивттовъ, недовольная пчела (III, 132. 152. Чтеніе этой вниги не только дітямъ, но и взрослымъ можеть доставить удовольствіе, великую пользу и назиданіе Не даромъ и не для звучной только фразы сказаны о Добромъ Словъ слъдующін слова: "не только детямъ, но и взрослымъ мы отъ всего сердца рекомендуемъ прочесть и читать эту внигу, способную внесть свъжесть и бодрость въ сердце человъка среди удушаютій атмосферы нашей повседневной жизни... Многія изъ статечеть (книги) по своему христански-гуманному духу, по своему успокомвающему характеру и отрадв, невольно вливающейся ъъ сердив читателя, способны растрогать до слезъ даже зачеретвълаго отъ годовъ и суроваго опыта жизни человъва" (Моск. Щер. Въд. 1888 № 81, стр. 402). Эти слова нисколько непреувеличены и върно характеризують достоинства разсматриваетой нами вниги.

• Нътъ нужды говорить о томъ, что въ Добромъ Словъ нътъ ы савда того "пустословія, безсмысленнаго пустомельства", грубыхъ и неприличныхъ шутовъ, прибаутовъ, пословицъ, басенъ, квазовъ, нелъпыхъ небылицъ, которыми такъ богаты вниги Ушинскаго, Водовозова, Корфа и др., ставшія между прочимъ и по этому антипатичными нашему народу, неть излишняго вниманія къ низшимъ тварямъ природы и обиднаго для человъка пренебреженія къ достоинствамъ его духовной природы, нътъ тахъ возмутительныхъ для искренняго редигіознаго чувства сопоставленій предметовъ пустыхъ и ничтожныхъ съ предметами /возвышенными и святыми, что нерёдко замёчается въ книгахъ Ушинскаго (Родн. Сл. годъ 2 стр. 97. 120-121 изд. 12.). Авторъ Добраго Слова говорить съ дътьми о предметахъ важныхъ, возвышенныхъ и святыхъ-о Богъ, святыхъ ангелахъ, угодникахъ Божінкъ, загробной жизни, церкви и проч., говорить обо всемъ этомъ хотя простымъ, занимательнымъ и вразумительнымъ, но въ то же время строгимъ и серьезнымъ языкомъ и нигдъ не позволяеть себъ неумъстной и грубой шутки, не допускаеть ничего соблазнительнаго для религіознаго и нравственнаго чувства дътей. Это внига серьезная и душеспасительная. Она вполнъ соотвътствуеть духу нашего народа, воторый любить чтеніе религіозно-поучительных и нравственно-назидательных внигь она способна внушить народу уваженіе въ ученію и разсвят въ немъ нодовъріе въ школь, которое закралось въ его душ благодаря книжвамъ Ушинскаго, Водовозова, Корфа и др. Слу шая чтеніе Добраго Слова, наши крестьяне не будуть имъть н мальйшаго повода говорить, что въ школь занимаются пустя ками и учать дътей такимъ вещамъ, о которыхъ и слышат имъ не следовало бы.

Но въ дълахъ человъческихъ не бываетъ полнаго совершен ства; въ нихъ всегда найдется какой-иибудь недостатокъ, недо смотръ, какая-нибудь слабая сторона. Есть слабыя стороны недосмотры и несовершенства и въ Добромъ Словъ.

Прежде всего намъ думается, что статьи, составляющія со держаніе 2-й главы первой части Добраго Слова, не всп со отвътствують той цъли, для достиженія которой онъ назна чены. Авторъ говорить, что "статьи и стихотворенія для пер воначальнаго связнаго чтенія" таковы, что ученикъ, прочи тавши ихъ подъ руководствомъ преподавателя, положитъ прочнос основание для усвоения искусства толково и вполнъ сознательн относиться въ читаемому" (Добр. Сл. I, V). Если на всю первую часть Добраго Слова авторъ смотрить накъ на первую внижку послъ азбуки и назначаеть ее для дътей, стоящихъ на первой, весьма невысокой ступени умственнаго развитія; то этоть взглядь тэмъ болве долженъ быть приложимь къ первымъ двумъ главамъ этой части. Безъ сомивнія, читать ихъ придется ученику, который, по словамъ самого о. Дьяченко, "можеть вос принять только простое и очевидное, не требующее отъ него ни развитыхъ способностей, ни предварительной подготовки въ видъ ранъе пріобрътенныхъ знаній" (Об. Зап. стр. 6), словомъ ученику, который только-что ознакомился съ азбукою, одольль механизмъ чтенія и теперь начинаеть пріучаться къ связному чтенію. Сравнивая эту малую степень умственнаго развитія ученика съ содержаніемъ второй главы Добраго Слова, мы безъ труда можемъ замётить несоотвётственность между тою и другимъ; многія изъ помъщенныхъ здёсь статей для своего пониманія несомивнию требують оть ученика высщей ступени развитія, чъмъ какая возможна для него послъ изученія азбуки, послъ несовершеннаго усвоенія имъ механизма чтенія. Къ числ

вихъ мы относимъ статьи: добрый совото, Корнилова, береосивость Петра Великаго, въсть о кончинь Александра Невскаго, . юва нижегородскаго мпицанина Козьмы Минина, разбитая скрипка др. Въ самомъ дъл можно ли признать эти статьи соотвътвующими степени развитія и запасу свідівній ребенка, толькою приступающаго въ связному чтенію? Читая ихъ, даже подъ воводствомъ учителя, можеть ли онъ вполнв усвоить ихъ и пожить начало "искусству-вполно сознательно относиться къ чивеному 4? Едва-яп. Здъсь встръчаются такія понятія, ведется ръчь такихъ предметахъ, о которыхъ ребенокъ, только-что начивощій пріучаться къ связному и осмысленному чтенію, ничего де не знаеть, о которыхъ надобно долго и много говорить у, чтобъ онъ могъ вполнъ сознательно отнестись въ читаему. Пойметь ли такой ребеновъ слова: спесь, школа бъдствій т. п.? Можеть ли онь заинтересоваться статьями о Корни**ь**ъ, Петръ Великомъ, Александръ Невскомъ, когда онъ не тветь ни мелейшихъ сведеній изъ русской исторіи? Слова: фримовъ, Севастополь, Петръ Великій, Мининъ и пр. для него етые, ничего не говорящіе звуки, которые только озадачивать и смущають его. Для того, чтобъ ребеновъ поняжь эти вты и вполнъ совнательно отнесся къ нимъ, учителю нужно **М**ти на кандомъ словв останавливаться и говорить о томъ, ю быль Корниловъ, что такое Севастополь, кто быль Петръ микій, Александръ Невскій, чёмъ они знамениты и дороги для сскихъ, почему русские запланали при въсти о кончинъ повыняго и проч.? Но самъ авторъ хорошо знаетъ, что слиш-**М**ъ частыя объясненія, влекущія за собою остановку въ чтеи, могутъ надобдать ученику и утомлять его мышленіе постонымъ отвлечениемъ его вниманія отъ содержанія читаемой атьи и могуть ослаблять произведенное ею впечатавніе. Да посль двенныхъ объясненій учителя многое въ этихъ статьть останется темнымъ и непонятнымъ для малаго ребенка. чевидно, такія статьи могуть быть понятны для него и возщить въ немъ интересъ тогда только, когда запасъ его свъній значительно расширится и онъ хотя нісколько познакоится съ русской исторіей. Но еще менве объяснимы для насъ в основанія, которыми руководился авторъ, помінцая въ главів, мьющей назначение содъйствовать развитию искусства вполнъ

сознательно относиться нъ читаемому, статьи подъ заглавіем правила христіанской жизни, наставленіе св. Ефрема Сири изь жизни св. подвижниковь. Нёть сомнёнія, статьи эти по св ему содержанію прекрасны, истинны и назидательны — но д варослыхъ людей, а никакъ не для только что начинающаго ч тать ребенка, для котораго они мало доступны и полезны всл ствіе ихъ отвлеченности. Было бы несравненно лучше и со бразнъе съ требованіями здравой педагогиви, еслибы авто всв эти драгоценныя правила и наставленія поместиль въ др гихъ отделахъ своей прекрасной книги, после вполне поня ныхъ для детей разсказовъ, раскрывающихъ имъ известныя р дигіозно-правственныя истины и внушающія имъ тв или друг христіанскія обязанности. Какъ догическій выводъ изъ нагля ныхъ фактовъ, эти правида и наставленія были бы гораздо п нятиве для двтей и могли бы быть восприняты ими вполив с знательно; тогда какъ сами по себъ, въ своей отвлеченной форм безъ всявикъ фактическихъ основаній, эти правила легко м гуть утомить ребенка и навести на него скуку, а это може подвиствовать охлаждающимъ образомъ на его охоту къ чтен и ученю. Такъ правила христіанской жизни, внущающія р бенку въру въ Бога, любовь и благодарность къ Нему, пов новеніе Его волю, упованіе на Него и пр. были бы гораздо д нятиже для ребенка, еслибы онъ прочиталь ихъ въ отдълв, с держащемъ статьи о Богъ; правила о любви къ ближнимъ сл довало бы по тому же соображенію помыстить послы разсказов составляющихъ содержание отдъла: наши ближние; правила ви шающія любовь и почтеніе къ родителямъ; — въ отделе: сем и пр. Намъ поэтому кажется, что помъщая эту главу, о к торой идеть теперь рачь, въ начала своей книги, прежде пе ваго, втораго, третьяго и дальнейшихъ отделовъ, авторъ без нужды изминиль педагогическому принципу, требующему пост пенности въ сообщеніи знаній ребенву, повелавающему воск дить отъ легкаго къ болве трудному, отъ нагляднаго къ отвъ ченному, отъ фактовъ къ выводамъ; потому что разсказы в отделажь: семья, школи, дюти и пр. гораздо понятнее и доступна для дътей, чънъ статьи и стихотворенія для первоначальна связнаго чтенія. А это приводить насъ къ мысли, что не бы бы нивакого ущерба для достоинства книги, еслибы въ ней с свиъ не было этой главы. Ужели ребеновъ не могъ бы начиться связному чтенію, читая подъ руководствомъ учителя васказы перваго или втораго отдёль книги?

Къ числу особенностей первой части Добраго Слова авторъ ему прочимъ относить и то, что "въ мей всъ стихи напечатаны ь обозначеніемъ курсивнымъ шрифтомъ логическаго ударенія п ибавляеть, что онь "не ожидаеть, чтобъ вто-нибудь нашель п нововведенія издишними или безполезными (Объясн. Зап., р. 22). Двиствительно, неизлишне для начинающаго учиться енію имъть указаніе, гдъ нужно при чтеніи стиховъ дъдать пичесное удареніе. Авторъ старается удовлетворить этой поебности, печатая въ стихотвореніяхъ нурсивомъ тв слова, на порыхъ нужно сдвлать логическое удареніе. Но онъ сдвлаль кія увазанія далеко не во всей книгв, а только въ первыхъ пырекъ ея отдълакъ. Почему авторъ не вполнъ исполнилъ 🗝 объщаніе, мы не знаемь, но не особенно сожальемь объ омъ. Дъло въ томъ, что и тамъ, гдъ сдъланы имъ указанія носительно логическаго ударенія, оділаны они не всегда вірно уювиетворительно. Такъ напр. въ стихотворени: утврения мя въ стихъ: "ито растренанъ, не умыть, тоть собой людей вшить" подчеркнуто слово: кто, тогда накъ сила мысли заправется не въ неиъ, а въ словахъ: растрепанг, не умыть тр. 54). Въ стихотвореніи: заютра, въ стихв: "для чего же не перь?" почему-то авторомъ подчервнуты слова: *для чего э*ке, между твиъ савдовало бы подчеркнуть слово: не теперь (стр. В Подобная же погрышность допущена въ стихотворении: peму (стр. 62); въ стихъ: "все бы слушаль эвоний, дътскій гоот вивсто словъ: есе бы слушам, въ ноторыхъ заплювется сила иысли, авторъ почему-то подчеркнуль слово: дют-🖟 Подобныхъ промаковъ въ разстановка: догическаго удаенія авторомъ сдівляно немало.

Навонецъ нельзя не замътить, что не всъ отдълы винги одивовы по достоинству содержанія и литерэтурной обработкъ гатей, въ нихъ занлючающихся. Къ числу менъе удовлетворнсыныхъ отдъловъ Добраго Слова, по нашему мирнію, слъдуетъ гвести въ 1 части отдълъ четвертый: природа и ея явленія, гвау статьями этого отдъла есть и бъдныя содержаніемъ и чень неудовлетворительныя въ литературномъ отношеній. Къ

равряду слабыхъ здёсь надобно отнести статьи: о солнию, луж и земномь шарь, цька труда, ъзда по водъ. Свъдънія, сообще емыя въ первой изъ упомящутыхъ статей, переданы языком не совсвиъ яснымъ и складнымъ. Здесь встречаются выражені не совстить точныя и определенныя, какъ напр.: "около само себя земля движется часто (?): въ двадцать четыре часа разъ (стр. 86),-- вджеь есть мжста до того сбивчивыя, что прочита ши ихъ двти не могутъ получить опредвленного понятія предметь. Такъ изъ этой статьи ребеновъ не можеть получит точнаго знанія о томъ, на сколько частей двлятся сутки. Сня чала ему пряжо сообщается: "день или сутки разделяются я четыре части: на утро, полдень вечерь и полночь". Но проч тавши дальнъйшін слова: "когда солице бываеть видимо на во стокъ, тогда это время сутокъ называется утрома, когда в югь-полуднема, ногда свлоняется въ западу-вечерома, совствить сирывается-жочью, средина ночи-полуночью (стр. 87 ребеновъ легко можетъ подумать, что сутки двлятся не на че тыре, а на пять частей и будеть въ недоумени относительн того, какое же изъ этихъ деленій следуеть признать правильным? Можно-ли сообщать ребенку свъдънія такимъ сбивчивымъ язы комъ? Къ числу неточныхъ и невразумительныхъ выраженій в той стать в мы относимь и савдующія: собственною тяжесты шарикъ летить прочь, а шнурокъ привлекаеть (?) его къ рукі При движени, насколько земля отделяется отъ солица, лун отъ земли, настольно сила притягательная въ солнцв и земл не пускаеть ихъ (88 стр.). -- Статья: пода по водп не тольк бъдна содержаніемъ, но и плоха въ литературномъ отноше ніи. Здівсь, къ нашему удивленію, допущена даже безграмот ность въ следующихъ словахъ: "корабль, какъ домъ: въ нем есть комнаты, тамъ они (?) пьють, вдять, спять и работають. (91 стр.). Не многимъ дучше въ датературномъ отношения 1 статья подъ ваглавіемъ: чугунка. Статья: имна труда едва 11 будеть понятна для начинающихъ читать детей.—Къ числу до вольно бъдныхъ по содержанію и не совствиь удовлетворитель ныхъ въ литературномъ отношени отдвловъ книги, по нашем! мнівнію, слідуеть отнести отділь: святыя миста. Какъ въ 1 такъ и во 2 части, а пожалуй и въ 3, этотъ отделъ заключает въ себъ немного статей, которыя состоять изъ довольно суих и мало занимательных описаній святых мізсть. Опианія такого рода едва ли дадуть дівтямь ясное представленіе о ахь или другихь святых мізстахь и едва ли могуть возбудить в нихь вниманіе и интересь къ предметамь описаній.

Но недосмотры и недостатки, сейчасъ указанные нами възсматриваемой книгъ, въ сравнени съ ея высокими достоинвами, опънкъ которыхъ главнымъ образомъ и посвящена наша
тъя, являются такими незначительными и ничтожными,—что
всколько не портятъ общаго весьма пріятнаго и отраднаго
вечатлънія, производимаго на читателя этой прекрасной книгой.
Кончая свою ръчь о Добромъ Словъ, мы не можемъ не упонуть о томъ, что за всъ три части его назначена издателемъ
мая умъремная цъна — 2 р. 80 к., не смотря на то, что въ
игъ ниходится до двухъ тысячъ страницъ довольно убористаго,
врасиваго и четкаго шрифта, множество красивыхъ и отчетво исполненныхъ рисунковъ и что на книгу употреблена хоршая и прочная бумага.

P. H.

# извъстія и замътки.

## СТАТИСТИЧЕСКІЯ ДАННЫЯ ИЗЪ ОТЧЕТА Г. ОБЕРЪ-ПРОКУРОР СВ. СИНОДА ЗА 1886 ГОДЪ.

Въ въдомостяхъ, приложенныхъ къ всеподданнъйшему отчет г. оберъ-прокурора Св. Синода за 1886 годъ, заключаются слъдующія статистическія свъдънія по въдомству православнаго и повъданія за 1886 годъ.

Въ 1885 году по всемъ епархіямъ состояло: архіерейский домовт 64, мужеких монастырей 220 (кроме нихъ заштатных 187, монашествующих въ нихъ штату положено было 422 на лицо же въ штатныхъ и заштатныхъ монастыряхъ состоя 6890, кроме того послушниковъ было 3466. Женскихъ монастырей состояло: штатныхъ 116, заштатныхъ 82, монашествующих въ нихъ было 6037 (по штату положено 2657) кроме тог послушницъ было 16018.

Капедральных соборов въ 1885 г. по всёмъ епархіямъ кром алеутской, по которой свёдёній недоставдено, было 62; градских 618, изъ коихъ 52 безприходныхъ; придворныхъ 5, военных 2, флотскихъ 8. Церквей при мужскихъ и женскихъ монастырях 1172, приходскихъ 33,416; ружныхъ 125; при казенныхъ заведеніяхъ 817, придворныхъ 41, домовыхъ 477; единовёрческих приходскихъ 248, упраздненныхъ или приписныхъ 5297, кладом щенскихъ 1773; всего—43,428; кромъ того модитвенныхъ домов и часовень—14,888.

Духовенства по всемъ епархіямъ кроме недоставившихъ све деній (еп. московской, якутской и алеутской) состояло: протоіе реевъ 1620 (по штату 597) священниковъ 36,560 (по шт. 37,141) діаконовъ 9502 (по штату 8974), причетниковъ 42,353 (по штату 42,470).—Уволенныхъ по болезни и старости было: протоіереев 131, священниковъ 1433, діаконовъ 842, причетниковъ 3601

Въ 1886 г. по всёмъ епархіямъ (кромё недоставившихъ свё дёній еп. якутской екатеринбургской) было построено церквей монастырскихъ 13 (9 каменныхъ и 4 деревянныхъ) приходскихт и придъльныхъ 374 (181 каменныхъ и 193 деревянныхъ), при казенныхъ заведеніяхъ 19 (18 каменныхъ и 1 деревянная) до мовыхъ 22 (20 каменныхъ и 2 деревянныхъ), кладбищенскихъ

8 (6 каменныхъ 17 деревянныхъ): всего 452 (235 каменныхъ 217 деревянныхъ). Молитвенныхъ домовъ и часовень иостро-10 было 174 (33 каменныхъ и 141 деревянныхъ).

Суммъ на постройну зданій духовнаго вѣдомства въ 1886 году мущено было: 1) 150,307 р. 71 в.; изъ суммъ государственнаго значейства; 2) изъ духовно учебнаго напитала 342,770 р. 5 к, в мъстныхъ спархіальныхъ средствъ 38,192 р. 59 ноп., всего—31,270 р. 26 ноп.

Больниць по всемъ епархіямъ въ 1886 году состояло: при настыряхъ на казенномъ и монастырскомъ иждивеніи 77 на 20 человёкъ, на иждивеніи частныхъ лицъ и обществъ 11 на 11 человёкъ, при церквахъ—на казенномъ и церковномъ иждинен—1 больница; на иждивеніи частныхъ лицъ и обществъ— 1 на 647 человёкъ; всего—105 больницъ на 1727 лицъ. Боганен по всёмъ епархіямъ состояло: при монастыряхъ на каненомъ и монастырскомъ иждивеніи—57 богадёленъ на 874 мовёка; на иждивеніи частныхъ лицъ и обществъ—12 боганенъ на 270 человёкъ; при церквахъ на церковномъ и казенъ пждивеніи—153 богадёльни на 1958 человёкъ, на иждивени частныхъ лицъ и обществъ—500 на 5734 человёкъ всего—2 богадёльни на 8836 человёкъ.

Тателей православнаго исповъданія по всюмъ епархінмъ въ 85 г. состояло: мужескаго поля 29,644,618, женскаго поля 1,421,915 человъкъ всего—66,010,533 человъка.

Вь 1885 г. по всвиъ епархіямъ кромъ недоставившихъ свъвій еп. камчатской, явутской и грузинскаго экзархата, родись мужескаго пода — 1,945,640 человъкъ; женскаго пода — 6.5,145 человъкъ всего—3,810,785 человъкъ. Бракомъ соедивіто пода — 1,404,407, женскаго пода — 1,304,485 человъкъ все-—2,708,892 человъкъ. Изъ нихъ достигшихъ отъ 100 до 105 тъ умерло—348 человъкъ (185 мужчинъ 163 женщинъ); отъ 15 до 110 лътъ—75 человъкъ (185 мужчинъ и 32 женщинъ); отъ 10 до 115 лътъ—25 человъкъ (14 мужчинъ и 11 женщинъ); тъ 115 до 120 лътъ—13 человъкъ (10 мужчинъ и 3 женщинъ); тъ 120 до 125 лътъ—2 человъкъ (1 мужчинъ и 1 женщинъ); тъ 125 до 135 лътъ—3 человъкъ (1 мужчинъ и 2 женщинъ); тъ 125 до 135 лътъ—3 человъкъ (1 мужчинъ и 2 женщинъ); тъ 125 до 135 лътъ—3 человъкъ (1 мужчинъ и 2 женщинъ); тъ 125 до 135 лътъ—3 человъкъ (1 мужчинъ и 2 женщинъ); тъ 125 до 135 лътъ—3 человъкъ (1 мужчинъ и 2 женщинъ);

Б. присоединено: изъ иновървыхъ ристанскихъ исповъданій всего 7827 человъкъ (изъ лютеранъ—234, римскихъ-католиковъ—1382, греко-уніатовъ—99, рефортовъ—10, армянъ—21, протестантовъ—79); изъ раскола—46 (3167 безусловно и 1279 на правахъ единовърія); изъ не-ристанъ 4319 (евреевъ—671, магометанъ—356, язычниковъ—

3292 человъка); всего же присоединено—16,590 человъкъ (кром того белтистовъ и методистовъ въ самарской еп.—11, мене нитовъ въ таврической еп.—6, несторіанъ въ Грузіи—15, го цевъ ренегатовъ – 293).

Въ 1886 году браковъ расторинуто было всего — 1124, на нижъ за вступление въ бранъ при жизни одного изъ супруговъ-28. по близкому родству — 14, по неспособности къ брачно сожитю—20, за предюбодъяние—153, по безвъстному отсутстви одного изъ супруговъ—574, за ссылкою на каторгу и на посление одного изъ супруговъ—335.

Въ 1886 году состояло духовно-учебных заведеній всего 23 академій — 4, семпнарій — 54 и училищъ — 175. Въ нихъ чачал никова и наставникова было всего 3058; въ академіяхъ-11 въ семинаріяхъ — 1049 и училищахъ — 1893. — Учащихся состоя всего-49,637 (казенновоштныхъ-6642, пользовались пособіяв 12,787, своекоштныхъ-30,208) изъ нихъ въ академіяхъ – 81 (казеннокоштныхъ - 687, пользовались пособіями - 81; своекош ныхъ-110); въ семинаріяхъ-16,997 (казеннокошныхъ пользовались пособіями—2380, своекошныхъ -8572); въ учил щахъ всего 31,852 (пользовались пособіями —10,326 и сво коштныхъ-21,526). Воспитанниковъ духовныхъ заведеній, об чавшихся инородческимъ языкамъ было въ семинаріяхъ 2 (татарскому -20, калиыцкому -6, черемисскому -32, омнекому-7, эстекому-39, латышскому-70. монгольскому бурятскому-56) въ училищахъ-31 человъвъ (финскому 16 и калмыцкому 15). Въ 12 женскихъ учебныхъ заведеніяхъ находящихся пол повровительствомъ Ен Императорского Величества, обучалос 1759 дъвицъ, (466 казеннокоштныхъ и 1293 пансіонерокъ).

Въ 1886 году по всёмъ епархіямъ школь при церквахъ и м настыряхъ состояло 11,693, въ нихъ учащихся было 318,65 (274,320 мужскаго пола и 44,332 женскаго пола).

Причтовъ, получавшихъ содержание изъ посударственнато ка начейства въ 1886 было 18,838, на нихъ израсходовано был 6,271,000 руб.

Суммы попечительство о призрании бадных духовнаго звані во всах епархіях въ 1886 г. были въ такомъ состоянія: в 1886 г. поступило—отъ сбора въ епархіях 808.012 р. 53½, в билетами—609,717 р. 12 коп. итого съ остаточными отъ про шлаго года въ приходъ было 4,544,043 р. 1 к. (894,691 р. 69 и наличными и 3,649,351 р. 32 к.—билетами). Въ 1886 г. въ расходъ было 1,443,018 р. 1 к. (802,545 р. 66½ коп. наличными 630,472 р. 35 коп. билетами). Въ остатожъ въ 1887 г. се стояло 3,111,024 р. 99 коп. (92,146 р. 2½, к. наличными 3,018,878 р. 97 коп. билетами).

Библютекъ въ 1886 г. по всъмъ епархіямъ учреждено было: ри церквахъ—321, пъ благочинныхъ округахъ—61, всего— 82; всего же съ ранъе учрежденными въ 1886 г. состояло 8.065 библютекъ.

Перкосных попечительство въ 1886 г. по всемъ епархіямъ роме недоставивших сведеній еп. якутской, черниговской и втеринбургской) вново открыто 359, всего съ прежде открычи состояло 11,547.

Пожертвованіе ими сдълано было всего 1,953,940 р. 67<sup>1</sup>/<sub>2</sub> к. 15 нихъ на поддержаніе и украшеніе церквей—1,583,775 р. 19 к., перковные-приходскія школы и благотворительныя учрежде-1,253,588 р. 65 коп. на содержаніе причтовъ 116,576 руб. 1 пок.

Пожертвованій вз церкви по всёмъ епархіямъ, кромё вёдомва московской синодальной конторы и иркутской енархіи —
р которой свёденій недоставдено, всего поступило 11,327,528 р.
1/4 коп.; изъ нихъ кружечнаго сбора—5,098,659 р. 793/4 коп.,
кода съ имёній 2,009,968 р. 61/4 к.; на устройство церквей
пругіе предметы—3,917,556 р. 7 к., въ пользу Гроба Господня
1,449 р. 82 коп., на церкви и школы западнаго пран 19,283 р.
1011., на возстановленіе православія на Кавказё — 19,504 р.
1/2 коп.; на распространенія православія между язычниками
1,208 р. 1 коп.; на вспоможеніе духовенству—164,963 р. 241/4 к.,
1 раззоренныхъ по разнымъ случаямъ—4,524 р. 41 к., на
пушеніе быта православныхъ въ Палестинъ 48,411 р. 47 коп.
Суммы и капиталы, находящіеся въ распоряженіи хозяйствнаго управленія при Св. Синодъ находились въ такомъ сополніи.

Бъ 1-му января 1886 года оставалось: духовно-учебнаго ка-\  $_{1318}$ —25,068,491 р. 93 $^{3}$ /4 к., типографскато капитала—714,209 № 29 коп.; капитала духовенства Западнаго Края — 2,648,953 р. 🤾 коп.; капитала на производство преосвященнымъ добавоч-<sup>№</sup>0 жалованія—317,236 р. 99 коп., суммъ па выдачи единоененныхъ пособій — 328.261 р. 491/2 коп., капитала на усилере средствъ содержанія духовенства—104,628 р. 61 коп., замных епархій—1,259,305 р. 15 коп. Сверхо того въ 1886 г. остоямо: суммъ завъщанныхъ въ пользу монастырей, церкви и ричтовъ въ Россіи—137,373 р. 28 к., сумиъ въ пользу монапърей и церквей востока—230,428 р. 39 к. суммъ, собранныхъ в вружнахъ при церквахъ-233,224 р. 781/4 к. сумиъ, пожертованныхъ на преміи, стипендіи и разные предметы—1,001,494 р. <sup>14</sup>/<sub>1</sub> к.; переходящихъ суммъ, принадлежащихъ разнымъ мъсмъ и лицамъ—709,890 р. 65<sup>1</sup>/<sub>2</sub> к. Итого къ 1 января 1886 г. тавалось 32,754,426 р. 71 коп.

Въ 1886 г. поступило: духовно-учебнаго ванитала-1,808,170 р.

80 коп., типографскаго напитала—682,733 р. 21 к.; капитала духовенства западнаго края—165,338 р. 38½ к.; капиталь на производство преосвященнымъ добавочнаго жалованья—28,007 р. 69 к.; суммъ на выдачи единовременныхъ пособій духовенству-64,562 р. 15 к.; капитала на успленіе средствъ содержанія духовенства—152,411 р. 30½ к.; занасно-странствующаго капитала духовыхъ заподныхъ епархій—290,810 р. 43 воп. Сверля того поступило: суммъ завъщанныхъ на монастырь и перкв въ Россіи—27,312 р. 56½ к.; суммъ завъщанныхъ на церкв и монастыри востова—44,245 р. 93 к.; суммъ собранныхъ въ кружкахъ при церквахъ—88,985 р. 29½ к., суммъ пожертвованныхъ на преміи, стипендіи и равные предметы—194,441 р. 3½ коп., переходящихъ суммъ разныхъ мъстъ—308,312 р. ½ воп., переходящихъ суммъ разныхъ мъстъ—308,312 р. ½ воп.

Въ 1886 году израсходовано было: духовно-учебнаго капитала—1,628.567 р. 9 к.; типографскаго капитала—607,885 р 74 к., капиталъ духовнаго западнаго края—184,234 р. 89 к капиталъ на производетво добъвочнаго жалованія преосвящен нымъ—23,946 р. 86 к., суммъ для выдачи единовременныхъ по собій—63,754 р. 70 к.; капитала на усиленіе средствъ содержанія духовенства—105,423 р. 92 к.; вапасно-строительнаго капитала духовенства вападныхъ епархій—172,126 р. 63 к. Сверж сего изрисходовано: суммъ завъщанія на монастыри и церкви в Россіи—13,061 р. 89½ к., суммъ на монастыри и церкви Востока—31,148 р. 10½ к., суммъ на монастыри и премін—233,974 р. 50 к., переходящихъ суммъ, принадлежатъ разным мъстамъ и лицамъ—415.090 р. 66½ к. Всего же въ 1886 год перасхедовано было 3,592,476 р. 15½ к.

Къ 1-му января 1887 г. *въ остатк*ъ было: духовно-учебнаг капитала—25,248,023 р.  $64^3/4$  к., типографскаго капитала- $789,056\,$  р.  $76\,$  к.; вапитала духовенства западнаго края—2,631,05руб. 223/4 к.; капитала на производство преосвященнымъ доба вочнаго жалованья—321,367 р. 82 г. Суммъ для выдачи едино временныхъ пособій — 329,065 р. 941/2 к., капитала на усилені средствъ содержанія городскихъ и сельскаго духовенства-151,615 p.  $99^{4}/_{2}$  k.; sanacho-crpontezhharo sanuraza духовенств западнаго края—1,377,988 р. 95 коп. Сверхь сего въ остатки к 1887 г.: суммъ въ пользу монастырей и церквей въ Россіи-151,623 р. 95 к.; суммъ завъщанія монастырей и дерквей вос тока—243,526 р. 211/2 к.; суммъ собранія въ кружкахъ—203,89 руб. 91°/4 к.; суммъ пожертвованныхъ на премін, стипендіп разные другіе предметы -961,960 р.  $88^{8}/_{4}$  к.; переходящих суммъ, принадлежащихъ разнымъ мъстнымъ лицамъ-603,111 р  $99^{1}/_{2}$  н. Весто же въ 1 января 1887 г. въ остаткъ было-33,012,301 р. 30 коп.

## КЪ ВОПРОСУ О ПРИХОДСКОЙ БЛАГОТВОРИТЕЛЬНОСТИ.

Воспроизводимъ изъ газеты Петербургскій Листонг слудую-

ня достойныя серьезнаго вниманія строки.

Попечение о бъдныхъ и ниппикъ всегда было самою суественною принаддежностью терковной жизни. Съ твхъ поръ из правительства, испробовавши всв мары ка устранскію щенства, убъдились въ невозножности бороться съ нимъ нии собственными оклами и стали мало-по-малу призывать понощь къ собъ церковь и общество, вопросъ о нищенствъ мымся вопросомъ церковно-общественнымъ, такимъ, къ разеню котораго вризывается всякій, кому дороги интересы церкви государства.

У насъ благотворительность при участій церкви реализуется приходскомъ союзь, которому придаеть особенное значение в двав благотворенія то, что члены его свявываются между бою не одною отвлеченною любовію, а всёмъ, что всть для из святаго и дорогаго. Члены приходскаго союза сходятся одномъ храмъ, слушають одного пастыря, участвують пой молитвъ, имъютъ одни праздники, дълять вмъсть и раин и печали. Все это устанавливаеть между ними такое дувное родство, по силв котораго ни нужды храма, ни нужды ритовъ, им нужды текъ или другихъ членовъ въ отдельности в остаются бевъ посидьнаго удовлетворенія.

Но въ настоящее время благотворительность въ приходахъ онть уединенно, зная только нужды своего прихода и не входя в связь съ другими. Между тъмъ приходекое призръніе, какъ ризрвніе начальное, не можеть и не должно стоять одиноко, <sup>отя бы и потому, что приходы бывають богатые и бъдные; въ</sup> чу чего въ бъдныхъ приходахъ, гдъ именно больше развита и требуется благотворительность въ большихъ разиврахъ, мается меньшая возможность удовлетворить этой нуждв. Вотъ <sup>рчему</sup> для приходскаго призранія даннаго города должень суествовать органь, который руководиль бы имь, одобриль ero помогаль ему въ томъ, въ чемъ оно безсильно. Такимъ учрежнемъ могъ бы быть епархівльный союзь, выражающійся или или акиндев о ветольном попечительстве о бедных или в спархівльномъ братотвъ: Существують же теперь по всъмъ рархіямъ центральные комитеты для завидыванія церковно-приодении шволами; такъ отъ чего же не быть и центральнымъ печительствамъ для завъдыванія церковно-приходскимъ о бъдых попеченіемъ? Они взаимно восполняли бы себя и помоын одинъ другому.

Но какъ бы широка ни была двятельность епархіальнаго по печительства или братства, оно никогда не въ состояни обнят собою вов нужды нищеты и нищенства. Воть почему для объ единенія всей попечительной двятельности въ государствъ, не обходимо дружное усиле всего національнаго союва-учреждені одного всероссійскаго понечительства или общества и братства Эта мысль была высказана наскелько лать тому назадь про фессоромъ новороссійскаго университета, протоівреемъ Кудряв цевымъ. Но до сихъ поръ остается еще въ теорів, хотя основ для такого всероссійского попечительства существуєть. Мы го воримъ про Императорское Человъколюбивое Общество, коте рому стоитъ только придать болье широкое, чемъ оно тепер имъетъ, значеніе, - и это Общество вакъ нельзя лучше будет удовлетворять указанному назначеню \*. Человъколюбивое Обще ство и теперь завъдуетъ многочисленными благотворительным учрежденіями въ государствів и сліднть за всімь, что дівлаетс въ общирной области благотворенія. Мало того, названное Обще ство, въ числа намаченныхъ задачъ, имаеть навъ разъ и те чтобы установить взаимодействіе между всеми благотворитель ными учрежденіями Россів, а съ некоторыми, найъ приходскі попечительства въ Петербурга и Братолюбивое Общество в Москвъ, искало уже войти въ непосредственныя сношенія. Эт задача заслужила одобреніе въ Бозв почивающаго Государя Импе ратора, и для разработки вопроса въ данномъ направленіи был учреждена въ 1877 году особая коммиссія. Остается пожелат чтобы коммиссія эта возможно скорве исполнила возложенную на нее задачу, выполнение которой подвинеть сильно вперед дъло благотворенія въ Россіи, поставивъ приходскую благотво рительность на прочную почву.

### SHAMEHIE BPEMEHM.

Изъ Дерптскаго увзда въ "Эстл. губ. Ввд." пишуть: Въ по следнее время повторяется то же явленіе, что въ 50 годах: предъ и во время движенія туземцевъ въ православіе: нынт когда открытое глумленіе надъ православіемъ съ церковных каеедръ сопряжено съ большими опасностами, чемъ въ то время оно переносится пасторами въ конфирмаціонную комнату, откуд молодое поколеніе выпускается въ жизнь; адёсь пасторъ делается изъ проповёдника и учителя политикановъ-фанатикомъ, издеваю щимся надъ православною церковію не ссылвами на Слово Бо



<sup>\*</sup> Оно же имъетъ по уставу предсъдателемъ с.-петербургскаго митрополита. Рес

іе, а доводами раціонализма и житейскаго суемудрія. Въ зашчене всву конфирмаціонных наставленій конфирмуемые бязаны дать предъ алтаремъ, прежде чёмъ приступить къ приктію, торжественную клятву въ томъ, что никогда не отступять рь своей въры. Такимъ образомъ молодое покольніе лютеранъ мущаетъ въ жизнь со связанною навсегда совъстію въ отноени своего исповъданія. Этимъ способомъ на місто визшинго мона, стоящаго вив совъсти, ставится внутренняя сида, исхощаго изъ совъсти и навсегда сковывающая ее. Но что подобм влятва развращаеть только совъсть и не достигаеть своей имой цвам, объ этомъ свидвтельствуеть опыть 50-хъ годовъ. рэтому устраненіе возможности ся было бы желажельно жиль видахъ поддержанія правственнаго сознанія народа. Явленіе о есть знамение времени. Другое знамение времени обнаружиется въ гернгутерскихъ молитвенныхъ собраніяхъ, происхошихъ въ лютеранскихъ школьныхъ помъщеніяхъ подъ рукоиствомъ мъстнаго школьмейстера. Обывновенно собрадія эти ужили для встать обремененных и удрученных в мъстомъ расныя въ гръхахъ и изліянія горя въ этой юдоли плача и странія. Но нынъ послушные адепты пасторовъ школьмейстеры осять и въ эти мъста утвшенія и успоновиїя конфессіональвражду и ненависть. Благодаря этому гернгутерскія собраснизопым въ рядъ твкъ сумасбродныхъ сборищъ въ запади Эстияндіи, на коихъ невъжественные бродяги между проитнями, призываемыми на читателей газеть и участниковъ въ ществахъ и увеселеніяхъ, громять и въроотступниковъ, провшихъ свою душу на въчную гибель и т. п. (Петерб. Лист.).

## ОБЪЯВЛЕНІЯ.

Вышло въ свъть и продается во всъхъ книжныхъ магазинах С.-Петербурга и у вдовы протојерея Е. Н. Булгаковой (Загородный, д. 58-й, кв. 23) сочинение покойнаго преосвященная Макарія, митрополита Московскаго.

Исторія Русскаго раскола, изв'єстнаго подъ именемъ старообря, ства. Изданіе третье. С.-Петербургъ. 1889 г. Ціла 2 руб., 50 коп., в пересылку прилагается за 2 ф. Тамъже продаются и слідующія сочиненія того же автора:

Введеніе въ Православное Богословіе. Цена 2 руб., на пересыли

за 2 ф.

Православно-Догматическое Богословіе. Два тома. Цена 6 руб., в

на перес. за 5 фун.

Исторія Христіанства въ Россіи. Цівна 1 р. 50 коп., на пересылі за 2 фун.

Исторія Русской цернви. Томы І-й, ІІ и ІІІ-й, Ціна 4 р. 50 ком па перес. за 5 ф.; томы ІV и V, кіна 4 руб., на перес. за 3 ф.; том VI, VII и X-й по 2 руб. каждый, на перес. за 2 ф. на важдый том томы ІХ и XI-й по 2 р. 50 к. каждый, на перес. за 2 ф. на кажды томь, томь XII. Ціна 3 руб., на перес. за 3 ф.

Слова и Ръчи (сказанныя въ Вильнт). Цтна і руб., на пересылі

за 1 фунтъ.

Православное ученіе о христіанскихъ добродътеляхъ: Въръ, Не деждь и Любви. Свящ. Георгія Надеждинскаго. Цъна 2 р. Получат можно въ квижи. магаз. Тузова въ Спб., Мухина, въ Москвъ, Черновъ Саратовъ и въ типографіи Феокритова въ Саратовъ. Отъ автор свящ. села Голицына, Сарат. г., Аткар у. можно получать ту же книг за 1 р. 50 к. съ пересылкою.

Православіе и народность. Критическіе очерки по вопросамъ фило софско-богословскимъ и нравственно-педагогическимъ. С. Левитская Москва. 1889 г. Продается во всъхъ книжныхъ магазинахъ Москва Ціна 1 р. 25 к.

Подлиность посланій Св. Ап. Павла нъ Тимовею и Титу. Критнес исагогическій опыть. Александра Клитина. Кіевъ. 1883 года. Продаетс въ Петербургъ, въ книжномъ магазинъ Тузова, и въ Кіевъ—Оглоблин и Розова и въ квартиръ законоучителя Кадетскаго корпуса протоіере Тронцкаго. Цъна 1 р. 75 к., съ пересылкою 2 руб.

#### Открыта подписка на 1889 годъ

етвертый годъ изданія) на еженедёльную, выходящую безъ предварительной цензуры подъ редакціею Сергѣя Шарапова газету

# "РУССКОЕ ДЪЛО".

#### УСЛОВІЯ ПОДПИСКИ:

Безъ доставки: въ годъ 7 р., полгода 4 р., три мъсяца 2 р. Съ дост. и перес.: " 8 " " 4 " " " 2 " 3а границу..... " 10 " " 5 " " " 3 "

Тавъ вакъ посмертный трудъ Н. И. Гилярова "Основныя начала ономін" и повъсть "Непримиримые" въ 1888 году окончены быть могли, то гг. новые подписчики на 1889 годъ получать безплатно е то, что напечатано изъ этихъ произведеній въ 1888 году.

Въ срединъ года будетъ выпущенъ второй томь книги

### .. МОСКОВСКІЙ СБОРНИКЪ"

и котораго теперь подготовляется матеріаль и который будеть разослант гг. подписчикамь безплатно.

Подписка принимается: въ Москвъ, въ книжныхъ магазинахъ: М. Вольфа, А. С. Суворина, И. И. Мамонтова, А. А. Карцева, А. Л. сильева, И. П. Карбасникова и въ конторъ редакции. Въ С.-Петерргъ: въ конторъ "Русскаго Дъла" при книжвомъ магазинъ Мартыва (Невский, 46), у С. Т. Большакова (Апрак. дворъ, Больш. лин., 348) и у другихъ книгопродавцевъ. Въ Казани — у Дубровина. Въевъ—у Оглоблина. Въ Одессъ и Харьковъ - въ книжн. маг. "Новаго емени".

иногородніе адресуются исключительно "въ Москву въ контору рекцін: Мясницкая, домъ Эйбушитцъ".

Священно-церковнослужители, военнослужащіе, учащіе и учащісся при подпискѣ уступкою въ 2 р., высылая за годъ вмѣсто р.—6 р., а за полгода—3 р. съ доставкой и пересылкой.

### открыта подписка

HA

# ВАРШАВСКІЙ ДНЕВНИКЪ

въ 1889 году.

#### подписная цвна.

| Въ Варшавѣ:                                                           | Съ пересылкою:               |
|-----------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| На годъ 9 р. 60 к.<br>" иомгода 4 " 80 "                              | На годъ                      |
| "три мъсяца 2 " 40 "                                                  | три мъсяца 3 ,               |
| За границу (подъ бандеролью) на годъ-15 руб. (20 гульденовъ           |                              |
| 40 франковъ), полгода—7 руб. 50 к. сяпа—3 руб. 75 кон. (5 гульденовъ, |                              |
| Для убздныхъ и гминныхъ управ                                         |                              |
| судей по 10 р., а для православнато                                   | у духовечства и начальныхъ 🔰 |
| телей по 8 руб.                                                       | ·                            |
| Подписка принимается въ конто                                         | ръ редакціи (Варшава, Медо   |
| № 20), а также въ книжныхъ мага                                       | взинахъ Н. II. Карбасникова, |

Подписка принимается въ конторъ редакци (Варшава, Медел № 20), а также въ книжныхъ магазинахъ Н. П. Карбасникова, С.-Петербургъ, Литейный пр., № 48; въ Москвъ, Моховая, домъ Би и въ Варшавъ, Новый Свътъ, № 65.

"Варшавскій Дневникъ" выходить ожедневно, кром'в воскресни праздничныхъ дней. Въ случав важныхъ событій въ политичес жизни редакція старается выпускать нумера и по праздничнымъ дня

Задача "Варизавскаго Дневника" быть выразителем интересовъ селенія этой окраины Русскаго Государства и слёдять за вопроса имѣющими общерусское значеніе. Газета ставить себѣ цѣлью наблать за развитіемъ нолитической, общественной и литературной живесто славянства.

Редакторъ-издатель П. А. Кулаковскій.

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Моско Января 30-го дня 1889 года.

Ценворъ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.

# Въ реданціи "Православнаго Обозрвнія"

продаются слъдующия книги,

. Размышленія с сущности христіанской въры. Соч. Гизо. Переъ свящ. Н. Серпесскаю. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ цер. 1 р.

II. Въчная жизнь. Пувличныя чтемя Э. Навиля. Перев. свящ. Сериовскаго. М. 1865 г. Ц. 75 в., съ пер. 1 р.

П. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Авиора, Ософила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сарсвиго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ перевода съ ценіями и примачаніями свящ. П. Преображенскима. М. 1867 г. т 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

Т. Сочиненія св. Иринея Лісискаго. І. Пять книгъ противъ ере-. И. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П.

ображенскима. М. 1871. Цвна 3 руб. съ пересылкою.

Вопросъ о злв. Публичные чтенія Эривста Навиля, Перев. H. Протопонова. М. 1872 г. II. 75 в., о перес. 1 р. сер. Чудеся Господа нашего Інсуса Христа. Объяснительныя чанія въ евангельским повъствованіямь о чудесахъ Хряеъ. Сочинение Дублинскаго архіспискова Тренча, переве-... А. З. Зиновъевимъ. Москва, 1883 г. Цъва 1 руб. 30 коп. пересылною,

и изъ ленцій по церковному праву. О. проф. поск. универси-П. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М.

. П. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

прокта II. Система каноническаго права: о состава церковобщества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусновъперес. 2 р.

П. Ереси и раснолы первыхъ трехъ въковъ христіанства. Ч. І. раніе источниковъ для исторів древиванихъ секть. Пром.

. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.

X. За двадцать літь священства (1863 — 1883 г.) Слова в в прот. А. М. Иванцова-Платонова, законоучителя Алексанпомаго военнаго училища и профессора Московскаго Универт. Москва, 1884 г. Цвиа 3 р. съ пересылною 3 р. 50 к. У христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва.

г. Пана 75 г., съ пересылкою.

И Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пінія на вами ввтентическихъ трактатовъ и авустическаго анализа. Прин Арнольда. Москва, 1880 г. Цъна 2 руб. съ пе-MATORS.

PR SINT

## ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНТЕ

ВЪ 1889 ГОДУ БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХ ОСНОВАНІЯХЪ.

Подписная цена на годовое изданіе съ пересылкою -

Россія 7 руб., заграницею 8 руб.

Подписка принимается: въ Моском, у редактора жури протојерен при церкви Осодора Студита, у Никитских роть, П.А. Преображенскаго и у извъстные книгопродавце въ Петербурги — въ книжномъ магазинъ Тузова. Иногодые благоволять адресоваться исключительно таки: редакцію «Православнаго Обозрѣнія» въ Москвѣ.

Просимь обратить особенное внимание: желая облег пополнение церковных библіотекь и библіотекь учеов заведеній духовнаго в'ядомства и министерства народ просв'єщенія, для коих «Православное Обозр'єніе» римендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православное Обозр'єнія», заходить возможнымъ доставить подобамъ это изданіе за 1578, 1881, 1882, 1883, 1884 и 18 по сл'єдующимъ нониженнымъ ц'єнамъ: для выписывающа за од в и т какой-либо годъ—пять руб., за д ва сосемь руб.; за три—оссять руб., ва ч е т ы р е—тришцов руб., за и я т ь л'єть—семнадиать руб. за ш е стъ тът двадиать одить руб. съ пересылкою.

Экземилиры «Правосл. Обозр.» за 1886 и 1887 горазошлись; за 1888 годъ остается прежняя — семь руб.

### въ редакции можно получать:

Оставинися въ небольшомъ количествъ экземиляровъ до мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводъ со весто и примъчаніями къ нимъ свящ. П. А. Приображенскихъ. Гото пересылкою 2 р.—Крома того:

1) Указатель къ "Православному Обоарънію" за одинили 1875—1860—1870 г., составленный П. А. Ефремовымъ. Це

Уназателя 75 к., съ пересылкою 1 р.

 Псалтирь въ повомъ славанскомъ переводъ Амеросія (3гисъ-Каменскаго) архіепископа Московскаго. Москва 1876-Цъна 50 коп.

Редакторъ-издатель прот. И. Преображенски.

Ота Московскаго Духовно-цензурнаго комитета печатать дозводается. Мосе Ливара 30-го для 1889 года. Печарть саять Лодина Истронаваюсын

Digitized by Google

N 294

# PABOCJABHOE OFOSPEHIE

1889

### февраль.

#### COZEPHAHIE

- -- ОПІТТЬ ПЯТЬЯСНЕНІЯ НА ПОСЛАНІЕ СВЯТАГО АПОСТОЛА ПАПЛА КЪ ФИЛИППИЙЦАМЪ. Ө. Г. Тервера.
- 11. ТЕННЯ ПО ФИЛОСОФИИ РЕЛИГИИ, VII. Правствению диказатилогия бытів Вожів. В. Д. Кудрявцева.
- П-новий обращикъ превратнаго пониманія исторіи древней церкви въ нъмецкой богословской литература. Л.
- К-рага онисимъ. -.
- У-ШІСЬМА КЪ ПОЧИВШЕМУ ВЪ БОЗЪ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩ. МА-КАРІЮ МИТРОПОЛИТУ МОСКОВСКОМУ.
- /1-СОВРЕМЕННЫЙ РУССКІЙ РАЦІОНАЛИСТЬ, А. Рождествина.
- П.--ПРАВОСЛАВІЕ II НАРОДНОСТЬ. С. Левинскага Виблюграфическая
- \*\* ПРАВОСЛАВНОЕ БРАТСТВО СВ. АЛЕКСАНДРА НЕВСКАГО ВЪ

  В ВЛАДИМРЪ.2
- ОПО-ИЗВАСТИ и ЗАМЪТКИ: Отанкъ пъменкаго ученаго о русской магиперской диссергация по перковной исторія. — Смерть крониринна Рувила. Азгрійскаго. — Еврейскій фанатизми. — О къроневородний опрейсанть пулктанию . — Обудаленіе.

MOCHEA.

**Университетская типограція, на Страством**ь бульк.

1889.

Digitized by Google

«Православное Обозрѣвіе» выходить ежемъсячно книжками отъ 12 нечатныхъ листовъ и болье. Подписная цвна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставков и домъ въ Москев и нересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полеме экземиляры «Православнаго Обозранів» за прев піс годы можно получать по следующимъ понеження ценамь: 1861, 1862, 1863 годи — по 2 руб. безь пересылки, 1865, 1866, 1868, 1869, 1871, 1872, 1873 (1874—по 3 руб. безъ пересылки, а за одинеадцать легодвадцать восемь рублей. На пересылку прилагается за каками годовой экз. за 8 ф., а за 11 леть — за 80 фунтов по разстоянію.

### Отъ Моском за каждый фунть посылокь съ книгади взимается:

До Або 12 в. Акмогъ 18 в. Архангельска 18 к. Астрахал 15 в. Баку 16 в. Благоващенска на Амуръ 20 к. Варшавы 15 ч Вильно 9 к. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра З в Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Вирнаго 18 к. Нати 10 в. Гельсингоорса 10 в. Гродно 11 в. Дербента 16 в. Еваго ринодара 10 в. Екатеринослава 14 в. Елисаветноля 16 в. Жа томіра 10 кон. Ирвутска 20 кон. Казани 9 к. Калиша 15 к. Кавуги 3 к. Камен пъ-Подольска 13 к. Кишинева 15 к. Кјева <sup>9</sup> г. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куовіо 11 в Курска 6 в. Кутайса 16 в. Кольцовъ 14 в. Лонжи 12 в. Люблина 12 к. Минева 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Ниживго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 в. Новгорода 5 к. Новчеркаска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Педам 8 к. Перав 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцва 14 к. Полтавы 9 к. Пекова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратива 9 с. Сенипалатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферопола 14 к. Симденева 4 в. Ставропольск. губ. 14 в. Суваловъ 12 в. Съдлен 12 к. Тавасттуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташвента 18 к. Тверя 8 к. Тмелиса 16 в. Тобольска 16 в. Томска 18 в. Тулы 3 в. Удев-борга 13 в. Урадыска 16 в. Уфы 14 в. Харькова 8 в. Херосна 13 к. Черингова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Янутель 20 к. Ярославля 5 к.

N 274

по своей недоступности іудействующимъ и другимъ лжеученіямъ занимала выдающееся положение въ средъ мъстныхъ церк вей, основанныхъ апостоломъ Павломъ. Апостолъ находился ст нею постоянно въ любвеобильнъйшихъ сношеніяхъ, а филип пійцы, пронивнутые нъжной заботливостію о судьбъ возлюблен наго учителя, съ своей стороны неоднократно оказывали по мощь апостолу. Въ Римъ апостолъ Павелъ получилъ новое сви дътельство любовной о немъ заботливости върной филиппійской церкви. Полагая, что апостоль, находясь въ заточеніи, должент во многомъ нуждаться, филиппійцы послали ему даяніе — и не ограничиваясь матеріальною помощію, вмѣстѣ съ тѣмъ пору чили посланному ими Епафродиту-не только передать апостолу ихъ привътствіе и ихъ дары, но и лично послужить ему въ узахъ Въ этомъ последнемъ поручении высказывалась съ особенном нъжностію и силою ихъ сердечная заботливость о любимом учитель, ибо что можеть быть отрадные и пріятные узнику, какт не заботливыя услуги и общество сердечно преданнаго ему чедовъка? Филиппійцы находились также въ безпокойствъ на счет судьбы евангельскаго дёла въ Риме, опасаясь — какъ бы узы Павловы не возымъли подавляющаго вліянія на ревность мъстныхъ христіанъ къ пропов'еди слова Божія, а потому они надв ялись получить чрезъ Епафродита точныя свёдёнія не только судьбъ любимаго апостола, но и о положении дъла евангельской проповъди въ Римъ.

Сердечное желаніе излить свою благодарность за любвеобильную заботливость Филиппійцевъ и за полученный отъ нихъ даръ и успокоить ихъ какъ на счетъ своей собственной судьбы, такъ и на счетъ хода евангельской проповъди и побудило апостола написать филиппійцамъ посланіе, исполненное радости и надежды.

Апостолъ начинаеть свое письмо, въ видъ вступительнаго привъта, пожеланіемъ благодати и мира всъмъ святымъ во Христъ Іисусъ, находящимся въ Филиппахъ.

Почти во всвуъ своихъ посланіяхъ, обращаясь въ христіанамъ, апостолъ называетъ ихъ святыми. Христіане называются святыми какъ призванные и какъ освященные во Христв Іисусть и соединенные съ Господомъ общеніемъ жизни. Такое пониманіе подтверждается многими мъстами Священнаго Писанія; для примъра достаточно указать на привътствіе, которымъ начинается первое посланіе къ Коринсянамъ. "Освященнымъ во Христв Іисусъ, призваннымъ святымъ", пишетъ апостолъ. Что въ этимъ понятіемъ еще не соединилось понятіе о совершенетвъ, видно ивъ того, что опо придается апостоломъ всъмъ кривтіанамъ безъ исключенія, а также и изъ отзыва апостола о ваномъ себъ: "говорю такъ не потому, чтобы я уже достигь, или усовершился; но стремлюсь, не достигну ли и я, какъ достигъ меня Христосъ Іисусъ" (3, 12).

Несомивнио, что по отношение но всемъ другимъ непривваннымъ, и христіане, какъ призванные, угориве и ближе Богу, во эта святость есть только последствие ихъ общения со Христомъ, а не правственное еще совершенство. Святость христіаниа есть пока только какъ бы выраженіе воспріятія имъ начала проникнутой Духемъ Божіимъ жизни, а не выраженіе жонечно достигнутаго и осуществленнаго духовнаго плодо. Почобное начало жизни, т. е. освященіе во Христъ Інсусъ, съ своей стороны соделывается однако въ христіанахъ несомненнымъ побужденіемъ и духовною силою къ постоянному совершенствованію и потому служить надеживйшимъ залогомъ достиженія блажевной цели для каждаго христіанина, пребывающаго въ въркой преданности Господу и въ единевіи съ Немъ

Какая бы ни была степень нравственнаго совершенства или несовершенства истиннаго христіанина, — уже то одно, что онъ-сознательно и съ вёрою приняль Христа и накодится съ Нимъ-въ общеніи жизни, т.-е. посвятиль себя слушенію Богочеловіна и послідованію Его святому приміру, выділяеть его, по снольку обі истинный, т.-е. вірующій кристіанинь, изъ сферы мірскаго, естественнаго, плотскаго, т.-е. небожественнаго бытія и превращаеть его въ новаго, духовнаго человіна. Несомийно и въ немь будеть еще продолжаться, до самаго скончанія его земной жизни, постоянная борьба между новымь и ветхимь человінюмь, нежду духовною и естественною стихією,—но только самое отвошеніе его ко грібку становится совершенно инымъ.

Естественный человых можеть также желать добра (Римл. 7, 15), но онь не можеть не относиться гораздо снисходительные ть своимъ слабостямъ и грыхамъ; онь дегче будеть мириться съ ними, видя въ нихъ естественное последствіе несовершем-

ства своей естественной природы, такъ какъ онъ имъетъ передъ собою только идеалъ естественнаго человъка.

Христіанинъ же имветь передъ собою идеаль Богочеловъка. онъ въ каждомъ грвховномъ дъйствіи и даже настроеніи или помысле (Мато. 5) должень видеть не только отвлеченное нравственное эло, но еще и ивкоторую нравственную подлость, какъ бы измену своему Господу и Спасителю, на последование Коему онъ приняль присягу (сами себя и другъ друга Христу Богу предадимъ). Онъ знаетъ, что его обязанность быть солью земли, свимомь міра (Мато. 5, 13, 14) и что ему по этой причинъ каждый гръхъ гораздо болъе вивняемъ, чвиъ другому, естественному человъку. Воть почему онъ не можеть не относиться гораздо строже и къ своимъ двиствіямъ и къ своимъ помысламъ, не успоноиваясь на мысли, что грахъ есть естественная судьба каждаго человъка. Послъ каждаго гръховнаго дъйствія или помысла онъ будеть стараться покаяніемъ возстановить шенное общеніе съ Господомъ и почерпать вмюстю съ темъ изъ поваянія новое поощреніе къ дальнъйшему усовершенствованію.

Христіанинъ имъетъ однако не только большія обязанности, онъ не только вслъдствіе того строже судить себя, онъ обладаеть и большими духовными силами, чъмъ всякій другой человъкъ. Онъ дъйствуеть, во первыхъ, не только подъ вліяніемъ одного общаго отвлеченнаго понятія о нравственности, но и подъ вліяніемъ живой любви. Преданный своему Господу, христіанинъ въ этой любви долженъ находить сильнъйшее побужденіе къ добру, вслъдствіе желанія, которымъ онъ не можеть не быть исполненъ, сдълать угодное своему возлюбленному Господу.

Кромъ того христіанинъ обладаєть благодатными дарами Духь Святаго, просвъщающими и освящающими его и надъляющими его тою духовной силой и помощію, которыми не обладаєть естественный человъкъ, предоставленный исключительно самому себъ; христіанинъ же можеть иостоянно разсчитывать на божественную помощь свыше въ борьбъ и трудахъ, нераздъльныхъотъ исполненія подвига христіанской жизни.

Въ христіанскомъ понятіи святости можетъ соединяться, такимъ образомъ, понятіе освященія съ понятіемъ недостоинства. Такое соединеніе превосходно выражено въ нъкоторыхъ молитсахь нашей интургін, служащей позвышенныйшимь и чистьйшинь прототиномъ истинио христівнскаго вёровозерёнія. Во время литургін въ хриотіанамъ обращаются вавъ въ святымъ (святая святымъ) и во время той же литургіи христіане называють себи нечистыми и свверными 1). Чэмъ болье христіанинъ фонивнутъ сознаніемъ своего вмесеваго положенія и своихъ высовихъ обяванностей, темъ более онъ въ каждый моментъ жизни, при постоянной борьбъ съ естественнымъ человъкомъ, будеть сознавать,---въ виду недосягаемой высоты предлежащего ену идеала, -- свое граховное несовершенство, свое недостоянство и будеть чистосердечиве относить из себъ слова "сквервый и нечистый", не отклоняя вибсть съ тьмъ и понятія "святой" въ выш<del>овзложенн</del>омъ симслъ. Это положеніе человъка сознающаго и всю высоту своего положения и все свое недостонество, уповающаго на благодать Божно и върующаго, что неспотря на свое недостоинство, онъ не потеряеть своего выссенаго положенія (призваннаго святаго и освященнаго во Христъ Інсусъ), есы только, сознавая свои грвхи, онъ будеть въ нихъ каяться, будеть испренно стремиться нь исправлению и къ постоянному эновь обращенію 2), не будеть отгонять отъ себя Духа Святаго, а будеть подчиняться Его внушеніямь и пользоваться Его благодатными дарами, предлагаемыми ему въ такиствахъ церкви. Святость въ смысле христіанскаго освищенія есть основаніе, источникъ такой жизни, которан заворшвется, котя и не въ настоящемъ, а въ будущемъ посмертномъ бытіи, святостію въ симств духовного совершенства. Христіанская святость есть состояние даруемое крещениемъ каждому върующему христіашну, т.-е. начало богоугодной жизни, святость же въ твенвипень смысль есть та понечная цьль богоугодной жизни, къ 1010рой каждый христіанинь должень стремиться.

<sup>1) «</sup>И не омерзи моего воздыханія занеже нечисть и сввернень сый дерзаю мольби въ Теб'в простирати». Молитва, егда поють причастень см. «Краткое вложеніе литургіи св. Іоанна Златоустаго для мірянь, съ присововупленіемъ молитвь», изданное съ благословенія Св. Правит. Синода, для чтенія ихъ при восественной литургіи (стр. 43).

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> «Симъ убо владичнимъ Твоимъ гласомъ украни мя, во обращении и покалвін, настоящея сей жизни проити нощь». Молитва по св. Евангеліи, тамъ же.

Въ обычной жизни мы слишкомъ теряемъ изъ виду понятіе святости, составляющей достояніе важдаго вірующаго христіанина. Забвеніе христіанскаго понятія святости доходить у насъ до того, что примънение этого слова къ обынновеннымъ людямъ, върующимъ христіанамъ, можеть даже показаться нікоторымъ кощунствомъ. Мы совсвиъ забываемъ, что ны можемъ, что мы даже долены имъть въ виду, что мы святые, въ томъ смыслъ, въ которомъ апостолъ Павелъ относить это слово къ онлиппійскимъ христівнамъ. Совнаніе святости должно бы служить намъ поощрятельнымъ побужденіемъ идти по пути богоугодной жизии, повазывая намъ возможность, нользуясь Божественною благодатію в дарами Духа Святаго, благополучно достигнуть, шествуя по этону пути, блаженной конечной цвли, какь ее достигли другіе христіане. Вотъ ночему мы никогда не должны терять изъ виду, что еслибы апостоль писаль намь, онь и нась козваль бы святыми, кань вавываеть и овма церковь въ Вожественной дитургіи, а памятув это, должны стараться жить, мыслить и двиствовать въ такомъ именно духв.

Впрочемъ, уже и въ Ветхомъ Завътъ встръчается поняте селтой и въ смыслъ призваннаго, выдъленнаго, избраннаго, но только въ этомъ смыслъ оно примъщется нъ пълому народу—называемому языкомо сеятымо, а не нъ отдъльнымъ лицамъ.

Покойный А. М. Бухаревъ объясняеть, что святыми криетівне называются въ Новомъ Завъть потому, что они словомъ евангельскимъ призваны и своею върою приступили къ общенію въ благодати Христовой, освящающей и усыновляющей ихъ Богу (Римл. 6, 17, 18, 22; Еф. 1, 13; 4, 5), что въ врещенів по двиствію Св. Духа они омылись оть граховъ и облеклись во Христа, равно какъ очищаются и освящаются и другими таинствами (1 Кор. 6, 11; 10, 14; ср. 6, 15) и что наконепъ должны во всю жизнь, следуя руководству благодати, исполняться святыми расположеніями и творить святыя дела и такимъ образомъ болве и болве уподобляться Богу и соединяться съ Нимъ (Кол. 3, 12; Фил. 2, 15; 1 Петр. 2, 11, 12). Имя святыхъ усвояемое христівнамъ въ семъ смыслів отличаеть ихъ отъ прочихъ людей, т.-е. какъ іудеевъ, не покорившихся благодатной правдв (Р. 10, 3) такъ и язычниковъ, отлученныхъ отъ жизни Божіей (Еф. 4, 18). Изъ сказаннаго понятно, почему въ названію сеяжих присовонущиется о Христи Іисусть: освящение кристіанъ основывается именно на въръ во Христа и благодати Его. Христіане, върою привившись къ Нему, какъ вътвь къ дозъ, чрезъ сіе пріобщаются Его святости. Въ Ветхомъ Завътв избранный народъ также назывался языкомъ святымъ, какъ отдъленный отъ прочихъ народовъ и составляющій особую какъ бы собственность Божію (Исх. 19, 6). Но ветхій Изранль быль только просбразомъ Изранля новаго или кристіанъ, которые суть прискіи Бощ (Ес. 2, 19) и святые во Христь Іисусъ,—не по происхежденю естественному, плотскому отъ Авраама, но по дуковному благодатному рожденію отъ Самого Бога (Іоан. 1, 12, 13).

Обращансь съ привътствіемъ къ оилиппійскимъ христіанамъ, апостоль желаеть имъ благодати и мира отъ Отца и Сына, Господа нашего.

Подъ именемъ благодати расумъется все то, что любовь Божія срывла и постоянно дъластъ для нашего спасенія. Прежде всего діломъ благодати является воплощеніе Сына Божія, Господа нашего Інсуса Христа и искупленіе нашихъ гръховъ Его престными страданіями и смертію; затімъ діломъ благодати является постоянное руководительство Духа Святаго, постоянно оказываемая намъ помощь и поддержка Промысломъ Божіимъ. Благодать составляетъ главное основаніе нашего спасенія и нашего блаженства въ сей и будущей жизни, во времени и въ вічности и потому пожеланіе благодати равняется пожеланію филиппійцамъ спасенія и блаженства.

Бухаревъ объясняеть, что благодать въ обширнъйшемъ своемъ значении есть любовь Божія къ гръшному роду человъческому, явленная въ домостроительствъ спасенія его чрезъ Інсуса Христа, изливающая на върующихъ спасительныя силы дары Духа Святаго, и чрезъ духовное усовершеніе приготовляющая ихъ къ высочайшему блаженству въ царствъ славы (2 Кор. 8, 9; Ефес. 1, 6, 7; 2, 7; Евр. 4, 16; 12, 28; Римл. 13, 6—8; І Петр. 4, 10). Благодатію въ тъснъйшемъ значеніи называется и каждое изъ благодатныхъ дарованій (Рим. 1, 5; 12, 6). Здъсь слъдуетъ понимать ее въ первомъ значеніи. Апостогь какъ бы говорить "да почість на васъ любовь Божія, засчуженная для насъ Господомъ Іисусомъ Христомъ и да изливаеть она на васъ обиліе даровъ духовныхъ, нужныхъ для всей

цериви вашей и для каждаго изъ васъ, дабы подъ ея водительствомъ и посредствомъ ея дарованій, дълаться вамъ все болве и болве достойными ввиной славы".

Богъ Отецъ представляется христіанамъ, какъ чадамъ Божіниъ, первоисточникомъ всякаго блага, а потому — и изливаемой на върующихъ благодати. Вмъстъ съ Отцомъ апостолъ указываетъ и на Господа нашего Іисуса Христа, который какъ посредникъ между Богомъ Отцомъ и человъками, какъ Искупитель и какъ Глава церкви есть прямой для насъ даятель Божественной благодати и руководитель ко спасенію.

Драгоцвинвишимъ плодомъ благодати и уввренности спасенія является миръ, вто высшее неоцвиимое состояніе дуніи, когда упован на Промыслъ Божій, она спокойно предается его водительству, исполненная внутреннимъ довольствомъ въ мастоящемъ и свободная отъ всякихъ опасеній въ будущемъ. Воть почему апостолъ, вивств съ пожеланіемъ благодати, упоминаеть и о миръ.

Миръ, по употребленію сего слова въ Невомъ Завътъ, объясняетъ приводимый нами толкователь, есть невозмущаемое, радостное и любвеобильное расположеніе дука въ отношеніи въ Богу (Р. 5, 1) и ближнимъ (Р. 12, 18) и внутрениее довольство и спокойствіе самого въ себю (Фил. 4, 7). Благодать и миръ объемлють собою все, что христіанинъ прежде и паче всего можетъ желать себъ и другимъ. Благодать есть дъйствующее начало жизни Божіей въ человъкъ, а миръ есть свойство сей жизни; благодать приносять съ собою всъ блага духовныя, а миръ есть вкущеніе сихъ благъ.

Чувство благодарности, исполнявшее сердце апостола и послужившее первымъ побужденіемъ къ написацію посланія къ Филиппійцамъ, должно было найти въ немъ прежде всего свое выраженіе. Дъиствительно, немедленно послъ привътствія, апостолъ приступаетъ къ благодаренію, но только это благодареніе получаетъ у него совершенно своеобразный и необыкновенно возвышенный характеръ.

Апостоль благодарить не за даяніе и благодарить не оплипійцевь, а благодарить Бога за радость, доставляемую ему важдымъ воспоминаніемъ о оплиппійцахъ, ибо при каждой молитев за нихъ онъ радуется, вспоминая о ихъ "участім въ благовъствованіи отъ перваго дня до нынъ". Сердце апостола преисполняется радостію при молитвенномъ восноминаніи о оплинійнахъ не тольно по случаю удовлетворительнаго состоянія онлинійской перкви и вебхъ ся членовъ "за всёхъ васъ", но и особенно по той причинт, что съ перваго же двя ихъ обращенія во Христу оплинійцы являются соучастичнами апостола Павла въ благодати "при защищеніи и утвержденіи благовъствованія" (7).

Дъйствительно въ первый же день прихода апостола Павла въ Филиппы, Лидія, обратившись сама, немедленно вывазала глубовое рвеніе въ дълу благовъствованія. "Если вы признали меня върною Господу, говорять она апостолу и Тимоовю (Д. 16, 15—40), то войдите въ домъ мой и живите у меня... Они же выпледник изъ темницы, принли въ Лидіи и увидъвъ братьевъ ноучали ихъ". Въроятно Лидія, въ своемъ желаніи сдълать и другихъ соучастинскими того блага, нотораго она сама удостоилась, собрала у себя братьевъ, въ надеждъ, что и они подвергнутся спасительному дъйствію слова апостола. Рвеніе во благову, наседившему у нихъ въру, продолжалось и по день начисанія посланія, каять можно заключить изъ порученія, даннаго ещиппійцами Епаеродиту.

Апостоль переносится мысленно отъ вившияго действія (присыни даянія), которое послужило непосредственнымъ побужденемъ нъ написанію посланія, къ духовному источнику этого льйствія, т.-е. въ любви исполиявшей сердце оплинийщевъ, любви, вызванной преимущественно ихъ некренцимъ и глубокимъ христіанскимъ чувствомъ. Они любять апостола Павла, кагъ насамвшаго у нахъ это чувотво, какъ обратившаго ихъ во Христу, вакъ постоянно руководившаго ихъ на пути къ христіанскому Усовершенствованію и какъ принявшаго ихъ къ участію въ дълъ благовъствованія. Воспоминаніе о всемъ этомъ, вызванное присышкою дання, т.-е. воспоминание о ихъ любви, о ихъ истино христіанскомъ настроенін, о ихъ постоянномъ участін, съ сачаго перваго дня, въ дълъ благовъствованія и сливается у апостода въ то высокое и славное чувство радости, съ которымъ онь возносить модитву свою. Но за все это онъ можеть благодарить тольно Бога, созидающаго въ насъ и хотине и дви-CTBie (2, 13).

Какъ бы забывая о непосредственномъ побущения посланія, т.-е. о даяніи онинппійцевъ и благодаря не ихъ, а Бога, апостоль пишеть имъ однако столь отрадную для иихъ вещь, которая неизмъримо превосходить всякую непосредственную благодарность. Что можеть сравниться для иихъ съ сознаніемъ что апостоль считаеть ихъ соучастниками въ благодати и что при всякомъ молитвенномъ воспоминаніи о нихъ онъ благодарить Бога за ту радость, которую причиняеть ему участіе ихъ въ благовъствованія?

Радость его усиливается въ значительной мъръ твердото надеждото, даже увъренностію, что "начавній въ нихъ доброе діло, будеть совершать его даже до дия Інсуса Христа"... Аностоль не могъ бы вполит предаваться чувству радости, еслибы онъ еще питаль накія либо опасенія на счеть будущаго. Но онъ убъщень, что окончательное совершеніе спасенія эплипнійцевь обезпечено.

Нельзя предполагать, чтобы эта увъренность была вызвана нанимълибо особеннымъ откровеніемъ отъ Господа относетельно будущности филицийской церкви; еслибы подобное отвровеніе существовало, -- то апостоль віронтно гдів-лебо упомянуль бы объ этомъ. Между твиъ такого указанія ни въ одномъ изъ его посланій не имвется, хотя онъ очень часто говорить о Манедонін; въ Двяніяхъ Апостольскихъ (16, 4) прямо указывается только, что первое посъщеніе этой страны было именно вызвано откровеніемъ: "было ношію виденіе Павлу, предсталь извій мужъ македонянинъ, прося его и говоря: прінди въ Мажедонію и номоги намъ". Увъренность апостола въ данномъ случав была еснована исключительно на твердомъ его убъждении, что Богь одълаль все и двлаеть все для того, чтобы довести насъ до благополучнаго завершенія нашего пути, такъ какъ Онъ желаеть, "чтобы всв люди спаслись" (І Тим. 2, 4). Подобная увъренность высказывается апостоломъ Павломъ и въ другихъ посланіяхъ. Такъ напр. во второмъ посланів къ Тимовею (1, 12) овъ говорить относительно самого себя: "ибо я внаю, въ Кого увъроваль, и увъренъ, что Онъ сиденъ сохранить залогъ мой на оный пень".

Апостолъ знаеть, что не мы ищемъ Бога и своего спасенія, а что Онъ въ своей любви первый обращается нъ намъ, желая насъ спасти, и потому разсчитываеть не на твердость людей, а на силу Божественной благодети — до того, что овъ говорить даже: "когда я немощенъ, тогда я силенъ" (II Кор. 12, 10), т.-е. когда я сознаю свою слабость и разсчитываю не на себя, а на помощь и двиствіе благодати Божіей во мив, тогда я силенъ.

Таково было дъйствіе благодати Божіей искони, таковою она продолжаєть быть и по ныні. Богь доказаль свою любовь къ людямъ не только тімь, что за насъ умерь Христосъ, когда ны были еще грішнивами, такъ что "будучи врагами мы примарились съ Богомъ смертію Сына Его" (Римл. 5, 8, 10) "и насъ мертвыхъ по преступленіямъ оживотвориль со Христомъ" (Еф. 2, 5), но и послі примиренія, благодать Божія продолжаєть воздійствовать на насъ и призывать насъ ко спасенію: "се, стою у двери, и стучу. Если кто услышить голосъ Мой и отворить дверь, войду къ нему и буду вечерять съ нимъ и онь со Мною" (Откр. 3).

Тавимъ образомъ, отъ насъ только требуется, чтобы мы отворилы дверь, т.-е. чтобы на дъйствіе благодати Божіей мы отвъчали воздъйствіемъ, а не противодъйствіемъ, чтобы мы представляли годную почву для дъйствія благодати. Тогда съмя, посъянное ею, взойдетъ и будеть плодъ, и плодъ созръетъ, какія бы ни были наши личныя несовершенства.

А такъ какъ онлинийщы съ своей стороны уже доказали, что они земля добрая, на которой съмя приносить плодъ, а не почва каменистая или заросшая терніемъ, то апостолъ и могъ имъть увърениость, что Начавшій въ нихъ доброе дъло будеть совершать его до конца, — расчитывая при этомъ не на духовную силу онлинийщевъ. а на благодатную помощь Того, Котораго онъ самъ въ другомъ мъстъ называетъ "Начальникомъ и Совершителемъ въры" (Евр. 12, 2).

У всъхъ насъ, насколько мы христіане и стремимся жить такими, — бывають минуты духовнаго изнеможенія, когда, сознавая свое недостоинство, мы унываемъ и готовы отказаться отъ борьбы, теряя всякую надежду побъды; въ такія моменты унынія, которые знаеть всякій христіанинъ, слова апостола Павла, удостовъряющія, что Начавшій и въ насъ доброе дъло доведеть оное до конца, получають неоцівнимое, живительное значеніе. Отгоняя отчаяніе, эти слова придають намъ новую бодрость и

новую мощь, побуждая насъ основывать всю нашу надежду нена собственной слабости, а на силъ благодати Божіей и вселяя въ насъ драгопънную увъренность, что Господь не покинеть насъ, не оставить насъ безъ помощи, что Онъ окончитъ въ насъ Свое дъло и "руководствуя насъ спасеннымъ путемъ, доведеть нъ Себъ—конечному пристанищу нашему" з),—какъ бы мы ни были слабы и несовершенны, какъ бы часто мы ни падали подъ вліяніемъ собственныхъ страстей, соблазновъ міра и сътей діавола, если только мы расположены пользоваться Его помощію и не противимся дъйствію Его благодати,—"если только (какъ пишеть апостоль Колосянамъ 1, 23)— мы пребываемъ тверды и непоколебимы въ въръ и не отпадаемъ отъ надежды благовъствованія".

Высказывая увъренность, что Начавшій въ филиппійцахъ доброе дьло совершить оное до конца, апостоль прибавляєть, что иначе онъ и не можеть о нихъ помышлять: "имъя васъ въ сердцъ, въ узахъ моихъ, при защищеніи и утвержденіи благовъствованія, васъ всъхъ, какъ соучастниковъ моихъ въ благодати" (7). Постоянное воспоминаніе о филиппійцахъ, которыхъ онъ имъетъ въ сердцъ, служить апостолу утъщеніемъ въ узахъ и подкръпляєть его при защищеніи и утвержденіи благовъствованія. Это утъщеніе и подкръпленіе вытекаетъ изъ сознанія, что есть братія, которые его искренно любятъ, заботятся о его участи и душевно преданы дълу благовъствованія, которому онъ самъ посвящаетъ свою жизнь, — и соучастники его въ благодати, — что трудится онъ не одинъ, но и другіе съ нимъ виъстъ, на пользу того дъла, которое на него возложено.

Глубовая и исвренняя любовь филиппійцевъ должна была отозваться въ равной степени и въ сердце апостола, который торжественно заявляеть, призывая Бога въ свидетели, что онъ любить ихъ всехъ любовію Іисуса Христа. Апостоль призываеть Бога въ свидетели, какъ объясняеть св. Іоаннъ Златоусть, не въ виде недоверія съ ихъ стороны, котораго быть не могло, а какъ свидетельство глубины и искренности его любви, Сознавая, что всё слова безсильны выразить то, что происхо-



<sup>3)</sup> Молитва передъ выходомъ изъ церкви, -- см. тамъ же.

дить въ его сердив, апостоль прибъгаеть къ столь торжественному засвидътельствованію.

Онъ любетъ ихъ не естественною, обывновенною человъческою любовію, а любовію Інсуса Христа, т.-е. высшею любовію, такою, какую Христосъ имбетъ жъ своимъ и отъ никъ требуетъ. Все, что дълаетъ апостолъ, онъ дълаетъ во Христъ, въ немъ уже какъ бы не его собственное сердце, но сердце Христово (Гал. 2, 20) и имъ онъ отремится къ оплинийсьюй церкви любовію сверхчеловъческою, любовію Божественною и святою,—тъмъ болье, что его связывають съ оплинийцамми общеніе дъла и общеніе жизни во Христъ, съ Которымъ они неразрывно соединены Духомъ Святымъ.

Св. Іоанна Здатоусть поясняеть что апостоль "какъ бы говорить: люблю васъ какъ Отекъ вашъ по родству во Христв, ибо Онъ даетъ намъ сердце, сердце горячее, пламенное; какъ бы такъ сказаль апостоль: люблю вась сердцемь не плотскимь, но пламеннайшимъ Христовымъ". Какъ прицисывая себа умъ Христовъ (І Кор. 2, 16), апостоль выражаеть мысль, что по откравенію Духа Святаго онъ знасть Христовы тайны, такъ, прибавляеть толкователь Бухаревъ, усвояя себв сердце Христово, апостоль показываеть, что темь же Духомь Святымь изпилась вь его сердце и любовь Христова къ людямъ (II Кор. 3, 2, 3). Последствиемъ такой любая является душевное желание, чтобы онинпійцы обръли для себя наибольшее благо, которое заключается во всестороннемъ и поливащемъ украплении и усовершенствованіи во Христв. Въ этомъ смысле онъ молится о томъ, учтобы любовь ихъ еще болье и болье возрастала въ повнаніи и всякомъ чувствъ; чтобы познавая лучшее они были чисты и непретиновенны въ день Христовъ, исполнены плодовъ правед-

ности Інсусомъ Христомъ, во славу и похвалу Божію" (9—11.). Говоря о созрастании съ познании апостолъ имъетъ въ виду несомнънно, какъ и оказывается изъ последующихъ словъ текста, не догматическое познаніе, не интелектуальное развитіе, а познаніе иоическое, т.-е. познаніе того: какъ проявлять любовь тъ христіанской жизни и осуществлять праведность.

Не достаточно любить людей, не достаточно желать имъ блага, мя достижения желаемой цъли необходимо еще пріобръсти опытность познания. Сложность условій, встръчаемыхъ нами въ жизни, нанъ по отношенію къ окружающить насъ обстоятельствамь и по отношенію къ людямъ, такъ и по отношенію къ намъ самимъ, постоянно поставляетъ передъ нами такіе вопросы, для удовлетворительнаго разръшенія конхъ необходимо познаніе, почерпаємое изъ опыта жизни.

Самая естественная любовь, напримъръ любовь матери въ дътамъ, и та безъ опыта и познанія можеть привести даже въ вреднымъ последствіямъ. Не имен познанія жизни, мать можеть или баловать ребенва и твиъ портить его характеръ или въ противоположномъ смысле вредить ему слишкомъ большою строгостію и лишеніемъ его всявой свободы движенія и двятельности. Итакъ любовь должна соединиться съ познаніемъ, навъ относительно своего существа, т.-е. относительно присй. Къ воторымъ она стремится, такъ и относительно средствъ, употребдяемыхъ для достиженія цели, иначе она можеть превратиться въ неопредъленное воодушевленіе, которов часто или будеть стремиться въ цван того незаслуживающей или обращаться къ неправильнымъ средствамъ. Чъмъ менъе яслости въ познаніи, тъмъ чаще при лучшихъ намъреніяхъ могуть быть случан претиновенія; не повнавая ясно ціль и средства, любовь можеть, какъ уже выше указано, вивсто принесенія другимъ добра только портить дело и вредить. Въ христівнской же жизни, по мъръ ея возвышенія и развитія, является промъ того множе ство тожихъ духовныхъ различій въ самомъ пронвленіи настоящей дюбви, различій, которыя замічаются только при возрастаніи христіенскаго познанія, т -е. опыта христіанской жизни. Эти проявленія могуть быть по существу своему настолько разнообразны, насколько разнообразны тв обстоятельства, въ которыхъ приходится проявляться различнымъ видамъ любви и насколько разнообразны тв различныя опасности, которыя грозять каждому виду любви. Но кромъ того, и за предълами любви возникаетъ постоянно цвлый рядъ вопросовъ въ жизни, вызываемыхъ сопоставленіемъ требованій жизни новаго человіка и естественной жизни окружающаго его общества. Такъ напримъръ несомивнио жаша обязанность - работать для содержанія себя и своихъ ближнихъ, но въ виду неизбъжнаго и вездъ дъйствующаго закона соперничества, самыя условія работы таковы, что нервяю долино

возникать сомнаніе: гда провести границу между справедливою защитою своихъ интересовъ и подрывомъ интересовъ другихъ.

Если уже во времена апостольскія при простоть условій и искренности христіанской жизни, среди христіанскаго общества было необходимо познаніе опыта жизни, то кольми паче теперь, когда жизнь среди христіанскаго общества настолько усложнилась и далеко уже не руководится исключительно христіанскими началами, необходимо нашь молиться, чтобы и мы познавая лучшее были чисты и непреткновенны въ день Христовъ.

При пониманіи обязанностей христіанской жизни и христіанской любви по ихъ существу, очевидно нельзя искать на каждый данный случай опредъленнаго правила. Въ виду безчисленнаго сочетанія условій и обстоятельствъ проявленія жизни и число правиль отвічающих на вопросы, поставляемые жизнію, должно бы было быть безчисленно. Но если даже предположить возможность поставить опредъленное правило на каждый данный случай, то осуществленіе подобнаго предположенія было бы даже нежелательно, ибо подобная регламентація совершенно убила бы всякую духовную жизнь, которая должна руководствоваться въ частностяхъ не формальными правилами, а нфкоторымъ духовнымъ чутьемъ и христіанскимъ опытомъ, пріобретеннымъ подъ руководствомъ божественной благодати. Ветхозавътная жизнь, жизнь закона, жизнь правила, развитаго до последнихъ преде-10въ, привела окончательно не къ духовному усовершенствованію, а къ крайнему воплощенію формализма, убійственнаго для духовной жизни. Точно также, какъ для молодаго человъка, когда онъ достигаетъ извъстнаго возраста, является моменть перехода оть простаго исполненія правиль и приказаній къ опыту самостоятельной жизни и дъйствію на основаніи собственных внутреннихъ указаній совъсти и разума, точно также и въ жизни человъчества быдъ такой моментъ: это былъ моментъ возникаовенія христіанства "упразднившаго законъ запов'єдей ученіемъ" (E. 2, 15.).

Познаніе того, что составдяеть цівль, средства и образы христіанской любви и христіанской жизни, т.-е. познаніе воли Божієй, во всякой премудрости и разуміній духовномъ, какъ апостоль выражается въ другомъ місті (Кол. 1, 9.) пріобрівтается изученіемъ Слова Божія, служащаго для насъ перво-

источникомъ всякаго познанія води Божієй, послідованіємъ ученію церкви, внимательнымъ наблюденіємъ за разнообразными отношеніями живни и изслідованіємъ разныхъ условій, входя щихъ въ пругь дійствія любви и видовзміняющихъ способъ ея проявленія. Вотъ почему апостоль и молить, чтобы ихъ любовь боліве и боліве возрастала въ познаніи и всякомъ чувствів, т.-е. опыть жизни. Познаніе одно, но опыть жизни приводить въ результатамъ мастолько разнообразнымъ, насколько разнообразна сама жизнь въ ея проявленіяхъ, представляющихся нашему наблюденію.

Въ дѣлѣ усовершенствованія этого повнанія, какъ и во всѣхъ подвигахъ жизни, мы не предоставлены исключительно собственнымъ силамъ, которыя очевидно не достаточны для разрѣшенія столь трудной задачи. Если уже въ Ветхомъ Завѣтѣ намъ дается объщаніе руководительства Божія: "во всѣхъ путяхъ твоихъ познавай Его, и Онъ направитъ стези твоя" (Причт. Сол. 3, 6.), то тѣмъ болѣе живущіе подъ Новымъ Завѣтомъ христіане, имѣющіе объщаніе, что Господъ пребудетъ съ ними "во вся дни до скончанія вѣка" (Мате. 28, 20.), могутъ надѣяться, что Онъ даруетъ имъ благодать Духа Святаго и этою благодатію просвѣтитъ ихъ познаніе и "направитъ стези ихъ". Наконецъ мы всегда имѣемъ предъ собою примѣръ Его святой жизни, какъ идеалъ, къ уподобленію котораго мы должны постоянно стремиться.

Повтому, какія бы сложные и трудные вепросы жизни передъ нами ни возникали, мы всегда можемъ обратиться съ върующею молитвой къ Господу и можемъ быть увърены, что молитвы нашей Онъ не оставить безъ отвъта и не откажеть намъ въ каждомъ данномъ случав въ томъ указаніи и въ томъ просвъщеніи, которыя намъ необходимы для познаванія того, что намъ предстоить двлать.

Только по мъръ возрастанія повнанія мы можемъ въ каждомъ данномъ случав пазнавать лучшее, какъ говорить апостоль, и познавая, въ чемъ заключается лучшее, слъдовать ему. Говоря о познаваніи лучшаго, апостоль имъеть въ виду, какъ оказывается изъ предшествующаго, не простое различеніе добра отъ зла, но различеніе лучшаго отъ менъе хорошаго въ ряду различныхъ оттънковъ христіанской жязни.

Чемъ более любовь возрастаеть въ познаніи, темъ более она должна осуществляться въ усовершенствованіи нравственной жизни: "чтобы вы были чисты и непретиновенны, исполнены плодовъ праведности". Воть въ чемъ завлючается последняя пель.

Чисты, т.-е. чистота побужденій, чистота чувства и чистота настроенія. Непреткновенны и исполнены плодова праведности, т.е. непреткновенность дъяній и осуществленіе любви во внъшних проявленіяхъ.

Чистота побужденій и настроенія— это высшій идеаль христіанна; гдв есть чистота побужденій, тамъ всегда будеть и чистота дват.-е. плоды праведности. Воть почему апостоль прежде всего говорить о чистотв; но совершенная внутренняя чистота, ничвиь не смущаемая и не прерываемая, представляеть для насъ только премы, къ которому мы должны постоянно стремиться, но который ны въ настоящей жизни вполнъ осуществить никогда не въсостояніи, повтому апостоль и указываеть, при пожеланіи чистоты, на окончаніе земнаго прохожденія жизни— въ день Христово.

Пока во плоти мы обречены на борьбу, это нашъ общій удёль.  ${ t Bospowgeehhuй новый человъкъ ищеть чистоты побужденій, <math>{ t a}$ в ветхомъ человъкъ возникаютъ постоянно гръховныя и нечистыя побужденія (Римл. 7 гл.). Противодъйствіе последнимъ составляеть сущность жизненной борьбы христіанина, а побъда надъ нечистыми побужденіями и подавленіе ихъ въ своемъ сердив составляють первый изъ твхъ плодовъ праведности, на которые увазываеть апостоль. Борьба эта несомивню тяжела, твиъ болье, что намъ приходится бороться не только противъ ветлаго человъка, "не противъ крови и плоти, но противъ начыствъ, противъ властей, противъ міроправителей тьмы въка сего, противъ духовъ влобы поднебесныхъ" (Еф. 6, 12-17.). Воть почему апостоль совътуеть намъ принять для этой брани всеоружіе Божіе, т.-е. броню праведности, шлемъ спасенія и мечь цуховный, который есть слово Божіе, а паче всего щить въры, которымъ возможемъ угасить всъ раскаленныя стрълы <sup>дуваваго.</sup> Но за то славнымъ исходомъ тяжелой жизненной <sup>борьбы</sup> христіанина является полнъйшая чистота, достигаеман въ день Христовъ.

Тамъ, гда есть первый плодъ праведности, побъдъ или по врайней мъръ постоянное стремленіе въ побъдъ надъ нечистыми побужденіями души и сердца, тамъ скоро проявятся и другіє плоды праведности. Истинава любовь во Христу не можетъ не силиться осуществлять себя въ добромъ дълъ, истинная любовь даже вакъ бы насилуетъ нашу волю, побуждая ее проявляться въ дълахъ угодныхъ Господу.

Но самая любовь христіанина есть плодъ его новаго благо датнаго состоянія, въ которое онъ перенесенъ Тъмъ, Который принесъ Себя въ жертву за его оправданіе; по этой причинти мы можемъ быть исполняемы плодами праведности только Інсусомъ Христомъ. Безъ Его помощи наша борьба была бы тщетною; сами по себъ мы безсильны не только противъ духовъ злобы поднебесныхъ, но и противъ своего ветхаго человъва; праведность можетъ осуществляться въ насъ только Господомъ Інсусомъ Христомъ, Который ввелъ насъ въ благодат ное состояніе возрожденіемъ и постоянно дъйствуетъ на насъ Духомъ. Мы только тогда достигаемъ плодовъ праведности, когда въ насъ дъйствуетъ Христосъ, поэтому апостолъ и говоритъ, исполнены плодами праведности Інсусомъ Христомъ" прибавляя слова: "во славу и похвалу Божію".

Такъ какъ все доброе въ насъ совершается дъйствіемъ Сына Божія, то и исполненіе наше плодами праведности служить во славу и похвалу Божію, т.-е. къ вящшему прославленію Бога. Чъмъ болье мы ими исполняемся, тъмъ болье мы прославляемъ Бога еще и потому, что тъмъ самымъ все полнъе осуществляемъ благодатное Его о насъ ръшеніе и святую Его волю, желающую "чтобы всв люди спаслись" (Посл. къ Тим. 2, 4).

Приводимый нами толкователь поясняеть, что сласа за исполнение върующихъ плодами праведности принадлежить Богу, такъ какъ человъка спасаеть, очищаеть, оживляеть любовю, снабдъваеть познаниемъ и чувствомъ, исполняеть плодами правды и наконець прославить собственно благодать Божія: дъломъ человъка является только покорность ей върою и послущание ея внушениемъ.

Въ модитвъ апостода сочетаются два главныя, наподнявшія его, чувства: любовная заботливость о спасеніи филиппійцевъ (чтобы они были непреткновенны въ день Христовъ, т.-е. въ

ень Божественнаге сука) и ревиссть о прославлении Бога. Укаывая филиплицинь, что исполнянсь плодами пранедности, они и тольно спасаются, но и прославляють Бога, онь твиб сашив еще более поощряеть ижь нь христанскому подвигу.

Танить образомъ, жолитва апостола на отлинийщевъ есть не мыно изліяніе любищаго сердца, озабоченнаго конечною судьюю своихъ духовныхъ дътей, но и вознесеніе духа, для котораго прославленіе Бога представляется высшею и конечною выю канъ жизни и дъятельности отдельныхъ людей, танъ и исй исторіи спасенія человъчества, ибо все клонится окончательно къ прославлению Бога!

Переходя въ сообщению свъдъний, которын филиппійцы желали получить отъ него, апостоль начинаеть съ того, что должно было наиболье ихъ интересовать, т.-е. съ вопроса о ноложении въз благовъствования въ Римъ. Онъ сообщесть имъ, прежде всего, что обстоятельства, т.-е. самое его заключение, послужили не во вреду дъла, какъ можно было опасаться, а напротивътого къ большему успъху благовъствования. По обыкновенному лоду вещей можно было опасаться, что апостоль самъ, находясь въ узакъ, будеть лишенъ возможности проповъдывать, в другие вроповъдники, устращевные судьбою апостола, охладъють въ ревности иъ дълу проповъды. Но оказалось противное тому, что всей преторіи и всъмъ прочимъ, преизвели благопріятное дълу Евангелія впечатляніе, какъ на язычниковъ, танъ и на христіанъ.

При смене нараука, содержимато ве темнице, апостолу примодилось иметь дело съ значительныме числоме сторожившихе
его солдать; этиме путеме верныя сведения о неме проникли
во всю преторию или казарму преторіанцеве, т.-е. солдать кесаревой гвардіи, находившейся при дворце, а чрезе преторіанмевь и ко всеме прочиме. Туть очевидно апостоль имееть не
виду язычникове, потому что неверолено, чтобы, до его появленія ве Риме, ве среде преторіанцеве уже были христіане, о
местіанаже же—т.-е. братіяхь оне говорить далее.

Канимъ же образомъ его узы могли подвистновать въ благопріятномъ двлу Евангелія смыслів на преторіанцевъ? Апостоль самъ даетъ отвівть на этотъ вопросъ словами: узы мои о Христи. Преторіанцы, находясь продолжительное время въ постоянныхъ сцещенакъ съ апостоломъ, не могли не вынести личнаго впечатарнія, что онъ не преступникъ, страдаєть не за какое либо худое дъло, а за свою преданность Господу нашему Імсус Христу, о Которомъ онъ имъ несомивнно и проповъдывать Такимъ обраномъ не только должно было мало-по-малу исчезат то недовъріе, съ которымъ они въ началь несомивнно отностлись къ нему, какъ къ узнику, но и самое дъло Христово, за которое Павелъ находился въ узахъ, должно было представиться многимъ изъ нихъ въ совершенно новомъ свътв, расположие ихъ къ принятію христіанотва. Повидимому впечатлівніе, провзведенное апостоломъ, не ограничилось даже одной преторіей в сдово апостола о Христь проникло оттуда въ кесарскій дворепъ, ибо далье апостоль прямо говорить о святыхъ изъ Кесарево дома (4, 22.).

Если его узы подъйствовали благотворно на явычнивовъ, то твиъ паче онв должны были подвиствовать поощрительным образомъ на братьевь, они ободрились узамы его и "начали съ больщею смълостію безбоязценно процовъдывать слово Божіе". При видь того, съ какою бодростію и радостію апостоль несеть своя узы о Христь, въ нихъ несомивние должно было явиться желапе последовать его примеру, т.-е. не бояться ничего ради проповые Слова Божія, а съ другой стороны, то благопріятное впечатавне, которое произвели его узы на изычниковъ, не могло не облегчить ихъ работы, подготовляя удобную почву для воспріятія Евангельской проповёди. Чёмъ болёе они убъждались, что узы апостола служили только въ вящиему прославлению Евангеня, твиъ болве они ободрялись въ безбоязненной проповъди. Это были братія, исполненные почтенія в любви въ впостолу, воторый поставленъ защищать благовиствованіе, и потому проповъдывавшіе Хриота съ добрымъ расположеніемъ къ двлу. Но не вов братія двиствовали движимые столь чистыми и светлым побужденіями. Были и такіе которые пропов'ядывали Слово Божіе не чисто, по зависши и любопренію.

Казалось бы трудно себъ представить, какимъ образомъ сватое дъло проповъди Евангелія можно было производить не изъ чистыхъ побужденій. Въ то время христіанская въра еще не была господствующею религіей и потому люди себялюбивые, стремящіеся къ мірскимъ преимуществамъ, богатству и славу не могли увлеваться христівновимъ ученіемъ. Человъвъ, дълавмійся христівникомъ, долженъ быль ставить духовное выше вещественнаго, сердие его должно было лежеть из высшему, горному, сверхилотскому. Кавимъ же образомъ въ средѣ такихъ ниъ могли найчись илотскіе братья, проповъдывавшіе Слово божіе нечисто, (т.-е. изъ нечистыхъ побужденій) и по любопренію? Что могли небудить, съ другой стороны, людей способныхъ на столь илотское настроеніе, вступать въ среду христівнскихъ фатій, тикъ какъ блага міра сего этивъ путемъ не достигались?

Обращансь отъ прежней живни ко Хриоту, они въроятно, рервоначеньно были увлечены впечетавлемь, произведеннымъ , на накъ: святою и ндевльной личностію Спасителя. Кром'в того, ить могив побудить въ перекоду въ христівиство надежда достигнуть этимъ путемъ опасенія. Другихъ мотивовъ они не MOLIE HEMBEL, HEPEXORS BY HOBYKO BELIEFIN, HETOPAS HE TOTERO не накодинась подъ попровительствомъ правительства, но была даже гонима. Инъ возрождение было однано столь несовершенно, что веткій человань получаль у нихъ вновь поливншее владычество. Это не была борьба между старымъ и новымъ естеотвонь, пропоходящая въ кондонъ христівнина, нать, это было волявание порабощение: новиго человава ветхимъ. Ослвиденные своимъ самодюбіемъ и увлеченные страстію, они вабывали что ия того, чтобы воспользоваться благодатным даромъ спасенія, даруенымъ : крисківшамъ Господомъ въ Его искупленіи, надо посидовать за Его примъромъ, и проминуться Его дукомъ; они забывали, допуская возинкновеніе въ себів столь непріявненныхъ Чествъ, что главное основаніе христіанского ученія завлючается въ любви и въ истакающей изъ последней, готовности жертвовать собою для блага блажнихъ.

Съ перекодомъ по воврождени въ новсе благодатное соотоявіе, христіанинь еще не высвобождается вполна неъ объятій ветхаго въ немъ чемовъка и, если онъ не наблюдаеть за собою, то старый человъкъ можеть легьо вовстановить надъ нимъ вийсть свою даже и въ новой духовной соеръ. Вотъ цочему апостолъ и говорить дальше: "со отраженъ и треметомъ совершайто выше спасеще (21, 12). Христіане первыкъ временъ также катъ и христіане последующихъ временъ не были свободны отъ гръка и эта гръжовичеть могла проявляться не тольно въ грубой формъ (1 Посданіе въ Корине. 5, 1. 2.), но вувъ болье утовичний оорив, въ вик зависти, возбуждаемой большинь усивкомъ въ проподади или большинь вліяніемъ въ обищнь накоторыхъ бретій (1 Кор. 3, 3.).

Исклидительно выдоющоеся положеніе, которое впостоль с самаго начала получинь среди римскихъ христіанъ, дайотновал на большинство братій въ смысль усиленія въ вихъ любви преданности и почитанія въ вностолу. Зная, что овъ "поставлен защищать благовъогрованіе", они не мопли не находить его вы дающагося положенія совершенно естесявеннымь. Но, въ другихъ братіяхъ, исполненныхъ по своему плотекому жастроенюдаже и,въ овятомъ дълъ-мелиого самолюбія и тщеславія; дажаю щееся положеніе впостола вызывало зависть. До пришестви апостола въ Римъ, когде трмъ еще не было людей съ впостолскимъ приожениемъ и авторитетомъ, миони менье важныя линости могди пріобресть вы римсной общинь первостенний авторитеть и руководящее положение. Теперь имъ прикодилен отступить на второй манъ-в этого не могло: перепести из мелкое тщеславіе. Вы началь они можеть быть даже редовализ принаствио апостола; ибо кака братія, кака хриотіале, они не могди не любить и не чтить его, пона имъ гръловное самолюби еще не было аатромуто. Но ногда, независимо отъ воли впостола, его вретковременнов, накъ полагали, посъщение превратилось въ очень продолжительное, эти: же самый лица, заибчая что ихъ авторитеть начинаеть все бодье и болье зумаляться в падать премь авторитепомъ апостома, весгорбии чувствомъ 98висти, а разъ они дали въ своемъ сердиъ мъсто нечистому ощущению, таковое должно было получить въ инть душть вое болье и болъе преобладающее значеніе. Джло дошло де того, что зависть превратильсь у нихъ даже въ открытую ненависть въ апостолу, нескотря на то, что они исповажавами одно съ ник учение дюбви, и потому уже должны бы были питать въ нену только чувство любви и почтенія.

от Они атали поринать его образь жизни и образь произвын и делали вто съ твиъ большею дерзостію, что апостоль, будуче въ узахъ, не могь противостать имъ лично. Желая сопершисть съ фиостоломъ въ безбоязненномъ дерзионеніи, они ов тыть большею смълостію сами пропов'янлявали Евангеліе, над'якь вы-

ввать твить самымъ въ другихъ братіяхъ убъяденіе, что они не менве Павла исполнены ревностію къ распространенію Схова Божія, хотя внутренно ими руководило несомнівню не столько чувство любви и преданности Христу, сколько преимущественно мувство самолюбія и зависти. Можеть быть даже они надівлись возбудить своими успівхами и въ впостоль то же чувстно зависти, которымъ сами были терзаемы, и твить какъ бы отпланень ему за вредъ, который по ихъ мивнію нанесъ имъ апостоль, сдвинувъ ихъ съ того перваго міста, которое они занивли до его прихода.

Воть ванить образомъ объясняется, что люди, нелишенные способности къ высшему духовному влеченю, не наблюдая за собою и предоставляя полный просторъ своимъ естественнымъ чувствамъ, могли не только допустить въ себв развите чувства зависти, но дойти до такой злобы и ненависти, что своими двямиями "думали увеличить тяжесть узъ его". т.-е. нанести апостолу Павлу прямой и существенный вредъ.

Апостожь вполив постигаеть нечистоту руководившихъ ими нобущений. Онъ не можеть не страдать и не печалиться въ виду возможности нахождения столь нехристианского чувства въ сердиахъ нвиоторыхъ братій; но радость, вывываемая распространеніемъ въсти о Христь Спаситель, хоти бы даже и этимъ путемъ, береть у него верхъ надъ печалію. Всецвло исполненный ревности и распространенію слова Божія, онъ радуется, забыван о себъ и о своихъ страданіяхъ, что проповъдують Христа, какъ бы Его ни проповъдывали.

Очевидно, что то недоброе настроеніе, исполненное зависти и влобы, которымъ были проникнуты некоторые христіане въ Рамъ, не могло не производить на апостола Павла самаго тяжелаго внечатленія. Очевняно съ другой стороны, что ихъ непріявненное чувство къ мему лично, доходящее до желанія нанести ему вредь и увеличить тяжесть узъ его, не могло не вызвать глубокой нечали въ любвеобильномъ сердив апостола. Наконецъ, онъ не могъ не совнавать, что ихъ образъ действія ложень быль увеличить опасность его положенія, и потому не могь не ощущать явкотораго безпокойства на счеть конечнаго ислода своей судьбы. Но онъ, какъ бы забывая все это, останавливаеть свое винманіе только на свётлой мысли, что

узы его послужили из распространеню слова о Христв сред обятателей Рама; нечистые мотивы и нехорошее внутреннее на строеніе пропов'ядниковъ могли остаться сокрытыми отъ слуша телей, слово же ихъ о Христв должно было содвиствовать ра спространенію Евангелія царствія Божія. Мысль объ успахі дала Христова подавляеть въ немъ всякія опасенія на счет собственной участи, несмотря на то, что надъ его главою стягиваются темныя тучи, грозящія ему всякими страданіями, я можеть быть и смертію. Желая вм'ясть съ тамъ успокоить он липпійцевъ относительно своей участи, апостоль пишетъ имъ что онъ радуется, зная, что успашность хода дала Христова вызванная въ существенной мъръ его ревностію о распространеніи Слова Божія, и все происходящее съ нимъ въ Римів—, послужить ему во спасеніе, по ихъ модитв'я и содбйствіемъ духа Іисуса Христа", какъ онь къ этому прибавляеть.

Апостоль такимъ образомъ выражаетъ мысль, что спасеме, хотя и обусловленное върою, какъ первоначальнымъ источникомъ и субъективнымъ условіемъ всей христіанской дънтельности, завершается подтвержденіемъ дичной въры, върнымъ употребленіемъ тъкъ даровъ, которые даются каждому по мърм спры (Римл. 12, 3.), т.-е. ревностнымъ исполненіемъ возложенныхъ на него христіанскихъ обязанностей. Въра и дъло сливаются у него въ одно органическое дълое.

Исполненный истинно - христіанскимъ смиреніемъ апостоль основываеть всю свою надежду не на собственныя силы, а на молитвы христіанскихъ братій и на помощь Христову.

Модитвъ христіанской дюбви Христосъ не откажетъ въ исполненіи (если двое изъ васъ согласятся на землъ просить о всякомъ дълъ, то чего бы ни попросили, будетъ имъ отъ Отца Моего небеснаго (Мате. 18, 19)) и потому не дишитъ. Своего апостола и въ будущемъ содъйствія Духа Святаго (ст. 19), т.е. того Духа, Котораго Господь посылаетъ всъмъ истинно-върующимъ и Который, по молитвъ оплиппійцевъ, долженъ служить и ему върнымъ залогомъ дальнъйшаго успъщнаго прохожденія его апостольскаго служенія.

Въ воздъйствии на жизненный подвигъ апостола модитвы онлиппійцевъ, открывается, по словамъ бывшаго архимандрита Өеодора, въ самомъ дъйствіи тогъ законъ благодатнаго царствія Божія, по воторому коль все тіло Христовой церкви почучаєть приращеліє посредствомъ всякихъ ваацино-скріпляювихь связей, при дійствій въ свою міру камдаро члена, такъ в камдый члень, не исилючая самыхъ важнійшихъ, возрастаєть тоже при вспомоществующемъ соприкосновенія и соразмірномъ водійствій другихъ членовъ (Еф. 4, 16. І Кор. 12, 21.).

Только при такихъ условіяхъ алостоль можеть радоваться въ будущемъ, танъ канъ эта бупущность представляется его върующему оку обезпеченною и свътлою, канъ по отношению къ предстаящей судьбъ дъла Христова, такъ и по отношению въ его собственной участи.

Насмольно несомивние, что върующей молятет объщано исполненіе, настолько апостоль межеть быть увъренъ, что м предь ему будеть даровано содъйствіе Духа Інсуса Христа (19), необходимое для пополненія возложенных на него Госпоють обязанностей, а благодаря этому завершится и его собственная судьба, т.-е. достигнется благодолучное прошествіе до поща того пути, который ведеть но спасожію.

Устремность впостола не есть естественное ожиданіе, ибо какую върную надежду можеть имёть естественный, (т.-е. невозрожденный) человѣкъ? Надежда апостола есть надежда христіанива и какъ таковая имъсть твердую почву, ибо основана, макъ выше указано, не на увъренности въ собственныя силы, а на чанни помощи божественной благодати, даруемой ему по молитвамъ какъ его собственнымъ, такъ и христіанскихъ братій, накодящихся съ нимъ въ единеніи. При такихъ условіяхъ надежда становится у него успрежностю и дастъ ему возможность съ вепоколебимою радостію взирать на будущее.

Самая мысль о себя постоянно сливается у апостола съ мыслю о прославлении Христа. Предметь недежды апостола, замочается въ томъ, что онъ ни въ чемъ "посрамленъ не будетъ" п что "при всякомъ дерзновения возведичится въ немъ Христосъ".

Апостоль прибавляеть слова: "въ тъль моемъ жизнію ли то им смертію". Онъ посвящаеть всего себя—не только душу, но и самое мило—на служеніе Христу. Оставаясь въ тъль, т.-е. въ мивыхъ, апостоль будеть продолжать развосить имя Христово во всъ страны. Суждено ли ему умереть, онъ все же будеть прославлять Христа и въ тъль, мужественнымъ перенесеніемъ страданій, радостною готовностію принести себя въ жертву і спонойнымъ принятіємъ смерти. Отдавня за Христа и тъло і живнь, онъ будетъ прославлять Его и жизнію и смертію. Подви гомъ своей мизни апостолъ нарвется прославить не себя, себв онъ въ трогательномъ смиренія и не думаєть, а Христа Вотъ почему онъ имветь надежду и увъренность, что въ про хожденіи своего апостольскаго служенія онъ "посращленъ но будетъ", а доведеть еное благонолучно до конца, исполнивъ воз ложенное на него лъло.

Посль воего вышенвложеннаго какъ естественны представля ются слова впостола "ибо дли меня живнь Христосъ". Онъ вес облекся во Криста, уже не онъ живеть, но живеть въ нем Христосъ и если онъ и помышляеть съ радостио о своемъ спа cenia, to onate take notomy, to be enacenie one sements for жийшее свое единение съ возлюбленнымъ Господомъ, и потом не менве становятся понятными и последующія слова "а смерт пріобритеніе". Апостоки уже кань бы умерь для міра, т.-е. для такъ называемыхъ предестей жизни; онъ уже смотрить на жизн во плоти только съ точки зрвнія совершенія возложенного на него двля и труда, а потому и міръ въ прежнемъ смысле, вт смысль обынновенных людских возорвній, потерняв для него всяную предесть. На всв обстоятельства и условія своей віровой жизни впостоль взираеть теперь исключительно чрезъ посредство своихъ отношеній по Христу, въ Которомъ онъ мяветь и Котораго онъ полагаеть имъть въ себъ пребывающим ("Я въ васъ" Іоан. 14, 20. 15, 4.); ибо Христосъ сдължися для него встьма накъ въ этой, такъ и въ будущей жизни. При та комъ душевномъ настроеніи, ему не только не жалко разстаться съ міромъ, по окончанін возложеннаго на него діла, но онь двиствительно смотрить на этоть исходъ какъ странникъ, утомленный продолжительнымъ путемъ, смотритъ какъ на конецъ путя, на пристанище, въ коемъ онъ надвется обръсть покой и истинную радость, которой уже никто не отниметь отъ него (Іоан. 16, 22.).

При танить условіяхь смерть можеть быть для него только пріобрименіємь—потому что то единеніе со Христомъ, въ которомъ для него заключается все значеніе существованія, вся щоль жизни, не только не можеть быть уничтожено или прекра-

щено омеркію, но напративь того смерть можеть тольно поливе, воверщенняє создинить его со Христомь, освободивь его отъ всёхъ тахъ узъ и ствененій, поторым въ сей жизни еще пренатежвують полному единеню.

Вотъ цечему апостоль можеть пребывель нь радостномъ настроеніи духа, соверщено незовисямо отъ всякикъ случайноностей его настоящаго положенія, т.-е. независямо отъ того, вакой бы ни быль неходь его судьбы: освобощеніе изъ вагоченія или смерть,

Но, сколько бы впостоль на желель для себя лично песладвяго исхера; оны не можеть укустить изъ виду: нользы морувеннаго ему двла. Хебя онь и колеблетая; выслазывая откровенно; "не янаю что избрать, влечеть меня и то и другое; имже
велене разрешияться и быть со Христомъ, потому что это несравжение лучне", но сознавая "что жизнь во плоти доставляеть плодъ его дилу" апостоль оновчательно все же приходить
въ заключение; "а оставаться во илоти нуживе али васъ. И я
върно знаю, что оставусь", готовый всецело и безрошечно принести свое личностенные, т.-с. немедлено разръщиться и быть
со Христомъ, въ жертву гтому, что онъ считаеть главною своею
обязанностно — подгоряннать личныть воздъйствиемъ моледую
общину въ единения ся со Христомъ.

Передъ нимъ данимъ образомъ два искода, съ одной стороны и от ведорой оны лично для себя желесть - разръшиться и быть: со Христомъ, поиннуть вемную живнь, необы достигнуть вотнериня с стинонів со Хрискомъ-соответчесть инв ного менобримения: "это несравнению лучше". По его личному велению, сперть восомийние предпочтительные вемной живин; въ поторой единение со Христомъ столь часто: сдерживается и комранается различными, оботорительствеми. Едва ли :нужно полонять, что желаніе оперти вывываєтся у апостола исключительно этимъ последниме возвреніємь, а нивове на усталостію, или молодушнинъ отвращениемъ, къ жизни, или боявнью труда, или онасенісць страданій, везлагасныхь на него впостольсянь подвагонь. Съ другой отороны предъ намъ жиой лекодъ-продолжение вемчес подвина. Этотъ последній исходь, при данных дусловіналь чомета быть даже менатальные, вължитересы дала Хриспова, такъ какъ при этомъ бразія не букуть лишены такъ рано личнаго воздыйствін впостоль и его духовнаге руководительства. Находясь предъ такой диленной, онъ на нервый взглядь какъ бы не знасть, что избрать въ своикъ помеланіяхъ, колеблясь между тімъ и другимъ исходомъ; его влечеть въ объ стороны, тімъ болье что и мученическая смерть его не мометь не принести польвы двлу Христову духовнымъ воздійствіснь на братіевъ христівнъ.

Колебаніе между живнію и смертію не есть однаво колебаніє выбора, потому что выборъ зависить не оть апостола; онь вислив предсетавляеть свою судьбу рашенію воли Боліей.

На основании сопоставления предшествующаго апестель при-XOLETTO ET SERMOTEHIS, TO COM IDECOMBANIE CO BY THIS необкодимо, то пожно из сомивваться, что Тоть, Который руноводить судьбани Своей церкви въ ся благу, не приведсть дъв именно въ такому искоду. Въ надежда на это онъ и высказываеть уваренность, что пребудеть съ неми. На сколько такая устремность возножна (ибо это слово инветь у него не значеніе невомивинаго пророчества, а характеръ тверко върующаго убежденія, основаннаго на оценне существующих обстоя-TERSCIBE), ONE SHACTE, 4TO OCTAHOTOR BE SAMECHIN OF HEME, T.-C. въ живыхъ, такъ что они будутъ польвореться благани ого сообщества для ихъ успъха и радости въ въръ". Такъ какъ върующия молитвы, которын они не переставали возносить гъ Богу о списенія возлюбленнаго учителя изъ рукъ враговъ, будуть такимъ образонъ услышамы, то это обетоятельство и должно послужить въ успъху, т.-е. въ укранденно въ върв и въ утверещению инъ въ христіанскомъ подвить; а все вивоть, т.-в. вакъ исполнение ихъ молитвы, такъ и улубпление ихъ въ вфр. должи послужить имъ къ высшей радости:

Похвала мристівнина заключаєтся въ усовершенствованіи его дуковной мизни. А потому, если пребываціє апостола въ мивыхъ поведеть, какъ выше указако, нъ утвержденію икъ дуковной мизни, то твиъ самымъ омо поведеть и нъ укноженію икъ можеолю "дабы поквала ваша во Христа Імсусв умиожилась". Не въ емыслъ, разумъется, тщеславнаго самовоскваленія, а въ смыслъ торжествующей радости, что оми есе нивноть со Христомъ и во Христъ. Похваль икъ мыслима только во Христъ Інсусъ, т.-е. успъхь икъ дуковной жизни, а мотому и икъ по-

ныв, обусловинвается прежде всего ихъ общеніємъ со Хриотонъ. Но апостоль мометь унавывать и на себя, какъ на дальнійшую причину обусловинвающую ихъ дуковный рость, чрезг исия, на скольно этому росту будеть спосившествовать его опоричное къ ныма приместное. Возрастаніе ихъ кристіанской похвалы, посредствомъ общенія съ Павломъ, составляеть ташиъ образомъ посліднюю ціль сокращенія апостола въ живии.

Этимъ апостоль заканчиваеть утвшение енлиппійсной общинь по случаю своего пребыванія въ узакъ. Узы эти послужили на пользу Ежангелію, что же касается его лично, то онів могуть только содъйствовать блаженному завершенію его жизни. Наконець, апостоль отпрываеть передъ филиппійнами еще и рамостную надежду, что они вновь увидять его и воспольвуются его духовнымъ водительствомъ, для достиженія все болье и боле славной похвалы.

Усповонить оплинийщемъ вакъ относительно усившнаго хода для Евангельскаго, такъ и на счеть собственной своей участи, и указавъ имъ вийств съ темъ, что при единеніи со Христомъ, при помощи Духа Святаго и при его Павла водительстве, ихъ повала будетъ расти, апостолъ закамчиваетъ увещаніемъ, дить достойно благовъствованія Христова".

Не сомиввансь въ любовной преданности филиппійценъ, апотов овязываеть свое увъщаніе съ дичнымь отношеніскь къ нену филипийновъ. Такъ какъ онъ быль ихъ наставникомъ и носителенъ для нихъ того высшаго добра, которое они чрезъ него получили, то въ увъщанію линть достойно благовъствоватія Христова" онъ прибавляеть личную просьбу-канъ бы говоря: сделайте это для меня, ноторый стольно сделаль для васъ, чтобы меня порадовать вашими успъхами. Непосредственная привязанность служить самымъ сильнымъ побужденісмъ ть двятельности. Филиппійцы несомивню должны жить достойно бытовъствованія Христова для того, чтобы быть угодными Господу, для того, чтобы пребывать въ единеніи съ Нимъ и чтобы стяжать себъ похвалу и спасеніе. Обо всемъ этомъ апостоль 813cь не упоминаеть, такъ какъ это разумъется само собою; но, чтобы сильные поощрить ихъ къ христіанскому образу шани, онъ говорить: савлайте это для меня, вашего учителя, чтобы и мив стяжать въ васъ, возлюбленные учениви мон, похвалу за тоть образь жизни, из которому: а понбудийь неов мосто проповадаю и моимъ дичнымы на васът воздайстномъ "Прійду ди иди: не прійду из вамь" прабандють: впортоль, пом тому что и посль его освобовденія изъ зеточенія, мого случиться, что. Онъ не прійдоть нь нимъ немедленно, такъ накъ разныя обязанности одновременно требовали его присутствія въ разныхъ мъстахъ. Но онъ проситъ ижъ, чтобы, какъ нь его присутствіи, т. е. когда онъ прійдеть из нинъ танъ и въ его отсутствіи, т. е. до его прихода, они вспоминая о немъ и его благовъствованіи, старались подвизаться въ Евамгельской жизни, радуя тымъ его сердце.

Достойная благовъствованія Христова живнь заключаєтся, по дальнішимъ словамъ апостола въ томъ, чтобы "стоять въ единомъ духъ и единодушно подвизаться за въру Еванчальскую".

Необходимо подвизаться за ввру Евангельскую, но для того, чтобы быть въ состоянии исполнить этотъ подвигь необходимы прежде всего стойность и единодушие. Только тотъ явияется достойнымъ славныхъ объщаній и благодатныхъ даровъ Евангелія, кто стоитъ твердо на неполебимомъ основани христіанства, не уклоняясь въ сторону отъ Евангельскиго пути ви подъ вліяніемъ какихъ-либо льстивыхъ искушеній, ни водъ вліяніемъ какихъ-либо льстивыхъ искушеній, ни водъ вліяніемъ какихъ-либо жестокихъ угрозъ.

Благовъсть Евангельская есть благовъсть мира и любви, э потому жить достойно Евангелія вначить, прежде всего, жить въ миръ и любви и единеніи съ братінми. Покойный А. М. Бухаревъ указываеть, что Самъ Господь отличительнымъ признаюмъ Своихъ учениковъ поставилъ взаимную между мим любовь: "потому узнають всь, что вы Мои ученики, если будете имъть любовь между собою" (Іоан. 18, 95.). Виъстъ съ тъпъ единодушіе есть сила христіанина. Стоять твердо можно только при взаимномъ върующемъ и любовномъ воздъйствій однихъ братій на другихъ, ибо только при взаимномъ подкръпленів, поощреніи и утвшеніи можно противустать естественной человъческой слабости и малодушію, потому апостоль и прибавляєть се единствен духа, т.-е. забывая о себъ лично и какъ бы превратившись въ одно сердце и одну душу съ братіями.

Христіанская стойкость, основанная на въръ и поддерживаемая любовнымъ единеніемъ, должна такимъ образомъ проявиться, съ одной стороны, въ готовности лично подвивиться за въру Христову, т.-е. въ готовности мужественно относиться ко всянить опасностящь, гоненіянь и страданіямъ, которыя ожидають кристіанина на этомъ пути, а съ другой стороны, въ повозиной готовности утаціать и подвръщять страждущихъ и твиъ помогать и другимъ переносить страданія, подвизаясь за въру и Евангеліе, канъ это указано и въ Посл. иъ Евреямъ; то сами, среди поношемій и скорбей служа зръдищемъ для друнхъ, то принимая участіе въ другихъ, находившихся въ такомъ не состояніи" (10, 33).

Не смущайтесь, не стращитесь противнивовъ, -- прибавляетъ мостоль. Преследуя вась и стремясь сдвинуть вась угрозами съ евангельскаго пути, они борятся противъ дъла Божія и потому должны погибнуть; самое ваше постоянство, самый неуспахъ ихъ застращиваніи должны служить ващимъ противникоторданом эжу ;икодитоп ски йошомерижо сметели; уже проявляется сур Божій надъ ними и ихъ злыми дълами, потому что не смотря на всв воздвираемыя ими гоменія ощи не въ силь остановить рипространенія слова Божія. Ванъ же, върнымъ борцамъ, стойстость ваша въ перемесенім страдиній и гоненій, свидътельствующая о вашей въръ и любви къ Богу, —должна служить за-10гомъ вашего спасенія, а ваша въра, испытаниая мужественшиь перенесеніемь страденій, должна утверждаться надождою озидающаго васъ блаженства. Сіе отъ Бога — т.-е. по святому Его произволенію. По мернію приводимаго нами толкователя, словами сле от Бога апостоль предостерегаеть онинплиневы и оть унынія и нетеривливости въ подвигв страданій за Христа н оть самомивнія при велинодушномъ перенесеніи страдамій. Апостолъ накъ бы говорить: того, что вы находитесь подъ тяжниъ врестомъ гоненій и озлобленій, не почитайте, по малодушю, дъломъ неблагопріятнаго случая. Нъть, это совершается по благой води Божіей, по благоводенію Божію къ вамъ. Равно и подвизансь за Христа и получая побъду надъ сопротивными, не цианте относить сего къ себъ, къ собственному мужеству, къ сыв своего духа. Нэть, такъ побъдоносно дъйсквуеть въ васъ биагонать Божія.

Стойте мужественно, ибо вымъ дано ради Христа не только въровать, но я *стридать* за Него, прибавляеть апостоль, по-

ясняя тамъ самымъ, что не только способность въровать в Христа, но и способность страдать за Него — есть даръ благо дати, даруемой христіанамъ ради Христа. Апостолъ соединяет нонятія въры и страданія, потому что но самому существу эт два понятія тесно между собою связаны; безъ въры во Христ не можеть быть и пріятія страданій за Христа и за Его дви Съ другой же стороны, кто уступая передъ страхомъ страданій бояздиво уклоняется отъ борьбы, доказываеть темъ самымъ какъ слаба и нетверда его въра.

Въра и способность страдать за въру суть благодатные дари свыше посылаемые. Даруется въровать во Христа, говорить вышеупомянутый толкователь, по скольку проповёдующіе Хры ста посыдаются отъ Бога и по скольку сердце слушающих отверзается благодатію внимать говорящимь о Христь (Діяві 16, 14.). Даруется страдать за Христа, по скольку върующим представляется одучай исповедывать Христа въ гоненіяхъ за Его дело, въ мукахъ, въ пріятів самой смерти, и по скольку върующимъ благодатію дается ничёмъ непоколебимая решимость н сила все претерпъть ради возлюбленнаго Господа. Апостоль даръ страдать сравниваетъ съ даромъ вёры и отдаетъ первому преимущество предъ последнимъ, прибавляетъ тотъ же истолвователь, ибо въ страданіяхь за Христа вірующій являеть особенную твердость въры, дъятельно пріобщается страданій Христовыхъ и тъмъ въ большей степени удостоивается благоволеня Божія. "Сердцемъ въруется въ правду" (Р. 10, 10.), человъть увъровавшій во Христа получаєть оправданіе; "а устами исповъдуется во спасевію", вогда въра принесеть плодъ, такъ что върующій смело и твердо станеть исповедывать Христа въ какихъ бы то обстоятельствахъ и опасностяхъ ин быль, его спасеніе несомивнию и рышительно: "претерпывшій же до конца спасется" (Мате. 10, 28.).

Хотя совианіе, что сила вёры и способность страдать за вёру суть благодатные дары, ниспосылаемые христіанамъ свыше — я должно подврёплять и поощрять онлиппійцевъ въ прохожденіц христіанскаго подвига, но зная какъ сильно действуеть на людей примёръ другихъ, апостоль считаетъ нужнымъ прибавить: "такимъ же подвигомъ, который вы видели во мит и нынё слышите о мит, для того, чтобы напомнить имъ, что то, что отъ нахъ

пребуется и къ чему от ихъ пригланиаеть, не есть что-либо совершенно исвлючительное, недоступное человъкамъ—такъ какъ от все это самъ исполняеть по мъръ данной ему благодати. Впинпійцамъ предстонть въдь только такая не борьба, какую оне видоъли въ немъ, говорить впостоль, указывая на опасности, которыя онъ претерпъваль въ Филиппакъ (16, 22—24), и мили сыщото о немъ, разумъя настоящія свои узы за Емангеліе и спасности, ожидающія его въ Римъ. Если въ противность веявому естественному чувству, какъ бы говорить апостоль, я восъваню страданія какъ даръ благодати, то это я дълаю на основани собственнаго опыта, который побуждаеть меня признавать все мои страданія за великій даръ благодати отъ Бога.

Подвиги филиппійцевъ, замівчаєть покойный Бухаревъ, акостоть сравниваеть съ собственными, которыхъ они были свифітелями и о которыхъ теперь слышать, чтобы тімъ удобніве ени въ своихъ подвигахъ виділи великій даръ Божій, уравнивыщій ихъ въ семъ отношеніи съ самниъ апостоломъ, и чтобы тімъ ревностніве и единодушніве они подвизались за Христа.

Во всёхъ посланіяхъ апостола. Павла являются драгоценным различныя стороны христіанской жизни и яркіе отбески его собственнаго духовнаго подвига. Но нигде не представляется столь полной всеобъемлющей картины идеала христіанской жизни, какъ въ посланіи его къ очлиппійцамъ и особенно въ только-что разсмотренныхъ строкахъ первой главы. Изебраженіе это получаеть особенную пену въ глазахъ каждаго гристіанина еще и потому, что апостоль раскрываеть передъвами не отвлеченное изложеніе того, что должно быть, а востроизведеніе того, что въ действительности происходить въ его куще и сердце. Апостоль какъ бы раскрываеть передъ очлипшалами все теченіе своей внутремней жизни, являя драгоценный примеръ истинно-христіанскаго подвига.

Трудно сказать, предъ чёмъ, во всемъ этомъ, слёдуеть болёе фемоняться и чему более удивляться: его ли горячей любви 10 Христу и въ филиппійской общине, его ли радостной готовности въ смерти, его ли трезвой оценке значенія вемной живни ин навонець его всецелой преданности воле и промыслу Божію, феданности, дозволяющей ему, при всёмъ условіяхъ живни даже среди величайнихъ опасностей, постоянно радоваться и постоянно пребывать въ миръ.

Вся жизнь апостоль проникнута самою горячею любовю къ Гоеподу, до того, что онъ въ дъйствительности можетъ утверждать: "уже не я живу, а живетъ во мнъ Христосъ" (Гал. 2, 20). Апостоль весь вполнъ облекся во Христа, все что онъ дълаетъ, онъ дълаетъ для Господа, какъ онъ самъ это говоритъ въ другомъ мъстъ: "живемъ ли, для Господа живемъ; умираемъ ли, для Господа умираемъ, а потому живемъ или умираемъ, всегда Господни" (Р. 14, 8). Только то и имъетъ цъну въ глазахъ апостола, что ето сближаетъ со Христомъ, все остальное потеряло въ его глазахъ значеніе: "что для меня было преимуществомъ, то ради Христа я почелъ тщетою, да и все почитаю тщетою ради превосходства познанія Христа Іисуса, Господа моего. Для Него я отъ всего отказался, и все почитаю за соръ, чтобы пріобръсть Христа" (З, 7, 8).

Познаніе Христа, пребываніе съ Нимъ и единеніе съ Твиъ, Котораго пророкъ Исаія называеть Чуднемы, Отиемь будущаю въка, Княземь мира (Ис. 9, 6) составляеть для апостола высшее блаженство. А такъ какъ поливішаго единенія со Христонь апостоль можеть ожидать только въ будущей жизни, то смерть не только его не страшить, но представляется для него пріобрименіемь. Онъ живеть уже не во временной сей жизни, а въ въчности, всъ стремленія его относятся къ будущей жизни, гдъ его ожидаеть вънець правды и поливищее единеніе со Христомъ,—т.-е. то, что для него въ сущности и составляеть дъйствительную жизнь—для меня жизнь Христосъ.

Перенося всё свои надежды въ будущее, исполненный радостной готовности къ смерти, аностоль тёмъ не менъе однако далево не относится съ пренебрежениемъ къ настоящей жизни, — онъ ценить ее вполне, хотя и применяеть къ ней весьма трезвую оценку, т.-е. ценить въ ней тольно то, что имъеть действительное значение для христіанина. Џочитая все за сорг, апостоль этимъ хочеть тольно сказать, что онъ позналь тщету всякаго личнаго почета и преимущества (т.-е. своего родоваго преимущества, своего фарисейскаго званія и т. п.) въ сравненіи съ драгоценнымъ благомъ пріобретенія Христа. Но настоящая жизвы, насколько она заключается въ исполненіи возложенныхъ на че-

довъка Господомъ обязанностей и насколько она ведется въ Духъ Христовомъ, не отдалнеть, а приближаеть по Христу. Любовь во Христу нераздъльна отъ любви из людямъ, и сердце апостола до такой степени преисполнено любовію къ братіямъ я въ особенности въ филиппійцамъ, что онъ готовъ принести въ жертву даже то, что составляеть для него самое горичее желаніе-скорве разрвшиться и быть со Христомъ, стремленію содъйствовать благу и духовному преуспъянію филиппійской общины. Цвия жизнь, не смотря на свое желаніе смерти, апостолъ именно цвнить ея значение въ этомъ смысль, то-есть въ смысль желанія содыйствовать спасенію своихъ братій и вмысты сь тымь жизненнымъ подвигомъ сдылаться достойнымъ той любви. которую оказаль ему Христось "не достигну ли и я, какъ достигъ меня Христосъ Іисусъ" (3, 12). Если взять сравнение изъ жизни обыкновенныхъ людей, то отношение апостола Павла къ земной жизни можно бы пояснить следующимъ примеромъ.

Каждый человъкъ исполненный совъсти и чувства долга желасть прежде чемъ идти на покой, будь это ежедневный или вечный покой, исполнить лежащія на немъ обязанности, кончить порученное ему дело; это желаніе усиливается во сто крать. логда съ исполнениемъ обязанности, съ совершениемъ дъла соединяется не только холодное и отвлеченное чувство долга, чувство горячей любви и привязанности. Предположимъ, что ато-либо разлученный отъ дорогаго ему существа-отца, брата, жены, невъсты, исполненъ желанія отправиться скорве въ нуть, чтобы прекратить разлуку. Но ему поручено этимъ любимымъ существомъ накое-нибудь дело, или онъ можеть совершить чтолибо для него полевное въ настоящемъ его мъстопребываніи,тогда, накъ бы его сердце ни рвалось къ возлюбленному лицу, какъ бы онъ ни желалъ немедленно отправиться въ путь, онъ будеть отлагать свой отъвадъ со дня на день, пока не окончить порученнаго ему или предпринятаго имъ самимъ въ интересъ любимаго лица дъла. Вотъ то положение, въ которомъ находился апостоль Павель.

Всецило преданный Христу, онъ не можеть не питать искренняго желанія содийствовать по мири силь и данной ему благолати преуспинію дила, начатаго Самимъ Господомъ, и продолженіе котораго возложено на апостоловъ, а въ томъ числи и на

Digitized by Google

него. А такъ какъ дъло, порученное ему Господомъ, направлено ко спасенію людей, то апостоль побуждается къ исполненію этого дъла не только своею любовію но Христу, но и своею любовію въ людямъ. Пребывая на землі, заботясь о распространенія слова Божія, онъ можеть приносить спасительную пользу всемъ своимъ братіямъ, язычникамъ, евреямъ, христіанамъ и наконецъ особенно филиппійской общинъ, которую онъ такъ особенно любитъ, и духовному развитію и спосившествованію которой онъ можеть содъйствовать, назидая и поощряв филиппійцевъ въ ихъ духовномъ подвигв, къ чему и направлены всв его мысли, всв его стремленія. Эта двятельность и приносимая ею польза должна прекратиться въ моменть смерти апостола, - вотъ почему, если въ глазахъ апостола и не имветь нивакой цаны то, что обыкновенно для людей составляеть главную цвиу жизни, разныя преимущества, наслажденія, почеть, однимъ словомъ то, что призивется обывновенно прелестями жизни, то съ другой стороны обязанности, надагаемыя на насъ жизнію, и которыя мы можемъ исподнять только въ сей жизне (какія обязанности будуть наложены на нась въ будущей жизне и какія средства будуть даны намъ для исполненія этихъ обязанностей, сокрыто предъ нами въ настоящей жизни 1 Кор. 13, 12) апостоль оцениваеть въ полной мере; въ этомъ смыслв и самая жизнь на землв, насколько она ему даеть средства исполнять свои обязанности и совершать возлюбленное дыо Христово, получаеть въ его глазахъ несомивниую и существенную цену. Какія бы заботы, труды, лишенія и страданія ни воздагало на него исполнение порученнаго ему дъла, — какой бы радостной благодати онъ ни ожидаль въ будущей жизни, онъ не просить о сокращении предназначеннаго ему земнаго пути, онъ не заботится о скоръйшемъ достижении бдагъ будущей жизни; напротивъ того, онъ привътствуетъ даже съ радостію отдаленіе того момента, когда ему будеть даровань вынець правды, и когда совершится то, что составляеть для него высшую завътную надежду, его поливищее единение съ Господомъ, лишь бы только имъть возможность поливе и совершениве исполнить то, что на него возложено, и принести наибольшую пользу своимъ братіямъ. Какъ онъ ни желаеть разръшиться и со Христом быти, онъ съ радостію соглашается, чтобы это разрешеніе было отдалено до того времени, когда ему удастся извлечь eecb ростъ изъ порученнаго ему свыше mananma.

Настоящая жизнь получаеть для него значение еще и въ томъ отношенія, наконець, что прохожденіе ея въ смысль христіанскаго подвига должно послужить ему во спасеніе. Но если апостолъ и говорить о своей върной надеждъ спасенія, то это не савдуеть понимать въ томъ смысав, что онъ несеть христівнсвій подвигь главнымь образомь для того, чтобы спастись. Спасеніе для него не столько цель, сколько орудіе, средство. Исполненный христіанскимъ смиреніемъ апостоль не разсчитываеть на себя, зная слабость человъческую, и потому въ горячей ревности не быть посрамленным, прибъгаетъ нъ разнымъ средствамъ для того, чтобы поддержать, подкрепить и поощрить себя въ дальнъйшемъ достойномъ прохождения апостольского служенія. Онъ просить молитвы филиппійцевь, онъ ободряєть себя надеждою на содъйствіе Дука Інсусъ Христова, наконецъ, онь поощряеть себя славною надеждою спасенія. Воть въ капомъ смысле надежду спасенія можно назвать у Павла более средствомъ, чъмъ цълію. Главною духовною пружиною, если можно такъ выразиться, приводящею въ движение всю его кипучую дъятельность следуеть считать несомненно не эгоистическую заботу о себъ лично, а всепьло поглещающую его любовь во Христу и въ ближнимъ, т.-е. заботу о блага другихъ. Онъ дъйствуеть не наиъ наемникъ для полученія изды, а какъ чадо севта (Ев. 5, 8). Онъ дъйствуетъ непосредственно, какъ бы инстинетивно, если можно такъ выразиться о разумной дъятельности, потому что восторженная любовь иначе дыйствовать не можеть, -- и воть почему даже на то, что составіяеть для него высшее благо въ будущемь, онъ взираеть прежде всего какъ на средство долженствующее ему служить къ подкръпленію въ прохожденіи христіанскаго подвига. Услаждая себя върной надеждой, что его земная труженическая жизнь не останется безъ славной награды въ будущемъ, окъ въ этой самой надеждь какъ бы ищеть новой силы для прохожденія земнаго пути. Правильность такого возвржнія вполив подтверждается слідующими словами апостола, изъ которыхъ ясно видно, до какой степени христіанская дюбовь составляеть въ немъ исключительную пружину двятельности, до накой степени кристіанская любовь поглощаеть въ немъ все остальное, даже до заботы о собственномъ спасеніи. "Истинно говорю во Христь, не лгу, свидътельствуеть мив совъсть моя въ Духъ Святомъ, что великая для меня печаль и непрестанное мученіе сердцу моему: я желаль бы самъ быть отлученнымъ отъ Христа за братьевъ моихъ, родныхъ мив по плоти, т.-е. израильтянъ" (Римл. 9, 3).

Апостоль заявляеть, и съ накою торжественностію, истинно говорю, не му, чтобы не думали, что это просто реторическая ораза,—что даже то, что составляеть высшее для него благо, т.-е. единеніе со Христомъ, онъ желаль бы принести въ жертву для спасенія братій. Можеть ли быть большая любовь! Но съ другой стороны какъ естественно подобное чувство жертвы въ человънъ, исполненюмъ такой любви, какою исполнено сердце апостола Павла.

Вся эта сила вёры и любви вёнчается у апостола удивительною преданностію волё Божіей и водительству Промысла Его святаго. "Не знаю, что избрать, влечеть меня и то и другое", говорить апостоль, но вмёстё съ тёмь онъ радостно спокознъ, въ увёренности, что Господь избереть для него лучшее. Эта безусловная преданность водительству Промысла Божія поселяеть въ душё его тоть высшій миръ, который кажется столь недоступнымъ нашему маловёрію. Вмёстё съ тёмъ эта вёрующая преданность волё Божіей вызываеть въ сердцё его свётлую радость, невозмутимую никакими ожидающими его опасностями, и дълаетъ апостола уже въ сей жизни причастнымъ высшему благу, доступному смертному человёку.

Какой возвыщенный идеаль истиню-христіанской жизни открывается такимъ образомъ передъ нами.

Обращаясь критически съ нашему собственному возарвнію на жизнь, мы не можемъ не сознавать, насколько мы далеки отътавого идеала. Каждый изъ нась обыкновенно селоненъ впадать въ одну изъ противоположныхъ крайностей. Или мы совершенно поглощаемся обычными житейскими занятіями, работами, заботами, радостями и удовольствіями и смотримъ на нихъ вакъ на начто главное, существенное въ жизни, или самая жизнь теряетъ для насъ всякую цёну и всякое значеніе. Закрывая глаза передъ сознаніемъ скоротечности, проходимости и несущественности воёхъ радостей и наслажденій жизни и зная, что всёхъ

насъ ожидаетъ смерть, мы живемъ, какъ будто мы наджемся жить въчно на земль, намъренно отвращая нами взоры отъ ожидающаго насъ вонца жизни, который потому и остается для насъ всегда страшною и неожиданною случайностію, о ноторой ны не котимъ даже и думать. Другая крайность, въ которую мы впадаемъ, есть крайность разочарованія, которая явияется естественнымъ следствіемъ первой крайности. Если жизнь сложилась для насъ несчастинво, если мы понесли значительныя потери, нспытали врайній неуспъхъ, если та или другая изъ нашихъ главныхъ надеждъ внезапно рушилась,-то у насъ является обывновенно совершенная апатія въ жизни. Жизнь терясть въ нашихъ глазахъ всякое значение и всякую приу; мы готовы отназаться не только отъ всвять радостей жизни, но и отъ всвять обязанностей, воздагаемыхъ на насъ живнію, взирая съ равнымъ апатическимъ пренебреженіемъ на то и на другов. Мы даже перестаемъ нополнять эти обязанности, или есла почему либо это невозможно, то продолжаемъ исполнять ихъ какъ бы механически, безъ любви и радости. Мы уже не говоримъ о тахъ исключительныхъ, но къ сожальнію нереднихъ случанть, когда апатія и равочарованіе доводять человіна даже до намівреннаго прекращенія живни.

Такія крайности въ нашихъ возарвніяхъ на жизнь происходять большею частью отъ того, что мы ищемъ въ жазни преимущественно счастія и удовольствія. Мы думаємъ, что мы созданы не для того, чтобы совершать жизненный подвигъ, а для того, чтобы наслаждаться жизнію.

Понятіе наслажденія можеть быть различное у различных людей, у однихъ болье высовое, у другихъ болье низкое, но всё мы ищемъ прежде всего этого наслажденія, мы ищемъ удачи во всемъ, и вотъ почему приходя нъ концу жизни и усмотръвъ тщету этихъ преувеличенныхъ и эгоистическихъ ожиданій, большая часть людей испытываетъ горькое и тяжелое равочарованіе вмёсто сознанія исполненнаго долга.

Какъ бы иначе слагалась наша жизнь, еслибы мы съ самаго начала смотрели на нее, какъ на то, что она въ действительности есть, еслибы мы отдавали себе ясный отчеть въ томъ, что жизнь есть путь и что конець пути, цель, къ которой мы должны шествовать, лежить за пределами земной жизни; еслибы мы

давали себъ ясный отчеть въ томъ, что даруя намъ жизнь, Провидъніе возлагаеть на насъ обязанность исполнить возложенное на насъ дъло, прейти жизненный путь, совермить жизненный подвигъ, употребить дарованный намъ талантъ, принести польву нашимъ ближнимъ, и что только по завершеніи этого пути, т.-е. за гробомъ, насъ ожидаютъ покой, въчный миръ и высима радость!

Путникъ и во время пути можетъ наслаждаться и красотом цвътовъ и вкусомъ плодовъ, которые онъ находитъ по пути, и чудными вартинами природы, — но путникъ никогда не забываетъ, что вов эти наслажденія случайны, преходящи, не составляють окончательной пъди его странствованія, что каждая остановка есть только временной отдыхъ, а не завершеніе пути, — остановка, после которой следуетъ продолжать путь съ новою энергівю и съ новыми силами.

Еслибы мы смотрели на путь жизни, надъ этоть путникъ, то наслежденсь теми чистыми радостами, воторыя въ бодышей или меньшей мірт жизнь даруеть наждому смертному, мы не придавали бы имъ еднако чрезмарнаго значенія, не падали бы дукомъ при потеръ жазненныхъ бдагъ, при разныхъ неудачахъ и страданіяхъ, которыя однако не могуть лишить насъ возможности исполнять воздоженный на насъ жизненный подвигъ, и предавалсь съ вёрою и душевною преданностію водительству Промысла Божія, находили бы во всехъ обстоятельствахъ жизни, въ этой преданности и въ исполнени возложенияго на насъ Богомъ жизненнаго двла, высшую радость и духовный миръ-а по опончаніи жизненнаго пути встрачали бы смерть не какъ страшную неожиданность, а какъ переходъ къ дучшей жизни, къ ближайнему единенію со Христомъ, Господомъ и Спасителемъ нанимъ,-ибо самее отношение апостола къ ожидающей его участи даеть намъ утъщительное, несомиванное и дорогое свиль. тельство въ томъ, что немедленно послъ смерти наступаетъ бляженное общение върующей души со Христомъ, обусловленное начавщимся еще въ сей жизни неразрывнымъ единеніемъ съ Господомъ.

Ө. Төркөръ.



## ПРИМВЧАНІЯ.

1. Павель и Тимовей (ст. 1). Къ своему имени апостоль присоединяеть имя Тимовея, который быль знакомъ Филиппійской общинь съ самаго начала и принималь живъйшее участіе въ ея біагосостояніи,—и котораго апостоль имветь намвреніе вслідь за симъ послать въ Филиппы (2, 19, 23). По указанію книги Діяній Апостольскихъ (16, 1) Тимовей быль въ числів лицъ сопровождавшихъ апостола Павла, когда онъ основаль Филиппійскую общину, потомъ онъ былъ посланъ апостоломъ въ Макелонію (19, 22). Изъ дальнійшаго содержанія Посланія (2, 20) оказывается вмістів съ тімъ, что онъ быль единственный среди окружающихъ апостола, сердечная близость котораго къ Филиппійской церкви могь обусловливать его участіе въ привітственномъ пожеланіи.

По словамъ покойнаго Бухарева обыкновеніе апостола въ посланіяхъ привътствовать върующихъ не отъ своего только имени, но и отъ имени своихъ сотрудниковъ показываетъ, что апостолъ, раздъляя съ извъстными лицами труды служенія Слову и заботы объ устроеніи церквей, имълъ братское общеніе съ сими лицами и въ письменныхъ своихъ сношеніяхъ съ перквами.

2. Рабы Іисуса Христа (ст. 1). Въ общемъ смыслъ христіане называли себя рабы и чада Божіи. Но названіе рабы Іисуса Христа принимали на себя только христіане, имъвшіе вакоелибо сособенное служеніе, какую-либо должность по порученію оть Господа и въ этомъ отношеніи отдълялись отъ всъхъ другахъ христіанъ. Павелъ и Тимовей имълъ служеніе благовъствованія, и въ этомъ смыслъ они называють себя рабами Іпсуса Христа. Какъ рабъ исполняеть спеціальное приказаніе своего господина, такъ и служащіе въ церкви, какъ исполняющіе особенное приказаніе Господа,—называють себя его рабами. Такимъ образомъ эти слова употреблены здъсь въ смыслъ служителей Божіихъ или Христовыхъ, т.-е. лицъ которымъ поручено служеніе Слова по Его благоязволенію, которые дъйствують на этомъ поприщъ Его благоязволенію, которые дъйствують на щенноначаліемъ, какъ-то замъчаеть вышеупомянутый толковащенноначаліемъ, какъ-то замъчаеть вышеупомянутый толкова-

- тель. Подобное подтверждается, между прочимъ, 6 ст. 6 гл. Посл. къ Ефес., въ которомъ говорится, что рабы должны служить своимъ господамъ какъ рабы Господни, значить съ этимъ словомъ именно соединяется понятіе служенія.
- 3. Всемы святымы, находящимся вы Филиппахы (ст. 1). Этн слова поставленныя апостоломы вы самомы началь письма указывають, что оны адресуеть его всемы христіанамы вы Филиппахы, т.-е. что все то, что оны говориты вы посланіи о вёрности и хорошемы состояніи Филиппійской церкви, относится во всемы ея членамы.
- 4. Съ епископами и діаконами (ст. 1). Апостоль особенно упоминаеть о нихъ, потому что, въроятно, чрезъ посредство этихъ служителей ему посланъ тотъ даръ, который вызваль посланіе. Апослоль не упоминаеть о пресвитерахъ, такъ накъ въ то время, по мнънію Іоанна Златоустаго, хотя уже и существовало различіе между этими двумя священническими степенями, названія этихъ степеней не были однако еще достаточно опредълены и различены, такъ что каждое изъ этихъ названій могю приличествовать и той и другой степени. Сія мысль подтверждается Дъян. 20, 17, 28, Гдъ сіи названія представляются дъйствительно еще не получившими опредъленнаго значенія.
- 5. Благодарю Бога моего (ст. 3). Это сказано въ томъ же смысль, какъ говорится въ Ветхомъ Завъть: Бога Аераама, Исаака и Іакова. Бога называють ихъ Богомъ въ томъ смысль, что они получили отъ Бога особыя откровенія и особое порученіе и потому особенно близки къ Нему. Павелъ также называетъ Бога своимъ Богомъ, т.-е. тъмъ, отъ котораго онъ получилъ особые дары откровенія и особое порученіе. Онъ называетъ Его своимъ потому, что Богъ принялъ его въ общеніе любви, послъдствіемъ котораго Павелъ признаетъ ту благодать, которой онъ удостоился отъ Бога. Бухаревъ замъчаетъ Богъ всъмъ принадлежитъ, но какъ невъдующіе или нечтущіе Его остаются безъ Бога въ міръ (Еф. 2, 12), такъ всецъло преданные Богу и всъмъ сердцемъ своимъ обращенные въ Нему имъютъ Его своею особою частію (Т. 76, 26).
- 6. До дня Іисусь Христова (ст. 6). Т.-е. до втораго пришествія Христова. Это не значить потому до дня смерти наждаго, а до возвращенія Спасителя и суда Его — такь

вакъ по существовавшему тогда мивнію бывшее тогда повольніе должно было дожить до того дня. Въ втомъ смысль ыздуеть понимать эти слова и въ 10-иъ стихв, въ которомъ при томъ спеціадьно имъется въ виду поизтіе суда, т.-е. жоть день, когда люди будуть цвинться не по человъческому върмлу, а по Божьему, взгляду котораго открыто и все сокровенное, т.-е. не только вившнія двиствія людей, но и всв ихъ внутреннія побужденія. День втораго пришествія Христова, по 610Bam's Бухарева какъ день совершенія всего, есть предыть совершенія и діла візры. Візра віз Господа со вторымъ Его пришествіемъ достигнеть своей цели, принесеть плодъ совершеннаго спасенія, вънецъ правды и перейдеть въ виденіе Господа (1 Кор. 10, 12. 2 Кор. 5, 7. 1 Іоан. 3, 2). Потому христіане и проходять свое земное поприще, постоянно нивя въ виду день славнаго приществія Христова. Потому и апостолъ простираетъ свои мысли касательно въры Филиппійцевъ даже "до дня Інсусъ Христова", въ который на всю въчность должна рашиться судьба всахъ людей.

- 7. Соучастниковъ моихъ въ блазодати (ст. 7). Въ томъ смысль, что апостолу Павлу дарована особенная благодать распространенія Слова Божія среди язычниковъ, (а не въ общемъ смысль благодати) и воть въ этой особенной благодати, въ этомъ двлъ влиппійцы его соучастники и онъ увъренъ, что и впредь они не покинуть этого двла.
- 8. Большая часть братьесь ст. Господов начали безбоязненно пропость дывать слово Божее (ст. 14). Проповъдниковъ Евангелія въ впостольское время, по объясненію вышеупомянутаго толкователя, можно раздълять на два рода. Одни изъ нихъ были празваны на сіє Самимъ Господомъ, каковы апостолы, или уполномочены церковною властію, каковый напр. Тимовей, избранный апостоломъ на служеніе слову, а другіе по собственной ревности о распространеніи Евангелія, брали сами на себя дъло проповъди, каковыми можно почесть напр.: Акилу и Прискилу. Здъсь разумъется преимущественно, кажется, проповъдники послъдняго рода.
- 9. Нечисто (ст. 16) не въ смыслъ неправильности ученія, а въ смыслъ нечистыхъ побужденій. Нельзя думать, поясняетъ поименованный толкователь чтобы это были извъстные въ

апостольской церкви іудействующіе лжеучители, допускавші необходимость закона Моисева для оправданія и такимъ обра зомъ превращавшіе совершенно христіанское ученіе о благодат и въръ, — вообще о Іисусъ Христъ. Когда послъ вліянія сих учителей на Галатовъ, апостоль нашель ихъ отпавшими от чистоты въры и долженъ былъ съ бользненными трудами снов воображать Христа въ ихъ сердцахъ (Гал. І, 4. ІV, 19), когд онъ въ семъ самомъ посланіи съ негодованіемъ и даже плачем называетъ ихъ злыми дълателями, псами, врагами креста Христова (Фил. 3, 2. 18. 19), то какъ онъ сталъ бы теперь в только спокойно упоминать о нихъ, какъ братіяхъ о Христ но и радоваться, что Христосъ между прочимъ и ими пропові дуемъ есть.

- 10. Послужить мить во спасеніе (ст. 19). Здёсь очевидно ра зумъется не спасеніе отъ грозящей апостолу въ Римъ опасно сти жизни, а въчное спасеніе въ будущей жизни.
- 11. Импю желаніе разрышиться и быть со Христом, по тому что это несравненно лучше (ст. 23). Здісь, по объясне нію покойнаго Бухарева, указывается состояніе святых во жівхь послів ихъ смерти. Это есть пребываніе ихъ у Христ и ближайшее общеніе съ Нимъ. При семъ впрочемъ не надоби терять изъ виду, что такое состояніе не есть еще послівнее совершительное. Назначеніе наше отъ Бога и собственно стремленіе облагодатствованныхъ таково, чтобы не тольк "совлечься, но облечься, чтобы смертное поглощено было жиз нію" (2 Кор. 5. 4) не только разрішиться въ свое время от твла, но и снова соединиться съ нимъ, оезсмертнымъ уже нетлівнымъ, въ послівній день, когда пріндеть Господь во все славів "и такъ всегда съ Господомъ будемъ" (1 Оесс. 4, 17) т.-е. это будеть уже рішительное неизмінное візчное состояній избранныхъ.

## <sup>ч</sup>изъ чтеній по философіи Религіи\*.

## VII. Нравственное доказательство бытія Божія.

В религіовномъ сознанін человічества нравственность всегда в жизменно была поставляема въ существенную связь съ идеею в Богв. Во всв времена, у всвить народовъ нравственныя предвсегда почитались заповъдями и повелъніями самого Боетва; на исполненіе этихъ предписаній, на добродътельную рань человъкъ смотръдъ накъ на служеніе Богу, какъ на исмненіе Еро воли, за исполненіе ихъ всегда ожидаль себв нарам въ этой или будущей жизни, и за нарушеніе ихъ страпися гивва. Божества и справединваго возмездія. Но не только и религіозивго совивнія, но и для философской мысли, втв. вазь нравственности съ идеею о Богв назалась столь тесною неразрывною, что въ самомъ фанть существованія въ насъ Равственнаго закона многіе мыслители видели непосредствен-🕪 доказательство существованія Божества; въ голосъ совъсти нышали голосъ самого Бога. Нътъ нужды, говорилъ Сенева. ttaть Бога гдв либо далеко отъ насъ; "Онъ близъ тебя, Онъ в тобою, Онъ внутри тебя. Да, я утверждаю, что въ насъ обиметь нъкій святой духъ, которой охраняеть все доброе и на-<sup>(подастъ</sup> за вс**ъ**мъ дурнымъ въ насъ; по мъръ того вакъ мы винаемъ ему, онъ управляетъ нами. Безъ Бога нивто не мо-

<sup>\* &</sup>lt;sup>с</sup>и. январьскую книжку «Правосл. Обов.» за 1888 г.

жетъ сдёлаться добродётельнымъ. Онъ даетъ совёты возвышен ные и прямодушные. Во всёхъ добродётельныхъ людяхъ обит етъ Богъ" 1).

При такой, утверждаемой и религіознымъ и нравственным сознаніемъ, связи нравственной идеи съ понятіемъ о Бог естественно ожидать, что въ анализв этой идеи философска мысль станеть искать надежныхъ основаній для разъясненія утвержденія истины бытія Божія, основаній, даже болве наде ныхъ, чвиъ какія могло бы представить намъ разсмотрвніе мір не только физическаго, но и духовнаго. Это потому, что съ о ной стороны, исходная точка доказательства-правственное с знаніе, повидимому представляеть собою факть болье ясны простой и непререкаемый, чвиъ исходныя точки другихъ док зательствъ бытія Божія, напр. мысль о целесообразности міт въ телеологическомъ или объ условности всего существующа и о невозможности допустить безконечное преемство причив въ носмологическомъ. Съ другой, самое понятіе о Богв, кот рое такъ тесно соединено съ нравственнымъ совнаніемъ, отл чается такою полнотою содержанія, которая непосредственно в дается другими довазательствами бытія Божія. Богъ нравственн релитіознаго сознанія есть не только абсолютное начало быті не только существо велячайше разумное и всемогущее, но обладающее идеальными нравственными совершенствами: свят стію, благостію, правосудіемъ, милосердіемъ, ибо только там существо можетъ быть и виновникомъ нравственнаго закона блюстителемъ его, награждающимъ ва исполнение и нарающим за нарушеніе его.

Разъяснить, въ какой мъръ состоятельно это ожидание перед еудомъ философской мысли, въ какой мъръ столь ясмо утвер ждаемая религіознымъ совнаніемъ связь между идеями нравствен ности и божества есть дъйствительная связь между ними, как между основаніемъ и слъдствіемъ, необходимо изъ него выт кающимъ, и составляетъ задачу нравственнаго доказательсти бытія Божія. Исходнымъ началомъ этого доказательства, как мы сказали, служить факть существованія въ насъ нравствен



<sup>1)</sup> Ер. 41. Письмо Сенеки, въ русскомъ переводъ въ жури. «Въра и Разумя за 1884 г. февраль. 163.

мо закона. Но нравственный законъ можеть быть разсматривень съ трехъ точекъ зрвнія, со сторены его происхожденія, существленія и последней цели или завершенія; каждая изъ мхъ точекъ зрвнія дасть свой оттенокъ, основанному на нраввенномъ сознаніи, доказательству бытія Божія, которое такимъ бразомъ распадается на три частные вида.

1. Что въ насъ существуетъ нравственный законъ, безусловно ветввающій двлать добро и избъгать зла, это конечно факть помежащій никакому сомніню и спору; въ такомъ сущевованін убъждаеть и личный опыть каждаго и наблюденіе надъ ругими людьми, въ своихъ дъйствіяхъ вообще руководствуюихся этимъ закономъ, и всемірно-историческое существованіе бщественнаго митиія, гражданскихъ законовъ и религіозныхъ редписаній, имъющихъ своею последнею целью осуществленіе ещу людьми нравственной правды и добра. Откуда возникаеть в насъ понятіе объ этомъ законв и та принудительная обязажиность, съ какою онъ является въ нашемъ сознани? Что нь не можеть быть происхожденія эмпирическаго, результатомъ ростаго обобщенія различных впечатлівній и вліяній окружаюей насъ природы, объ этомъ говорить самое содержание его. ежащия въ его основъ понятія о добръ и зав суть чисто идевыя, духовныя понятія; ни произвести ихъ, ни навести жи не могуть впечатавнія получаемыя нами оть предметовь иминать. Впечатавнія міра внэшняго могуть возбудить въ ась чувства физически пріятнаго и непріятнаго съ ихъ многоазличными оттънками, но эти чувства не имъють ничего обпаго съ понятіями нравственно добраго и злаго. Еслибы законъ еловической двятельности быль только закономь чувственной рироды, то онъ вполнъ могъ бы выразиться въ требованіи: премись къ пріятному и избъгай непріятнаго, законъ, который тоставляеть единственный мотивъ дъятельности животныхъ Но <sup>ще</sup> таковъ законъ нравственный: онъ не только не требуетъ <sup>безусковно</sup> исполненія этого физическаго закона, но часто ему фотворачить, и въ этомъ полагаеть высшее совершенство и <sup>10сто</sup>ниство человъна. Во имя долга и высшихъ нравственныхъ Федисаній онъ часто безусловно требуеть отреченія отъ этого естественнаго закона, какъ бы оно тяжело и бользненно ни ка-<sup>Задось</sup> для нашей чувственности; есля же это требованіе остается неисполненнымъ, если человъвъ увлевается пріятнымъ для нег чувствомъ удовольствія, съ забвеніемъ о долгъ, то нравстве ное сознаніе ръшительно осуждаетъ его, такъ что здъсь пра ственное благо и счастіе стоитъ въ прямомъ противоръчіи с естественнымъ счастіемъ, состоящимъ въ удовлетвореніи св имъ физическимъ потребноятямъ. Эта столь ръзво выступающа особенность нравственнаго закона, доходящая до противоръч закону естественному и до борьбы съ нимъ, ясно ноказывает что источникъ его не можетъ заключаться ни во внъщней пр родъ, ни въ самомъ человъкъ, въ какой мъръ по своему орг низму онъ есть часть этой природы.

Далье, яснымъ свидътельствомъ не-эмпирическаго происх жденія нравственнаго закона служить его всеобщность и нео димость. Эти качества Кантъ совершенно еправедливо считает несомивннымъ признакомъ апріорцаго, независимаго отъ опыт происхожденія накого-либо понятія, такъ какъ опыть, какъ с во**ку**пность частныхъ, случайныхъ и изм**енчивыкъ представл**ені не можеть произвести въ насъ никакого дъйствительно и бе условно всеобщаго и необходимаго понятія. Еслибы поэтом понятіе нравственнаго закона было эмпирическимъ, составле нымъ на основании абстравции отъ данныхъ внёшняго или вн тренняго опыта, то при разнообразіи этикъ данныкъ, при бе конечномъ различіи впечатлівній и вліяній, среди воторыхъ я вуть и жили люди, мы должны бы ожидать, что и самыя ира ственныя понятія (если только они могуть образоваться этим путемъ) будутъ чрезвычайно различны, даже противомоложн Но на дълъ это различіе касается только низначительныхъ ч стныхъ оттънковъ въ пониманіи или исполненіи той или друго нравственной обязанности; вообще же всв люди согласны в томъ, что нужно понимать подъ именемъ добра и зда. Нраг ственныя обязанности напр. которыя начертаны намъ въ десі тословін, не суть обязанности одного какого-либо времени и народа, сложившіяся въ силу климатическихъ, исторических національных условій; онв имвють и имвли значеніе для вовх мъстъ, временъ, лицъ и народовъ. Тоже мы должны свазать о той моральной необходимости и принудительности, съ в кою являются предъ нами предписанія нравственнаго законе Не смотря на свободу человъва, не смотря на всевозможны вращенія этой свободы и фактическія нарушенія нравственыхъ правиль, голосъ совъсти даетъ себя чувствовать и въ јшв самаго закоренвлаго злодвя; сознаніе необходимости исолнять нравственный законъ не оставляеть его никогда и ни ить не можеть быть искоренено. Въ самомъ испорченномъ мовъкъ никогда не исчезаетъ чувство принудительной силы юго закона, выражаясь то въ раскаяніи, то въ безплодномъ исто желаніи быть лучшимъ, то въ невольномъ уваженіи къ равственнымъ поступкамъ другихъ дицъ. Нътъ такого нраввенно развращеннаго человъка, который бы съ полнымъ сонаніемъ и убъжденіемъ могь сказать: должно стремиться къ гу, а не въ добру. Но подобнаго рода явленія были бы необънимы, еслибы законъ нравственной дъятельности быль вырааженіемъ и продуктомъ естественной природы человъка; при внообразіи и измінчивости этой природы, человінь должень ы всегда считать законнымъ и нравственнымъ то, къ чему менолагаеть его индивидуальная, физическая организація. Чеовъкъ напр. чувственный по природъ или ставшій такимъ сатаствіе обстоятельствъ и по своей воль, считаль бы удовлевореніе своихъ чувственныхъ влеченій нормальнымъ, природымь закономь своей жизни; ни сознаніе ненормальности такой тани, ни расканніе, ни исправленіе были бы невозможны.

Но если такимъ образомъ нравственный законъ не можетъ ыть ни продуктомъ впечатленій внешняго, физическаго міра, в закономъ нашей собственной физической природы, то не ожеть ли онъ быть естественнымъ, внутреннимъ закономъ ашей природы духовной, закономъ принадлежащимъ къ самому пеству этой природы такъ же, какъ низшія, чувственныя стреиенія принадлежать къ существу нашей животной природы? си это такъ, если нравственный законъ есть имманентный аконъ самой природы человёка, то для насъ нёть уже никакой **г**обходимости выходить за границы этой природы и искать для въясненія его происхожденія какой-либо вив человыка лежащей ричины. Но такое заключеніе было бы поспышнымъ даже и въ онъ случав, еслибы мы признали нравственный законъ естевеннымъ закономъ нашей природы, не болве. Нравственный аконъ признается спеціальнымъ закономъ духовной природы етовъка; но этимъ признаніемъ вопросъ о происхожденіи этого закона не рашается, а только отодвигается вдаль. Возникает вопросъ: откуда могдо произойти это самое духовное, самос знательное и свободное существо, съ закономъ его дъятельн сти столь непохожимъ на законы, господствующе въ окружа щемъ его міръ, даже противоръчащимъ этимъ законамъ? Ес это существо не можеть быть произведено лишенною сознав и свободы физическою природою, то для объясненія самаго с ществованія его мы должны признать совершенно отличное о природы вившней существо, которое само въ высшей степе должно обладать теми качествами, которыя сообщило свое произведенію: разумомъ, свободою, сознаніемъ. Такъ какъ в конъ дъятельности такого ограниченно духовнаго существа, та отличнаго отъ природы, не можетъ быть опредъленъ самою пр родой, то очевидно, онъ можетъ быть данъ ему или начерта въ немъ только тъмъ высочайшимъ духовнымъ существом которое создало его. Такимъ образомъ, существованіе иря ственнаго закона въ человъкъ, также какъ и существование с маго человъка объяснимо только при предположении существ ванія Божества.

Но намъ скажутъ: положимъ, самое существование человъя какъ существа духовнаго, разумно свободнаго, соотвътствен закону достаточного основанія, предполагаеть уже бытіе выс чайшей духовной причины-Бога, и эта причина, какъ абсолю ная, въ общемъ и абстрактномъ смыслъ можетъ быть назва причиною не только человъка, но и всъхъ особенностей (1 числъ ихъ и нравственнаго закона) условливаемыхъ его прир дою. Но есть ли необходимость, признавая Бога творческо причиною духовной природы человъка, почитать его въ то 1 время ближайшею и непосредственною причиною и спеціальны обнаруженій этой природы, въ частности, принадлежащаго нравственнаго закона ея дъятельности? Человъкъ, какъ духовя ограниченное существо, созданъ Богомъ; но какъ существо р зумно-свободное, онъ самъ могъ указать своей духовной пр родв законъ, по которому она должна дъйствовать. Человы самъ себъ даетъ законъ и въ этомъ (какъ учитъ Кантъ) и с стоить его истинная автономія. Такая автономія не требует ли необходимо самымъ понятіемъ его, какъ существа свобо наго? Ибо, какъ бы могь быть онъ дъйствительно свободным еслибы принужденъ быль дъйствовать по закону наложенному отвив, котораго измънить онъ не въ силахъ? Истинная свобода состоитъ въ томъ, что онъ свободно обязываетъ себя закономъ, который признаетъ разумнымъ, и свободно повинуется ему. Всякое другое пониманіе происхожденія нравственнаго закона отвив (отъ Бога) было бы гетерономією, противною помятію объ истинной нравственности, какъ актъ свободы. Итакъ существованіе въ насъ нравственнаго закона не ведетъ никуда дальше самого человъка и не можетъ служить доказательствомъ существованія какого-либо вившняго источника этого закона или независимаго отъ человъка законодателя Такимъ образомъ правственное доказательство теряетъ свою самостоятельность, какъ особое и отличное отъ общаго космологическаго доказательства бытія Божія.

Но высказанная впервые Кантомъ мысль о безусловной автономіи правственнаго закона есть чисто теоретическая фикція. противъ которой говоритъ и опыть и самое содержание этого закона. Не говоримъ о томъ, что ни въ жизни каждаго отдъдънаго человъка, ни въ жизни человъчества мы не находимъ ничакого момента, въ которое возникъ бы въ его сознани нраветвенный законъ и съ котораго онъ рышился бы обязать свою волю следовать ему. Напротивъ, съ первымъ же проявленіемъ €ознательной жизни человъкъ застаеть его въ себъ, какъ законъ къмъ-то уже данный и не отъ него происшедшій. Не говоримъ о томъ, что такая ръшимость связать себя нравственнымъ запономъ предполагаетъ въ человъкъ ясное сознаніе и размышленіе, представленіе его содержанія и цели, что совершенно противоръчить опыту, который первоначальное выражение нравственнаго сознанія видить не въ теоретическихъ нравственныхъ понятіяхъ, а въ непосредственномъ чувствъ, въ голооъ совъсти. Остановимъ дишь вниманіе на самомъ понятім нравственнаго закона, какъ со стороны его формы, такъ и содержанія. Со стороны формы, предполагаемый автономнымъ, нравственный законъ есть самоопредъление воли по извъстному направлению, есть свободное хотъніе дъйствовать такъ, а не иначе. Но въ эмпирическомъ человъкъ есть множество различныхъ котвий нли желаній, очень разнообразныхъ и по предметамъ ихъ вызывающимъ и по своему нравственному достоинству; есть напр.

желанія чувственныя, эгоистическія и симпатическія. Какъ жеданія естественныя, всё онё суть желанія законныя и всё поэтому имъютъ равныя права на ихъ удовлетвореніе. Если же человъкъ изъ всвхъ этихъ естественныхъ желаній и стремленій отдасть предпочтеніе одному-стремленію нравственному, и при томъ столь рышительное, что исполнение его одного считаеть безусловнымъ закономъ своей воли, которому должны подчиняться всв другія желанія, то очевидно, онъ долженъ сдвлать сознательный выборъ между ними, оцинть его совершенство и превосходство предъ другими. Но на накомъ основаніи онъ будеть дълать этотъ выборъ? Что будеть служить критеріемъ для оцінки достоинства различныхъ стремленій воли? Такимъ критеріемъ не можеть служить низшая чувственная природа человъка, потому что удовлетвореніе ся низшихъ эгоистическихъ желаній имъсть болъе интереса и привлекательности для нея, чъиъ высшихъ, часто идущихъ съ нею въ разръзъ; на почвъ чувственности не могло бы возникнуть нравственное самоопределение. Сама духовная природа? Но и она представляеть также разнообразіе стремленій и желаній не одинаковаго нравственнаго достоинства. Очевидно, такимъ критеріемъ можеть быть только присущая человъческому духу и совершенно чуждая его эгоистическихъ стремленій идея нравственнаго добра, которая заставляеть его цвнить выше всвхъ другихъ и отдавать безусловное преимущество нравственному стремленію. Итакъ автономное нравственное самоопредъление (еслибы оно было возможно) необходимо предполагало бы за собою идею нравственности въ нашемъ духъ. и предшествующую такому самоопредвленію и его условливающую. Помимо такого принципіальнаго, предваряющаго всякое самоопредъленіе, значенія, идея правственности не можеть быть продуктомъ такого самоопредъленія и по своему содержанію. Еслибы человъкъ быль безусловно автономенъ, самъ себъ даваль законъ, то онъ очевидно даль бы себъ такой законъ, который вполив соотвътствоваль бы данному состоянію его природы, быль бы исполнимымъ для него закономъ, которому бы онъ подчинялся вполнъ свободно и охотно. Но таковъ ли законъ нравственный? Въ своей идеальной формъ онъ предъявляетъ такія требованія, которыя по сознанію каждаго никогда вполнв не могутъ быть выполнены; ни одинъ человъвъ передъ судомъ

своей совъсти не можеть сказать, чтобы онъ вполнъ удовлетворилъ этимъ требованіямъ и осуществиль въ своей жизни идеаль нравственнаго совершенства. Еслибы человекь самъ былъ виновникомъ нравствениаго закона, то какая бы была ему нужда вознагать на себя бремя, котораго понести онъ не въ силахъ? Зачвиъ ему было создавать обявательный для себя идеаль такого нравственнаго совершенства, достигнуть котораго едва ли можеть надвяться и совершенивншій изъ людей? Онъ создагь бы такой законь, который исполнить было бы легко и удобно для его природы, который не постанляль бы его въ постоянную и мучительную коллизію съ его собственными низшими, чувственными склонностями и желаніями. Да и такой законъ не могъ бы быть и одинаковымъ для всёхъ лицъ и временъ, какъ существующій нравственный законъ. Духовная природа человыка представляеть намъ чрезвычайное разнобразіе индивидуальныхъ отличій, условливаемыхъ какъ самою природою, такъ и вліяніемъ этнографическихъ и историческихъ особенностей. Защетники автономін нравственнаго закона, говоря, что человать самъ создаеть законъ, часто разумъють при этомъ не эмпирическаго, но идеальнаго челована и подъ его нравственною свободою не эмпирическую, а трансцендентальную свободу. Но такой человъкъ и такая свобода есть чистая фикція. На самомъ двле мы имвемъ передъ собою не абстрактнаго человвка, но живыя индивидуальныя лица съ чрезвычайно различными нравственными качествами, а при этомъ условіи, какимъ образомъ могъ бы возникнуть одинъ и общеобязательный для всвхъ законъ? Неужели для объясненія его возникновенія мы должны признать ту фикцію соціальнаго контракта, которою нікоторые ФИЛОСОФЫ ДУМАЛИ ОБЪЯСНИТЬ ПРОИСХОЖДЕНІЕ ЗАКОНОВЪ ГРАЖДАНскихъ? Не скоръе ли мы вправъ были бы ожидать, что нравственный законъ будеть столько же разнообразенъ, какъ размины характеры отдельныхъ лицъ, народовъ, историческихъ эпохъ? Точно также какъ единство и всеобщность, не можеть быть объяснена съ точки эрвнія автономіи нравственнаго закона и его необходимость и обязательность. Какъ свободно далъ себъ человъкъ нравственный законъ, такъ же свободно могъ и отмънить его: а имъя въ виду дъйствительное, столь не соотвътствующее нравственной нормъ состояніе человъка, не вправъ

ли мы были бы ожидать и фактическаго упразднения его, по крайней мара у множества лиць, для которых онъ составляеть невыносимое бремя? Но на дала мы видимъ иное; сознание нравственной виновности и упреки совъсти, которые не могуть заглушить самые закореналые преступники, ясно показывають что нравственный ваконъ не есть самимъ человъкомъ данный себа законъ, не его свободнымъ изволениемъ созданный, но отвит начертанный въ его духовной природа такою высшем его силою, предъ котором безсильна его ограниченная свобода?)

Если такимъ образомъ иравственный занонъ не можеть произойти путемъ эмпирическимъ и быть результатомъ воздъйствія на насъ окружающаго насъ опвическаго міра, если онъ не можетъ быть ни закономъ нашей низшей, чувственной природы, ни автономнымъ закономъ, обязаннымъ своимъ происхожденіемъ самой разумно-свободной природъ человъка, то очевидно, онъ можетъ быть только закономъ, даннымъ человъку отвиъ, Существомъ высшимъ природы и человъческаго духа. Занонъ предполагаетъ законодателя, а высочайщее идеальное совершенство этого закона, которому не удовлетворяетъ ни одно комечное существо и понятіе о которомъ поэтому не можетъ образоваться изъ наблюденія надъ данными, конечными совершенствами, показываетъ, что такимъ законодателемъ можетъ быть только высочайшее совершенное существо — Богъ.

Возраженія противъ сейчась изложеннаго нами доказательства



<sup>2)</sup> Что касается до того мевнія авторитетовь, что такое признаніе нравственнаго закона отвив даннимь закономь противорфчило бы понятію о человікі, какь о существе свободномь (ибо истинно свободное существо можеть подчиняться только свободно данному себі закону, а всякое подчиненіе иному закону ділаеть его несвободнымь), то оно грішить смішевіемь абсолютной свободь съ условною. Такая абсолютная свобода, — давать самому себі законь, можеть принадлежать только Существу абсолютному. Ограниченная свобода, которая только и можеть принадлежать существу ограниченному, какь человікь, можеть заключаться лишь въ свободі исполнять и не исполнять законь нравственний, данний ему отвив. Какь скоро у человівка есть возможность и способность свободно исполнять законь нравственний, то онь уже не можеть называться существомъ несвободнымь. Нравственный законь, начертанный въ его совісти верховнымь Законодателемь, не дійствуєть на него принудительно; онь не есть тоже, что законы физической природы, уклоненіе оть которыхъ невозможно.

бытія Божія касаются какъ его основанія, такъ и заключенія, міводимаго изъ этого основанія.

а) Основаніемъ этого доказательства, какъ мы видёли, слушть признанный нами неоспоримымъ факть, что въ нашей шть существуеть прирожденный нравственный законъ; такъ шть происхожденіе этого закона не можеть быть объяснено регаточной причины его возникновенія въ Существъ высочайшемъ.

Но какъ извъстно, это основоноложение нравственнаго докарательства всегда подвергалось сильнымъ возражениямъ со стороны оплософовъ, не котъвшихъ признавать въ нашей душъ шкакого независимаго отъ опыта содержания и единственный сточникъ нашего познания видъвшихъ въ впечатавнихъ внъшшкъ чувствъ. Отвергши всъ такъ-называемыя врожденныя идеи, Локъ и всъ послъдовавшие за нимъ эмпирики, къ которымъ примкнули и материалисты, не могли конечно сдълать здъсь исключения и для нравственныхъ идей. Нравственныя понятия, закъ и всъ прочия, приобрътаются эмпирическимъ путемъ; для объяснения ихъ происхождения мы не нуждаемся ни въ какой высшей природъ и главной причинъ; нравственное доказательтво бытия Божия, всецъло основанное на предположении врождености понятия о нривственномъ законъ, падаетъ само собою.

Основанія приводимыя эмпириками з) противъ независимаго оть опыта происхожденія нравственныхъ идей въ сущности тв ве, какія приводятся ими противъ врожденности идей вообще. Такъ какъ признакомъ апріорности какого либо понятія обыквовенно считается его всеобщность и необходимость, то главныя усилія ихъ направлены къ тому, чтобы поколебать значеніе этихъ признаковъ. Что у человъка нътъ общеобязательнаго правственнаго закона, это стараются доказать крайнимъ раз-



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Говоря объ эмпиризмѣ, мы имѣемъ въ виду Локка, потому что предпочитаемъ оригиналь копіямъ. Вся послѣдующая полемика сенсуалистовъ и матеріалистовъ противъ апріорности нравственной идеи есть повтореніе съ разными варіаціями возраженій Локка. Изложенное нами ниже ученіе Локка о происхожденіи нравственныхъ идей содержится въ его сочиненіи: «Опыть о человѣческомъ умѣ», въмець. изд. Кітсhmann'a. 1872. В. І. Сар. III, р. 56—79.

нообразіемъ, даже противоръчіемъ нравственныхъ понятій мещ людьми. Даже философы не могуть согласиться между собою опредълени основныхъ принциповъ нравственности; что же ы сается до обывновенныхъ людей, "то среди нихъ существуют самыя разнообразныя, даже противоположныя практическія н чала, которыя частію всявдствіе своей ложности и превратност частію по причинъ противоръчія другь другу и взаимнаго в этому отрицанія не могуть быть признаны началами въ подів номъ смыслв практическими... Но такое разнообразіе практ ческихъ началъ, такое ихъ противоръчіе можетъ-ли быть пр мирено съ ихъ врожденностію "? Если защитники врожденных идей намъ скажуть, что такое разнообразіе, даже противорьчі происходить не отъ того, что онъ не врождены намъ, но от того, что нравственныя начала чрезвычайно потемнились у ля дей подъ вліяніемъ воспитанія и окружающей среды, то въ ч комъ случав онв должны бы представляться намъ темъ чище яснве, чвиъ ближе мы подходимъ къ такому состоянію чело въка, когда онъ не пострадаль еще отъ внъшнихъ вліяній обще ственной среды и не потеряль еще своей природной чистоты Таково состояніе дітей и дикарей. У этихъ людей, которых еще не коснулось извращающее чистоту практическихъ начал вдіяніе культуры, мы бы должны найти эти врожденныя начал во всей ихъ начальной чистоть и ясности. Но факты говорят рвшительно противное. У дътей им вовсе не замъчаемъ яснач сознанія какихъ-либо присущихъ душть нравственныхъ понятій онъ сообщаются имъ воспитаніемъ. Но этого не могло бы бып еслибы онъ были врождены имъ; всякое врожденное поняті должно бы ясно сознаваться нами, такъ какъ понимать и со знавать одно и тоже. Что насается до динарей, то исторія і опыть показывають, что неть почти ни одного правственнам правила, которое не нарушалось бы противоположнымъ ему дей ствованіемъ. "Исторія говорить, что существовали народы, у которыхъ вывидываніе дітей, становившихся вслідствіе того до бычею голодной смерти или дикихъ звърей, было освящено обы чаемъ, считалось правымъ и столь же мало осуждалось къмълибо, какъ и самое рожденіе дътей. Существовали страны, въ которыхъ живаго ребенка подагади въ одинъ гробъ съ матерью, если она умирала при рожденіи ребенка и вскоръ посль того. Существують племена, у которыхъ престарвлые родители выбрасываются или умерщвляются, у которыхъ безнадежно больные выносятся вонъ и оставляются на произволь судьбы и т. п. Гдв здёсь, спрашиваетъ Локкъ, врожденныя понятія справедливости, благодарности, честности и пр."?

Что нравственный законъ, не будучи всеобщимъ, не есть и необходимый законъ нашей природы, врожденный или начертанный въ нашей душъ самимъ Богомъ, это видно изъ того, что онъ "постоянно, дерзко и нагло нарушается людьми". "Но еслибы вообще нравственный законъ былъ прирожденъ, т.-е. было бы врождено твердое и ясное знаніе, что онъ поставленъ Богомъ,—то возможно ли было бы такое его нарушеніе"? "Могъ ли бы кто, чувствуя въ себъ бытіе нравственнаго закона, напечатлівннаго самимъ всемогущимъ Богомъ—законодателемъ, совершенно спокойно презръть этотъ святъйшій законъ и попрать его ногами... Трудно предположить это, трудно допустить всеобщее нарушеніе закона, признавая его врожденнымъ".

"Не будучи врожденнымъ, нравственный законъ обязанъ свониъ происхождениемъ единственно эмпирическому наблюдению надъ тъмъ, что намъ полезно и вредно. Благодътельныя послъдствія добродетели для жизни частной и общественной такъ ясны и такъ всемъ бросаются въ глаза, что вполев понятно, почему каждый одобряеть добродътель и рекомендуеть ее. Каждый ожидаеть оть добродътели себъ пользы; въ виду собственнаго интереса онъ уважаеть добродътель; нарушивши и поправши ее, онъ твиъ самыиъ считаеть себя дишеннымъ собственнаго блага н безопасности". Такимъ образомъ источникъ нравственнаго закона заключается не въ какой-либо теоретической врожденной ндев, а "въ натуральномъ стремленіи къ счастію и отвращеніи въ несчастію, которыя и суть истинныя пружины дійствій людей". "Моральныя начала получаются тъмъ же естественнымъ путемъ, какъ и другія истины. Это путь, съ одной стороны, собственнаго размышленія, когда человъкъ, убъждаясь въ пользв добродътели, правила ен дълаеть обязательными правилами своей дзятельности, -- съ другой, вліянія на насъ воспитанія, обращенія съ людьми и нравовъ страны, хотя по замъчанію Локка, этоть второй путь, "очень не надежень и часто ведеть къ суевърію и разнымъ дожнымъ понятіямъ, которыя выдаются за правственныя правида".

Какъ ни значительными представляются на первый взглядъ эти возраженія эмпириковъ противъ независимаго оть опыта происхожденія нравственнаго закона, но окв разомъ и дегко разрушаются, какъ скоро мы обратимъ вниманіе на шаткость и непрочность того фундамента, на которомъ всё омё построены. Этимъ фундаментомъ (какъ и вообще во всей полемикъ противъ врожденныхъ идей) служить предположеніе, что если нравственныя идеи намъ врождены и существують въ насъ а priori опыта и независимо отъ него, то онъ должны существовать не иначе, какъ въ видъ сознательныхъ, ясныхъ, правильныхъ и для всвуъ одинаковыхъ понямий. Но такъ накъ на опытв такихъ понятій мы не встрачаемъ (къ разъясненію чего и направлена главная забота эмпириновъ), то отсюда сладуеть, что эти понятія и не могуть быть врожденными. Можеть-быть такое предположение имъло нъкоторое основание въ неясности учения о врожденныхъ идеяхъ Декарта и его послъдователей. Но во всякомъ сдучав, никто изъ защитниковъ самостоятельности нравственнаго закона не думаеть утверждать того, будто этотъ законъ начертанъ въ нашей душв въ видв ясныхъ и опредъленныхь логических понятій или въ видь коденся извъстныхъ нравственныхъ правилъ, примъненныхъ къ частнымъ случаямъ человъческой дъятельности. Такое мижніе двиствительно противоръчило бы и опыту и закону нашего познанія, въ силу котораго понятія не составляють первоначального акта нашего познанія, но образуются самостоятельною работою нашего разума, мало-по-малу пріобратая большую и большую степень ясности и опредъленности. Если мы говоримъ иногла: намъ врождены нравственныя понятія или правила, то очевидно употребляемъ эти выраженія не въ точномъ смысль логически опредъленныхъ понятій или сужденій, но въ смысле первоначальнаго существованія въ нашей душь въ неразвитой и неопредвлеєной формъ тъхъ основныхъ элементовъ, изъ которыхъ впоследствін могуть быть образованы такія понятія и положенія. Если мы говоримъ, что намъ врожденъ нравственный законъ, то опять не разумвемъ здвсь, что намъ врожденъ опредвленный кодексъ частныхъ нравственныхъ предписаній и правиль, но только общій аконъ и направленіе, по которому неизбѣжно должны быть обраованы эти правила, — врождена идея нравственнаго добра, коарая должна служить зерномъ для дальнѣйшаго развитія при юмощи разума заключающихся въ ней опредъленій.

Если въ такомъ именно смысле мы станемъ понимать вроженность нравственнаго закона, то всв возраженія противъ нея мпириковъ падають сами собою, потому что отсюда легко бъясняется: 1) почему этотъ законъ не является первоначально ъ видъ ясно сознанныхъ понятій и 2) почему эти въ послъдтвіи образовавшіяся понятія на опыть столь разнообразны? Існо сознаннымъ действительно можетъ быть только ясное и предвленное понятіе; но допустивъ, что правственный законъ ди правственная идея предшествуеть образованію моральныхъ юнятій и условливаеть это образованіе, мы тамъ самымъ принали уже возможность, даже, въ силу законовъ развитія человческаго духа, необходимость существованія этого закона и той идеи въ формъ безсознательнаго, инстинктивнаго такъказать начала, опредълнющаго нашу дъятельность. Возможность жеого безсознательнаго существованія въ нашей душь элеменмвъ или начадъ какъ теоретической, такъ и практической дъякльности вполнъ подтверждается опытомъ, опровергающимъ ивніе Локка, будто каждое апріорное начало, если оно врожено, необходимо должно ясно сознаваться нами 4). Начнемъ съ самой элементарной формы познанія, — представленія. Въ читяти, прежде чёмъ оно достигнеть сознательнаго поничанія своего внутренняго міра и окружающихъ его вещей, нагодится безчисленное множество представленій и даже мыслей, вотому что не можемъ же мы отказать дитяти въ нъкоторомъ вониманіи и сужденіи о вопросахъ. Но можемъ ли мы сказать о всёхъ этихъ, несомивнио существующихъ въдуше представленіяхъ и понятіяхъ, чтобы они были вполив сознательныя представленія и быди поэтому "замъчены" душою, каяъ требуеть Локкъ? Не предшествуеть и такимъ образомъ въ душъ каждаго



<sup>4) «</sup>Я не понимаю» говорить Ловкъ, «вавимъ образомъ, что-либо можеть быть вапечатаннымъ въ душт, безъ того, чтобы не быть замъченнымъ ею? Выть въ умъ и не быть сознаваемымъ, — это значить тоже, будто въ умъ существуетъ итчто и не существуетъ». Lib. ett. § 4.

человъка нъкоторое безсознательное (или точнъе, -- сопровожда мое minimum сознательности) знаніе сознательному? Далве, и видимъ, что каждый человъкъ въ своемъ мышленіи о разли ныхъ предметахъ несомивнио руководится догическими завонам тождества, противоръчій и достаточнаго основанія, очень хорош различаеть причину отъ двиствія, понимаеть, что такое каче ство или количество и т. п.; но въ тоже время можемъ ли св зать, что онъ сознаеть или замёчаеть тв законы, по который мыслить или имветь опредвленное понятіе о законахъ тождеств или противоръчія, о качествъ, количествъ и проч.? И на тоф основаніи, что эти законы и понятія не сознаются нами и представляются въ видъ формулированныхъ логическихъ пол женій, можно ли заключать, что они не врождены намъ? Оч видно нътъ; эти понитія, какъ сознательныя, образуются посі продолжительной рефлексіи надъ содержаніемъ нашего позная и во всей ихъ ясности составляють достояніе развитыхъ ув умовъ. Итакъ, на основаніи несомнънныхъ показаній опыта м вправъ допустить существование въ нашемъ умъ несознанны или точнъе непознанныхъ раздъльно элементовъ какъ теор тическаго, такъ и практическаго знанія (теоретическихъ и нрав ственныхъ идей), въ ихъ отличіи отъ позднайшихъ представл ній и понятій. Но какъ скоро это допущено, то легко объя няется и то явленіе, почему эти элементы не обнаруживают v двтей и дикарей съ большею ясностью и отчетливостью, чам у взрослыхъ и людей цивилизованныхъ; это явленіе есть необ ходимое савдствіе закона постепенности въ развитіи нашег сознанія и разума.

Какъ скоро признана возможность существованія въ наше душё нравственныхъ идей въ форме элементарнаго, безотчетнае знанія, предполагающаго возможность дальнейшаго самостоя тельнаго развитія его при помощи разума и опыта, то само собою устраняется и другое возраженіе эмпириковъ, состояще въ указанія фактовъ чрезвычайнаго разнообразія нравственныхъ понятій между людьми, чему они придаютъ такъ много значенія. Такое разнообразіе будеть явленіемъ вполне естественнымъ, какъ скоро вспомнимъ, что заложенныя въ душё человека нравственныя идеи развиваются не сами собою, но самостоятельною деятельностію умственныхъ силъ самого же

вловъка и потому, какъ опредъленныя понятія и сужденія, моуть быть столько же различны, какъ различны сами люди по рдивидуальнымъ особенностямъ ихъ натуры. Мы видимъ, что въ царствъ природы общіе для каждаго рода органическіе и , ротогические законы, не смотря на безусловное значение ихъ, опускають до извъстнаго предъла не только частныя видоизмъвнія, отчего и органическія существа извістной породы явротся намъ не совершенно одинаковыми экземплярами этой рроды, но важдый съ индивидуальною особенностію, -- но и знартельныя уклоненія отъ общаго типа (аноналіи, уродства). виъ болве это возможно въ царствъ духовномъ, въ области уществъ разумно-свободныхъ, гдъ предписанные этимъ сущерамъ законы напр. нравственной дъятельности, вовсе не имъръ такого безусловно опредвляющаго значенія, какъ законы рироды. Здъсь, въ силу присущей человъку свободы въ развии своихъ интеллектуальныхъ и нравственныхъ силъ, какъ инивидуальное выражение этихъ законовъ въ знании и жизни, такъ увлоненія отъ нихъ должны представлять несравненно болве взнообразія, чвиъ незначительныя сравнительно отличія въ рродахъ органическихъ. Никто не станетъ отрицать, что законы . Догр. мышленія, врождены намъ, что они у всёхъ и для всёхъ . Юдей одинаковы и неизмънны не смотря на различіе степеней иственнаго развитія. Но исторія мышленія не показываеть ли рмъ, что не только въ приложеніи этихъ законовъ къ частынь сдучаямь, но и въ самомъ пониманіи ихъ, въ выведеніи решальныхъ правиль мышленія, въ опредвленіи методовъ пожанія и ихъ значенія, господствуєть значительное разнообра-№ мивній? Тоже самое можеть имвть місто и въ истолкованіи . Вкъ-сказать нравственныхъ законовъ и въ примъненіи ихъ къ **№**СТНЫМЪ СЛУЧАЯМЪ, СЪ ТВМЪ ТОЛЬКО ВАЖНЫМЪ **различіемъ**, что ревратное истолкованіе этихъ законовъ здёсь можетъ встрё**р**ться несравненно чаще и въ большей степени, чвиъ разнорасіе относительно логическихъ правиль, такъ какъ здесь ривходить важный элементь свободы и нравственной настроености человъка. Для человъка вообще нътъ личнаго интереса еретолковывать и искажать логические законы и правила; развогласіе здёсь можеть имёть своимъ источникомъ простое нерразумъніе или неясность пониманія. Но въ правственной области, какъ показываеть опыть, для человъка представляет безчисленное множество случаевъ и искущеній оправдыват свои порочныя наилонности передъ судомъ совъсти, лукаво сы няя въсы ея правосудія, чрезъ смягченіе и искаженіе сих строгихъ нравственныхъ правилъ. Отсюда легко объясняетс почему въ области практической мы встръчаемъ гораздо больи разнообразія въ пониманіи началь нравственности, чемь в области теоретической. "Но еслибы", какъ замъчаетъ Мал браншъ, "люди имъли какой-либо интересъ въ томъ, чтобы ст роны подобныхъ треугольниковъ были не равны и еслибы лог ная геометрія была столь же удобна для ихъ порочныхъ навло ностей, какъ дожная мораль, то они очень дегко могли бы д лать столь же нелвпые паралогизмы въ геометріи, какъ и в области нравственной философіи, потому что ихъ ошибки бы бы для нихъ пріятны, а истина только затрудняла бы ихъ сердила".

Но намъ скажутъ: все это, положимъ, объясняетъ разнообре зіе нравственныхъ понятій между людьми, даже ихъ искажені Но какъ объяснить случаи полнаго и ръшительнаго противорние нъкоторыхъ признаваемыхъ за нравственныя правилъ нрас ственному закону? Еслибы нравственный законъ былъ врожден человъку, то какъ могъ бы онъ считать за нравственныя—прям противоръчащія нравственности дъйствія? Дикарь, напр. счи таетъ нравственнымъ поступкомъ убить престарълаго и немо гущаго добывать себъ пищи родителя, ребенка, лишившагос матери и проч. Гдъ же здъсь, спрашиваетъ Локкъ, врожденны идеи справедливости, благодарности, почтенія къ родителямъ любви къ ближнимъ, состраданіе?

Общее объясненіе этихъ и подобныхъ (вообще ръдкихъ исключительныхъ случаевъ) мы конечно могли бы найти в крайней неразвитости нравственнаго сознанія и глубинъ дегра даціи, до какой можетъ дойти человъкъ. Но этого мало. Какъ в природъ органической, въ случайныхъ, бользненныхъ искажен яхъ органическаго типа (аномаліи, уродства) физіологія не счя таетъ себя въ правъ видъть исключенія изъ біологических законовъ или противоръчіе имъ, но и въ самыхъ аномаліях старается прослъдить сохраненіе и господство этихъ законов хотя воспященныхъ и видоизмъненныхъ въ своемъ обнаружені

случайными неблагопріятными обстоятельствами, такъ и въ аномаліяхъ нравственныхъ мы не въ правъ видъть какое либо противоръчіе всеобщиости нравственнаго закона, но только частный случай искаженія его. Дійствительно, какъ въ представленныхъ, такъ и въ аналогичныхъ случаяхъ, гдъ безиравственное повидимому признается нравственнымъ, не замътить, что они вовсе не доказывають отсутствія нравственнаго закона въ человъкъ, но только частное уклонение отъ него. Въдь тотъ же самый дикарь, который убиваеть своего престарълаго отца или лишившееся при самомъ рожденіи матери дитя во всвят другихъ случаяхъ при сношеніи съ подобными себъ обнаруживаеть чувства справедливости, благодарности, состраданія; есть у него и любовь къ родителямъ, къ детямъ. Значить, представленные нами факты вовсе не могуть вести къ заключенію, что этихъ врожденныхъ чувствъ у него нътъ. Эти факты показывають лишь то, что въ частныхъ случаяхъ одно врожденное нравственное чувство можеть приходить въ кажущееся столкновеніе съ другимъ естественнымъ требованіемъ нашей природы; человъкъ же по неразвитости своего нравственнаго сознанія или не умветь согласить эти требованія, или отдаеть предпочтение низшему предъ высшимъ. Такъ указанные нами случаи могуть быть объяснены столиновением чувства любви въ родителямъ и дътямъ съ естественнымъ же чувствомъ самосохраненія, такъ какъ при крайне необезпеченномъ положеніи семьи дикаря является жестокая необходимость пожертвовать безполезными и нетрудящимися членами семьи въ виду затрудненія прокормить ихъ безъ уменьшенія количества пищи для другихъ членовъ семьи. Этотъ случай кажущагося отсутствія чувства состраданія и любви можеть быть поставлень въ аналогію съ темъ часто встречающимся и въ цивилизованномъ обществъ случаемъ, когда мать убиваеть свое незаконнорожденное дитя. Можно ли въ виду подобнаго факта сказать, что у такой матери нътъ врожденнаго нравственнаго закона, въ частности-понятія о любви въ детямъ и состраданія? Очевидно нътъ: и здъсь мы видимъ туже прискорбную коллизію между чувствомъ любви и ложно понимаемымъ чувствомъ чести, при чемъ последнее получаеть перевесь, и боязнь общественнаго позора заглушаеть голось природы. Тоже самое объяснение

можеть быть примънено и ко всвиъ многочисленнымъ случаниъ, когда повидимому безнравственных правила и обычаи считаются нравственными. Таковы напр. человъческія жертвоприношенія въ древнее и дувли въ новое время. Эти факты вовсе не говорять того, чтобы человвку не были врождены чувства состраданія или дюбви въ ближнимъ, но лишь то, что эти чувства могуть быть подавлены, вступивъ въ столкновение съ другими, не менъе въ своей основъ правственными чувствами, какъ напр. чувство религіозное или чувство чести и уваженія въ общественному мивнію. Такимъ образомъ самын аномаліи въ обнаруженіи нравственнаго сознанія, подобно органическимъ аномалінить, говорять скорте въ пользу, чтить противъ прирожденности нравственнаго закона; онъ свидътельствують только о возможности неправильнаго примъненія его къ даннымъ, частнымъ случаямъ. Что касается до замъчанія Локка, что если бы нравственный законъ быль врождень человыку, тымь болые, еслибы онъ быль совнаваемъ нами какъ законъ напечатленный въ насъ самимъ Богомъ, то невозможно и непонятно было бы его нарушеніе, - то несостоятельность его очевидна сама собою. Человъкъ есть существо разумно-свободное и потому духовные законы его умственной и нравственной природы не суть тоже, что законы природы физической, дъйствующіе съ безусловною и недозволяющею никакихъ отступленій необходимостью въ пассивной и бездушной матеріи. Въ сиду своей свободы онъ можетъ нарушить ихъ и уклоняться отъ нихъ, хотя никогда не въ состояніи окончательно ихъ изгладить. Вёдь и логическіе законы нашего мышленія суть законы природные и общеобязательные: но на двлв это не препятствуеть постоянному уклоненію отъ нихь и результаты этого уклоненія мы видимъ въ безчисленныхъ 38. биужденіяхъ человъка. Еще болье возможно и понятно такое уклоненіе отъ законовъ нравственныхъ, такъ какъ человікь вь собственной природь, въ чувственныхъ стремленіяхъ встрачаеть "инъ законъ", противодъйствующій высшему нравственному закону. Отъ такого уклоненія не могло бы спасти человъка п самое ясное сознаніе, что нравственный законъ есть законъ напечатывиный въ нашей душъ самимъ Творцемъ ея. Исторія религій показываеть, что нравственныя предписанія у всехь народовъ всегда были облечаемы въ форму предписаній релимозныхъ, сознавались человъномъ нанъ заповъди самого Божеиза, но это сознание котя и служило могущественнымъ побуженемъ къ исполнению правственнаго закона, но, накъ показыветь опытъ, не могло предотвратить его нарушении, источинкъ отораго коренится въ свободъ человъна и въ разстрействъ его равственной природы.

Несостоятельность возраженій эмпириковъ противъ врожденмоти нравственнаго закона выступаеть еще ясные, если мы братимъ внимание на положительное объяснение ихъ происхожвыя въ насъ этого закона. По ихъ мивнію единственнымъ мовымь человъческой двятельности служить натуральное стремжие въ счастію и такъ-называемый нравственный завонъ порчаеть для насъ обязательную силу только въ той маръ и повому, что исполнение его лучше всего ведеть въ удовлетворению кого стремленія. Понятіе о нравственномъ законв и его обявательности образуется въ насъ всладотвіе собственнаго разчышенія и наблюденія надъ полезными и благотворными следствінив доброд'ятели для нашей дичной и общественной живии. **М**ы не станемъ входить здъсь въ критическій разборъ различшть теорій эвдемонизма и утилитаризма, такъ накъ это удалило **Б**ы насъ отъ ближайшей цвли нашего изследованія. Такъ какъ **М**УБ ИДЕТЬ О ПЕРВОНАЧАЛЬНОМЪ ВОЗНИВНОВЕНІИ ВЪ НАШЕЙ ДУШВ Равственнаго закона, то заметимъ только, что независимо отъ нутренней несостоятельности этихъ теорій, ученіе эмпириковъ Ф происхождении этого закона рашительно протыворачить тому калому опыту и наблюденію, на которые они такъ любять ссыраться въ подтвержденіе своихъ воззріній. Еслибы понитіе о Равственномъ законъ пріобръталось путемъ размышленія и на-Минденія надъ благотворностію для человъка извъстныкъ его поитущовъ, то мы вправъ были бы ожидать, что это понятіе возинетъ въ нашей душв, равно какъ и въ сознани человвчечва, очень поздно, какъ результать продолжительнаго наблю-<sup>денія</sup> надъ последствіемъ техь или иныхь действій для нашей <sup>ичной</sup> и общественной жизни. Темъ труднае и продолжительнае полень бы быть процессь выработки этого закона, что на ошть благотворныя двиствія добродьтели вовсе не очевидны непосредственно, что напротивъ, опыть представляеть безчи-<sup>сценное</sup> множество случаевъ, когда какъ намъ, такъ и другимъ

модять добродътельные поступян не только не приносять польз и счастія, по напротивъ ведутъ нъ страданіямъ. Нравственны законъ, образовавшійся темъ путемъ, на который указывают эмпирики; могь бы быть закономъ только небольшаго чись лицъ, -- оклософовъ, способныхъ какъ оцвить отдаленные ре зультаты различныхъ дъйствій, такъ и согласить съ своей тес ріей полевности добродатели многочисленныя, представляемы опытомъ, нажущіяся исключенія изъ этой теоріи. Но опыть го ворить совершение иное. Дитя не разсундаеть о пользв ил вредъ совершаемыхъ имъ поступковъ, и запасъ опыта, которы бы свидътельствоваль о благотворности или вредъ техъ ил другихъ изъ нихъ, у него крайне ограниченъ. Между тъмъ, ов обнаруживаетъ чувства и стремленія не только эгоистически но и альтруистическія, очень рано начинаеть понимать разлі чіе между добрымъ и злымъ, полезнымъ и вреджымъ и эт различе выражаеть въ поступкахъ совершенно безкорыстных и имъющихъ чисто правственный харантеръ. Тоже самое должи сказать и о людяхъ простыхъ, руководствующихся въ своихъ дъй ствіяхъ непосредственнымъ нравственнымъ чувствомъ, а не ка кимъ-нибудь размышленіемъ и разсчетомъ пользы и вреда пл для жизни. Что примвры истинной безнорыстной добродетел чистаго самопожертвованія не только не р'вдки между людым простыми и малоразвитыми, но встрачаются можеть-быть даж чаще, чамъ между людьми образованными, - объ этомъ едва в кто станеть спорить. Между темъ мы должны бы ожидать пре тивнаго, еслибы опредълнющимъ началомъ нашихъ дъйстви служило только наблюдение надъ пользою и вредомъ ихъ да нашей жизни. Человъвъ простой и неразвитой и пользу должем бы понимать грубо и матеріально, -- накъ удовлетвореніе своих чувственныхъ желаній; съ этимъ пониманіемъ онъ долженъ б сообразовать и свои поступки; его мораль была бы чисто чув ственною и утилитарною моралью въ самомъ низшемъ значе ніи этого слова. Болве высшей правственности, даже понимає мой съ утилитарной точки эрвнія, мы бы должны ожидать с большимъ и большимъ умственнымъ развитіемъ, а съ нимъ способностью върнъе разсчесть и сообразить, что дъйствительн полезно не только для насъ, но и для вооружающихъ насъ. Н ньть нужды говорить, что опыть нисколько не оправдывает втого ожиданів; и личное наблюденіе и исторія показывають, что ънтеллентуальное развитіе человіжа далено не совпадаєть съ его правственнымь усовершенствованісмь.

: Указанныхъ нами фактовъ достаточно, чтобы убъдиться, что понятіе о нравотренномъ законъ не могло образоваться въ насъ волъдствіе наблюденія и размышленія надъ результатами намикъ поступковъ для нашей личной и общественной жизни. Этоть выводь нисколько не изманится оть того, если мы оть вовременнаго и исторически намъ извъстнаго человъка обратимря из человану первобытному, до-историческому. Кака извастно, вовременная эволюціонная теорія въ этой туманной области времедшаго ищеть влюча въ разъяснению первоначального вромскожденія бакъ нравственныхъ, такъ и другихъ основныхъ ждей нашего разума. Добросовъстные защитники эмпиринесваго происхожденія правственных идей не могли не сознаться, что въ виду указанныхъ нами и другихъ несомивнныхъ оантовъ, невозможно отстоять ту мысль, что эти идеи образовались един--путоп схищан иметатацево сда кінэдокрак сметуп онневта, довъ, что правственный законъ на опыть является какь начало дредшествующее всевозможнымъ размышленіямъ о нравствендости и независимо отъ нихъ -- словомъ, что онъ существуетъ въ насъ а priori опыта, врожденъ намъ. Но эта врожденность, во ихъ межнію, не есть абсолютная, а только относительная и вовсе не исключаеть возможности первоначального, чисто-эмпирическаго его происхожденія. Врожденное по отношенію къ индавидууму можеть быть эмпирическимъ для рода. Существующія въ разумъ современнаго человъчества, такъ-называемыя прирожденныя нравственныя идеи (равно какъ и другія подобнаго рода понятія) суть только унаследованный результать опытовъ и основанной на михъ ассоціаціи идей предшествующихъ покомвній, — результать, до такой степени ассимилировавшійся нашимъ разумомъ, что можетъ показаться самою природою его; наслъдственность принимаеть видь врожденности. Въ настоящее время человъку кътъ уже нужды доходить до нъкоторыхъ основныхъ ндей нашего разума темъ путемъ, накимъ щли первые его предии, — путомъ опытовъ и сочетаній идей или ощущеній; достаточно того, что онв пріобратены уже предыдущими поколаніями; онъ переданы ему непосредственно и онъ пользуется ими, пакъ будто онъ составляють дъйствительно первоначальную принадлежность его разума. Ничего не значить, что эти основные устои его интеллектуальной и моральной жизни образовались какъ нъноторыя скалы изъ прибавленія песчинки къ песчинки благодаря медленному скопленію ихъ. Въна связали ихъ таким плотнымъ цементомъ, что они вполив исполняють роль вромденныхъ понятій и аксіомъ прежней психологіи; но не должи забывать, что эти понятія не всегда были аксіомами, но сталь таковыми. Они вовсе не суть необходимы въ томъ смыслъ, что они въчны, абсолютны, основаны на самомъ строеніи нашего духа; но они дъйствительно необходимы въ томъ смыслъ, что уже не могутъ исчезнуть, точно также какъ и другія принадлежности нашего организма, образовавшіяся и утвердившіяся путемъ наслъдственности.

Не трудно заметить, что эта теорія представляєть крайн неудачный компромяссь между ученіемь о врожденности нрам ственныхъ идей и ученіемъ объ ихъ эмпирическомъ происхож денін, вызванный желанісмъ во что бы то ни стало отстоят последнее. Въ сущности, она нисколько не решаетъ вопре ов о происхождении нравственнаго закона, но только отви дываеть его въ сторону, отсылая насъ за его решеніемъ м незапамятнымъ, до-историческимъ временамъ нашихъ обевы яно-подобныхъ предвовъ. Но оть этого дело ниснолько н отановится ясиве. Спращивается, какимъ образомъ у этих нашихъ предвовъ впервые образовались и сложились тъ понятія, которыя теперь мы находимъ врожденными? Какъ соверя шился тоть, утверждаемый Спенсеромь, переходь единетвения свойственнаго первобытному человъку эгопстическаго чувсты въ альтруистическое, чемъ и положено начало нравственност въ точномъ снысле слова? Если онъ совершился путемъ того же самаго размышленія и наблюденін надъ пользою и вредоми различныхъ действій, то эволюціонная теорія не представляети намъ ничего новаго въ сравненіи съ обынновеннымъ эмпирическимъ представленіемъ о происхожденіи нравственныхъ понятій и страдаеть всеми ен недостатками. Эти недостатки не только не устраняются тамъ, что субъективно размышляющимъ и наблюдающимъ :является арханческій, а не современный человівть, но напротивъ до врайности увеличиваются. Если трудно допустить, вебы понятіе о нравственномъ законъ могло быть образовано раблюденісмъ и размышленісмъ современнаго человъка, то софиненно невозможно допустить какое-либо значеніе этого факрова въ томъ первобытномъ, животно-подобномъ человъкъ, какимърляется первобытный человъкъ у Спенсера.

Но не поможемъ ли мы делу, если перешагнемъ первую, порытую совершеннымъ мракомъ исизвъстности ступень примиввнаго человъчества и остановимся на той, которая представреть уже заметные слады "размышленія и наблюденія", нужыхъ для первоначальнаго образованія нравственныхъ идей, ррендемъ отъ мионческого до-исторического человъка къ истодческому? Во всякомъ случав если ввренъ эволюціонный провссъ образованія нравственности путемъ накопленія и передачи ю наслыдству нравотвенныхъ понятій, то мы должны бы видеть вли не возникновеніе, то продолженіе этого процесса на истоячестой памяти людей и примъры его въ жизни некультурныхъ жененъ. Этого мы вправъ были бы ожидать уже потому, что амъ эволюціонизмъ карактеризуеть мораль дикихъ племенъ, а которою отожествияеть и мораль человака первобытнаго, акъ рашительно эгонстическую; поэтому и наблюдение и истоыя могим бы показать намъ самый процессъ превращенія эговтическихъ чувствъ въ альтруистическія, чувственности въ вавственность. Но ничего подобиаго мы не видимъ. Совершенаго отсутствія нравственных понятій мы не замічаемь ни одного самаго дикаго племени. Нравственный законъ одинаювъ у встат разумныхъ существъ, называемыхъ людьми. Моэть быть чрезвычайно различны степени интеллектуальнаго вавитія и всладствіе этого различны частныя нравственныя внятія, по не самая сущность нравственной природы человіка. вать культивированное растеніе можеть быть больше, роскошве, многоплодиве дикаго зиземпляра той же породы; но и въ якомъ и культурномъ состояніи оно одно и то же и сохранякъ невзивниме, характеристическіе признаки этого рода ратенія. Точно также мы не находимъ никакого раздичія въ поінтін о нравственномъ законъ между нами и народами, жившими ысячи льть назадь. И здесь мы не только не замвчаемь тепеннаго образованія правственных понятій путемъ преобраюванія первоначальныхъ эгоистическихъ стремленій въ нравственныя, но напротивъ, въ самой глубокой древности во ми жествъ встръчаемъ такія обнаруженія нравственной прирог человъка, которыя ръшительно не обълскимы съ точки зръв этоизма. О нихъ свидътельствуетъ вся исторія религіи, съ в торою въ древности нравственность находилась въ самой с щественной связи, такъ какъ правственныя предписанія и об занности всегда отожествлялись съ религіозными и считали предписаніями самого Божества. Довольно всномнить о ты часто суровыхъ лишеніяхъ, подвигахъ и жертвахъ, каникъ тр бовали даже ложныя религіи и которыя ни комиъ образомъ і могутъ быть объяснены съ точки зрънія вгометической морал какъ идущія совершенно вопреки требовавію чувственной прі роды человъка, чтобы убъдиться, что нравственныя стремлен человъка не имъютъ никакой связи съ эгоистическими и і могуть образоваться изъ нихъ.

Нельзи наконець не обратить вниманія и на то, что игро щее столь важную роль въ эволюціонной теоріи понятіє наслі ственности ни какъ не можеть быть приложено из объисней сакта закріпленія, такъ сказать, въ нашей природів и ватім передачи нравственныхъ понятій, отъ чего оніз для наждаго являются врожденными. Не станемъ входить въ равсущеніє возможности наслідственной передачи накихъ-либо понятій, ч очень сомнительно <sup>5</sup>). Во всякомъ случай допуская такую пер

<sup>. 5)</sup> Правда, опытъ показываетъ случан, когда по наследству передаются ны торые таланты (напр. музыкальный), некоторыя психическія настроенности, шевныя бользии. Но тоть же опыть показываеть, что эти случаи вовсе не ставляють какого-либо неизбежнаго закона природы, но суть факты исключ тельние. Отъ умняго отца не всегда раждаются умныя дёти; повомки извёсти художника, музыканта часто вовсе не наследують талантовь своихъ предбо Еслибы путемъ наследственности мы получали и совокупность техъ умствення пріобретеній, которыя называемь нравственными идеями, то человечеству и дъльнымъ лицамъ постоянно грозила бы опасность потерять ихъ и вдругъ 🕽 заться лишенными самой характеристической особенности намей духовной роды. Пригомъ насивдственно, и то въ можночительныхъ случалкъ, могутъ редавалься только некоторыя особенности наших способностей, касающіяся энергін и направленія, а нивакъ не совокупность какихъ-либо определени понятій и идей, даже въ самой элементарной ихъ формъ. Совершенно непоня какимъ образомъ могутъ быть переданы по наслёдству благопріобрётенныя к либо понятія о добромъ и зломъ, о справедливости, честности, о правствения

рчу, ны можемъ пониметь ве лишь въ такомъ смысле, что мовъкомъ могутъ быть унаследованы отъ предковъ не какіярбо опредвленныя нравственныя понятія (что противорычить ныту), но лишь навыкъ или побуждение дъйствовать въ извъиномъ направлении, поступать нравственно. Но допустивъ наиздетвенную передачу нравственнаго закона даже въ этой сорыв, и не можемъ оставить безъ внимація одного существеннаго ретоятельства, что въ нашей природе, какъ показываетъ опытъ, прествують не только нравственныя, но и протявонравствени (чувственныя, эгонстическія стремленія) и что но признанію олошенистовъ последнія суть первомачальныя и коренныя, па какъ первыя — ноздивиния и пріобр'єтенныя. Но при такомъ моженія діла, ріширельно необъяснимо ни вознивновеніе, ни рвшеніе, ни такъ болье передача по наследству нравственихъ стремленій. Возникающій вс. человёкі правственный наык немедленно уничтожелся бы противонравственнымь, накъ бо-**Месньнымъ; наслъдствениемъ оставался бы линь послъдній, ка**къ риродный и болье устейчивый. Не говоримь о томь, что пеедача по наследству противоположных навыковъ представляла ы закть крайве странный и противорвчивый; это значило бы, въ человъкъ въ то же время могуть быть наследственнымъ јиз и глупость, и болвань и здоровье, и зрвніе и слвпота. -Такимъ образомъ вроисхожденіе правсцвенныхъ понятій пунь наслъдстванной передачи первоначально образовавщихся <sup>№</sup> помощи вившеяго опыта, с. за твиъ принявшихъ неводвин-70 н устойчивую форму, представленій изв'ястнаго рода, есть вершенно произвольная гипотеза, нисколько не примиряющая, ит дунають, раціональнаго апріоризма съ эмпирическиць востеріоризмомъ. Въ сущности, она чисто сенсувлистическая потеза, въ сравненіи съ обывновеннымъ эмпиризмомъ имъю-<sup>дан</sup> тоть лишній недостатокь, что тогда кань последній въ

міть и т. п., и притомъ такъ, что ни разу не было случая, чтобы человькъ мерять хотя бы одно изъ нихъ. Иное двло, если эти понятія составляють сувественное достояніе самой природы человька, заключаясь какъ въ съмени, въ бщей щев нравственияго добра; въ такомъ случав вполив объясняется сущеполаніе ихъ въ человъкъ, пока человъкъ остается человъкомъ и раждается отъ
веловыя, существа той же духовно-чувственной природы.

пользу своего возарвнія можеть приводить изкоторым основанія, заимствуемыя изъ двйствительных хотя и односторонним наблюденій надъ свойствомъ нашихъ правственныхъ поняті эволюціонизмъ отсылаеть насъ въ такую даль ввиовъ, гдв на возможно никакое сколько-нибудь научное объясненіе процесса вознивновенія правственности.

До сихь поръ мы говорили объ основномъ положени нрам ственнаго доказательства, ноторымъ служить сакть независи маго отъ опыта существованія въ насъ нравственнаго заком и нашли это положеніе твердо обоснованнымъ и вполнъ защи щеннымъ отъ вовраженій эмпириковъ. Теперь переходимъ м заключенію, которое мы сочли себя вправъ сдалать изъ этом положенія. Это заключеніе, какъ мы видъли, состоить въ том что для объясненія происхожденія въ насъ правственнаго заком необходимо признать высочайшее, всесовершенное существо-

Повидимому нътъ ничего правильнъе такого заключенія. Не всъ философы такого мнёнія; здёсь мы имѣемъ въ виду гланнымъ образомъ Фихте.

Въ своемъ изслъдованіи "Объ основаніи нашей въры въ бо жаствонное міроправленіе" б), Фихте тъсно примыкаєть иъ Канти подобно ему ищеть кореннаго источника нашихъ религом ныхъ убъжденій въ нравственномъ сознаніи, но приходить совершенно иному результату, чъмъ Кантъ. Тогда какъ послънняго знализъ этого сознанія привелъ иъ необходимости допустить бытіе Боміе, какъ его правтическій постулять, Фихте вовсе не видить такой необходимости. Вмъстъ съ Кантомъ онъ признаеть полную автономію нравственнаго закона; этоть за коиъ человъкъ "не получаеть откуда-либо вит себя, но сам себъ и только чрезъ себя полагаеть его". Но свободно полагаето, онъ очевидно полагаеть и возможность исполненія его; по иначе онъ противоръчиль бы себъ, отрицаль бы самъ себа Для осуществленія этого закона ему служить цълый міръ,—по-лагаемое нашимъ я, —не я. "Нашъ міръ есть ставшій чувствен



<sup>4) «</sup>Ueber den Grund unseres Glanbens an eine göttliche Weltregierung». Изложеніе содержанія этого изследованія см. у Дробиша, въ его: Grundlehren der Religionsphilosophie. 1840. р. 163 et sq.

ынь (versimalicate) матеріаль нашего долга; это есть едеметвиже реальное въ вещахъ, истинное основное вещество (Grundoff) всякаго явленія". Если такинъ образонъ саное сущевованіе міра явленій опредбляется закономъ нашей иравствени свободы, если съ другой стороны, этотъ законъ есть законъ рвершенно автономный, но имъющій ниволого инаго начала ONE HACE CAMENE, TO OUCBELING, HE OCTACICS WERE HERREOFO -68 отвината или иниради ото вонини оди-положи или милоня. Этоть законь, "этоть живой и дъйствующій моральи порядонъ и сеть самос. Божество; въ другомъ Богъ мы не пень никакой нужды, да и понять его не межень. Въ разумъ ть никакого основанія выходить жез. этого міроваго порядка посредствомъ заключенія стъ основанія къ слёдствію, привыть еще какос-либо другое существо, какъ его виновника. фвоначальный, здравый разсудокъ даже и не дъкаеть такого плоченія и не знасть ни о какомъ подобномъ отдівльномъ суротра; только не понемающая саму себя оклосовія произворт ero"... Нътъ начего менъе соминтельнаго, болъе досто-Ррнаго, даже служащаго основою всякой другой достовърности, то, что существуеть норажьный міровой порядокь, нотона кандому разумному индивидууму указалъ опредъленное мъвъ этомъ порядкъ,... который производить то, что каждое истина доброе дало удается, а каждое злое приносить несонио неудачу, что добродътельному все и всегда должие слуть ко благу" <sup>7</sup>). Даже озмые синскодительные критики этого

П Нецьзя не отмётить здёсь замечательнаго, когя и случайнаго совпаденія він Фихте о нравственномъ міровомъ порядкі съ ученісмъ буддистовъ о нравсявномъ міровомъ вакопі, — Клірмю. Вудджив, какъ извество, не признастъ на законодателя и судіи, то какимъ образомъ можеть быть сохранена обнаашность нравственнаго закона, осуществленіе котораго между людьми должно пъ висшею и последнею пілію всякой религіи, даже и буддизмъ, въ какой мёрів веть религіозное ученіе? Такое средство буддизмъ думасть найти въ понятіи прим, общаго и абсолютнаго міроваго закона возмездія (въ родів греческаго закона немезиды), которий требусть, чтоби каждое доброе діло приносило потвітствующій себіз плодъ,—счастіе и благо, каждое злос — несчастіе и стравіє. На этомъ міровомъ законі возмездія или правосудія буддисты нашли возменнь основать свое ученіе какъ о предсуществованіи душь такъ и о загробів навни основать свое ученіе какъ о предсуществованіи душь такъ и о загробів навни (если не безсмертіи) ихъ. Замічаємое на опытів неравенство въ рас-

ученія Фихте, старающіеся отыскать въ жемъ накое-то не ба валое "металическое верно истины", вынущены сознаться, ч оно, особенно въ сравнении съ учениемъ Канта, отрадаетъ с щественнымъ для онлосовіи недостатиомъ, -- отоутствіемъ дом вательности и что хотя нельва назвать его ненаучнымъ, но тви не менве впо носить на себв ивноторый реторическій отт нокъ и по овоему тону напоминаетъ болъе изреченія диктатом чъмъ изложение убъщений оплософа 8). Дъйствительно, призи вая факть существованія нравственнаго закона и въ тоже врем рвинтельно запрещая идти далве его и спрамивать о сто пр исхожденія, Фихте дваасть для этого факта какос-то непоняти исключение жев общаго догическаго закона достаточнаго осы ванія, идеть вопреки существенному требованію научнаго щ шленія искать причины важдаго явленія. Этого было бы дост точно, чтобы отвертнуть его мижніе, какь лашениче филосо скаго вначенія и ни чъмъ не доназанное. Но и независимо од втого, ученіе Фихте о существованія абсолютнаго моральна міроваго порядна отрадаеть двусмысленностію и внутренни противорвчіємь. Прежде воего вознаваєть вопрось: этоть мірова порядовъ, этотъ абеожотный завонь бытія, соть-ли что-ли стоящее вив и выше міра и человіна, опреквляющее выкь е двительность, такъ и міръ явленій, въ которомъ она остщес вляется,---или этотъ зановъ, равно какъ и міръ явленій, ещ совдание нашего я? Перваго, не смотря на напоторыя везр женія повидимому благопріятетвующія такому истолкованію ев Фихте допустить не можеть. Это было бы немыслимое понят такого абстрактнаго, самосущаго закона носящагося гдъ-то в воздухъ надъ нами и міромъ, никому и ничему собственно 4 принадлежащаго, не могущаго произвести реальнаго,--- нъчто в



предвленін жребієвъ счастливой и несчастной жизни, не всегда зависящее о собственной нравственной двятельности каждаго, по закону Кармы можеть бе только результатомъ въ прежней жизни совершенныхъ душею добрыхъ или злидвяній. На основаніи того же закона и настоящая наша жизнь должна принее соотвітствующій себі плодь, —блаженство или страданіе въ жизни будущей, в торая изображается вакъ рядъ душепереселеній, до тіхъ поръ пока душа оч стившись отъ всіхъ чувственныхъ и эгонстическихъ влеченій станеть достойно погрузиться въ бездну Нирваны.

в) Дребинъ,—въ его: Grundlehreu der Religionsphilosophie, p. 164, 165

редв Будрійской Кармы или Гречеснаго Рока; на такому занону мкакъ не идугъ прединаты *женевю и дъйствующию* міроваго. орядка, о которомъ говорить Фихте и который должень замёить Вога. Итакъ правственный міровой ванонъ должень живть вично-либо реальную силу, какъ причину своего бытія. Тавую фичину, какъ мы видели, Фикте находить въ свободномъ санопредъленіи нашего я; я даеть само себь вановь, а вивсть съ Эмъ и ваконъ бытія всего міра, который является матеріаломъ ин осуществленія правственняго долга. Не станова здісь снова ювторять сказанное нами противь ученія объ абсолютной авто**гоміи нравственнаго закона. Зам'ятимъ только, что зд'ясь со всею** ркостію выступаеть общій недостатокь всей философіи Фихте, остоящій въ постоянкомъ смішенім нашего конвретнаго я съ в абсолютнымъ. Въ самомъ двив, какое я само себв даетъ заюнъ? Наше конкретное, эмпирическое я? Но такихъ индивидуывныхъ я безчисленное множество, — и было бы рышительчымъ противоръчіемъ и философіи и опыту допустить, чтобы бщій нравственный законъ быль результатомъ двятельности наждаго изъ этихъ разрозненныхъ я, --еще большимъ противоувчіемъ, чтобы эти безсчисленныя я создавали единый и цвльный чувственный міръ, какъ матеріаль для осуществленія своего вакона. Итакъ творецъ закона — есть я абсолютное, иначе,— **І**бсолютная субстанція, которой частныя я суть модификаціи или **э**еномены. Но въ такомъ случав мы имвемъ передъ собою чиэтвишій пантензмъ, со всёми недостативми этого воззрівнія. Не юворимъ о томъ, что такому абсолютному совершенно не свойотвенно ни названіе я, предполагающее понятіе определеннаго, **м**чнаго и конкретиаго бытія, ни приписываемое ему свойство вамоопредвинемости, ни поставленіе цвии своего нравственнаго развитія, — особенно посль рышительных заявленій Фихте противъ личности и сознательности абсолютнаго начала бытія. Главвый недостатовъ важдаго пантеистическаго возартнія по отнопенію къ нравственной области состоитъ въ невозможности объяснить изъ одного начала совершенно противоръчащія и вскию чающія другь друга понятія добра и зла. Отсюда вытекаеть веобходимость или уничтожить реальное различіе понятій о добръ и затв или считать то и другое равно необходимыми и равнонравными опредвленіями природы абсолютнаго; въ томъ и дрогомъ случай мы одинаново придемъ из уничтожению правственности. Если у Фикте этотъ результать не выступаеть исно, то только потому, что говоря о правственности и правственномъ міровомъ закомв, онъ совершенно умелчиваеть о явленіяхъ противорвчащихъ этому закону; онъ забываеть, что промів добра есть зао, промів правственнаго міроваго порядка есть и правственный міровой безпорядокъ. Откуда же онъ могъ вовникнуть если поточникъ всёхъ міровыхъ явленій есть единое абролютнов На втоть вопросъ оплосовія Фикте, накъ и всякая другая нактенстическая оплосовія не даеть и не можеть дагь отвіта в

В. Кудрявцевъ.

о несостоятельности пантензма въ раскрытію понятій о добрів и злі, сп.
 «Прав. Обозр.» за 1881 г., ст. «Пантензмъ», стр. 409—479.

## НОВЫЙ ОБРАЗЧИКЪ

превратнаго пониманія древней церковной исторіи въ нъмецкой богословской литературъ \*.

## (Статья вторая).

Въ предшествующей стать в мы обозръзи исторію церкви перыхъ трехъ въковъ, какъ она описана Гарнакомъ, теперь образися къ изслъдованіямъ того же ученаго по части дальнъйшей сторім перковной.

Въ этой области для человъка, принадлежащаго къ православой церкви, конечно дороже и интереснъе всего изслъдованія ауки касательно греческой церкви, такъ какъ по заключеніи ервыхъ трехъ въковъ въ исторіи этой церкви сдъдуеть многоваменательный періодъ вселенскихъ соборовъ съ сопровождащими ихъ замъчательными событіями и явленіями. Къ нашему довольствію, именно этимъ-то періодомъ вселенскихъ соборовъ анимается Гарнакъ во второй книгъ своего сочиненія, посвяценной эпохъ съ Константина Великаго, имъя намъреніе излъдовать западный христіанскій міръ въ другой книгъ, которая ще не явилась въ свътъ.

Приступая къ изображенію эпохи вседенскихъ соборовъ, Гаръкъ предварительно (въ "предисловін") бросаеть общій взглядь

<sup>\*</sup> См. январьскую книжку «Правося. Обозр.» за 1889 г.

на эти времена. Онъ говорить: "исторія развитія догмы 1), (т. исторія церковная отъ 4 по 9 въкъ) не представляеть такого выс каго интереса, какъ исторія ся возникновенія (т.-е. эпоха первы трекъ въковъ). Если разсматривая сложивйшія и подробивищ ввроизложенія, богослужебный культь, христіанскій неопла низмъ (?), почитаніе святыхъ до конца VII или даже VIII въ оглянемся назадъ на Оригена и III въкъ, то будемъ поражен найдя, что все это и тогда уже существовало. Все историчесы развитіе догмы начиная отъ IV въка до Іоанна Дамаскина Өеодора Студина вы наколором отношения было только пр цессомъ болве точнаго опредвленія выбора и воспроизведел того, что дано раньше. На Востокъ (въ церкви) не встръчаел ничего новаго и оригинальнаго; здёсь имжемъ дёло лишь твиъ, что получено по преданію, не съ оригинальнымъ, а п изводнымъ. Однакожъ то, на что направляли свою мысль цъя въка и что было для нихъ, этихъ въковъ, священнымъ, не я теряло своего значенія и теперь. Кто можеть отрицать, что для насъ-разумвемъ церковь и науку-имвють свою силу условія, въ какихъ находились та прошедшіе вака? И тепе въ наше время сохраняють свою силу въроопредъленія, во рыя создались въ Византійскій періодъ; содержаніе этихъ вы опредъленій для встав церквей составляеть догматы кат евох такъ какъ главными догматами считаются и теперь Троицъ и Христъ-Богочеловъкъ, а это и излагается въвыц указанныхъ въроопредъленіяхъ. Изследователь изученіемъ развитія этихъ догнатовъ съ IV въка, котя и чувствуетъ удовольствія при видъ недостатка свъжести и орщ нальности въ матеріяхъ, но все же можетъ утвшать себя ображеніемъ, что онъ, изследователь, имееть здесь

<sup>1)</sup> Хоти Гарнакъ излагаетъ собственно историю догматовъ, но этому предвонь даетъ такую широкую постановку, что, какъ мы замъчали и раньше, его торія догматовъ переходитъ въ исторію церкви, по крайней мъръ съ главнъйш сторонь этой исторів. Въ предисловіи ко второму тому авторь прямо сознает что «держась рамокъ историю досматновъ (въ строгомъ смыслѣ) невозног дать вессторовнее понятіе о развитии догмы» (VII стр.); это побущдаетъ на дователя какъ можно больше захватывать общаго церковно-историческаго теріала. Дальнъйшая наша ръчь покажетъ, что Гарнакъ очень широко понним свою задачу, превращаясь въ историка церкви.

вними предметами, которые оказывали громадное вліяніе (eine mgeheuere Macht) на умы и сердца людей, да и досель они не втеряли господства. И какъ многому можемъ здъсь поучаться имы, свободные евангелическіе христівне", говорить протетантскій ученый о протестантахъ (S. VII).

Воть основной взгиндь Гарнана на періодь всеменскихь со**бровъ. Конс**чно, не со всвии частными мыслями этого ученаго, Браженными въ сейчасъ приведенной тирадв, можно и должно оглашаться. Но во всякомъ случав это чуть ин не саман лучвя страница въ разсматриваемой инига Гариака. Достойно инманія какъ то, что онъ хорошо понимаеть и прямо выскамваеть: какое вначеніе имветь исторія періода вселенскихь **боровъ въ общей исторіи христіанскаго міра, такъ и то, что** елая принизить эту эпоху въ сравнени съ предъидущею, онъ макомъ, не замвчая и не желая того, говорить ей поквалы. ћ самошъ двав, не находи новизим и оригинальности въ кодв вскрытія догиатовъ церкви съ IV въка, онъ съ удивленіемъ станавливается при видь того явленія, что церновь живеть манию совершенно тождественною съ прежимии въками. Нъмецва историкъ видить въ отомъ явленіи недостатокъ, остановку пзни, оснужніе силь, но въ дъйствительности примъчаемое Виещнимъ историкомъ явленіе свидетельствуеть, что греческая трковь въ своей жизни руководилась не случайностями и певивнаивыми обстоятельствами, а твии норивми, которыя софались издревле и которыхъ она крвино держалась. Такинъ бразомъ тамъ, гдъ изследователь-протестанть усматриваеть едостатовъ, тамъ съ иной, болве правильной, точки зрвнія еобходимо видеть достоинство греческой периви.

Мы сказали, что сейчась приведенныя слова Гарнака чуть ли зе лучшее мъсто во всей его, теперь разсматриваемой нами, нигъ. Это замъчаніе уже напередъ должно показать, накъ много есообразнаго съ истивой и научными требованіями наговоено нъмецкимъ авторомъ касательно такой важной стороны ерковно-исторической науки, какъ періодъ вселенскихъ сооровъ.

Посмотримъ преще всего, какіе факторы, по сужденію Гаршка, заправляли развитіємъ и жизнію церкви съ IV въка. Одшмъ изъ танихъ факторовъ, по его мизнію, служила языческая **чилософія. Хотя подобный факторъ допускался и другими па** ковными истореками, но важется, никто еще до сихъ поръ я придаваль ому такого первонствующего значенія, какъ дыасі это Гарнавъ. "Исторія оняософія, разсуждаєть этоть учены имъеть великое значение въ развитии греческой церкви. Отя православной догмы IV и V въновъ были платоники. Ариск телизмъ въ это время приводиль из неправославному поним нію догиы (Лукіанъ, аріане, антіохійскіе богословы или бой словы антіохійской школы). Но и сама богословская систей върованій, созданная при посредствъ платонизма, съ теченіей времени также необходимо должив была сдулаться неправосля ною (еретическою: heterodox). Пость того какъ платония сдвиаль свое дело, утвердивь известныя понятія и возэренія s области догмы, православная система могла продолжать жиз при посредствъ и пособім аристотелизма. Всякое дальнъйщі пользованіе платонизмомъ приводило къ сомнительнымъ выя двиъ" (156). Нисколько не ново! Это обывновенный путь, чрег воторый проводять развитіе христіанской мысли тв писател для которыхъ христіанство представляется не полнотою высши отпровенныхъ истинъ, а какою-то амальганою всяческихъ ще въ особенности идей греческой онлософіи. Но странно то, я Гарнанъ высказываеть это воззрвніе рашительнае чамь м либо, котя и ни откуда не видно, чтобы онъ самъ въ самой дълв изучиль греческую оплософію: онъ преспокойно утверы еть эту мысль, полагансь не на свое, а на сужденіе другихъ; ей страниве то, что такой факторъ, какъ греческая философія В чти совствив не играетъ никакой роли въ дальнъйшемъ раскри тін имъ церковно-историческихъ вопросовъ; онъ только прий минаеть при томъ или другомъ случай о предполагаемомъ влі ніи философіи на догму, ни мало не убъждая четателя въ ды отвительности этого вліянія.

Другимъ овиторомъ въ развити мысли и жизни церкви, и Гарнану, служилъ "оригенизмъ", т.-е. вся совокупность рем гіозныхъ возэрвній Оригена. Кажется, Гарнанъ этому явленію-оригенизму—отводить то самое місто въ исторіи церкви, како обыкновенно отводится церковными историками христіанств какъ опредвленному и богатівшему источивку религіознаго зми и правственныхъ идеаловъ. Такъ какъ подъ христіанством

из показано нами въ предъидущей статью, Гарнакъ ничего редвленнаго не разумъетъ, представляя его чъмъ-то изивняювися и разнообразящимся вивоть съ теченіемъ времени, то удивительно, что начиная говорить о развитіи мысли и жизни риви съ IV въка, онъ долженъ быль указать вмъсто самаго метіанства какую-либо частную форму пониманія его-въ картва церковно-историческаго фактора. Отсюда и является у мецкаго ученаго оригенизмъ съ тъмъ значеніемъ, на какое ин сейчасъ увазано. Гарнакъ говорить: "неторія догиы н ворія цервви последующих в вковъ (т.-е. съ IV в.) на воркв есть исторія оплософіи Оригена. Аріане и православные, ртики и мистики, отрекшіеся отъ міра священники и сбливышеся съ міромъ монахи ссылались на Оригена и не перерван ссылаться на него" (І, 555). И дъйствительно, въ терін дальнийшей ричи Гарнакъ для объясненія чуть не всихъ мени припоминаетъ читателю имя Оригена или какую-либо во частную мысль. Не будемъ распространяться о томъ, раино и оригенизмомъ подменять христівнство, какъ делаеть рнавъ? Можно ли оригенизмъ, съ которымъ, какъ явленіемъ мучымъ, знакомы были немногіе, -- да изъ этихъ немногихъ вае относились из нему отрицательно-можно ли оригенизмъ ртать факторомъ въ "развитін исторіи догмы и исторіи церm" съ IV въка? На эти вопросы самъ собою получится от-**Мательный отвъть, когда мы впоследствіи разсмотримъ и оце-№ъ безконечную путаницу и разнообразныя затрудненія, со**выяющія плодъ усилій Гарнака объяннить вліянісмъ оригевиа ходъ церковной исторіи вивсто того, чтобы объяснять миь вліяніемъ лишь извівстную часть исторических выленій Виженій.

Указавъ важивйшіе факторы, которые по мивнію Гарнака правляли ходомъ церковно-исторической жизни и главнымъ разомъ—мысли христіанской съ IV ввка, мы должны теперь ножить представленія этого ученаго какъ о самомъ процессв врковно-историческомъ эпохи вселенскихъ соборовъ, такъ и результатахъ, къ какимъ приводитъ этотъ процессъ.

Эпоха вселенскихъ соборовъ, какъ извъстно, обнимаетъ двпвнія тринитарныя, христологическія и иконоборческія. Въ навоящій разъ займемся изученіємъ и оцънкой представленій Гариака касательно споровъ тринитариахъ, т.-е. насателя эпохи первыхъ двухъ вселенскихъ соборовъ, оставляя разси тръне споровъ христологическихъ и иконоборческихъ до са дующей послъдней статьи нашей.

Чтобы напередъ знать, къ какому результату приходить Га накъ въ изучении тринитарныхъ споровъ и чтобы такииъ обя зомъ съ больщею ясностію понимать, куда клонятся его частя изследованія вопросовъ, составляющихъ сущность исторів нитарныхъ споровъ, мы изложимъ взглядъ нѣмецкаго учещ на ту стадію въ развитіи жизни и мысли первовной, какой 4 стигло это развитіе тотчасъ послв II вселенскаго собора. Га навъ говоритъ: "первая эпоха исторів догматовъ заканчивает соборами константинопольскими (II вселенскимъ соборомъ 384 и помъстнымъ 383 г.). На нихъ въра въ полное Божество Л купителя опредвленно утверждена для канолической церкви. этомъ ръшении вопроса послъ Аванасія Великаго приним самое большое участіе съ одной стороны отды Каппадокійс (т.-е. Василій Вел., Григ. Бог., Григ. Нисс.) съ другой -- рим енископъ и Амвросій. Но это ръшеніе не пришло бы въ са такъ рано, еслибы этому не содъйствовалъ въ Константинова могущественный, родомъ съ Запада властелинъ (Осодосій). В гословы, участвовавшіе въ ръшеніи вопроса, были мужами, ущ шенными полнымъ образованіемъ своего времени и прито были пронивнуты идеалами монашескаго благочестія. Отцы падовійцы были еще, относительно говоря, самостоятельны богословами, достойными учениками и почитателями Орига они вложили въ новыя формы въру Асенасія Великаго, сдала ее понятною для тогдащией мысли, и такимъ образомъ вщ измънивъ эту въру, утвердили ее. Рядомъ съ ними стоялъ му проложившій путь для проблемы будущаго времени, равный ними по учености, но превосходившій (?) ихъ въ нівкоторо отношенім по части теологін-это Аполлинарій Лаодивійскій Аріанство обнаружило свои слабыя стороны больше всего чре то, что оно быстро падаеть, после того какъ оно лишило императорского благоводенія и поддержки. А императоромъ Ося сіемъ Великимъ впервые осуществлено васоличество, т.-е. об



<sup>\*)</sup> О Аполинарін, должно замітить, річь у нась будеть вь слідующей стап

ествене идея общенія, которая соединила востокъ и западъ нъ вкоит въроваложенія, помиме котораго не должив быть привнавена никаная другая сорме върованоженія (33). Въ этомъ извенін результата тринитарниять сепоровъ Гаршанъ, нанъ выветь, ничего не говорить о третьенъ мин св. Третим св. Дукв, опросъ о которомъ, накъ извъстно, быль предватомъ сперевъ изысканій въ IV въкъ, но разсматриваемый ученый придаетъ вону вопросу второстепенное мъсто въ ряду другикъ нопросемъ въствое опредъленіе относительно ученів о Дукъ св.—на Н селенскомъ соборъ.

Теперь можемъ въ подробности разсмотръть тотъ церковновторическій процессъ, который совершился, по взглядамъ Гарака, прежде чвиъ получился результать, который мы сейчасъ влекии словами этого ученаго. Передавая главиванія мысли ководы Гарнака, мы не будемъ прерывать это наложеніе поменическими замізчаніями; эти замізчанія будуть представлены то совожупности въ конців столітія, какъ оділано нами было к при разсмотрівній сужденій Гарнака васалельно исторів первыхъ ресь віковъ.

Начнемъ съ появленія аріанства, какъ это появленіе разъясето Гарнакомъ.--На большомъ восточномъ соборъ въ Антіоків вого 268 г.), созванномъ противъ монархіанина Павла Самоискаго, принято было учение о божественномъ Логосъ, но отергнуто выраженіе: одобогос. Ученьйшій мужь, процвытавшій в Востовъ въ концъ III и началь IV въка. Лукіанъ, сдълался вольдижкомъ (возоръній) отлученняго митреполита Павла Сапостскаго. Получивъ образование въ Эдесской школь, гдъ отъ реневъ Вардезана оставался свободный и самостоятельный ихь, Лукіанъ затэмъ сдвиался приверженцемъ Павла, раздъ-<sup>нд</sup>ы его возэрвнія, подтверждая миь библіею, по части изученія которой онъ стоямь во главъ другихъ. Онъ основаль въ Автіохіи экзегетико-теологическую школу, которая въ правленіе рекъ епископовъ Антіохійскихъ (Домна, Типея и Кирилла). накодилась вив общенія съ церковію, но невадолго до своей мученической смерти Лукіемъ вовсоединился съ церковію. Эте штола была родиной аріанскаго ученія, а Лукіанъ, глава ся, есть Арій до Арія. Исходной точкой Лукіана была христологія Павла

Саносатенато, но эта христологии сообразие духу премени, с единена была съ ученіемь о Догось и образовала твердую с стему. Что учение о Логосъ постепенно оказало болъе и бол сильное влінніе на адопціанскую доктрину (т.-е. из довтри Навла Самосатскаго, но котовой Христосъ, не будучи Богом савдался Сыномъ Божимъ по воспріятию) - это вероятно. Эти обънсилетон переходъ Лунана при конца жизни на оторог церкви. Какъ учитель въ школъ и нанъ вскоть, онъ пользова ся почтеніемъ отъ своихъ учениковъ. Ученики Лукіана ваня впоследстви вліятельныя первовныя места и более или мен сильно заявили себя противодъйствіемъ Александрійскому бог словію (т.-е. ученію о божественномъ Логосъ). Между ними было ин одного, кого можно было бы назвать въ собетвенном симств "релегознымъ" нарактеромъ, но за то они твердо де жались школьнаго ученія, основаннаго на разуме и св. Пис нів. Это характеризовало щколу.-Какой оплосо оін благопрія ствоваль Лукіань - въ этомъ сомненія быть не можеть. Он работаль, пользуясь средствами вритической и діалектическо онносооін Аристотеля, хотя понятіе о Богь было у него Пл тоновское, да и ученіе имъ принятое, о Логосъ, не имъло ш чего общаго съ Аристотелевымъ ученісмъ. Объ его ученивах противники ръшительно утверждали, что они преданы были Аря стотелевой оплософіи. Следуеть приномишть еще, что и христе догическое ученіе монархівнина Осодота (3 в.) образовалос при посредствъ аристотелизма, и что Осодотівне занималис критическими работами по части библін; изъ этого очень яси открывается овязь между аріанствомъ и адопціанизмомъ, коте рый быль распрываемь Осодотівнами. Неправильно делают если противоположность между аріанеми и превославными объ -ясняють исключетельно противоположностію Платонезма и Аря стотелизма,--неправильно уже потому одному, что въ томъ, что у превославныхъ и аріанъ было общаго (ученіе о Бога и Ло госъ) находился сильный Платоническій элементь. Но съ ду гой стороны нужно утверждать, что противоположность межд православными и аріанами же будеть понятна, если не обра тимъ вниманія на различіє оплософских методовъ, какимъ слу довали та и другіе. Въ Луківновскомъ ученіи адопціанизмъ со единенъ съ ученіемъ о тварномъ Логось (Logos-ктюца-Lehre), 1

то сорма учения построена средствани Аристотелевой силосо
в и основана путемъ кримического эквегоса на библи. Ари
всеговский раціонализмъ господствеваль въ школь. Мысль о

вотнительномъ некупленіи адъсь ототумила на задвій иламъ.

ристіанский момотелестическій интересъ вдісь испершаваєтся по
всеномъ, что прадикать: "нерожденный можеть примичество
вть тольно сдинему Существу. Этоть интересъ из почитію о

верожденномъ Водитель и вийств съ твиъ-подчиненіе всего

вотопическаго мышленія ядей о врочивоположности причины

вото превращается въ "технологію" (по выраженію самого

вщя), т.-е. въ ученіе о "нерожденномъ и рожденномъ", въ уче
ве, обработанное путемъ силогистическимъ, но на осмованім

вященного поделса" (183--187).

, Арій, пресвитеръ Алексенкрійскій, быль ученикомъ Лукіана. ри весредотив синскова Александрійскаго Петра († 311) въ Аменсандрін въ средь его првемниковь полунью господотво на-**Равиние, воторое стремилось** охранить христіановое ученіе отъ мянів Элиневой философіи, запачавшихся у Оригена, которое мобще медовирчиво относимось ка "научной" теомогіи и чужда» вось мысли е реаличін Логоса отъ Бога Отца. Авій оталь учить ыт, вамь училь Дуківны, бозболаненно пропов'ядуя свое учеже. Онъ быль отрогимы аспетомъ, но человниомъ дружественмить и общительнымы, коти и не чувдымъ сустности. Христомическій вопросъ, съ тъхъ поръ квиъ пончилось гоненіе Діоменана, началь возбуждать интересь въ Александрійской церкви. le Apië его возбудель. Наокольно раньше епископь Алексан» рійскій Адександры вевностно съ мерковной каседры опроверраз различныя пеправильныя учанія по вопросу о Смяв Бовенъ.--Противоположное унаніе Александра и Арія мужно вредпавить въ такихъ чертахъ: Александръ / утверящаль / въчное, **Везнанальное существованіе Орца и Сына:** Отца нельзя мыслить 1625 Сына, провеходящего отъ Отца, Невовфронтно, вамъчасть, Парианъ, что Александръ, подъ вліннісмъ богословія. Иринен Поноваго мли Мелитона Сардійскаго, съ особеннымъ старанісмъвиставляеть на первый павнь одиу сторому учения Оригена о Чогось (г.-е. возоржніе на близость по существу Сына Божія и Отпу). Въ- учени же Арія главнымь образомы господствуєть

мысль, что единый Вога единственно вычень, что разонъ съ Ни ечинствуеть только одно сотворению, возникиее по Его во и что севловательно Съгав не въчень, а создань Богомы и ничего. Изв этого положенія сама себою витежела невозно ность примагать къ Сыну прединять: "единосущный". Арій его дружья еще до собора Никейснаго ясно раркрыни свое уч ніе. Воть пексторыя повребности этого ученія: Боть едины ридомъ св Которымъ извъ никого другаго, есть однив нер жденный, безначальный в начный; акъ согь неизреченный, в постыжный и не имъсть разниго Себь. Въ этихъ признава заключается Его собственное существо. Онъ создать все ! своей воле и неть рядомъ съ Нишь инчего, чего Онъ не се даль бы. "Рожденіе" и твореніе сугь синопины. Въ протявни случав строгая простота и духовность Божества уническия бы: Изъ Его собствениего существа начего не исжеть возн нать; Богъ не мометь мередаль своей сущности твари, ябо К сущность не соедина. Омь не всегда быть Отцемъ, нбо г противномъ случав сотвореннов не было бы сотвореннымъ, 1 въчнымъ. Сывъ по существу чуждъ Божеству, поэтому Овъ і истичный Вогь и по своей природь не инчеть Вонески овойотвъ. Однако Смиъ во есть тварь и провъзведение подобі другимъ тваринъ: Онъ есть "совершенное с твореніе, чреть Не все создано: Онъ стоить въ особенномъ отмошения на Бол ству, че это условливается лишь блигодатию и воспріятіся (adoptio); а это сообщение биагодати основывается на томъ, ч Вогъ предвидвят, что это существо: (Смит) будеть инвть нев мвиную наклониесть из добру. Чревъ общение съ Боговъ собственное усовершенотвование Смив спилател Вогомъ. и В можно пазывать деннороднимъ Богонъ", дервикинъ Богонъ". **Гърмать** не придзеть большей цанкости ни учени Арія, 1 ученію «Алеменица» (Алексанавійскаго. Въ особенности онъ в ходить много недостатиовы у этого последняго. "Систематиков не быль Арій, говорить Гаршайз—не были текния и враги ег Ихъ дитературная даятельность ограничивается инсымани, в которыяв они подмигають другь друга и изв которымь свој соотавивно сборниви. Алексануръ Александрійскій быль въ 3 трукнения при разрашении задачи --- противоностовить вругим тверден формуры врівневнив формувант. Чтобы предотавні

нье свое учение о Сынъ Божиемъ, онъ преимущественно польртся выраженіями, которыя находятся у Оригена: "совершены образъ«, "совершенное сіяніе", но эти выраженія недостаины для его цвли, онъ употребляеть и другін. Тэмъ не менве риулы, какія окъ кочеть противопоставить Арію, частію невы, частью сами себъ противоръчать". Гарнавь не молчить, р и у самого Арія въ ученіи ветръчаются и противорьчія и ргіе недостатив, но съ особеннымъ усердіемъ онъ старается ыскивать все такое у Александра, за что съ точки зрвнія мецкаго ученаго можно было бы осуждать этого отда. Онъ кодить, что "запутанныя мысли и формулы Аленсандра много -иоделено и именок-ональнооф со піненваро св стомвы пределенвыраженными положеніями Арія. Съ большимъ правомъ, чамъ ръ Александръ, -- замачаетъ Гарнакъ, -- его собственные враги или бы укорить его учение за стремление уподобиться Хамевенову обрасу. И если они, враги Александра, утверждали, что то ученіе недостаточно опровергаеть ни дуализма, ни гностиеского эманативма, ни саведланства, ни представленія о твлесвсти Бога, и заимочаеть поразительныя противоречія, то съ рчин артин догики (?), они были правы" (192—198; 200—204). Прежде чъмъ изложить исторію Никейскаго собора, Гарнакъ вакомить читателя съ ученіемъ Аванасія Великаго, несмотря **в** то, что этоть отець свои богословскія возарвнія распрываль **ре** послъ этого собора; въ оправдание этого поступка намец-🗯 ученый указываеть на то, что будто бы Асанасій не го-**МРИТЬ НИЧЕГО СУЩЕСТВЕННО НОВАГО И ОРИГИНАЛЬНАГО ВЪ СРАВНЕ**-🕦 съ Александремъ, что онъ повторяеть мысли этого послед-№0, отчасти даже не устраняя твхъ затрудненій, какія испытыы Александръ при изложении православнаго учения. "Значе-🌬 Асанасія, прибавляеть еще Гарнакь, заключается не въ томъ, асколько научно защищаль онъ въру, а въ томъ, что онъ нербъдино твердо держался этой самой въры. Его характеръ и визнь—вотъ главное. Литературные труды его, а также всв №1010гическія формулы, въ которыя онъ вкладываетъ въроуче-<sup>ва</sup>,—явились подъ гнетомъ необходимости". Представимъ главыя нысля Аванасія, накъ онъ распрыты Гарнакомъ. "Богослое и христологія Азанасія коренятся на мысли о Искупленіи, ричемъ нинавія побочныя намірревія не руководять этимъ отцемъ. Язычество, іудейство не привели людей въ общенію, Богомъ, хотя и имъди это въ виду. Въ это общение мы при дены Христомъ: Онъ пришелъ, чтобы насъ обожить, чтобы adoptionem сдълать насъ Божими сынами и богами (?). Но Х стосъ не даровалъ бы намъ этого блага, если бы Онъ с быль Богомъ не по существу, а лишь по благодати; въ така случать Онъ имълъ бы лишь то, что необходимо для него мого, и следовательно Онъ не могъ бы дать другимъ того, не было Его собственностію. Очевидно, чтобы савлать насъ гами по воспріятію, Христосъ долженъ быть изъ сущности жества и быть едино съ Нимъ. Кто это отрицаетъ, тотъ христіаницъ, а язычникъ или іудей. Вотъ основная мысль, к торую всегда повторяеть Аванасій. Все прочее у него в щи побочныя, есть необходимая подемина. Въ Сынъ Божіен мы имвемъ Бога Отда; вто знаетъ Сына, знаетъ Отда. Э исповъдание въ существъ дъла есть все христіанское испов даніе. Отъ начала преданное и самими врагами не отрицаем повдоненіе Христу само собою уже різшаеть вподнів вопрос Повлоняться следуеть единственно Богу, а почитать тварь 1 значить язычествовать. Следовательно Христось принадлежи къ божественной сущности. Аванасій не написаль системы те догім и христологія. Такъ просто и такъ върно представляю ему то, что онъ утверждаль. Если бы захотыли представить в связи его ученіе, то это предпріятіе было бы сомнительно Множество теоретическихъ положеній возникло у него прос изъ полемиви и изъ защиты: "единосущный". У него нътъ щ вакого самостоятельнаго ученія о Логосв, онъ исключительн христологъ" (205-207).

Раскрывъ, какъ ему угодио было, ученіе Лукіана, Арія, Александра Александрійскаго и Аванасія, Гарнакъ беретъ на себ задачу подвергнуть обстоятельной критикъ въ общей совоку ности какъ ученіе аріанское, такъ и ученіе православное ил точнъе, ученіе Аванасія. Эта критика, по нашему мнънію, на болъе всего способна познакомить съ сущностью взглядов нъмецкаго ученаго на такія важныя явленія, какъ аріанизмъ ученіе православное, раскрытое въ опроверженіе этого заблужденія. Онъ спрашиваеть: "какъ нужно судить объ этихъ двухп противоположныхъ одна другой доктринахъ — съ точки зраві

мори, разума и Евангелія"? и отвъчаеть на этоть вопрось нення разсумденіями. "Камдая изъ этихь дептринь, пишеть реаль, удичаеть другую во внутренняхь противоръчняхь и о особенно важаю — наждан управлеть противоръчняхь и о особенно важаю — наждан управлеть противов во отподеній в хриотіанства, хотя аріанизмъ и не выражаєть этого упрека таков настойчивостію, какъ противная партія. Прежде всего вно увазать, что общаго есть въ этихъ доктринахъ. Объ провы говорять о Хриоть, какъ бомественномъ Логоев, мудоти и творящей міръ смяв Божіей; обв стороны отстанвають тану единства Божія: и одинаково строго различають Творца в твари; та и другая сторона основываеть свое ученіе на ящ. Писамін; при чемъ не премебрегаеть и преданіємъ, хотя патоно убъящены, что последнее разлающее слово въ споръ пастоя за Писамісмъ, а не преданіємъ". Затюмъ авторъ пере-

, Неван повять вріавства, сожи не обратить вниманія на то, № 0но состоить изъ двухъ совершенно различных частей. **І**перыхъ оно признаеть человала — Хриота, который постеенно спилался Богонъ, который будучи въ моральномъ единв съ Вогомъ, все болъе и болъе развивается и усовершается вое полное совершенство нолучаеть отъ божественной блаими. Этоть Христось есть Исмуцитель, посложьку Онъ провымвагь божественное учение и повазаль намъ примъръ ивдованія добру при свободь. Если этого Христа Арій навыть божественнымъ Догосомъ, то это представляется лишь понодащею. Обравъ возорвній Арія въ этомъ случав чи-🕅 мощіанскій. Но съ этикъ образомъ вовервнія (во втоиъ) у него соединена метафизика, которая возника изъ смомени и ръшительно не ниветь ничего общаго съ со-<sup>ріодогіей</sup>. Въ этой негаоврика выдвигается на первый планъ исть о противоположности единаго, неизреченнаго, чуждаго <sup>10деств</sup>енности Бога и — твари. Такой взглядь совершенно йондо и инэмеда отот амеэди аминофородиф акадоштето <sup>рдовин</sup>т богословокой системы Оригена. Для того, чтобы <sup>ыо вовможно</sup> таное явленіе, какъ твореніе (міра), для этого передъ доджно быть создано дуковное существо, которое слу-<sup>110</sup> бы посреднивомъ при созданіи духовно-чувотвеннаго міра. <sup>веовым</sup>ь не можеть быть свых божественный Разумь, но только

совершенивниее отпечативно болественного Разуна (пудрасти въ свободномъ и самостоятельномъ существъ. Мысь эта при надвежить неоплатонизму. Самъ Богь и существо, служащее па срединномъ при творенія и представляющее нав себя тоже тварь по взгляду Арія, достойны повдоневія; другими слевами: Арі тольно въ качествъ космодога строгій моноченоть, а въ нача стве теолога онъ политенеть. Впрочемь это опять соответ ствовало господствующему влаенскому міровезорамію; можи даже сказать, что здісь Арій держится крайней жівой стороны нбо Арій экергически утверждесть, что вторая сущность соз дана по свободной воль Божества, что она существу Бокіз чужда, что она, какъ сотворенное существо, жаманяема и све собна въ свободному самоопредвлению, что-и это главное--- эт сущность, хотя и носить имя Догоса, возниня ис путомъ она націи или какъ-нибудь въ этомъ родь, а именно путемъ тво ренія, но таких возарвній немьзя нейти и въ самыхъ акине ондосоосних оферахъ. Соединивельною мыслію, овивующею об части аріанской системы служить представленіе, что созданны и служащій посредникомъ при творенія "Догось" явился въ лиц Інсуса Христа и подъ человаческой оболочкой развилен на стольно, что сталь Богомъ, и значить Его явление всь образ человъка послужело не въ унижению, а возвелечению Его. Упе требляемыя арівнамя во всвух случаную выраженія: "предся ществующій (превізный) Сынъ Божій", "Логось", "Мудресть составляють дишь аккомодацію. Они неизбіжны, но не нужни эдесь, даже совдають затрудненія. Изъ вышензложеннаго с очевидностію вытокаєть, что доктрина Оригена не составляет основоположенія системы аріанской (по части христодогів) что то, что есть общаго въ этой системв съ православной сы стемой, не представляеть собою карактеристического, а есп ивито второстепеннов. Аріанское ученіє коренится въ адопція незмъ, въ учени Павла Самосатскаго, какъ это доказывает въ особенности ръшительное утвержденіе, что Искупитель имвл тварную природу. Все это мало походить на учение Оригена Не съ другой стороны нельвя отвергать, что Аріемъ (или по жалуй Дукіаномъ) усвоена одна часть сложной Оригеновой ся стемы, --- именно его космологаческо-причинное міровозарвнів Аріанство соть новое ученіе въ цернви; оно заключасть въ себ е меньше внутреннихь затрудневый, какъ и всякая прежили **Р**ИСТОЛОГИЧЕСТВЯ ДОИТРИИВ; ОНО ПО СУЩЕСТВУ ДЪЛВ ТОТЪ ЛЕГ ВЛІВвыть, только синрасникій времин Св. Пловин. Оно-говоримъеть новое ученю, ибо не только приное учествение: вопреки Вигену, Діонисію Алековидрійскому, Ніерію, — о тварисски и тивняемости Логоса----пово, но и главиве всего было ясно выменное отриналіє мокрії бы то ни было ввязи между Логосонь. \*Отцемъ по существу. Въ аріанотва стерощены вов образы, воль же древніе из перяви, жикь само ученіе о; Логоов-образы вточинка и нотока, солина и сінпін, периосбраза и отобранискія: Фо вначить очень иного: вначить, что здров отринуто овно ристіанское ученіе о Смив Белісив и Слева Болісив. Оставсь тольно времнія жисна. Внутренній противорачія и закрудвијя въ спотемъ врзиновой унаваны. Азанасјемъ и нечти. Во вемь въ этомъ отношения можно съ нимъ одгламаться. Вс. ситем'я зрівновой дійотриченьно кути и упоминавтон Сынъ Бошій, ю Онъ не есть истинный Сънты Легось этой системи не воть виствительный Довось; аріанскій монотензиць не новлючаєть HEREONG DOSNICHAMA; apiane Bustandeli poctofichem. Documenis и или три сущности и въ то же времи утверждають, что есть мьно одна оущность; въ самомъ двав отличнощинся отъ твари; врімнъ допуснаєтся нанов-то неопредвиное существо (т.е. Бристосъ), которое станавится Богомъ, потому что оно одинавсь челованемъ, и вотерое оказате не пранда, не есть ни Вогъ. и человинь. Каждый очубльный мунеть учелія вамется нонымь. в все выпоть нусто и обриванствию, представляется ребяческой прой схомами, робичискими самоудовольствість при постросній васодержательных силлогизмовъ. Видко, что арівле не учеши Оршгона, поторый въ своихъ спенулиціяхъ всегда им'яль в виду дъйствительность и опредължими цъли. Но все это можно мью бы извинить, еслибы эта довтрина имвля камереніе покаить, канимъ обраномъ чренъ Христа осуществионо общение еловика) съ Богомъ. Въ этомъ была дийствительная потребость; ибо то, что древняя церновь понимала подъ "искумлевенъ" отчасти было очень сомнительно, и не было бы одвото никакого вреда, еслибы кто-либо устраниль прежиля поитія объ "искупленія" (!). Но ничто не доказываеть, чтобы рій и его приверменцы давали въ :своей геологи м'ясте ученію

объ общени человъка съ Богомъ. Ихъ doctrina de Christo вообщ не имъле въ виду этого вопроса. Божественное явивниеся в земий, не есть Болество, а одна нев Его тварей. Самъ Бол остается непознаваемъ. Кто выоказывавь эти подоженія съ явис ракостію, полагая, что онъ стоить за екинство Божества, а в TOME ROCHS FOTOBL, DRIGHT CT STRUE, DOSIGNATE HORIOMONIC IN гимъ "богамъ", именно дварямъ, ито превращаеть религію в носмологическую довтрину и въ нечително порежческого учител тоть по своимь религовнымь расположениямь всть влании Сойчась выоказанное суждение же можеть смятчать то набля денте, что аріанамъ не нуждо было повиманіе неторическаго Хм ста, они отчасти представляя Его въ таких чертахъ, въ м нихъ Онъ изобранается въ Невенъ Завътъ, Въ этонъ отнош нін аріане мисто превосходня (1) своикъ враговъ. Но оне с своими повноніями ничего не обумбли объявть для религія: шть Хрі стось представляется нанимъ-то неслубогомы. Ихъ экзоресь хра стологическихъ мъсть Св. Писвнія не высовой цены; но во же они пользуются этими: мёстами не затёмь, чтобы показан что именно Богъ быль въ человнив Інсуси, но единетвенио за тамь, чтобы доказать, что этоть Імеусь не быль совершенным Богомъ. Аріанская доктрина, еслибы она достигла побады н греческой почев, весьма въроятно внолив разрушила бы (!) хра стіанство, т.-е. разръшила бы христіанство въ несмологію мораль и уничтожила бы религію въ религіи. Справедливо го ворять, что "аріанская христологія саная бевсодержательны и семен малоцвиная между всеми христологіями, встречас мыми въ области исторів догнатовъ". Однако она, продолж етъ Гариатъ, инъла свою миссію. Аріане облегнили пере ходы въ христівиству великому множеству образованныхъ ( полуобразованных людей, которых политика Константина пра водила въ пориви. Они уясняли имъ Св. Писаніе и христіви етво. Аріанскій мовотенама быль дучшима способома ва по рекоду отъ политензив нъ монорензму. Аріанскій монотензи утверждель, что существуеть телько одинь высшій Богь, посл Котораго цътъ ничего подобнаго, и такимъ обравомъ уничто жиль глубокое многобожіе. Онь создаль нискодищую Бомоственную Тренцу (т.-е. допускаль три лица Болественныхь не од виоваго дестоинства), въ которей моди образованные могли **Р**РИВИМТЬ ТО, ЧТО **ОЧИТАЛ**ОСЬ ВЫСШОЮ МУДРООТІ́Ю У МУВ ФИЛОСОбовъ. Онъ (apiancrifi понотепзиъ) позволять почитеть деліурга чакого принимали язычники, въ качестве творца) ридомъ съ Гервою Сущиостію (Богомъ), онъ учить о воплощенім этого выурга и съ другой сторовы объ обожени модей (Theopoïesis), все это умень ловко соединить съ темъ почитанісмъ, накое юздавалось въ церкви Христу. Во иногочисления съ формунахъ ть созденыхь, онь предлагань интересныйный матеріаль для шторико-діалентическихъ упражненій (и это выслуга?). Онъ разшть чувство свободы и отвътственности и приводиль нь дисвплинь, даже из саному аспетизму. Онъ предаль наконень бразъ божественняго Героя (!), Который послушинвъ быль до шерти и чрезъ страданія и терпініе достигь побіды (надъ кімь ин чемъ?) и сдължен ображдомъ. Будучи переданъ вижете съ вящ, Писанісиъ германцамъ, аріанскій менотензиъ породиль и германскихъ христіанахъ живое благочестів (!) — Если выше мио замвчено, что довтрина аріанская была нова, то это нужно юнимать cum grano salis: элементы, находившісоя въ цервовюмъ учени съ ранвихъ поръ его, достигли теперь эдъсь болъе жергическаго выражения и сдвиались преобладающими. Одобребе, какимъ вограченъ быль аріанизмъ, показывають, накъ глуото эти элементы коренились въ церкви. На первый взглядъ южеть только повазаться страннымъ, что лица, которыя были феданы системв Оригена, почему-то перешли на сторону Арія, астію попровительствовали ему. Но это наблюденіе перестаеть удивлять насъ, если возьмемь во вниманіе, что споръ споро ревиычанно обострижен, такъ что онъ вынуждаль непремънно вывазаться за-няя противъ Арія" (216--220). Въ этомъ крити-Вскожъ отвывъ объ аріанствъ Гариакъ наговориль, какъ вивиъ, много похвальнаго въ честь аріанъ, но съ другой стооны онъ ярко оттвинав недостатки аріанской доктрины. Помъднее сдълано нъмецкимъ ученымъ, конечно, по чувству безонстрастія, но нажется у автора въ этомъ случав было и другое оображеніе: прикрываясь бевпристрастіємь, онь отпрываль ебъ свободный путь для безпощаднаго осужденія ученія Аваасія Великаго или что тоже, ученія православнаго. Какой безющадной или точнъе необувданной вритикъ подвергаеть онъ

ученіе Асанасія—это увидимь сейчась. Хоти авторъ и при ра смотрівній этого ученія удостонваєть Асанасія нівкоторыхь в кваль, но это, намется, сділано единственно для того, чтоб набільнь упрева въ безиврной суровести сущемія.

"Ничто не можеть лучше иллюстрировать, заявляеть Га нанъ,--превративно положенія проблемы въ врівнико-вевнасі вомъ споръ, навъ общензвъстный фантъ, что характеръ хрис анства, какъ религіи живаго общенія съ Бегомъ, спасаль тог самый мужъ (Аванасій), въ христологіи лотораго умичтоже почти всв черты воспоминанія объ историческовъ Інсусв м Назарета. Важитиную изъ этихъ чертъ Асанасій вироченъ ум жаль, именно, что Хрисгось обътоваль привести людей въ общ ніе съ Богонъ. Но этой мысли онъ подчиниль все и подъ ися племіємъ помимель сообщеніє божественной природы (людим "всявиствіе чего всю совокупность историческихъ извівстій ( Христв онъ подчиниль върованію, что Искупитель по приро и по единению принадлежить къ самому Божеству и все въ б блейскихъ документахъ обънсияеть сообразно съ этой щея Самъ по Себъ и по отношении въ намъ Христосъ есть Бел ство: въ Сынв мы имвемъ Отца, и въ томъ, что принесъ Сым сообщено намъ божественное. Эта основная мысль Аваная не нова, и соотвътствуеть очень давнему пониманію Евангел Она не нова, ибо и до временъ Асанасія часто встрачаль въ церкви. Четвертое Евангеліе, Игнатій, Ириней, Месодій, « мые апологеты и Оригенъ- не говоримъ уже о западныхъ доя вывають это. Но убъщенія по этому вопросу, столь опред деннаго, столь тонко обдуманнаго, столь просто и сильно м сназаннаго, столь властительнаго, какъ неходимъ это у Асал сія, нельзя находить ни у кого, за исключеність писателя Ем гедія отъ Іовина. Если среди того великаго и многознамен тельнаго переворота, кажей пережила церковь во времена Ко стантина въ полной силв признана та вара, какую защищы Аванасій, то это спасло (?) христіанскую церковь. Еслибы было Асанасія и еслибы онъ не вдохнуль мужества и не зап лиль для борьбы своихъ единомышленниковъ, то мристіансы въра попала бы всецъло въ руки оклософовъ, церковное, исл въдаліе заглокло бы (verwildert) или превратилось бы въ читаніе "лучеварнаго божества" (солица?), которому служня шераторъ Константинъ (до обращения въ христіанство?). Аварей, распрывая свое учение о единствъ по природъ Бога и виста, съ твиъ вивств виаль въ бездну противоречій. Неопоримо, что христівлество и древнія формы ученія о Болественыт Логосъ, на нашъ тенерешній взглядь, представляются исполмными противорвчій, но ученіе Асанасія во вобхъ пунктахъ регавляеть contradictio in adjecto. Что Божество въ нумеричеонь смысль-едино, по въ отопъ единствъ нужно различать онцу-Отна и Сына-развъ не такъ учить Асанасій? Что суествуеть только одно несозданное Начало, но что въ тоже емя и Сынъ не совданъ-развъ это не учение Азанасія? Что окоотво Христа есть ввиный Сынъ (именно Сынъ), но что вить такъ же безначаленъ, какъ и Отепъ,-- не это ли утвериеть Асанасій? Этотъ Сынъ не есть ни твореніе, ни свойво Божіе, ни истеченіе или часть Божества, — значить есть вито совершенно неопредвлимое. Мысль о Сеогоніи такъ же оставлена, какъ и представление о творении, но вижств съ вых устранено всякое представление о томъ, что же такое Сынъ: № тепъ, говорять намъ; самосовершенъ и самодоволемъ; далъе: вотя Отепъ и Сынъ инвють одно общее существо (въ снысле плетва природы), но однавожъ Отепъ есть принципъ и коть Сына. Quot verba tot scandala! Что заключаеть въ себъ ритишее противоръчіе, то не можеть быть върнымь, и важдый равъ (!) безпощадно указать на подобное противоръчiе. Это **Р**ПОГОСТОРОНИЕ СДЪЛАНО **аріанами**, отправляясь отъ той мысли, нивто не можеть допускать противоръчій въ возаръніяхъ; ріане въ сущности были правы, когда утверждали, что Асанасій чть подобно Санедлію. Протекло еще два покольнія съ небольить, и въ церкви вошло въ обывновение представлять, что отвое самопротиворъчіе есть священная привидлегія отвроренія (!). Въ самомъ деле нельзя было найти никакой философіи, <sup>ръ</sup> точки зрвнія которой тезисы Асанасієвы могли бы быть вонятны. То, что Асанасій называль то сущностію, то иностаbin, не было въ полномъ смысле ни индивидуальнымъ понятіемъ, и еще менъе родовымъ понятіемъ. Если что ясно, такъ вто <sup>воть</sup> **сакт**ь, что мысль Асанасія о единстві покоющагося н---<sup>во</sup> Христъ явившагося Божества не можетъ быть выражена на <sup>чедов</sup>ъческомъ языкъ. А это важнъйшій пункта всего вопроса.

Арівне считали необходимыму для объясненія личности их Христа признавать прежде міра сотверенное, мамвияємое, щ добное человъку существо, и съ этимъ вивств отвергали во другія опредвленія этого существа, а Асанасій утверждаль, чи во Христь было не другое какое существо, а само Божесты Въ обонхъ случаяхъ оплоно-оригенистическое учение о Де гось нарушено. По возарвнію Арія Христось принадлежить в вста смыслах къ міру, къ тварному, а по возержнію Асанасі Христосъ принадлежить во всекъ смыслакъ нъ самому Боже ству, существо Коего Онъ раздъляеть. Въ томъ и другомъ слу чав мысли не близкія нь филоно-оригеновскимъ. Арій и Ава насій, хотя оба стоять на почви оригеновской теодогік, но на редигіозно-теодогическіе интересы не вытенають изъ этой тео логіи. Въ Оригеновой системъ все духовное стоитъ въ двод комъ отношения въ Богу: духовное существо, по его предста вленію, съ одной стороны есть именио твореніе Бога, а съ пр гой-оно есть природа Божія. Въ высщемъ смысле тоже само можно сказать съ точки зрвнія Оригена и о самомъ Логосі воторый заключаеть въ себъ все духовное и который соем няеть съ Верховнымъ Божествомъ низшія сферы духовныхъ ср ществъ, такихъ же въчныхъ, какъ Логосъ. Въ согласіи съ этим представленіемъ у Оригена было ученіе, что твари свободи и что однавожъ въ концв концевъ онъ должены изъ своего от чужденія и паденія возвратиться къ своему начальному поло женію. Ни у Арія, ни у Асанасія ничего такого не встръчается Если задать вопросъ, какая изъдвухъ формуль лучше: формул ли-Логосъ есть тварь (аріанство), или формула: Логосъ ед носущень Отцу (православіе), то отвёть получается такой: пер вая хотя и лишена была всякаго сотеріологическаго содержавія но она способна нъ вразумительной оплософской обработив и раціонально-логическомъ отношенім, а последняя по своей исыю чительности, если она и допускаеть различение Сына отъ Отщ и верховенство Отца, все же ведеть просто въ абсурду (еід fach zum Absurdem). Аовнасій терптать этоть абсурдь, а на кейскій соборъ санкціонироваль этоть последцій. Не замеча того, Асанасій принесъ величайшую жертву своему върованію онъ пожертвоваль историческимъ Христомъ. Что касается и нейскаго собора, то самымъ тяжкимъ следствіемъ вышеупомя утой санкціи здёсь было то, что догматика на всё времена вспрощалась съ яснымъ мышленіемъ и содержательными понямим и пріучила себя въ тому, что противно разуму. Не тотвсь, но довольно скоро противное разуму стали считать хаистеристическимъ признакомъ святаго. Повеюду стали стреиться въ тайнамъ. Даже самыя свётлыя головы, въ родё поздвйшихъ антіохійскихъ богослововъ, не могли более избажать бсурда. Политишее противоръчіе, завлючавшееся въ Онсособос всело за собою мисмество противоръчій, чтих далже мышленіе по впередъ" (221—224).

Тотчасъ по изложеніи критическихъ замічаній какъ относивыно аріалснаго, такъ и православнаго ученія Гарнакъ перееть свъдънія о внутренней исторіи никейскаго собора. Развзываль эту исторію со словъ Гарнака ивть никакой необиммости. Мы коспемся лишь некоторых замечаній немецваго торика по этому поводу, наиболье харантеризующихъ взгляды о на никейскій соборъ. Число 318 отцевъ, засъдавшихъ на боръ, онъ считаеть безъ всякой надобности "подозрительімъ". Онъ признаеть древиюю замітку манедоніанина Савица необразованности большинства отцевъ за правду; и основаніе t такого мижнія находить въ томъ факть, что опредвленіе coпа касательно въры было принято единодушно, а это въ свою жредь становится "понятно только тогда, когда предположимъ, о спорный вопросъ превышаль разумвніе большинства ещоповъ". Онъ считаетъ ни чвиъ другимъ, какъ простою "такческою ошибкою", что Евсевій Никомидійскій, предложивь на боръ свой аріанскій символь, не умъль провести его въ сомніе отцевъ. О Евсевін несарійскомъ авторъ утверждаеть, что і случав нужды онъ приняль бы и аріанскія формулы, такъ въ формулы Александра александрійскаго ему представлялись побопріемлеными, какъ заключающія "страшный савелліавиъ, а съ этимъ и смерть для теологической науки". Символъ вто Евсевія Гарнавъ признасть "формою примиренія, лучше торой нельзя было выдумать". Онъ выражается, что Алекпръ и его приверженцы, желая достигнуть опроверженія арі-**₹тва "чрезвычайно довко оперировали" на соборъ, какъ будто** і двио идеть о побъдъ какой-то одной парламентской партіи къ другой. Для Гарнава фактъ несомивники, что въ окончательномъ редактирования символа никейскаго принимали участ кромъ Александра и александрійцевъ, Евстаній антіохійскій Макарій інрусалимскій. По сужденію этого ученаго "воля импратора предръщила" вопросъ о внесеніи слова: "единосущны въ символъ. Гарнакъ "съ чувствомъ сожальнія, называють Аріоть котораго на соборъ отказались друвья, "нозломъ отпувнія" и готовъ упрекать друзей Арія, что они не до конца по держали сторону ересіарха. Увърлетъ, что когда императо "сталъ преслъдовать аріанъ, то православные радовались этом и находитъ, что православные "слъдовательно отвътственны гоненіе" (224—230).

О явленіяхъ и событіяхъ, последовавшихъ въ более или нег скоромъ времени за соборомъ никейскимъ, скажемъ кратко. взглядахъ Гарнака на эту эпоху не много оригинальнаго, все же дъло не обощлось безъ орвгинального, хотя достог ство этой оригинальности болье чемъ сомнительно. Воть в примъръ нъ нанимъ страннымъ выводамъ приходить Гарна касательно церковной политики Константина по поводу споро аріанскихъ. Споръ аріанскій возгоръден въ то время, когда о еще въ первый разъ прибыль на Востоко въ качествъ им ратора. Какъ пришлецъ съ Запада, онъ находился подъ руг водствомъ западныхъ епископовъ, и знагъ только западное христіанство, которому онъ научился отъ своихъ руководител въ въръ. Если онъ на соборъ нинейскомъ держался этой, а вругой партія, то это потому, что онъ дъйствоваль въ дух в зап наго христіанства. Но когда после собора Константинъ прове нъсволько лътъ на Востокъ, то увидалъ, что религіовное ос воположеніе, на которомъ онъ утверждался (а это было заме мое христівнство), слишкомъ непрочно, и что оно не соотв ствуеть общему сознанію восточной цериви. Какъ скоро о пришель къ этой мысли, то счель деломъ справедливости, по оболочной никейского исповъданіи доставить преимущество (в началось съ 328 г.) болве общимъ и широкимъ представленія по вопросу о Богъ Отцъ и Сынъ, извъстнымъ еще съ древни временъ. Но этого дъла Константинъ не докончилъ. Онъ ле даль такое значеніе антиникейской коалиціи, что своимъ сы вьямъ вмъсто единой церкви онъ оставилъ раздъленную на по тін. Антиникейская коалиція уже въ последніе годы Константа сділалась антианнасіанскою. Тактика комлиціи заключалась въ томъ, чтобы лишить мість главных защитниковъ никейской віры, тімъ больше, что скоро тоже увиділи въ молодомъ адександрійскомъ епископі (Ананасіи) онасивійшаго изъ защитниковъ никейскаго ученія. Начались подозрівнія, интриги, развилась ожесточенная борьба, и "языкъ ненависти, которымъ доселів говорили о язычникахъ, іудеяхъ и еретикахъ, вполнів сділался додинемъ церквей" (233).

Извъстно, что учение нивейскаго собора, не смотря на всъ интриги и ожесточенную борьбу его враговъ, одержало ръшительную и блестящую побъду надъ всъми партійными ученіями. Съ этимъ соглашается и Гариакъ, но онъ вмъстъ съ тъмъ настойчиво утверждаетъ, что никейское ученіе возобладало надъ умами не въ первоначальной своей формъ, а измъненной; эту форму онъ отмътилъ именемъ "новаго православія"? Посмотримъ: что такое понимаетъ Гариакъ подъ именемъ этого никому невъдомаго "новаго православія"? Разсмотръніе этого вопроса доведетъ насъ до конца исторіи втораго вселенскаго собора, обзоромъ которой на этотъ разъ и закончимъ изложеніе и разборъ церковно-историческихъ взглядовъ нъмецкаго ученаго.

Гарнакъ распрываетъ, что мало-по-малу утвердилось послв Нинейскаго собора въ средв мыслящихъ христіанъ три точки эрвнія на спорный вопросъ: Асанасісва, Лукіано-аріанская и Оригеновская, которая постепенно перещав въ учение о подобосущіи Сына Божія. Особенно распространена была эта точка врвиня Оригеновско-оміусіанская, она-то и возобладала. "Можно сказать, говорить Гарнакъ: одержало побъду не омоусіосъ, а оміусіанская доктрина, которая капитулировала предъ омоусіосъ". Затъмъ онъ такъ поясняеть эти слова: "ученіе, которое отстанвали въ Нивев Осія, Аванасій, Евставій (Антіохійскій) и , Маркеллъ (Анкирскій), повержено было на землю. Утверждается новый Оригенизмъ, опираясь на омоусіосъ. Пообщила такан ворма ученія, которая не исключала научной теологіи, но которая для Ананасія и древнихъ западныхъ богослововъ назалась не имъющею значенія. Впрочемъ Аванасій самъ потомъ на нъкоторое время примкнуль къ такому перевороту дъла". Оміусіанское ученіе стало болье и болье пріобрытить себы приверженцевъ приблизительно послъ собора Александрійскаго 362,

бывшаго подъ водительствомъ Аванасія, "Если досель право славная въра заключалась въ томъ, чтобы признавать въ суб станцівльномъ единствъ Божества такиственную множественност (Pluralität),, то теперь позволено было единство почитать тай ной, т.-е. понимать подъ нимъ равенство (дицъ Божества) и счи тать исходною точкою ученія троичность; это не иное что зна чить, какъ то, что теперь начали признавать оміусіанизмъ, ко торый ръшился принять слово: омоусіосъ. И этой-то теологія которая субстанціальное единство по существу, выражавшееся терминомъ омоусіосъ, превратила во простое равенство по существу (не стало трояваго единства, а получилось тріединство)принадлежало будущее на Востонъ, но не на Западъ. Богословы изучившіе Оригена, примкнули въ этой теологін. Отны Каппадовійцы имван исходною точвою оміусіось, признавали омоусіось и выдвинули на передній планъ такое ученіе, которое не отрацало оригеновской теологіи, т.-е. науки вообще, и которое не запутывалось въ терминологической безпомощности Азанасія. А терминологическая ясность-въ самомъ деле они достигли совершенства -- удалась имъ только потому, что они модифицировали первоначальныя мысли Аванасія и создали теологію, которую впервые изложиль Василій Анкирскій" (одинь изъ представителей партіи оміусіанъ). Теперь одбладась господотвующею формулою такая: Μία οὐσία (единое божество) έν τρισίν ὑποσταосого-единая божественная сущность въ трехъ лицахъ (subjecten). Теперь получила силу целая Оригеновская тринитарная спекуляція, о которой Асанасій ничего не хотыть знать. Понятіс рожденія (въ отношеніи къ Сыну Вожію) снова выступило на первый планъ. А съ этимъ субординаціонное пониманіе догната (т.-е. о подчинени Сына Отцу) снова получило особенное значеніе. Выраженія въ отношеніи къ Отцу: "начало, источникъ" и проч. получили у отцевъ Каппадовійцевъ другой смысль, чъмъ у Аванасія; ибо теперь понятіе Логоса, которое отвергаль Аванасій, какъ теистическо-космическое, снова выдвинулось на видъ, и Логосъ и космосъ у Коппадовійцевъ стали ближе одно въ другому, чемъ у Ананасія. Теперь "наува" завлючила союзь съ Никейскимъ ученіемъ; это стало условіемъ побъды. Мужа, которымъ самъ Ливаній влагалъ въ руки пальму первенства знанія, сділались защитнивами нивейскаго ученія. Каппадовійць,

а о нихъ именно идетъ рачь, стали на почву общаго міровозжрвнія, которая тогда была наукою; они были платоники и въ раскрытіи самого ученія о Тронцъ они, имивло не сумнясь, ссывались на Платона. Кто стояль въ союзь съ Платономъ, Оригеномъ и Ливаніемъ (а извъстно, что наприм. Василій Веливій отправляль въ последнему для образованія своихъ учениковъ), кто держался какъ равный съ учеными и высшими чиновниками, а это и видимъ у Каппадокійцевъ, тоть пользовадся симпатіями. Литературныя побъды Каппадовійцевъ были побъдами надъ аріавиномъ Эвноміємъ и его вликой и при этомъ были тріумфомъ неоплатонивна надъ сделавшимся въ высшей степени беднымъ и формалистичнымъ аристотелизмомъ. Православіе въ союзв съ вышеуказанной наукой въ теченіе двухъ или трехъ деснтильтій имвло своего рода праткую весну, за которой последовало не атто, а страшная непогода. Несмотря на всв гоменія, годы между 370 и 394 принадлежать из самымъ счастливымъ временамъ въ православной церкви Востока. Теперь являлись мечты о въчномъ союзъ между върою и науною. Асанасій не разділяль этихъ мечтаній, но и не разрушаль ихъ. Онъ не вощель въ натересы новаго богословія и даже есть признави, говорящіе ва то, что онъ не совсемъ быль доволень этимъ богословіемъ. Но онъ все же видълъ, что всъ близятся къ цели его жизни, признанію полнаго Божества Христа, и остался патріархомъ п признаннымъ главою православія, накъ понавывають въ особенности письма Василія. Но когда православіе достигло победы, то слусти нъсколько лътъ ученые защитники православія узръли въ своемъ собственномъ лагеръ врага болье опяснаго чъмъ Эвномій и императоръ аріанинъ Валентъ — традиніонализмъ, этотъ врагъ осуждаль всякую науку". (251-260).

Слъдя за развитіемъ перковио-меторическихъ везерний Гарнака относительно IV въка, мы приблизидись из изложению этимъ ученымъ II вселенского собора. Посмотримъ, что говоритъ нъмецкій ученый о внутренней исторіи II вселенского собора, которой онъ и занимается тольно.—По смерти Велента, императоромъ сдълался человъкъ западного духа Оводосій. "Онъ былъ убъжденный западный христіанинъ, ръцившійся управлять (?) церковію, подобно Константину, но въ духъ строгаго православія. Въ 380 году онъ быль крещенъ, и тотчасъ явился знаменитый

его эдиктъ, которымъ приказывалось всвиъ народамъ держаться православной въры. Въ высшей степени характеристично, что въра эта ближайшимъ образомъ опредвляется, какъ въра Римскоалександрійская, следовательно при этомъ исключается новое православіе Каппадскій и Азіи. По прибытій въ Константинополь онъ отняль всв церкви у аріанъ и отдаль ихъ православнымъ Затымь вскоры же созываеть ІІ вселенскій соборь. Но пребываніе Өеодосія на Востов'я послужило въ перем'я в религіозных возэрвній его. Онъ здісь поняль, что нужно признавать православными всёхъ, кто принималь Никейскій соборь, какъ бы при этомъ ни толковали его (одно изъ отличій религіозной точки зрвнія восточной отъ западной, по Гарнаку) и что можно дълать попытки сблизить и Македоніанъ съ принимающими никейское ученіе. Өеодосій не могъ не замътить такъ же, что на Востокъ нужно держаться восточнаго православія (въ формъ ученыхъ капподокійцевъ), и что нужно жабагать всего, что показалось бы стремленіемъ подчинить Востокъ западной опекъ. Это измъненіе возарвній Өеодосія характеристично выражается въ назначения Мелетия Антіохійскаго предобдателемъ II вселенскаго собора, Медетія, который особенно казался подоврительнымъ для западныхъ православныхъ". Вообще видно, что Өеодосій во время II вселенскаго собора нисколько не заботился объ интересахъ и стремленіяхъ Запада и Рима. Будучи поставленъ ипцемъ въ лицу съ Востокомъ, онъ ясно становится на сторону здвшнихъ православныхъ; онъ хотвль победить аріанство не при посредствъ Запада, а при посредствъ православныхъ силь Востока. Такую перемъну въ императоръ хорошо понимали вакъ представители Востока, такъ и Запада. Такъ православные отцы Константинопольскаго собора радостными главами смотрели на такое положение дель и пользовались случаемъ пабавить себя отъ оцеки Запада, а западные представителя въ особенности въ теченіе собора стали въ напряженныя отношенія въ Востоку и двло было близко въ раврыву. Противоположность между немиогочисленными представителями стараго православія (въ смысль Запада и Александріи) и нововърани (neugläubigen) т.-е. Антіохійцами, Каппадовійцами и Авійцами на соборъ была чрезвычайно сильна; извъстно напримъръ, что на соборъ египетскіе епископы даже отдълились отъ большинва собора и не одобрини соборныхъ опредъленій, составивихся подъ вліяніємъ нововъровъ. Что касается самой догмаической двятельности собора, то Гарнакъ представляеть ее ебъ въ следующемъ видъ. Нинейское учение одержало теперь объду, но не безусловно; оно принято было въ томъ видъ, кажъ; го истолновывали Мелетій, Каппадовійцы, Кирияль Іерусалимвій (т.-е. "новов'тры", по странной терминологія нъмецкаго денаго). "Общение божественных» Ипостасей поилто въ смыскъ ивенства по существу, а не единства по существу, и это съ вхъ поръ сдълалось православнымъ ученіемъ на Востовъ демь ин признавать, что символь Константинопольскій сотавленъ на И вселенскомъ соборъ, или же будемъ отрицатъ 10 3) во всякомъ случав не сомнино, говорить Гарнакъ, онъ осить ясныя черты теологіи нововировь, ибо на этоть символь узно смотръть накъ на уніонную формулу, имвешую примирить. ежду собою православныхъ, полуаріанъ я духоборцевъ (Маедонанъ). Здись недостаеть того выражения изъ Нинейскаго зивола, о которомъ такъ много было споровъ, именно: "изъ ущности Отца", а ученіе о Дукъ Св. нвложено въ такой формь, юторая не могла быть отвергаема и духоборками". Онущение зыраженія: "изъ сущности Отца" и отсутотвів предината: "едино« ущный" по отношения въ Духу Св., невазывають, что воспочвое православіе 381 года было нововъріемъ, которое, коти и кержалось слова: "единосущный" во отношении из Сыну Божию, но не вполив раздвляло воззрвній Аванасія. Вспорв забыто быо различе между старовърјемъ (т. е. ученісмъ запада и Асавасія) и Канцидовійскимъ нововъріемъ, и подъ оболочьой термина: "единосупный" вообщо примым нь учению во родь "помбосущія", я это воззрвніе во всехъ церквахь считается доот правоклавными. "Отцеми оффициального учения о Троица,

<sup>1)</sup> Самъ Гарнавъ склоняется въ мысли, что К—польскій символь апокрифъ, по онь приписанъ II всел. собору поздиње, но мивніе это Гарнава разбирать не станемъ, оно уже подвергнуто критивъ въ намей литературъ. См. «Чтенія въ общ. Любит. Дух. Просевщ., 1881, августа, статья: о симводъ нашей правосдавной церкви». Свое мивніе Гарнавъ въ подробности изложиль въ Real—Encykl. по Неггос, В. VIII, 212—230. Въ разсматриваемой книгъ Гарнавъ лишь повторяеть это преждевысказанное имъ мивніе. См. также: «Прибав. къ твор.: св. отцевъ», т. 35 (замъчанія по поводу книги Кемпивга).

навъ оно утвердилось въ перквахъ, былъ не Асанасій, даже в Василій Великій, а Василій Аннирскій" (!!). Гарнавъ вирочен всябив ватъмъ прибивляеть: "во всякомъ случат мысль вел каго Асанасія, хотя и въ изминенной форми, одержала побиду (264—269).

- Ивъ этого очерна исторіи II вселенскаго собора, канъ она н ложена Гарнакомъ, открывается, что разсматриваемый соборъ и чти совствъ не занимается вопросомъ о Духъ Св. Такъ дъйств тельно в выходить по мивнію немецкаго ученаго. Онъ упвера даеть что вопросъ с Духъ Св. по связи его съ учениемъ Оына Вожісмъ много разработывался въ церковной литератур IV въна, но не быль главнымъ предметомъ догматической двя тельности вселенского собора 381 года. Что касается того, как распрывался встросъ о Духъ Св. въ церковной литературъ I выка, то сущность возгрына Гарнана въ этомъ отношени све дится въ следующему: "христівнскіе мыслители IV века были в ветруднении опредванть точно очновнения Дужа св. къ Отщу; по этому на основани изреченів Евангелія Іоанна стали приписы вать Ему въчное "посланіе" и "исхожденіе". "Подобно тому какъ уже во II вък изъ земнаго рожденія Христа, скачал вовникло представление с сверхъестественномъ, а потомъ с пре въчномъ рождении Христа и затъмъ "рожденность" стала харак теристическимъ привианомъ второй Ипостаси, точно такивъ ж образомъ въ IV във изъ обътованія "послать" Духа Св. про изошле представление о "въчномъ послании" Духа и стали видъть въ этомъ характеристическій признакъ третьей Ипостася св. Троццы: Нигда нельзя видоть съ такою ясностію --- замівчасть раціоналистическій ученый работы овитазін канъ здвов (282-88). Къ полной намей неожиданности раскрытіе ученія, что Дух св. такъ же единосущенъ Отпу, накъ и Сынъ Воній, Гарнак приписываеть Аполлинарію Лаодикійскому, который будто бы первый дошель до этой мысли (285).

Разберемъ вышеизложенныя церковно-историческія воззрънія Гарнака. Не входя въ подробности и детали, такъ какъ это потребовало бы множества медкихъ справокъ и замъчаній интересныхъ лишь для спеціалистовъ, мы постараемся опредълить

стоянства основной точки врвнія автора. Какъ намъ представмется, этого будеть совершенно достаточно для доказательства, из нало основательности и двиствительной научности заклюмоть сужденія намецкаго профессора.

Основная точка эрвнія Гарнака совдаеть ему неопреодолимыя удности, когда онъ думаеть объяснить историческое движение ван церкви. Прежде всего, коночно заждый читатель замытиль. о Гарианть на все въ жизни цернви IV въна смотритъ мрание, еснистически. Предъ нами не ученый, опонойно и уванительно учающій христіанскую древиссть, а какой то разонарованный повёкъ, который ничёмъ недовоженъ въ ивучесмой выъ эпохъ. о сунденію автора, все идеть не тань, какь следовало бы, и в двлають не то, что нужно бы. Это однако не есть выражение. вствъ яраго раціоналиста, готоваго поринать все, гив замвнь кивой религіозный интересъ, а необходимое последствіе евзятыхъ взглядовъ, которые вовсе не требуются наукою, в вывюжся за научные. Въ самонъ двив, что привдевательного и перковной исторіи IV віна могь найти историчь въ роді фиава, подъ христіанствомъ понимающаго очень незивчительро сунну самыхъ простыхъ редиріозно-правственныхъ понятій, в мив Христа видящаго внергическаго, но все же обывновываго реформатора Гудейства? Исторія церных IV выка понавы-**Р**ТЬ, ЧТО христіанство представляеть собою богатайщую со-Ропиницу идей, неламаримо превосходящикъ залинское и іукiшов міровозврвнія; тажа исторія ясно даеть анать, что фита всћ, хота и съ нъкоторыми разиниами, признавали су-, **Р**отвомъ божественнымъ. Вся древняя негорія цериви, съ точки выя Гарнава, представляется какимъ-то отступлениемъ и отпапоит отъ твуъ началъ, какими будуо, бы жила перропочальная испанская община. Съ точки артиля Гариака изтъ и не можетъ ть нимькой исторін перковной → въ соботвенномъ смысль, поиј что ему не надъ чъмъ наблюдець, что жизнь хриотівнская. ть от силы ко силь. Для него предотавляется, что поторыское приженіє есть полько висцереніє по навлониой плоскости. сода понятенъ пессимивмъ Гарнана. Вся исторія опровергаєть о точку арвнія. Онъ не находить адвеь того него онь ищеть, щеть онь того, что ему нравилось бы. Такъ какъ деторія Умовлетворяеть его въ его понскахъ, то окъ на все смотритъ

мрачно, и судить строго. Стоя на той точкъ зрвнія, на како стоить Гариакъ, собственно говоря и нельзя изучать церковно исторіи. Эта исторія при точкъ зрвнія Гариака непонятиа. Во ображаємоє имъ, т.-е. сочиненное, первокристіанство дальнійше свое развитіє имъеть лишь въ новійшемъ раціоналистиче сноиъ богословіи, въ особенности со временъ Страуса, и по тому историкъ, въ роді Гариака, долженъ оть своего воебра жаємаго перво-христіанства прямо переходить къ нашей эпох ніжецкаго богословія, а все прочее, всі віжа, протевшіє мещ первокристіанствомъ и этимъ посліднимъ не могуть представлят ничакого интересса для изслідователя, такъ какъ они будуть воз буждать въ немъ одно недовольство. Это именно и видинъ Гариака при ивученія виъ IV віжа.

Больше всего Гариалъ, при его точка зранія, должень был найти привлекательнаго и отраднаго въ аріанизмів. Такъ ді ствительно и есть. Онъ выражаеть удовольствіе, что у арі анъ можно встрачать "пониманіе исторического Христа" (в смысль явмецкаго автора); высоко ценить то, что при посред ствъ аріанъ образованные язычники, переходившіе въ христ анстве, научанись представлять себъ Христа "въ образъ бож ственнаго Героя, который быль послушливь до смерти и сдалаю обранцемъ" для другихъ. Но и аріане далеко не оправдывают надеждъ раціоналистическаго историка, а потому онъ двласт имъ множество жестовихъ упреновъ. Гарнанъ находить въ въ системъ массу "внутреннихъ противоръчій"; недоводенъ из утонченнымъ богословетвованіемъ; считаеть недостаткомъ пъ представленія о Христв", "какъ полубожественномъ существа ихъ эквегетическую науку ставить низко, такъ какъ она такъ нонимала "хриотологическія мъста св. Писанія", довол ствуясь такою малостію, какъ желаніе "доказать, что Христо не быль полнымь Богомъ". Такъ относится Гарнавъ въ ари намъ, которымъ онъ жедаль бы сочувствовать. Недьзи не пр инчеть вы его отзывахь объ вріанстви никоторой противор чивости. И хвалить и поримаеть аріана онь съ такою рашителі ностію, что трудно становится рішить, какой дійствительны взглядъ, накое его онончательное суждение о явлении. И это н случайность. Изучая такую многознаменательную эпоху, кап IV вывъ, онъ долженъ быль хоть на чемъ - нибудъ остановит

инивніе читателя, какъ на сторонь сревнительно отрадной (что-**Б** примиреть читателя об изучаемымъ предметомъ), но слъдавъ онъ сейчась же вспоминасть, что все-таки это не то, что **М**ТАСТЬ ИСТИНОЮ СВИЪ ИЗСАВДОВОТСЬЬ; И ВОТЬ ОНЪ НАЧИНАСТЬ мать строгій разборь явленія и въ результать получаются вия-то похвалы, растворенныя хулами. Еще очевидиве выстуретъ на видъ подобная раздвоенность вагляда Гарнака на болъе жныхъ представителей православной церкви. Яское дъло, они в несимпатичны автору. Они из мальйшимъ образомъ не слуть къ подкрапленію его теккенція. Вадь это вменно ихъ вина, вы вольнодуиствуеть Гариань, что IV выка "неж историчесто предавія о Христв и происхожденіи криотіанства вышель внанъ, и этотъ историческій ронанъ перепледоя съ религісю получаль чемь дальше, темь больше новых главъ "(S. 6). Но в нихъ онъ не могъ говорить исплочительно въ порицамьномъ томв. Если подвергать порящанію все силошь, то самъ вторъ очутился бы въ положении изследователя, тратящаго **Будъ и время на дело не заслуживающее нивакого вниман**ія. вэтому, и при сущении о замичательных представителяхъ равославія, взглядь его двонтся, появляется странная противо-**Рикость, кот**я порицанія въ этомъ случать беруть несомивнир ревъсъ паръ одобреніемъ. Такъ онъ порицаетъ Асанасія Веваго, намоди, что его ученіе о Сынв Божіемъ состоить изъ жихъ противоречій, ибо авторъ утверждаеть, что везда въ менін Ананасія находитов; contradictio in adjecto и восилицаєть: Asamacia quot verba, tot scandala; ставить ему въ упрекъ, во онъ управднить "историческаго Христа" и довель догматиекое ученіе "до абсурда". Съ другой стороны о томъ же Аоасин, ставя ому въ заслугу, говорить, что онъ справедливо вазываль на "затружненія и внутренія противортчія" аріанства, о онъ съ твердостью ващиная религозное начало отъ даващенія, говорить, что "Асамасій какъ скала среди моря" твердо волиь среди пріансинкь бурь, виснусть его "наною, столь вевинъ и морущественнымъ, чемъ изяниъ быль ето-либо другой" О велиних отвахъ Каппедовійцахъ нъмецвій ученый отвыется съ подобною же неустойчивостію. Гарнакъ отласть дань важенія въ формальномъ отношеніи тому изложенію, вакое лучило у нихъ правословное ученіе, находить у нихъ "терминологическую ясность, доведенную до совершенства" (256); съ другой стороны винить Каппадокійневъ же въ томъ, что буд православные міряне поставлены были въ невозможность щ обрѣтать внутреннее разумѣніе христіанской вѣры" (274). В эти проявленія раздвоенности взглидовъ, неустойчивость сум ній легко объясняются основной точкой зрѣнія Гарнака. Та накъ для него нѣтъ точнаго масштабъ для опредѣлемія того, ч считать правильнымъ—истично христіанскимъ въ ходѣ раскры христіанской мысли, то, котя это или то онъ и считаєть дости нымъ поквалы, руководясь личнымъ усмотрѣніемъ или общещ нятымъ мнѣніемъ, однакоже тотчасъ откавывается отъ своя одобрительныхъ отзывовъ, какъ скоро снова возвращаеся свою превратную точку зрѣнія, съ которой начего привлекаты наго не можеть представлять ІУ вѣкъ.

Факторы, которыми преимущественно кочеть объяслять І нанъ происхождение и развитие периовно-историческихъ явле твхъ временъ, вивсто того, чтобы служить авли, создають нов ватрудненія въ двав изсладовачеля-истерика. Такими факторы накъ показано выше, онъ считаетъ съ одной стороны гре скую онлософію въ формъ Аристотеливна и особенно Шан низма, съ другой Оригенизмъ, богословеную систему Ориго Аристотеливна и Платонизна для IV и дельнайника вам Гарнаку представляются темъ же, чемъ быль, по его мем гностинизмъ для II и начела III въка, т.-е. средствомъ въ п веденію ядей нзыческо-классическаго міра въ недра христі ства. А Оригенизмъ съ его влиніемъ на умственную жизнь п вви, по воозрвнію Гарнава, быль какь бы замвною самого х стівнства. Гарнанъ напъ будто бы предполагаетъ, что церм напримерь IV века, лучие внала оригениямь, чемь христани въ его источникахъ--- Новозавътныхъ писаніяхъ.

Посмотримъ теперь, онавывають ли Гаранку эти санторы, услугу, накой онъ ожидаеть оть нихь.

Вліяміє Плетонизма и Аристотелизма на уметвенную жи перини въ томъ или въ другомъ отношеніи признавтся обыв венно церковными историками. Удобнье допускать вліяніе А ототелизма даже на распрытіє православного ученія въ дриости, потому что Аристотель могъ вліять не свении идеями лишь формальной стороной своей философія—діалектикой. Не

ихно сназать о Илатоннамъ. Платонъ могь влінть богатствомъ мржанія его философскихъ пдей. И потому допускать значеніе тонизна въ исторіи христівнскихъ догматовъ надлежить съ ьшею осторожностію. Въ шых увлеченія можно приписать писокъ много значения Платонизму въ сферъ церковной исін. Гарнакъ отнюдь не принадлежить къ особенно осторожи ученымъ. Онъ нимало не сумнясь говорить: "съ IV въка ніе Неоплатонизма на восточныхъ богослововъ было чрезвано венико. Перковные теологи и Неоплатоники такъ сблиись въ нъкоторыхъ жунитахъ ученія, что между ними было пое единодушіе" (В. І, 678). На наномъ основаніи Гарнанъ в ръшительно судить? Дъйствительно ли вліяніе Платонивма пристівнство дело ясное? Нисполько. Тоть же Гарнакъ гопъ: "на вопросъ, какое вліяніе имълъ Неоплатонизмъ на рію развитія христіанства, отвічать не легко, ибо отнощечежду ними една замътны" (ibid. 676). Такимъ образомъ и ве Гарнанъ предостерегаеть своихъ читателей противъ вы нару доварчиваго отношенія кы его игра Платонизмомы. т и будемъ знать.— Частные примъры, гдо Гарнакъ польти Платонизмомъ и Аристочелизмомъ для объясненія проощенія и развитія того или другаго богословскаго явленія жуть намъ, какъ мало ясности доставляеть его сужденіямъ. чеченіе въ начествъ историческаго фактора-греческой фиг мін. Системы Платона и Аристотеля имъють строго опревеныя специонческія отличія. Потому, если на такъ пли друв основаніямь, кто либо утверждаеть, что такое-то явленіе оштся въ сродствъ съ Платонизмомъ, а такое-то-съ Ариензмомъ, мы понимаемъ, что именно хотять сказать намъ, твенъ возможность провърить высназываемое мивніе. Но мбень ин намъ что-либо разъяснить тоть, кто, желая сдвлать ракъясненіе, будеть утверждать, что въ томъ или другомъ чав отразилось разомъ вліяніе и Платона и Аристотеля? вы какъ Платонъ и Аристотель въ древности обозначали сова различныхъ философскихъ направленія въ томъ же в, какъ въ настоящее время обозначается два существенно ировозэрвнія названіями: идеализмъ и реализмъ, то и викинотаци диненца аквара заразъ вдінніємъ. Платонизма и <sup>астоте</sup>лвиа, это все равно, что говорить о реалистичесномъ

идеалиств или идеалистическомъ реалиств въ наше время. Ті не менъе Гариакъ такъ и поступаеть. Въ такомъ именио р его объясненія сущности ученія накъ Лукіана Антіомійска такъ и учени аріанъ. О Лукіанъ Гарнакъ говорить: "къ ка оплософіи силонялся Луківнъ, это не подлежить сомивнію" (т Аристотелевой, поясияеть онь далве), "а понятіе о Богв, вся ватъмъ говорить Гариакъ, у него Платоническое" (186). А от ентельно аріанъ Гарнавъ дъласть такія замечанія: "Аристо левскій раціонализмъ господствоваль въ школа Лукіана", отк вышло много аріанъ; Арій держался Аристотеля и еще "дал Арія заходить въ пользованіи Аристотелизмомъ Азцій" (187); о техъ же аріанахъ немецкій ученый утверждаеть, что оне тавались подъ вліяніемъ Платона: "очень сильный Платоничес влементъ находился въ томъ, что было общаго въ учени у в ань съ православными" (187), и въ другомъ мъсть замъчен что иногда "Арій и его друзья говорили, какъ убъжденный неоплатоники" (195). Вотъ поди и разберись тутъ! Гарнакъ: маеть, что онъ такимъ способомъ поправияеть мивніе техъ у ныхъ, которые развите православнаго ученія ставять подъ рулу Платонизма, а развитие аріанства подъ ферулу Аристоте но нужно помнить, что можно иногда поправлять къ худше Положимъ ученые, какихъ онъ поправляетъ, неосновательно р суждають, но во всякомь случав они не берутся вести рви бълыхъ арапахъ и квадратуръ круга.—Что насается вощо о вліяніи нлатонизма или неоплатонизма на мысль предста телей православія, то хотя Гарнать и держится этого взгля но опровергать его не станемъ, потому что онъ не постары точно доказать въ чемъ выразилось это вдіяніе. Съ ясност онъ указаль вліявіе неоплатонизма лишь на Синезія Птолемы скаго (678. В. I), но Симевій, какъ навъстно, явленіе исклю тельное (онъ самъ быль неоплатоническій онлосовь), и мысли не оставили следа въ исторіи православных догматол Замътимъ еще противъ Гарнака: никто изъ враговъ правося ныхъ богослововъ не уличалъ ихъ въ зависимости отъ Плато какъ эти богословы уличали, напр. аріанъ въ рабскомъ сл ванів Аристотелю.

Еще запутаннъе и страннъе разсужденія Гарнана о вліянія Од генизма на догматическое ученіе и движенія въ церкви IV вы По правда-не новость, если Гарнакъ предаеть очень большое ваченіе Оригену въ исторіи христівновой мысли унаваниаго **э**ремени; такъже поступають и накоторые другіе новайщіе церповные историки. Но никто не раскрываеть этого мизнія въ такомъ родь, какъ Гарнакъ. У последияго въ этомъ случев опять вовторяется исторія съ Платономъ и Аристотелемъ, но еще въ высшей степени. Оригенъ то оказывается вліяющимъ совершенно въ противоположныхъ направленіяхъ, то онъ совмъстно влічеть оъ такими кристіонскими мыслителями, съ которыми онъ не чиветь начего общаго, то напонець по отношению къ одному и тому же явленію Гариакъ и допускаеть и отрицаеть вліяніе Оригенизма. Если читать сочинение Гариака, не сопоставляя жходныхъ мъстъ, то получается впечетубніе стройности развитія мысли, но если сранянть наприм. нъслолько мъстъ, говорящихъ о значеніи Оригена, одни съ другими, то начинаемъ видеть обофотную сторону медали. Читатель невольно приходить къ мысли, что иногда во имя науки делается не разъяснение предметовъ, а затемненіе ихъ. Воть ивсколько примвровъ. О Лукіанъ. "Лукіанъ исходною точкою отправленія имълъ христологію Павла Самосатскаго", еретика, до противоноложности не схожаго съ Оригеномъ; но въ то же время Гариавъ допускаеть вліяніе на Лукіана н Оригеновыхъ возарвній: въ высшей степени въроятно, что нзучение Оригена убъдцю Лукіана въ правотв ученія о божественномъ Логосв" (184). Подумаещь, что авторъ говорить это за темъ только, чтобы иллюстрировать афорнамъ: "крайности еходятся". Въ добавокъ по всему этому, какъ мы видели, въ головъ Лукіана рядомъ съ Оригеномъ (приверженцемъ Платонизма) укладывается "Аристотелевскій раціонализиъ"—по увёренію Гарнака. О Александрів Александрійскомъ. "Въ Александріи, говорить Гарнакъ, со временъ епископствованія Петра (нач. IV в.) начинають недовърчиво относится къ научной теодогіи", т.-е. Оригеновой системъ богословія. Это однавожь не мъщаеть утвержнать нъмецкому ученому, что Александръ въ своихъ разъясненіяхъ спорнаго догмата "съ особеннымъ предпочтеніемъ пользуется терминами, пущенными въ оборотъ Оригеномъ". При другомъ случаъ (174. 203) Гарнакъ дъластъ догадку, что Александръ подъ вліяніемъ древнихъ писателей Мелитона Сардійскаго и Иринея столь цвнить ту сторону Оригенова ученія, которая въ особенности

была полезна въ борьбъ съ аріанствомъ. Невольно возинкает вопрось: при чемъ туть Мелитонъ, отъ сочиненій котораго на чего почти не сохранилось, и Ириней, который какъ мыслител имъсть нало общаго съ Оригеновъ? Эти имена упомянуты здва совершенно не встати, но не спроста. Гарнанъ думаетъ, что п никейскомъ соборъ въ его въроопредъленіи отразилесь западец богословское теченіе, именно воззрвнія Тертулліана (?); а там какъ на никойокомъ соборв "александрійскіе богословы" и н главъ ихъ Александръ найствовали единодущно съ представа телями Запада, то Гарнаку потребовалось, чтобы Алексанря быль знакомъ съ Тертулліаномъ. Но воть б'вда: греви не чи тали латинскихъ писателей. Поэтому Гарнакъ удовольствовам тъмъ, что застанить Алевсандра познакомиться по врайней мър съ двумя древне-гречесними писателями-Мелитономъ и Ирин емъ, которые по мивнію этого ученаго сильно вдіяли на бого словіе Тертулліана (какъ это распрыто Гарнакомъ въ однові изъ другихъ его сочиненій). Такимъ образомъ, по желанію Гарнака, Мелитонъ и Ириней имвли вначеніе, такъ-скавать, сурро гата для Александра, они замъняли для него Тертулліама. Кам бы то ни было, Александръ, еписконъ церкви, нерасположения къ Оригену, такъ или иначе быль знакомъ съ Оригеномъ, утверя даеть Гарнакъ. Но въ конце концевъ оказывается, по заявлени Гарнава, что "Александръ былъ почти независить отъ Оригена" (nicht durchweg abhängig). Танія разъясненія, · согласитесь, въ состояніи затемнить самый яоный предметь. Объ Аванасів Великомъ. "Основная мысль ученія его, говорить Гарнакъ, не нова уже Оригенъ съ особеннымъ удареніемъ распрываль ученіе единствъ Сына съ Отцемъ"; и еще: "Асанасій стоить на почв оригенистической теологіи"; но вдругь оказывается, по словамя Гарнака, что "Аванасій стояль на другой почвы", чымь Орл генъ. Въ такомъ же родъ сужденія Гарнана и объ Аріи. "Арій стояль, пишеть измецкій ученый, стояль на почва оригенистической теологіи"; "космологическо-причинное міровозарвніе Орпгена усвоено Аріемъ" (и даже Лукіаномъ); ученіе о свобод воли человъческой аріане раскрывали подъ вліяніемъ Оригеня (220). Но все это не мъшаеть Гарнаку ръшительно утверждать, что "очевидно, доктрина Оригена не образуеть основоположенія системы" аріанства (218). Такъ пользуется Гарнакъ Оригеномъ

своихъ разъясненіякъ происхожденія и развитія нікоторыхъ вронъ исторіи догматовъ. Оригенизмъ, по намеренію автора. женъ быль объяснять очень многое — въ качествъ фактора порическаго движенія. Но на самомъ двяв вліяніемъ Оригена жно объяснять далеко не все, что кочеть поставить подъ это. вніе Гарнакъ. Это заставляеть его дълать ограниченія очень иожія на отрицаніе того, что утверждаеть самъ авторъ. Нитакого не было бы, еслибы авторъ факторомъ, заправляввы движеніемъ христіанской мысли признаваль само христівтво или общее сознаніе церковное, обладавщее твердыми ретовными убътденіями, и не только не подчинявшееся какимъ-🏍 системамъ того или другаго богослова, но и подвергавшее могой оцвика эти системы съ точки эрвнія живой, многосоразтельной и твердей христіанской вёры. Христіанства съ в мощію, съ такими или другими отношеніями къ нему хривыскаго общества совсемъ какъ-то не видно въ вниге Гарнака. Всибы Гарнавъ правильно поминаль христіанство, то оно жись бы у него силою, руковедящею ходомъ исторіи, а тав савторы историческіе, какъ аристотелизмъ и платонизмъ съ тенисмомъ получили бы значеніе направленій, такъ или иначе ниющих разнообразные облики церковно-историческихъ geniff.

Теперь обратимся из равсмотранію того процесса, накой пеши, по мнанію Гарнава, храстіанская догма въ IV вака. ють ученый понимаеть такь, какъ будго бы исторія догмы шаго времени основывалась лишь на случайностяхь и борьба втивоположимих влінній. Сейчась увидимь, какъ много путаы в какъ мало ясности вносить взглядь Гарнака, проведенй тамъ, гда для него нать маста.

в предыдущикъ замъчаніякъ мы сдалали достаточную оцвику то разъясненій Гарнана, которыя служать у мего прелюдіей всторіи нивейскаго собора, почему мы можемъ прямо обраься гь оцвина пониманія Гарнакомъ догматической двятельти этого собора. Вагляды этого ученаго въ этомъ случав, в и другихъ, отличаются тенденціозностію. Онъ безо всяо колебанія приводить свидвтельство аріанскаго писателя Саво необразованности отцевъ никейскаго собора, не примиво вниманіе, что свидвтельство принадлежить явлому врагу

православія, следовательно человеку пристрастиому. Неуспі дъятельности Евсевін никомидійскаго на соборъ, котъвшаго ; биться утвержденія вдёсь — въ начествё обязательнаго вы ванія—строго-аріанскаго учевія, Гариавъ объясняевъ "такти скою ошибною указаннято вріанскаго епискона. Выходить нимъ образомъ, что новеди Евсевій двло вначе, болье лови искусно, его предпріятіе имъло бы, пожалуй, другой вонець. За ясно оказывается ученый, который подъ хриотіанской исти понимаеть ничто другое, какъ случайно возобладавшее мей извъстнаго рода христіанскихъ щыслителей надъ митніемъ п чихъ лицъ христівнскаго міра. Опровергать подобное возаря нъть надобности. Оно опровергается самой исторіей христ ской церкви, показывающей, въ накой строго-логической по довательности . шло раскрытіе христівновихъ догматовъ въ У и VI вънахъ. Неосновательно также утверждаетъ Гари что будто синволъ Евсевія кесерійскаго, въ качествъ прин тельной между спорившими формулы, представлящь что-то те лучие чего нельвя и придумать. Исторія этого символа пов ваеть, что онъ не имъль нинакой будущности. Въ дальный исторін аріанства онъ совсвиъ не встрвчается. Еслибы онъ 🕫 даль достоянствами, какін ему приписываеть Гариана, то конечно быль бы принять позднее какимъ-либо аріанским боромъ, огремившимся къ слінню церковныхъ партій, крий какъ случилось это съ символомъ Лукіана, но ничето так исторія не знасть. Изъ этого видно, что Гарнакъ не въ 🗷 преувеличиваеть достоинства символа Евсевія. Но самос га ное въ исторіи собора составляєть понечно принятіе за соборомъ термина: "единосущный" съ извъстнымъ опред нымъ вначеніемъ. Кому принадлежить мысль воспольвова этимъ терминомъ на соборъ въ борьбъ съ аріанствомъ? Э же вопросъ предлагаеть себь и Гарнакь, но ставить его, образно его точки зринія, много шире; ожи даеть ему та постановку: откуда взялся не только самый терманъ, по и развито (изобрътено) связанное съ этимъ терминомъ учени единствъ Отца и Сына по существу? Отвътъ на вопросъ у нака напрашивался двояній. Вопервыхъ, она приноменль, терминь: единосущный употреблядоя тиостивами для вырам у отношеній деміурга нь верховному Богу; въ слевать глос

поломен, заначаетъ оръ; уже заключалась, церковная термивмогія будущиге времент" (193). Но извістіями о гиостинахъ выецей ученый шочему-то не воспользовался при издожения вторін нинойснаго собора; въронтно, никакъ не удавадось ему ревести примой линіи между ученіемь, гиостивовь и діятельретью собора. Для того, чтобы объяснить, отнужа ведеть свое вало ученю о единосущи Сына съ Отцемъ, Гарианъ придумваеть (китроумиранцию, комбинацию, Овъ донавываеть, что реніе нивойское создолось подъ плівніємъ, западной кристіанрой мысли: в это влінніе оказано: на собор'я при помощи Осіи рраубскаго. Но Осія корцубскій провежь на соборь, не догжависсиле мижине своей испанской или самой римской церкви, а ризны Пертуллісна, учившаго, что Отець, Сынъ и Св. Духъ mius substantiae (229----80). Итакъ навейскій соборъ разпрыть реніе о одиносущім Очив и Омив подъ вліннісма ученія Терминиа!! Кону метар придти ето въ голову? Взедель, Гарнана фектавинить лакую несообразность, что въ первую минуту да-**Будановыем, что оказать въ опровержение такого страниоло** выща? Тертулніснь и никойскій соборь? Согласамся, что союрь действоваль подъ вліянісца. Тергуллівнова ученія, Ведь **чино, чтобы это ученіє знали пречесніє: отцы добора, ...а., знали** ш опп его? Конечно, Гарнакъ для большаго правдеподобія сло--эндия "продель операционно подчерживаеть зарчение доски имперриора, нажидившетося подъ вдіяніемь Осін, но изв'ястно, что вперегоръ Конставанъ висогда не выствоваль десполнчески, в этего не пометь не признавать и Гаркакъ; Продому намецей Рений дожново была выбрать другой путь для разъяснения вороса, какинъ образонъ греческіе стам вобора могли повиаковться и усвоить иден Тертуллівна. Средой, послужившей промниковъ идей вападно-тертулліановами, была по Гарнану, цермовь алексиндрійсная и въ особенности:, александрійсная партія « вора: Ивъ ного состоява ета партія, Гарнать точно ве опревинеть, но во всяконъ случат главой ся быль Адександръ влеквирійскій. Авторъ употребляеть усилія кълтому, чтобы докарть, ванъ вы видели ввице, что Аловсандръ быль визномъ съ вертумпаномы тако-скарить нь свамихь: источнинахы, оно чирагь, по инвиро прород Мелитона и Мринея, влівніе ученія побрыхи на Тереуалана — несомивиный говига дая Гариака. Алек-21\*

сандръ, по сужденио автора, точно впроченъ невысказания будучи энакомъ съ источниками Тертулліанова ученія, очени могь познакомить и прочихь отцевь собора съ этимь учения особенно если принять во вниманіе ближкія отношенія Ам сандра въ Осів. Вотъ тотъ мудреный, почти сваночный пу какимъ познакомились отцы собора съ ученіемъ Тертулліана познакомившиеь съ нимъ, ръзмениев выразить его въ ним скомъ въроопредвленіи. Разбирать ли оту гипотезу Гарны Неть, не стоить. Ибо во 1-хъ, Гарнанъ отнюдь на доказал что Александръ былъ дъйствичельно внякомъ соъ сочнескім Мелитона и Иринея; во 2-хъ къ чему строить такую страни типотезу о происхождения нивейского учения о единосущи Сы съ Отцемъ, когда для пастырей цериви, короню изучивши Евангеле Іданна, не могло быть на мальйшаго сомнанія въ от догмать? А что касается вопрося, почему отны собора оста вились своимъ вниманісмъ на терминіс единосущный, для в раженія привославного ученія, то какъ бы ня ріппали его учені всегда останется несомивлянымь, что самое учение православи заимствовано не изъ какого-вибудь Тертулліана, в чистышя источника: новозавътнато отпровенія.

. Какь ин налопонятия гипотеза о проведени западныхъ щ Тертуллівна на собор'в никейскомъ, при посредствів палекся дрійской партін", для Гарнака эта гипотеза служить точкою « правленія въ дальнійшихъ его разсужденіяхъ. Руководась м типотезой, онъ утверждветь, что образовалась посла инвейси оббора паная-то римско-александрійсная (няи занадно-аселесім окан) нартія, поторая, наперекоръ другимъ богословежимь па тіямъ, сильно поддерживала и защещала тоть видь щерковы ученія о Сыяв Божіємъ, каной это ученіе получило въ Ним Этого ученія придерживался на собор'я и накоторов время пом собора Константинъ Великій, заявляеть Гарнавъ, а потоб будто-бы этотъ государь, ногда хорошо ознакомнися съ Вося комъ и увидалъ, что здесь ученіе нивейское, какъ продукть З пада, не пользуется популярностію, перешель на сторому чес восточнаго ученія о Сынь Вожісмъ, ученія, утвердившагося ад съ давнихъ поръ. Ясно, накое именио ученіе въ настояще случать разумнеть Гарнакъ. Онъ разумнеть оригенистичеси nonumanie gormata, arpartedusymmeeca harlomoctio et cy66 рекціонизму и болье ясному различенію лиць Св. Тронцы. Это. вене, макъ вико изъ далънвишато течения ръчи Гариала, имъло примать победу надъ чисто-никейскимъ ученіемъ. Начало двинія противь этого последняго и положено Константиновъ. виъ доказать, что Константинь, поселившись на Востокв, вскорв рекодить из перемьнь убъщеній — этого Гарнань не повазы». регв. Равно не видио у того не автора: въ чемъ: общерунирь такан перемена-нев самой кантельности императора. Гар-, вть простолявствивоть варить сму на-слево. По весй втрояткоти Гарналь инветь въ виду следующее самых вовиращение рін изъ ссылки, всемку Азанасія въ Галлію, дъстельность поеровъ, направленными противъ правоскавія. Не вев эми фанты/ мунь имить для себя болве простов и болва основательное. разсменю, чень навое даеть: имъ Гарнанъ. Сущность леого:. **Блененія легио ваходить въ каждомъ куров перковной исторіи.** жисенномы безъ ленденцій. Повторять жись это объясненів. PHITARMS: JEHHHMAND.

То древное ученіе, на сторону которано сталь. Конспантиць. жоръ:посет: никойского собора, погда онъ дучие ознакомился в религознати», направления востова, не оставалось, достурнію :Гариана, безы существенникъ прибневій: чёмъ дальне но время, томъ бойьшеново преобразовывалось, пака не поплесь то, что этоть ученый называеть нелишить именемь: воваго православін".: Въ совданіц отого новаго: православія главе: вые образомъ участвован отны канпадовійни (Васнлій Вел.,: ригорій Вогоса., Григорій Ниссий). Сущность новаго правовыя заключалась по Гариану на тома, что Сына Божія стали: фтать не стольно синносущими Отпу, сполько модобосущими: му. Въ раскрыти этопо, учения надпаденищи будто бы чили, ) уварению разоматриваеманосученаго, за: Васписиъ анвир-, виту. Что оти напинды "Гариана; на зависчають въ себъявичено» рьежно и обновательного, авто, выше появато семенния Если. в закотими даль :себй атамий::опнеть: на: какихь...сенованакть, : сеодії одення скиній в веловадин і стибедерци сторком завид ь кажихъ-воломірсіайы, чувычне немуррівить, по унидимь, яко в основанія въ вывшей истенени произвольны в пиртив. Васив Великово Гарнанъ причислиеть нь приворженцамь оміусіориа на основании порежнаго письма этого святителя нъ Аподлинбріючиводіннійскому, от которому чирвый данвивать соб суорилинивоми формули: (в Сынъ Вонкови ):: «полобини ос сущ ству и овичеть протива и сазвали одиносущими. (255)и Вел гланный в пунь ин не единственный причменты, полькущсь во торышь: Рарижий привиметы Василія дведобосущимисть. Пле MO-14-MO) GOZANERS '- T. DIMER DENISCION, BOILDOOR, O SHEMEHE BOY ментельні Правду Гернава объяваноть почивыми ведайнным но (ейу два эпоми: случай жи офини обезприсирай жожовия не: порфравь: нисью - противор ичица з прочима с произведения свитиван и ставить Васили по положение палисвидинано те ника его отключени въ Апонаинивно въ изможение: некостойна унальнико обществи. Что присока принципальности Грагорі Богословани Григорія Нисскаго из числу і записиними: оліусі анстве, со Теријакъ деже и не пытаетоя преводить основани почему энь приприсывнерь пыть лемон инветренцей: О Тракор Ниссиона она замечаети, что его можно синтагь смірвівнинся "не въ прямомъ смыслъ" (nur undirect). Дружими свовеми: торы замы не эместь, монему считерть эмего Гриторая приоб сущимоми: А о Триновіи Волосидва авторы и оовобыв не упі минасть до даниомъ случавь, поняшие, за стористичные дани при зрачных почнований: Вета жент Гаринито досодываети прина денность наппадавійсько да онірсівнамаста Пяд проста аторина свётает изложили, видис: сполько спредседенности заключест въ себе упреридение врого автора, что будто написрения, м лялсь поборниками онівствистви, шин пострущне по отроням (подуаріанняя) Василія жинирского: Мы уринительно чес поремя повить, : вкладочній кажих в спображеній, Тариань сажи возвети читыеть почти вененьствое имя Васции анивровато предът дай слемчельно вездкими инфивит капиадокійнова? Ужы не гамы руноводитен на отомъ сдучав Гаринив, пор. Васили выпрем двиствитейвно очень отчиниво распрыль гриспіс о подобосущи чево і неподбивии жавпадонійны, пр. пердевольствію ибмецкай ученией Гарианъ такъ предвежиниваеть значение Василия в REPORTED; 'VIO) (BÉRNICHS. BEO' RONFORHLI (GÉRLECHETA (GYRENOCTS ROS матичестой инительности II вселенского собсов. Такого обсура еще не говорить, камерон, щикто. Но мы ваблиземъ провольн внередъи. Дия Гаривив не только существуеть то "новое право словіс", ноторов онъ сочинень; но онъ даже завнивется вопро-

ва: въ каномъ отношения Аряначій Велиній, главный предстажил дранняго православія" (ванадно-асанасіанскаго ученія и пинейскиго) своимь из "новому превославно", накъ бунто от в пред**еренества стергодор**и **деле спримента негорическ**ий стергодор в суждению Гарнава, синным Асанасій навъ будто показывадь иноложение из "невому правослевно", а потомъ стакъ выра-, иь недовольство этимь явленісмь. Для подтвержденія первой ран Гарнави уваниветь на соборъ вленсандрійскій 362 года, втававнійся подв. главенствомъ Аоннасія, в для нептрераденія врой вытели оснавается на отвошения влемовидрійскаго овятимя из Мелетію витіохійскому. Не соборъ влександрійскій опры не показиваеть, чтобы Азанасій німь-нибудь поступнася гийн ацепина виен ин жийнически вхимения видинения видон выстиче поментальные коре изытыми и синсточний и чительного римпринися пример изъ чиста вріжет, но отсюда еще далеко ревого-то расположения нъ "вопому православію". Что наветря отмонистій Асанвоів нь Мелетію (260) то, есля мы н епасимея съ Гариански, что дружественные отношения его въ вону чиножойу эсийниямоь дотомъ из холодных, все же отрюда рего недвен маркень для гимотеры Гармана. , Испорія II веременаго собора, по разсунденію Гармана, сованиеть вешныйший меженть барьбы между "превникь правоч равіснь и мин ваницио-асанасіанским ученісмь и повымь праминијемъ.", борьбы закомчивичейся побърско этого посавдияго вал первымъ-но врайней мъръ ди востока. Ново, но неосноменьно Въ этомъ отношении авторъ очень больное: вивнение ридветь личности Осодосія Великато, при ноторомъ быль Ц рененений соборъ. Съ Осодосиять, по олованъ нависивато уче-100, случилесь подобное же, что раньше фамо съ Коновантивив. Омъ дершалоя на ванадъ западно-поанасіанонихъ возврв-, а на востоив перешель на сторону "новаго православія". в дъйствительности такихъ приключеній съ Осодовієючь, що оловить автора, удостовъряють историческіе оанты. Главнымь изъ амкъ фантовъ Гарнакъ считаетъ то, что въ бытность на зарак, особымъ указомъ ограждая въру православную, выразивлями этой, виры онъ объявляеть римскаго и александрійскаго

<sup>писв</sup>оновъ, а по водворения на востокъ тотъ же Оседосий, дру-

этой вёры объявляеть не папу Дамаса и Петра александвійска а авторитетных врхипастырей востока. На безпристрасти историческій взглядь сейчась унаванный факть значить слыд щее: на запада Осодосій признасть мапу вигразителемъ прав славія, потому что папа быль главивання винсновомъ запа и присоединяеть нь этому имени ими Петра элександрійская нотому что епирноповъ адександрійскихь со времень Азанай на занаде знали больше, темъ другить восточных вписковом прибывине же на востовъ и издавая жаза рединовный здент ORD HRUNCAROTE BEMEREHMENE CHICKOROPE BOCTOKS, TAKE AND они были руководичелями II вселенского собора и имъ на за стокъ корошо знали и высоко цанки васлуги ихъ пред на ковію. Повинимому, факть нисколько не мущеный. А нещ твиъ на основаніи его Гарнавъ считасть Оседовія перенетч комъ въ вере и канимъ-те сторонениемъ "новожерія" въ ущере староварія. Прочіє вагляды намецкаго ученаго на II вселенся соборъ въ подобномъ же родъ, т.-е. они также лишены серьен наго научнаго значенія. Сямвогь константинопольскій, вогоры по мивнію автора, хотя и не воть произведеніе ІІ восленская собора, но служить выразительныйшей карактеристиной дватем ности этого последняго, представляеть собою --- увержеть менец кій ученый....., уніонную формулу", имфвицю ціллю примири православныхъ, полуаріанъ и дукобордевъ. Это завтычаніе Гар нака заключаеть въ себв вврную жысль, но телько она д нельзя извращена. Догиатичаская двятельность собора инма очастивый успъкъ; послъ собора нелуаріане и дукоборди м. вольно быстро воясоединяются съ церковие. Средоствийе оприм рущится. Это-историческая истина. А Гарнавъ на основани ея приводить къ странной цысли, что будто самый символ понстантинопольскій иля ученіє собора изложены были такь что полимы были понравиться и еретинамы. Эту мыслы он хочеть обосновать документально, но по обыжновению весьм пеудачно. Онь утверждаеть, что вади удовлетворенія полуаріан въ вонотантинопольскій символь но вставлены слова: "1274 еущности Отща", одова, которын эккиючались въ нивейском символь, но воторыя были предметомъ: протеста роны аріанствующихъ; а для примиренія духоборцевъ (Макеловіанъ) съ православными, по мивнію Гарнана, ученіе о Дух

в. неложено такъ, что могло быть примето и этими орегиками. вова: "мязь сущности Отща" (Сынъ) опущены на символь пож не изъ уступчивести полуаріанамъ. Выражаціе: "единосущва и слова: "меть сущности Отща" въ существа дала; повщовенны по свесну сениелу. Доставочно было удержеть первый ринна въ одиводъ, криъ и одълано на себоръ. Даже можно взать, что свова: "жеть сущности Отца" изсведьно: бидине: сорианісив, чень терминь: "единосущный". Вырашенісі рожденый "изъ сущности Отца" указываеть, что Сынъ действивано мися от Отда; но предомаеть ин Онъ и цетоми оставаться в сдинотогь от Отпериъ, это ме сововым ясно, а между твиж рминъ: "единосущный" очень полно выражает» эту последнюю вов. Что явсостоя изложения учения о Дукв св. вы символь, висино. Дукоборны ме допускати такого развнотва Дука: со исиъ и Съисов; накое расприто нъ синволь. Правив можно овражать почему Дукъ св. въ одиновъ не названь прямо "сдиосущнымъ Отцу", но нужно помнить, какъ много было споровъ № 38 слова единосущный въ IV в., чтобы понять, почему тоть терминь не употреблень въ символь въ изложении учения : О Духъ Святомъ.

Пость этихъ разъясненій понятно: иивль ди право Гарнавъ всать, что "восточное православіе 381 голя есть нововъріе, юторое удерживая слово: единосущный въ то же время не дермаюсь Асанасісвыхъ убъжденій касательно въры". Еслибы ІІ селенскій соборъ провозглашалъ "новое православіе", то на ападъ, гдъ утвердилась, по мивнію Гарнава, "старая въра" не финли бы символа константинопольскаго, но этого не видимъ ).

<sup>4)</sup> При концѣ изложенія воззрѣній Гарнака на исторію церкви IV вѣка, мы вали на его возърѣніе касательно ученія о Духѣ св. По его сужденію, ученіе р вь томъ видѣ, какъ оно утвердилось въ церкви, возникло не раньше IV вѣка. То сказать на это? Не будемъ приводить свидѣтельствъ богодухновенныхъ и фковнихъ писателей (I II III в.), раскрывающихъ мысль о божественномъ доченствъ Духа св. Противъ каждаго изь этихъ писателей съ его свидѣтельствами в колчанѣ нѣмецкихъ ученыхъ готова ядовитая стрѣла протестантской критики. О кажется, никто ничего не можетъ возразить противъ того факта, что со вречаь апостольскихъ крещеніе совершалось: «во имя Отца, Сына и св. Духа»— то сомнѣнія вслѣдствіе вѣры въ равное божеское величіе и могущество всѣхъ реть лицъ Божества.

наговорено Тарнаситоя, нашериванное каненсства песообразност наговорено Тарнасинь пасательно петоріш IV. пувка, по сам насообразное завлючаєть песорішні видорими о сам утверждаєть, что пье расприній ил осращинрованій накейств ученія видио влідніє Терпуллівна; во прораду, ость вальног что потивий церновато ученія о св. Тронай, ва пома видио вань видорими о св. Тронай, ва пома види вань оно утвершинось ва першин, биль пад Аспансій, дане і Васпаній Кесарійській, в Визилій Анкирскій (пурсива ва першин).

Принижномъ ослучава Гарнака повершера дайствительная испринукоро причуданно инменентричей (сартибост), жена баси и опекана (С. 680).

Нечинаемъ, межно и въ самомъ далъ утвериясь это еги сичельно пристански потери, не несомиснию очень межно изсельно пристанци потерия подомиснию очень межно изсельно постанци подоминий примът докасми выполний вържение загой подомана постанци услуги по постанци и п

entrally I have proved that a constant in the real of the action of the constant of the consta

эм к бүү, бор олой чооруулана байажий энгэнд Соозооу нь асстимагы эмүн тооун бай

вогот высок для и об иго очень с

Extents to Alexander

РАБЪ ОНИСИМЪ.

10.0 and the 31 10 30 «Мы пивень ведикую радость и утещене вълюбви твоей, потому что тобею, брать, условоены сердца · списина. Посему, ниби всимос по. Приста дороно. ніе приказывать тебі, что должно, по любви лучше прошу, не иной кто, какь я, Павель, старець, а тенерь же узначь інсуса Христар, прому чеба до живфмоемъ Онисимъ, котораго родилъ я въ узахъ монхъ. Онъ быль накогда негоденъ для тебя, а теперы годенъ мебі и мер; немодращью скої Тинца прица осо, какъ мое сердце. Я хотвять при себь удержать его, дабы оны вилето тебя послужиль мий не узахъ за благо-BESTROBARIS: NO GETS THERE'S COLUMNIA RETURNS HE XOтвль сдалать, чтобы доброе дело твое не было вынуждено, а добровольно. Ибо, можеть быть, онь для 😘 коло на върше октучниси, чвобы таба вримать его павсегда, не какъ уже раба, но выше раба, брата возлюбленнаго, особенно мив, а темъ больше тебв, и по - масти, и ва Госкова. Икака, если ти чифень общене. со мною, то прими его, какъ меня. Если же онъ чъмъ обидьять тебя или должент, считай это на мив. Я, · Навель, невысать мосто: рукою, и апплату: по голоры тебь о томъ, что ты и саминъ собою мив долженъ. Такъ, братъ, дай мив воспользоваться отъ тебя въ Госпока, усновой мое сориде на Госпока. Надалов не послушаніе твое, я написаль къ тебь, зная, что ты сделаешь и более, нежели говорю» (Къ Филии: гл. I; стр. 7—21).

Грустно и бълградно становится на душт упасторица, пондана начнотъ изучать части но мизнъ врлиникъ людей. Это происратъ отгого, что очень ръдко встръчаются такія личности, оторыя не теряють своего обаянія послъ тщательнаго изслаованія ихъ жизни. Представьте себъ, напримъръ, писателя, одареннаго отъ Бога врупнымъ талантомъ; его воображение отзы вается на всякую великую и благородную мысль, и все воспри нятое его чуткой душой выдивается у него въ такую павнитель ную форму, которая васъ невольно очаровываеть и затром ваеть вашу душу. И воть человать этоть умираеть; вамъ по надается дневникъ, на страницахъ котораго вы находите ero тайныя мысли и стремленія. О, не читайте этихъ страницъ, есл вы хотите сохранить во всей полноть возбуждаемое имъ оча рованіе! Да, великую душу художника грызло тщеславіе, и въ то время какъ вдохновенныя творещя ся тносили восъ къ небу она была жертвой ужасной зависти, мелкихъ страстей и постыдныхъ разсчетовъ. Или представьте себъ ученаго съ холоднымъ и безпристрастнымъ умомъ, мысль котораго, свободная повидимому отъ всёхъ мелкихъ житейскихъ разсчетовъ, виталя въ чистой сферъ законовъ природы. Но оказывается, что эт только повидимому, а на самомъ двив онъ преследовалъ сво цвим вгоноричнаго честолюбін и отоганваль узкіе партійные на тересы. Исторія полна этими печальными противорвчіями, так чте хороше виссопий се человить должень сдвлать усиле нап самимъ собою, чтобы сохранить уважение въ человику.

Читаю я напримірра надгробими річн <sup>1</sup>) Босоювта; и тамъ въ последней проповеди, где онъ говорить, что его седины уме возвищають ещу о близости часа, когда онъ должень будеть дать отчеть предъ Господомъ, онъ объявляеть, что "и последня силы слабиниаго голоса и угасающаго чувства онъ хочеть 110святить своей цаства, которую должень питать глаголами жизня." Меня трогаеть эта благородкая старость, эта возвышенная рачь, съ такимъ достоинствомъ противонолагающая въчную истину споро преходищему басску въка сего. Но всявдъ затъмъ открываю я дневникъ, гдъ вподнъ точно отмъчены малъйшія подробнести последения жией жизии Восскоэта, и вижу, какъ онъ, уме изнуренный бользнью, усиленно добивается доставить сань епископа своему племяннику, одному ихъ самыхъ низкихъ по харангеру дюдей, этого промени. Со этого дажано: Бесероть щалить іступтова, ка подорымь на самомь пребущитаета глубокое отвращение, и старается возстановить свои силы чтобы

1.0



<sup>1)</sup> Oractons funèbres.

вить въ состояни подняться на версальскую лестницу и лично юдатайствовать передъ королемъ объ этомъ темномъ дълв <sup>2</sup>).

Проходить полевна; воть нередь нами знаменитый противмеь христіанства, человінь злобный, сміжь котораго нама будто федвіщаєть паденіе религіи, обвиняємой имь во всіжь гнуспостяхь, совершенных людьми во имя ея, человінь разоблаівющій въ ідкой и безпощадной сатирів всіз политическія хифости церкви... Но воть Вольтеръ умираєть и въ его частной терепискі обнаруживаєтся все: то безпримърное безопидство, та встивость и изворетливость, которую онь выпазываль тогда, юща разочитываль этимь новредить своимъ врагамь. Или воть тряду съ Вольтеромъ еще одинь писатель, испрениюсть котолего увленаєть и трогаєть васъ.

"Онь промовъдуеть естественность чувства и обвиняеть хри-Манскую реантаю въ томъ, что будто она оплеветала человъчетво; чтобы успанива бороться съ ся изсущающим вліянісив, от создаеть такіе тимы, у которыхь благородные поступни инспають только изъ побущеній ить врожденной доброти. Втоть ченовъпъ-Дидро, но его переписна обиранилась, а чамъ есть одно страшное слово, -- онъ спрашиваеть у д'Аламбера, есть и на свъть когь одина челована, ноторый, говоря бесь всящихъ раторическихъ прикрасъ, не согласияся бы лучие потерять дочь, чит состояніе. Воть еще Руссо, который также накъ и сиъ стремится из нолному перевоснитацию всего человаческиго рада сообразно требованіямъ природы; но въ его "испевади" им ча-TROWS, TTO STOTE BORNSIE BOCHMENTELL TRAOBETCOTES MATCHES OF 10го, что избавился отъ своихъ собственныхъ дътей, отославши ыть во воспитательный домъ. Наступаеть конець XVIII столь-📆. Величайній ораторъ новаго времени громовымъ голосомъ бичуеть въ національномъ собраніи развращенность и продажность прежняго государственнаго строя; обыйненный однажды въ вывые своему делу, онъ произносить блестищтю выщитительную <sup>ръд</sup>ь и заставляеть умолинуть своихъ клеветинковъ. Но теперь



<sup>2) «</sup>Подымаясь и спускаясь по тольерійскимъ террасамъ, онъ говориль намъчто испитывалъ свои силы сначала на отлогихъ покатостяхъ, съ дёлью пріучиться водиниваться и спускаться, чтобы лично явиться къ королю» (Диевничъ аббата педьё, октябрь 1708 г.).

мытаньемъ, что, въ то время кекъ Миребо говориль эту рац онъ уже быль подпущенъ.

Я бы могь уведичить число этихъ приивровъ, я бы исспросиль вась, чань стали во время первой имперія та нещ миримые якобинцы, для которыхъ одно слово "кородь" уже ц валось оспорбленіемъ народной свободы, — но полагаю, что, приведенных примъровъ достаточно; а можетъ быть даже, сантикомъ, много. Для чего не; я упоминаль вамъ объ этих присворбных фантахъ? Можетъ-быть дазъ портійныхъ разсу повъ? Не стоить только поглубие вниннуть, и въ каждой парти ять совельные, найдутов подобные дюди. Мощотъ быть для топ чтобы увазить приводу человека? Боже меня сокрани оть этого я просто хотвлъ вамъ напомнить, что ниногда не одвачеть и вфряться вибшности, не смотръть нако на сунциость дъла. Еч вы жельето, составить себь минию, о вакомъ-либо человний и увнать, достоянь и онъ вашего доварія, то не наблюдайте з нимъ исниючительно въ обществу им въ до время, погла он шубфино пополняеть свои обяванности, цогда опъ, такъ-сказая пипрачеть роль. Одина выглянь на его настично жизнь, одина дако по депринений принежающей поступонь спорте поможеть, в и разгодать, спорте поможеть, в принежений поступонь по Эпи мысли пришим мий на умь, погла и облучываль, дегот овоей проповеди; тексть этоть по сланіе впортода Павда, сам подацот одвод смен ва одо живаноор ото въжбо во вомпьют сисльно строиз. Въ этомъ ненъ бы мимокодомъ наброзания - им сым тередъ нами причется уже не апостать явичниковь, богооломь, не основатель нашихъ европейскихъ первия, · просто, человить, пишущій одному изъ, своихъ друзей. Таг воть я и подуметь, что, здвсь то и представляется въ высод . елепени, удобный, случай, для изученія, характера апостола Пан въ его истиниемъ свъть. Объ этомъ, братіе, я и цемърея беськовать от вами.

Одина въ мрачной римской темниць встратились два узнав Одинь — Паведъ, римскій гражданинъ, сынъ сармоси, взволя вавшій своею проповъдью Іерусалимъ и Азію и явившійся в всемірную столицу, чтобы дать отчетъ передъ судомъ Кесар за возбужденіе санатизма своихъ соотечественниковъ; другой-Онисимъ язычникъ, рабъ, обманувщій своего господина и ба жавшій отъ него искать себъ пристанища въ огромномъ город

рв его и ацестовали. Павенъ обращаетъ этого раба въ хриетанство, и догда двери телинцы растворяются предъ Оннеипоиз, апостепь, остановийся узникома, посылаеть его къ его режнему господину, Филимону, съ колько-что прочитаннымь вною письмомъ. Такого рода санть представляется вамъ, въроятно, очень обывнованнымь, но можеть быть вы измените свое мивніе, разсмотрівши его внимательніве. .... Внасте ин вы, чень тогда считали раба? Обсуднив это без-EDHOTPROTED HAM, CHIE AVERIE; IIPCHOCTEBEED BLICKESSTECH IIO STOMY новоду людямъ того времена. Однав ученый римлянинъ, Веррень, живиній за 20 авть до Христа рведвинеть земиндваьческія ерудія на три матегорій: 1) орудія, не издающія звуковъ напр. соха; 2) оруми, издающия знеченораздельные внуки, пописди и воны и въ 18) оружи говернийн рабы. Гораздо равьше Вардона Венкій Аркенотель, говорить: укто станеть любить рабовъ? Монно ин питать какос-кибо (чувство прививанности къ прубщиъ орумит "? Рабова, годион собой разумирется, проразвлид давали **У**Б долгь, даржик: в отваживали по духовному заийщанию. Колда BS CTROCTH CORR CURROLLING SCRICKCOMMINN, MAIS CTROCKER HA четрорь вреди Тибре, тдв они цередно умирани съ голода. Рамчие веновы деже, буручи превльнимъ чипомъ справединости score abordano, nibet notrebleria othona il conà se neresenno se Убійство раба в всючнаго минотнаго своего состіда если же рыбь убщамь своего госпорина, то эя его преступление вийонь **УБ МИКЪ** ИОДВОРГАЛИСЬ МУЧИТЕЛЬНОЙ КАЗИИ ВРЖ ВГО ТОВАРНИЦИ. Однажды на охорь вакой-то, римлению готовыгох убиль набана, но дротивъ, брошеники однимъ изъ рабовъ, предупредваъ его и чоложимъ свиря на ифств. Разсердившись на то, что ето премирения, риманично приняваль распить этого раба, и Цицеронь человым проснященный и добрый, бывшій евинетелемь 970го происмествін, жизе справинвають, не влишеомь ди строгь таной посрудовъ Впроченъ тогь не Цинеронъ въ друговъ случев невиниести ва чемь, что изънендь немогоров селаление объ утрать: одного стараго раба; теперь мы, право, менье бы "колебариеь" сначать, что жамъ чжаль старой собаки.: Во всяте время владальных рабовъ вывличайсь имии правы, нивнич и смерец, и часто по сок**онений** інфи. «Вив « убивали для «забавь «гостій. Enforcement of the section of CalabaПравда, изкоторые мудрецы совтують межте щедре награжда ихъ ударами, но съ тою цвлью, дебавалоть они, чтобы раб дольше были годны къ отправлению своихъ обязанностей. Нам нець преэртніе тяготъвшее надъ рабами было такъ ведико, ча въ VI стояти по Р. Хр. онлососъ Макробій, вообще человъя высокаго ума, пишеть, что истинный мудрець безчестить себ бестдуя съ рабомъ.

И воть одного-то изъ таких несчастнымь встречаеть П вель въ Римв въ темищь. Вы внасте, наковъ быль Павел сынъ фарисси и самъ фарисси, онъ бали человить съ пылим нетеривлинымъ и даже местопниъ отъ природы жарантеромъ. В первый равъ с вемъ упоминается нъ Св. Писанія при повіз ствованіи объ убісніи св. Стемана. Савиь, слищномъ юный ма жеть, быть, чтобы стать однинь изь его палачей, хранить одени побивающих его камизми. И воть другь преда другомъ споят рабъ и родовитый сарисей — что у михъ общаго? Отвъчай мив, вы, невърующіе христіанству: какъ бы они отнеслись друг нь другу, ссянбы менду ними не стояло Евангедіе? А, вы н приниваете чудесть и ваходите странной нашу въру въ отпрове міє свыше! Ну, такъ въ этой римской теминий я укажу ван на чакть, который нельзя объяскить одними ваконами природи Вотъ передъ вани фарисей, но фарисей уме перероднинійся онъ пронивается великимъ состраденіемъ къ рабу; онъ всецым занить участью неспастнаго, и възгомь существь, подовленном всеобщимъ превранісмъ, окъ видить душу бевемеряную, неставляеть его, воспитываеть его для царства небесного, яюбить его и-воть гдв настоящее чудо, любить де такой степени, что наэмваеть его братомъ, возлюбленнымъ братомъ, сыщомъ своим н, вавъ будго бы этого мало, вторымъ "в". Но вы не привимете чудесъ! Объясните же мнв это преобразование, скажите мать, отнуда явилась это необытайная сель, внезавно отпрывшая обильный родинкъ такого чуднаго милосердія въ душь одного изъ тъкъ евреевъ, которыхъ Такить насываль ненавистникама всего человъческаго рода! Мы, христівне, им знасив откудь. Эте сдалаль Христосъ, искупивъ своею кровью и сврисея в раба: Онъ объединить ихъ общею любовью, призваль ихъ въ общему блаженству; содълаль ихъ наслъдиниеми единой въры в единаго упованія, побудиль ихъ преклонить кольно подъ одно

москованіе, и вотъ темника обратилаєв для нихъ въ свяжде, здісь совержилось общеніе между апостоломъ и рабомъ, въ рабъ пріобщился иъ семъй искупленныхъ, притеншихъ всіхъ колівна, племень и народовъ, нъ семьй, ноторая соется восдино подъ скиптромъ Царя мира. Возстань Онисимъ, вин свои оковы и иди опять, если нужно, на страданія и бство, — теперь чело твое окружено світлымъ ореоломъ, терь иъ сердив твоемъ заключено неизгладимое носпоминаніе: меня на вежий человічна, ноторый назналь тебя братомъ и продиль тебя на жизим віччной, для тебя были открыты объяце новить твоего сердив билось другое сердис. Иди же и неси пръ новую вість :объ этой, невідомой ему, необычайной бля, иди и помини владышамъ, находимином въ рабстві у плоти, пу, освобощиснитую отъ прин страстей и гріха, иди, бідный в, неизнаше свою великую миссію.

Втакъ, брачіе, человаческое достоннетно было вовстановлено. одо же тольно достоинство? Нать, одостоль Панель одалаль в мого раба не только челована, свершилось еще другое чудо: в срадава изъ него челожна любищаго. Онь научить его ють своого господнив и, что всего чудесиве, служить ему **бл. Васъ это перажаетъ, вамъ это можетъ-бълъ даже не** митея, межеть-быть вы преключан бы, чтобы апостоль Пав возватониъ его правственно, побущить бы его нь возстанию. ь и наше время это именно и ставять въ упревъ христіанв твезсильно то учеме, -- говорять нама, -- немощна та реті, готорая не закотвла разбить рабскихь цвпей, и не съумьла шить угаетельнав. Я слыхаль это обвинение и принимаю его, только съ одной оговорной: въ томъ, въ чемъ вы видите вселіе, я вину божественную силу, которой не можеть облав человань естественными нутемы. Вы видите силу только · возотамин, и же видите ее въ этомъ удивительномъ теривніи, онимощемъ самихъ налачей. Но такъ вообразимъ на минуту, выши мечты осуществились. Всюду обънвлена междоусобизл <sup>вна</sup>: Внангеліе призываеть встать угнетенныхъ къ одному Ромному возстамию; престоль Кесаря опровянуть; потоками <sup>етон</sup> провы нагриність и мрецовы; месть и ненависть безпревио продолживеть свое двло истребления, и весь античный міръ ановется сплошной бойней. Что изъ этого выйдеть? Царство

братства? Образумьтесь! Ненависть вызываеть ненависть, кровь требуеть крови. Если въ этомъ—ваща абль, то севси не та цаль у Бога Евангелія. Онъ явиль медяйъ другое арбин зрамище мобви, торжествующей недъ испавистью, —дука, торя ствующего надъ матеріальной силой, Распятаго на крестъ, и дыку душъ намихъ и всего міра. "Когда Я вознесусь оть земи всёхъ привлеку нъ себъ".

Вотъ, братіе, первое поученю, заключающееся въ избриомъ мною текств. Но здась есть еще одна, поражающая и особенность, а именно тотъ токъ, катераго придерживается споряж письме апостолъ. Павелъ, запищая передъ Филимене его бъглаго раба. Я не знаю другаго примъръ такой измений, благородной, почти вираччивой делинатиссти, тъкъ бол замъчательной, что все въ ней прардиво и исправно.

Посмотрите, съ какой заботнивостью апостоль приводить чала все, что можеть расположить Филимона въ пользу ви наго. Фидимонъ-христівнинъ, и св. Павель упонинасть о его въръ и милосерди, столь :извъстныкъ гереди братьевъ ц стісновой общины; онъ пишеть ему, будучи зубъядень, что т сдвлаеть и больще просимого. Посмотрите, съ кажимъ такт апостоль старается не навязать ему овоей воли: "имъя всл во Христъ дервновение приказывать тебъ, что должно, во ле лучне прошу". "Не кто иной, конъ я, Павель, отврекь, ал перь и узникъ Іисуса Христа". Павелъ, старецъл увникъ:Хрис что за пронивновенное протостію прасворвчів, братів, зашоч ся въ этихъ простыхъ словахъ! Апостоль инчего не кочеть пр принять бевъ согласія Филимона, чтобы деброе дало твое было вынуждению, но дебровольно". "Танъ, братъ, добазле онъ въ концв, дай мнв воспользовалься отъ тебя въ Геся усповой мее сердие въ Господъ". Я уже укоминаль о токъ каникъ выраженіяхъ онъ говорить объ Онисимь, какія нък щія названія выдиваются изъ подъ его нера, по это жие все. Онисимъ быль виновенъ предъ своимъ гесмодиномъ невърности и враже Такъ вотъ заметили ли вы, съ какой ос рожностью св. Павель упоминаеть обът этомъ, лабвувя все что можеть усилить вину Онисима и противоприагал настоя его поведение прощлому. Онъ быль некогда негоденъ для те

теперь годень тебь и мив" в). Не тоть же ин тонь звучаль и словахъ Спасителя, простирающаго руку надъ Маріей, плашей у Его ногь и говорящаго: "зачинь вы иншаете ей ? "Если же онъ чемъ общевть тебя или долженъ, считый это мев с. Но следовало бы привести сполна и вникнуть въ каже слово этого посланія, гдв нашли себв такое прекраснее раженіе и милосердіе, и изысканность, и благородство чувва! И всё это написать сврей, прежній гонитель, въ польяч ного изъ такъ рабовъ, бесада съ которыми считалось унивипыной съ точки врвин римской мудрости. Вы, слушающе меня христаке! Что вы думаете объ этой боен? Можеть-быть до сихъ поръ апостоль Павель быль въ шихъ глазахъ только богословомъ, котораго непреядонная тив какъ бы угнетаеть природу человическую? Строгій и стическій языкь его посланій поражаль вась, не привискав, вы не эаметили здесь, како и во многихо другихо мелкихо вробностяхь его посланій, пылкаго сердца, способнаго жь таdi живой привязанности и къ такому глубокому чувству. Од ит словомъ вы не знали апостола Павла. Въ вашихъ глазахъ т представлялся одицетвореніемъ в'арности и безграничнаго веня, но вы и не предполагали найти въ немъ самыя нъжнын трогательный чувства милосерднаго сердца. Да, вы, навърно, не подозравали, что изъ подъ его строгаго пера можеть вывться такое ласковое вниманіе, такая почтительная предупреителность, такое удивительное умение не стеснять чужой свооди, такое глубокое чутье всего, что трогаеть душу, такой возшпенный и вивств съ темъ трогательный слогъ. Вотъ что опзводить благодать, а намъ говорять, что христанская ре-<sup>ин</sup> приводить из оскудению природу человека, причупл<del>иста</del> вствованія и ослабляеть привязанности! Инв случалось виквів рошихъ людей, не желающихъ ознакомиться блине съ хрипанствомъ, изъ страха передъ той холодной, сухой и бездушри религіей, которая такь часто выдается за христіаночно, и оторая, требуя большихъ жертвъ, вносять въ жизвь лишь ракъ и пустоту. Печальный, но къ несчастно слишкомъ распро-

The contract was a second of the contract.

Digitized by Google

 $<sup>^{3}</sup>$   $^{3}$ дьсь непереводимая игра словь: Онисимъ ( $^{2}$ Оу $^{4}$ о $^{4}$ С $^{6}$ С) по гречески значить иний, полезный.  $\Pi$ . Aem.

страненный между нами предразсудовъ! Натъ, христіанство об нюдь не противоръчить нашей природъ, т.-е. нашей дъйсти тельной, первоначальной природь, а напротивъ возстановия ее и возветиливаеть; оно осущилсть излу падшую и извраще нию грахомъ природу: Евангеліе, эта Божественная истина, во ващения подямь, зиждется именно на совмышения человыческа съ божественнымъ. "Оно вступаеть въ союзъ съ нормальны человачествомъ, чтобы бороться противъ падшаго. т.-е. съ з кимъ человъчествомъ, какимъ оно должно быть, противъ тако человичества, каково оно есть " ). Вы видете только то, я оно. у дась отнимаеть: обратите же вниманіе на то, что об вемъ даеть, вагините, какъ подъ его благотворнымъ въсме возрожденное сердце оживаеть къ новой жизии, какъ на изо себялюбія, составляющаго всегда посладнее основаніе всяв прводупной страсти, становится готовое на жертву милосери немотритесь въ этотъ безконечный міръ самоотверженнос мірь, развертывающійся цередь вами необъятнымъ горизонто безпредъльной дели, — это небо сощениее уже на землю. Одни одовомъ взгляните на св. Павла въ томъ возраств, вогда в остываеть, сардне его вопреки горькимъ опытамъ самой те нистой жизни становится все болье общирнымъ, любвеобы нымъ, милосерднымъ, подобно постоянно возрастающему потог волорый, встрачая на своемъ пути преграды, поднимается, инверски и несеть далже свои неудержимыя водны.

Навонець въ этомъ же посланіи дается намъ, по моему из цін, жимчь въ уразуманію удивительной двятельности святаг Цавла и его успажевъ, какъ апостола.

Подумайте: тоть самый самоотверженный труженикь, ком рый обратиль столько людей въ христіанство, основаль столь наривей и даже въ узахъ пресладоваль цали своей просвад тельной дажтельности посредствомъ своихъ посланій и свиди об напримающими его христіанами, тоть самый Павель нам нить времи и возможность просватить этого раба, полюби его и привести во Христу. Визчала и говориль о разочарова нінкъ, часто испытываемыхъ нами, когда мы разсматриваем вблизи жизнь людей, игравшихъ видную роль въ общества, в

<sup>4)</sup> A. Monod.

в Панель мерестветь мон этому на напижь глазаха, и его вицанія и возванія из церквань агріобрытають новую силу, мы мы виммь, какь омь и этойнь, въ тени сосредсточиваетъ в сокроница овосто разума и вою забетивость на дунів б'ядво и невъжественнаго раба. Пока передъ вами находился обвиненный двигом, ни погле думить, что из его рискію приишивается доня **берт-**бо**мичн**ія ваконнаго чеоголюбія человича, ровнявавитело переви и принедащего себя неграду на своема при поред живет живет. Ображения прионодина и недопревы ото земня ставо ото выостольской кантейности... Иб гда риментовъ случей усейть, слево жи награда? Momert ин льотить ра сем однобие обращение по Христу Описима, раба, побъяденво его настойчивостью? Вратісі Я удиванись апостому Павич мено **грандіо**зной дінтемности, я удивлялов ему, ногда, послуціиринивномому ого гинсу дуна Помія, онь обходиль весь мисмій міро, оставляя ма своему причи причи вороницу мозниминикъ церквей въ Листри, въ Дербін, въ Пергани, въ Анрків Писинівенні, въ Аталін, въ Тронда, въ Филиппака, въ вссановани, въ Верев, въ Асинахъ, въ Коринов, въ Вессв, в Милеть, на Патръ, из Тиръ, въ Кесарів, на Мальть и во вргакъ другимъ мъсчамъ. Я удинанася ону всогда двятельному, врему, преисбрагающему усталостью, бевсониями мечами, опапостими, гоненіями, провранісмь и тоской, но еще болье доченьтив удивленія, еще болне велинимь онъ представляется нь вь Римь, въ чеминць, гдь онъ посвящаеть душь раба всю вою заботанвость и акобовь.

Не зачень имих противопологать другь другу об'в ети оторим ето деятельности, ногие одна объясинеть другую? Святой ведъ, проседидающий Описина, веть что объясилеть наше востола Певла, покорячниято мірь Імсусу Христу. Церкви в сущности буть дрши; основникать цернан значить обращать вин. А обратить душу можно тельно любовью: Впрочемы самы востоль: Павель даеть нашь илючь из разуменію его деятельветя; обможная смое слушеніе из Россів, она гонорить: "веномвте, что виродолженіе трехъ лёть и непрестанно день и ночь бращать нашдаго изъ васы следами". Камодоло изъ соса, и этимы назано все: исполняя свое дёло такимы образомы, святой Паегь только слёдоваль примёру своего Учителя, который припрото не лемию, нтобы спести весь играния и мерапътель то что спесь: Цетре, Анарен, Финине. Насенена, Мерію Манине, насенена, полей пере втопыть помнить и именика зем и наставнить ихъ, несть будео бы выс никъ только Онъ и соще съ небе.

Пе простепци, братіс, две несть втопы примържин про стерененіе и упрость? Радай мыстепци поступасний.

. Способимули мы на заков, индоседна, киа такую ноустани дратотриостр, состояни вонгуюся; ссли: нувино: но юнной ди до тркъ поръд нова она не ображител Сдилавиъ вдись он общее заменалів. Нашь 5) пародь селопень видеть вы реш вым же эменен запина ими дите общения выпора вереня нашехъ: представляется государотвенныма упреживань, а 1 дужевной, семьей. Заговорите всь, эражнувомъ, о предвији и о тотчась - же, пустичея раздоўняють с церкви, объ ся пригазнія объ од прогость, объ он борьбь и имение тей борьбь си и порад веденом мет-за, ед социального положения. Но повътия оовсных рабываеть, что врвеь раце идеть главными образы о неиз свиома, объ его примыма и личины согношения Богу. Мы сами уступаемъ этому общему почемию. Мы асоч PORODEMS OF HAIDSMY DERES, O OFO OSECURISMS, CIDERSHIPS HO ниженности, околно вращаемся въ бланой и наопредътеля области отвинченностви: и, заботнов, о возрожнени моловичеств норъдко вабываемъ челорвир, страдеющего и гибнущаю вом нась. Предпрарживания при были были гом призраны Гомподом в спасенію міра во времена Кесаря Августа. Мы основан б режигіозныя общины, жубликовали бы статьи, нападави бы в тондацній эпрруровань и скептиционь, допольност бы стопан бездущіе наз. холодней морали, пре нихогда былими не новерга что самов вёрное "средотро доржичь нажней. цеди: опствить трудномъ обучения глъ-го въ гранцейской перевив мисковия на свидемер, фтопод ви живорийнее из обласний фтопод фтопод на пропод видемини PLACE THE THE PARTY OF PERSONS OF THE PARTY беднаго раба уснива. Кла зваогъ, межеть быть, эта верноя въ надыхи вещахъ повавалась; бы намъ напрасно потраче нымь трудомь; можеть-быть мы искали бы болье общирам



<sup>4)</sup> Здёсь рёчь идеть о Франціи.

и динтельности и дичностей, болье дестойникъ нашей заботы вобви. Неправдания вселето погло быть? Вълганомъ случав morbere mus moragans bamb, sis saratouchie; uno mogodine ormenie из дълу во-первынъ обиваеть насъ съ пути истиннаго, во-вторыхв. обусловянняють оббой тщетность наспыхь усилій. Ины: ничего темпе, какь приходить на восторгь отв общего M: ALE STOTO GODGEBRO OFFICE BOOGGAMORIN, HOTOMY TTO OTBLE висти вожения не запротивають сомноти. Очень легко, навитрь, опланивать развращенность вона и паденіе правовъ, нюсью отижь порывовы меродованія мы не убавины на одного ви за ородомъ, же уменьшимъ ни на копейку цены своего меть наи рескоми обстанован, не поборемъ ни одной нераюй вин чувственной привичин. Мы говоримь о спассии міра, встрени растрогавнись втой высоной задачей, все-тани не мые не одного усили, чтобы наставить на благо какогомум теммого ченована, за ноторымъ нечего ходить далеко: в яниемъ бокъ-о-бокъ-со своими слугами, никогда не задавая 👫 каме вопроса, есть и у нихъ безопертная душа, и по цвы изсимень и собяна не орбинивной ия, имир ин ср обнима вонь христівнекой любви. Да и теперь, удивляясь апостолу му, наставижения Онисима, ны даже не спросимъ себя, въл вблизи насъ и на нашемъ пути такихъ же Онисимовъ. Мы говоримъ о народномъ просвъщении и рукоплещемъ усижь благородныхъ дичностей, преследующихъ эту цель, вы сопринусть бъдотніями рабочаго пласса,—но никогда не спронь себя, не повысился-ин доходь съ нашего капитала, вловаго въ то или другое изъ затываемыхъ нами предпріятій, кечеть недостатечной поденной платы рабочимъ, и не заслувемъ-ли ны этого громовато обличения апостола Гакова: "вотъ **м**а, удершанная вамя у работниковъ, пожавшихъ поля ваши, вість, и вонин жисцевъ доніли до слуха Господа силь". Нівть, не жебимъ переступать порога въ жилище бединка, неть, нспытываемъ непреодолимое отвращене даже къ съмому м нишеты!

Мы говоримъ о томъ, что нужно возстановить церковь, но вотливо избъгаемъ слишкомъ откровеннаго исповъданія нашей вы, чтобы не навлечь на себя насмъшекъ и возраженій. Мы теть-быть страстно желаемъ, чтобы нашу церковь не смущали никакія заблужденія. но никогда твордо и сменю не ук жемъ заблудней душе путь ведущій ко Господу.

Знаете-ли вы, что отсюда слидуеть? А то, что отъ втогом и зависить наша малоуспинность. Почему? Потому что не им спасуть міръ, потому что отвлеченныя теорія викотла не од жать побады, не одолюють зла и грала, потому что мужно и что совсимъ мное, а именно рвеніе любащаго сердив, вом щающаго истину въ мизнь, иден же безъ оживляющей ихъ люб тоже, что солице зимой; оно, конечно, сертить, но педь с лучами можно замерэнуть. Еще равъ говорю вамъ: посмотри на апостола Павла, проовъщающаго Описима, ожирывающа своей дивной любовію темное сердце раба и поучамицаго е вдали отъ вроровъ люденихъ лишь предъ всевидинимъ Бежін окомъ. Тебв, велиній апостоль, върный въ малыць венцаль безвітетномъ труді, тебіт—велиніе успіки воспобидной діятся ности, а христівнамъ, дітямъ націвніняго віла, громнія ерм и безгисланным живни, протеклющія безъ веляюй пользка.

Но мы не будемъ останавливанься на осинъ присворбны мысляхъ. Христіанское смиреніе не деляно нороживъ трусост Почему бы и намъ не подражать апестолу Певлу? Любить и когда не поздно, и любовь Бонія, процикнувши въ нами сери и нымъ, какъ прежде можетъ неродить чудеса при седъйсти Св. Дука.

Церковь, христівнская церковь пашего времени! Тля етензен о своихъ неудачахъ, о своихъ слабостяхъ, и не мечтая уме побъдъ надъ міромъ, со слезами снитвень умножающілся етсуг ничества,—поднимись, обресь съ себя траурную одежду, есм тись отблескомъ славы твоего Господа и иди въ ореду окружающаго тебя народа, возьми на себя его бремя и понеси и себъ его бользии. Сойди иъ погибнимъ душамъ, мим и спам магдалинъ, Закхеевъ и Онисимовъ, и ожидая славныхъ побър объщанныхъ тебъ Богомъ, радуйоя вийотъ съ закслами об одномъ раскаявщемся гръммикъ \*!



<sup>\*</sup> Изъ Берсье.

## ПИСЬМА

КЪ ПОЧИВШЕМУ ВЪ БОЗЪ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕЯНЪЙШЕМУ МАКАРНО МИТРОПОЯИТУ MOCKOBCKOMY\*.

Ректора кієвской д. академін архимандрита Филарета.

Высокопреосвященнъйщій владыко Милостивъйшій архипастырь и отепь!

Недавно сообщено мий изъ С.-Петербурга, что Св. Симерт поручилъ вашему высокопреосвищенетву разсмотръние сочинский о протоберся Назарія Фаворова для удостоснія его ученей стерени доктора богословія, въ следствіє херетайства нашей авадемической конференціи. Зная съ отличной стероны достошиства почтеннайщаго отца Наварія Фаворова, 17 явть послушившилго нашей авадемія, осміниваюсь простть веще высокопреоснященнями на стероні ань вполить, по общему нашему убъщенію, заслушивають. О. Назарій не инваль общему сочиненій нарочите на стемень доктора; потому сочиненія сте, отцально взятил, мотуть показаться на строній сущь не социально взятил, мотуть показаться на строній сущь не социально взятильно свойствоми ученнях трудовь, котория дашть право на полученіе обначенной стенеми. Но конференція иміла въ виду не одих ученью его труды, котормо ва сововупности: составляють большую маску, во и всю ученую его службу, въ

<sup>\*</sup> См. являр., нолбр. и дек. км; «Нрак. Обозр.» за 1888 г. и январ. 1989 г.

продолжение 17 леть принесшую много пользы для академым равно какъ и его личныя качества и то общественное мнение которое онъ умель пріобрести въ последние два года на унверситетской службе. Отдавая вполне справедливое уважение несомненнымъ достоинствамъ о. Оаворова, я темъ смеле обращаюсь къ вашему высокопреосвященству съ покорнейшею просыбою о немъ, чемъ боле позволяю себе верить, что вы размение вполне то убъедение, что мы должны заботиться о возвышении достойныхъ лицъ белаго духовенства въ глазахъ свыскаго общества.

Прося вашего архипастырскаго благословенія, пріятнымъ дол-

Вашего виосвоиреооващенства, Милостивъйшаго архивастыря и отца нижайшимъ послупникомъ

Ректоръ кіевской академін архимандрить Филаретъ.

11 іюня, 1862 г. Кіевъ.

Высокопреосвященный шій владыко, Милостивый шій архипастырь и отець!

Правленію академіи поручено представить кандидата на инспектореную вакансію, отпрывніуюся въ харьковелой семинарів.

Понорившие прешу выше элгомопросыванемогно увадонию меня, не инфете-ли рекомендовать на означенную важаного кого-либе изъ лицъ, служащихъ въ кирьновской озминарии или въ опирхивльномъ вадомства.

На виду у анадемическаго правленія инфотоп слідующія индаморущін занить инспектор спую, должность из семинаріш; 1) смотритель Задонскаго училища архиманарить. Никодима (Аленковокій), окончиль нурсь 1847 г. въ сервнорбурнскай анадеміц; 2) учитель нурской семинаріш ісромомать. Анашомій, поотушть възмадемію нісвскую музьювященниковь курской анархія (Анарей Иличаровь) и юкончиль вурсь въ 1868 г. въ правомъ на отемень магнетра по представленів нив новаго сочиненія; и таковое сониненіе уже представлено и осстоять въ разсмотрівнія академической коносеренція; 3) учитель вольненой семинарім ісромонахь Софромій, окончиль курсь въ 1855 г. въ нісвской академін; 4) учитель рижской семинарім ісромонахь Алексондра, жончиль курсь въ кісвекой академіи нь 1865 г., съ правомъ в полученіе, степени магистра чрезь два года одобрительной лужбы безь новаго устнаго и письменнаго испытанія.

Если не имвется кандидата изъ наличныхъ наставниковъ семнарій или епархіальныхъ священниковъ; благоволите ваше ысокопреосвященство указать; кого бы изъ означенныхъ ланы ы мелали иметь инспекторомъ въ подвъдомой вамъ семинарійфавленіе академіи будеть совершенно согласно съ указаніемъ вшего высокопреосвященства.

Испрацивая архипастырское благословеніе ваше на себя и зкадемію, долгь имъю пребыть съ сыновнимъ послушаніемъ и совершенною преданностію

> Ващего высокопреосвященства, Милостивъйшаю архипастыра и отца покориъйшій слуга

Ректоръ академіи, архимандрить Филареть.

Оть лица всей академін обращьюсь жь вашему высожопресвищенству съспонори**мн**иеми просьбою, которая сосотоинь, въ -ардоо зного визунінічь настоящее зремя стабочена собранісыть для своей залы портретомь дорогиять для нея и достошаизтиважь личь. Ваше высокопрессыиденство оканете великую th честь, осин пожертвуете н**амъ свой п**ортреть. Если нить ф вась готоваго фиртрота съ твим, чтобы помертвовать таковой певсиой акадомій, то принцире намъ однив изъ дучинкъ орыгиналовъ, инфонциися въ день вынемь, об темъ чтобы мы могли снять съ него поимо посредствовъ нешикъ кіевскихъ живописцевъ. По минованіи надобности оригиваль будеть возвращень вашему высоченреосвященству съ рачительною сохраниостію. Можете представить, ваше высокопрессвященство, какъ пріятис агадемін видэть <del>вь нев**вочн**ей вань замі портреть вашей особы</del>, поторой не менеть оне не сипрать сморю эк попятиюм для Bach Christers : . : of a material establishment

Нашимъ академіямъ, по случию ротовищагося преобрасовавія; предстоитъ вступить възнавый періодъ исторической жизни ихъ. Полевно, и можетъ быть, навидательно для будущаго—увъковъчить память о тъхъ лицахъ, которыя въ истекающемъ періодъбыли передовыми дъятелями академій, равно какъ и произведеніемъ ихъ.

1867 г., 8 іюня.

Высокопреосвящениващій владыко, Милостивайшій архипастырь и отепа!

Мом сослуживцы поручили мий выражить вашему высовонее опрациенству испренийшую благодарность за удовлетворен ихъ желанію иміть портреть вашь въ академической залі. В этомъ дайствім вашего благосинскожденія они видять вашу щ нать объ академін, имінощей счастіе счатать васть въ рад своихъ воспитанниковъ и наставниковъ и теперь получай щей общирийшее назиданіе въ ученыхъ трудахъ вашего вы сокопреосвященства. Общество академическое дорожить высової честію, какой удостонваете его, давая возможность всегда ви діть васть въ соний тахъ, ноторые составляють славу академи и изъ которыхъ избраниванніе составляють, подобно вамъ, слав русской духовной науки.

Портреть написанъ художническою нистью. Насколько он нередставляеть ваше лике, не могу судить. Если судить потому накъ и имъль честь видъть васъ въ Тамбовъ въ 1858 году; в скодство припоминается малес. Но время спесебно дълеть болния намънения въ черталъ лица.

Изображая вась въ сидиченъ подоменіи, художникъ, не на бразвить пресла, въ поторомъ сидин. По забленію ди окіма это окущеніе, или такъ належале по равочотомъ межусетра, м моту повять. Впроченъ, какъ наображеніе не темпера солі, то скущеніе это не бросастся скоро въ глава, а съ мар'єстной высоты можеть быть оканется неудебоприм'ятивамъ.

. Раму заказать въ 50 руб. Будеть весьма порощел.

Акаремія почитаєть очастіємъ видіть велие наображеніє на овоей залів; еще больше почисть себя очастливою, соли Госпой приведень видіть вась лично въ стривля, овонкъ.

Испранивая вале архипастыровое блогослововіє на собя в академію, почитаю священнымъ долгомъ пребыть въ сымовней послушанія в совершенной преданисти

> • Рамено нисоксиросевищенства, Милостивайщаго архипастиры и отна покорнайщимы слугою Ректоръ академін, архимандрить Филареть.

Кіевъ. 15 января, 1868 г.

## Профессора московской д. академін Петра Казанскаго.

Ваще преосвященство!

Преосвященн фамій владыко!

Инвини счастіє, по снисходительному вашему вниманію, ночить отъ васъ вашъ великій трукъ—Догматическое Богословіє; итаю для себя священнымъ долгомъ изъявить передъ вами вства своей глубокой благодарности. Выъсть съ тъмъ притетвую васъ съ окончаніемъ труда. Это въчный для правошеной Руси памятникъ вашей общирной учености и неутомивть занятій. Это первое русское богословіє, — первое и не вывенію и по достоинству. При видъ вашихъ трудовъ совъотно выовится за свою медлительность и недвительность. Тольковиняю себя частыми и тяжними немощами. Да благословить оснодь успъхомъ и дальнъйшіе ваши труды.

Испрацивая вашего архипастырскаго благословенія и молитеть; фебыть

> Вашего преосвищенства, живорийнимы спугом Погръ Казанскій,

1853 г., янсери 28 дня. Сартіоръ Цосадъ.

Профессора кіенской д. академін Якова Амфитеатрова.

Ваше высокопреподобіе, Высокопреподобнъйшій отецъ архимандрить ж достопочтеннъйшій батюшка

Отедъ Макарій,

Xpueroon necessare!

Но відь это уме поздко. Надвешано мив въ свое время привітеновать вась съ Христевымъ Воакресеніемъ, — не привітпоздавить; надвешало невдравить со дисмъ вигола ващего, — не поздавить; опідовало благодарить, тыслячу разъ благодарить за вани превесходныя Исторін, глубірко благомотребных перкви ц современности, — не благодаридь спавницій. Э! все-то у меня не подъ. вадь у добрыкь личей: нисе постио, писе випотка, в эсе зоебще не во время. Бідный и человінь; продиль почти подстольтін, а все не научился, какъ жить. Одна надежда — на ве ликодушіе добрыхъ людей, одна успоконтельная мысль—ихъ сня схожденіе. На ваше я тъмъ паче уповаю и прошу прощені простите мив вся Воскресеміемъ.

... Тъмъ болье простите, что я къ вамъ съ напастью, и тъм болье съ лапастью, что опять не во время година предъ-виз менская, а потомъ и самъ онъ экзамень; когда за мною ходит т.-е. когда возиться съ мосю гомилетикою? Такъ и быть; вел кодуще, снисхождение! На слъдующей недъль, по первой почти паффотвительно намъренъ представить въ вашъ, первурный ко митетъ два части мосй Гомилетики. Примите ее, ради всъх святых примите цодъ свою опеку и запищение, и изведите дущея и мою. Позвольте немножко объясниться,

- 1) Она вовсе не учебникъ, ибо составилась, еще въ тъ вре мена, когда объ учебникахъ и слуку не было; двлан ее, я хо тълъ слъять не только лежни собственно для можхъ слушате дей, но и вробще книгу сколько нибудь сносную, и годную ди чтенія внъ школы. Какъ же мнъ превращать ее теперь въ учебникъ? Учебникъ, если Богу угодно и начальству не противно я могу въ последствіи составить другой: а это, что есть, дозвольте мнъ на свой счеть печатать, какъ просме мое частню сочинене. Да я и не знаю, почему вздумали принять мои лекца за учебникъ? Онъ были представлены только въ доказательство моихъ трудовъ, для улученія награды не болье; такъ имъ п слъдуеть оставаться. Сдалайте милость, будьте дасковы процустите. Какъ бы я радъ быль, еслибы вашимъ именемъ была запечатлъна моя горькая работа.
- 2) Я представляю пова двъ части; потому что составляють сами по себъ, полное цълое. 1-ю исправиль какъ могъ; жаль, что не совсъмъ ловко переписана; что дълать! Тъмъ мовъе чауть понолжия, тъмъ муже становятся писцы. Это часть и конспект переписался—потрудился о. Несторъ, дый Вогъ часть и конспект пачкаль я и правиль на своимъ тетралямъ, начкаль къмъ видите и въ переписать, и вину, что начкаль консы положива полить переписать. В переписать на переписать и възграния по потожно конструктъ, сколыто конструктъ.
- Э) Св. Э частью и должены позврержаться по самыла пристыть причинамы: а) ёсли: и букеть позвойено мир нечатачь часть пор

ныя, то я не знаю, ваковъ будень расподь; нешеть случиться, по я и изданіе не окуплю; и тогав къ труженину прибавитель еще бъднякъ, раззорившійся писака; б) 3 часть сама по себъ составить большую книгу; заключая въ себъ краткія, большею настію риторическія, правила о томъ, какъ составляются Слова, бестью, Поученія катихическія, проповъди догиатическія, истор. естеств. и пр. она въ тоже время будеть заключать множество примъровъ и образцовъ для каждой статьи. Мнъ хочется сдъчать изъ ней родь ручной библіотеки проповъднической; отсуттвіе же 3 части ни въ кадомъ отнощеній це мъщаеть бытію предыдущихъ

- (вухъ предыдущихъ.

  4) Конспектъ подробный можно печетать, можно и нътъ: онъ собственно нуженъ для меня и для моихъ слушателей. Студентъ слушаетъ по конспекту, отвъчаетъ на попитани по конспекту, в воисе не нужно ему мърятъ ширету моихъ лекцій, в парчатъ ное многословеніе онъ не имъетъ нужни. Самъ себъ ковориты и развиваетъ, справлянсь тольке иногла съ лекціею.
- 5) Наконецъ ие смотря жа вое свое имогословіс, я ве могу однаноже, обрасти допольно сковъ, чтобы довайнощимъ образомъ возблагодарить жанесо достопочивниято принима, трудавшагося вь резбора 1 часта мосй. Изъ Св. Спиода инй прислена жовій сь сего разбора, кокорую я понти выўнияъ памзусть... Маого сожалаль и теперь сожалаю, что выперты закачанія бывнія па полякъ, я не оснорбился бы ним, и очень чувствую, что кома весьма были бы полевны. Покорийше прому вась, батюшаь, засвидательствовать мос глубочайное почитарніс трудившеннуся. Не угодно, ям, аму будеть загламуть и во 2 часть Гомийствий Я бы очень были радь его закачальнях.

 г**лубоко и усерян**о кленяюсь, вопервыхъ отъ себя, вовторых отъ исго, и прошу благословенія.

Вашего высокопреподобія, Милостиваго отда и благодітеля мосго помернійщій слуга Кієвской явадемін префессорь, Яковь Акфитеатровь.

4 мая, 1846 года. Кіевъ.

Высокопреподобити пій

Отецъ архимандритъ, мой милосливый Панъ-отецъ Макарій!

Bord a cord yee abean sainten har month robaintan lesuit отеривать было на почту въ промлую аятьницу, сиречь 10 ны возвремен навадь въ субботу. Ну да все равно: отправля сегодия, будуть опиравлять завтра, буду всегда отправлять, пом нь важей веши отправию. Надажения было на обсютив съ с.-пемербурускій фуковна-кранацінняй нижетемы темерь держано о ва произ собстрением врени, укован ме ваму жеброту дунісьную Вивога ем монии рукециским посмыми маки и ивито печатное печенанное у изов въ Кісвъ, въ типограми упивородтета съ Becamines pro, name herothes parett, orbinis shakemetes 44митники, иодинные вретвиною поммиссию для разбора древних аписов, о воиме, опая временным коммиссии полвалиотен, букто бы Государы Императоры благоволиль снасать, что "одинь тольго RIGHERIE: YMMB OP CHTCTL MOHHAM WORS: HOCTOMMYRO MLICAL: O TOWN, нанъ надобно издавать древніе авты". На днякъ о. Миханть еканаль мей, что у вась наиняхь памативовь инчь, и что вань ечень могалось бы нивиь чахь. Я св своей огороны очень рагы чео могу вамъ женъ немисяке прислужиться, и кото приновю отблародарить за: наши мий подарии двигоцинеме, и за увительное участю въ месть дель. Жаль, что я раньше не догадаю этого едилегь. Чтожь далиный Примите теперь благосилонно. Они говорять; что 2 томъ ихь импятиновь будоть еще запинательиме» (1-динечениельно-ванивательны, менн памотинан-чо дупрым браметна били горажо проиде принемянути зайн, и воли в вашу исторію кієвской академіи); цвями отдыль составится изъ

ить о нашемъ братствъ. Объщались выдать въ мартъ, или уже вкакъ не позме апръл; а придется ждать еще такъ—съ полда. Подождемъ, и какъ скоро дождемся, то позвольте намъпять прислужиться. Дъло дължетъ ени корошее, и дълають прощо, и ждать можно, а за все имъ спасибо. Изъ машихъпятельно участвуетъ Венд. Павл. Чеховичъ.

Въ прожускъ можхъ гръховъ сквозь вашъ igneum purgatorium, жется, не будеть больших препятствій; въ чемъ я вопервыхъ мьюсь на васъ, вовторыхъ нашъ владыка обвивлся писать ь преосвященному Гедеону и Венедикту о дозволеніи пропуска, сии возможно; можеть статься, старика послушають. Но кто виметь на себя тяжкій трудь пересматривать — дві большихь вописи? За подобныя вещи принимаются всегда не охотно, и когда съ охотою. Не браните пожалуста за неаккуратность. Впрочемъ satis pro nostris peccatis. Между многими покорнъймии просьбами моими къ вамъ, батюшка, есть и сія: сдвлайте колженіе вупно съ отпомъ Өеофаномъ, вышлите мив "Полное браніе Русскихъ Лътописей, изд. археографич. коммиссіею, омы 1, 2 и 3. Здесь я нигде не могу достать ихъ, а достать смерти хочется. Деньги тотчась вышлю по полученіи книгь; осладъ бы и теперь, но не знаю-скольно. Батюшка, о. Өефанъ, потрудитесь Бога ради, поблажите старика присылкою гарины. Если существуеть отдельно "Указатель или ключь къ Історіи Карамзина-Строева": то и его сюда же; если нътъ, то нать.

Есть у насъ и новость: поздравляемъ нашего добраго и востину предобраго отца ректора съ высокомонаршею милостію, -е. съ новымъ орденомъ; новость, разумъется, вамъ гораздо режде насъ извъстная, но для насъ она новость новая и преадостная. Gratias agimus maximas. Присыдайте намъ побольше почаще новостей въ подобномъ родъ.

Наконецъ въдь я окаянный докучаю и утомляю васъ. Посему глубокимъ уваженіемъ и преданностію

Вашего высопоправодобія

Покорційшій сдуга кісвской академік
Профессоръ Яковъ Амфитеатровъ.

13 и 14 мая, 1846 г. Кіевъ.

## 4. Профессора С.-Петерб. Д. Анадемін Карнева.

Ваще высокопреосвященство Милоствъйшій архипастырь и отець!

Вы уже столько разъ и столькими дарили меня произведе ями вашего пера, что мив и думать нельзя отдарить васъ и добнымъ образомъ. Мои труды ни количествомъ, ни качеством ни содержаніемъ, никогда не сравнятся съ ващими. Тъмъ менъе однакожъ я считаю своею обязанностію препровожда къ вамъ всякую печатную мою строку, если она хотъ сколькибудь будетъ достойна вашего вниманія. Въ настоящее вречесть имъю препроводить къ вамъ изданныя нынъ мною сочненія Платона и покорнъйше прошу принять ихъ, какъ сви тельство глубочайшаго моего уваженія къ вашему высокопросвященству.

Вмёсте съ этимъ, позвольте, преосвященнейщій владыко, обр титься къ вамъ съ покоривищею прозьбою другаго рода. питаю опасеніе-общее впрочемъ всёмъ, занимающимся каким нибудь серьезнымъ родомъ литературы, что нынашнее мое в даніе, стоившее мив очень дорого, немного найдеть читателе если свъдение о немъ не будетъ распространено между наши духовенствомъ; потому что въ настоящее время почти толь одно духовенство сохраняеть еще вкусъ къ чтенію книгъ о держанія серьезнаго. Это обстоятельство побуждаеть меня утр ждать ваше высокопреосвященство покорнъйшею провьбою содъйствій къ распространенію сведенія о выходе сочине Платона по ввъренной вашему управлению епархии и семинар Всв вообще подагають, да и не безъ основаній, что жарык ское духовенство одно изъ образованивищихъ. Поэтому, если ваше высокопреосвященство были такъ милостивы, что при гаемое при семъ объявленіе объ изданіи сочиненій Плато приказали перепечатать въ одномъ изъ органовъ пользующих вашимъ покровительотвомъ; то я почти не сомивваюсь, что и объявленіе, подкръпленное вашимъ авторитетомъ и архипасть скимъ советомъ, вызвало бы много лицъ любознательныхъ образованныхъ къ пріобрътенію моей книги.

Прося архипастырскаго вашего благословенія и модитвъ, честь имъю быть.

Вашего високопреосващенства . Милостивъйшаго архипастиря и отца . Покорнъйшимъ слугою профессоръ Карповъ.

7 января, 1864 года.

## Донскаго архимандрита Ософава.

Высокопреподобивйній отець архимандрить Милостивый государь!

Я съ восхищениемъ читалъ Введение въ православное Богословіе, присланное ко мит благодітелеми моими, его преосвященствомъ епископомъ Евсевіемъ. Наконецъ имъть счастіе получить отъ вашего высокопреподобія и первый томъ Богословія Приношу вамъ испреннъйшую мою благодарность за сей вашъ столько обязательный для меня даръ. Да поможеть вамъ Господь Богъ окончить и совершить великое и славное дело! Сколько въковъ освящаеть и спасаеть Россію православная въра; сколько льть процвытають науки; сколько было мужей благочестивыхъ и просвъщенныхъ; но доселв не было своего полнаго-русскаго православнаго Богословія! Я думаль, что уже поздравляли съ самымъ началомъ, т.-е. со Введеніем всв идущіе царскимъ путемъ духовнаго просвъщнія, поздравляли (ибо dimidium facti. qui bene cepit, fecit (habet)). Поздравляли и ободряли васъ владыки и отцы, братія и чады. Но какъ я удивился, какъ разочаровался прочитавъ далве въ строкахъ вашихъ, что вы такъ мало видъли от своих собратій; чего же? не только должной похвалы и благодарности, но даже списхожденія. Чудное діло! непостижимы русскія сердца! Будьте вы намець. Вса публичные листки не вивщали бы похвальныхъ рецензіи и одобреній. Одинъ русскій генераль въ войні 1813 года, защищавшій отъ Наподеона трехъ государей, на вопросъ своего государя: чёмъ онъ можеть благодарить его (генерала)? отвъчаль: государь! произведите меня въ нъицы: и все будеть. Върно. У нашихъ если не зависть: то непонятное, удивительное равнодущіе къ талантамъ и успъхамъ своижь. Или нащи очень въжливы, добры, благочестивы, не хотять чтобы вы отнесены и причислены были въ твиъ, кои вдъсь *воспрієммень маду свою.* Итакъ да будеть ваша похвала и радость, и утвшеніе и ободреніе и подпрышеніє въ совершеніи вашего труда Самъ Господь и Богь нашъ Іисусь Христосъ!

Досель сожалью, что вы проважали чрезъ Москву, а я не имъль удовольствія видеться и познакомиться съ вами.

Поручая себя святымъ вашимъ молитвамъ, съ достодолжнымъ къ вашимъ талантамъ и заслугамъ почтеніемъ и братскою о Христь Іисусь любовію есмь и пребуду.

> Вашего высокопреподобія Милостиваго государя покорнайшій слуга Донскій архимандрить Өсофань ').

1865 г. Москва. Стран. 79. Мая 20, 1850.

#### 6. Даниловскаго архимандрита Інкова <sup>2</sup>).

Ваше высокопреосвященство Милостивъйшій отецъ и архипастырь!

Мит хоталось придти къ вашему высокопреосвященству еще 18 марта съ благодарнымъ воспоминаниемъ объ этомъ див, въ который, въ минувшемъ году, я, въ протадъ чрезъ Харьковъ, былъ удостоенъ милостиваго вашего внимания и трапезования съ вашимъ высокопреосвященствомъ, но не судилъ Богъ. Спъщу теперь воспользоваться предпраздничными часами, чтобы не остаться какъ бы въ долгу, по объту сердца.

Честь имъю поздравить васъ, владыно святый, съ праздникомъ праздниковъ и отъ всего сердца желаю, чтобы Воскресшій Господь, обновляющій природу, обновиль всецьло духъ, душу и тыло вашего высокопреосвященства. Это не простое, а молитвенное желаніе. Чымъ иначе и воздать вамъ за благосклонное

<sup>1)</sup> Өсофанъ Александровъ былъ назначенъ въ Донскій монастырь въ 1832 г. ноября 14, изъ архимандритовъ казанскаго Спасо-Преображенскаго монастыря и ректоровъ тамошней семинаріи. 1850 г. іюля 6 переведенъ въ нѣжинскій Благовъщенскій монастырь чернигов. епархіи, а оттолів въ калязнискій Тронцкій мон., гді новончался 1852 г. октября 23. (Описан. Донскаго монаст. Забланя в.)

1) Висскідствік еп. Муромскаго викарія Владимірскаго.

принятіе странника, если не посильною молитвою о вашемъ здравіи и спасеніи? Вотъ уже годъ, какъ ваше святое имя запечатлівно въ синодикі моего сердца и воспоминается за проскомидіею на паждой литургів.

Быть можеть, не въ лицу праздника будеть, если я позволю обратиться из вашему высокопреосвищенству за реаръщеніемъ историческаго недоумънія, но вы великодушно простите простецу.

Мощи св. бл. килоя Дакінда Александровича, въ обытели коего я состою начальникомъ, открыто почивають въ крамѣ 7 всел. соборовъ съ 30 августа 1652 г. Но слустя 33 года, но открытіи св. мощей, выходить отъ патр. Ісанима респоряженіе, (напечатанное въ 10 т. 112—114 л. Вивлісенки) о термественномъ отправленіи панихиды по св. князъ, и соборнее аркісрейское слуменіе совершалось съ 1685 по 1691 годь. Это извъстіе исня озадачиле. Что-нибудь одно, думаю: вли молебствевать, какъ прославленному чудотворцу вли панихиды пъть, накъ непризнанному церковію святому.

Акта объ открытіи мощей я не встрічаль; но у насъ событіє записано на камив, который вставлень въ стіну покровскаго храма въ то время, какъ думаю, когда вселенскій храмъ, построенный Грознымъ, разобрали въ 1632 г. и надстроили его надъ покровскою церковію; построенною въ 17 вікв.

Царь Алексви Михайловичь, какъ видио изъ выходовъ, 30 августа 1652 г. быль у литургии не въ Даниловъ, какъ бы слъдодовало, а въ Страстномъ монастыръ. Это то же не совсёмъ понятно.

Когда я отнесся съ своимъ недоумънісмъ иъ одному изъ на шихъ почтенныхъ богослововъ, онъ, вмъсто разръщенія, позвощиъ себъ усумниться въ святости нашего Угодника...

Бога ради, прошу ваше высовопреосвященство разъяснить инт историческія темноты. Вамъ даны влючи разумінія тамнъ историческихъ в богословскихъ.

За симъ, испращивая архипастырскаго благословенія и святыхъ молитвъ вашего высокопреосвященства, долгъ имъю бытъ

Вашего высокопреосвященства нижайшій послушникъ Даниловскій архимандритъ Іаковъ.

3 апръля, 1865 г. 11<sup>1</sup>/<sub>2</sub> ч. пополуночи.



Ваше высовопреосвященство, Милостивыйшій архипастырь и отець!

Обществомъ любителей духовнаго просвыщенія напечатана третья книжка Чтеній.

Эту внижку долгъ имъю почтительнъйше представить вашему высокопреосвященству. Здесь найдете вы примъчательную статью о дровнежь Туровъ. Это статья архим. Анатолія, бывшаго ректора полоцкой семинаріи, нынъ больнаго и живущаю на покоъ. Туть встрътите поэтическіе труды нашего владыки. Въ прошломъ году живя въ окиту, онъ переложить увъщат. пъснь Григорія Богоолова. Тогда же онъ переложить въ стихи тромарь на Преображеніе, по особому случаю. Я представить ему ирмосы на Преображеніе, переложенные въ отики однимъ изъчленовъ общества для народнымъ шкодъ. Владыка не одобрилъ труда и чтобы понавать, какъ слъдовало бы перелагать, написаль.

Преобразился днесь Ты на горь, Христе, И славу тамъ Твою ученики узръли, Дабы, когда Тебя увидятъ на кресть, Страданье вольное Твое уразумъли И проиовъдали вселенной до вонца, Что Ты сіяніе Отца.

Не правда ли, что въ 85 л. старив еще играетъ жизнь? Прочитавши свое произведение А. В. Горскому прибавляетъ: вёдь не одного лишняго слова нетъ противъ текста.

Мы радуемся за нашего великаго старца и молимъ Бога, чтобъ продлилъ ему жизнь на-долго. Кто-то изъ бывшихъ на юбилеъ сказалъ ему, что желаетъ поздравитъ его съ будущинъ юбилеемъ..., т.-е. съ столътіемъ его жизни. Не мудрено, что до живетъ.

Простите, высокопреосвященный пій, что я заговорился. Поручая себя и общество вашему архипастырскому вниманію, честь имъю быть.

Вашего высокопреосвященства покориваний слуга Даниловский архимандрить Іоковь.

9 ноября, 1867 г.

# Архимандрита Героптія.

Преосвященнайшій вдадыко... Благодътельнъйщій отедъ и архидаотыры! Виновать, владино святый, простите: Вого ради же мое грубое евъжество. Получивши отъ васъ арагодъжный для мева: подаокъ, я досель не привсоъ вамъ испренницие благодарности а ваше благосниеходительно готеческое внимание на моску убонеству. Прівивте же ее. оть меня теперь и прінивте за застоян цее и пропедпее, которое также живо во мий наки и настрянес. Вы были для менн благоручельнуйниму стиновонь убакадели́и й этого уже: слийновы виоре для менні; не вы фо/особенной доброти но мин: нэчмвиям ; веляцію и теперь содинскирать: въ удучнивно мови участи... Спаси васы Роспрам Разсказа о: Евгенія доставили міть стольно прінтивоть «**выстальній**, пудо: я.: быль радь до олевь. Оне быль у вась, вирыв вась и испоравь: сь вами... Въ этомъ только, грёмный человъсь, поствидевась и ему и въ души назваль его счастивцемь. Почему жесему невьоя: видъть васъ? Вемъ угодио было презъ него передать анъ благую: волю вашу---иликать къ ванъ вов подвобно исогрувскиој тро : и ванъ, я думаю, о собъ... Дай Богы вынь здоровы Вириго собе ственно и заставило меня призадуматься и людерию: .. завъдию нудрено распоряжаться самимъ собою. О, я бы сы особеннымъ удовольствіемъ, не задумавнімсь нисколько, полетиль щь вамъ, естиры могр фраг хотр спочено нирай почения ва лестачи-иибудь, но чувствую, что я ин къ чему деброму не жисособекъ и

воть это то заставляеть и задунываться. Горе инв. грацивну сунцу, добрым даль въ себв не инущу и поэтому тасно ми отвеюду. Оставаться здась изоверате въ саномъ отношение седерянние доводьно скудное, мо въ другимъ отношения зайсь очень хороше: воздухъ отлично здоровый, мастность бетакат и можно сказать очаровательная, въ гланалъ море безиредальное и жизнь тихая и уединенная. По временамъ только иногда бываеть жутво довольно, когда посащають монастырь высочайшия особы, а въ другое время могу сказать, что я на своемъ маста. Желать же перехода въ другое масто нажется для меня страшнае, чамъ посащение высочайшихъ особъ. Впрочемъ владыка святый, я до тахъ поръ не могу инчего сказать о себъ, пока не буду имать счастия видать васъ, принести вамъ личие мою

искреннъйшую благодарность и поговорить съ вами и тогд буди воля Божія и вашего преосвященства. Сидя въ плёну в своемъ монастыръ, я далъ обътъ, по освобождения, побыват въ Клевъ-повлониться св. мощамъ угодниковъ Бождижъ и вот до сель по разнымь обстоятельствань, оть меня невависящим а главное по налошовству братів, у меня только піссчь чело въкъ: 4 ізремонака, 1 ісреміаконь, который пономарить и зво нить и 1 монахъ сварикъ, не могь исполнить. Темерь думан чревъ Харьковъ пробранься и въ Кісвъ, но когда это будет и наих утвердительно не могу свареть. Я было дуналь въ сен тябръ понедники это святов желания, по все обстоятельства из шають. Унасы ватыплось двас съ 1856 года о веробновления попроживания въ 1854 году бурето можествескикъ зданій и церквей, о везнагращения за нотерю экономи въ жинувшую войну, и в навречени новате жалованых... И воть до сель ничето шита. Я тже писакь вы Петербурга вы овоему владыей в просиль его, что вели: Св. Симень: будеть запрудняться отпусвоить сумны ить возобновление менаствиря и за потерко экономін, чо Ворь съ мини, мы и один съ Волією помощію, налънибудь этопустронив, твив боиме, что уже большая моловив зданій поправлена и эксномія пачинаєть преходить въ сигу... Покрайней шторт нусть ассигнують жалованье, какое мы просимъ и мы букемъ покойны, а то уже наскучето покучеть въ годь 57 р. и не вимо что будеть Преосвящениваний Елимиооръ иниеть отв. 24 августа следующее: о пособія вашену монастырю для исправденія разрушатій и для вознагражденія петерь была грачь понора по вступлени наприв тв Синода: не после дело заможно и до секе ислучить. Воть все, что на этоть разъ могу передать вашему прессыященетву.

Иправиная вашего вржинастырскаго благословенія цалую ваши отчин.

Вамаго прессиящавства предацийскій нескумина-Настоятель Георгісасцаго монастыря Архимандрить Геронтій <sup>3</sup>).

17 сентября, 1859 г.



<sup>3)</sup> Въ міру Григорій Артюховскій, младшій вандидать десятаго курса кієвской духовной академін; въ 1860 г. переведень въ Юрьевъ монастирь (Новгород.) взънастителей первоклассмаго балакланскаго георгієвськго монастиря. Скомчалов въ монгород. Юрьевомъ менастира, въ половента 60, годовъ.

Преосвященный шій владыко Милостивый шій отець и архипастырь!

Честь имъю поздравить васъ съ наступающими правдижами идества Христова и новымъ даромъ благодани Божіей----новопоиз. Всецалою дугною желаю и молю вачнороживано Бога; Мъ вы были здоровы, а прочее все не мимондеть васъ: въ мь я увёрень какь Богь свять. Ахь, какь май котелосы: но принести вамъ поедравление съ этими праздинамии и жеповать вашу ручку, но миж не дозволено. Владыкъ угодие по вазначить меня членомъ Высочайне учреждениась вемии о построеніи храма св. Владиніра въ Хергопсеной обин: и, вотъ и причина, полноей мей не дозволено. Динео, странно: непостижимо, что вов мон жельнія разбиваются ва дребезгине помию даже, чтобъ хеть наное-нибудь жое сердечное жене исполнидось; все какь-то ждеть на перекорь. Казалесь ц что невиниве мелянін попловиться св. мощамъ угодинавиъ віку, почивающих въ Кієвт; но вёрно при этонь келанія: вившивалось что нибудь не полежное для меня и воть пило»: мый Господь не допустиль исполняться этому желенію. Вуди: в святая воля! Преосвященнайной Клиндисора иниста, что в увеличение окладовъ на нашъ монастырь ни слуну, ни дуну. <sup>) что</sup> прикажете двлать, и здвсь примвшалось мое сердечие с мене, повидимому не гръховное, а дъйствительно меобходимое, 35 коего очень мудрено обойтись и воть Господь милосерций: мопускаеть исполниться. После втого какъ бы невольно приштен жить не такъ какъ кочется, а какъ Богъ велить. Впров я съ покорностію принимаю все канъ оть руки Божіей и ювъ переносить и бъдность: гръщенъ бо есиь... имаю, владыка овятый, вы помните Алипія — Александрательева, который быль инспекторомъ кавказской семинаріи, теперь въ врайне бъдственномъ положения. До получения него письма и не зналь гдв онь и что съ нимъ и полагаль, онъ уже ревторомъ какой-нибудь семинаріи, а выщло не Пишетъ онъ ко миж савдующее: "пищу вамъ изъ тъмы и и смертныя, -- изъ самыхъ скверныхъ обстоятельствъ, въ коыхь я теперь нахожусь. Меня заподозрили въ не ионашемъ дълв; и затъмъ лишили всъхъ должностей, жалованья и

власснаго оклада. Я подаль оберъ-прокурору протесть; назначено следствіе, а меня до окончанія дела, поселили въ черно морской Екатерино-Лебянской пустыни... Здёсь я и живу-вот уже третій годь. Но канъ я здёсь не въ числе братства, но временно---- до решенія дёла, то жить миз очень плоко безь ка пованья. Хлебъ, соль и борщъ братскій дадоть; но миз неот хочется и чаю нешеться, а въ замнія ночи и свёчка нужва. По чаку и решелось просить васъ: если у васъ есть средства, щи плате мих коть рублей пять серебра на мон нужды? Это будет милостыня съ вешей стороны и проч. ....

Это инсьме сильно меня поразию: я его знаих съ отмино стороны наих строгато монаха и веть приплось ему бъденкому исмытывать сверьби... України его Господи! Слава Богу что въ то время, наих я получить оть него мисьмо, нашов у меня 50 р, и я съ удовольствиемъ подбилася съ нимъ пом ламъ и посладъ ему, но еще отвъта не молучить. Дай Богь его теривне! Я подчасъ тяготился своимъ поможениять, что нед ставть иногра того, чего бы хотбиось, а не веображать, что нед ставть иногра того, чего бы хотбиось, а не веображать, что нед горово достейнъе меня теривть дишенія и самомужим пера считать чело нибув т перь считать граномъ. Посла втого и ставъ считать себя стативымъ, покойнымъ и довольнымъ и желать чего-нибув т перь считать граномъ. Пусть дъявется канъ Богу угодно, за лучите всего...

**Испранивая вашего** архипастырскаго благословенія, цыр ваши ручки

Вашего преосвищенства преданнъйший послушникъ Нистоитель Георгієвскаго монастири, архимандрить Геронтії. 14 декабря, 1859 года.

протојерен Гоанна Вазарова.

Ваше преосвященство!

Появольте вашему вкадемическому слушателю, никогда, и вы отъ отчивны и среди богословской учености Германіи, незабі вающаго вашето преподаванія, столь живо впечатлівшагося юныхъ серднахъ вашихъ слушателей, — позвольте предста предъ вашимъ преосвященствомъ съ слабымъ трудомъ можи недостойнымъ вашего просвіщеннаго вниманія по своему вас

надвющимся на ваше архипастырское благословение по своей д. Книжка эта издана была мною въ первый разъ въ 1857 г. ь названіемъ: "Сказанія, заимствованныя изъ Священныхъ ть В. и Н. Завъта" съ цълію распространенія оной для чтевъ народъ. Но сверхъ моего ожиданія, ее приняли во мноь училищахъ, какъ руководство при первоначальномъ обуін. Такъ въ Туль, по благословенію преосвященнаго Алексія, ввели, накъ учебникъ, въ приходскихъ училищахъ. Недавно по опредвленію учебного комитета министерства государвшихъ имуществъ, ес признали полезного для употребленія сењскихъ школахъ. Ободренный этимъ успъхомъ, я пристуть къ новому изданію этой книжки подъ заглавіемъ Библейн исторіи, и чтобы сділать оную доступною какъ для учиь, такъ и для народа вообще, понизиль цвну оной съ 50 к. [40. Теперь, желая приступить еще къ дешевъйшему стереоному изданію, чтобы сділать ее болье доступною для низто масса, я стараюсь на первый разъ обезопасить это изне возможно большимъ и скорвищимъ сбытомъ настоящаго канія. И потому осмівливаюсь обратиться и къ вашему преошевству съ покоринищею просьбою, не соблаговолите-ли московить употребленіе этой кинжин и въ духовныхъ учильиз подвидомственной вамъ спархім, какъ она введена въ мрхін тульской. Для моня было бы большимъ утвіненісмъ ви**ы** въ распространени изданной мною нижин явное благо-<sup>108е</sup>не Божіе на мой трудъ, котя и не значительный, но пред-: и исполненний съ тюдовію и фтасожеченість рочному оществу и народу.

но во всявомъ случай радуюсь иметь при семъ вовиожность помнять е себе вашему преосращенству и испросить вашего инастырокого баргословения жакь на себе, такь и на дитей иъ.

Съ истиннымъ почтеніемъ и совершенною преданностію имъю. Вбыть

Вашего **преосващенства** всепокориващимъ слугою Протоіерей Іоаинъ Базаровъ.

Стутгартъ. 19—61 мая, 1859 г.

# СОВРЕМЕННЫЙ РУССНИЙ РАЦІОНАЛИСТЬ.

Я убъдился на себъ, что не оти истину, добиваемую путемъ авани разсиймования отъ другой, достания намъ ибрею, нелься бить настоящих рующимъ. (Н. И. Пироговъ).

Ніпровіе планы намечали себе появлявніст доселе тальвываемые богословы-раціоналисты. Смедыя сужденія выска вали они о христіанской религіи. Но всё они ступієвываля въ этомъ отношеніи предъ нашимъ раціоналистомъ, если иом приложить из нему такое насваміе 1), Львомъ Толотымъ, кой рый поставиль себе вадвчею не только отнять у Христа Боя ственное достоинство, но Его ученіе передвалять по своем. В предисловіи из одному изъ своихъ сочиненій 2) онъ говориг "Источникъ кристіанскаго ученія—Евангелія, и въ Евангелія я намодиль объясневіє того омысла, котерый руководиль жизп ветякь людей. Но рядомъ съ этимъ источникомъ чистой во жизни, я нашель незаконно соединенную съ нимъ грязь и та веторая одна заслоннла для мемя его чистоту; рядомъ съ вы кимъ христіанскимъ ученіемъ я нашель, связанное съ ни чуждое ему безобразное ученіе еврейское и церковное. Я 1

<sup>1)</sup> Говоримъ такъ потому, что затрудняемся, отнести ли Толстаго въ разрираціоналистовъ ученихъ или къ разряду сектантовъ.

<sup>2) «</sup>Hobomy Ebahrenin».

пися въ положени человею, который бы получиль ившовь мочей грязи, и только послъ долгой боръбы и труда нашель , что въ этомъ машие двёствичельно ловить, завалением **гэью, борцыная** же**н**чу**ни**н**я**<sup>4</sup>. / Въ чемъ же состоить эта гравь, отъ вегорей Л. Тодотой будто есвободить наши вапоническія Евангелія и что такое эта нчужина, которую онъ нашень среди грязи? Отвъговъ на ть вопрось служить то учене, вогорое Л. Толстой выдаеть учение Господа нашего Інсуса Криста. Воть это учение. вТо, что мы называемъ Богомъ, ссть дужь безначальный и рбодный <sup>3</sup>): этоть безвонечный духь---основа-и начало всего <sup>4</sup>), чему ему можеть быть усвоено незраніе отща; онъ духьвпъ <sup>5</sup>). Сущиость его есть разумение вообще и въ частности вумъніе жизня <sup>6</sup>). Какъ разумъніе, онъ есть свыть истины, в разуменіє жизни, онъ основа и начало всякой жизни и источкь жизни истиниой 7). Отношеніе духа-отца къ міру нельзя едставлять отдельным отъ міра, находящимся вив и выше его. ецъ-духъ не отдвленъ отъ міра; міръ свой для него, и онъ всетда пъвъ немъ, какъ свътъ разумънія; міръ потому только и сущевуетъ, потому только и живъ, что всегда имълъ и имъетъ въ себъ ha-духа <sup>8</sup>). Точно такое же отношеніе духа-отца въ человіку; в не вив человака, а въ нешъ <sup>о</sup>). То, что мы называемъ дуою, и есть Богь <sup>10</sup>). Такимъ образомъ души людей тождественны в Бегомъ. Тождественны онв и между собою. Люди представють себя отдыльными существами; каждый считаеть себя отльной единицей съ своей особенной волей жизни; тько обманъ. Та есть истинная жизнь, которая признасть наломъ жизни волю Отца. Истинное ученіе открываеть единво жизни и представляеть жизнь не какъ отдельные побыти, вакъ единое дерево, на которомъ растутъ вев побъги 11). Бучи по плоти сынами человъческими, люди въ то же время могь быть названы сынами Божіими по духу 12). Сыновство свое

безконечнымъ духомъ, или другими словами, тождество съ

P) «Hob. Ebahr.», rs. III. 4) Ibidem. rs. III. 5) Ibidem. rs. VII. 6) Ibidem. rs. VII. 6) Ibidem. rs. VII. 7) Ibidem. rs. VII, XI m xp. 6) Ibidem. rs. III. 6) Ibidem. rs. II. 111 m xp. Ibidem. rs. III. 12) Ibidem. rs. XI. 12) Ibidem. rs. VII.

имиъ нуветвують вей моди 13), но не вев лено сознають. числу людей, жено сознающихъ овое тождество съ безномечн дукомъ, принадлежатъ: Консуцій, Будда, Совратъ, Маркъ Аг лій, Эпиктеть и всё истинные мудрены, не составители филос скихъ теорій, а тъ люди, которые искали истины для блага с его и вебхъ модей. Задача жизям человака состоить въ то чтобы сознать, подобно Коноуцію, Будда и др. свое тожде съ Богомъ, возвысить свой духъ надъ илотію, подчинить с животное "я" — "я" разумному 14). Средствомъ къ возвыше разумнаго "я" служать следующія пять заповедей: 1) не о жай никого, и дълай такъ, чтобы ни въ номъ не возбуждать пота. 2) Не мобезничай съ женщинами и не оставляй той же съ которой сошелся. 3) Ни въ чемъ не клянксь. 4) Не п чивься злому. 5) Не двлей различія между своимъ отечеств и чужимъ 15). Эти заповъди выражеють волю дука, деющ благо и живнь, и потому уничтожають эло; это и служить вазательствомъ, что онв истинны 16). Танъ какъ внашняго В нътъ, а есть духъ-отецъ въ міръ и человань, то вившияго гопочтенія не можеть и не должно быть. Оно ложно и вред Поэтому не нужно храмовъ. Храмъ истинный есть міръ мо соединенныхъ любовію 17) Нигдъ нельзя молиться Богу, а мо только служить тамъ, въ ноторыхъ есть духъ Бога-Отца служить делами любви 18).

Кто читаль всв беллетристическія и оплосооскія произвенія Л. Толстаго, тоть безъ-сомнінія догадается, что только—изложенное ученіе есть не что иное, какъ міросозерцаніе само Толстого. Насколько это міросозерцаніе основательно, объ это мы пока не станемъ говорить. Мы остановимъ свое внима на томъ, насколько правъ Л. Толстой, навязывая свое міро зерпаніе Спасителю.

<sup>13)</sup> Ibidem. rs. III.

<sup>14)</sup> Ibid. гл. VIII, а также «Понятіе жизни».—«Рус. Вѣд.» 1887 г. № 78 «Нов. Время» № 3973.

<sup>16) «</sup>Въ чемъ моя вѣра».

<sup>• 16) «</sup>Новое Евангеліе», гл. V.

<sup>&#</sup>x27;. '') Ibidem. ra. II.

<sup>18)</sup> Ibidem, rg. V.

Возъмемъ прежде всего основной пунктъ міросозерпанія учене о Богв. По утвержденію Толстаго, Інсусъ Христосъ училь ве о личномъ Богв, а о Богв имманентномъ міру и человану. Во справедливо ли вто?

Разсматриваемое со стороны исторической ученіе Інсусь бриста является завершеніемъ ученія ветховавѣтной религіи. Это ясно высказавъ Самъ Інсусъ Христосъ при Своемъ вступленіи въ общественное служеніе. "Не думайте, говориль брито Я пришель нарушить законъ или прорововъ: не нарушить пришель Я, но исполнить. Ибо истинно говорю вамъ: коюль не прейдеть небо и земля, ни одна іота или ни одна черта не прейдеть изъ закона, пока не исполнится вое". (Ме. У, 17—18). Слова эти Спаситель подтвердиль и дъломъ. Какъ ш старались Его враги уличить Его въ искаженіи закона Моивева, они не могли этого сдълать: преданность Его последнему была слишкомъ очевидна:

Такъ какъ основнымъ догматомъ еврейской религіи служитъ ученіе о Богв, какъ Существъ личномъ, то ясно, что этотъ догмать долженъ былъ лечь и въ основу ученія Спасителя. И дъйтвительно, въра въ личнаго Бога, Творца и Промыслителя міра 
троникала все Его Существо до такой стецени, что враги Его 
обращали ее даже въ предметъ насмъшки. Когда Онъ висълъ 
на крестъ, то первосвященники, книжники, старъйшины и фарисен, ходя мимо креста Его, говорили между собой иронически: 
"уповаль на Бога; пусть теперь избавитъ Его, если Онъ угодевъ Ему". (Ме. XXVII, 43).

Въ чемъ же проявлялась эта горячая въра Спасителя въ Бога, такъ въ Существо личное? Существеннымъ привнакомъ исповъданія человъкомъ Бога, какъ Существа отдъльнаго отъ міра, 
мужить молитва. Кто отрицаеть бытіе личнаго Бога, тотъ всегда 
отвергаеть и молитву. Нагляднымъ примъромъ въ данномъ случав служитъ Л. Толстой. Навязавъ Христу свое пантеистическое 
воззрвніе, онъ старается сдёлать Его и врагомъ всякаго инъщняго богопочтенія. Но слъдя за земною живнію Спасителя, мы 
не можемъ не видъть, что любовь къ молитвъ составляеть одну 
взъ характерныхъ чертъ Его духа. Въ Евангельскихъ оказанілять мы находимъ множество подтвержденій въ польку, этого. 
Опуская свидътельства евангелистовъ объ уединенныхъ молит-

вахъ Симентелн (Лв. V, 15-16; Mp. I, 30-35. Me. XIV, Мр. VI, 46. Ісан. VI, 15), которыя продолжались иногда по д димъ нечамъ (Лк. 17, 12), а также о безмоленыхъ молитвах совершаемыхъ въ присутствии учениковъ (Лк. ІХ, 18, 28-2 XI, 1-2), им унажемъ на тв молитвы, которыя соединялись с воззваніями къ Вогу Отцу и которыя поэтому наглядиве док омнають въру Христа въ бытіе личнаго Вога. Когда 70 учен новъ Его, возвративнись съ проновёди, стали разсказыват Ему о своихъ чудесахъ, то Онъ, начавъ давать имъ настави нія, прерваль Свою рачь сладующимъ воззваніемъ въ Бог "Славию Тебя, Отче, Господи неба и земли, что Ты утанль сі отъ мудрыхъ и разумныхъ, и открыль младенцамъ. Ей, Отче Ибо таково было Твое благоволеніе". (Лк. X, 21). А воть на ними словами Інсусъ Христосъ занончилъ Свою краткую рач произнесенную Имъ после торжественнаго входа въ Герусалим "Душа Моя теперь возмутилась, и что Мив сказать? Отче! из бавь Меня отъ часа сего! Но на сей часъ Я и пришелъ. Отче прославь имя Твое"! (Іоан. XII, 27--28). Такою же модитвою тольно гораздо болве пространною Інсусъ Христосъ закончил и Свею прощальную беседу съ учениками (Ioan. XVII). Нево торыя чудеса Христа также сопровождались молитвою. Такпредъ воспрешениемъ Лазаря Онъ "воззвелъ очи къ небу і сказаль: Отче! благодарю Тебя, что Ты услышаль Меня. Я вналь, что Ты всегда услышишь Меня; но сказаль сіе для народа, здесь стоящаго, чтобы поверили, что Ты посладъ Меня". (Ioan. XI, 41-42). Молитвенное обращение Спасителя въ Богу Отпу предшествовало и исцъленію Имъ глухаго и косноязычнаго. (Мр. VII, 34). О молитев въ саду Геосиманскомъ евангелисты новъствують: "пришедши на мъсто, называемое Генсиманія, Інсусъ свазаль ученикамъ: посидите здесь, пока Япомолюсь. И взявъ съ Собою Петра и обояхъ сыновей Зеведеевыхъ, началь спорбыль и тосковать. И сказаль имъ: душа Моя свор. бить смертельно; побудьте вдесь, и бодрствуйте со Мною. И отошедь немного, паль на землю (преклониль кольна), молися и говория: "Отче Мой! если возможно, да минуеть Меня чаша сія; впрочемъ не векъ Я кочу, но векъ Ты. Явикся же Ем ангель съ небесь и упрвилять Его. И находясь въ борени прилеживе молилея; и быль поть Его, напъ напли прови подаю.

я на землю... (Ме. XXVI, 36—44. Слич. Мр. XIV, 32—39. XXII, 39—45). Во время Своихъ врестиыхъ страданій Спасив, слыпа глумленіе мимохедящихъ около креста Его, обратился 
Богу съ следующими словами: "Отче! прости имъ: ибо не 
вють, что делаютъ". (Лк. XXIII, 34). "А около девятаго часа, 
въ повествують евангелисты, Інсусъ возопиль громкимъ говонь: "Или! Или! лама савахвани? то есть Боже Мой, Боже 
в! для чего Ты Меня оставиль? (Ме. XXVII, 46. Мр. XV; 
Ватемъ, когда Онъ почувствовать приближеніе смерти, то 
пласивъ громкимъ голосомъ, сназать: "Отче! въ руки Твои 
влямо духъ Мой. (Лк. XXIII, 46).

Теперь спросимъ наждаго непредубъжденнаго читытеля, можно изъ всъхъ этихъ, приведенныхъ нами молитеенныхъ обрава христа Спасителя къ Богу Отпу заключить, что Онъ стосъ отрицалъ бытіе личнаго Бога? По нашему искреннему вденію, только Л. Толстой, ослъпленный своей оклосовіей, тъ свазать это...

Выяясь въ своемъ представленіи о Богь истиннымъ Израильреомъ, Іисусъ Христосъ относился съ уваженіемъ и къ обреому закону Моисея, имъющему тъсную связь съ върой въ та какъ въ Промыслителя. Изъ Евангельскихъ сказаній намъ ръстно, что Онъ почиталъ еврейскіе праздники (Іоан. II, 13, г.l; VII, 1—14), посъщалъ храмъ (Лв. II, 42—52; XIX, 47; та VII, 14; VIII, 2) и синагоги (Лк. 17, 6; Ме. XIII, 54), говыть противъ небрежнаго отношенія іудеевъ къ храму (Ме. XI, 12—13. Мр. XI, 15—17. Лв. XIX, 45—46; Іоан. II, 13 совершилъ Пасху (Ме. XVI, 17—20, 36. Мр. XIV, 12—17; XXII, 1—18; Іоан. XIII, 1—2).

рестранно ли было бы такое точное исполнение Інсусомъ ретомъ обрядовыхъ постановлений и такая ревность Его "о в молитвы" (храмъ), еслибы Онъ отрицалъ бытие личнаго в Не должны ли бы казаться Ему всъ религизные обычаи, в утверждая послъднее, то-есть безсмысленность внъшняго рогочтения, не можетъ отрицать перваго, то-есть почтителью отношения Інсуса Христа къ обрядамъ и храму.

Въруя Самъ въ бытіе личнаго Бога 1\*), Інсусъ Христосъ учид тому же и Своихъ слушателей. Особенно любилъ Онъ остана вливать вниманіе последнихъ на промышленіи Бога о міре д человънъ. "Да будете, наставляль Онъ, сынами Отца вашеге небеснаго; ибо Онъ повелаваетъ солнцу своему восходить над злыми и добрыми и посылаеть дождь на праведныхъ и непра ведныхъ" (Мо. 17, 45). "Яюбите враговъ ващихъ, и благотво рите, и взаймы давайте, не ожидан ничего; и будеть вамь на града великая, и будоте сынами Всевышниго, ибо Онъ благь д къ неблагодаршымъ и злымъ" (Лук. 17, 35). Будьте милосерц какъ Отецъ вашъ небесный милосернь (Лук. 17, 96; Мате. У. 48). Не забочьством для души вашей, что вамъ йсть, и что пить, ни ран тъле вашего, во что одъться. Душа не больше ли пипа и тако оденды? Вагляните на птицъ небесныхъ; онъ не свють ни жнуть, ни собирають въ житницу; и Отецъ вашъ небесны питаетъ ихъ. И объ одежде что заботитесь? Посмотрите на по девыя дили, какъ онъ ростугь? Не трудятся, ни прядугъ. Но гоз ворю вамъ, что и Содомонъ во всей славъ своей не одъвыса такъ, какъ всявая изъ цихъ. Если же траву полевую, котора сегодня есть, а завтра будеть брошена въ печь, Богь такъ одъ ваеть; кольми паче васъ. маловиры (Ме. VI, 25 — 30; Лк. XII, 22-28). Не двъ ли малыя птицы продаются за ассарій? И не одна изъ нихъ не упадетъ на землю безъ воли Отца вашего. У васъ же и волосы на головъ всъ сочтены (Ме. X, 29 — 30). Просите и дано будеть вамъ; ищите и найдете; стучите и отворять вамъ, ибо всякій просящій получаеть, и ищущій находить, и стучащему отворять. Есть ди между вами такой человыть, 10торый, когда сынъ его попросить у него хлеба, подаль бы ему камень? И, когда попросить рыбы, подаль бы ему змъю? Итакъ если вы, будучи злы, умъете даянія благія давать дътямь вашимъ; тъмъ болъе Отецъ вашъ небесный дасть блага просящим. у Него (Ме. VII, 7-11. Лв. XI, 9, 13). Истинно говорю вамъчто если двое изъ васъ согласятся на землъ просить о всявовъ двав, то чего бы ни попросили, дано будеть имъ отъ Отца Мо. ero nececnaro (Mo. XVIII, 19). Oto yuenie o Bort-Ilponucui-



<sup>19)</sup> Мы должны сказать читателю, что стоимъ на точки зриния Толстого, смотря на Христа, только какъ бы на человика.

из, съ особенною нагиядностью распрытое Інсусомь въ Его. итчахъ 20), кратко, но точно формулеровано въ преподащеся в ученикамъ молитев. Л. Толетой, желая во что бы то ии мо навизать Інсусу Христу свои пантонотическін возержнів. неваеть эту молитву не въ смысль обращения нь вившиему: bry, а въ смыюль исповадания въ дука, въ уст учения Xриста, ю она "въ самой скатой сорси выражаеть все учение Хра-. в<sup>и 21</sup>). Не егонть прочивать эту мелитву челения спеборному в всянить топдонию сими вінопросов сумино принодность, что каниви молитев (а отсюда и во мость Сврень учения) Івирови ристоев говорить не о безинчисть Вель 22). Ва самони даль: э чему было бы Спасичено нередавать сущность. Спеско учения в сорыв возавания из Богу-Отну, ини говоря : словани: Д. Таковго-нь безнонечному духу, сслибы Онь отриналь Его личное те, и волиот обращение къ Нему счиваль белемытеленнымъй. и лучше им былю бы Інсусу Христу въ делномъ случав премать Сное ученіє въ такой сермі, которая не давала бы слувтелянъ повода пониметь Его учение превратно? А чео вов миатели Іисуса Христа поняли Его ученіе о Богъ въ томъ MICEB, RAKE DOHUMBETS OF TORODS BOX XDECTIONCES HOPEOBS.

<sup>. &</sup>lt;sup>м</sup>) См. притчи: «объ овці пропавшей», «о дражий потерянной», «о блудномъ жер», «о замжь виноградаряжь», «о немилосердомъ судіи» и пр.

<sup>&</sup>quot;) Вотъ подлининя слова Толстого: «Окончивъ свою работу (то-есть состачене «Новато евангелія»), я къ удивленію и радости своей нашель, что мовтел Господня есть не иное что, какъ въ самой сжатой форми вираженное, все чене Інсуса въ томъ самомъ порядки, въ которомъ уже были расположены мирою чан, и что каждое вираженіе молитви соотвітствуетъ смислу и порядку главъ» Гостой разділилъ свое евангеліе на 12 главъ).

<sup>.11)</sup> Извёстный нашь писатель В. Крестовскій въ одномъ изъ своихъ послёднихъ опановъ «Египетская тьма» опасываетъ впечатлёніе, произведенное на одну врейскую дёвушку—Тамару — (дёйотвующее лице романа) чтеніемъ Евангелія. Ізъ дневника Тамары (впечатлёніе описывается въ формѣ размышленій Тамары, вложенныхъ ею въ ея дневникы) видно, что прежде всего ее поразило понятіе Богь, какъ о любящемъ и всеблагомъ Отць. Первыми словами, припоминаещин ею изъ Евангелія, въ дневникы стоять слова изъ Евангелія Матеея гл. VII, г. 9—11, а затымъ молитка, преподанная Іисусомъ Христомъ ученикамъ... Не кредавая всего описанія впечатлёнія Тамары, мы скажемъ только, что по начилу мизыню Крестовскій весьма удачно изобразиль душевное соспояніе (мысли) врейки посль прочтенія ею Евангелія.—«Рус. Высти.» 1888 г., іюль.

это едва-ли нужно доказывать. Пропов'ядь апостоловъ и ихъ послами убъдительные всяких домазательствъ.

Ученів Іисуса Христа о запробной жизни Л. Толстой понь маеть въ смыслъ ученія Будцы. То, что Інсусъ Христось називаеть жизнью вачною, это есть по Толстому ни что иное, капу смяню съ общеноровою жазнью, или беспонечными духомь 20 Не толеование Толстаго не выдеренваеть притики прежде всег се отороны цонхологической. Находись во время земной жизы Спасителя подъ властію раминиъ, и вида для себя ва этоп прайнае уминеніе, іуден марживись видэть въ ожидаемонь по тогда Массін помитическаго муша жа рода Давида, который 🕷 CREOTS. OR HEND HOSODEOS HEST COMUNICORS. H YTDODELIS CROA сливное просто въ Турев. Отъ этого вргина на Мессію не биц свободны и учения Імоуса (Мо. ХХ, 20-21). Спасителю миом нужно было труда, чтобы разовать въ своить ученикать я чувствения представления о парства Мессін. "Не думайте, н ставлять Омъ ихъ, что я прищедъ привести миръ на землю; миръ пришелъ принести Я, но мечъ. Ибо отмыне вятеро в одномъ домъ стануть раздвляться, прое противъ двухъ и дво противъ трехъ. Отецъ будеть противъ сына, и сынъ против отца; мать противъ дочери, и дочь противъ матери; свекровь противъ невъстки своей, и невъстка противъ свекрови свое (Мо. X, 34-35. Лк. XII, 51-53). Точно также и саминъ мостоламъ Онъ объщалъ не миръ и спокойствие на землъ, а страданія и лишенія. Посыдая ихъ на проповъдь, Онъ говориль виз: "воть Я посыдаю вась, какъ овецъ среди водковъ: итакъ бульте мудры, какъ змін, и просты, какъ голуби. Остерегайтесь же людей: ибо они будуть отдавать васъ въ судилища, и въ сина гогахъ своихъ будутъ бить васъ. И поведутъ васъ къ прави телямъ и царямъ за Меня, для свидътельства передъ нимп 🕻 язычниками. И будете иснавидимы всеми за имя Мое" (Ме. 🛂



<sup>23)</sup> Въ сочиненіи «Въ чемъ моя въра» Толстой старается выяснить и ногивы побудившіе христіанъ навязать Христу ученіе о загробной жизни. Смысть втакт выясненій следующій: замънивь возвышенное ученіе Христа своимъ визменных ученіемъ, при которомъ невозможно земное блаженство, руководители христіан то-есть пастыри церкви, выдумали ученіе о личной загробной жизни и стактоворить, что Іисусъ Христосъ объщаль Своимъ последователямъ блаженство но на землю, а на небе.

16-18. 22). Въ последней Своей беседе съ учениками, бывшей всей тайной вечери, Інсусъ Христесь снова напоминать имъ о ий печальной участи, которая ожидаеть ихъ на земай: "Иэтоить вась изъ синарогь; даже наступасть время, когда всиній бивающій вась, будеть дунать, что онь темь служить Богу. вать будуть поступаль потому, что не познали ин Отпа, ни Rena" (Ioan. XVI, 2-3). Hon cross ymaches budhunes roneых ученики дожны были нести еще внутрений, добровольви престъ. "Если ито хочеть идти за Мною, говорияв имъ жусь Христось, отпертнись себя, и вовыми кресть свой н инуй за Много" (Me. XVI, 24; Mp. VIII, 34; Ли. IX, 23). "И то не береть преста своего, и следуеть за Мною; тоть недоюннъ Меня" (Me. X, 38; Ar. XIV, 27). "Такъ вожий изъ высъ, в не отрашится отъ того, что имветь, не можеть быть монив веникомъ" (Лв. XIV, 33). Слыша такое ученіе, ученики Спатен естествение должны были вадаться вопросомъ, что же идаеть ихъ посяв этого несенія вившинго и внутренняго реста? Неужели всв эти бъдствія и страданія они должны пееносить только ради самыхъ бедствій и страданій? Однажды **І**стръ, приступивъ въ Інсусу Христу, опросилъ Его: "Вотъ мы **тавили все и последовали за Тобою, что же будеть намъ?** No. XIX, 27). Очевидно апостолы желали личнаго блаженства. **ж** не могли бы утвшиться, еслибы ихъ Учитель объщаль инъ лине съ общею міровою живнь, или что тоже, прекращеніе нчной жизни. Съ такимъ ученіемъ могли бы примириться только в, которымъ объщаны земныя радости... 24).

<sup>1)</sup> Вирочемъ Толстой старается доказать, что Імсусь Христось обвідаль учевань Своимъ блаженство на землів. Въ своемъ сочиненіи «Въ чемъ счастіе» разсуждаетъ такъ: «Христось, отпрывая свое ученіе, говорить додимъ, что выняя Его ученіе даже среди мененозняющихъ, они не будуть отъ втого местивье, чёмъ прежде, но напротивь будуть счаснывые, чёмъ тъ, натерию не дуть исполнять этого. Христось говорить, что есть върный мірской разсчетъ заботиться о жизни міра.

Аристосъ, правда, упоминаетъ, что твиъ, которые послушаютъ Его, предстоятъ веня отъ твхъ, которые не послушаютъ Его; но Онъ не говоритъ, чтоби учени что нибудь потеряли отъ этого. Напротивъ Онъ говоритъ, что учениви Его југь имъть адъсь въ міръ этомъ больше радостей, чвмъ неученики.

Что Христосъ говоритъ и думаеть это, въ этомъ не можеть быть сомивны и асности Его словъ объ этомъ, и по смыслу всего ученія, и по тому, какъ в жиль и потому какъ жили Его ученики.

Будучи несостовтельно со стороны исиходогической, толком ніе Толетого несостоятельно и со стороны исторической. В Евангеліякъ-этихъ историческихъ памятинкахъ-мы находи сакын нешин докавательства въ мользу ученія Христа. о ли номъ беломертіи. Скававъ ученивамъ, что ожидаеть ихъ в время ихъ проповъди. Спасатель закончиль свою ръчь слиди инии словами; "претеритавшій же до конца спасется" (Ме. I 22). Точно также преподавъ Свое учение о внутреннемъ добы вольномъ кресть, Інсусь прибавиль: "ибо ито хочеть душу сво сберечь, тоть потеряеть ее, а вто потеряеть душу свою ра Меня, того обрътеть ее. Какая польва человъку, если от пр обратеть весь міръ, а душь своей повредить? Или какой вы вувъ дасть человань за душу свою? Ибо пріндеть Сынь чем вънсскій во славо Отца Своего съ ангедами Своими; и тод вовдають жанкому по дъламъ его" (Ме. XVI, 25-27: Мр. VI 35—38. Лв. IX, 24—26). Итакъ спасеніе души, которая буде посяв подвежать суду, воть что следуеть за воёми невегоды и трудностими, ожидавними адостоловъ. Когда же явится и опасеміе? Ясный отвъть на этоть вопросъ Інсусъ Христо даль Своимъ ученинамъ тогда, когда апостоль Петръ спросм Его, каную награду они получать за то, что одълались Его уч нивами. "Истинно говорю вамъ, что вы последовавшіе за Мю въ пакибытки, когда сядеть Сынъ человъческій на престоль сыв Своей, сядете и вы на двинадцать престоловь, судить двинадат

Разбирая отвлеченно вопрось о томъ, чье положеніе будеть хучше: ученью Христа или учениковъ міра—нельзя не видёть, что положеніе учениковъ Христа должно быть лучше уже потому, что ученики Христа, дёлая всёмъ добро, будуть везбуждать ненависти въ людькъ. Ученики Христа, не дёлая никому митуте быть гошим только замии людьми; ученики жриста, не дёлая никому митуте быть гошим только замонъ жизни учениковъ міра есть замонъ борьби, том гонемія другъ друга. Случайности же страданій—тё же, вакъ для тёкъ, такъ для другить, съ том только разницею, что ученики Христа будуть готови и нимъ, а ученики міра всё сили души будуть употреблять на то, чтоби избіля нихъ, и что ученики Христа, страдая будуть думать, что ихъ страданія нущ для міра, а ученики Христа, страдая, не будуть знать зачёмъ они страдають. Ра суждая отвлечение, положеніе учениковъ Христа должно быть внгодиве положнія учениковъ міра» (12 т. соч. Л. Толотаго, стр. 875—376). Полагар, что лишне критиковать это толкованіе Толстого. Тенденціовность его слишкомь от вядна.

кольнъ израндевыхъ. И всякій, добавиль Спаситель, кто оставить доны, или братьевъ, или сестеръ, или отца, или мать, или жену, чи дътей, или земню ради имени Мосго, получить во сто врать, и наследуеть жизнь вечную. Многіе же букуть первые последними и последніе первыми (Мо. XIX, 28—30; Ле, XVIII, 20—30). Мэь этихь словь Спасителя ясмо видео, что жизнь человека Онъ не ограничивать венцею, а признаваль ее и за гробомъ. причемъ Своимъ истинивимъ посяткорогелямъ Онъ объщель живнь бименную, жизнь районую 35). Въ заповъдихъ бложенства (Мо. Y, 2-12; Ля. VI, 20-28), а также въ пъкоторыхъ пригчахъ Он раскрым карантеръ этой будущей живия съ еще большею меностію. Особенно въ данномъ случав заслуживають вниманія тритчи "о богатомъ и Лазеръ" и "о отраниномъ судъ". По нашену мивнію нужно быть очень сивлымь (чтобы не сказать боле) софистомъ, чтобы по прочтеніи этихь притчь різниться повазывать, что Інсусъ Христось отрицаль личную загробную

Какъ училь о загробной жизня Самъ Спаситель, такъ учили n Ero ученики. Изъ проповъда послъдникъ, а также изъ ихъ мостаній мы видимъ, что личная загробиля живнь составлява оших изъ главныхъ пунктовъ ихъ ученія. Въ четвертой главів ните "Дъявій апостольскихъ" мы читаемъ следующее: "вогда он (апостолы) говорили нъ народу, къ шимъ приступиля священним и начальники стражи при храмъ и саддукеи, досадуя на то, что они учать народь и проповедують въ Імсуст восфесеніе изъ мертвыхъ" (IV, 1—2). Апостоль Павель въ своемъ первомъ посланіи пишеть: "Христось, чтобы привести насъ къ . Богу, однажды пострадаль за грёхи наши, праведникь за непра-<sup>че</sup>сныхъ, бывъ умершваенъ по паота, но оживъ духомъ, которымъ Онъ и находящимся въ темниць духамъ сощедни проповыдать, нъкогда непокорнымъ ожидовшему ихъ Божію долготерпвнію, во дни Ноя, во время строснія ковчега, въ которомъ немногіе, то-есть восемь душь спасансь оть воды" (1 Петр. III, 118-20). Язычняни дадуть отвёть именощему вскор'я судить живыхъ и мертвыхъ. Ибо для того и мертвымъ было благовъствуе-



<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Эту райскую жизнь Інсусъ Христосъ объщаль на вресть, какъ извъстно, и покаявшемуся разбойнику.

мо, чтобы оми, подвергимсь суду по четовъку плотію, жили ц Богу духомъ (IV, 5-6). Апостолъ Павель во второмъ посля нін въ Коринолизмъ говорить: "когда земной нашъ домъ, эт хижина разрушится, мы инвемъ оть Бога жилище на небесахи домъ нерукотворенный, въчини. Оттого им и воздыхаемъ, жела облечься въ небесное наше жилище" (2 Кор. V, 1-2). Это же даніе освободиться оть "земной храмины" у ан. Павда бы такъ сильно, что окъ, несмотря на то, что сознававъ полез ность своего пребыванія на земль, хотвль все-таки смерти "Для меня, пишеть онь въ послени къ оклипийцемъ, жизнь-Христосъ и смерть-пріобратеніе. Если ще жизнь во плоти до ставляеть пложь моему двлу: то не знаю, чео набрать. Влечет меня то и другое: имъю желаніе разращиться и быть со Хри стомъ, потому что это несравненно лучше" (Филин. I, 21-23) Во второмъ посланія иъ Тимовою онъ зкавадъ предварительно . что "время его отществія настало", и продолжаєть далье: "поды гомъ добрымъ я подвизался, теченіе совершиль, въру сохраниль А теперь готовится миз ванець правды, который даеть ми Господъ, праведный судія, въ день оный; и не тольно мив, но встиъ возлюбившимъ явление Его" (IV, 6 - 8). А въ первомъ послени въ Кориновисмъ Павелъ, какъ извъстно, посвящаеть почти приую главу для доказательства истиности воскрессыя мертвыхъ (1 Кор. гл. XV). Теперь спросимъ Толстого: вать могли апостолы учить о личномъ безсмертіи, еслибы Інсусь Христосъ отрицаль его? Объяснение Толстой можеть дать одно,именио, что апостоды неправильно поняди ученіе Христа. Но въ такомъ случав вси вина падаеть на Христа, который не только не разубъдилъ икъ въ дожномъ пониманіи Его ученія, в напротивъ старался поддержать его Своими беседами. Приписать Христу такой поступовъ чисто-ісвунтского харектера едва-п вто рашится, зная Его нравственный харантеръ.

После того, какъ мы разсмотреди ученіе Інсуса Христа о Боге и загробной жизни, намъ ясно видно, какъ далекъ Онъ былъ отъ пантенстическихъ возгреній, которыя старается навизать Ему Л. Толотой. Разсматривать другіе пункты ученія Спасителя, превратно толкуемые Толстымъ, мы не будемъ въ настоящее время. О нихъ достаточно писалось въ нашей духовной литературъ. Остановимъ развъ только вниманіе читателей

рученіи Інсуса Христа объ ангелахъ и Своємъ личномъ восресеніи. Хотя въ статьяхъ, посвященныхъ оцінків ондосоосковословскихъ произведеній Толстого, ваглядъ послідняго на рестоловъ и восиресеніе Христа разбирался, однако въ нихъ развлено безъ вниманія то, на что по нашему мизнію преждерего слідовало бы указать.

Насто употребляемое Спасителемъ название "ангелъ Божий" мстой понимаеть не въ смысле личного безплотного духо, а ) симсать силы духа-отца 26). Еслибы у іздоєвъ съ словомъ шель не соединялось нинаного представленія, тогда въ намни Христомъ силы Божіей этимъ именемъ (ангелъ) не было в ничего неестественнага: въсденіе въ языкъ повыхъ термиръ есть дъло обынновенное. Но немъ извъстно, что слово шевъ" для іудоовъ, современныхъ Христу, было далено не вынь. Съ нимъ соединялось у нихъ самое деное представле-№ 0 личномъ безплотномъ духж, Кто знаетъ коти бы тольно во библейское цовествованіе о Товите, а это берь сомивнія меть каждый ученикъ приходеного учиница,--- для того наши рва не понажутся новортью. И намъ нъть повтому надобности водить въ болве длинныя равсужденія объ этомъ; для насъ въраніе свресви ви анголови, каки личныхи духови, вожно ви •монщее время не само по себъ, а какъ средство иъ опрофтенію вагляда Толотого.

Есн накой-нибудь человри желасть придать тому или другому мову не то вначеніе, накое съ нимъ привымли соединять люди, е прямую обязенность его, если омъ хочеть быть правильно мятымъ, составляеть прежив чсего то, чтобы объявить, что онъ вуметь нодъ этимъ словомъ; иначе его слушетели, или читамя, привыжщіе разуметь подъ этимъ словомъ другое значеніе, муть его мысль совершенно иревратно 27). Христосъ, вы-



<sup>.&</sup>lt;sup>31</sup>) «Въ чемъ моя вѣра», «поюе евантеліе».

<sup>\*)</sup> Замитимъ здёсь, что Л. Телстой, отаражнійся распростравить свои идем народа при помощи коротенькихъ беллетристическихъ разсилавнь и сказокъ, рабается, думая, что употребляемия имъ выраженія «Богъ» «ангель», простой родь будетъ понимать въ томъ смислё, въ какомъ онъ—Толстой—желаль бы. выду этого мы думаемъ, едва-ли книжки Толстого такъ вредни для народа, къ ихъ представляютъ. По нашему мифнію они, благодаря вышеупомянутому омаху Толстого, могутъ служить даже на пользу религія

ступая на проповъдь, безъ-сомивнія эпаль, какое представле евреи соединями съ словомъ "ангелъ". Еслибы Онъ желалъ сло "ангель" придать значение силы Божией, то безъ-сомивния О долженъ быль бы скарать это своимъ слушателямъ. Между тв Інсурь Христось не только предполагаеть значеніе слова "з гелъ извъстнымъ евреямъ, а постролетъ всегда свою рі такъ, что Его слушатели ни въ накомъ случав не могли сое нить съ этимъ словомъ иного представленія, какъ о какомъмичномъ существа, отдальномъ отъ Бога. Вотъ напримаръ ч Онъ говорить въ овоей притей "о богатомъ Лазарв": "уме инщій и отнесень быть ангелами на топо Авраамово. Уме и богать, и похоронили его" (Ли. XVI, 22). А воть накъ О выясняеть ученивамь эначеніе притчи о имениць и плеволах "свющий доброе овия есть Сынъ человвческій. Поле есть мір доброе свия это сыны дарогвія, а плевелы — сыны дукавя врагь, посыный ихъ, есть діаволь; жатва есть кончина вы жнецы суть ангелы. Посему, какъ собирають плевелы, и ангел сомигають; такъ будеть при ненчинь въка сего. Понцетъ Сы челевическій ангеловь своихъ, и соберуть изъ паретва В вов соблавны и являющихъ беззаномія; и ввергнуть ихъ і печь огненную; тамъ будеть шлачь и сирежеть зубовъ. Тог праведници возсілють, какъ солице, въ царотвъ Отца их (Мо. XIII, 37—43). Притчу о неводъ, занинутомъ въ море, Хр стось выясняеть слидующимь образомъ: "Такъ будеть щ жончина вака: изыкуть внескы и откалить злыхь изъ среды пр ведныхъ; и ввергнуть ихъ въ печь огненную; тамъ будет шлачь и еврежеть зубовъ (Ме. VIII, 49-50) 28). Когда Садуке опросили Спосителя, чьей женой будеть по воскресенія женщик имътная на земя нъскольнихъ, умиравникъ однеъ за други мужей, то Онъ отвътиль имъ: "чада въка сего женятся и вых дять замужь; а сподобившіеся достигнуть того віжа и воскресс нія изъ мертвыхъ ни женятся, ни замужъ не выходять; и ук реть уже не могутъ; ибо они равны ангеламъ и суть сыны Божі будучи сыпами воспресенія" (Лв. XX, 34—36. Мо. XXII, 29—3 Mp. XII, 24 — 25). Затвиъ, наставля Своихъ учениковъ отно



<sup>25)</sup> Изъ всёхъ этихъ приведенныхъ нами выдержекъ ясно между прочимъ 00 крывается и ученіе Іисуса Христа о личномъ безсмертіи человіка.

виться къ налынъ міра сего съ любовію, Інсусъ Христось добавлисть: "ибо говорю вань, что ангели ихъ на небесахъ всегда видять лице Отца Мосто небеснаго" (Мо. XVIII, 10). И ученики мсуса Христа повинами Его учение объ вигелахъ въ свысдв гченія вирейской рештіп. Въ первомъ своемъ посманік апостоль Нетръ пишеть: "Христосъ, восшедши на небо, пребываеть респую Вога, которому покорились ангелы и власти и силы<sup>к</sup>. 1 Петр. III, 22). Во второшъ своемъ посланіи онъ говоричь объ винешахъ съ мененьшею ясностью; "ибо, чичаемъ мы вдъсь, если Богъ ангеловъ сограмившихъ не пощедиль, но, овязаль узвин адскаго мраки, предаль блюсти на судь для накаранія... то конечно заветь Господь, выка избавлять благочестивых а оть искушенія, а беззановнивовъ соблюдать ко дню суда для накаванія, а напиаче твкъ, которые идуть всявдь спверныкь похотой влоти, презирають начальства, держи, своевольны и не странівтоя зассловить высшихь, тогах накъ и ангелы, препосходя ехв крвпостію в свлою, не произносять на некъ предъ Госпокомъ укоризненнаго суда. (2 Петр. II, 4. 9-11). Апостолъ Павель въ своихъ посленияъ весьна часто танже говорить объ вигеламъ, навъ личнымъ безплотнымъ дукамъ. Тамъ нъ посланіи въ Галаганъ онъ, убъядая последнихъ въ встиности своего ученія, пишеть между прочимь савдующее: "еслибы даже мы, чим ангель съ неба сталь благовъствовать вамъ не то, что мы благовъствовали, да будеть анаеема." (Гал. I, 8). Въ первомъ послемии из Солунянамъ, гдв онъ говорить о второмъ пришествіи Спасителя, мы читасить такія слова: "мы живущіе, оставвнеся до пришестиня Господия, не предупредимъ умершихъ, потому что Самъ Госнодь, при возвъщения, при гласв архантела и трубъ Бокісії, сойжеть съ неба, и нертвые во Христь воссреснуть прежде (1 Сол. IV, 15—16). Въ посланіи къ евреянъ, коказывая Вожественное происхожденіе Спасителя, и унсния Его иснупительныя заслуги, ап. Павель говорить: "сей, будучи сіяпіс славы и образъ мностаси Его, и держа все словомъ силі Своей, совершивъ Собою очищеніе граховъ нашихъ, возовль одесную престола величія на высотв, будучи столько превосходиће ангеловъ, сколько славићищее предъ ними наслидовалъ имя. Ибо кому когда изъ ангеловъ сказалъ Богъ: Ты Сынъ Мой, Я нычв родиль Тебя, И еще: Я буду Ему Отцемъ и Онъ будеть

Мив Сыномъ (Пс. II, ч. 2 Цар. VII, 14). Тамие, ногда введи первороднаго во вседенную, говорить: и да повложится Каму в ангелы Божін (Пс, ХСУІ, 7). Объ зангелать связане: Ты тя ришь ангелами Своими духовъ и служателями Овоими плам ивющій огонь (Пе. СШ, 4). А о Сынь: престоль Твой, Бол въ вънь въка; невръ царствія Твоего — желув праводы... Ко когда наз ангеловъ сказалъ Богъ: обди одеоную Меня, доко положу враговъ Твоихъ въ педножіе потъ Твоихъ (Пс. СІХ. Не вов ли они суть служебные дуки, поомлаемые на ожужен для тъхъ, которые имъють наслидовать списение (Евр. I, 8-14 Кромъ этихъ приведенныхъ нами мъстъ изъ последій ам. Павл мы можемъ указать еще на свъдующія: Рям. VIII, 38; 2 Солу IV, 16. Eeec. I, 20-22. 1 Tam. V, 21; Esp. II, 2. 5. 7. 9. 1 XIII, 2. Конечно, относительно ученія ап. Павла объ ангелах намъ могуть срвиять такое вовражение, что ап. Павель не бы непосредственнымъ ученикомъ Інсуса Христа, и потому е ученію не сладуєть придавать большаго завченія. Но не говор уже о томъ, что ученіе ап. Павла объ анголамъ согласно с ученіемъ другихъ апостоловъ, мы заметимъ еще, что если б Інсусь Христось отридаль бытів личных духовь, то тако ревностный последователь Бго, какъ Павель, никогда бы в ръшился навязывать Ему своихъ еврейскихъ религовныхъ воз врвній. Мы видвии уже съ накою убвантельностію Онъ говоры Галетамъ объ истиности овоего ученія: если бы даже мы ил апгель съ неба сталь благовъствовать вамъ ис то, что мы бла говъствовали, да будеть анавема (Гал. I, 8). Могь ли бы он сказать эти слове, если бы окъ испазиль учение Христа? Выра вить готовность подвергнуться такому навазонію (отлученію от общенія съ Христомъ) могь только или тоть, кто действительн не испавиль ученія Христа, или же тоть, кто, - всян исказил ученіе, - не считаеть отлученіе оть общенія съ Христомъ тяв кимъ наказаніемъ. Относить же ап. Париа къ разряду инпъ воторым въ отлучение отъ общения съ Христомъ не видять на ваного наназанія, мы не имвемъ права, зная его любовь н Христу, составлявшему для него по его собственнымъ словамя все 29). Объ ученіи Іпсуса Христа о Своемъ личномъ восире

<sup>29)</sup> Искренность дюбви ап. Павда къ Інсусу Христу мы считаемъ издишнимъ

шін Л. Толетой разсуждаеть тань: "о Своемь личномь восиремін, какь это ни кажется страннымь всемь, кто не изучаль въ Евангелій, Христось никогда нигде не говорить. Если, въ учатъ богословы, основа въры Христовой въ томъ, что ристосъ восиресъ, то казалось бы меньшее, что можно желеть. ю то, чтобы Христосъ, зная, что Онъ воскреснеть и что въ . юмъ будеть состоять главный догмать въры въ Него, котя бы инъ разъ спредъленно и неко сказрав это. Но Окъ не только в сказалъ этого опредъленно и ясно, но ни разу, ни одного он экад сильэгмасы сирмээрцсогох симпен, сисэе он ака вонинуль: объ этонъ. Хриотосъ соворить, что на систря на е, что Кро будуть мучить и убьють, Сынь человическій, созвини Себя Сыновъ Бога, исе-тани будеть воестановлень и осторжествуеть надъ всемъ. И эти-то слова толкуются за percuananie o Ero bocupeccuiu. Ioan. II. 19, 22; Me. XII. 40; R. XI, 30; Mo. XVI, 4; Mo. XVI, 21; Mp. VIII, 31; JR. IX, 22; ie. XVII, 28; Mp. IX, 31; Me. XX, 19; Mp. X, 34; Jls. XVIII, 8; Me. XXVI, 32; Mp. XV, 28. Bord Bob 14 mbord, hotopha римимотся такъ, что Христось предсказываеть Свое воскреніе. Въ трежь изъ этихь мість говорится объ Іонів во чревів втовъ, и въ одномъ о возстановлени храма. Въ остальныхъ ' е десяти мветахъ говорится о томъ, что Сынъ человвческій е можеть быть уничтожень; но нигдь ни однинь словомь не оворитоя о воскресеніи Іисуса Христа<sup>и зо</sup>). Мы не станемъ ступать въ полемину съ Толстымъ относительно смысла словъ пасителя. Этоть смысль пусть уяснить себъ самъ читатель.

жазывать. Кто не върнтъ словамъ самого апостола, тотъ пусть обратить вниманіе в его проповадь, соединенную съ неимовърними трудами и лишеніями. Она бдительнъе всякихъ доказательствъ.

<sup>30) «</sup>Въ чемъ моя въра». Въ новомъ евангеліи Толстаго повъствованія евангестовъ о воскресеніи Спасителя, о Его явленіяхъ по воскресеніи и о вознесеніи ущены. Точно также опущены разсказы о зачатіи, рожденів, заключеніи и серти Іоанна Крестителя, родословіе Христа, повъствованіе о Его рождествь, иствъ съ матерыю и Іосифомъ въ Египетъ и возвращеніи оттуда, о Преобраніи Спасителя. Опущены и описанія чудесныхъ дъйствій Спасителя за немноми лишь псключеніями; сохранено, напримъръ, описаніе исцъленія слъпаго, оччемъ, однако же это чудесное дъйствіе представлено совершенно естественмъ. Наконецъ, опущены почти всё указанія на ветхозавътныя пророчества, сполнившіяся въ жизни и дъятельности Спасителя.

Мы приведемъ только ихъ, накъ они передаются евангелистани Два раза Інсусъ Христосъ предсказадъ о Своемъ воскресени образно. Въ первый разъ это случилось такъ: однажды полощи нъ Нему инциниви и фарисси и сказали; Учитель! Хотвлось б намъ видъть отъ Тебя знаменіе. Но Онъ сказаль имъ въ отвът родъ дукавый и предюбодъйный ищеть знаменія; и знаменіе дасися ему, промів знаменія Іоны прорека. Ибо какъ Іонабы во чревъ жите три дня и при ночи, такъ и Същъ челевчест будоть въ сердив вемли три дна и три дочн" (Ме. XII, 38-4 Ли. XI, 30). Эти слова Інсусь Христосъ, повтория и самун ямъ, погла они, виъстъ, съ чариселни просили Его показать щ знаменіе :оъ неба (Ме. XVI. 4). Въ другой разъ предсиязане в воскрессий возвищемо. было Імсусомъ Христомъ въ то прем погда Онъ могналъ изъ крама торгующихъ. На вопросъ 🛤 ступиншихъ къ Нему тогда Іудеевъ, ваною власть Она далас это, Онь ответиль: ,разрушьте храмь сей, и Я въ три и воздвигну его" (Іосн. ІІ, 19). По объяснению свангелиста, Іму Христосъ подъ храномъ разумень тогде тило Свое, а подъ во становленіемъ краме---Свое воспресеніе изъмертвыкъ (Ісан 🖡 21-22). Горазко ясиће о Своемъ восиресенія Іисусъ Христо говорить Своимъ ученикамъ. После того, канъ ап. Петръ исп въдаль Его Сыномъ Божіимъ, и всъ ученики убрандись въ исп нь этого исповыдения, Онь, по свидетельству евенгелисти "началь отпрывать ученикамь Своимь, что Ему должно щи Iерусалимъ, и много пострадать отъ старвищинъ и первосв≰ щенниковъ и книжниковъ и быть убиту, и въ третій день во вреснуть" (Мө. XVI, 21; Мр. VIII, 31; Лв. IX, 22). Во вреф пребыванія Своего въ Галилев-посль Преображенія-Спасите повториять ученивамъ предсказаніе о Своихъ страданіямъ и во кресеніи. "Сынъ человъческій, говориль Онъ имъ, предань деть въ руки человъческія; и убьють Его, и въ третій к воскреснеть" (Ме. XVII, 22-23; Мр. IX, 31). Предъ послъды Пасхою на пути въ Герусалимъ Онъ обратился къ ученива съ савдующими словами: "вотъ мы восходимъ въ Герусали и Сынъ человвческій предань будеть первосвященникомъ и вы никамъ, и осудять Его на смерть, и предадуть Его язычника на поруганіе, и біеніе, и распятіе; и въ третій день восиреснет (Me. XX, 16-19, Mp. X, 33-34; Jr. XVIII, 31-33). Ilocal

ной вечери, когда Онъ шель съ учениками къ горъ Елеонрй, Онъ сказаль имъ: "всв вы соблазнитесь о Мив въ эту нь; ибо написано: поражу пастыря и разсвются овны стада маріи ХІЦ, 7). По воскресеніи же Мосиъ предварю вась въ мись" (Мо. XXVI, 31—32; Мо. XIV, 27—28).

Всь эти перечисленныя нами предсказанія Інсуса Христа о ремъ личномъ восиресенія, Л. Толстой толкусть въ симслів рстановленія, торжества Сына человическаго, совнавшаго Себа номъ Бога. На сколько такое толкованіе нащего новаго бо-, сыва соответствуеть воитексту речи, объ экомъ, цовнорю, кть судить самъ читатель. А мы съ сворй стороны укажемъ а одинь очень существенный промахь Толстаго. Перечисливь и ивста, которыя христіанскою церковію нонимаются, какъ рискаванія Інсуса Христа о Своемъ воскресенія, онъ замірть: во всёхь этихь мёстахь вь подлининнё нёть даже слова ревресеніе". Дайте человъку, не знающему богословскихъ икованій, но знающему по гречески, перевести всй эти м'яста, викогда нивто не переведеть ихъ такъ, какъ они переведены. подлиниций въ этихъ м'естахъ стоять два разныя слова: #0 dviotnui, другое ётсірш, одно цвъ ртихь словь виачить "воз». риовить", другое значить "будить" и въ межум» "проснуться" "встать". Но ни то, ни другое нивогда, ни въ какомъ случать. в можеть значить "воскреснуть" в і). Не станемъ спорить съ остымъ относительно его утвержденія, что всякій знающій Реческій языкь никогда не переведеть дуютири словом в воскрес- : Уть. Мы знаемъ только одно, что природные греки всегда вы-. <sup>ПСУПОМЯ</sup>МУТЫЯ МВСТА ПОНИМАЛИ ТАКЬ, КАКЬ ПО**НИМА**СТЬ ВХЬ ТЕЦЕРЬ... Ристіанская церковь. Равнымъ ображомъ и современники Хривъ Его ученіи о восиресеніи Сына человъческаго видъли <sup>евсе</sup> не то, что видить Толстой. Изъ повъствованія евангелиста

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Намъ кажется въ высшей степени сграннымъ тотъ методъ, посредствомъ мораго Л. Телстой опровергаетъ предсказаніе Інсуса Христа о Своемъ личномъ маресеніи. Онъ ссилается на Евангелія, котория были написами тогда, когда гра воскресеніе Христа утвердилась въ сознаніи Его послідователей. Возмано ли предположить, чтобы эти послідователи (евангелисты), говоря о предказаніи своего Учителя о Своемъ возстаніи, разуміли подъ этимъ возстаніемъ в воскресеніе изъ мертвыхъ, а торжество світа, присущаго душів важдаго четивка и въ частности душів Христа?!

Матеея видно, что не только апостолы, но даже книжники и об рисен знали о томъ, что Іисусъ Христосъ говорилъ о Своем воскресенін изъ мертвыхъ. На другой день, который следует за пятницей, читаемъ въ Евангеліи, собрадись первосвящении и фарисеи въ Пилату, и говорили: господинъ, мы вспомнили, чт обманшивь тоть, еще будучи въ живыхъ, сказаль: посль трех дней воскресну. Итакъ, прикажи охранять гробъ до третьяго ди чтобы ученики Его, принцедни ночью, не украли и не сназы народу: воскресъ изъ мертвыхъ. И будеть последній обиан хуже перваго (Мв. XXVII, 62-64). Въ свыслъ воскресени из мертвыхъ употребляли слово дуютили и сустом и свангелист Л. Толстаго соблазняеть то обстоятельство, что евангелисты н прибавляють нь этимь словамь слово "язь мертвыхь". "Дл того, пишеть онь, чтобы вполне убедиться въ томъ, что пре ческія слова эти и соотвітствующее нав еврейское "кумь" я MOTYTE SHOTHIE "BOCKDECHATE", CLOHLE LOTPE CHARLE LE RECE Евангелія, гдв употребляются эти слова, а употребляются об множество разъ, и ни разу не переведены словомъ воскреснув Слова "воовреснуть", "auferstehen", "ressusciter" нъть ни н греческомъ, ни на еврейскомъ языкъ, такъ какъ не было 1 соотвътствующаго понятія. Чтобы на греческомъ или на еврей скомъ язынь выразить понятіе о восиресеніи, нужна периораза, нужно сказать "всталь" или "проснулся" изъ мертвыхъ. Тыть въ Евангеліи говорится: Ме. XIV, 2, про то, что Иродъ полагаль, что Іоаннь Креститель "воскресь" и тамъ сказано: "фоснулся изъ мертнихъ". Такъ и Лк. XVI, 31 говорится въ притчя о Лазарв, про то, что еслибы кто и воскресь, то и воскресшему бы не повърили, и сказано: "возоталь бы изъ мертвых» Тамъ же, где жь словамъ "встать" или "проснуться" не при бавлено словъ "изъ мертвыхъ", слова "встать" и "проснуться никогда не значать и не могуть значить "воскреснуть " 32).

Но это категорическое заявленіе Толстаго, высказанное такь смало, опровергается фантами. Въ Евангеліяхъ слово суютим часто употребляется въ значеніи воскресенія, то-есть возстанія изъ мертвыхъ, безъ прибавленія словъ "ѐк ускрŵу" ("изъ мертвыхъ"). Такъ въ повъствованіи о воскресеніи Лазаря говорится,



<sup>32) «</sup>Въ чемъ моя въра».

вогда Інсусъ Христосъ подходилъ въ Висаніи, и сестра Лаи Мареа, вышедши къ Нему на встръчу, сказала: Господи, ибы Ты быль здесь, не умерь бы брать мой, то Онь отвеь ей: "воскреснеть (θελει άναστηθή) брать твой (Ioan. XI, 23). это Мароа сказала: "знаю, что воскреснеть въ воскресеніе ει άναστηθή έν τή άναστάσει) въ последній день" (24). Зав, когда женщины пришли во гробу Іисуса, то одинь изъ еловъ, сидящій во гробъ, сказаль имъ: "что вы ищете живаго му мертвыми? Его нъть здъсь. Онъ воскресъ ("а́ує́оти"); вомните, какъ Онъ говорилъ вамъ, когда былъ еще въ Гадев, сказывая, что Сыну человъческому надлежить быть преу въ руки человъковъ гръшниковъ, и быть распяту и въ етій день воскреснуть (уа ауаотпоп) (Лк. XXIV; 6 -- 7 слич. XVI, 6). Евангелистъ Маркъ, разсказавъ о воскресеніи уса Христа, замъчаеть, что "воскресши (ффой бе фуебти) во въ первый день недъли, Імеусъ явился сперва Маріи Магинь, изъ которой изгналь семь бъсовъ" (XVI, 9). Евангеоть Лука, всявдъ за повъствованіемъ о явленіи Інсуса Христа из ученикамъ, шедшимъ въ Эммаусъ, говорить: "вставии тоть же часъ, они (два ученика) возвратились въ Іерусалимъ, нашли вмъстъ одиннадцать апостоловъ и бывшихъ съ ними, юрые говорили, что Господь истинно воскресъ (аусоти) и плон Симону (XXIV, 33-34). Апостоль Петръ въ день пятисвинцы обратился къ Израильтянамъ съ такими словами: ужи израильскіе! выслушайте слова сіи: Іисуса Назорея, мужа, видьтельствованнаго вамъ отъ Вога силами и чудесами и меніями, которыя Богь сотвориль чрезь Него среди вась, в и сами знаете, сего по опредъленному совъту и предвъбо Божію преданнаго, вы взяли и, пригвоздивъ руками безонныхъ, убили, но Богъ воскресиль (алеотное) Его, расторвъ узы смерти, потому что ей невозможно было удержать о (Дъян. II, 22--24). Давидъ, будучи пророкомъ еще прежде заль о воскресеніи (περί τῆς άναστάσεως) Христа, что гавлена душа Его во адъ и плоть Его не видъла тлънія (Пс. 10). Сего Інсуса Бога воскресиль (алестрост), чему всв мы цътели (31-32). Въ первомъ посланіи къ Кориноянамъ ап. вель пищеть: "я первоначально преподаль вамь, что и самъ иняль, то-есть, что Христосъ умеръ за грехи наши, по пи-

сенію, и что Онъ погребень быль, и что воскресь (аνέστη) третій день по писанію (XV, 3 - 4), Если же о Христъ про въдуется, что Онъ воспресъ изъ мертвыхъ, то накъ нъкотор изъ насъ говорять, что нътъ воспресенія мертвыхъ? Если на воскресенія мертвыхъ, то и Христосъ не воскресъ (ἀνέστη). если Христосъ не воскресъ (ἀνέστη), то и проповъдь наша тш на, тщетна и въра ваша. Притомъ мы оказались бы и лжес дътелями о Богъ, что онъ восиресиль (ауєотноє) Христа, ко раго Онъ не воскрешаль (τὸν ὁποῖον δεν ἀνέστησεν), если, т мертвые не воскресають, ибо если мертвые не воскресають, и Христосъ не воскресъ (οὐδ' δ Χρηστός ἀνέστη). А если Х стосъ не воскресъ ('Αλλ' ἐὰν ὁ Χρηστός δὲν ἀνέστη) то въра ва тщетна (12-17).

Наскольно честно поступаеть Толстой, ложно утверждая, одно слово сибтини ниногда не употребляется въ смыслъ воскр сенія изъ мертвыхъ, объ этомъ пусть судить самъ читате Мы же укажемъ на другое ложное показаніе Толстаго. Онъ уг ряеть, что "Христосъ, говоря о Себъ, ни разу, во всъхъ ть мъстахъ, которыя приводятся въ доказательство предсказа: Его о воскресеніи, на разу, на одного раза не употребляє слова изъ мертвыхъ и зз.). Между темъ въ 17-й главе Еванге Матеея мы читаемъ: "когда после Преображенія они — то-ес Інсусъ Христосъ и ученики Его-сходили съ горы, то Онъ з претидъ имъ, говоря: никому не сказывайте о семъ видъніи, коль Сынъ человъческій не воскреснеть изъ мертвыхъ" (А XVII, 9). Тоже самое ны находимъ и въ Евангеліи Мара гл. IX, ст. 9.

Танимъ образомъ слово "воскреснуть въ Евангедіяхъ выр жается то просто глаголомъ дуютин, то глаголомъ дуютин прибавленіемъ єк νεκρών. Очевидно, вдаголь άνίστημι часто уп треблялся у грековъ для обозначенія возстанія изъ мертвыхъ



зз) «Въ чемъ моя въра».

 <sup>33) «</sup>Въ чемъ моя въра».
 34) Не будучи самъ спеціалистомъ греческаго язика, я обратился къ гречес немецкому словарю Пассова, изъ котораго узналь, что глаголь сисотпри у требляется въ значении возстанія изъ мертвых въ Пліад'я Гомера и въ со неніяхъ Геродота. Въ первой мы читаемь: «"Ω πόποι, ή μέγα θαθμα τοδ' όφθ μοίσιν όρωμαι ή μάλα δή Τρώες μεγαλήτορες, οῦ ἔπεφνον, αὐτις ἀναστήσον

STATEMENT LANGE OF THE RE-

канчивая этимъ свой разборъ воззрвній Льва Толстаго на тіанскую религію, мы считаемъ излишнимъ распространяться стоинствахъ этихъ воззрвній. Пусть они оцвиятся самимъ телемъ; и пусть последній подумаетъ о томъ, какого рода онализмъ пускаетъ корни въ нашемъ отечестве, и каковы піозныя познанія техъ лицъ, которыя увлекаются этимъ онализмомъ и гордятся имъ...

А. Рождествинъ.

1 октибря 1888 г.

Τοφον ήερο έντος» (ΧΧΙ, 54 — 56). У Γеродота говорится: «Εῖ μέν νυν οι ωτες ἀναστέασι προσεδέκεό τοι και 'Αστυάγεα τον Μήδον ἐπανστήσεσθαι» LXII, 4—6).

the state of the s

## православіе и народность

#### Библіографическая замътка

С. Левитскій. «Православіе и народность». Критическіе очерки по вощ философско-богословскимъ и нравственно-педагогическимъ. Москва. 1889. 1 руб. 25 коп.

Имя С. Д. Левитскаго извъстно читателямъ "Правосла Обозрвнія": почтенный авторъ нервдко помвщаль здвы статьи, большинство которыхъ и вошло въ составъ его ш сборника-, Православіе и народность". Такое названіе г. витскій даль своимъ "критическимъ очеркамъ" потому, что, самъ говоритъ въ предисловін къ нимъ, всегда руководи своихъ сужденіяхъ двумя началами: православіемъ стію. Дъйствительно, въ своихъ статьяхъ авторъ рается указать истинность православія и его превосх предъ другими въроисповъданіями, а также изобразить ты ныя духовныя силы русскаго народа, которыя кроются въ пока еще въ зачаткахъ. Поэтому авторъ всегда со всею вооружается противъ твхъ, которые, желая во всемъ пол "невъжественную Русь" "просвъщенному Западу", стр подавить развитіе національно-индивидуальныхъ народа. Чтобы провести свои взгляды, г. Левитскій употреб очень удачный пріемъ. Онъ обыкновенно говорить по какого-либо литературнаго произведенія, заинтересовавша бою общество, или даже газетной статьи, коснувшейся тог

тим вопренешущаго вопроса. Этимъ вонечно возбуждается ресъ въ статьямъ г. Левитскаго—онв читаются всегда охотно. Вавеная прочитать свою статью, авторъ подьзуется этимъ, ы провести свои тв или другіе взгляды. Тавъ бываеть во юй его статьв. Онъ или соглащается съ авторомъ разсмараной имъ статьи, если взгляды ихъ солидарны, освъщая ругихъ сторонъ и дополняя иными своими соображеніями вкаемый предметь; или же, указывая всю ложность и нелъвиротивоположныхъ ему воззрвній, пользуется случаемъ, юнграсть этому, высказать и обосновать свои убъжденія. Въ образомъ читатель статей г. Левитскаго не только значися со взглядами современнаго общества, но и видить ихъ мованными и ярко освъщенными, или расшатанными и обначим въ своей нелърости и безосновательности.

вих знаеть "Православное Обозрвніе" г. Левитскаго уже р; такимъ онъ является читателямъ и въ изданной имъ нев книжев-, Православіе и народность". Она завлючаеть въ в шесть статей: 1) "Идеалы будущаю съ точки зрвнія праавной и католической, изображенные въ романъ "Братья мазовы" О. М. Достоевскаго"; 2) "Идея монашества и Важая монастырская община" (по поводу "Крестьянскаго тва" В. И. Немировича-Данченко); 3) "Отчаявшійся запад-<sup>в</sup> (по поводу книжки Н. Н. Страхова "Борьба съ западомъ нашей литературъ « Герценъ); 4) "Принципъ народности и Рось о соединеніи церквей съ точки зрвнін православія" (по му нъкоторыхъ мивній В. С. Соловьева); 5) "Принципъ **Р**идуальности и народности въ дълъ семейнаго и школьнаго втанія" (по поводу "Учебно-воспитательной библіотеки" г.); 6) "Школьный недугь". Первыя три статьи и пятая были щены въ нашемъ журналь за прежніе годы, четвертая—въ вовскихъ Церковныхъ Въдомостахъ" (1884 г.) и шестая въ ніяхъ въ Обществъ Любителей Духовнаго Просвъщенія" 6 г.). Мы не будемъ подробно знакомить читателя съ сомніень каждой изъ этихъ статей; мы только постараемся рыть убъжденія автора, высказанныя имъ въ его книжкъ. мель увидить, что г. Левитскій справедливо даль ей названіе мвославіе и народность": этими именно двумя идеями и проуты всв его статьи.

Въ первой своей статью "Идеалы будущаго" авторь рас ваеть идеалы покойнаго Достоевскаго, который въ своихъ "Би яхъ Карамазовыхъ , какъ извъстно, высказалъ мысль, что сударство въ конце концевъ, хотя и въ отдаленномъ будум переродится въ церковь, усвоивъ ея духъ и направленіе. ! государства, --думалъ О. М. Достоевскій, -- просвъщенныя ( томъ христіанства, постепенно будуть проникаться духомы кви, такъ что въ концъ концевъ образують изъ себя ем нераздельное общество духовнаго братства и такимъ обран совиждуть изъ себя одно величественное здаліе церкви. "Зні говорить у Достоевского старець Зосима, - сія мечта не нънно сбудется, но не теперь, ибо на всякое дъйствіе свой конъ. Дъло это душевное, психологическое. Чтобы перемы міръ по новому, надо чтобы люди сами психически поверну на другую сторону... Вы спрашиваете, когда сіе сбудется? дется, но сначала долженъ заключиться періодъ человаче уединенія (т. е. когда человакь перестанеть уединяться в мого себя", любя только себя, в не всъхъ)... Непременно детъ такъ, что придетъ срокъ и сему странному уединени поймуть всв разомъ, какъ неестественно отделились одиндругаго. Таково уже будеть вънніе времени и удивятся п что такъ долго сидвли во тьмв, а света не видвли. Топ явится знаменіе Сына человъческого на небеси" (см. "Пр славіе и народность стр. 25-26). Г. Левитскій вполев со сенъ съ этимъ мивніемъ Достоевскаго. Эти чаянія, — говор онъ, - не пустое сумазбродство; нътъ, зачатки такой бул жизни можно видеть даже и теперь. "Если мы, — разсуки авторъ, - обратимъ вниманіе на тъ пъли, какія преследуеть довъчество путемъ умственного прогресса, то мы увидимъ, всв онв сводятся къ одной главной цвли-къ земному счас понимаемому въ самомъ общирнвищемъ смыслъ слова, п вившнее благополучіе и довольство, и какъ внутрений д ный миръ и спокойствіе. Что же — достигаеть ли человоче этой вождельнной цыли тымъ путемъ, какимъ оно идеть вы стоящее время?... Конечно, если сравнить жизнь цивилизо наго европейца, окружившаго себя всякаго рода удобства приспособленіями къ комфортабельной обстановка, навія д ему новъйшая наука, съ жалкимъ существованіемъ хоть я

втимоса, проводящаго вою свою жизнь въ борьбъ съ колорить голодомъ и всевозможными физичесними неудоботивки и лиэміями, то разумьется, на первый взглядь даже и смышонъ клъ бы самый вопросъ,--кто исъ микъ счастивате другаго?... если обратить вниманіе на внутреннее душевное расположе- духа того и другаго,—на то, канъ они чувствують себя вотиде, то сравненіе, пожалуй, выйдеть и не вы польку свроэтда. Положимъ, онъ окруженъ всевозможными удобетвами ізни, но это можеть только увеличивать и раздражать человческую прихоть, породить цълую массу разнаго рода другить этребностей и желаній, удовлетворить которымь не въ состоніи бываеть никакая наука и искусство. Въ результать ока-жазывается, стедовательно, что очастіє не упрочивается ни ивпинимъ матеріальнымъ благосостояніемъ, ни уметвеннымъ рогрессомъ. Но гдъ же искать его?... Только тогда человъчетво достигнеть своей заветной цели,—отвечаеть г. Левитскій а этотъ вопросъ, -- только тогда вполнъ будетъ счастливо, когда но составить изъ себя одно духовное братство, двятельность этораго будеть основываться, на началахь взаимнаго, бевкоыстнаго служенія составляющихь его членовь; только тогда ничтожится та разъединенность, которая, какь разъедающій ервь, подтачиваеть жизнь современнаго общества и лишаеть го счастія. Следовательно, человечество ради достиженія своей авътной цъли дъйствительно должно будеть стать на путь, навченный Достоевскимъ. Такимъ образомъ идея Достоевского мъеть въ себв задатки истинности, а истина сама въ себв аключаеть всв условія своего безсмертія и торжества надъ ременными препятствіями и врагами. Государство и теперь уже ь судебной практикъ отрекается оть своего чисто-формальнаго ринципа и въ лицъ присяжныхъ даеть мъсто суду совъсти. Въ гношеніи къ наказаніямъ преступниковъ все болье и болье станавливается взглядь, что они должны исправить преступника, гобы сдвлать его впоследствій полезнымъ членомъ общества. ъ дипломатическомъ мірв раздаются голоса, призывающіе всв осударства въ всеобщему разоруженію, дълаются попытки созать такія правила и законы, по которымъ можно бы было ръвать международныя дела не грубою силою огня и меча, по

навими-имбудь болве гуманными средствами. Не представляеть это и теперь изкоторыхъ задатновъ тормества истины? Не с лить-ли это намъ, —занамчиваеть свою рвчь г. Девитскій, —ч настанеть накомець время, ногда займется заря новой жизи человъчества, когда оно въ безнорыстной дюбви достигнеть и конець своей завътной, зодотой цвли?... (стр. 34—41).

Воть мысли г. Левитскаго. Мы съ своей стороны прибавии что онв вполнв согласны съ ученіемъ православной церкви что къ такому блаженному состоянію человичества, какого ож даеть Достоевскій, можеть привести только лишь православі Дъйствительно идея о будущемъ царствъ любви и единства, в которомъ паждый членъ, сдвлавшись живымъ членомъ велика организма, перестанеть "единиться", находить свое основан въ Божественномъ откровении. Мы въруемъ, что придетъ ца ствіе Божіе, о наступленія котораго запов'ядаль намь молитьс Самъ Христосъ. Это царство-предметъ чаянія наждаго истин върующаго христіанина. Оно будеть царствомъ, въ которок вет члены его такъ тъсно соединятся между собою, что с ставять какь бы одного человъка, одну личность (Еф. 4, 13 Тутъ и при многочисленности членовъ не будеть ихъ разъеди ненности, ибо совершенивашая дюбовь утвердится и укоренито въ серднахъ ихъ (Еф. 3, 17); а дюбовь, по слову апостола, н завидуетъ, не превозносится, не гордится, не безчинствуетъ, н ищеть своего, не раздражается, не ищеть зла (1 Кор. 13, 4-5) Туть, следовательно, не будеть места эгоизму: это будеть бля годатная община съ полнымъ единствомъ стремленій всвхъ вв рующихъ: вси едино будута, какъ сказалъ Спаситель (Іоан. 17 21). Воть какимъ представляется въ откровеніи царство Божі на вемлъ. Пусть читатель судить самъ: не такого-ли царств желаль повойный Достоевскій и его надежда — сбудется сіе в основывается-ли на Святомъ Писаніи?

Но привести къ такому царству, сдълать членомъ его может только православіе. Мы уже не будемъ указывать на то, что не только протестанство, но и католичество значительно уклони лись отъ истины, а поэтому и не могутъ ввести въ царствистины. По нашему мивнію, самый духъ того и другаго въро исповъданія противенъ идеи любви и полнаго единства стрем леній членовъ церкви, что, какъ видъли, характеризуетъ будущество при поднаго противенъ иденій членовъ церкви, что, какъ видъли, характеризуетъ будущество при поднаго поднаго при поднаго поднаго при поднаго при поднаго поднаго поднаго при поднаго при поднаго поднаго

парство Божіе на земль. "Человань спасается единственно върою, добрыя двла не имвють здвсь существеннаго значенія «;--воть, какъ извъстно, основной догмать протестантства. Но если такъ, то протестанту чужда идея истичной любви, потому что любовь беръ двиъ мертва (Iar. 2, 20), — она не мыслима безъ нихъ. Если такимъ образомъ католичество въ дълв спасенія придаеть значеніе вившцему, формальному, хотя бы и бездушному, совершенію добрыхъ даль, то протестантство игнорируеть ихъ совершенно. Лютеръ, возставая противъ фарисейства въ ватолицизмъ, своимъ ученіемъ объ оправданіи върою въ существъ дъла изгналъ всякое стремденіе проявленія любви. "Въруй во Христа-Искупителя, - проповъдуеть онъ, -- будь увъренъ въ получении въчнаго блаженотва, -- и ты спасешься, истъ тебе нужды ни въ чемъ, кромъ въры: она важнъе всего, она сама породить и добрыя двав". Лютеръ такимъ образомъ не требуетъ для спасенія двать любви, въ которыхъ бы проявлялась наша живая ввра въ Бога. У него добрыя дъла составляють не условіе, необходимое для нашего спасенія, а только следствіе въры. Можеть-ли поэтому протестантство праготовить человъчество из тому нарству Божію на земль, въ которомъ всь члемы букуть соединены узами совершеннъйшей любви, когда оно не требуеть отъ человъка этой любви? Не сдълаеть этого и натоличество. Оно не идеть противъ ученія о любви, оно повидимому даже старается воввысить это ученіе, придавая важное значеніе добрымъ дізамъ. Но та любовь, о которой проповъдуеть католицизмъ, чужда духу истинной любви. Это любовь — оврисейская, сказывающаяся только въ формальномъ выполненіи добродьтели. Туть имбеть значеніе не внутреннее расположеніе, съ которымъ совершается подвигь добродътели, а только внъшнее выполнение его. Подвигъ нисколько не теряеть своей цвиы, котя бы быль совершенъ только формально, вившнимъ образомъ, даже по принужденію или насилію. Такимъ образомъ любовь, о которой заботится катодицизмъ, будучи бездушною и мертвою, не имветъ главнаго свойства любви: это не любовь, а такъ-сказать одежда любви. Вотъ одна изъ причинъ, по которой и католичество чуждо духу парства Божія. Только одно православіе можеть воспитать человачество къ этому царству. Въ книжка г. Левитскаго мы находимъ прекрасное раскрытіе этой мысли, особенно

въ статьъ "Принципъ народности". Нътъ, говорить онъ завсь, другаго въроисновъданія, которое такъ настойчиво преследоваю бы идею единства и централизація, какъ натоличество. Всякій истинный католикъ непремённо долженъ мыслить въ дёлё вёры именно такъ, какъ требуетъ глава церкви-папа. Въ общемъ результать двиствительно получается единство, но только важущееся, вижшиее ... "Есть, говорить авторъ, другато рода единство": и объясняеть его сравненіемъ. "Предъ нами музыкальный инструменть, звуки котораго находятся между собою въ самомъ неправильномъ, безпорядочномъ отношения. Какимъ же образомъ можно привести ихъ въ согласіе между собою, такъ чтобы совокупность представляла единое, нераздъльное цвлое? Этого можно достигнуть двоякимь образомь: всв звуш можно настроить въ одинъ тонъ, такъ что всякій изъ нихъ будеть повтореніемъ одного и того же основнаго тона. Въ этом случав мы получимъ своего рода единство, но единство чисто вившнее. Завсь звуки не будуть находиться между собою въ необходимой неразрывной связи, и каждый изъ нихъ можеть существовать совершенно отдельно, самостоятельно. Поэтому цвиое здвсь можеть удобне сохраняться, какь при одномъ звукв, такъ и при нъсколькихъ десяткахъ ихъ, повторяющихъ собою только одинъ и тотъ же тонъ. Таково единство церкви въ католичествъ. Но есть возможность настроить эти звуки инывобразомъ, именно ихъ можно привести между собою въ такое отношение, что они не будуть уже повторениемъ одного и того же тона, но каждый изъ нихъ будеть сохранять свой особенный, свойственный ему одному тонъ, находясь вместь съ тыб въ необходимой зависимости отъ всёхъ другихъ и условивая собою всв другіе. Въ этомъ случав всв звуки будуть находиться между собою во взвимномъ служебномъ отношении и въ общемъ будуть представлять одну стройную гармонію, для которой накдый тонъ равно необходимъ въ дълъ сохраненія ся внутренняю единства. Такого понятія о единства держится православіе. Оно не требуеть отъ върующихъ единобразія въ пониманіи нип религіозной истины, но позволяеть всякому върующему свободно относиться къ усвояемой истинъ сообразно съ правственнымъ складомъ своей личности и въ этомъ только находеть возможность достигнуть действительного единства, а не внешняго, или только кажущагося... Разнообразіе же личнихь, свойственных важдому отдельному върующему, отношеній жь истинамъ въры въ православіи приводится въ гармонію силою христіанской любви. Здъсь любовь съ одной стороны не допускаеть христіанина воспринять откровенную истину какъ-нибудь односторонне—напр., при помощи одного только разума; съ другой—она не позволяеть единичному разуму выйти изъ законныхъ предъловъ его ограниченности и предохраняеть его отъ пагубнаго самомивнія о овоей личной непогрышимости. Здъсь такимъ образомъ, христіанинъ провъряеть свои собственныя сужденія голосомъ перныи и въ силу побужденій христіанской любви приходить въ согласіе со всёми прочими. Онъ подчиняется голосу церкви не насильно, но свободно, по побужденію любви, проникающей и одушевляющей все существо его " (стр. 216—219).

Мы намеренно привели эти слова изъ статъи г. Левитскаго почти буквально, чтобы читатель самъ могъ видъть, какъ метко охарактеризовано авторомъ православіе и живо представлена его противоположность католинизму. Читателю теперь ясно, что только въ православной церкви хранится тотъ духъ, который раскроется во всей силе въ будущемъ царстве Божіемъ. Это—духъ любви и свободы, при которыхъ только и возможно внутреннее истинное единство членовъ церкви, но которыхъ чужды и католичество и протестантство.

Будучи убъжденъ въ истинъ православія, г. Левитскій увъренъ въ свътлой будущности и хранителя православія—русскаго народа. Въ статьъ "Отчаявшійся западникъ" онъ изображаеть одряхльніе запада и оскудьніе въ немъ жизненныхъ идеаловъ. Авторъ пользуется здъсь сужденіями Герцена, которыя, будучи совершенно безпристрастными, говорять далеко не въ пользу западной Европы. Герценъ, какъ извъстно, сначала былъ поклонникомъ запада, но познакомившись съ нимъ лицемъ къ лицу, разочаровался въ немъ. Онъ разбилъ этотъ кумиръ, предъ которымъ преклонялся прежде. Идеалы, которыми живетъ Западъ, ему представились "пустыми и обманчивыми или страдающими худосочіемъ и неспособными удержать организмъ отъ разложенія". Онъ отчаялся во всемъ, но за то пришелъ къ въръ въ сплу Россіи, которую прежде презиралъ и покинулъ потому,

что въ ней чувствоваль себя ствсиеннымъ. "Россія, говорить Герценъ, является последнимъ народомъ полнымъ юношескихъ стремленій къ жизни въ то время, когда другіе народы ищуть покоя; она является въ избыткъ своихъ дикихъ силъ въ то время, когда другіе чувствуютъ себя усталыми и отжившими. Многіе народы сошли съ попряща исторіи, не жавши всею полнотою жизни, но они не имали такихъ притязаній на будущее, какъ Россія" (стр. 185). Такъ говоритъ человъкъ, отчаявшійся во всемъ. Очевидно его слова не могутъ быть пристрастными. Вотъ почему статья г. Левитскаго производить въ читателъ сильное впечатлъніе. Она заставить задуматься и нашихъ западниковъ, напоминвъ имъ объ "отчаявшемся западникъ".

Въ другихъ мъстахъ своей вниги г. Левитскій имълъ поводъ яснъе указать призваніе русскаго народа и ту задачу, которую ему суждено осуществить. Такъ онъ согласенъ съ Достоевскимъ: что только русскій народъ способенъ совершить великое діло обновленія и спасенія міра, потому что "онъ одинъ носить въ себъ задатии свободнаго равенства и духовнаго братства, которыя составляють неотъемлемую, существенную принадлежность будущаго осократического государства" (стр. 27). Русскій же народъ, и только онъ одинъ, можетъ, по мивнію г. Левитскаго, совершить трудное дело примиренія церквей, какъ народь всегда искавшій мира и единства. Воть слова почтеннаго автора, дышащія исвренностію убъжденія и теплотою чувства. Во вившней политикв, въ рвшеніи вопросовъ международныхъ руссвій народъ никогда не быль началомъ разъединяющимъ, тригующимъ, вносящимъ раздадъ и несогласіе, напротивъ онъ быль всегда уступчивъ до последней степени и являлся преимущественно предъ прочими представителемъ мирной политики и общимъ примирителемъ. Брался онъ за оружіе, по большей части, когда чувствоваль на себъ нравственный долгь выступить на поле брани для защиты слабыхъ и угнетенныхъ и для огражденія и возстановденія ихъ попранныхъ законныхъ правъ и когда сознаваль, что инымъ путемъ онъ не можеть достигнуть того, чтобъ водворить, где нужно, правду и миръ. Если мы изъ этой вившней международной политики перенесемся мыслію въ область духовныхъ и именно религіозныхъ интересовъ, то опять увидимъ, что русскій народъ обладаеть сравнительно

съ другими наиболье мирнымъ, уживчивымъ харантеромъ. Преданъ и въренъ онъ всегда оставался въръ отцовъ своихъ, но эта преданность совершенно свободна отъ того фанатизма, который располагаеть ит презрительному и враждебному отношенію къ въръ другихъ людей. Его исторіи не запятнана накимълибо жестокимъ отношеніемъ къ иновърнымъ, какими-либо притъсненіями и преслъдованіями ихъ, отъ которыхъ никакъ не свободна, напр., исторія католицизма" (стр. 220—221).

Такъ думаетъ о своемъ отечествъ г. Левитоній. Понитно послъ этого, какъ онъ долженъ относиться къ тъмъ, которые везстають противъ всего русскаго въ русскомъ народъ. Вопреки имъ онъ основательно раскрываетъ и доказываетъ, особенно въ статьяхъ "Принципъ народности" и "Принципъ индивидуальности", что какъ всякій педагогъ необходимо долженъ обращать вниманіе на индивидуальныя особенности своего питомца, такъ и мудрый правитель, чтобы вести народъ по пути прогресса, долженъ имъть въ виду развитіе его особенныхъ свойствъ и національныхъ особенностей, чтобы сущность народной жизни свободно раскрывалась, не задерживаемая никакими вліяніями, противоръчащими ея внутренней духовной основъ, чтобы такимъ образомъ народъ въ своемъ историческомъ бытіи всегда являлся самимъ собою и не принималь формъ, не согласныхъ съ національнымъ складомъ его духа" (стр. 197).

Мы познакомили читателя съ убъжденіями г. Левитскаго, насколько позволяють размітры небольшой журнальной замітки Всякій, полагаемь, согласится съ нами, что болье удачнаго названія, что "Православіе и народность", и нельзя дать разсмотрівнымь статьямь. Напрасно думаеть рецензенть "Московскихъ церковныхъ віздомостей" (1889 г. № 1), что "общее названіе сборнику авторомь дано слишкомь отдаленное: ніжоторыя статьи его слишкомь косвенно касаются православія и пародности". Правда, слова: "православіе и народность" встрівчаются не на каждой страниців книжки г. Левитскаго, но идеями той и другой проникнуть весь его сборникь. Рецензенть, візроятно, слишкомь бізгло и невнимательно просматриваль книгу, о которой даеть отчеть, иначе едва ли бы онь могь такъ отозваться объ ней.

Что касается вившней формы изложенія статей г. Левитскаго, то читатель самъ можеть судить по приведеннымъ изъ нихъ никъ выдержвамъ о ясности, плавности и даже изящности слога автора. Читатель всегда выносить ясное представление о предметь, который обсуждается въ той или другой статью, его внимание не утомияется, всладствие чего внига читается дегло и неземътно. Особенное впечатлание производить искренияя убъжденность автора въ томъ, что онъ говорить. Въ заключение не можемъ не пожелать, чтобы авторъ не переставалъ дарить насъ подобными статьями, доставляющими удовольствие всякому истинно-православному и русскому человаку. Вотъ почему и желательно, чтобы книжка его была распространена среди нашего общества.

Н. Д.

# ПРАВОСЛАВНОЕ БРАТСТВО СВ. АЛЕКСАНДРА НЕВСКАГО Въг. владимиръ

Въ числъ епархіальныхъ братствъ, широко развившихъ свою просвътительную дъятельность среди народа, самое видное мъсто занимаеть Александро-Невское братство въ г. Владиміръ (на Клязьмів). Главное достоинство діятелей этого братства состоить въ ясномъ сознаніи ими своихъ пълей и твердомъ и энергичномъ стремленіи къ достиженію ихъ. Александро-Невское братство, руководимое своимъ предсъдателемъ высокопреосвященнъйшимъ Өеогностомъ, дъятельнъйшимъ среди современныхъ архипастырей, глубоко понимаеть потребности народа, и что всего важнье, умьеть на дъль осуществить всь тв мъропріятія, вакія считаеть нужными и важными, такъ что не оставляеть одной стороны духовныхъ запросовъ православнаго народа неудовлетворенною. Начавши девять леть тому назадъ скромно свою двятельность организаціей публичных религіознонравственныхъ чтеній въ разныхъ крупныхъ центрахъ владимірской епархіи и вив-богослужебныхъ собесвдованій въ сельскихъ приходахъ, учрежденіемъ книжныхъ складовъ, съ цълію распространенія внигъ Священнаго Писанія и вообще религіозно-нравственнаго содержанія, и устройствомъ церковно-приходскихъ школъ, Адександро-Невское братство съ каждымъ годомъ расширяло свою двятельность и въ настоящее время двятельность его достигла самаго широкаго развитія. Двъсти пятьдесять восемь церковно-приходскихъ школь, школа иконописи. училище пънія, курсы церковнаго пънія и чтенія, епархіальная библіотека, вивщающая до 22 тысячь томовъ, церковно-историческое древлехранилище, семь церковно-приходскихъ и двадцать шесть противораскольническихъ библютекъ, центральный иконо-книжный складъ, дълающій годовой отпускъ книгь на сумму свыше 15 тыс. руб., сто девятнадцать отделеній его въ разныхъ мъстахъ епархіи, повсемъстный по седамъ и городамъ епархів витбогослужебныя собестдованія или публичныя духовно-нравственныя чтенія, — воть, можно сказать, живыя свидетельства девятильтней братской двятельности. Изъ этого перечня учрежденій, вызванныхъ къ жизни братствомъ, видно, что эта разносторонняя и разнообразная дъятельность его имъеть одну вонечную цвль - религіозно-нравственное воспитаніе русскаго народа. Все направлено въ тому, чтобы ни одна изъ духовных сторонъ челована не оставалась безъ воздайствія на нее со стороны духовныхъ просвътителей.

Въ последнее время особенное внимание братства обращено на церковно-приходскія школы. Братство снабжало всв (258) церковно-приходскія школы безвозмездно всёми учебниками в учебными пособіями, высыдая въ каждую школу бумаги, перы, ручки, карандаши, аспидныя доски, грифеля и т. п. И израскодовало на эту статью 2,671 р. 12 к., при этомъ во всв вновы открывающіяся школы братство выдавало на мебель отъ 10 ю 20 р., на сумму 330 р. Кромъ того братство выдавало временное вознаграждение обучающимъ въ школахъ отъ 5 до 40 руб. и въ отчетномъ году 275 лицамъ было выдано 4,605 р., такъ что сумма всъхъ расходовъ братства на церковно-приходскій школы простиралась до 10,386 р. 92 к. Это заботливое отношеніе братства къ церковно-приходскимъ школамъ вызываеть съ наждымъ годомъ все большее и большее количество иль; чему не мало помогаеть и повсемъстное сочувствие къ церковноприходскимъ школамъ народа. "Народу люба церковно-приходская школа, говорить составитель отчета за последній голь дъятельности братства, тъмъ, что въ ней преимущественное внимание обращено на Законъ Божий, церковно-славянское чтене и пъніе". Это сочувствіе къ церковно-приходскимъ школамъ выразилось со стороны крестьянь и другихъ членовъ общества и матеріальными пожертвованіями на вознагражденіе учителей, на постройку помъщеній и вообще взносами на какія-либо школьныя потребности.

Болье крупныхъ жертвователей, оказавшихъ матеріальную помощь церковно-приходскимъ школамъ въ отчетв братства за 1887—88 г. перечислено 17 человъкъ, между ними самую врупную помещь оказаль московскій купець Шиловъ, пожертвовавшій 13,000 руб. на церковно-приходскую школу въ г. Покровъ. Не ограничиваясь матеріальной помощью, Александро-Невское братство заботится о преуспъяніи школь и въ учебномъ отношеніи. Н'вкоторыя школы посвщены были самимъ председатеюнь братства высокопроссиященныйщинь Осогностомь, другія екретаремъ братства или членами совъта братства, или особо вобранными наблюдателями. Двухклассныя школы были посввены членомъ учильщнаго совъта: при Св. Синодъ В. И. Шеиякимымъ, который получиль самое отрадное впечатлъне ври этомъ постащении. Вообще же учебное состояние церковно-жри--акстась йолоорчидоне вдеколько, піхдело се свояш скихоро ности дуковенства, поддерживаемой братствомъ, довольно хорошее, о чемъ свидъчельствуетъ и то обстоятельство, что въ 225 школахъ, произведенъ въ текущемъ году выжусть 6678 ученивовь, меть коихъ 464 мельчина выдержали испытанія на дыроту 4 разряда, что обставляеть 7%. Въ земскихъ школакъ владиміровой губернія выдержали льготныя испытанія  $8\%_0$ , лишь на 1% болье, хотя вемскія школы и стоять гораздо дороже. "Даже мца, подоврительно относящіяся къ церковно-приходскимъ шкомиь, жамбилеть составитель отчета, побывавь на иснытаніяхь, рышихъ право на льготу по отбыванію воннокой новинности, миногласно говорять, что успёхи этихь школь весьма утвыи-РЫНЫ И **БОЛОЖЕТСЛЬНО ЦСОЖИДАННЫ,** ПРИ ТАХЬ ТЯ**МСЛЫХЬ МО**ТС+ ріальных условіяхь, въ накія въ сравненіи съ школами другихъ въдомствъ, поставлено большинетво церковно-приходскихъ школъ" (стр. 4). По вычисленіямъ, произведеннымъ въ отчетв братолва ва 1887-88 г., на наждую церковно-приходскую школу паветь расхода въ годъ приблизительно 96 р. 5 ион. Или на кандаго ученика школы 3 р. 42 к., между тымъ какъ кандая вемскан пькола владимірской губерній стоить ореднимь числомь 653 р. 44 к., т.е. во пять разъ дороже церколно-приходской шюлы, и жа: кажраго ученика вемской школы падаеть расхода  $^{11}$  p. 90 n., r.-e. howen by  $3^{1}/_{2}$  pass forbe, 45mb by heriorida. приходской школь.

Кромъ церновно-приходовихъ шводъ братство взяло подъ свое повровительство и шводы грамотности, которыя ревежным повсей губерніи. Эти щислы почти повсюду составляють учрежнівнія, отдъльных отъ церновно-приходскихъ шкодъ, но ийкоторыя вийодъ, составляя для послёдней какъ бы приготовительный массь. Братство высываеть въ такія шкоды учебники (буквари, часословы и позатыри) и учебныя пособія, а нёкоторымъ учискимъ даже демежное вознагражденіе за особенно хорошіе успъхи, котя бы участавим и состовли люди не изъ духовнаго сванія—вакъ-то: отставные солдаты и старыя дёвы. Подъ контродемъ братства шкоды ати февъ сомнёнія будуть усовершенствоваться простагнуть большихъ успъховъ.

Заботясь о восинтаніи дітей, братство св. благовівнаго вешкаго князя Александра Невонаго не оставляєть безъ вниманія

и ремигозно-правственного простащения варослыка. Ва этока отношени незамънимую услугу овазывають вростому нарел организованныя братетвомъ повсемвство въ впаркін публични релягіовно-привственныя чтенія и визбогослужебныя собесвыванія. Первыя ведугоя преимущественно въ городахъ, на овбрикахъ и заводахъ, въ семи мъстахъ безъ тупанныхъ картинъ и въ 18 мъствуъ съ туменными циртинеми, неи безплати высылаеть братотво во всв мъста, гдв въ нартинанъ опридести недостатовъ. Исть надобности говорить о иссомиваной полья этихъ' чтеній въ промышленныхъ пентрахъ, гдъ населеніе отыснается этими чтеніями оть грубынь удовольствій, пьявства в рабтуга, неизбижних во всехъ подобныхъ месталь въ прадники. Не меньшее значение въ дълв религиозно-правствения просвещения варода имеють и внебогослужебныя собесевования. которын, благодаря двятельнымъ стараніямъ братогва, учестдены во всвять селамъ епархін. Простыя, безыскусственны, исполненныя сердечного желовія добра народу, вивбогослужебны бесъды весьма благотворно вляють на прихомамъ. На этих беседахъ слушатель, недоумения о выкомълибо вопросе им области религи и нравственности, обращаются за разъясненіемъ овожхъ недоумьній къ священнику, и живое слово дійственно отражается на ихъ серддахъ и благотворно на нихъ вляеть. Приходя въ близкое соприносновение съ престъящами въ `задушевныхъ разговорахъ на внабогослужебныхъ бесадахъ, пастырь легко узнаеть оть прихожень ихъ суеварія и прекры. судки, прежде тщательно скрываемые, и можеть обличать и искеренять ихъ. Крестьяне сами весьма высоко цвнять эти визбогослужебныя собесвдованія пастырей о предметажь выры и нрав. ственности. Благодаря этимъ собестдованінит возникаеть нрав. ственное сближение между пастыремъ и пасомыми. Если гдз. 10 конечно при этихъ задушевныкъ беседахъ дегче всего и сворве пробуждается доваріе въ прихожанаха ка своему пастырю, простота, задушевность, испренность и расположенность въ нему. Завсь скорве всего прихожане привывають смотрать на священника не только какъ на исправителя требъ и службъ перковныты а именно какъ на своего добраго наставнива и учители, опытнаго совътника и руководителя, безкорыстнаго труженика, по одой тюрви рачрюшато о ихр нравольенномр просвршени и члись. номъ спасеніи. Изъ отчетовъ священниковъ, представляемых въ совъть братства наждогодно, видно, сколько осязательной пользы приносять эти собестдованія: во многихь итстахъ врестьяне посла бесада составляють приговоры бросить накоторыя дурныя, укоренившіяся в'вками, привычки и суев'врін или дають благочестивые объты, и вообще благодаря этимъ собестнова. ніямъ престьяне дълаются свъдущими въ знаніи истинъ св. в вры доброй жизни, часто, смутно и неясно понимаемых ими, выутываются мало-по малу изъ дабиринта въсовыхъ суевърій и редразсудновъ, убъждаются въ необходимости неопустительнаго аждогоднаго исполненія христіанскаго долга — исповъди и приастія Св. Тайнъ, дълаются почтительнъе и довърчивъе къ дуовенству, отвлекаются отъ обычныхъ праздничныхъ увлеченій, очасту соблазнительныхъ и вредныхъ; а глубоко назидательными казаніями изъ жизни угодниковъ Божіихъ и подвижниковъ блаочестія вызываются у присутствующихъ на собесъдованіяхъ миленныя чувства, чрезъ что сглаживается грубость нравовъ, азвивается любовь къ чтенію душеполезныхъ книгъ и кръптеть сознаніе вреда, причиняемаго пьянствомъ.

Желая устранить всв препятствія, какія являлись при открыти винбогослужебных в собесндованій, и главинйшее из в нихътсутствіе библіотекъ при приходскихъ церквахъ, благодаря ему священнику трудно было подготовляться къ собесъдоварамъ, братство открыло у себя больщой складъ книгъ религікио-нравственнаго содержанія, которыя и разсылаеть въ бъди степенен и степенения по удещевленной цене и съ разорочкой уплаты денегь; при этомъ совъть братства рекоменуеть иниги желающимъ пріобрасти ихъ, составляя списки поезныхъ кимгъ и имъя въ своемъ складъ книги только безспорно еобходимыя и полезныя. Этого рода двятельность братства, нанавшись съ самыхъ скромныхъ размъровъ, въ настоящее время разраслась до того, что изъ центральнаго склада въ последнемъ 1887—88 отчетномъ году распространено книгъ, брошюръ и истковъ на 15,787 р. 59 коп. Братство разсылаетъ въ самые мухіе угодии епаркій полезныя книги и брошюры и имветь въ настоящее время въ разныхъ мъстахъ епархіи 119 отдъленій центральнаго книжнаго склада. Не ограничиваясь покупкою внигъ, братство издаетъ книги и брошюры, одобренныя совъгомъ братства: такъ въ текущемъ году составдено было жипе святаго внязя Владиміра и распространено въ количествъ 42,000 экз., въ прощедшемъ году братство издало Акаеистъ Божіей Матери въ честь чудотворныя иконы ея Боголюбскія и Акаоисть въ честь иконы Божіей Матери Владимірскія и въ <sup>томъ-же</sup> году отпечатано въ синодальной типографіи по 100 ты-<sup>сячъ</sup> отврытыхъ листовъ Символа въры и десяти заповъдей ивъ текущемъ году братство уже успало распространить 101,500 виземпляровъ того и другого наименованія. Братство стремится при этомъ, чтобы эти листы проникли въ каждый домъ крестыяина и поместинсь тамъ на видномъ месте въ переднемъ углу, чтобы постоянно были предъ глазами живущихъ въ томъ домъ. Эти внушительныя цифры о количествъ денегъ, вырученныхъ за продажу внигъ и брошюръ, и самое количество послъднихъ

свидьтельствують о полномъ успъхъ этой отрасли двятельности братства. Желательно, чтобы братства, двйствующя въ других епархіяхъ, обратили вниманіе на этого рода дъятельность главнымъ образомъ побольше издавали книгъ по предметами въроученія и нравственности, чтобы вытвенить оъ рынка вепроизведенія Манухиныхъ и Мухиныхъ, изданныя съ единственною цёлію спекуляціи, и по возможности удешевить до минимуми нужныя и полезныя книги, что вполні возможно при взаимноми общеніи братствъ между собою, когда полезныя книги могутт быть распространены въ предълахъ не только одной спаркіи но и въ цёлой имперіи, въ многихъ сотняхъ тысячъ звъемиляровъ.

Наравив съ вивбогослужебными собесвдованіями, благодаря энергической помощи Александро-Невского братства, во владимірской епархіи оживилась дінтельность духовенства въ борьбъ съ заблужденіями раскола. Братство въ первый-же годъ по своемъ открытіи, въ видахъ приготовленія достойныхъ дъятелей противъ раскола, учредило при владимірской духовной семинарія для воспитанниковъ V и VI классовъ по два урока въ камдомъ классъ, всего четыре урока въ недълю, по исторіи и обличенію русскаго раскола, пригласивъ для преподавалія этихъ предметовъ двоихъ наставниковъ семинаріи съ годовымъ вознагражденіемъ по 200 рублей каждому и содержало эти уроки въ продолженій четырехъ леть, пока не введено было правительствомъ въ семинаріяхъ ученіе о расколь, какъ обязательный предметь. Независимо отъ сего, братство всически старалось о томъ, чтобы дать возможность и служащему духовенству вполив ознакомиться съ лжеученіемъ раскола и способами опроверженія его. Для сего оно заботилось объ умножения церковныхъ и церковно-приходскихъ библютекъ: отпускало книги священнивамъ по удешевленной цвив, предлагало для уплаты имъ стоимости разсрочки на довольно продолжительное время, даже до двухъ леть; нередко въ беднейшія церкви книги посылались и безплатно. Наконецъ въ 1886 г. Братство пришло въ мысли сплотить между собою борцовъ противъ раскола и дать ихъ двательности правильную организацію посредствомъ учрежденія такъ называемых отвеленій братства въ разных концака спархів, гдь живуть распольники. Всъхъ отделеній въ епархім открыто 25 и каждое имветь свою противораскольническую библютеку. Группа священниковъ, принадлежащихъ въ извъстному отдъленію, собирается насколько разъ въ годо въ извастномъ пункть. На этихъ собраніяхъ между священниками происходить обмінь свывний какъ о раскольническихъ мивніяхъ, существующихъ въ ихъ приходахъ, такъ и о тъхъ лицахъ, которыя преимущественно пропагандирують эти мивнія. На основанім этихъ свъдый, примъ обществомъ священниковъ обсуживаются способы выствованія противъ раскольниковъ, вырабатываются программы бестать съ ними, какъ частныхъ для каждаго священника его приходъ, такъ в публичныхъ въ извъстныхъ пунктахъ, при участім насколькихъ, священниковъ и православныхъ начетчиковъ. Частныя собесъдованія священниковъ приходахъ о забдужденіяхъ раскольниковъ вызывають обыкновенно оживленные толки о въръ въ средъ православныхъ и раскольниковъ, которые и оканчиваются почти всегда публичными преніями православныхъ миссіонеровъ - начетниковъ подъ непосредственнымъ руководствомъ священниковъ съ расколоучителями въ заранъе опредъленномъ мъсть и въ извъстное время при огромномъ стечении православныхъ и раскольниковъ. Для этихъ публичныхъ бесидъ братство имило въ своемъ распоряжени въ последнемъ отчетномъ году девять лицъ, вышедшихъ изъ раскола и посвятившихъ себя на борьбу съ нимъ, а посему спеціально подготовившихъ себя къ собестдованію съ раскольвиками. Нъкоторымъ изъ сихъ лицъ братство назначало годовые овлады за ихъ миссіонерскую дъятельность, другимъ выдавало единовременныя вознагражденія, соообразно ихъ трудамъ. Состоящіе на годовомъ денежномъ окладъ, миссіонеры, проживая въ предъдахъ извъстнаго отдъленія братства, неръдко смотря по надобностямъ командировались для бесъдъ съ раскольниками въ предълъ другихъ отдъленій. Временно приглашаемы были братствомъ для бесъдъ съ раскольниками въ разныя мъста епар-ии извъстный слъпецъ Алексъй Егоровичъ Шашинъ и крестьянинь с. Шульгина муромскаго ужив, имфющій постоянное жительство въ Москви, Гавр. Вас. Сенатовъ. Диятельное участие въ нъкоторыхъ публичныхъ бесъдахъ съ раскольниками прининать и преподаватель семинаріи В. Н. Прозоровъ, ведшій кромъ того рядъ чтеній во Владиміръ по исторіи раскола и разбору частныхъ раскольническихъ мивній. Эти лица въ теченіе последнихъ двухъ дътъ произвели много публичныхъ бесъдъ съ старообрядцами, которыя всъ безъ исключенія оканчивались полнымъ торжествомъ православія. Эта энергичная дъятельность братства къ ослабленію раскола во владимірской епархіи ставила и мъстныхъ расколоучителей и вожаковъ принять мыя рэшительныя мэры къ поддержанію себя. Не надъясь на свои сиды, они начали приглашать на помощь себъ для бесъдъ съ православными миссіонерами лицъ, считающихся въ раскольническомъ міръ самыми сильными апологетами. Такъ въ этомъ году былъ приглашаемъ въ с. Борисовское вл. у. мъстными безпоповцами недосъевцами на бесъду Оедоръ Онисимовъ, главный начетчикъ московскаго преображенскаго владбища и въ с. Новое того же увзда извъстный апологеть раскола поповець Онисимъ Швеновъ.

Крестьяне въ приходахъ, зараженныхъ духомъ расволя, отличавшіеся ранве холодностію къ церкви православной, посля этихъ публичныхъ бесъдъ, сдълались приверженцами православія, и многіе, долгое время предъ тъмъ не бывшіе на исповых и не пріобщавшіеся св. таинъ, начали неопустительно исполнять этотъ христіанскій долгъ каждогодно. Самихъ старообрящевъ пробудили отъ ихъ усыпленів въ дълв въры явились люди, сомнавающеся въ правотв раскола среди расковниковъ, которые посла бесадъ начели являться во Владиніръ въ книжный свладъ братетва, то для покупки противорасков-ническихъ сочиненій, то для обозрвнія руконисныхъ и старопечатныхъ книгъ древлехранилища, учрежденнаго при библо-текъ братства, въ которыхъ заключаются опроверженія изкоторыхъ заблужденій раскола. Церковно-историческое древлехранилище — это новое и въ высшей степени полезное учрежнене возникло лишь въ 1886 году совершенно естественно вслъдствіе разширенія миссіонерской двятельности братства нь борьбь сь мъстнымъ расколомъ. Миссіонерамъ братства въ бесъдахъ съ раскольниками приходилось для доказательства истинности своихъ доводовъ въ защиту православія отсылать своихъ противниковъ въ Москву-въ столичные музеи и древлехранилища. Но многіе-ли изъ крестьянъ имъють на столько матеріальных средствъ и свободнаго времени, чтобы исполнить совъты инссіонеровъ? Не говоримъ уже о тахъ трудностяхъ, кои возенкають даже для имъющихъ возможность и средства посыты столичныя древлехранилища: входъ въ нихъ соединенъ съ значительными затрудненіяни, пріурочень къ изв'ястному временя и часамъ, и при этомъ нуженъ опытный руководитель, который-бы могь указать именно то, что требуется для колеблющагося раскольника. А между тамъ въ самой епархіи въ щевнихъ церквахъ и монастыряхъ могутъ быть такія церковныя древности, съ помощію которыхъ, если онв будуть собраны въ одно мъсто и приведены въ порядокъ, легко и просто можно достигнуть твхъ-же самыхъ результатовъ. И двиствительно братство не смотря на короткій срокъ своего существованія собрало довольно большое количество рукописей, старопечатных книгъ и церковныхъ предметовъ, кои полезны для миссіонеровъ Отправляясь на бестды съ раскольниками, православные дъятеля противъ раскола заранъе выбирають себв изъ древлехранилив древнія рукописи и старопечатныя вниги, зараные изучають ихъ и затъмъ уже пользуются ими на бесъдахъ <sup>1</sup>). Затъмъ имс-

<sup>1)</sup> Въ настоящее время завъдующимъ древлежраниящемъ В. Георгіевских составляется печатное описаніе рувописнихъ и старопечатнихъ книгъ древлежранияща съ указаніемъ на всё тё мёста въ нихъ, которыя заключають въ себё свидётельства противъ раскола.

сіонеры приводять или присымають въ него, самихъ раскольшиковть для овнаномленія съ древнями церковными памятниками, маходищимноя адбеь.

Нътъ надобности доказывать пользу и пеобходимость учрежденія въ епархіяхъ, зараженныхъ расколомъ, такинъ шерковиоархеологическихъ музеевъ. Значеніе ихъ очевидио — и восьма желательно, чтобы примъръ Александро-Невскаго братотва нашелъ подражателей во всёхъ епархіяхъ.

Но этимъ не ограничивается значение древлехранилища, канъ противораскольнического только учрежденія; едва ли не большее значение имъетъ древлехранилище, какъ учреждение, преслъдующее вообще интересы научные и въ частности интересы весьма важной науки церковной археологіи. Извистно, съ какими трудностями приходится бороться археологу изучая перковныя древности при настоящихъ условіяхъ, когда эти памятники разсвины по всъмъ церквамъ и монастырямъ епархій, сколько времени, труда и средствъ долженъ погубить любитель древностей совершенно непроизводительно? Между твиъ собранныя въ одно безопасное мъсто, приведенныя въ порядокъ и описанныя древности легко становятся предметомъ изученія археолога. Затвиъ братство при учреждени древлехранилища имвло въ виду принести пользу и воспитанникамъ семинаріи, которые, ознакомившись съ памятниками церковныхъ древностей при изучения литургиви, научатся сами цвнить ихъ и дорожить ими, а впоследствіи, когда сделаются свищенниками, будуть тщательно беречь и хранить всв таковые памятники церковной старины. Извъстно, что, благодаря главнымъ образомъ отсутствію археологическихъ знаній въ духовенствъ, исчезли многіе памятники древле-русскаго искусства и въ частности иконографіи, будучи уничтожены и замънены произведеніями, исполненными въ неправославномъ -- западномъ стилъ. Эта отрасль дъятельности братства заслуживаеть самаго горячаго сочувствія, и весьма желательно, чтобы во всехъ епархіяхъ она нашла подражаніе 2). Нъть сомнънія, что вездъ найдутся любители старины, которые посвятять свой досуги на устройство такихъ церковно археологическихъ музеевъ; что касается предметовъ, могущихъ поступить въ таковые музеи, то примъры церковно-археологическаго музея при кіев. дух. академіи и ростовскаго музея церковныхъ древностей показывають, какь легко они могуть быть собраны въ разныхъ уголкахъ нашего отечества. Епархіальные архипа-



<sup>2)</sup> Какъ видно изъ отчета Холмскаго Св.-Богородицкаго братства и въ г. Холмъ учреждено подобное древлехранилище.

стыри могуть обратиться съ возрасніснь из епархію нь настоителянь монастырей, приходенихь держей и но возмо частными лицамь, обладающимь памятниками церковныхь древмостей и нать сомивнія, что это возраніе о помертвованіи старинных вещей, часто выпедшихь изь укотребленія, уванчается польши уситкомъ, какъ невазывають примаръ Александро-Невскаго братства, которое въ теченіе двухь лють уситью собрать въ древлехранилища древнихъ рукописей старопечатныхъ книгь, предметовъ дерковной древности и снимковъ съ нихъ 547 номеровъ.

Александро-Невское братство кромъ того, учредивъ древиехранилище, преследуетъ и ту пель, чтобы, собравъ по возможности болъе древнихъ иконъ, оказать пособіе школъ иконописанія, открытой братствомъ въ с. Холуъ, вязниковск. уззда.

Извъстно, что въ накоторыхъ мастностихъ Владимірской губ. (въ сс. Палехв, Мстерв и Холув), иконный промысель составляеть единственный родь занятій многихь изъжителей и почти исключительный способъ добыванія ими средствъ въ жизни Иконы живописцевъ изъ этихъ селеній офенями распространяют. са въ огромномъ количествъ по всей Россійской Имперіи и проникають даже на Кавказъ, за Ураль и въ отдаленную Сибирь. Не менье также извъстно, что искусство иконописанія въ этихъ селеніяхъ достигло самаго крайняго упадка, такъ что изображенія святыхъ на иконахъ, тамъ изготовляємыхъ, по недостатвамъ, какъ въ отношении рисунка, такъ и изображения, способны возмутить душу здравомыслящаго православнаго христіанина. Въ виду этого обстоятельства, Адександро-Невское Братство и открыло школу иконописанія въ с. Холув, какъ одномъ изъ центральныхъ мъсть, занятыхъ иконнымъ ремесломъ, съ цълю приготовить здесь искусныхъ мастеровъ иконнаго дела, которые бы по окончаніи обученія въ щколь, научили своихъ собратій изготовлять священныя изображенія сообразно духу и требова. нію православія, т.-е. чтобы эти изображенія не имвли нелостатковъ иконъ итальянской живоциси, и вмъстъ съ тъмъ чтобы недостатки иконъ такъ называемаго греческаго письма поздыйшихъ русскихъ школъ каковы: неправильность въ рисункъ, отсутствіе перспективы, неправильность въ сочетаніи цвътовъ также не были причастны иконамъ, вышедшимъ изъ мастерскихъ учениковъ братской школы. Словомъ, Братство преследуетъ ту цвиь, чтобы возродить то древнее искусство иконописи, которое по свидътельству ученыхъ изследователей древней греческой живописи Прохорова, Савостьянова и друг. было чуждо этихъ недостатковъ, привнесенныхъ иконописцами поздивищихъ греческихъ и русскихъ школъ иконописанія, — даже иконописцами мой снаменитой шиолы, ракь «Трогоновская, — То-ССТЬ, чтобы конопрости, собегодоя възмикопростисних в вроброжения праилность ристика и естественность полорита, сохранили вижеть ь твих и всё достопиства внавнтійской живониси, ивображая SINDING ETORGED TO SEED BY THE SECURE PROPERTY TO ABBRICATE SALES уюжиние), в внутрениюю дукорную, таки чтобы акки святыхы вольно воебуждан блаебговано вы молящихся. Насвольно остивнова писова нашевенными инсавова покажеть будущее, но BE ESTRUBIHED CYMECTBOBAHIC DERGEN ROCTOTO GEO CERRETCEL CTBYгь объ усивхв, сдвижноми учениками из икономисами. Пограно два годи она уме достоинна въ иконовнивний складъ PATOTRO EKOHAL ZIR INDOZAME, ROTODNIK BOOFES POCKYHSZHOL BE вим пермые дни по доставнь. Дебрая молне о школь успыла аспространиться не только въ предслакъ влед сперкіи, но ронина въ Петербурга, Москву и даже на оправны Россій-102 Имперія. Занавонъ на нуоны шнолькой работы поступаеть в написимоно Братотва иссьма мнего, такъ что первыхо примитея отказывать заказчиварь, или навиачать откаленные сроки и пополнения ванавовъ. Въ течение посладенто отчетнате 1887---в года, жо словань: отчота Братотва, получены задазы на исоны 3ъ Москвы, изъ Тамбовской и Подольской губерній, изъ Куанской области, изъ Таганрога, изъ веняя Войска Донскаго, въ Грузію:---но заназу общества возстановленія православія а Кавиари, было огиравиено изъ имено-иминаго силада брат-<sup>тва</sup> иконъ на сумку овъние 300 руб. Желательно, чтобы сообвано втому успажу распространенія икона, братство приняло св ибры къ топу, чтобы возродить, главнымъ образомъ, древій стиль русскаго православнаго явонописанія. Ивонепионые <sup>Одмини</sup>ки, изданные Филиноновымъ и Прохоровымъ, и посы-<sup>ас</sup>ные бролетвомъ въ школу мконописи, комечно окожуть пре-<sup>расн</sup>ую услугу школъ въ этомъ отношеніи, но хорошо было бы, сибы братетво позаботниось о расширенін отрым инонографіи в превлехранилищь и посылало древнія иконы для обравца въ EOJY.

Заботись о благолийи перивей своими отвраниями поднять ровемь имонеписнаго испусства, Александро-Неиское братство месть съ темъ обратило внимание и на мерновное пение. Неоминание, что спасительное действие на христанъ перковнаго обослужения завиштельно завиште отъ правильного и стройнего переовнаго пения. Между темъ во многить ли перивалъ уществуетъ впоина удовлетворичельное пъние, способное воздить въ богомольцахъ желательное молитвенное настроение? ри втомъ даже тамъ, где существуютъ правильно организованые хоры, богослужебное прави дамено отъ идеала, въ особен-

ности благодаря пристрастію межелусныха павцова на гы навываемому итальянскому примо: строго ссотвитствующее ду православной церная стройное, иманное, умилительное, торы ственно сполойное нервовное изніе сехранлется въ настоящ время нишь въ неиногикъ русскихъ жеграхъ. Алексанию не оное братство своей изволой периовнаес чения и стремится во становить это стройное и умиличеные православное церкови богослужебное наніе. Ученики братекой миолы, обучансь щ ковному пъмію по обиходамъ язданія Св. Сикода, по ополужі нурса облавни организовать при вороденихъ и сельскихъ щ нвахъ певчеснів хоры и обунать перковному пенію учению народивих и мерновно-прикодожик камерия. Твердо, усвоит се унисонное пиніе, учениви обучаются вивоть съ тыть и встр етву гермонивации унисоннаго ненія. по голосамь, не отогуш оть мелодій подлижина, в для сего прокодять нівногорыя вы нвинія: правила теорія пвиія и музьки. Для облегченія впомі ствін обязанности обученія півію ученик пколы изученть игру на опринка. Наравив съ обучения пани въ братси школь обращено виманіе и на периовно богослужебное чтеш Изъ отнета братства видио, что успъки пексим весьма умен творительны. and the control of the second

Помимо этого братотво учредаю, още трехийсянные куро церковного ийми и итения для повлемищиковъ. Училище пвии своимъ двухгодичнымъ куроомъ выпусваетъ навдогодно небол шов ноличество учениковъ, между тймъ какъ требевани и псаломицическия долинооти нъ церквамъ влединірской епари простираются вжегодно до 100 чедовъкъ. Для того, чтобы при готовлять опытивихъ въ чтени и прини и отправлени богосу жения исаломициковъ, братотво и учредило эти курсы. Несо мивино, что этого рода учреждение примесетъ благіе пов спархіи.

Въ заключение должно упомянуть объ спархівльной библютет существующей при братствъ въ г. Владиміръ. Библютев за единственная публичная въ городъ. Открытая болъе 10 гъп тому назадъ преосеващеннымъ Ізковомъ, спископомъ Муромсии памятнымъ и Москвъ подобнымъ ме учрежденіемъ спархівны библютеки, она въ этотъ небольшой сравинтельно періодъ ремени, состоя подъ покровительствомъ братства, достигла поченныхъ размъровъ и заключаетъ въ собъ болъе 22,000 тоювъ которые распредъляются по 16-ти отдъламъ. Библютека имен читальный закъ, въ которомъ чтеніе всёхъ книгъ, журняю и газетъ безплатное. Изъ отчета братства видно, что библотека усердно посъщается кителями г. Владиміра, въ особеност воспитанниками мъстныхъ учебныхъ заведеній. Этотъ услега

библіотеки вызваль подражаніе пі вь другихь міветых впаркіи, год также учреждаются церковно-приходскія библіотека, годы ко-горыя владимірская спаркіальная библіотека посыкають свои публикаты.

Такова разносторонняя, широкая 'ш благотнорная' двятельность владимірскаго братства Святаго Влагов'врнаго Великаго Князя Александра Невскаго. Въ числъ достоинствъ двитецей етого братства следуетъ упомянуть еще о той чутности руководителя братства высокопреосвященнъйшаго Өеогкоста къ потребностямъ паствы и своего времени. Еще за долго до разработки положенія о церковно-приходскихъ школахъ, Александро-Невское братство своею нравственною и матеріальною поддержкою при организаціи церковно-приходскихъ школъ показало важность и возможность распространенія церковно-приходскихъ школь при томъ всеобщемъ сочувствіи со стороны крестьянскаго населенія, которымъ были встрічены эти школы. Такимъ же образомъ братство сознало необходимость воспитать борцовъ 🕫 расколомъ въ семинаріи и до учрежденія отдёльной канедры исторіи и обличенія раскола въ семинаріи Св. Синодомъ отврыло и содержало на свои собственныя средства въ владимірской семинарім классы, посвященные изученію раскола, расходуя на этотъ предметъ до 400 руб. каждогодно. Наконецъ на послъднемъ съвздв противораскольническихъ миссіонеровъ въ Москвв лвтомъ 1887 году многія міры для борьбы съ расколомъ были рекомендованы такія, которыя уже ранве практиковались братскими дъятелями и признаны успъшными.

И эта плодотворная и многообъемлющая двятельность братства оценена всеми слоями общества. Мало того — съ высоты престода неодновратно слышалось одобрение двятельности братства. Въ 1883 году Государь Императоръ благоизволилъ въ день рожденія своего пожаловать на воспособленіе двятельности братства 3000 руб. Въ 1885 году Государю Императору бгагоугодно было о дъятельности братства въ отношеніи церковно-проходсвихъ шиолъ сдълать отзывъ: "весьма утвшительно и достойно подражанія". Въ 1888 году Государю Императору угодно было повторить столь лестный отзывъ о дъятельности братства отношеніи противодъйствія расколу. Въ 1886 году Наследникъ Цесаревичъ благоволилъ въ день рожденія своего пожаловать въ пользу братства 1000 руб. Въ 1886 году Св. Синодъ преподаль братству благословеніе, а въ 1888 году въ апрыль мысяць общество поощренія трудолюбія на выставка присудила братству малую медаль, поощрительный отзывъ Ярополческой въ г. Визникахъ церковно-приходской школъ, благодарныя ученикамъ братской иконописной школы въ с. Холув и училищу

пвиів при братотвъ Святаго Благовърнаго Великаго Киязя Але исандра Невскаго.

Утвинительно и то, что во многих енархіях являются по дражатели д'ятельности Александро-Невскаго братства. Так тіме ц'яли и тіми же средствами стремяжся достигнуть право славныя братства: Твероков, Новгородское, Холиское Св. Бо городилисе и др. Дай Богь, чтобы с'ямена д'ятельности этих братствъ принесли въ своемъ мість и въ свое время дол жиме наоды.

## извъстія и замътки.

#### **TT3 NB**

вивцва**го уч**енаго о **гусской мариструбной диссертаціи но цер**ковной исторія.

Извъстный бердинскій просессерь перкавной исторіи Гармань діаль въ журнада: "Theologische Literatur-Zeitung" (1888 г., 26) следующій отзывъ о магистерской диссертаціи г. К. Смирова\*: "Обогреніе источниковъ исторіи перваго вседенскаго обора" (Ярославдь, 1888 г.). Такъ вакъ этомъ отзілкъ исвешь, то представимъ его здёсь въ полномъ виде безъ пропу-

ковъ (и конечно, бевъ ивименій). Критикъ голорикъ: "Это объемистое сочиненіе ца степень магистра, богословія

"Это объемметое сонинение на степень магистра богословия одержить очень основательное изоладование источниковъ никеймаго соборы. Въ первой главъ (стр. 16 — 92) авторъ развумметь о затерянныхъ автехъ собора. Онъ не считаетъ возможкиз всостановить ихъ не основани "контсици» авторъ, о
эторыхъ онь говоричь очень эсповательно. Положимъ для окомменнаго сумрение о пописаниъ автахъ мужно бы нодождатъ
меннаго сумрение о пописаниъ автахъ мужно бы нодождатъ
меннаго туриновихъ руконисей, но съедругой стороны оситъ
меновани туриновихъ руконисей, но съедругой стороны оситъ
менований, что вти автът принадлениять поздившену времени
мя ознавомления съ инвейскимъ роборомъ даютъ мадо яли
менничего.

Во второй глава (82—173) авторы разсматриваеть извастия овременниковь, т.-с. оченицевь—Евсевія, Асанасія и Евстасія; в третьей—(174—293) разсматриваеть извастія церкомымъ мориковь Русина, Сульниція, Филосторгія, Сократа, Созомена беодорита; въ четвертай—(293—358) разсматриваеть дацими заминыхъ церковныхъ писателей отъ IV до ноздивника въсовь (нациная: отъ Еписанія).

Хоти авторъ не отврътъ номыхъ источнивовъ и не указаль вних сторонъ ва навъстновъ уже матеріалъ, однакоже осноательное и двиствительно критическое (wirklich kritische) жапроване его заслуживаетъ всикой похвалы (alles Lob). Сколько

<sup>\*</sup> Авторъ удостоенъ степени магистра совътомъ моск. дух. академін.

знаемъ, досель еще никогда отдельныя известія не были такъ серьёзно обсуждены, не было разъяснено, что новаго и самостоятельнаго привносить каждый свидетель (о никейскомъ соборъ) и не было раскрыто отношение испочниковъ. Авторъ строго ограничивается своей задачею; но держась этихъ предвловъ, онъ болъе точно, чъмъ ито-либо изъ его предшественниковъ, изслъдуеть отношение между Руфиномъ, Сократомъ и Созоменомъ. Изсявдованія источниковъ, сдвявнныя Ісепомъ и нижеподписавшимся (т.-е. самимъ Гарианомъ) внажомы автору. Смълыя заключенія Іеспа касательно взаимной зависимости источниковь онь делево не востие принимаеть. Въ сравнении съ нижеподии савшимся, авторъ старается ваять подъ свою защиту Созомена, находя, что Созоменъ дишь 3/5, а не 3/4 историческихъ извъстій синсываеть у Соврата, и танить образомъ депуснаеть изскольно большую самостоятельность у этого плагіатора". Car to the first 

## СМЕРТЬ КРОНПРИНЦА РУДОЛЬФА АВСТРІЙСКАГО \*.

Болве чвих двв технии леть тому назадь міра услыкаль изусть пера, прозваннаго Премудрынь, паное израченіе: "сусть, сусть, все суста; и возненавидьнь и жизнь, потому что противны стали мив дела, неторыя двлаются подъ сомисемь, ное все суста и томпеніе тука". Ната мичего новаго подъ сомисемь, Современная мудрость не представляеть мего-шебо новаго, но есть только новое выраженіе твиъ же мызолей, и не должно на удивляться, ни ужаситься, что осмовоположеніи современной мупрости, пессимнема и матеріализмы, дають свем последствія; что гнимое дереве принромть снои клади, что гламинаніе приводить из отчанню, и что человань синоветь не тельно дозволеннымь раломь, но и даломы мудрости "отричать волючны живами".

То, что матеріализмъ можеть предлагать людямъ, дейовательно не стоить жизни и ен чрудовь, и кто не надвется на Христа ни въ этой, ни въ той жизна, у того сеть некоторов оправданіе въ томъ, что ото описсофія приводить но ввизи, что лучне бы было никогда не родиться. Здісь неть разлачи между царсжить сычкомъ и обыкновеннымъ челованомъ, и напрасно поэтому апислерують из чувству долге у насліжника престола, когда человаческое чувство долга притушена среди непозволительныхъ удонольствій сейта, погра дочери Евы завиздани челов'ятомъ, и въ чашть удоволяється остолись лишь одить грязным подонки.

Изъ «Evangelisch-lutherische Kirchenzeitung» № 8, 1889 г.

То совершенно дожное пониманіе, истая главную тяжесть раки и печали народенц завтрійской монеркій пелагають из иж, что насладники престола своимь добровольных удалению, что насладники парушних сной царопвенный долгь и биакуль возмагавийся на него мадежды. Сущность значенія пастровы завиючестен гораздо болье вь томь, что она подма игогь его мижни, что принць этой натастровой даль росмену въ прошломь, что умасное дале осветико прижих блесних все содержаніе его инчисти и положило копець иллюзіниь, ринць обмануль надежды своего народа, но гораздо менвень, что положиль конець своей жизни и двятельности, чвивы, что испортиль и промоталь въ извъстномы смысле свою чность, такь что самоубійстве явилось лишь последовательных развитіемь постепеннаго самоумерщивленія.

Кромиринцъ Рудольов не быль твив человикомъ, за котораго считали, и никакая свиская обходительность, никакой внишей блескь ничего не могуть сдилать съ твив фактомъ, что мественныя кауки не могуть заминить религи, и что король импости Божіей трльно тогда бы исполнить свое призваніе, огда слушался бы словъ: "бойся Бога и сохраняй Его завижа, ибо это подобаеть вермъ модямъ".

Или еще многіе будуть держаться теперь того мнанія, что ыло бы счастіемь для народовь Австріи видыть увынчаннымь ролевской короной кронпринца, точно такого же, накимъ онъ шъ, нераскаяннаго, надвоманного и внутрение и вившне? Мы неого не хотимъ порицать и ни поредь къмъ возноситься, а редоставляемъ окомчательный судь Тому, Который праведно ушть. Но о чемъ мы не можемъ проможчать, такъ это о томъ, <sup>10</sup> предъ престоломъ Божіниъ нъть лицепріятія, и что сынъ ородя будеть судишь твиъ же судомъ, цакъ и всякій другой, нда явится передъ овоимъ Судіей. Что современная мудрость взведичиваеть самоубійство, прославляеть его какъ привиллегію 08вышенныхъ натуръ, и пытается представить его, какъ ваграеніе героизма и мужества,—это не обманеть насъ въ оцвикв акта. Это — бяниротитво живни, потерявщей свое содержаніе и релесть, это-мужество отчаннія, которое думаеть, что въ со-<sup>родн</sup>ін съ этой жизнью увичтожить и ту; это — смэлость люи, йомар йоны**затоточного ото: . оты въжать въ. ничт**о : о**ть приготовленн**ой самой обой судьбы и вибств съ твиъ уничтомить и последствія злопотребленій ею.

Давали много различных объясненій самоубійству стоявщаго в высшей ступени трона сына и пытались представить его взультатомъ внезаннаго душевнаго разстройства; но этотъ спобъ объясненія или оправданія удовлетворить немногихъ. Невинанно, что душевное состояніе самоубійцы—не говоря уже

о дъйствительно душевио разстроенных и неспособных дат отчеть въ неступивать бываеть непориально, но эте одинатом можно сказать обо всёхъ, произвени не разспройство и неза висть нь визии заботы или страсти, чувотвенныя наслаждени или чувство горести посив вихъ. Можно съ полимиъ правен спросить: что должно было произойти въ душт человъва, прежи чъмъ у него совръто рашене добровольно удалиться изъ это визии? Церковь уже высказала самий строгій судъ надъ само убійствомъ, потому что смотрить на него, намъ на дъло, пр ноторомъ рашетельно исплачено всякоо дайствительное раски ніе и поваяніе.

Но мы всё должны поминть, что мы не должны возносится но смиряться подъ крепной десинцей Божіей. При такихъ событіяхъ аналогично можмо снавать то же, что скавано въ Св. Писыніи, Лук. 13, 1—5: думаете ли вы, что этотъ быль вимовне другихъ? Нетъ, говорю вамъ, но если не поваетесь, всё такъ погибнете. Семейная жизнь, отношенія между мущинами и женщинами въ австрійскомъ обществе глубоко испорчены, а лись ратура такъ навываемыхъ культурныхъ народовъ то грубъе, то тоньше, но более и более вращается въ области распутета брачныхъ неверностей и самоубійства, которое теперь расма трявается уже какъ одно изъ лучшихъ средствъ выхода изтравственныхъ и другихъ столкновеній.

Какъ можно теперь удивляться тому, что въ народъ, которы питается такой духовной пищей и поджигается такими раздажающими средствами, находить миродое распроотранение служение Астартъ и что въ нъкоторыхъ сдояхъ донли до того, что бевчестять бракъ, называя его законной проститущей, все равно—говорится ли это или дълается? "Клю намиелъ меня, говорить Премудрость у царя Соломона—тотъ нашелъ живнь и получитъ благодать отъ Госиода; а согращающій противъ меня наносить вредъ душть своей: вет неневидящим меня любять смерть".

#### EBPENCKIN PAHATNSM .

Заимствуемь изъ *Литов. спарх. съдомостий* сообщения сивдующихъ фактахъ еврейского факализма.

Окрещенный въ Цвъцинской церкви подъ именемъ Николая еврей Абрамъ Шевелевъ Лекахъ около 2—3 часовъ пополувочи на 22 декабря неизвъстно къмъ увесевъ тайно изъ Цвъцинскаго церковно-приходскаго училища.

Для объясненія обстоятельствь изчезновенія Ниволая Левахі необходимо сообщить следующее. Въ день 20 декабря, кога священникъ П. еще не предполагаль крестить Николая, отепь его Шевель съ братомъ явился къ священнику на квартиру и заявиль, что у него - священника находится его сынь Абрамъ и просиль дозволенія повидаться съ нимъ единственно съ тъмъ, чтобы изъ устъ его самого услышать отвътъ: дъйствительно ли онъ, Абрамъ, добровольно, не по принужденію, желаетъ принять православіе? Будучи вполнъ увъренъ въ добровольномъ, при свидътеляхъ и даже - одномъ изъ священниковъ, заявленномъ желаніи Николая принять православіе и желая успокоить на этоть счеть Шевеля Лекахь, священникь въ присутствіи четырекъ свидътелей - крестьянъ и 30 учениковъ училища далъ свиданіе отпу съ сыномъ. На вопросъ отца: добровольно-ли, и именно ли его сынъ желаетъ креститься, Николай во всеуслышание отвътиль: "именно самъ желаю креститься". Послъ свиданія Шевель съ братомъ, чрезвычайно взволнованные отвътомъ Николая, оставили училище, при чемъ наговорили священнику массу всякаго рода угрозъ.

Опасаясь совершенія какого-либо насилія со стороны евреевъ по отношенію къ Николаю и не имъя въ то же время никакой возможности удалить его въ уединенное мъсто, священникъ въ тоть же день поспъшилъ забрать въ Дисненской городской управъ нужные документы о личности Николая съ тъмъ намъреніемъ, чтобы немедленно же совершить надъ нимъ таинство св. врещенія; это и было исполнено 20 декабря вечеромъ въ помъщеніи церковно-приходскаго училища, въ присутствіи нъсколькихъ прихожанъ, воспріемниковъ и 30 учениковъ училища, принимавшихъ участіе въ пъніи во время совершенія таинства.

На другой день послъ крещенія, 21 декабря, рано утромъ Шевель Лекахъ явился снова въ Цвътино вмъсть съ младшимъ братомъ и теткою Николая, которыхъ особенно любилъ онъ, живя въ еврейской средъ, и остановился въ еврейской корчмъ, отстоящей отъ училища сажень на 60. О младшемъ братъ Николай еще до крещенія не разъ говориль, что ему жалко разставаться съ братомъ и, что когда онъ, Николай, крестится, то и брать тоже сдълаеть, ибо и онь высказываль желаніе принять православіе. Узнавъ сверхъ всякаго ожиданія, что сынъ уже крещенъ, Шевель и въ особенности тетка и братъ Николая настоятельно просили священника дозволить имъ въ послъдній разъ проститься съ новокрещеннымъ, который сначала отказывался отъ свиданія, но когда узналь, что есть его младшій брать и тетка, согласился. Свиданіе произошло вив присутствія священника, но по его порученію—при одномъ изъ членовъ попечительства, престьянинъ Димитрів Выгорникь. Простившись съ Николаемъ и пожелавъ ему счастливой судьбы въ христіанской въръ, Шевель и другіе родственники отправились опять въ корчму, гдв пробыли нъсколько часовъ и увхали неизвъстно куда

Училище стоить на поль, отъ квартиры священника въ 1/4 версты. Половина учениковъ ночуеть въ училищной комната, другая подовина и сторожъ съ семьей помъщаются на ночь и другой половина училищного дома, откуда не слышно, что да лается въ училищъ. Николай Лекахъ спалъ на 22 декабря, как и прежде, въ училищъ. И вотъ въ ночь на сказанное число ем не стадо въ училище и неизвестно, какимъ образомъ онъ был похищенъ изъ училища: обманомъ или насиліемъ? Вся нижна одежда его, какъ еврейская, такъ и данная при крещеміи остав лена и онъ почти нагой оставиль училище. Достовърно можн полагать, что похищение Николая изъ училища совершено ем родственниками и въроятно при пособіи евреевъ, проживающих въ Цвътинской корчит, произведено съ пълію насильственним совращенія его въ іудейство; приведено въ исполненіе въ 2часа ночи на 22 декабря, потому что въ означенные часы на которые врестьяне мимоходомъ видели двухъ неизвестныхъчедовъкъ, которые на лошади давировали по лежащей близь учлища большой дорогь и наконець остановились при училищь.

О тайномъ похищении изъ училища нововрещеннаго Никомя. Лекаха дано знать Дисненскому полицейскому управлению.

Сообщая объ этомъ овить, взволновавшемъ Дисненскій уваль, можемъ заявить, что принятіе евреями христівнства соединем какъ для нихъ самихъ такъ и для подготовляющихъ это принятіе большими неудобствами, непріятностями и даже угрозами. Насколько овнатизмъ ихъ въ данныхъ случаяхъ жестокъ—види изъ следующаго обстоятельства, переданнаго газетами и далено не единственнаго въ своемъ родъ.

10 іюля 1888 года, на разсвёте братья Бржостеки отправились изъ своей деревни Лясковизны. Островскаго ужада, Ломжинской губерніи, въ казенный люсь за грибами, и въ люсу, въ разстоянии 2 версть отъ деревни заметили лежавщаго на земля человъка съ обезображеннымъ лицомъ и распухшими глазани. Этоть человыкь не могь ни ысть, ни пить, ни говорить, и въ теченіе 10 дней находился въ безсознательномъ состоянів. Овъ оказалси запаснымъ рядовымъ Францемъ Платковскимъ, воторый 14 дътъ назадъ перещель изъ еврейской редигіи въ хрыстіанскую, женился на крестьянка, затамъ поступиль въ военную службу, служиль на Кавказъ и, уволенный 3 года назакъ въ запасъ арміи, возвратился на родину. Онъ поселился съ женою и четырьмя датьми въ деревив Босево Островскаго увзда, занимаясь сапожнымъ мастерствомъ. Заработки Платковскаго были крайне ограничены; временами ему приходилось ходить по окрестнымъ деревнямъ и собирать милостыню; въ этихъ окрестныхъ селеніяхъ жили его родственники-евреи, но съ ним прекращены были у него всякія сношенія, и родственныя встрыч происходили лишь случайно. На первоначальные распросы, на савдствіи и на судв, Францъ Платковскій объясниль следующее. Въ субботу, 9 іюля, онъ вышель утромъ изъ деревни Босево собирать милостыню и около полудня пришель въдеревню Длугоседдо, въ которой проживають его родной дядя еврей Давидъ Платковскій и зять последняго, извозчикь Янкель Кохмань. Вечеромъ на улицъ онъ встрътился съ дядею Давидомъ Платвовскимъ, который, поздоровавшись съ Францемъ, сталъ съ участіемъ распрашивать его про матеріальное положеніе и загвиъ пригласилъ идти къ нему, Давиду, для свиданія съ отцомъ, выразившимъ будто бы намереніе помочь Францу несколькими рублями. Повъривъ Давиду, онъ пошелъ съ нимъ, но на краю перевни, когда они проходили мимо стоявшей около костела одновонной подводы, Давидъ моментально схватилъ Франца и съ помощью соскочившаго съ телъги зятя своего Кохмана силою втащиль на повозку. Злоумышленники повезли Франца въ кавенный лъсъ, по направленію къ деревив Лясковизив. Дорогою они его связали и накинули на голову мъщокъ; въ лъсу стащили съ повозки, давили гордо колънями и, не смотря на отчаянное сопротивленіе, насильно раздвинули челюсти, влили въ роть стрной вислоты и облили этою жидкостью все лицо. Въ коьцъ вонцовъ Кохманъ ударилъ Франца бутылкою въ щеку и сказалъ на еврейскомъ языкъ: "ну, теперь будетъ, довольно!" Затъмъ, вринявъ обморокъ Платковскаго за дъйствительную смерть, влодъи накрыли его хворостомъ и удалились. Придя въ себя, Францъ Платковскій выползъ изъ-подъ хвороста и пролежаль въ лъсу до тъхъ поръ, пока не наткнулись на него братья Бржостеки. По словамъ "Нов. Вр.", Платковскій единственнымъ повопомъ къ покушенію на свою жмзнь считаль месть родственниковъ ва принятіе имъ христіанства "У евреевъ", говориль онъ: "таной озкть призневтся большимъ посремленіемъ для остальной семьи; двухъ младшихъ сестеръ Франца, живущихъ съ отцомъ, инто не хочеть взять въ замужество, изъ-за того, что у нихъ ратъ христіанинъ".

Еврейскій кагаль имёль намёреніе спровадить обвиняемых ть Америку, но это не удалось. Они были своевременно аретованы и 18 ноября 1888 г. предстали передъ Ломжинскимъ вружнымъ судомъ, упорно отрицая свою виновность и усилизаясь доказать свое alibi. Потерпъвшій Францъ Платковскій, тогда то красивый человъкъ, явился на судъ безпомощнымъ лёпцомъ, безъ праваго уха, съ лицомъ, испещреннымъ ранами

почти потерявшимъ человъческій видъ.
Подсудимые Давидъ Платковскій и Янкель Кохманъ присуждены въ лишенію всъхъ правъ состоянія и къ ссылкъ въ каторжныя работы: первый—на шесть лъть, второй—на четыре года.

#### О ВЪРОИСПОВЪДАНИИ ЕВРЕЙСКИХЪ ПОДКИДЬНИЕЙ.

Въ Херсонской епархіи возбужденъ небезъинтересный просъ о въроисповъданіи еврейскихъ подкидыщей. Въ Оде были случаи, что подвидываемыхъ дътей съ признавами ввр ского обраванія по принятіи въ пріють преднавначали въ спитанію въ еврейской въръ, и раввины требовали записки въ еврейскія метрики; но льтомъ минувшаго года горож управа обратилась съ вопросомъ о правильностя такого поря къ одесскому градоначальнику. Градоначальникъ передалъ " въ херсонскую консисторію, которая привнала, что подоб подвидыши должны быть врещаемы въ православную въру; ост леніе ребенка евреемъ могдо бы быть допускаемо изъ ума нія къ родительскому праву, но въ подобныхъ случанхъ на жеть быть и рачи объ этомъ права, такъ какъ родители м отнавываются отъ него, бросая своего ребенка въ постоям руки. Обращение ребенка въ еврея было бы уже несоблют права, а охраною собственно еврейского интереса из н года датей.

### объявленіе.

вышла изъ печати и поступила въ продажу кни

#### КРАТКІЙ КУРСЪ

## ЛЕКЦІЙ ПО ПРАВОСЛАВНОМУ БОГОСЛОВА

профессора новороссійскаго университета протоіерея А. Н. Кудряму. Ціна 2 р., съ пересылкой 2 р. 50 к.

Нолучать можно во всёхь извёстных магазинахь Москвы и Пет бурга, а также въ складе: Москва, Старая Басманная, Токмаковъ реулокъ, домъ Асинской, у А. П. Кудрявцевой.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.



Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Мес Февраля 27-го дня 1889 года.

## Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующія книги.

- Размышленія с сущности христіанской въры. Соч. Гизо. Переводъ сели. Н. Серліевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 в.
- 11. Вѣчная жизнь. Пувличныя чтенія Э. Навиля. Перев. свящ. Н. Сергієвскиго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.
- III. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ; Татіана, Аевнагора, Ософила Антіохійскаго, Ермін философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ съ введеніями в примъчаніями свящ. П. Преображенскимъ. М. 1867 г. Цвна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.
- VI. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго, І. Пять внигъ противъ ересей. II. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. ІІ. Преображенскимъ. М. 1871. Цъна 3 руб. съ пересылкою.
- V. Вопросъ о злт. Публичныя чтенія Эрнвста Навиля. Перев. свящ. Н. Протопопова. М. 1872 г. Ц. 75 в., съ перес. 1 р. сер.
- VI. Чудеса Господа нашего Інсуса Христа. Объяснительныя примъчанія въ евангельскимъ повъствованіямъ о чудесахъ Христовыхъ, Сочиненіе Дублинскаго архіспископа Тренча, переведенное А. З. Зиновьевымъ. Москва, 1883 г. Цъна 1 руб. 30 коп. съ пересыдкою.
- VII. Изъ ленцій по церновному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ П. Система каноническаго права: о составъ цервовнаго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусковъ—

ц. съ перес. 2 р.

- VIII. Ереси и расколы первыхъ трехъ въковъ христіанства. Ч. І. Обозръніе источниковъ для исторіи древнъйшихъ сектъ. Пром. А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.
- IX. За двадцать льть священства (1863 1883 г.) Слова и ръчи прот. А. М. Иваниова-Илатонова, законоучителя Александровскиго военнаго училища и профессора Московскиго Университета. Москва, 1884 г. Цъна 3 р. съ пересылкою 3 р. 50 к.
- X. Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Мосява, 1881 г. Цана 75 в., съ пересылкою.
- XI. Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пінія на основаніи автентических трактатовъ и акустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Цівна 2 руб. съ пересылкою.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

ВЪ 1889 ГОДУ БУДЕТЬ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Подписная цана на годовое издание съ пересилкою-

Россін 7 руб., заграницею 8 руб.

Подписка принимается: въ Москви, у редактора журна протојерея при церкви Осодора Студита, у Никитскит и роть, П. А. Преображенскаго и у извъстныхъ книгопродавает въ Петербуриъ — въ книжномъ магазинъ Тузова, Иьогоро име благоволятъ адресоваться исключительно таки редакцію «Православнаго Обозрѣнія» въ Москвъ.

Просимь обратить особенное вниманіе: желая облеги пополненіе церковныхь библіотекъ и библіотекъ учебни заведеній духовнаго в'ядомства и министерства народы просв'ященія, для коихъ «Православное Обозр'япіе» римендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православто Обозр'янія» находить возможнымъ доставить подпискамъ это изданіе за 1878, 1881, 1882, 1883, 1884 и 1885 по слідующимъ пониженнымъ цінамъ: для выписывающихь са одинъ какой-либо годь—пять руб., за два годо семь руб.; за три—десять руб., за четы ре—тринадшоруб., за и ять літь—семнадшать руб. за шесть літь девадиать одинъ руб. сь нересылкою.

Энземиляры «Правосл. Обозр.» за 1886 и 1887 гг. разошлись; за 1888 годъ остается прежняя— сель руб.

## вь редакци можно получать:

Оставиняся въ небольномъ количествъ вкземпляровъ поличествъ вкземпляровъ поличествъ вкземпляровъ поли и примъчаниями къ нимъ свящ. П. А. Преображенскимъ. Цесъ пересыдкою 2 р.—Кромъ того:

1) Уназатель въ "Православному Обозрънію" за одинаци лать 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовынь. В Уназателя 75 в., съ пересылкою 1 р.

2) Псалтирь въ новомъ славанскомъ перевода Амеровів (В гисъ-Каменскаго) архівнископа Московскаго. Москов 1878 Цвна 50 коп.

Редакторъ-издатель прот. И. Преображенский

Оть Московскаго Духовно-цензурнаго комитета печатать дозводается Мо Февроля 27-го дви 1989 года.





#### MAIN CIRCULATION

Berker

ALL BOOKS ARE SUBJECT TO RECALL RENEW BOOKS BY CALLING 642-3405

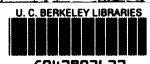
| ECEIVED        |   |
|----------------|---|
|                |   |
| V 0 2 1994     |   |
| CULATION DEPT. |   |
|                |   |
|                |   |
|                | - |
|                |   |
|                |   |
|                |   |
|                |   |
|                |   |
|                |   |
|                |   |
|                |   |

FORM NO. DD6

UNIVERSITY OF CALIFORNIA, BERKELEY BERKELEY, CA 94720



Digitized by Google



C047903637





