

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

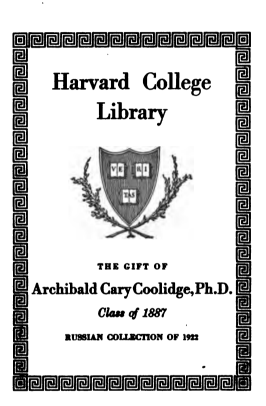
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







31 · 31

# ПРАВОСЛАВНОЕ

# OBOJPBHIE.

1888.

ТОМЪ III.

МОСКВА.
Университетская типографія, на Страстном в бульв.
1888.

Digitized by Google

CP 378.5

HARVARD CCLLEGE LIBRARY GIFT OF ARCHIBALD CARY COOLI**DGE** JULY 1 1922

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго комитета печатать дозволяется. Москва. Сентября 1-го 1838 года.

Цензоръ селщ. Іоанна Петропавловскій.

Digitized by Google

# ХАРАКТЕРЪ И ЗНАЧЕНІЕ ТОЛКОВАНІЙ

на каноническій кодексъ греческой церкви—аристина, зонары и вальсамона \*.

### III.

Приступаемъ къ характеристикъ тодкованій знаменитыхъ камонистовъ и во-первыхъ, Аристина, какъ самаго старшаго и занимающаго среди нихъ особое мъсто: онъ истолковалъ, какъ мы видъди, каноническій Синопсисъ, сокращенный кодексъ греческой церкви, тогда какъ Зонара и Вальсамонъ писали свои тодкованія на полный кодексъ. Характеристику каждаго тодкователя сдълаемъ съ трехъ сторонъ: а) исторической, b) догматической и с) практической.

# 1. Аристинъ.

а) Исторических толкованій у Аристина очень мало; изъясняя Синопсисъ, содержащій въ себъ каноны въ формъ догматических положеній, онъ писаль толкованія преимущественно догматическія. Болье или менье подробныя историческія свъдъмія мы встръчаемъ у него только въ немногихъ мъстахъ. Такъ, толкованіе Аристина на 80 правило кареагенскаго собора передаетъ, какъ и Синопсисъ, только фактъ изъ исторіи этого собора, фактъ относящійся къ его дъяніямъ: "Отцы собора признали за должное не только принимать донатистовъ,

<sup>\*</sup> См. «Прав. Обозр.» іюньскую и август. кн. текущаго года.



обращающихся къ православной церкви, но и послать къ нимъ пословъ съ тъмъ, чтобы возвъстить миръ церквей и единеніе, если они обратятся къ православію".

Къ соборнымъ же дъяніямъ относятся свъдънія, приводимыя Аристиномъ въ толкованіи на 5 правило III вселенскаго собора: "Нѣкоторые митрополиты, говорить онъ здѣсь, отдълилсь отъ собравшихся на соборѣ въ Ефесѣ и приняли ученіе Несторія, епископа константинопольскаго, этого человѣкопоклонника и нечестиваго, и единомышленника съ іудеями, и Целестія, епископа римскаго; а другіе и соборъ оставили, и не хотѣли подать голоса противъ этихъ несвященныхъ и нечестивыхъепископовъ, но скорѣе держались ихъ и защищали".

Толкуя 30 правило IV вселенскаго собора, Аристинъ прикъ Синопсису историческія свёдёнія, почерпнутыя частью изъ полнаго текста, частью изъ другаго источника, въроятно изъ соборныхъ дъяній, откуда, какъ мы видъли въ историческомъ очеркъ, заимствовано самое правило. Повторивъ слова сокращеннаго: "Въ египетскомъ округъ существовалъ обычай, чтобы епископы не подписывали ничего безъ дозволенія своего архіепископа", Аристинъ продолжаеть: "Поэтому, когда сей святый соборъ собрался въ Халкидонъ во дни благочестивъйшаго императора Маркіана противъ бывшаго въ то время архіепископомъ Александріи нечестиваго п еретика Діоскора... и низложиль его съ престола и еще не быль избрань другой: патріархъ на місто этого нечестиваго, согласно съ увазаннымъ обычаемъ египетскіе епископы не были принуждены подписать православнъйшее посланіе святаго папы Льва; но имъ дана была отсрочка, доколь будеть рукоположень въ Александрію епископь и такимъ образомъ они будуть иметь возможность по его приказанію подписаться. Впрочемъ потребовали, чтобы они дали поручителей, или поклядись головою императора, что они останутся туть, доколь городь Александрія не получить своего епискона".

Довольно существенныя добавленія, относящіяся въ исторім кароагенскаго собора, ділаеть Аристинь въ одному изъ принадлежащихъ этому собору мість сокращеннаго текста 1). Здісь

<sup>1)</sup> Русскій переводь толкованій на правила пом'ястных соборовь стр. 367.



онъ разсказываетъ объ извъстномъ недоразумъніи, бывшемъ между римскимъ папою и соборомъ по поводу правида, воторое папа отибочно приписываль нивейскому собору, тогда канъ оно было издано сардикскимъ. Аристинъ вамъчаетъ, что на требованіе містоблюстителей папы утвердить названное правило, отцы кароагенского собора отватили, что не знають такого некейского правила и не имъють подписанныхъ и утвержденныхъ двяній этого вселенскаго собора. Містоблюстители просили папу обратиться къ константинопольскому и александрійскому епископамъ съ просьбою прислать утвержденныя правила никейскаго собора для разръшенія недоразумьній. Аристинъ передаетъ затвиъ и то, что было послв полученія просимыхъ списковъ: "После того какъ эти списки были присланы къ нимъ святымъ Кирилломъ, архіепископомъ александрійскимъ, и Аттивомъ, архіепископомъ константинопольскимъ, и они не нашли въ нихъ правила, что римскій епископъ можеть посылать своихъ клириковъ и чревъ нихъ изследовать по отзыву изверженія епископовъ, они написали въ бывшему тогда въ городъ римлянъ папою Келестину, что съ этого времени они не котять такъ двлать и дозволять, чтобы посылаемы были его илирики для переизсивдованія приговоровъ и изверженій епископовъ, дабы не ввести въ церковь смрадную мірскую надменность".

Но Аристинъ передаетъ не только отдвльныя событія, связанныя съ исторіей того или другаго собора; иногда онъ излагаеть вкратив самую исторію, какъ напр. въ толкованіи на 1 правило VII вселенскаго собора: "Настоящій соборъ быль во второй разъ въ Никев при Константинв, внукв треклятаго и богоненавистнаго Копронема, и матери его Иринъ, происходившей изъ Авинъ, когда по совъту и убъжденію Тарасія, архіепископа константинопольскаго, собрадись триста шестьдесять семь богоносныхъ отцовъ. А собраніе ихъ было противъ иконоборцевъ, наи влеветниковъ на христіанство; п они предали ихъ проклятію, а церкви возвратили древнее ен украшеніе, и прекрасно опредвлили, чтобы она имъла пконныя изображенія и благоговъйно лобызала ихъ, а точно также, чтобы поклонялись и образу честнаго креста". Въ этихъ немногихъ словахъ сжато изложено все существенное, относящееся въ исторіи посавдняго вседенского собора.

Армстинъ сообщаеть также псторическія данныя о тэхъ или другихъ еретическихъ сектахъ, лжеучителяхъ, вызвавшихъ данный соборъ или, данное опредъленіе. Такъ къ 19 правилу никейскаго собора, содержащему въ себъ постановленіе о павліонистахъ, онъ присоединяеть замъчаніе, что эти еретики "ведутъ происхожденіе отъ Павла Самосатскаго, который уничижительно мыслилъ о Христъ и училъ, что онъ обывновенный человъкъ и получилъ начало отъ Марін"; къ 1 правилу трулльскаго собора сообщаеть свъдънія о различныхъ еретическихъ ученіяхъ, осужденныхъ вселенскими соборами; къ 57 правилу кароагенскаго собора—свъдънія о Донатъ и его лжеученіи; къ 4 правилу II вселенскаго собора — свъдънія о дъйствіяхъ Максима циника, вызвавшихъ его осужденіе.

Ръдко издагаются въ толкованіяхъ Аристина событія, послужившія поводомъ къ тому или другому постановленію; къ числу такихъ немногихъ случаєвъ относится толкованіе къ правилу константинопольскаго помъстнаго собора, опредълвинаго, что признаваемый виновнымъ виредь не долженъ быть извергаемъ ни двумя, ни тремя епископами, но ръшеніемъ большаго собора епископовъ области". Изъ присоединенныхъ сюда замъчаній Аристина мы узнаемъ, что вострійскій епископъ Вагадій былъ изверженъ двумя епископами и вмъсто него поставленъ Агапій; этотъ случай нарушенія древнихъ каноновъ заставиль отцевъ собора опасаться повторенія подобныхъ же нарушеній въ будущемъ и послужиль поводомъ къ изданію указаннаго правила.

Въ двухъ другихъ случаяхъ излагая поводъ вызвавшій правило, Аристивъ заимствуєть его изъ полнаго текста: таково толкованіе на 66-е правило кароогенскаго собора; здъсь Синопсисъ передаєть только сжато о привиллегіп кароагенскаго епископа производить въ предстоятели церквей кого бы то онъ ни пожелаль, хотя бы кто имъль только одного пресвитера, достойнаго предстоятельства. Въ этомъ сокращенномъ правиль опущена ръчь епископа Аврилія, давшая собственно поводъ къ его установленію. Аристинъ воспроизводить ее вкратив. Точно также опущенъ поводъ въ 33 правиль трульскаго собора, обобщенномъ въ Синопсисъ; предписаніе рукополагать достойнаго какогобы онъ ни быль рода и запрещеніе читать съ амвона не получившему постриженія и благословенія,—оба эти постановленія

Digitized by Google

33 правила направлены были противъ практики армянской церкви, что и замъчаетъ въ толковании Аристикъ.

Наконецъ въ толкованіяхъ на нёкоторыя правила Аристинъ передаеть различныя свёдёнія, относящіяся въ исторіи перковнаго устройства той или другой области или другія данныя, поясняющія толкуємыя правила. Такъ нізсколько неясное предписаніе Синопсиса 2) "не предпочитай себя тому, ито прежде тебя, но следуй за нимъ: а пренебрегающій прежле бывшихъ самъ долженъ подвергнуться пренебреженио", Аристинъ поясняеть указаніемъ на то, какъ опредвлялось старшинство епископовъ въ африканской церкви: "въ тогдашней Африкъ и въ другихъ мъстахъ, говорить онъ, епископіи не имъли нивакого разлечія въ чести престола, но всв были равночестны; епископъ же, поставленный прежде, быль предпочитаемъ тому, кто быль поставленъ после, какъ въ престоле, такъ и въ прочихъ каноническихъ отношеніяхъ; и такимъ образомъ епископы следовали одинъ за другимъ, смотря по времени своихъ поставленій". Туть же Аристинъ сообщаеть факть, о которомъ ничего не сказано ни въ полномъ текств, ни въ сокращенномъ, въроятно заимствуя его изъ соборныхъ дъяній: "епископу, говорить онъ, который въ странв Африкв не соблюдаль этого порядка, но превозносился и пренебрегаль поставленныхъ прежде него, соборъ определиль быть въ пренебрежении отъ всего собора". На предписаніе 28 правила IV вселенск. собора, чтобы епископы Понта, Ораків и Асіи, и иноплеменные принимали рукоположеніе отъ епископа константинопольскаго, Аристинъ замвчаетъ, что "въ то время округъ Македоніи, Иллиріи, Оессаліи, Аттики, Пелопоннеса, всего Эпира и иноплеменныхъ народовъ, жившихъ въ немъ, былъ подъ властію римскаго епископа". Въ 43 правилъ наровгенского собора утверждаются и дополняются определенія собора иппонскаго. Это даеть Аристину поводь заметить, что "разные соборы были во всей африканской странъ въ предшествовавшія времена, и дівнія ихъ были прочитаны на этомъ (т.-е. кареагенскомъ) соборъ".

Небольшія пояснительныя историческія замітки сділаны Аристиномъ также къ 74 и 75 правиламъ кареагенскаго собора.

Кареаг. соб. 97 прав. Смтр. русскій перев. толкованій.

Таковы вст историческія замітки въ Аристиновыхъ толкованіяхъ; онт, какъ мы виділи, относятся къ исторіи соборовъ, ихъ діяніямъ, къ исторіи еретическихъ секть, или же представляють большею частью краткія свідднія о древнихъ церквахъ, устройство и положеніе которыхъ успіло къ XII вітку уже значительно изміниться. Въ общей сложности вст эти замітим представляются весьма немногочисленными; въ задачи Аристина, очевидно, не входило собственно историческое толкованіе правиль; если же по містамъ онъ дівлаєть замітки историческаго содержанія, то оні являются у него какъ бы случайно, и нелегно объясцить, почему оні поміщены въ однихъ правилахъ и отсутствують въ другихъ, гді были бы не меніе умістны; такъ совершенно непонятно, почему толкованіямъ только VII вселенскаго собора предпосланы историческія данныя о времени, мість и ціли его созыва.

- в) Главною задачею Аристина было изъяснение правиль со стороны догматической—выяснение ихъ точнаго смысла. Съ этою цалью онъ долженъ быль прежде всего исправить недостатки Синопсиса, происшедшие всладствие редакционныхъ ощибокъ при сокращении правилъ. Каковы были эти недостатки, мы уже видали; исправляя ихъ, Аристинъ:
- 1) изъясиять неточности сокращеннаго текста. Приведемъ нъсколько примъровъ. 24 правило трулльскаго собора въ сокращеніи передано неточно; здъсь говорится, что "клиривъ, или монахъ, если является на конскихъ ристалищахъ, или если на бракъ не уходить прежде, чъмъ начнутся позорищныя игры, да будеть изверженъ". Замътивъ неточность, Аристинъ исправляетъ ее, говоря: "не тотчаст извергается клирикъ (ойк єйбіх кабагрейтаї о клірікоў), если онъ, будучи приглашенъ на бракъ, не встанеть и не удалится прежде начатія игръ, служащихъ къ обельщенію; но тогда, когда дълая это, не соглащается оставить, и если не оставляеть, извергается. Точно также и тотъ, кто является на монскихъ ристалищахъ". Таже неточность въ санкціп исправлена Аристиномъ въ толкованіяхъ къ 101 правилу трулльскаго собора, 7 никейскаго II и др.

Неточно передана мысль 14-го правила сардикскаго собора: "осужденный склоннымъ къ гивву, говорится въ Синопсисъ, если проситъ защиты, долженъ быть выслушанъ; но до защиты, оче-

вили, долженъ быть вив общенія". Аристивъ излагаеть ту же мысль несравненно точнёе: "клирикъ, говорить онъ, отлученный епископомъ легко раздражающимся, если обратится къ митрополиту, которому подчинень этотъ епископъ, для изсладованія причины отлученія, — законна она, жли нётъ, долженъ бытъ принять; но до изсладованія и рашенія, справедливо ли быль отлученъ, или нётъ, онъ не долженъ быть допускаемъ до общенія, но долженъ быть подъ епитимією".

2) Аристинь исправляеть Синопенсъ и въ тъхъ мъстахъ, гат сокращение полнаго текста привело къ неясноски, т.-е. гат мысль правила затемнена. Танихъ мъстъ въ Синопенсъ очень много. Таковы 46 и 47 правила лаодикійскаго собора, въ особенности послъднее; въ сокращеніи они соединены въ одно цълое: "крещаемый долженъ снавать въру епископу, или пресвитеру въ пятый день седьмицы. И бывшій въ больвин долженъ сказать спустя немною времени".). У Аристива эти правила выражены несравненно існъе: "кто приходить въ церковь съ тъмъ, чтобы креститься, тегь долженъ изучать въру (тіру пісти скраченуєти), и въ пятый день седьмицы долженъ давать отвъть епископу, или пресвитеру; и о не должно крестить ихъ тотчасъ и прежде, чъмъ открыта имъ судеть въра. Кто боленъ и ищеть креститься, долженъ быть краценъ, потомъ, возставъ съ одра бользии, онъ долженъ изучаъ въру и познавать, что сподобился благодати".

Еще менъе існо 40 правило кароагенскаго собора <sup>4</sup>), которое читается въ сстращеніи такъ: "отвергающій высшую честь потеряеть и ту, закую имъетъ" <sup>5</sup>). Аристинъ не тольно передаеть ясно заключающуюся въ этихъ словахъ мысль, но кромъ того иллюстрируеть не примъромъ: "кто отъ своего епископа почитается достойнить большей чести и призывается къ возведенію на таковую честь по необходимой церковной причинъ, но не повинуется не изъ благоговънія, а изъ пренебреженія, тотъ долженъ быть даленъ и изъ той стапени, въ которой служитъ и долженъ лицеться оной; напримъръ, если былъ иподіаковомъ

<sup>3)</sup> Είποι τὴν πίπιν τῷ ἐπισκόπῳ, ἡ πρεσβυτέρῳ τɨŋ πέμπτῃ τɨŋς ἐβὸομάδος, ὁ βαπτιζόμενος. ਓποι καὶ ὁ ἐν νόσῳ μετα βραχύ.

Σύνταγμα III/886.

<sup>)</sup> Ο μείζω τιμν άπωθούμενος και ήν έχει προσαπολύσει.

и признаваемъ былъ достойнымъ производства во діакона" и такъ далъе.

Въ особенности существенны разъясненія, сделанныя Аристиномъ къ 4 правилу неокесарійскаго собора, которое не вполнъ ясно даже въ полной редакцін: "вожделввшій, но не совершившій избавленъ Богомъ" <sup>в</sup>). Аристинъ передаеть по возможности ясно это правило, но несколько ограничиваеть его мысль (въ полномъ текств оно выражено безъ ограниченій): "кто имвлъ вождвленіе, простершееся только до одного намеренія преспать съ женою, но не сдвавъ ничего такого, что показывало бы его стараніе о томъ, и вождельніе его не перешло вь дело, явно, что тоть избавлень благодатию свыше, ибо если и вождельніе имъль и старался, и воспольвовался какими-нибудь средствами для достиженія своей цели, но его стараніе не имело успъха по какимъ-мибудь встрътившимся препятствіямъ извив, въ такомъ случав подлежить епитиміямъ". — Крэмв вышеуказанныхъ разъяснены еще следующія неясно изложенныя въ Синопсисъ правила: 64 и 136 кареагенскаго собора и др.

3) Въ тъхъ случанхъ, гдъ сокращенный тектъ не вполню исчернывает содержание правиль, Аристинь двлють болве или менье существенныя добавленія. Таково 4 привило антіохійскаго собора, не заключающее въ себъ въ сокращенномъ видь и трети того, что содержится въ полний редакции. Въ Синопсисъ правило гласитъ: "Если епископъ, изверженный соборомъ, по упорству будеть совершать богомужение; то онъ не можеть имъть возстановленія въ чинъ (ні ехети отпокатаотабіу)". Аристинъ значительно дополняеть это правило, излагая его такъ: "епископъ, изверженный соборомъ, ножетъ представить аппедияцію и требовать, чтобы постановленюе противъ него ръшеніе, если оно было несправедливо, получило исправленіе отъ другаго большаго собора, если изверженный епископъ прежде исправленія постановленнаго противъ мего приговора, по собственному упорству не имълъ дерзновенія совершать богослуженіе. Ибо тогда, хотя бы онъ и говориль, что несправедливо изверженъ, не будетъ имъть возстановленія въ чинъ, или мъста для вторичной защиты". Не исчернано въ Синопсисъ содержание

<sup>9 &#</sup>x27;Ο ἐπιθυμήσας μέν, μη δράσας δέ, Θεφ ἐρρύσθη.



и следующихъ правилъ: 8 антіохійскаго, въ ноторомъ упоминается только сельскій пресвитеръ ( $\delta$  ènì χώρας πρεσβύτερος), но умалчивается о хорепископахъ, упоминутыхъ въ полномъ текств, 20 лаодикійскаго (въ Синопсисв умолчано о "прочихъ церковныхъ служителяхъ", кромъ діакона, оі λοιποі ύπερέται τῆς ἐκλησίας καὶ κληρικοί),  $5\delta$  кареагенскаго 7) (говорится только о поворищномъ – σκηνικός, —но умалчивается о другихъ "согръщающихъ и кающихся" — άμαρτάνων καὶ μετανοών) и пр.

4) Неръдко Синопсисъ передаеть неполно или совершенно опускаето санкцио. Неполно, т.-е. съ пропускомъ она передана напр. въ 8 правиде анкирскаго собора. Здесь сказано, что поставленный въ епископа, если деласть возмущения противъ другихъ еписноповъ, "лишается и чести пресвитеровъ" (άπωθείσθω καί τής πρεσβυτέρου, τιμής). Αρμιστικό согласно съ полнымъ текстомъ добавляеть, что таковой подвергается, кромъ указаннаго въ Синопсисъ навазанія, и отлученію (καὶ ἀφορισθήσεται). Совершенно опущена саниція въ 3є правиль лаодикійскаго собора. По Синопсису оно гласить: "давшій объть священства не должень быть волшебникомъ или обантелемъ, или числогадателемъ, или астрологомъ, или двлателемъ хранилищъ". О наказании вдись не сказано ни поислова, но оно добавлено въ толкованіи: "если окажется, говорить Аристинъ, что кто-либо изъ посвященныхъ лицъ занимается камив-нибудь подобнымъ элохудожествомъ (тіча какотєхуіач) таковый извергается изъ церкви". Въ 10 правиль кареагенскаго собора (по сокращенному тексту), хотя и скавано, что осужденный епископомъ, потомъ отделившійся отъ него и водрузившій аларь, или совершившій приношеніе, подлежить наказанію, но каково должно быть наказаніе не сказано; Аристинъ восполняеть эють пробъль, дополнивь: таковый... должень быть πρεθακε ακαθελέε (οὐκ ἀτιμώρητος ἔσται ἀλλ' ἀναθεματισθήσεται)". Въ третьемъ гравилъ VII вселенскаго собора сказано только, что всякое пібраніе, совершаемое мірскими начальниками, да будеть недъйствительно (йхирос ёсти), тогда какъ по полному тексту (что А)нстинъ п добавляетъ въ своемъ толкованіи) "употребленіе къму-либо свътскихъ начальниковъ и полученіе чрезъ нихъ епископівой въ какой-либо церкви власти не только дъ-

Digitized by Google

Σύνταγμα II, 415.

λαεπь эπο πολυченіє недъйствительнымь, но и подвергаеть изверженію и отлученію того, вто получиль священство такинь образомь (οὐ μόνον ἐστὶν ἀνίσχυρον, ἀλλὰ καὶ καθαίρεσιν, καὶ ἀφορισμὸν ἐπάγει τῷ τοιουτρόπως τῆς ἱερωσύνης τυχόντι)".

5) Кромъ перечисленныхъ Аристинъ дълветь и нъкоторыя другія, менъе важныя поправки сокращеннаго текста. Такъ, правило VII вселенскаго собора имъ истолковано нъсволько иначе, чемъ составителемъ Синопсиса. У последняго оно редактировано такимъ образомъ: "монаху или монахинъ да не будеть дозволено оставлять свой монастырь и уходить въ другой; а если придеть, то гостепрівиство должно быть оказано; впроченъ ни принимать ни оказывать гостепримства не должно *δεзъ воли изумена* (μή μέν τοι προσδεχέσθω, καὶ ζενοδοχείσθω, παρά γνώμην τοῦ ἡγουμένου)". Аристинь же редактируеть правило такъ: "приниметь и оказывать гостепримство монаху или монахинв, если она придеть въ другой монастырь, настоящее правило дозволяеть, дабы по необходимости не удалилась къ мірскимъ людимъ, или не осталась тамъ; а допустить и поинять ее къ себъ и причислить ко сестрамо безо воли изумены не дозволяеть (τὸ δὲ προσλαβεῖν καὶ προσδέξασθαι αὐτὴν, καὶ συνιάξαι τῆ ἀδελφύτητι, παρά γνώμην της ήγουμένης, ούκ έπιτρέπει)". Ρεданція Αρμотина повидимому ближе къ подлиннику <sup>8</sup>).

Иной оттъновъ дается въ Синопсисъ 16 правилу антіохійскаго собора: "Безъ совершеннаго собора и его митрополита захватывающій праздную церковь отвержень, хотя бы и сама была праздный (κὰν ἢ σχολάζων)". Въ полномъ тексті сказано иначе: "хотя-бы его избрала весь народъ, который онъ зебъ восхитиль (κὰν εὶ πᾶς ὁ λαὸς, ὅν ὑφήρπασεν, ελοιτο αὐτόν)", на словахъ же "праздный епископъ" (ἐπίσκοπος σχολάζων) особаго ударенія не лежить; точно также и у Аристина, излагающаго это правило, если не полнъе, то по крайней мъръ яснъе, чъвъ въ полномъ тексть.

<sup>\*)</sup> Πολιμά τεκατό πραθήλα читается τακό: «не додженствуеть монахъ или монахиня оставляти свой монастырь и отходити во иний. Аще же случится сіе, то страннопріниство явити ему необходимо, а пріниати его безі воли игумена его не ποдобаеть. (Εί δέ συμβή τούτο, ξενοδοχείσθαι αύτον άναγκιον προσλαμβάνεσθαι δέ ἄνευ γνώμης τοῦ ήγουμένου αὐτοῦ οὺ προσήκει).



Таковы поправки, сдъланныя Аристиномъ къ сокращенному тексту. Впрочемъ нельзя сказать, чтобы овъ были сръдены всюду, гдв это требовалось его недостатками. Тамъ, насколько правиль въ Синопонов, не исчерпывающихъ всего сокержанія полнаго текста, оставлены Аристиномъ бевъ дополненій. Таково напр. 17 антіохійскаго собора. Въ Симонсись оно изложено не вполнъ ясно и полно (пропущена послъдняя часть): "вто приняль рукоположение и уклоняется отъ него; тоть лишается общенія, доколь не раскается и не приметь " "). У Аристина издоженіе яснве; "несоглашающійся идти во ввіренную ему церковь и быть предстоятелемь народа должевь быть отлучень. доколь не раскается и не приметь предстоятельства наль ввъренными ему душами". Но ми въ Синопсиев, ни у Аристина не исчернана полный тексть правила; какъ здесь, такъ и тамъ пропущены последнін слова: или докомь не постановить о немь какого-либо опредъленія совершенный соборь впископовь той об-**Αασπ**υ (ή δρίσοι τι περὶ αὐτοῦ ἡ τελεία σύνοδος τῶν κατὰ τὴν ἐπαργίαν ἐπισκόπων).

Въ приведенномъ примъръ Аристииъ, подобно Синопсису, ненечерпаль воего содержанія правила; а воть и другой примъръ, тав мысль правила передана ими неверно. 52 правило каревгенскаго собора въ сокращения гласитъ: "камищемся епископъ должень определить покажніе смотря по грахамь; а пресвитерь безъ воли его даже по требованию мужды не долженъ разръ-У Аристина: принявщіе отъ Бога власть вязать и решить должны опредвлять епитимін смотря по вачеству граховъ п обращенію сограшившаго. А пресвитерь безь воли еписнопа не можеть ни увеличиветь, ни уменьшать ихъ, ни разрамлять какощихся и удостоивать ихъ Божеотвенныхъ тайнъ, котя бы епиσκοπο μαχοδιμές μ σε οπομπέσμετα (καν αποδημή δ επίσκοπος" 10). Подчеркнутыя слова передають следующее место полнаго текοτα: εί μηδ'αν άνάγκης συνωθούσης έν τη άπουσία του Έπισκόπου". Смысть его совершенно иной (єї ипо' промъ, исключая, развъ

<sup>\*) &#</sup>x27;Ακοινώνητος, ὁ δεξάμενος χειροτονίαν, καὶ ταύτης ἀποσκιρτών, ἔως ἄν μετά γνούς καταδέξοιτο.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Σύνταγμα III, 409-410.

только), въ книгъ Правиль оно переведено: "развъ во время наддежащія нужды, въ отсутствім епископа"; также его понимають Зонара и Вальсамовъ.

Замъчательно сокращение и въ особенности толкование 50 правила кареагенскаго собора; оно не только уръвано, причемъ пропущена цвлая половина его, но и самая мысль изложена какъ разъ наоборотъ полному тексту; тамъ сказано: "святое таниство алгаря да совершается людьми неядшими. Исключается изъ сего единый въ году день, въ который вечеря Господня совер*uaemcs* (έξηρημένης μιᾶς έτησίας ήμέρας, έν ή τὸ Κυριακὸν δεῖπνον єпітєлєїтаї) и и т. д. Въ Синопсиов повторено только первое предложеніе (єї μή άπό νηστικών, άγια ού προσάγεται); объ исвлюченіи совершенно умодчано; правило следовательно изложено безъ всяких ограниченій, такъ-сказать расширенно. Аристинъ же не только не исправляеть Синопсиса по полному тексту, но считаетъ даже нужнымъ оправдать его редакцію и приданный имъ правилу смыслъ; толкование составляетъ какъ бы продолженіе совращеннаго правила и какъ бы его мотивировку: "ибо, говорить Аристинъ, котя Господь тайнодъйствоваль Паску съ ученивами своими послъ вечери, но мы не должны, по бого-**CLOBCKQNY ΓΙΒC**Υ (Κατά την Θεολόγον φωνην), *cambdosams πρυμπ*οрамь, которые выше нась, а соблюдать обычай церкви, и священники, не вкушая пищи и питія, должны приносить въ олгаръ овятые дары, точно также и причащающеся ихъ не должны передъ симъ вкушать пищи и питія". Такое отношеніе въ полному тексту со стороны Аристина объясияется твиъ, что данное правико представляло норму съ мъстнымъ карактеромъ; оно двиствовало тольно въ Африка, но расходилось съ обычании другихъ церквей. Поэтому-то Аристинъ какъ бы критикуетъ его и носвенно противъ него полемизируетъ. Такого критическаго отношенія къ правиламъ онъ себв болве нигдв не позволяеть. Напротивъ, если и высказываеть свое личное мивніе о томъ ния другомъ предписаніи правила, то обыкновенно въ смысле одобрительномъ, вполив соглашаясь съ его целесообразностью (напр. 145 пр. Каре. соб.).

Мы указали нъсколько случаевъ, гдъ Аристинъ не исправилъ сокращеннаго текста по полному; но есть и такой случай, гдъ сдъланное имъ исправление не удалось; стараясь устранить не-

точность Синопсиса, онъ невърно передаль самую мысль правила или, выражансь точные, мысль поцитованнаго въ правиль текств изъ апостольскихъ посланій. Я имою въ виду 72 правиле трумьского собора. Въ Синопсисъ оно редантировано такъ: "Бракъ съ еретиками не имъеть силы, но заключивше оный прежде присоединенія въ въръ могуть оставаться въ бракъ, если пожелаюто". Арестинъ, желая очевидно передать мысль правила точные, выразиль его слыдующимь образомы: "Не должно быть дозволено православному сочетаться съ женою еретическою, или обратно. Если же нъвоторые, будучи невърными, соединились законнымъ бракомъ, а потомъ одинъ присоединился къ въръ, а другая остается еще въ заблужденін, и вырный благовомить жить съ невърною, или οбратно (καὶ εὐδοκεῖ ὁ πιστὸς συνοικεῖν тή ἀπίστη, ή ἀνάπαλιν), они не должны быть разлучены по божественному апостолу Павлу". Но апостоль Павель говорить совершенно противоположное: "Если какой брать имветь жену невърующую, и она согласна жить съ нимь, то онъ не долженъ оставлять ее. И жена, которая имветь мужа невърующаю, и оно согласено жению со нею, не долена оставлять его" (I посл. Кор. VII, 12-18). Эта мысль изложена въ полномъ текств правильно.

Большинство правиль выражено въ Симопсисв безъ существенныхъ недостатновъ. Толкуя ихъ, Аристинъ нередаеть содержаніе въ перифразв, нервдко заимствуя при томъ дополненія изъ полнаго текста. Таковы его толкованія на 5 и 31 апостольскаго правила, 4 халкидонскаго, 7 трудльскаго, 10 и 13 Никейскаго I собора, 6, 7, 8 ефесскаго и многія другія. Передавая правила въ периоразв, Аристивъ особенно часто дополняетъ ихъ замътвами объ основаніяхъ, мотивахъ того или другаго опредъленія. Такъ, къ запрещенію 53 правила трулльскаго собора "воспріемлющимъ дътей отъ крещенія сочетаваться бравожь съ матерями сихъ дътей" у Аристина присоединено основаніе: "сродство по духу важиве плотскаго родства (ή ката пуєбща οἰκειότης, μείζων τῆς σιοματικής συγγενείας ἐστι)"; 90 πραβμιο τογο же собора ("послъ вечерняго входа субботы не преклоняй колень до вечерняго входа въ воскресенье") Аристинъ объясияеть по полному тексту такъ: "дабы въ продолжение целыхъ

сутокъ торжествовать намъ восиресенье" 11). Еще чаще основанія, приводимыя Аристиномъ, имъ не заимствованы изъ полнаго текста, но прибавлены оть себя: напр. 70 кареагенского собора 12) опредвляеть: "клирикъ, судившій двло, если рішеніемъ его будуть недовольны, да не призывается въ судилище для свидетельства по делу и вообще церковное лице да не привленается обярательно въ свидетельствованію". Аристинъ на это замъчаеть, что такого илирика нельзя призывать из свидетельотву "частію какъ изъятаго закономъ и не обязаннаго давать свидетельство противъ воли; (ибо занятые священнымъ служеніемь противь воли не свидьтельствують), а частію потому, что ему запрещено давать свидетельство въ томъ дела, въ которомъ онъ быль принять сторонами въ начествъ судьи". 11 правило Лаодинійскаго собора ("такъ называемыя председательствующія не должны быть поставляемы въ церквахъ") Аристинь, не переоразируя, только мотивируеть: "мбо, говорить онъ, если запрещается имъ исполнять гражданскія должности, то накимъ образомъ они въ церкви будутъ когда-нибудь первенствовать надъ илиромъ и какъ будутъ иметь ихъ какими-то главными"? 17 правило того же собора: "въ собраніяхъ псалмы должны быть прерываемы чтеніями"—Аристинъ передаеть по полному тексту и затъмъ присоединяеть основание: "дабы собирающівся не утомились и не сділались разсіляными" 13).

Стремясь въ выясненю точнаго смысла правиль, Аристинъ издагаетъ ихъ во взаимной связи, а иногда также въ связи съ законами. Всего чаще онъ дълаетъ сносви на аналогичныя, тождественныя или несогласныя правиль, дополняетъ исъ сходныхъ правиль и т. д. Ръже встръчаются укаванія на законы, но и они кое-гдъ сдъланы. Такъ, въ толкованіи на 7 правило Никейскаго I собора Аристинъ ссыдается на 23 новеллу, находящуюся но его словамъ, "въ первомъ титулъ первой вниги (Вазиликъ?)"; въ толкованіи на 3 правило халвидонскаго собора приводить 8 новеллу Льва Философа; на 11 правило анкирскаго

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Тавже толкованія на 21 халк. соб., 5 и 9 анкир., 11 антіох. 12, 25, 43, 36 Каре, и т. д.



<sup>&</sup>quot;) Также: 15 и 20 пр. VII всел. соб., 12 Анкирск. и др.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Συντ. III, 468.

собора—11 титулъ 60 книги Базиликъ <sup>14</sup>). Толнуя 108 правило Кареагенскаго собора, онъ излагаетъ постановление гражданскаго закона, не указывая однако, гдъ онъ накодится, не называя его.

Изложеніе содержанія правиль иллюстрируется у Аристина иногда примірами. Такъ, изъясняя 34 апостольское прав., онъ на примірахъ стараєтся покавать, что должно разуміть подъ "превышающимъ власть епископовъ"; изъясняя 80 правило, говорить кого напр. оно разумітеть подъ "ведшими недавно порочную жизнь" и т. д.

Довольно редко Аристинъ объясниеть слова и выраженія; но упоминаніе въ 5-мъ правиле неокесарійскаго собора "оглашенныхъ, преклоняющихъ колена (γόνυ κλίνων)" послужило ему поводомъ къ разъясненію, какіе были виды оглашенныхъ, кого должно разуметь подъ "оглашенными, преклоняющими колена", и проч. Подобныя же объясненія онъ даетъ и въ некоторыхъ другихъ местахъ.

Издагая правила въ перифразъ, Аристинъ даетъ имъ иногда рестриктивное толкованіе. Такъ, 27 апостольское правило запрещаеть вообще, безъ всякихъ ограниченій 13), духовному лицу бить согръщающихъ; Аристинъ же допускаетъ отступленія отъ этого правила, ограничиван его только тъми случаями, когда согръщение, обида направлена противъ самого священника, при этомъ старается обосновать свое мивніе между прочимъ ссылкой на евангельскій приміръ. "Священникъ, который бьеть върнаго или невърнаго, сограшившаго протива него (єї с айтом фиартибачта) и чрезъ страхъ внушаемый такимъ образомъ хочеть достигнуть, чтобы другіе не совершали по отношению къ нему подобныхъ проступковъ, ноелику дёлаетъ противное закону который повельваеть подставлять и другую щеку, если кто ударить въ одну, - подлежить изверженію, потому что наносить ударъ по причинъ надменности и необузданнаго гивва. Но не подлежить изверженію топь, кто благоразумно наказываеть бичемь погрышающого противь священных предметовь, какъ и Господь бичемъ, сдвааннымъ изъ вервія, изгиалъ торгующихъ изъ

<sup>14)</sup> Смтр. также толкованія на 13 пр. Каре. 50 Вас. Вел. п др.

<sup>15)</sup> Ίερευς πιστόν ή απιστον τυπτήσας, καθαιρείται.

храма подзаконнаго. Для этого избираются церковные номофидаксы и экцики, какъ дица издревле отцами назначенныя карать подобныя преступленія". 20 апостольское правило Аристинъ толкуетъ также рестриктивно, но уже на совершенно иномъ. даже можно сказать, противоположномъ основанія. Въ выше указанномъ примъръ такимъ основаніемъ служатъ соображенія строгости, необходимость поварать виновныхъ, здёсь имъ служить напротивъ гуманное желаніе оказать помощь нуждающемуся (Аристинъ ссылается на "человънолюбіе" — φιλανθρωπία). Правило выражено строго и не допускаетъ повидимому изъятій: "кто изъ клира дастъ себя порукою за кого-либо, да будетъ изверженъ « 16). Напротивъ, все толкованіе направлено на то, чтобы ограничить запрещеніе правила только тіми случаями, которые несовивстимы съ достоинствомъ духовнаго званія: "не должно, говорить Аристинъ, клирику брать на себя двла и хлопоты въ судахъ изъ-за какой-либо постыдной корысти. Ибо если, напримъръ, Павелъ заключаетъ договоръ съ казною или съ частнымъ дицемъ, и если ему не върятъ, а требуютъ отъ него поручительство, и поручится за него влиривъ: таковый окажется виновнымъ и долженъ подлежать изверженію, потому что сділался презрителемъ сего запрещенія изъ-за вакой-либо корысти. Если же каприка встрытита человька ва быды, содержимаго подъ стражею, который оттуда можеть выдти не иначе, какъ если дасть какого-либо поручителя въ томъ, что онъ не убъжить, и если влиривъ изъ состраданія и человъколюбія возметь таковаго и поручится, что онъ явится въ судъ, когда его потребують, въ такомъ случав не только не будсть подлежать изверженію, но и будеть признань достойнымь похвалы, какь положившій душу свою за ближняю". Толкуя далве ограничительно это правило, Аристинъ приводить въ доказательство случай изъ цервовной практики, изъ исторіи IV вселенскаго собора.

Наряду съ рестриктивнымъ, ограничительнымъ у Аристина встръчается и екстенсивное, распространительное толкованіе-Такъ изложено у него напр. 32 правило кареагенскаго собора, которое по Синопсису гласить: "епископъ не долженъ отлучаться за море, если не получить отпускнаго одобренія отъ пер-

<sup>16)</sup> Κληρικός έγγύας οὐ δίδωσι δούς δέ, καθαιρείται.



венствующаго въ странъ" 17). Здвоь собственно запрещается спископамъ Африки отлучаться самовольно въ Римъ. Аристинъ же передаеть это запрещеніе, значительно расширивъ его смыслъ: "ни епископъ, ни клирикъ не долженъ отлучаться далеко (µакра̀у аподпреїу офеідеі) безъ въдома и граматы первенствующаго въ странъ".

За весьма лишь редкими исключеніями, въ согласованіе правиль Аристинъ не входить. Къ такимъ исключеніямъ принадлежить толкование на 137 правило кароагенскаго собора 18), направленное всецьло къ согласованію его съ 135 правиломъ того же собора. Въ другомъ мъстъ, указывая несогласіе правиль, Аристинь даеть одному изъ нихъ предпочтеніе, какъ болве гуманному: на постановленіе 15 правила антіохійскаго собора ("если во время суда надъ епискономъ всъ епископы области будуть согласны, то новаго суда не бываеть ") онъ дълаеть такое замвчаніе: "это правило не дозволяеть изверженному всти епископами области быть судиму другими по аппелляціп, но хочеть, чтобы оставался твердымъ приговоръ, постановленный противъ него согласно всеми епископами области. Однако, какъ ны сказали въ 4 правиль настоящаго собора, болье имветь силы мивніе твхъ, которые опредвиние, чтобы считающій себя несправедливо осужденнымъ представляль аппелляціонную жалобу и получаль помощь отъ аппелляціи, какъ мивніе болве справедливое и болье человъколюбивое (ώς δικαιοτέρα και φιλανθρωποтєєρα)". Замівчательно, что здівсь Аристинь даеть предпочтеніе правиламъ, благопріятнымъ римской церкви (т.-е. 4 и 5 сардикск. соб.) во имя соображеній гуманности. Вообще можно сказать, что у этого толкователя не проявляется еще той непріязни, почти ненависти къ датинянамъ, которую можно отметить у 30нары и въ особенности у Вальсамона. Онъ почти не полемизируеть противъ Запада и болье объективенъ въ своихъ толкованіяхъ. Это, конечно, объясняется темъ, что онъ повсюду до крайности кратокъ, ограничивается изложеніемъ только самаго существеннаго, да нъ тому же почти не высказываеть

<sup>17)</sup> Επίσκοπος οὐκ ἀποδημήσει πέραν θαλάσσης, εἰ μὴ τοῦ προσεύοντος τῆς χώρας ἀπολυτικὴν λάβη παράθεσιν. Συντ. ΙΙΙ, 868.

<sup>18)</sup> Euvr. III, 587.

своихъ собственныхъ мивній, заимствуя дополненія взъ полнаго текста и широко польвунсь древними глоссами. Поэтому же онъ не вдается въ разсужденія, почти не двлаеть общихъ выводовъ, извлекая догматическія положенія изъ толкуємыхъ правиль. Если онъ по містамъ и высказываеть подобныя положенія, то они являются у него какъ бы не результатомъ толкованія, но предварительными общими замічаніями, которыя предпосылаются толкованіямъ: напр. "неповинующієся слову и каноническимъ предписаніямъ должны быть исправляемы начальственною властію (ἀρχοντικής χειρός)" 10), или "каждый патріархъ долженъ довольствоваться своими преимуществами, и никто изъ нихъ не долженъ восхищать иной области, которая прежде и отъ начала (ἄνωθεν καὶ ἐξ ἀρχής) не была подъ его властью  $^{(20)}$ , или "не дозволено одному и тому же лицу стоять подъ властію двухъ епископовъ и быть клирикомъ того и другаго"  $^{(21)}$ ) и т. д.

с) Что касается толкованій Аристина со стороны практической, то въ его задачу не входило разрышение затруднений, представляемых приложением правиль на правтикъ. Только въ толкованін на 40 прав. апост. онъ уназываеть такъ-сказать способъ его исполненія, говорить, какъ оно можеть быть осуществлено: епископъ при рукоположении на епископію долженъ составить опись собственному имуществу и объявить ее; точно также-и имуществу церкви, дабы собственнымъ имуществомъ и при жизни и по смерти могъ располагать, какъ ему угодно. а церковь сохранила свое". Встръчаются также у Аристина указанія на церковную практику, напр. въ толкованій на 49 правило лаодикійскаго собора онъ замвчаеть: "это правило не оставлено совершенно въ пренебрежения, но соблюдается"; въ толкованіи на правила кароагенскаго собора 22), напротивъ укавываеть, что оно "представляеть поводъ въ смятеніямъ и со**δμαθηθών** (ὁ κανών ούτος συγχύσεώς εστι καὶ σκανδάλων παραίτιος) и практической силы не имветь.

Нъкоторыя правила Синопсиса оставлены Аристиномъ безъ

<sup>22)</sup> Русскій переводъ толкованій стр. 366; Συνταγμα III, 292.



<sup>19) 78</sup> πp. καpθ. coő. Συντ. III, 447.

<sup>10) 6</sup> пр. І всел. соб.

<sup>21) 10</sup> np. IV BCeJ. co5.

толкованій. Сюда прежде всего относятся ясныя правила, не нуждавшіяся въ особыхъ разъясненіяхъ; въ подобныхъ случаяхъ Аристинъ писалъ только: (правило) "ясно", какъ напр. въ 41 апост., 5 констант. І, 10 трудлься, и проч. Въ другихъ мъстахъ правила оставлены неразъясненными безъ всяваго замъчанія, напр. 17 нивейск. ІІ соб. Безъ толкованія оставлены также 16 и 17 правила Василія Великаго, но по иной причинь: "эти два пункта, говоритъ Аристивъ, не могутъ быть предметомъ каноническаго толкованія, такъ накъ они содержать въ себъ толкованіе мъсть Писанія, указанныхъ Василю Великому св. Амонлохіемъ.

Изъ всего сказаннаго достаточно выясняется характеръ Аристиновыхъ толкованій. Толкованія эти преимущественно доіматическія—по содержанію своему мало оригинальны въ томъ
смысль, что представляють собою обыкновенно периораєв правиль. Главная пъль Аристина—восполнить недостатки Спнопсиса:
неполноту, неточность, неясмость и по мъстамъ, ошибки его
редакціи — имъ достигнута успъшно. Только весьма немногія
правила, какъ мы видъли, остались неразъясненными или же
невърно истолкованы.

# 2. Зонара.

Разсматривая выше спорный въ дитература вопросъ о томъ, ето писадъ свои толкованія раньше — Аристивъ или Зонара, мы пришли къ заключенію, что старшимъ канонистомъ долженъ быть приэнанъ Аристинъ. Еще болье убъдимся мы въ этомъ изъ разсмотрънія толкованій Зонары, которыя въ сравненіи съ Аристиновыми являются гораздо болье совершенными, какъ посвоей оригинальности, остроумію въ разръщеніи юридичеснихъ вопросовъ, такъ и по своей полноть; слъдовательно, они представляютъ какъ бы шагъ впередъ въ разъясненіи церковныхъ правилъ. Зонара, истолковавшій Синтагму Фотіева исмобанона, воспользовался большимъ воличествомъ меточиновъ; онъ не только дъласть, при изъясненіи правилъ многочисленныя ссылки на другія однопредметныя правила, не только пользуется гражданскими законами по дъламъ цернви, указывая ихъ и цитеруя, но весьма часто пользуется и кинтами Свящ. Писанія, Евангеліемъ, по-

сланіями апостоловъ, ветковавѣтными внигами, а также святоотеческими сочиненіями.

а) Въ противоположность Аристину, у котораго историческое толкованіе встрівчается сравнительно різдко и представляеть лишь краткія указанія, относящіяся преимущественно къ исторіи соборовъ и еретическихъ ученій, Зонара сообщаеть довольно полныя, хотя и сжето изложенныя историческія свёдёнія почти о каждомъ соборъ и особенно существенныя въ каномическомъ отношенів указанія на существовавшій въ древней церкви порядокъ, на условія церковной жизни, современныя древнимъ правидамъ, но уже успъвшія измъниться къ XII въку. Въ толкованіи на 85 апостольское правило Зонара даеть обстоятельныя свъдънія, относящіяся къ исторіи источниковъ каноническаго права: о постановленіяхъ апостольскихъ, побнародованныхъ Климентомъ" и поврежденныхъ впоследствін "зломыслящими людьми", о запрещении читать ихъ VI вселенскимъ (т.е. трулльскимъ) соборомъ, объ утвержденіи этимъ соборомъ наданныхъ до него каноновъ и, въ заключение, о необходимости принимать только 85 апостольскихъ правиль. Къ исторіи же источниковъ должна быть отнесена краткая заметка Зонары о времени составленія 1 правила Григорія Нисскаго. Но самыми важными толкованіями по исторіи источниковъ служать историческія замътки, предпосланныя правиламъ всъхъ вселенскихъ и почти всвиъ поместнымъ соборовъ. Такъ, правиламъ I вселенскаго собора предпослано какъ бы краткое историческое введеніе, въ которомъ сказано, что этотъ соборъ быль въ царствованіе Константина Великаго, въ Никев Виеннской, состояль изъ 518 отцовъ, быль созванъ противъ Арія (ученіе котораго тутъ-же кратко излагается) и утвердиль православный догмать. "Первымъ, замъчаеть Зонара, называется сей никейскій соборъ въ числъ вселенскихъ. Хотя и прежде его были различные соборы помъстные, но поедику онъ есть первый изъ вселенскихъ, то и поставленъ прежде прочихъ, бывшихъ ранве его, т.-е. антіохійскаго противъ Павла Самосатскаго, собиравшагося при императоръ Авреліанъ, анвирскаго, на поторомъ было изследованіе объ отвергшихся въры во времена гоненій и посяв покаявшихоя-какъ должно принимать ихъ, и неокесарійскаго, на которомъ постановлены правила о церновномъ благочиніи". Здась

Зонара объясняеть принятую имъ систему изложенія правиль по началу авторитетности, сравнительной важности издавшей ихъ церковной власти, повторяя въ сущности слова древняго составителя каноническаго сборника IV в. Короче историческое введение во И вселенскому собору, изложенное въ нъсколькихъ словахъ: \_святый и вселенскій вторый соборъ быль при императоръ Осодосіи Великомъ, въ Константинополь, когда противъ духоборцевъ собрадись 150 святыхъ отцевъ, которые изложили и нижеслъдующія правила". Столь же кратко введеніе къ III вселенскому собору о времени, мъсть и цъли его созванія. Напротивъ, IV вселенскому, халкидонскому — предпосывается довольно обстоятельное изложение ереси, на немъ осужденной, V и VI соборы, какъ извъстно, не издали правиль, темъ не менъе Зонара излагаетъ ихъ исторію, перечисляеть всъхъ преданныхъ ими анаосмъ лжеучителей, а въ последнемъ дветь сжатый очеркъ ученія, формулированный отцами собора. О трудьскомъ соборъ, имъвшемъ такое важное значение для восточной церкви, Зонара замъчаеть только, что онъ состоялся двъ царствование Юстиніана втораго, т.-е. Ринотмита, который быль сынь Константина Погоната", что собравшиеся 227 епископовъ издали правила, относящіяся къ церковному устроенію и утвержденныя названнымъ императоромъ. "И этотъ соборъ, продолжаеть Зонара, навывается шестымь потому, что на немъ не было изследованія о вёрё и догматахъ, такъ чтобы отъ сего онъ могъ считаться отдельнымъ соборомъ, и потому что онъ восполниль неполноту шестаго собора, т.-е. изложение правиль, также и потому причисленъ къ шестому, что быль ближайшимъ въ нему". Наконецъ, о VII вселенскомъ соборъ сообщаются враткія свідінія о времени, мість и ціли его совыва, а также объ утвержденін имъ иконопочитанія.

Поставивъ правила помъстныхъ соборовъ на второе мъсто, Зонара считаетъ нужнымъ въ историческомъ введеніи къ каждому изъ нихъ унавать ихъ древность, слъдуя и въ этомъ отношеніи примъру составителя кодекса IV въка. Замъчательно при этомъ, что подобныя указанія сдъланы Зонарой именно на тъ соборы, на которые ихъ сдълатъ древній компиляторъ, т.-е. кромъ никейскаго (о которомъ уже была ръчь выше), также на анкирскій, неокесарійскій и гангрскій. Объ анкирскомъ Зо-

нара замвчаеть: "И сей соборъ, состоявшійся въ Анкиръ, митрополін галатійской, быль прежде никейскаго, перваго вселенскаго собора". Далве называются пмена предсъдателя и некоторыхъ членовъ анкирскаго собора, а въ заключение указана цвль, для который онъ состоялся, причемъ повторяется съ нъкоторыми подробностями уже сказанное объ этомъ въ I вседенскомъ соборъ. О неокесарійскомъ соборъ Зонара также замъчветъ: "Соборъ, состоявшійся въ Неокесарія, что въ Понтійской области, есть вторый посла анкирскаго, но древиве прочихъ и самаго перваго вселенскаго собора, бывшаго въ Никев". О гангрскомъ Зонара говорить, что "соборъ бывшій въ Гангръ, Паолагонской митрополін, быль посль перваго никейскаго собора протавъ нъкоего Евстаеня и единомысленныхъ съ нимъ, которые, взводя клевету на законный бракъ, утверждали, что никому изъ состоящихъ въ бракв изтъ надежды на спасеніе у Бога". Затымъ, замытивъ объ успыхы этого лисученія и его печальныхъ последствіяхъ, Зопара излагаеть и прочія заблужденія Евставія. Болье точно время указанныхъ трехъ помретних соборов не опредранется.

Обшириве историческое введеніе, предпосланное правиламъ антіохійскаго собора. Здъсь довольно подробно разсказывается о двухъ соборахъ, бывшихъ въ разное время въ Антіохіи. "Въ Антіохін, говорить Зонара, были два собора: первый-при Авреліанъ императоръ римскомъ, противъ Павла самосатскаго, который быль ересеначальникомъ и называль Господа нашего и Бога Інсуса Христа простымъ человъкомъ, а Сына Божія называль словомъ, которое произносится (профоріков). Были на этомъ соборъ многіе и другіе епископы и святый Григорій Чудотворецъ. Они собрадись въ Антіохіи, епископомъ которой быль Павель самосатскій. Не убъдивь этого Павла увъщаніями п доказательствами изъ писаній отказаться отъ его хульныхъ противъ Господа мивній, общимъ голосомъ извергли его и предали анасемъ. Но онъ не оставиль каседры церкви антіохійской, почему отцы собора донесли объ этомъ императору Авреліану, и онъ повелъть епископу римской церкви и находящимся подъ его властію архіереямъ разсмотрать донесенное на Павла, н если онъ изверженъ справедливо, изгнать его изъ церкви хркстіанской. Такъ и сдълано, какъ повъствуетъ Евсевій Памонть. Другой соборъ быль въ Антіохіи посль, при Констанціи, сынь Константина Великаго, спустя пять лють посль смерти отна его, и изложиль правила"... Далье сльдуеть посланіе собора "единомысленнымь и святымь сослужителямь, находящимся въ сей области".

Лаодинійскій соборъ историческаго введенія не имбеть; сарпинскій, напротивъ, снабженъ довольно обширнымъ введеніемъ, въ которомъ излагаются всв обстоятельства, вызвавшія его. Подобныя историческія свідінія и о томъ же соборів, но только совращенно изложены въ толковании на 5 правило II вседенскаго собора по новоду упомянутаго въ этомъ правилъ "свитка западныхъ", подъ которымъ разумъется опредъление сардинскаго собора. Довольно подробныя историческія свёдёнія сообщены танже о нареагенскомъ соборъ: во введени къ нему сказано. что онъ состоялся въ Кархидонъ въ царствование Гонорія и Өеодосія Малаго, что на немъ присутствовали 217 отцевъ изъ Африки и подчиненныхъ ей странъ, также мъстоблюстители папы и другихъ еписконовъ не бывшихъ лично на соборъ. Къ исторіп же этого собора, или его діяніямъ относятся толкованія Зонары на 57-58 правило, 65, 67, 104, 113, и также на соборныя посланія въ Вонифатію и Келестину.

Правило константинопольскаго помъстнаго собора не имъетъ историческаго введенія; впрочемъ въ толкованіи къ нему довольно пространно обозначена ціль его установленія. Не вміветь введенія и соборъ бывшій въ храмів св. Софіи, а введеніе въ правиламъ двукратнаго собора всецівло посвящено объясненію его названія.

Въ тъсной связи съ исторіей соборовъ стоятъ толкованія Зонары, касающіяся религіозныхъ сенть лжеучителей. Помимо болье или менье подробныхъ свъдъній, сообщенныхъ объ этихъ предметахъ въ историческихъ введеніяхъ къ соборамъ, такія толкованія сдъланы повсюду, гдв это требовалось содержаніемъ отдъльныхъ правилъ. Такъ въ 8 правилъ нивейскаго І собора содержится постановленіе о такъ называемыхъ "чистыхъ" (ка-вароб). Зонара по этому поводу сообщаетъ о нихъ въ толкованіи довольно подробныя историческія свъдънія. "Чистыми, говорить онъ, называются наватіане; а Наватъ былъ пресвитеръ римской церкви, который не принималь кающихся изъ падшихъ

во время гоненія и не вступаль въ общеніе съ двубрачными Посему, котя погръщаль не въ отношении въ въръ, но за немилосердіе и братоненавильніе соборомь, бывшимь въ Римв. при Корнилін, папъ римскомъ, въ царствованіе Декія, онъ былъ отлученъ и преданъ анасемъ, какъ повъствуеть Евсевій Памфиль". Подобныя историческія данныя сообщены также въ 1 правиль II вселенского собора о Македоніи, полуаріанахъ, о Евномін, Евдоксін, Савеллін ливійскомъ, Маркеллинъ анкирскомъ, Фотинъ сирмійскомъ п Аполлинаріи лаодинійскомъ. Свъдънія сообщаемыя Зонарой въ 4 правиль II вселенскаго собора о Мансимъ Цинивъ много подробнъе сообщенныхъ Аристиномъ. Въ 7 правилъ этого же собора не менъе обстоятельно разсказывается о Монтанъ и его последователяхъ. Сюда же относятся толкованія на многія правила III вселенскаго собора, 5, 6, 12 и 17 гангрскаго, 35 даодикійскаго, 78 каревгенскаго и нвк. др.

Мы обозрван толкованія Зонары по исторіи источниковъ каноническаго права; но гораздо интереснве въ наноническомъ отношение тв толкования его, которыя сообщають сведения о существовавшемъ въ древности порядев, церковныхъ институтахъ, подъ вліяніемъ времени упраздненныхъ или видоизмѣнившихся. Такъ, объясняя правила, касающіяся брака, Зонара дьдаетъ указанія на исторію этого института, причемъ восходить до самой глубокой древности, до той формы его, какую онъ имъль до христіанства. "Въ древности, говорить Зонара въ толкованіи на 5 апостольское правило, позволялось разводиться сожительствующимъ (супругамъ) и безъ вины, когда бы ни захотвли, но Господь, какъ написано въ Евангеліяхъ, отвергнуль сіе". Въ 87 правиль трумпьскаго собора Зонара повторяеть то же самое, дополнивъ болве подробными свъдвніями о бракв у евреевъ и объ ученіп Христа о разводь. Въ названномъ 5 апостольскомъ правиль упоминаются жены епископовъ; разъясняя его, Зонара указываеть на изменившійся въ церкви порядокъ и на самое время, когда это измъненіе произошло. "Правило, говорить онъ, упоминаеть объ епископахъ, имъющихъ женъ, потому что тогда епископы безпрепятственно жили въ законномъ супружествъ съ женами. Соборъ трудъскій, называемый шестой, запретиль это въ 12 своемъ правилъ".

Болве или менве подробныя свёдвиз сообщаеть Зонара и относительно другихъ предметовъ и институтовъ, кромф брака. • Въ 74 правиль трудьского собора онъ говорить объ агапіяхъ. или трапевахъ любви: "былъ древній обычай по пріобщенін божественныхъ тайнъ учреждать общія трапевы, на которыхъ предлагалась пища и питіе, причемъ нужное для сего доставляли богатые и приглашали бъднъйшихъ. Объ этомъ упоминаетъ и ведикій Павель въ посланін къ кориноянамъ" и т. д. О томъ же предметь и почти тыми же словами сказано въ толковании на 11 правило гангрскаго собора. О принявшихъ христіанство. но еще не врестившихся, Зонара говорить въ пояснение 12 правила анкирскаго собора, которое подобно многимъ другимъ стало непонятнымъ при измёнившихся условіяхъ церковной жизни. Въ древности, читаемъ мы здесь, многіе принимали проповъдь и въровали во Христа, но врещение отлагали. Почему и Григорій Богословъ и Василій Великій написали слова, побуждающія ко святому крещенію. Такимъ образомъ во времена гоненій было много такихъ, которые были христіанами, но еще не были крещены". Толкованіе на 5 правило неокесарійскаго собора объ оглашенныхъ и ихъ видахъ совершенно сходно съ Аристиновымъ и, если не заимствовано у последняго, то несомнънно почерпнуто изъ общаго съ нимъ источника. По поводу 11 правила лаодикійскаго собора постановившаго, чтобы не ставились въ церкви председательницы или пресвитериды, Зонара дълаетъ общее замъчаніе, что "у древнихъ были нъкоторые обычаи, исполняемые въ церквахъ, изъ которыхъ одни съ теченіемъ времени измінились, а другіе и совершенно прекратились, а нъкоторые запрещены и правилами. Изъ сихъ обычаевъ, продолжаетъ онъ, одинъ былъ такой, что некоторыхъ старыхъ женщинъ поставляли въ церковь пресвитеридами и называли председательницами, которыя начальствовали надъ входящими въ церковь женщинами, какъ бы учительницы, и наставляли ихъ въ благочиніи и научали, какъ и где имъ должно стоять". Подобныя же, хотя и менье обстоятельныя историческія свъдънія Зонара даеть о привратникахъ въ 22 правиль лаодивійскаго собора, объ избраніи въ древности епископовъ въ 12 правиль того же собора и 6 никейскаго, о временно управдяющихъ незанятыми епископіями въ 74 кареагенск., о порядкъ старшинства африванскихъ епископовъ въ 97 того же собора, о двойныхъ монастыряхъ въ 20 VII вселенскаго собора, о произносящихъ объть дъвства въ 6, 53 и 140 кареагенскаго. Не вполив увъренно, но въ формв предположения двлаеть Зонара историческія уназанія на 16 правило лаодикійскаго собора, которое гласить: "въ субботу читать и Евангеліе съ другими писаніями". Въ толкованіи на это правило сказано: "кажется, тогда еще не было того состава чтеній въ церквахъ, какой установился послъ того, но когда собпрались върные, совершались только молитвы, и священники приносили безкровную жертву; и по этой причинъ соборъ опредванаъ, что для утвержденія върныхъ въ субботу должно читать Евангеліе съ другими писаніями «. Богослуженія также касается толкованіе на 19 правило того же лаодинійскаго собора; здёсь Зонара, изложивъ прежній порядовъ церковной службы, замъчаеть: "но нынъ не бываеть того, что относится въ вающимся (т -е. молитвы о нпхъ), и я не внаю, канимъ образомъ это прекратилось. Потомъ, продолжаетъ Зонара свое изложение, священники подавали епископамъ миръ, т.-е. цълованіе; ибо цълованіе есть знакъ любви, а за любовію следуеть мирствованіе. И священники опять подавали миръ мірянамъ, чего нынъ не бываетъ, пбо упраздиндось, какъ п многое другое, совершавшееся въ древности". Далъе, въ историческимъ толкованіямъ, пивющимъ своею целью выяснить правила указаніями на древній вызвавшій ихъ порядовъ, относятся также замъчанія о такъ называемыхъ "позорищныхъ" въ 74 правилъ кареагенскаго собора и объ освобожденіп рабовъ въ 93 его правилъ.

Разсматривая историческія толкованія Арпстина, мы замівтили, что у него встрівчаются изрідка объясненія повода, вызвавшаго то или другое правило. У Зонары подобныя указанія несравненно многочисленніе и обстоятельніе. Такъ, въ правилів константинопольскаго помівстнаго собора, изъясненнаго исторически и Аристиномъ, Зонара не довольствуется однимъ замівчаніемъ, что отцы собора опасались за повтореніе нарушеній въ будущемъ и потому установили это правило, но подробно передаетъ митнія отцевъ—епископа анкирскаго Аравіана, представателя Нектарія и Осоопла александрійскаго; річь перваго изложена даже подлинными словами. Въ 89 правиль кароаген-

скаго собора Зонара также сообщаеть вызвавшій его поводь. Здвсь мы узнаемь, что въ нумидійскомь городь Иппонь "быль епископомъ Экитій, противъ котораго возстали нъкоторые изъ клириковъ; къ нимъ присоединились и многіе изъ народа, отрекшись оть общенія съ нямъ, которое соборъ назваль незаконнымъ, такъ какъ оно не было опредълено и постановлено соборомъ. Итакъ по причинъ втого возмущенія, поясняеть Зонара, было ръшено послать туда нъкоторыхъ изъ епископовъ", о чемъ говорится въ правилъ. Поводъ указанъ Зонарой также въ слъдующихъ соборныхъ правилахъ: 12 халкидонскаго, 25, 131—132 кареагенскаго, 51, 63 трулльскаго. Также: въ 10 Василія Великаго, 10 Григорія Неокесарійскаго, въ посланіп св. Аванасія къ Руфиніану и въ другихъ мъстахъ.

Наконецъ, Зонара сообщаетъ и нъкоторыя другія свъдънія, не подходящія ни подъ одинъ изъ выше перечисленныхъ рубривъ, но также служащія въ поясненію правилъ съ исторической стороны. Такова замѣтка въ 8 прав. Ш вселенскаго собора, ръшившемъ дъло архісписнопа випрскаго Ригина, его споръ о независимости Кипра отъ антіохійскаго архісписнопа. "Архісрей антіохійской церкви, замъчаетъ Зонара, привлекалъ въ себъ рукоположенія кипрскихъ спископовъ, можетъ-быть потому что островъ Кипръ въ давнее время былъ подъ властію правителя Антіохіи ибо отъ правителя Антіохіи туда посылался военачальнивъ". Такія же свъдънія Зонара сообщаетъ въ 133 правиль кароагенскаго собора, 18 сардикскаго, въ посланіи Ш вселенскаго собора и друг.

Историческія толкованія Зонары представляють весьма существенную часть его труда. Въ нихъ падагается накъ бы кратвая исторія каноническаго права, исторія его источниковъ, нъвоторыхъ институтовъ, выясняется различіе условій церковной жизни въ древности и современной тольователю. При этомъ онъ пользуется разнообразными источниками, между прочимъ ссылается на Евсевія П.

в) Характеръ догматических толкованій Зонары точно также объясняется особенностями полнаго каноническаго кодекса, какъ характеръ Аристиновыхъ толкованій— недостатвами сокращеннаго. Одна изъ выдающихся особенностей Фотіева номоканона состоить въ томъ, что въ него вошли безъ изміненія правила,

возникшія въ самыя отдаленныя другь отъ друга времена и въ самыхъ разнообразныхъ мъстностяхъ. Цвиый рядъ толкованій Зонары направленъ на устранение именно отсюда проистекавшихъ затрудненій. Таковы прежде всего толкованія, направленныя на разръшение кажущихся противоръчий. Подобное противоржије Зонара указываетъ, объясняя. 20 правило трудльскаго собора, въ которомъ епископъ, всенародно учащій въ непринадлежащемъ ему городъ, подвергиется слъдующему наказанію: да престанеть оть епископства и да совершаеть дела пресвитерства". "Иной можеть придти къ недоумънію, замъчаеть на это Зонара, какимъ образомъ 29 правило IV собора говорить, что низводить изъ епископа въ достоинство пресвитера есть святотатство; а настоящее правило утверждаеть: "аще кто усмотрвиъ будетъ творящій сіе: да престанеть оть епископства и да совершаеть двла пресвитерства"? На это можно отвъчать, что тамъ (въ правиль IV собора) говорится объ изверженіи законномъ или незаконномъ; ибо изверженъ изъ епископства по какому-нибудь обвиненію и за гръхъ и въ такомъ случав не долженъ быть и пресвитеромъ, или изверженъ изъ епископства безвинно, и въ такомъ случав не долженъ быть низведенъ на степень пресвитера, но опять долженъ быть епископомъ. А здъсь епископъ не допустивъ гръха, возбраняющаго ему священство, а погръшилъ славолюбіемъ и желаніемъ похвалы, и потому чтобы онъ получиль наказаніе, соотв'ятствующее его паденію и научился смиренномудрію, онъ престаеть отъ епископства и низводится на мъсто пресвитера". Зонара разръшаетъ подобныя же кажущіяся противорічія между 14 апостольсь. прав. п 16 антіох. собора, 79 апостольск. и 3 Тимовея Ал., 4 никейскаго собора и 13 кареагенскаго, 19 VII вселенскаго и 2 IV, 4 антіохійскаго и 15 нареагенскаго и др. Всв эти повидимому взаимно противоръчащія правила возникли въ болье или менье отдаленное другь отъ друга время.

Но Зонара согласуеть также постановленія, возникшія почти одновременно, т.-е. писанныя однимъ и темъ же лицомъ, каковы правила Василія Великаго 59 и 83 съ его же 22 и 65 правилами.

Согласуя кажущіяся противоръчія, Зонара выходить, очевидно, изъ того предположенія, что правила, содержащіяся въ одномъ кодексъ, основанныя на однихъ и тъхъ же религіозноправственных принципахъ не могутъ стоять въ противоръчіи другь другу. Эта презумиція, необходимая при толнованіи всякаго кодекса поридическихъ нормъ, тъмъ болъе необходима для каноническаго кодекса, о чемъ было уже говорено выше въ характеристикь Фотіева номованона. Зонара ясно высказываеть эту мысль въ 14 апост. правиль говоря: "не должно думать, что каноны дають противорвчивыя опредвленія". Впрочемъ, въ нъкоторыхъ, немногихъ правда, случаяхъ, несогласіе правилъ настолько очевидно, что Зонара отказывается отъ ихъ соглашенія. Здось особенно ясно выступаеть указанная особенность номоканона. Приведемъ два примъра. 20 правило кареагенскаго собора гласить: "чтецовъ приходящихъ въ совершенный возрасть должно побуждать, или ко вступленію въ супружество, или къ объту цъломудрія". Зонара по новоду этого постановленія замічаеть: "чтобы чтецы, достигающіе совершеннаго возраста, то-есть до 14 года, были побуждаемы или вступить въ бракъ, или дать объть безбрачія, я не знаю, соблюдалосьни въ Африкъ; а въ прочикъ церквахъ не соблюдается; да думаю, что никогда не соблюдалось, потому что противоръчить 26-му апостольскому правилу, воторое опредвинеть, что чтецы и пвицы могуть вступать въ бракъ и послъ вступленія въ влиръ и не опредвияеть имъ времени для брака и не требуеть, чтобы они давали обътъ воздержанія". Толкуя 89 прав. Василія Великаго въ которомъ святый "обвиняетъ подчиненныхъ ему корепископовъ въ томъ, что они сами по себъ поставляють служителей и нарушають обычай", Зонара замечаеть: "действоваль-ли такой обычай въ то время, не знаю, правила же такого въ соборахъ, бывшихъ ранве его, не находится; а скорве 10 правило антіожійскаго собора, который быль ранве сего святаго, предоставляеть хорепископамъ право поставлять иподіаконовъ, которые также называются служителями, и чтецовъ, и заклинателей; а пресвитеровъ и діаконовъ опредвляеть хорепископамъ не рукополагать, развъ только съ разръшенія епископа, которому они подчинены". Далве Зонара отмвчаеть правила, видоизмвнившія прежде изданныя, или видоизмененныя поздивищими. Такъ, въ толкованін на 37 апост. правило сказано, что оно также какъ и 20 антіохійскаго собора, опредвляеть два срока для ежегодныхъ соборовъ: четвертую седмицу по пасхв п осеннюю пору, т.-е. октябрь; 5 правило I никейскаго собора опредъляеть также два срока, но иные: одинь—предъ четыредесятницею, другой—около осенняго времени; VI же вселенскій соборъ и никейскій II по причина затруднительности и издержекъ путешествія предписывають однажды въ годъ собираться епископамъ.

Нъисторыя правила трудъскаго собора прямо отмъняютъ раньше изданныя постановленія: таково 16 правило, отмъняющее 15 неокесарійскаго собора о томъ, чтобы число діаконовъ равнялось семи даже въ весьма большихъ городахъ, или 29 трудльскаго, отмъняющее 48 кареагенскаго. Въ подобныхъ сдучаяхъ и Зонара указываетъ отмъну прежнихъ правилъ. Но не всегда отмъна прямо выражена въ правилахъ: иногда она слъдуетъ косвенно изъ содержанія ихъ, а потому указать ее въ такихъ случаяхъ было особенно важно; и Зонара дъствительно дълаетъ подобныя указанія.

Когда опредъленія правиль сталкиваются, онъ даеть одному изъ нихъ предпочтеніе, причемъ большею частію высказываеть и основанія. Тавъ, изложивъ 10 правило анкирскаго собора. дозвеляющее при известныхъ условіяхъ діаконамъ вступать въ бракъ после рукоположенія, Зонара продолжаетъ: "а 26 правило св. апостоловъ только чтецамъ и пъвцамъ даеть повволеніе вступать въ бравъ после введенія въ влиръ. И 6 правило VI собора, следуя сему апостольскому правилу, воспрещаетъ всякому пресвитеру и діакону и мподіакону вступать въ бракъ посль рукоположенія, а не соблюдающихъ этого правила повелъваетъ извергать; но предписываетъ указаннымъ лицамъ заключать брами, если пожелають, прежде рукоположенія. Итакъ, поелику сім правила очевидно противны одно другому, то должно имьть силу правило VI собора, какт поздныйшее и согласное съ апостольскимъч. Въ 47 правидъ Василія Великаго Зонара говорить: адвеь святый опредвляеть, что наватіань, приходящихъ въ цервви, должно крестить, наряду съ прочими, потому, конечно. что они мыслять одинаково съ Маркіономъ. А 7 правило 2 собора, исчисляя техъ, которыхъ должно принимать только помазаніемъ, присоединяеть въ нимъ и наватівнъ. И это правило, безь сомнынія, должно имынь болье силы, како поздныйшее и соборное". Въ 1 правилъ Василія Великаго: "вопросъ быль о томъ, должно ли крестить наватівнъ, которые именовали себя

Digitized by Google

насерами (честыми). Объ этомъ святый говорить тоже, что было сказано преще; а это мреще спезанное отпрывается инъ словъ: "ты благоравсудительно упомянуль, яко перобаеть последовати обычаю каждыя отраны, нетому что с изъ прещеми различно думали", т.-е. разным лица различно говорили о томь, ванъ должно принимать ихъ, ногда они обращемотся. Таковъ отзывъ Василія Великаго о казарахъ. А последнее правило втораго собора говорить, что не должно снова престить ихъ, а только помазывать обятымъ муромъ. Безъ сомиснія должно дойствовать это последове правило, тако какъ оно есть поздивание и соборное, и при томъ вселененое собора". Итакъ основанія, поторыми руководствовался Зонара, отдавая одному правилу пречимущество предъ другимъ въ случат ихъ столкновенія, могуть быть выражены въ случать положеніяхъ:

- 1) Поздныйшве правыло отмыняеть изданное раньше.
- 2) Апостольское-импеть преимущество преда воборнымь.
- 3) Соборное-предъ несоборнымъ.
- 4) Правило вселенскаго соборя—предз правилом собора невсе-

Часто въ толкованіяхъ своихъ Зонара разъясняеть отвывные слова и термины, а также цълын выражения. Такъ въ 8 правиль IV вселенского собора упоминается о богадыльняхь. Зонара объясняеть, что должно подъ этимъ разуметь: "борадельни суть домы, назначенные для призранія бъдныхъ и попеченія о нихъ, то есть домы для приврвнія престарвлыхъ, сиропитательные и подобные, въ которыхъ накодять пріють в содержаніе страждущіе". Въ 17 правиль того же собора Зонара объясняеть, что такое деревенскіе и сельскіе приходы, причемъ излагаеть повидемому не свое, но общепривятое мивніе: "говорять, что деревенскими приходани называются приходы, лежащіе на ожраинахъ епархіи и имъющіе небольшое число обитателей, которые называются танже однодворными (мочойкия), а сельскими тв, которые прилегають къ полямъ и селамъ и имъють больше жителей". Выраженія, употребленныя правилами, пояснены Зонарой, напр. въ 5 правилъ III вселенскаго собора. Выражение "признать праведнымъ" (то біксішосі) — принимается вмісто "наказать" (кодабал). Почему мы и говорямъ: "тамешнія оправданія" (τα ἐκείθεν δικαιωτήρια), т.-е. "будущія навазанія". Въ 6 правиль

кароагенскаго собора: "примерить открыто на литургін"--- значить воть что: темъ, которые подвергиев епитимін и не допускаются въ церновь, не дозволяется стоять вывств съ вврными въ церковныхъ собраніяхъ, но наединъ славить Бога п Ему молиться не возбраняется; а когда они будуть разрышены оть епитиній, тогда стоять вивств съ верными и открыто, тоесть вивств съ народомъ (бірос) върныхъ, то-есть со всеми **ΒΈρμων** (πλήθος) **СЛУЖЯТ** (λειτουργούσιν), **В**ΜΈСΤΟ: ЯВНО ПЕСНОсловять Бога и служать Богу; ибо слово "служить" (λειτουργείν) принимается и въ значеніи служенія и пъснопънія". Другіе случан подобныхъ же толкованій представляють правила: 66 апостольское, 6 нивейского собора, 2 ефесского, 11 халкидонского, 97 трудльскаго, 7 константинопольскаго II, 19 анкирскаго и масса другихъ. Въ 47 правилъ кареагенскаго собора Зонара приводитъ два не своихъ объясненія встрівчающагося въ немъ выраженія; одно изъ нихъ онъ отвергаеть, къ другому повидимому присоединяется: "выраженіе, говорить онъ, "какъ таинственное знаменіе младенцевъ", по словамъ нівоторыхъ означаеть преподаніе ихъ младенцамъ вмёсто такиствъ; но и такъ не думаю; а по словамъ другихъ то, что молоко приносимо было вакъ начатокъ за младенцевъ, потому что они питаются однимъ молокомъ".

Въ ваноническомъ колексъ, какъ уже было замъчено, встръчаются правила, представлявшія затрудненія исопредвленностью, отсутотвіємъ или же различіємъ саницін; въ подобныхъ случаякъ Зонара старается дать надлежащія объясненія. Такъ 3 правило IV вселенскаго собора, запрещая епископамъ, клирикамъ и монашествующимъ брать на откупъ именія и вступать въ распоряжение мірскими дівлами, опредівляєть: "если ито впредь дерзиеть преступить это опредъленіе, таковой да будеть подвергнутъ церковному наказанію". Зонара замічаєть на это, что соборъ хотя и упомянувъ о наказаніяхъ, но видовъ ихъ не присоединиль "потому что говорять объ этомъ правила досточтимыхъ впостоловъ, именно 6 и 83, которыя пріемлющихъ на себя мірскія попеченія, или тъхъ, которые повусились бы удержать за собою и римское начальство и священиическую должность, повельвають извергать; а 81 изъ тахъ же правиль опредвляеть не вдаваться посвященнымъ въ народное управленіе и прибавляеть: "или убо да будуть убъждены сего не творичи, или даг будуть извержены". Такимъ образомъ соборъ умодчаль объ этихъ эпитиміяхъ, потому что они уже опредълены святыми апостолами". Различіе санкція въ однопредметнымъ правилахъ-Зонара объясняеть въ толкованіи на 73 правило Василія Вен дикаго, опредвляющее наказаніе падшимь; но о падшимь же дають постановленія и другія правила, притомъ съ назначеніемъ различныхъ наказаній. "Святый, говорить поэтому поводу Зонара, повелвваеть, чтобы безъ ограничения всв отрекциеся отъ христівиства были вив общенія во всю жизнь и находились въ числь плачущихъ. А священномученивъ Петръ, архіепископъ александрійскій, ділаєть въ своихъ правилахъ много разграниченій между отрекшимися отъ въры и опредъляеть для нихъ различные сроки епитимій; на всю же жизнь не отлучаеть оть общенія никого. Точно также и анкирскій соборъ, будучи древиве и священномученика св. Петра, дълаетъ много различений между принесшими жертву идоламъ, и опредвляетъ разные для разныхъ лицъ срови епитимій, но до смерти не опредвлиль отлучать отв общенія никого. Но вто-нибудь сважеть, что отщи положими епитими соотвътственно своему времени, ибо одни были во времена сильныхъ гоненій, когда еще и въра не была утверждена, и поэтому относились умъренные къ тъмъ, которые падали, снисходя по причинь нужды юненій; а Василій Великій, такь какь онъ жиль въ такое время, когда въра распространялась и дълались тверже, а язычество пришло въ крайне стъсненное положение, строже относился къ тъмъ, кои отрекались отъ въры. такъ какъ они падали добровольно и безъ насилія, и поэтому опредълиль, чтобы они оставались вню общения на всю шизнь".

Многія толкованія Зонары направлены на подробное развитіе мотивовъ, указанныхъ въ правилахъ или же на присосдиненіе мотива, если его нътъ въ самомъ текстъ правилъ. Такъ кратко мотивировано 30 правило лаодикійскаго собора: "не подобаетъ освященному клиру, или причетнику, или монаху мытися въ банъ съ женами, ниже всякому христіанину или мірянину; ибо си сеть первое обвиненіе отто язычниковъ". Зонара дълаетъ къ этому мотиву значительныя добавленія: "мыться, говорить онъ, мужчинамь вивстъ съ женщинами есть и дъло вредное для души, и причина всякаго другаго безобразія. Ибо соверцаніе мужчинами

нагниъ женщинъ и равнымъ образомъ обратно женщинами мужченъ разжигаеть плотскую любовь и воспламеняеть огонь плоти н выходить изъ предвловъ всякаго безстыдства, такъ что и явычники осумдають дівающих это, какъ невоздержныхъ". Совершение оставлено безъ мотивировки 54 правило апостольское: "Аще вто изъ клира въ корчемищъ ядущій усмотрыть будеть: да отдучится, вром'в случая, когда на пути по нужде въ гоотинные отдыхаеть". Зонара присоединяеть къ этому правилу довольно подробную мотивировку: "прияванные быть жребіемъ Божівиъ должны быть и для мірянъ образцемъ скромной жизни и во всемъ безукоризненными, дабы изъ-за нихъ не худидось имя Божіе. А посъщеніе корчемниць повазываеть, что дълающіе это ведуть жизнь нескронную, и что нравы ихъ испорчены не только въ отношени въ пище и питію, но и въ отношени ко всему прочему поведенію. Ибо въ корчемницахъ собираются нескромные мужчины и женщины, и потому находящійся въ обществъ съ ними не останется непричастнымъ ихъ порочности. Ибо \_тлять обычаи благи бесёды влы" (І Кор. 15, 33). Посему правило повельваеть отлучать таковых в влириковъ и т. д. Мы привели указанныя два правила для примера, но у Зонары подобныхъ толкованій очень много: апостольское 47, І вселенскаго собора 2, IV вселенсваго 9, трудивскаго 21, анкирскаго 7, кароагенскаго 32 и т. д.

Ограничительныя толкованія встрічаются у Зонары чаще чімъ у Аристина и тамъ, гді они толкують одно и тоже правило, Зонара полніве развиваеть свою мысль. Такъ 20 правило апостольское истолковано ограничительно и Зонарой, причемъ основаніе—общее съ Аристиновымъ— высказано съ добавленіями. "Поручительство, говорить Зонара, дають или за себя или за другаго; ито даеть поручительство за другаго, тоть ділаеть это или изъ любви, по которой намъ заповіздано и души наши полагать за братій нашихъ. Итакъ запрещено вмісто другаго поставить себя, или сділать себя повиннымъ, напр. за мытаря. Быть мытаремъ—древнее зло; а мытарями навываются ті, которые беруть на откупь собираніе народныхъ податей. Если они не иміноть наличнаго имущества; то оть нихъ требують поручительства и они приводять когонибудь, ито закладываеть за нихъ свое имущество. Итакъ, это

и подобное этому запрещено влиривамъ, дабы они не вдавались въ безнокойныя дъла, избъгали придирокъ и судобамиъ влячэъ: ибо въ такомъ сдучав оне дають подозрвніе, будто привимають это на себя изъ-за корысти, а корыстолюбивыми клирикамъ быть не должно. Посему таковые и подвергаются извержению. Но если влиривъ, къмъ-либо привлеваемый въ суду, будетъ просить за себя поручительства въ томъ, что онъ явится въ судъ къ судебному засъданію, въ такомъ случав давшій норучительство не будеть самъ подлежать енитимін; поелику и божественные отцы, собравшіеся на четвертомъ вселенскомъ соборъ, и бывшіе от ними царскіе совітники требовали отъ египетскихъ епископовъ поручительства въ томъ, что они явятся на судъ мин, если таковаго ето изъ нихъ не имбетъ в просять дать отсрочку, привазывали дать клятву; и если клиринь вотратить человъна, котораго влекуть нъ суду и который просить поручительства въ томъ, что овъ яватся, или о чешъ либо другошъ, нии человъка, котораго сажають въ тюрьму за то, что не межеть представить поручительства, и умелосордившись надъ страждущимъ, себя самого предложить порукою за него, бывъ превлоненъ несчастіемъ страждущаго; въ такомъ случав, не думаю, что онь будеть извергнуть, но будеть принять оть Бора и благомыслящихъ людей, какъ исполнявшій евангельскую заповёдь. И свътскій законъ повельваеть, чтобы клирики, подлежащіе суду, давали за себя поручительство". Къ ограничительному толкованію приходить Зонара и въ техъ случахъ, когда находить между правилами разногласіе; такъ, изъясняя 59 правило трулль. скаго собора въ связи съ 12 двукратнаго и 31 трудавскаго, онъ примирнеть ихъ твиъ, что дветь первому ограничительное толкованіе: "это правило, говорить Зонара, кажется рішительно запрещаеть быть врещеню въ молитвенницв, находищейся внутри дома, а дерзнувшаго это сдълать посвященнаго извергаеть, а мірянина отлучаеть. А 12 правило двунратного собора, бывшаго въ храмв святыхъ апостоловъ, требуетъ, чтобы дитургисающе въ молитвенний, находящейся внутри дома, были избраны, т.-е. опредълены, особо назначены мъстнымъ епископомъ. Итанъ изъ обоихъ сихъ правиль выводится то заключение, что и не совершенно запрещено совершать священнодъйствіе въ такой момитвенниць и крестить, и не всякому дозволено. Но отцы хопраи. Чтобы имвющіє священномвйствовать во молитвенницахъ были опредвленные и извъстные, и чтобы эпо не было тедоставлено произволу каждаго священника, чтобы дозволение на это поличаемо было от епископа страны. Тв, поторые совершвють сів по собственному дерэновенію, подлежать ивверженію, а имъющіе съ ними общеніе отлучаются. И 31 правидо сего IV собора повельваеть священнодыйствовать и врестить въ таковомъ молитвенномъ домъ по изволенію епископа". Наконепъ. нь ограничительнымь толкованіямь могуть быть отнесены тв мъста, гдъ Зонарой указываются исключенія изъ общихъ правиль. Такъ, въ 25 апостольскомъ правиль установлено общее подоженіе о наказаніяхъ: "не отистиши дважды за едино". Зонара указываеть въ толкованія, что изъ этого общаго начала допуснаются исилоченія: "но есть, говорить онь, другія преступленія. изобличенные въ которыхъ и извергаются и отлучаются, напримъръ тъ, которые удостоены архіерейства за деньги, или походатайству властей".

Одной изъ особенностей и въ тоже время достоинствомъ Зонары сравнительно оъ Аристиномъ является то, что основываясь на своихъ толкованіяхъ, онъ двласть общіє выводы, устанавливаеть юридическія положенія, строить такъ-сказать догму каненическаго права. Выводы на основании толкований сдъланы наприм. въ 19 правиль VII вселенскаго собора. "Изъ настоящаго правила, замъчаеть здъсь Зонара, можно вывести то завлючение, что не должно требовать денегь отъ принимаемаго въ клиръ, или въ монастырь; а если онъ добровольно сдвлаетъ какое-либо принощеніе, какъ бы посвящая это Богу, то будетъ виновенъ тоть, кто это приметъ". Въ 5 правиль антіохійскаго собора: "изъ этого 5 правида должно заключить, что епискоиамъ совершенно запрещено подвергать ного-либо твлесному наказанію, а дозволено вразумлять однёми епитиміями; а если не покоряются, передавать світской вдасти". Въ 98 наровгенскаго: "отсюда открывается, что хотя бы кто подпаль подъ обвинение или отлучение, но пока не будеть окончень судь противъ него, онъ остается епископомъ и не лишается епископін". Въ 15 Петрь аденсандрійскаго: "должно, говорить (св. отецъ), поститься въ среды и цятки наждой сединны, и никто пусть не уворяеть насъ за этотъ пость. Присововущиеть и причины (этого обычая) и загъмъ говоритъ: "а въ восиресный день не должно поститься, такъ вакъ это дань радости о весставни Господа: и кольна преклонять въ сей день мы не пріяли". Нужно заметить выраженія: "мы не прівди", и "заповедано намъ по преданію"; нбо отоюда отпрывается, что съ дамико поро уносердившийся обычай считается вмисто закона" и т. д. Въ 61 правыть трудьского собора сказавъ, что местытней епитакін по правилу подвергаются обранцающієся въ языческимъ гаданіямъ, Зонара замвиветь: "но отлучение должно разумыть о мирянать, нбо посвященные должны быть извержены, такь какь, за какія паденія міряне отмучаются, за ть посеященные изверьаются". Говоря въ 6 прав. VII вседенск. собора объ областныхъ періодических соборахь, Зонара устанавливаеть деленіе предметовь, подлежащихъ ихъ разсмотрънію, на "напоничесніе" и "евангольceie": "a kofaa, fobodete one, будеть соборь о предметахь каноническихъ и евангельскихъ, еписпопы должны пещись о темъ, соблюдаются ин божественныя заповъди. Канонические предмении, поясняется далье, суть: отлученія, относительно которых в делино разсматривать, справедино ин они дълаются; чрезъ экономовъ ли, избираемыхъ изъ своего клира, енископы управляють церковнымъ имуществомъ, и другое таковое, чему правило предписываеть быть. А есанзельскіс-тв, которые предписываются намъ Евангеліемъ, накъ напримъръ врестить во ими Отца и Сыма и Святаго Духа, н-никому не изгонять своей жены, развъ словесе прелободънка, и другіе таковые". Нанонецъ, Зонара нявлекаеть изъ правиль юридическія положенія, далая заплюченія отъ меньшаго къ большему или основываясь на противоположеніяхъ. Такъ, въ 143 правиль нареагенскаго собора запрещается принимать доносы отъ отлученныхъ влириковъ и мірянъ. "А если не могуть обвинять иншенные общенія, завиючаеть отсюда Зонара, то том болье тв, которые совершенно извержены изъ церкви, -- еретики и раскольники". 20 правидо трудльскаго собора гласить: "да не будеть позволено епископу во иномъ градъ, не принадлежащемъ ему, есснародно учити. Аще же кто усмотрвиъ будеть творящій сіє: да престанеть отъ ещекопотва и да совершаеть дъла пресвитерства". Зопара на это замвчаеть: "вапрещено всенародно; а отсюда по проинвоположению можно заключить, что если кто частнымъ образомъ придеть съ вопросомъ, то еписновъ, насдинъ дамъ отвътъ на вопросъ и наученіе, не погръщаетъ". Сюда же можетъ быть отнесено 87 правило трудльскаго собора, ностановляющее, что жена, удалившаяся безъ причины отъ своего мужа, достойна епитимій. "По противоположенію, говоритъ Зонара, отсюда можно занлючатъ, что если она не безъ основанія удалилась отъ мужа, который можетъбыть не въ міру раздражителенъ быль противъ нея, или худо обращался съ нею, или иміла какія-либо другія причины изтому со стороны мужа, въ такомъ случай она будеть невиновна, если сділалась женою другаго, а мужъ долженъ быть подвергнуть епитиміи, потому что самъ быль виновникомъ граха своей жены".

Пря тодкованіи правиль Зонара нерадко отступаеть оть своей прямой задачи, какъ канониста, и береть на себя такъ сказать правственную процовадь, обличаеть неповиновение канонамъ, испорчениость современныхъ ему нравовъ и противорвчіє народныхъ обычасвъ ученію и духу христіанства. Въ 96 правиль трудньскаго собора напр. онъ, развивая мысль правила, запрещающаго суствое украшеніе волось, осуждаеть и обличаеть твкъ, кто "ныкв подкращиваеть и убираеть волосы, прилагая все стараніе из тому, чтобы волосы быле длинные и чтобы подебно женщинамъ имъть кукри, спускающіяся до нояса"... "А это дълаетси, продолжаеть Зонара, не у простыхъ только людей, но и у людей высшаго состоянія. Почему это зло распространившись сдвивлось всенароднымъ и, какъ какан-нибудь эпидемическая бользнь, заразившая носящихъ Христово имя, пожираеть почти всекъ". Далее обличается слабость духовныхъ лицъ, допускающихъ нарушить настоящее правило: "отцы сего собора, заключаеть свое толкованіе Зонара, отечески наказывають делающихъ то, о чемъ они выше свазали, и подвертають отлучению. А нынешние отцы не только оставляють безъ наказанія техь, которые делають съ волосами на голове и бородь исчисленное выше и допускають еще большее безстыдство и въ такомъ видъ входять въ церкви, но и преподають имъ благословение и (верхъ неумъстности!) даже преподають святыя тайны, если вто изъ некъ желяеть причаститься. И этого не возбраняетъ инвто, на патріархъ, ни другіе архіерен, ни монахи, которымъ имеють дуковными отщами люди такъ безстыщно поступающіе".

Чаще Аристина вдается Зонара въ полемиву, опровергаетъ невърныя мизнія и въ особенности полемизируєть противъ детинянь. Такъ, 55 правило трудьскаго собора, направленное противъ обытая римской церкви поститься въ субботы четыредесятницы, даеть Зонаръ поводъ замътить: "эту погрънность датинянь соборъ пытался исправить; но сін горделивые и опять остащесь и остаются неисправимыми, не повинуюсь ни дровизйщимъ правиламъ, понедъвающимъ не поститься въ субботу кромъ единой, т.-е. великой субботы, и не обращавсь велъдствіе и настоящаго правила; ни посвященныя лица не стращатоя изверженія, ни міряне—отлученія". Подобимя же враждебныя датинянамъ замъчанія сдъланы: въ 5 правиль сардикского собора, 4 и 37 кареагенского.

Критиви правиль Зонара, какъ и Аристинъ, себъ почти не позволяеть. Только въ 13 правиль Висилія Великаго, въ которомъ воннамъ, убившимъ на полъ брани, совътуется три года удерживаться отъ пріобщенія, онъ ділаеть довольно різкія притическія замівчанія находя, что "этоть совіть представляется тяжнимъ"; "онъ можеть, по словамъ Зонары, вести къ тому, что воины никогда не будуть причащаться божественныхъ даровъ, и въ особенности дучшіе ть, которые отдичаются отвагою: ибо они никогда не будуть имать возможность въ теченіе трекъ дъть прожить въ миръ... Зачъмъ считать инвющими нечистыя руки техь, которые подвизаются за государство и за братьевъ, чтобы они не были захвачены непріятелями, или чтобы освободить твхъ, которые находятся въ плвиу? Ибо если они будуть бояться убивать варваровъ, чтобы чревъ это не осквернять своихъ рукъ, то все погибнеть и варвары всвиъ овладъють". Болье краткія критическія замычанія сдыланы также Зонарой въ толкованіяхъ: на 55 и 91 правило того же святаго, 8 правило Григорія Нисскаго и 10 сардинскаго собора (поправна неправильно понятаго соборомъ мъста изъ апостольскихъ посланій).

с) Толкуя правила съ точки врвнія практической, Зонара указываеть, какія изъ нихъ утратили практическую силу, какія не соблюдаются и какъ они должны быть приложены къ пракчикъ. Такъ, въ толковани на 39 правило трулиъскаго собора Зонара замъчаетъ: "было ли когда-нибудь приведено въ исполненіе постановленіе о Кизикъ не знаю; а теперь это рашені, сколько оно касается Кизика, не импьеть силы, да и нодъ другими странами и городами геллеспонтскими нътъ накакого права у епископа випроваго " 23). Въ 75 апостольскомъ правиль, установившемъ, чтобы свидътельство противъ епископа принималось по крайней мара отъ двоихъ или троихъ варныхъ, Зонара допускаеть изменение согласно требованиямъ современной ему цервовной практики: "а я думаю, говорить онъ, что мымь при обвиненіяхь, всявдствіе которыхь священнослужители подлежать лишенію ихъ степени, и двухъ свядьтелей недостаточне, хотя бы они были върные и безукоризненные". Въ толкованіяхъ Зонары встречаются указанія и на современную ему правтику. Напримеръ въ 89 правиле трулльского собора по поводу постановленія его, чтобы върные превращали пость въ средніе часы ночи, Зонара указываеть, что и нынв живущіе въ Іерусалимъ не вкущають пящи на въ изтницу, ни въ субботу".

Въ противоположность Аристину Зонара не ставить своей главной задачей исправление недостатковъ толкуемаго кодекса. Имъя дъло съ инымъ, полнымъ кодексомъ, онъ очевидно долженъ быль преследовать и инын цели, более широкія, чемъ те, въ которымъ стремился его старшій современникъ. Въ своихъ толкованіяхъ онъ даеть, какъ мы видели, довольно обстоятельныя разъясненія правиль съ исторической стороны, даеть исторію техъ органовъ, которыми оне издавались, равно вакъ п другія указанія историческаго характера. Указанія эти не случайно брошенныя заметки (какъ у Аристина), но сделаны по опредвленной системь: такъ, каждый соборъ имъетъ историческое введеніе; исключеніе составляють только: последній Фотієвъ, бывшій въ храме св. Софін (но соборъ этоть составился въ концъ IX въка и память о немъ была еще свъжа во времена Зонары), не имвють введенія, какъ мы видели, еще константинопольскій помъстный и леодивійскій соборы; первый въроятно по своей незначительности (издаль всего одно правило); такимъ образомъ трудно объяснить отсутствіе историческаго введенія только въ людинійскому собору.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Также 3 пр. трул. с., 37 апост., 5 никейск. и др.



Догиватическія толкованія Зонары много поднює Арцетиновыхъ; онъ не ограничивается выясненіємъ точнаго смысла правиль, но пдеть далье; вездь, гдв нужно, мотивируеть правила, согласуеть ихъ; при столкновеніи нъсколькихъ однопредметныхъ даеть однимъ преимущество предъ другими, устанавливаеть юридическія положенія, юридическіе принципы, словомъ—строитъ догму каноническаго права. Что касается гражданскихъ (т.-е. государственныхъ) законовъ, то ихъ толкованіе не входило собственно въ задачи Зонары; только изръдка онъ цитируеть ихъ или объясняеть въ связи съ канонами, какъ 85 правило трульскаго собора или, наконець, заимствуетъ изъ нихъ юридическіе принципы (9 неокесарійскаго собора).

## 3. Вальсамонъ.

Вальсамовъ — совершенний ваконоискусникъ (арх. Іоаннъ).

Разсматривая толкованія третьяго знаменитаго канониста XII въка—Вальсамона, мы должны различать два самостоятельныхъ, хотя и тъсно связанныхъ между собою труда: во-первыхъ толкованія его на номоканонъ, т.-е. ту часть Фотіева сборника, которая содержить въ себъ ссылки на правила и текстъ соотвътствующихъ законовъ (кеі́мечоч, νόμος) и во-вторыхъ толкованія на историческую Синтагму, обнимающую въ извъстномъ уже намъ изъ историческаго очерка порядкъ церковныя правила, или каноны. Тотъ и другой трудъ Вальсамона разсмотримъ также съ трехъ сторонъ—исторической, догматической и практической.

І. Толкованія на номованонъ сділаны однимъ только Вальсамономъ и потому въ этомъ своемъ труді онъ является безусловно оригинальнымъ. По самому характеру нормъ, заключавшихся въ этой части Фотіева сборника (законы), Вальсамону
не было особенной надобности прибітать къ историческимъ толдованіямъ: нормы эти подверглись въ сравнительно недавнее
до него время пересмотру и были частію вновь редактированы.
Поэтому если мы и встрічаемся въ этомъ труді Вальсамона
съ толкованіями историческаго содержанія, то лишь весьма рідко,

навъ напр. въ толкованіи его на 2 главу 13 титула <sup>24</sup>), гдв имъ изложена довольно подробная исторія регламентаціи повторительныхъ браковъ.

в) Напретивъ, догматическія (также какъ и практическія) толкованія составляють здёсь общее правило. Въ догматическихъ
толкованіяхъ своихъ Вальсамонъ точно выполняеть начертанную имъ самимъ въ предисловіи программу, и прежде всего
тщательно отмічаеть: приняты ли въ Базилики законодательныя
постановленія, приведенныя въ номованоні и, если приняты, то
гді находятся? О законахъ непринятыхъ онъ или просто замічаеть, что они "ойк стєбопоси єїς та расідіка" 25), безъ дальнійшихъ добавленій, предоставляя читателю самому догадываться
о потерів ими практической силы, или же считаеть нужнымъ
отмітить это говоря, что данный законъ пересталь дійствовать:
"піпрактіпоє", или же добавляя: "каї µпос ой тайті проохіїς, каї
ий проохіїς тойтоіс" 26). Иногда приведена и причина, почему тів
или другія постановленія не приняты, какъ напр. въ 10 главіз
І титула 27).

Указывая принятые въ Базилики законы, Вальсамонъ отмъчаеть при этомъ и то, какъ они приняты, остались ли безъ измъненія, или же измънены. Въ первомъ случать онъ обыкновенно замъчаеть, что соотвътствующее мъсто Базиликъ ойтшς έχον ώς είς τὸ κείμενον δηλοῦνται 28), οйτω λέγον καθώς εἰς τὸ κείμενον δηλώθη 29), ώς εἰς τὸ κείμενον συνοχίσθη 30), ἐκεῖνα διδάσκον, ὅσα εἰς τὸ κείμενον ἐγράφησαν 31) и т. д. Если законъ, принятый въ Базилики, не остался неизмъннымъ, то Вальсамонъ поступаетъ различно: при болте значительныхъ измъненіяхъ обыкно-

<sup>24)</sup> Συνταγμα Ι 279-290.

<sup>23)</sup> Συνταγμα Ι, 35.

<sup>26)</sup> Ibidem I, 133; I, 84, 183, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Αί μὲν διατάξεις οὐ παρελήφθησαν εἰς τὰ βασιλικὰ διὰ τὴν τοῦ ἀγίου ἀποστόλου Παύλου παραγγελίαν τὴν διοριζομένην μὴ λύεσθαι τὸ τῶν ἀπίστων συνοικέσιον, ἐὰν ὁ εῖς ἐΕ αὐτῶν πισθὸς γένεται (χαπέυ приводятся слова апостола до-слово).

<sup>20)</sup> Σύντ. I, 113.

<sup>29)</sup> Ibid. I, 123.

<sup>30)</sup> Συντ. I, 143.

<sup>31)</sup> Ibid. I, 249.

венно вышисываеть соотретствующее место казь Бавилив, при мене значительных — чаще указываеть тольно кратко, въ чемъ пропвошла перемена: такъ, въ толнованіи на первую главу 8 титула <sup>22</sup>) сказавъ, что первый отрывокъ изъ поденса принять въ Бавиливи, ойтыς ёхом ώς катестроюн, онъ добавляеть: То де ёхсім том Кымотамтімоннобеще та промощи тії паданає 'Рішине од просетення ейс та васліна. Насколькими стронами инже отмічень тоть же пропускъ почти въ техъ же выраженіяхъ <sup>23</sup>). Въ толкованіи на 29 главу ІХ титула <sup>24</sup>) Вальсамонъ, указавъ различіе между закономъ, какъ онъ изломенъ въ Коденсв и Бавиликахъ, прибавляеть о необходимости слідовать болье второму законодательному сборнику: "сй де дадлом тф васплікф просусе".

Не ограничиваясь указаніямъ въ Базиликать мість соотвітствующихъ приведеннымъ въ номованові законамъ (кеімечоч), Вальсамонъ приводить также иногда и другія міста этого еборника, равно накъ и постановленія византійскихъ императоровъ, не вощедшія въ Базилики. Не указываеть напр. кеімечоч (въ 32 главіз ІХ титула) закона, соотвітствующаго 4 книгіз І титула 11 главы Базиликъ, а также соотвітствующихъ нікоторымъ другимъ постановленіямъ, приведеннымъ въ схоліи Вальсамономъ. Изъ опреділеній грекоримскихъ императоровъ имъ указаны или выписаны: новеллы и хризовульы Константина и Ираклія, Никоора, Льва Философа, Исаака, Алексія и Мануила Коминновъ 35).

Номованонъ (первая часть Фотіева сборнива) содержить въ себъ, какъ мы видъли, полный текстъ однихъ только законовъ; правила здъсь только цитируются. Поэтому естественно и Вальсамонъ въ этой части своего труда обращаетъ свое вниманіе главнымъ образомъ на законы, гражданскія постановленія и лишь ръдко разсматриваетъ въ связи съ ними правила. Всъ тъ главы номованона, которыя не имъютъ ксі́µєчоч, т.-е. въ которыхъ не приведены законы, а состоятъ изъ однъхъ ссылокъ на каноны, оставлены имъ безъ толкованій зе). Исключенія пред-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Ibid. I, 144.

ча) Тавже Συντ. Ι, 101, 141 (ούτως έχον σχεδόν ώς έντὸς διελήφθη) и др.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Συντ. Ι, 213.

ээ) Συνт. I, 171, 381, 78, 253, 256, 75, 171, 67, 166, 130—140 и друг.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Напр. III тит. гл. 2—13, IV тит. гл. 1—3, 14—17 тит. гл. 11—24 и мн. др.

ставляють лишь два места <sup>87</sup>), имеющихь схолів несмотря на отечтствіе кеіцечоч; но и эти сходій — самыя краткія, содержащія въ себъ одив ссыдки. Напротивъ, во всехъ техъ главахъ, гдъ кепероу есть, отсутствие толкования составляеть врайне радкое исвлюченіе, какова 5 глава IX татула 28); кеінечом не содержить завсь впрочемъ ничего новаго, отсывая читателя къ одной изъ предшествующихъ главъ. Но совершенно игнорировать правила въ толкованіяхъ своихъ на номоканонъ Вальсамонъ конечно не могъ. Связь между ними — самая тесная. И двиствительно, онъ не только цитируетъ правила, причемъ двлаетъ иногда указаніе на различіе между постановленіемъ церкви и закономъ 39), не только заимствуетъ изъ нихъ дополненія 40), но иногда даеть имъ даже преимущество предъ гражданскими постановленіями, увъщевая следовать имъ, а не законамъ. Такъ, иъ толкованія на 2 главу VIII титула онъ даеть предпочтеніе канонамъ предъ поцитованнымъ мъстомъ Базиливъ: "σύ δὲ πρόσχες μάλλον τω ιστ' κανόνι τής ἐν τω ναω των ἁτίων ᾿Αποστόλων ά΄ καὶ β΄ συνόδου, εἰς ἐξάμενον στενοχωρήσαντι τὸν τῆς ἀποδημίας χρόуоу". Въ другомъ мъсть (2 гл. I тит.) Вальсамонъ разръщаеть чрезвычайно важный общій вопрось о сравнительной силь каноновъ и законовъ и высказываеть положеніе, что первые должны имьть преимущество, такь какь имьють двоякую санкціюотъ церкви и императоровъ, тогда какъ вторые только отъ императоровъ 41).

Что касается несогласія, коллизіи гражданских постановленій, то въ подобных случаях Вальсамонъ отдаеть предпочтеніе поздивищему закону, иногда присоединяя и основаніе: "я думаю, говорить онъ напр. въ толкованіи на 2 главу VIII ти-

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Επισημείωσαι την παρούσαν έρμηνείαν, και έχων αὐτην ἐπὶ μνήμης, λέγε τοὺς κανόνας ἰσχύειν πλέον τῶν νόμων οἱ μὲν γὰρ, ἤγουν οἱ κανονες παρὰ βασιλέων, καὶ ἀγίων πατέρων ἐκτεθέντες καὶ σχηριχθέντες ὡς αἱ θεῖαι γραφαὶ δέχονται οἱ δὲ νόμοι παρὰ βασιλέων μόνον ἐδέχθησαν, ἡ συνετέθησαν, καὶ διά τοῦτο οὐ κατισχύσουσι τῶν θείων γραφῶν οὐδὲ τῶν κανόνων.



<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Συντ. Ι, 58, 335.

<sup>38)</sup> Συντ. 180.

<sup>\*\*)</sup> Συντ. 65, 73, 201 и мн. др.

<sup>40)</sup> Συντ. 37.

тула, что 86 новелла отивнена 123 Юстиніановой новеллой, какъ изданной позже: νεαράς μεταγενεστέρας οὐσης \*\*\*).

Въ толгованіяхъ овенкъ Вальсамену часте приходилось вотовчаться съ иными мевніями, которыя овъ обывновенно туть же пвиагаеть, присоединяя свое собственное, нередно подврешаенное теми или другими доводами. Подобнаго рода полемическія замътки встрвчаются напр. въ 28 главъ І титула 42), гдъ онъзамъчаеть, что неосновательно говорять (како деточого) тъ, которые утверждають, что постановление закона относительно возраста чтеповъ не дожно быть примъняемо потому, что въ кановахъ о нихъ ничего не упомивается: "ибо въ тижа случаяхъ, присовонущиеть онь, относительно которых ничего не предусмотръно правилами, мы должны слидовать законамъ" 44). Въ 1 главъ II титула онъ опровергаетъ мивнія "схоліаста" и древняго толкователя (δ σγολιαστής καί δ Παλαιός) и замвчаеть, что нехорошо они поняли поставление новеллы (ού καλώς αὐτοῖς έξελήφθησαν τὰ τῆς νεαράς). Въ 4 главъ XIII титула приведя скелію нівоего Гумна (Хойцуос), Вальсамонь совітуєть не слів. довать ей (σù δὲ τῷ τοιούτῳ σχολίῳ μὴ προσχής) и дълаеть свой выволь изъ постановленій этой главы.

Критически относится Вальсамонь не только нь толкователямь номованона, но и къ самому составителю его, высказывая то недоумъніе по поводу того или другаго мъста ксі́цєчоч'а, то одобряя его автора. Такъ, въ 1 главъ ІХ титула (Συντ. І, 167) ксі́цєчоч между прочимь дълаеть общую ссылку на законы и правила, не цитируя ихъ, а просто замъчая, что оі чо́ної каї оі качо́чєє кшйочої и т. д. Вальсамонь въ схолій своей высказываеть на это недоумъніе, говорить, что не машель ни закона ни правила, постановляющаго то, о чемъ свазано въ ксі́цєчоч'ъ, ойх єйріскш чо́ноч ї качо́ча кшйочта, ї єпітрє́почта тойс кληрікойс о̀нчи́єї и т. д. Въ толкованій на 27 главу ІХ титула (Συντ. 205) Вальсамонь одобряеть сказанное Фотіемъ: Еυхаріотпоси ойч тір патріа́рху Фшті́ш кайше є́рцєчей сачті (а̀паітєї и шє біафє́роч

<sup>44)</sup> Ένθα μέν γάρ οὐδέν τι οί κανόνες διορίζονται, όφείλομεν τοῖς νόμοις άκολουθεῖν, καὶ ἐκ τῶν όμοίων τέμνειν τὰ ὅμοια. Συτ. Ι 68.



<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Τακже Συντ. Ι, 171.

<sup>49)</sup> Συντ. I, 68.

τόκους, τοὺς ἐπισκόπους καὶ τοὺς κληρικούς). Οдобрительно тавже отзывается онь ο овазанномъ въ κείμενου ὁ 5 главы XIII титула, не навывая впрочемъ на втоть разъ автора: καλῶς δὲ εἶπεν, οἵτι ὁ ὁρπάἔων ἀλλοτρίαν δούλην πόρνην οὖσαν οὐκ ἐνέχεται ὡς ἀδραποδιστὴς ἤγουν οὖ μεταλλίἔεται.

Въ догиатическихъ толкованіяхъ своихъ на номованонъ Вальсамонъ иногда приб'єгаеть къ ограничительному толкованію, присоединяя при этомъ съ своей стороны основанія, мотивы къ ограниченію <sup>45</sup>).

Наконецъ, встръчаемся мы у него съ объясненіями юридичесинхъ терминовъ, чаще всего латинскихъ, принятыхъ въ грекоримскомъ правъ: "Νατάλια δὲ εἰσι τὰ τῶν βασιλέων γενέθλια, καὶ τούτων ἀναγόρευσις": "Διέσιον ἐστι φθόγγος μουσικὸς... ἐξ οῦ καὶ διέχεια εἴρηται".

с) Практическія толкованія въ первой части труда Вальсамона занимають, какъ мы уже имъл случай замѣтнть, не менѣе видное мѣсто. Въ подобиыхъ толкованіяхъ онъ дѣлаеть указанія на существующую церковную практику, черпаеть изъ нея примѣры 46), разсказываеть случаи изъ своей собственной практики, замѣчаеть о практической силѣ законовъ 47) и наконецъ, предлагаеть посильное разрѣшеніе различныхъ недоумѣній и спорныхъ вопросовъ. Послѣднія мѣста толкованій въ особенности важны. Такъ, въ толкованіи на 27 главу ІХ титула 48), указавъ мѣсто изъ кодекса и соотвѣтствующее мѣсто Бавиликъ и замѣтивъ, что оно "особем ті пєрі бркои біадара́скі", онъ рѣшаеть вопросъ—єї ффеідопої о спібхопої каї ої кдіркої бркои бідо́скі ощистікоос—отрицательно; въ концѣ же дѣлаеть замѣтву и относительно чтецовъ: какфс суспасососта бркои ошистікоос

<sup>49)</sup> Τὰ μὲν ἄλλα τῶν καταστριωθέντων ἐνταῦθα νόμων χάριν τῶν ἐπισκόπων, τῶν ἱερέων, τῶν διακόνων, καὶ τῶν ὑποδιακόνων περε τῶν χρόνων τῆς ἡλικίας αὐτῶν, κρατοῦσι καὶ ἐνεργοῦσιν, ὅτι καὶ τοῖς κανόσι ταῦς τοῦξαν τὸ δὲ περὶ τῆς ἡλικίας τοῦ χρόνου τῶν ἀναγνιωστῶν ὅπως οὐκ ἐνεργεῖ α, τοῶ.



<sup>45)</sup> Σύντ. 326: οἰομαι δὲ τὰ τῆς τοιαύτης νεαρᾶς μὴ ἔχειν χώραν εἰς τοὺς τομβωρύχους ἄλλο γὰρ ἐστι τὸ μεταθείναι λείψανα τεθνεώτων, καὶ ἔτερον τὸ κλεπτική διαθέσει ὑφελέσθαίτι ἐκ τῶν ἐν αὺτοῖς ὄντων, κὰν καταχρηστικῶς καὶ τοῦτο τυμβωρυχία λέγεται.

<sup>44)</sup> Συντ. I, 272, 209.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>') Συντ. 118, 156, 68.

διδόναι, κληρικοί γαρ είσιν. Въ другомъ мъстъ (5 главы XIII тат.) Вальсанонъ разръщаетъ часто возбуждавшійся въ церковной правтивъ (πολλάκις έζητήθη) вопросъ изъ области брачнаго права.

II. Мы разсмотръли первую часть толкованій Вальсамона, обнимающую собою номоканонъ. Но гораздо интересиве въ ваноническомъ отношеніи вторая часть его труда — толкованія на историческую Синтагму, уже раньше истолкованную Зонарой. Здвсь съ особенной силой выступаеть все богатство матеріала, которымъ владвяв Вальсамонъ, превзощенній полнотой и основательностью толкованій обоихъ своихъ старшихъ современниковъ. Онъ имъетъ преимущество предъ Зонарою потому уже, что воспользовался большимъ разнообравіемъ источниковъ. Кромъ постоянныхъ ссылокъ на мивнія "ивкоторыхъ", на "древняго толкователя" и другіе источники, упоминающіеся у Зонары, Вальсамонъ дълаеть также указанія на неписанный обычай (двукр. 17 пр.), "различныя книги" (19 пр. І всел. соб.), исторію Свилитцы, Іосифа Флавія, Юлія Полидевита (тр. 62, 69. Вас. Вел. 70), номовановъ Постника (апост. 24), составленную имъ самимъ монографію (86 варе.), мивнія различныхъ ісрархическихъ дицъ (38 Вас. Вел., тр. 30) и др. Но въ особенности важно то, что Вальсамонъ въ толкованіяхъ на Синтагму широкихъ размърахъ воспользовался законными книгами византійскихъ императоровъ, ихъ новеллами, а также опредъленіями константинопольскаго синода (тр. 48, Вас. В. 68 и ин. др.). Въ начествъ хартофиданса хорошо знакомый съ дъятельностью этого высшаго церковно-правительственнаго учрежденія, онъ постоянно имъеть въ виду и руководствуется его практивой. Для изследованія неясных или спорных вопросовь онь, какъ видно изъ его толкованій, обращался и къ византійскимъ архивамъ, въ которыхъ искалъ разръшенія своихъ недоумъній: такъ въ 53 пр. трул. соб. онъ упоминаетъ запись, хранящуюся въ архивъ священнаго хартофилакса.

а) Впрочемъ историческія толкованія Вальсамона играють у него въ противоположность Зонарѣ второстепенную роль. Его историческія введенія къ соборамъ большею частью не оригинальны, но заимствованы у Зонары. Буквально повторенъ Зонара почти во всѣхъ вселенскихъ соборахъ и во многихъ помъстныхъ. Тамъ, гдѣ нътъ буквально повторенія, можно отмѣ-

тить болюе или менюе значительныя заимствованія, какъ напр. въ Анкирскомъ и другихъ. Вальсамонъ очевидно руководствовался примъромъ Зонары, предпославъ подобно ему всемъ соборамъ историческія введенія за исключеніемъ только лаодикійскаго, константинопольскаго помъстнаго и бывшаго въ храмъ св. Софія. Эти введенія у Вальсамона сравнительно съ ввеленіями Зонары ничего новаго, говоря вообще, не представдяють: иногда они пороче и бъднъе историческими данными. Только въ лвухъ соборахъ I и VII вселенскихъ Вальсамонъ точнъе опредъяяетъ ихъ время говоря, что I быль въ десятый годъ царствованія Константина Великаго, а VII въ 6296 году индикта. 11. Въ гангрскомъ же соборъ вивсто предварительныхъ историческихъ свъдъній о Евстаени и его лжеучении онъ помъстилъ опредъленіе халкидонскаго собора о преданіи анасемъ и длинную выписку о томъ же предметь изъ сочиненій Іоанна Златоуста, который заповъдаль "не предавать анасемъ върнаго человъка".

Къ исторіи соборовъ и ихъ двиніямъ относятся лишь немногія мъста Вальсамоновыхъ толкованій, каково толкованіе на 30 прав. IV вселенск. собора, заимствованное изъ его актовъ, а также на 67 кареагенскаго, гдв изложенъ обмънъ мыслей на соборъ нъкоторыхъ изъ его членовъ—епископовъ Онората, Урвана, Епигонія и Аврилія.

Исторіи секть и еретическихь ученій касается Вальсамонь также довольно редко: въ 1 пр. И всел. собора, сообщая сведънія о Македоніи и другихъ еретикахъ, онъ повторяеть Зонару. Незаимствованы толкованія на 19 пр. І вселенск. собора о павливіянахъ, ихъ ересеначальнивъ-Павлъ Самосатскомъ и его лжеученія, 95 пр. трудлься. собора о манихеяхь, валентиніанахь и маркіонитахъ, 81 пр. того же собора о прибавленіи къ трисвятой пъсвъ словъ "распныйся за ны" Петромъ Кнафеемъ и осужденіи этой прибавки церковью; въ 8 пр. І вселенск. собора, говоря о Новать и новатіанахъ, Вальсамонъ невърно объясняетъ, какъ произошло названіе ихъ "чистыми"; оно, утверждаеть онъ, дано имъ было въ насмешку, тогда какъ наоборотъ, онп сами называли себя этимъ именемъ, считая себя только чистыми. Свъдънія о новатіанахъ почерпнуты у Евсевія Памфила, а можеть быть у Зонары, который также ссылается на этого писателя.

Digitized by Google

Чаще Вальсамонъ дълаеть указанія на поводъ, вызвавшій то или другое правило. Такъ, въ толкованіи на 29 прав. халкидонскаго собора, запрещающее "низводить епископа на пресвитерскій степень", онъ заимствуеть изъ соборныхъ актовъ свъдънія о событіяхь, вызвавшихь данное правило, послужившихь поводомъ въ его установленію: "Въ концъ дъяній IV собора, говорить онъ, написано, что Фотіемъ, епископомъ тирской митрополін, донесено было императору Маркіану, что епископъ города Берита, воспользовавшись случаемъ, отторгъ отъ тирсьой церкви различныя епископіи именно Вивлъ, Вотрій, Триполь, Ореосіаду, Арки и Антирадъ и низложивши епископовъ поставленныхъ имъ, Фотіемъ, низвелъ ихъ на стецень пресвитера", этоть случай и даль поводь къ постановленію, чтобы епископъ не низводился во пресвитера. 101 пр. трудльск. собора запрещаеть "устраивать для принятія Божественнаго дара вивстилица изъ здата или инаго вещества" и употреблять ихъ вивсто руки. Вальсамонъ въ толкованіи своемъ поясняеть, что послужило мотивомъ къ такому запрещению: "Въ тъ времена говорить онь, ивкоторые богатые дюди изъ презрвнія, какъ кажется, къ бъднъйшимъ, приготовляя изъ золота или изъ какого-нибудь другаго вещества вмастилища подъ видомъ благоговънія и страха Божія, пользовались ими какъ бы руками и принимали въ нихъ во время святаго пріобщенія пречистое твло Господа и Бога и Спаса нашего Іисуса Христа. Въ началь можеть - быть это и было придумано нъкоторыми изъ благоговънія, такъ какъ могли думать, что рука, касающаяся нъкоторыхъ неприличныхъ и недостойныхъ предметовъ, недостойна для принятія Господняго тела. Но съ теченіемъ времени это благоговъніе обратилось въ душевную пагубу, поелику дълавшіе это искали предпочтенія предъ б'ёднійшими и иначе какъ-нибудь тщеславились". Подобные же примъры представляють толкованія на 16 пр. антіохійсь. соб., 8, 26, 47 лаодивійсь., 57-58, 65, 82 кареаг., 86 Василія В. и нък. друг.-Иногда, не довольствуясь указаніемъ повода, мотива, вызвавшаго правило, Вальсамонъ указываетъ и его последствія. Такъ, въ 79 пр. трумльск. собора, запретившемъ приготовлять въ день, следующій за праздникомъ Рождества Христова, хлебное печеніе и передавать его другь другу какъ бы въ честь болваней рожденія Пресвятой Дѣвы Матери, Вальсамонъ замѣчаеть: "Вслѣдствіе сего (запрещенія) благодатію Христовою съ того времени въ семъ царствующемъ градѣ никто не дерзаль дѣлать ничего такого; но послѣ неизреченнаго рождества Христа и Бога нашего всѣ вѣрные божественными псадмопѣніями и церковнымъпѣснопѣніемъ празднують рожденіе пресвятою Дѣвою".

Указанія на древній порядокъ, при которомъ возникли толкуємыя правила, сдъланы Вальсамономъ во многихъ мъстахъ. Таково его объясненіе 16 пр. лаодикійск. собора: "Прежде завершенія состава церковныхъ пъснопъній, говорить онъ, въ церквахъ не читалось въ день субботы Евангеліе, или какое-либодругое Писаніе; но на основаніи правилъ, предписывавшихъ не поститься и не преклонять колънъ въ субботу, люди въ это время по большей части праздновали, потому что не было п церковныхъ собраній". Объясненіе это совершенно расходится съ толкованіемъ Зонары, но Вальсамонъ не объясняетъ, почему онъ счелъ необходимымъ отступить отъ него въ данномъ случав.

Таковы историческія толкованія Вальсамона. Они, какъ мы виділи, неріздко заимствованы у Зонары и носять, вообще говоря, одинаковый съ нимъ характеръ. Оригинальнаго они въсебъ почти ничего не представляють.

в) Гораздо болъе важны и оригинальны доматическія толкованія Вальсамона на Синтагму. Правда, и здъсь встръчаются заимствованія у Зонары, иногда дословное повтореніе его толкованій, но при всемъ томъ трудъ Вальсамона въ догматическомъ отношеніи заключаеть въ себъ много новаго. Въ немъ мы находимъ еще болъе, полное и совершенное разъясненіе каноновъ, чрезвычайно остроумное разръшеніе различныхъ юридическихъ вопросовъ, болъе тонкую юридическую логику. Во многихъ мъстахъ онъ даетъ или дальнъйшее развитіе толкованій своего предшественника (Зонары), дополняя его, или исправляеть его ошибки и пробълы. Соверщенно оригиналенъ Вальсамонъ во встахъ тъхъ мъстахъ, гдъ касается законовъ, согласованія ихъ съ правилами и т. д. Здъсь повтому толкованія его получають особенную важность.

Подобно Зонаръ Вальсамонъ старается по возможности согласовать несходныя между собою правила, дать имъ такое тол-

кованіе, чтобы признать ихъ непротиворъчащими другъ другу. Но, стремясь къ этой цели, онъ проводить ее последовательнъе Зонары. Высказавъ въ одномъ мъстъ взглядъ о невозможности допустить, чтобы правила "гдв бы и когда бы они ни были изречены" противоръчили другъ другу, онъ всюду имъетъ его въ виду и старается примирить несходныя правила даже тамъ, гдъ отъ примиренія ихъ отказался Зонара. Такъ, Зонара допускаеть противоръчіе между 34 пр. каро. соб. и 21 даодикійскаго соб., напротивъ Вальсамонъ противорвчія между ними не видить: "не скажи, замъчаеть онъ, что настоящее правило противоръчить 21 правилу лаодикійскаго собора, которымъ опредълнется, что иподіаконы не имфють міста въ діаконикі и не принасаются въ священнымъ сосудамъ, но сважи, что одно значеніе инветь греческое слово: ψηλαφάν, а другое слово: απτεσθαι; ибо ψηλαφάν, то-есть переставлять съ міста на місто, означаеть служеніе, и ділать это не воспрещается служителю (бійкорос); а йттєбваі (привасаться) предоставлено однимъ священнивамъ и служащимъ при жертвъ, то-есть діаконамъ. А по настоящему правилу не только прикасающіеся (απτόμενοι) къ священнымъ сосудамъ, но и переносящіе ихъ (ψηλοφώντες) должны воздерживаться во время своей чреды". Случан согласоваванія правиль встрівчаются у Вальсамона вообще чаще, чімь у Зонары: ихъ мы находимъ въ 79 апост, 15 I вселенск. соб., 6 II вселенск., 14 IV, 90 трудльск., 25 анкирск. и многихъ другихъ. Даже въ тъхъ случаяхь, где примирение несогласныхъ правиль назалось было бы невозможно, Вальсамонъ темъ не менье пытается придти къ ихъ соглашенію, вопреки точному смыслу текста; такую натяжку онъ делаеть въ 15 прав. антіохійскаго собора: "настоящее правило, говорить онъ, отмънено 4 сардивскаго собора"; но туть же прибавляеть: "а если не хочешь этого сказать, истолкуй это правило, какъ выше сказано; и скажи, что осуждение здъсь послъдовало со стороны собора не подлежащаю аппелляціи, каковы соборы папы или константинопольскаго патріарха".

Правда, и Вальсамонъ допускаетъ, что одни правила въ кодексв отивнены другими, но противорвчія въ этомъ онъ не признаетъ, противорвчить они не могутъ, потому что "во всвхъ ихъ глаголалъ всесвятый Духъ". Оригинально разрвшено Вальсамономъ несогласіе 12 правила кареагенск. собора съ 4 антіохійскаго: "Когда 4 прав. антіохійск. собора постановляеть ясно, что изверженія пресвитеровъ и діаконовъ совершаются однимъ епископомъ, а изверженія епископовъ— соборомъ, то кажется противоръчить ему настоящее правило, опредъляющее, что поменьшей мъръ двънадцать епископовъ судять епископа по дълу о преступленіи, пресвитера— шесть и діакона три. Но эти правила не противоръчать одно другому, но первое, то-есть антіохійскаго собора, опредълило производить такіе суды иначе; а настоящее правило, много позднъйшее, предписало, чтобы такіе суды совершались осторожнъе, а законоположеніе болье осторожное не есть противортчіе". Такимъ образомъ согласованіе правилъ у Вальсамона проведено вполнъ строго.

Но какъ въ толкованіяхъ на первую часть Фотієва сборника, содержащую въ себъ текстъ однихъ законовъ, Вальсамонъ не могъ совершенно игнорировать правила, такъ наоборотъ, въ толкованіяхъ на синтагму, обнимающую тексть однихъ только правиль, онъ не могь не имъть въ виду законовъ, опредъленія которыхъ могли также расходиться какъ съ канонами, такъ и между собой. Въ подобныхъ случаяхъ Вальсамонъ не всегда береть на себя примиреніе несогласій, но часто довольствуется только указаніемъ ихъ безъ дальнъйшихъ объясненій. Согласованы правила съ законами въ толкованіяхъ на 48 и 93 пр. трулльскаго собора, 9 VII вселенскаго соб., 5 сардикскаго, 8, 26 и 43 Вас. Вел. Первое изъ этихъ перечисленныхъ правилъ предписываеть: "жена производимаго въ епископское достоянство, предварительно разлучась съ мужемъ своимъ, по общему согласію, по рукоположеніи его во епископа да вступить въ монастырь и т. д. "Когда это опредвляеть правило, замвчаеть Вальсамонъ, иной можеть спросить: между тъмъ какъ 127 Юстиніанова новелла запрещаеть расторгать браки по согласію супруговъ, какимъ образомъ настоящее правило опредвляетъ женв по согласію разлучаться съ мужемъ, избираемымъ во епископа? Ръшеніе. По согласію сожитіє не расторгается, а по благословной причинь прекращается. И какъ въ случав постриженія одного изъ супруговъ, мы говоримъ, что разводъ бываеть по доброй воль (ставії харіті); такъ и въ случать избранія мужа во епископа сожитіе должно прекратиться по рукоположеніи; и это

не имъетъ вида развода по взаимному соглашенію, не допускаемаго законами. До рукоположенія бракъ не расторгается, потому что можетъ быть рукоположение не состоится по ванимънибудь могущимъ открыться уважительнымъ причинамъ". Согласуя ваконъ съ 5 правиломъ сардикскаго собора, Вальсамомъ разсматриваеть его какъ исключение: "при такомъ опредълении правила (объ аппелляціи въ римскому престолу) не полумай, что тебв противорвчить та глава 1 титула 9 килги Василикь, въ которой говорится, что судья, къ которому поступаеть отвывъ, не можеть передавать разсмотранія отвыва другому, но самъ долженъ слушать оный; но скажи, что настоящее правило есть исключение и въ этомъ смысле изречено по причине дальности пути, и чтобы епископы не подвергались страданіямъ, отправляясь въ такую дальнюю и чуждую страну". Въ 9 пр. VII всел. соб. Вальсамонъ примиряеть несогласія правила и запона указаніемъ на то, что оба ведуть къ одному и тому же результату и следовательно могуть одновременно иметь практическую силу: "иной можеть сказать, замечаеть Вальсамонь: по какой причине правило опредвляеть книги клеветниковь на хриотіанство складывать въ епископіи, а завоны повелевають сожигать оныя? Ръшеніе. Одно и тоже сожигать нечестивыя сочиненія еретиковь и складывать оныя въ епископіи константинопольской; пбо ни сожженныя не могуть попадаться для чтенія, ни сложенныя въ этомъ недоступномъ мъсть никъмъ не будуть видимы. Итакъ, кто сжегъ оныя, а не сложиль въ епископіи, тоть не подвергается действію правида, такъ какъ поступиль не противъ него".

Наконецъ, у Вальсамона въ толкованіяхъ на Синтагму мы находимъ случай согласованія повидимому противоръчащихъ законовъ. Въ 92 правилъ трульскаго собора, сославшись на 131 новеллу, "которая учитъ, что епископамъ и клирикамъ, умирающимъ безъ завъщанія, наслъдуетъ церковъ", онъ продолжаетъ: "не думай, что тебъ противоръчитъ новелла императора господина Константина Багрянороднаго, въ которой говорится, что бездътнымъ, если они умираютъ безъ завъщанія, не должны наслъдовать сродники ихъ по боковымъ линіямъ, но третья частъ имущества умирающихъ такимъ образомъ должна поступить въ раздаяніе по душъ, причисляя сюда и цънность рабовъ умершаго, такъ какъ они немедленно отпускаются на свободу. Ибо

эта новелла издана для мірянь и должна иметь силу для нихь; точно также какъ по отнощенію къ епископать и клирикамъ, умирающимъ безъ завъщанія, должна дъйствовать указанная Юстиніанова новелла". Несогласовано, но лишь указано разногласіе или различіе правиль и законовъ въ толкованіяхъ на слъдующія правила: 1 лаодпкійскаго, 6 І вселенскаго собора, 6 Василія Великаго и др.

Не допуская въ правилахъ несогласія въ смысль противоръчія, Вальсамонъ не отвергаеть однако, какъ мы видели, отмены однихъ правилъ другими, а также видонамененія ихъ. Имея дело съ нъсколькими однопредметными, но несходными правилами, онъ подобно Зонаръ даетъ преимущество позднъйшему предъ изданнымъ раньше. Такъ, на 48 правило кареагенскаго собора, запрещающее первенствующему епископу именоваться экзаркомъ, онъ замъчаетъ: "9 правило калкидонскаго собора и 6 и 7 сардинійскаго экзархами областей называють епископовъ митрополій; и держись правила халкидонскаго собора какь поздивишаю". Тоже въ 60 правиль Василія Великаго. Что касается другихъ основаній, руководствуясь которыми Вальсамонъ даетъ одному правилу предпочтеніе предъ другимъ, то наиболье ясно указываеть онъ, какъ на такое основаніе, на соображенія человъколюбія, какъ напр. въ 6 и 20 апостольскихъ правилахъ; въ первомъ онъ замъчаеть: "какъ это апостольское правило говорить, что клирикъ поступающій такимъ образомъ извергается, а 81 апостольское правило и другія правила говорять: или да престанеть, или да извержется, то иной можеть спросить: чому мы должны слъдовать? И я думаю тому, что болье человьколюбиво; потому что св. синодъ и пречестнаго онаго великаго иконома Аристина въ теченіе тридцати дней чрезъ троекратное напоминаніе приглашаль удержаться оть светской, судейской должности". Отдаетъ-ли Вальсамонъ преимущество апостольскому правилу предъ соборнымъ или соборному предъ святоотеческимъ мивніемъ, - ясно въ толкованіяхъ не выражено. Правда, въ 135 правилъ кареагенскаго собора преимущество отдается апостольскому правину, но не на томъ основанія, что оно какъ таковое, т.-е. какъ имъющее за собою высшій авторитетъ должно имъть и перевъсъ надъ прочими, а скоръе по соображеніямь справедливости: "мнь кажется, что скорье должно

дъйствовать спостольское правило; ибо несправедливо, чтобы всандствів нерадннія впископа, впископія лишнаць принадлежашей ей мистности". Съ совершенныть сомивніемъ Вальсамовъ товорить о сравнительномъ значени соборныхъ правиль и отеческихъ постановленій; такъ въ предварительныхъ замічаніяхъ тъ гангрскому собору, сказавъ о различныхъ взглиахъ на анафематствованіе съ одной стороны — этого и халищонскаго собора, а съ другой Іоанна Златоуста, Вальсамонъ въ заключеніе замъчаеть: "но должео ди написанное великить отпемъ и учителенъ нашинъ Златоустонъ китъ болъе силы, чънъ опредъденное халиндонскимъ и гангрскимъ, объ этомъ окажутъ, помечно, ть, которые имьють власть разрышать подобные вопросы". Такимъ образомъ Вальсамонъ считаеть себя въ разръщени даннаго вопроса некомпетентнымъ и оставляеть его безъ отвъта. Безъ всякихъ объясненій дается предпочтеніе 56 правилу Василія Великаго предъ 22 анкирскаго собора. Изм'яненіе правида поздиващими указано Вальсамономъ въ 5 правиль I нивейскаго собора и нъкоторымъ другимъ.

При сопоставление однопредметныхъ, но несогласныхъ правиль и законовъ Вальсамонъ также указываеть отивну ихъ или же даеть предпочтение одному предъ другимъ. Такъ, въ толкованіи на 58 правило лаодивійскаго собора, запрещающее еписвопамъ и пресвитерамъ "совершать приношеніе въ домахъ", Вальсамонъ замъчаетъ кратко: "это дозволено новсллою императора господина Льва Мудраго". Точно также въ 90 правилъ трумиьскаго собора, по поводу котораго окъ говоритъ: "настоящее правило опредвляеть, что клирики, оговоренные въ какихъ-либо преступленіяхъ, или заподозрвниме въ нихъ свидътельскими показаніями, должны заботиться объ окончаніи возбужденныхъ противъ нихъ двяъ въ теченіе года; если же нвть, то должны быть исключаемы. Но ныни это не дийствуеть, потому что на основании различных новель всякое обвинительное дъло распространяется на неопредъленное время". Отдавая предпочтеніе закону передъ правиломъ въ 46 правиль кареагенскаго собора, Вальсамонъ высказываеть и основание: "сопоставляя настоящее правило, которое говорить, что имъющіе менъе 14 льть не должны свидетельствовать, а только старшіе, съ 20 главою, 1 титула, 21 вниги, говорящею буквально такъ: "обвинитель не можеть призывать въ свидетельству того, кто публично обвиняется, не того, кому меньше 20 леть", кто-нибудь спросить: на что же ны должны обращать вниманіе? И мить кажется, что скорње на закона; ибо тотъ, кому менве 20 леть, котя и болве 14, не долженъ быть допусваемъ къ свидетельству въ уголовномъ пъгъ, какъ не обладающій еще твердымь мышленіемь. Ппи томъ законъ и много поздине правила, потому что онъ былг принять въ пересмотринный кодексь Василикь спустя много липп посль настоящаю собора". Итакъ позднайшій законъ можеть отмънить правило, которое старше его. Впрочемъ, положение это нельзя понимать безусловно; категорически его Вальсамонъ нигде не высказываетъ; напротивъ въ другомъ месте выражается даже по этому поводу съ сомненіемъ и повидимому допусваеть, что въ сферъ церковной преимущество должно быть признано за правилами: указавъ въ толкованіи на 16 правило двукратнаго собора разногласіе съ нимъ закона, онъ замвчаеть: "предложенный вопросъ решенъ быль такъ, что скорее должно оставаться въ силв то, что содержится въ правиль; но я все еще сомнівньюсь. Ибо насколько это вопрось церковный, я присоединяюсь къ тъмъ, которые говорять, что скорье правило должно имьть силу; а поколику Василики были изданы посль составленія номоканова и изданія настоящаго правили, я присоединяюсь ко противоположному мнонію". Еще опредвленное таже мысль высказана, какъ мы видели, въ толкованіи на 2 главу, 1 титула номоканова.

Ограничительно истолнованы Вальсамономъ многія правила, какъ-то: 20, 34 апостольск., 43, 44, 46, 48 трудльскаго, 18 VII вселенскаго собора, 13 гангрскаго, 15 лаодикійскаго и др. 20 апостольскому правилу онъ даетъ такое же толкованіе какъ Аристинъ и Зонара, подобно имъ ссылается на человѣколюбіе, говоритъ, что было бы жестоко подвергать изверженію того клирика, "который не допускается до суда или до веденія дѣла по бѣдности и по вакой другой благословной причинѣ и посему употребляетъ поручителей, чтобы освободить себя отъ хлопотъ"; подобно Аристину и Зонарѣ Вальсамонъ ссылается здѣсь на фактъ изъ исторіи IV вселенскаго собора, на которомъ не потерпѣли вреда епископы и клирики, потребовавшіе или давшіе поручительство. Но къ этимъ аргументамъ своихъ предшествен-

никовъ Вальсамонъ присоединяеть еще третій, котораго они не могли имъть въ виду, т.-е. указываетъ на 123 новеллу Юстиніана и усматриваеть въ ней подтвержденіе всего изложеннаго (по извъстному юридическому афоризму - exceptio firmat regulam in consibus non exceptis). Въ 24 правиль трудльского собора Вальсамонъ, въ противоположность приведеннымъ примърамъ, отстаиваетъ полную силу правила и вооружается противъ ограничительнаго его толкованія; этимъ правиломъ запрещаєтся между прочимъ числящемся въ священномъ чинъ и монахамъ ходить на конскія ристалища. Не смотря на такое опредвленіе правила и подобное же 57 лаодикійскаго собора изкоторые, по словамъ Вальсамона, говорили, что не вступать монаху или клирику на конское ристалище, не смотреть зредишь, которыя ласкають арвніе, не слушать словъ, которыя услаждають слухъ, пъто похвальное и достойное великой благодарности, какъ и дъвство, и все прочее освящающее человъна. Но если не подлежить навазанію, тоть, кто женится, не имізя силь хранить дівство; то долженъ получить снисхождение и тоть, кто не имъя силь воздерживаться отъ всякаго удовольствія, отправится на вонское ристалище, -- и тъмъ болъе если дозволить это себъ однажды, а не будеть влоупотреблять этимъ. Ибо, говорять, это правило запрещаеть вонскія ристалища, нівогда бывшія, а не ть, какія бывають нынь съ дозволенія и въ присутствін императора". Съ этимъ и другими весьма въскими доводами, подкръпленными также правиломъ, мивніемъ Іоанна Златоуста и завономъ, Вальсамонъ не считаеть нужнымъ согласиться; "большей части, замівчаеть онв. и особенно дюдямь болье благоговійнымъ, съ которыми соглашаюсь и я, не правилось это, и потому они говорили, что правила должны быть изгленяемы вг смысль душеполезныйшемь, а не въ томъ, который ведеть къ распущенности и безразличію".

Противъ ограничительнаго толкованія высказывается Вальсамонъ и въ 6 правиль IV вселенскаго собора, запрещающаго рукополагать иначе, какъ съ назначеніемъ рукополагаемаго къ опредъленному храму. "А какъ, замъчаеть онъ, нъкоторые говорять, что настоящее правило относится только къ пресвитерамъ, діаконамъ и иподіаконамъ, а не къ чтецамъ, потому что они не имъютъ рукоположенія, а слъдовательно и могуть переходить изъ города въ городъ и безъ епископской представительной гранаты, то мы отвачаемь, что и чтецы суть клирики, и вывють руковозложение архіерея, то-есть печать черезъ посредство руки архіерея; — следовательно правило непременно должно имъть силу и по отношенію въ нимъ". Въ противоположность "нёкоторымъ", пытавшимся ограничить настоящее правило, Вальсамонъ даетъ ему, напротивъ, распространительное толкованіе: "замьть, что и рукоположенные монати называются камриками, и подчинены ивстному епископу и безъ представительной и увольнительной грамоты епископа не должны священнодъйствовать въ другой области". Такого распространительнаго толкованія Вальсамонъ держится въ 62, 76 апост., 18, 56 VI вселенскаго собора, 64, 63 трудльскаго и мн. другихъ; последнее напр. изъ перечисленныхъ правилъ запрещаетъ входить внутрь священнаго алтаря мірянамъ: "но, по некоему древнейшему преданію, отнюдь не возбраняется сіе власти и достоинству царскому, когда восхощеть принести дары Творцу". "Относительно царей, замъчаеть въ толкованіи Вальсамонъ, нъкоторые держась буквы сего правила говорили, что имъ не должно возбранять входить внутрь алгаря тогда, когда хотять принести даръ Богу, но не тогда, когда захотъли бы войти въ него для одного поклоненія. А мню представляется это не такъ. Ибо православные императоры, съ призываніемъ Святыя Троицы назначан патріарховъ, будучи помазанниками Господа, невозбранно, когда захотять, входять во святый алтарь, и ходять, и делають знаменіе креста съ трикиріемъ, какъ и архіереи. Они предлагають народу и катихизическое ученіе, что предоставлено однимъ мъстнымъ архіереямъ" и т. д.

На основаніи закона дано Вальсамономъ распространительное толкованіе 66 правилу кареагенскаго собора, предоставляющему собственно предстоятелю Кареагена производить кого бы онъ не пожелаль въ предстоятели церквей. На основаніи 132 новеллы Вальсамонъ распространяеть это правило и на другихъ первопрестольниковъ. Противъ распространительнаго толкованія высказывается онъ въ 20 правиль І вселенскаго собора и 11 антіохійскаго.

Къ анадогія Вальсамонъ въ толкованіяхъ своихъ не прибъгаетъ: въ 54 правилъ кареагенскаго собора онъ допустить ее не соглашается.



Подобно Зонаръ Вальсамонъ старается въ толкованіяхъ своихъ мотивировать правила, причемъ неръдко развиваетъ полите уже высказанное ими основаніе или же присоединяеть его самъ. Полите развить мотивъ напр. въ 72 правилъ трудльскаго собора, 78 апостольскомъ и др. Присоединеніе же основанія сдълано въ 58 апостольскомъ правилъ, предписывающемъ подъ угрозой строгой кары епископу учить свой народъ; эту обязанность Вальсамонъ выводить изъ самаго названія "епископъ", говоря: "епископское" достоинотво есть учительное, и всякій епископъ долженъ учить народъ догматамъ благочестія и правиламъ жизни православной, ибо онъ поставляется надвирателемъ для надзиранія (ἐπισκοπεῖν) за народомъ своимъ, отчего и названъ епископомъ".

Многочисленны въ толкованіяхъ Вальсамона разъясненія санкців правиль. Разъясненія эти направлены на согласованіе различій, на болъе опредъленное выраженіе ея, наконецъ на ея сиятченіе; тамъ, гаф правилами наказаніе не указано, его укавываеть Вальсамонъ. Такъ, съ 10 правиломъ нароагенскаго собора согласовано 31 апостольское, иначе карающее устрояюшихъ незаконныя собранія; болье опредвленно выражена санкція въ толкованіи на 24 правило IV вселенскаго собора; смягчено навазание въ 83 апостольскомъ правиль: "можеть быть кто спросить, замъчаеть здвсь Вальсамонь: не будеть ли иметь меото и здъсь условіе: "или да престанеть", "или да извержется", какъ мы видьли это въ 81 правиль? Или и прежде вразумленій упражняющійся въ воинскомъ деле посвященный за это должень быть нэвергнуть? Решенів: думаю, что и здъсь занимающійся воинскимь дъломь должень подлежать извержению, если посль вразумленія не престанеть, ибо всв мужскія двав имвють одну и туже причину". Также "человънолюбиво" истолкованы: 73 правило Василія Великаго и 7 IV вселенскаго собора. Не указана саннція въ 21 правиль VII вселенскаго собора: "Не удивляйся, говорить по этому поводу Вальсамонь, почему правиломъ не наказывается нарушитель его: прочти 88 правило кареагенскаго собора и увнаешь, какъ наказываются ! монахи чужаго постриженія и кто принимаеть ихъ".

На основаніи толкованій Вальсамонъ подобно Зонаръ устанавливаеть юридическія принципы и положенія, строить догму каноническаго права. Особенно часто устанавливаетъ онъ такія общія положенія о церковныхъ наказаніяхъ. Такъ по поводу одного правила, не имжющаго санкціи, Вальсамонъ говорить: "А какъ кажется, это спасительное постановленіе пренебрегается и въроятно не по чему другому, какъ только потому, что не положено наказанія его презрителямъ. А мив кажется, что есть преступающіе правила должны быть наказываемы по усмотрынію мъстнаго епископа, хотя бы въ правилахъ и не быль высказанъ видь наказанія за никоторыя преступленія" (45 правило трушьскаго собора). Въ толковани на 2 правило анкирскаго собора указывается, кому вообще принадлежить власть налагать епитимін: "Всякое душевное врачеваніе предоставлено епископскому разсужденію". Объ оставленіи граха, какъ условіи наложенія епитиміи, устанавливаются Вальсамономъ общія положенія въ 76, 79 правиль Василія Великаго и 2 неокесарійскаго собора: "замъть изъ настоящихъ правилъ, говоритъ онъ, что не только въ такихъ гръхахъ, но и въ прочихъ даетъ мъсто епитиміямъ только оставление (гръховъ); ибо кто пребываеть во зав, хотя бы несчетное число разъ подвергался епитиміи и столько же разъ совершалъ добрыя дела, иметь изву неисцельною, не заврывающеюся отъ целительныхъ повязокъ". О продолжительности епитимій Вальсамонъ дъласть общіє выводы изъ 84 правила Василія Великаго: "итакъ, заключаеть онъ свое толкованіе, замъть двъ прекрасныя вещи изъ настоящаго правила: что епитимін какь сокращаются для тьхь, которые усердно работають вг исповъди, такъ продолжаются для нерачительных»; и что тв подвергаются епитиміямъ, которые отступаютъ отъ зда; а пребывающіе въ своихъ похотяхъ осуждаются на совершенное отдученіе отъ общенія". Нъсколько иначе выражена та же мысль въ толкованіи на 87 правило трудльскаго собора: "обрати вниманіе и на то, замъчаетъ здъсь Вальсамонъ, что отщы везды требують чистаго раскаянія въ душевных согрышеніяхь; ибо по этой причинь они и дали дозволение мыстнымь епископамь усимивать и ослаблять епитиміи, смотря по сердечному сокрушенію подлежащаю епитимии". О значенін обычая при наложенін епитимій Вальсамонъ устанавливаеть общія положенія въ 102 правиль трульского собора: "итакъ, собравъ сіе, скажи, что мы должны знать и точныя правила канонических вепитимій, и положенія болье снисходительнаго обычая; и ипогда врачевать недуни по привиламь, когда болящие съ нотовностию принимають етитиміи, а иногда посредствомь обычныхь и болье снисходительных локарствь, когда врачуемые окажутся болье строптивыме къ принатію епетемій; ибо этимъ обычаямъ едва ли кто будеть противиться". Наконець, изучая церковныя правида совмъстно съ законами, Вальсамонъ не могъ не натолкнуться на сравненіе тахъ и другихъ; сравненіе показало ему ихъ различія и особенности. Въ 43 и 79 правидахъ Василія Великаго онъ проводить параллель и выясняеть различіе между церковными епитиміями и навазаніями закона, между государственными судьями и духовными епископами. "Перковная епитимія не есть наказание, говорить онъ въ первомъ изъ названныхъ правиль, но очищение и врачевание... А гражданский законь наказываеть, а не врачуето". Есть различие между судьями, назначающими твлесныя наказанія темъ, кто сделался виновень въ преступленіи, и епископами, которые опредвинють церковныя епитими исповъдующимъ душевные гръхи. Ибо тъ безъ царскаго повельнія не могуть ни увеличивать, ни уменьшать определенныя закономъ наказанія; а эти, принимая на себя тягость нашихъ граховъ, какъ имъющіе притомъ отдать за насъ отчеть Богу, по своему разсужденію и увеличивають и уменьшають епитимін; поэтому то они нивють власть не только сокращать сроки епитимій, но и замънять одну епитимію другою". Подобныя общія положенія, васающіяся кром'в наказаній и другихъ предметовъ, можно найти во многихъ мъстахъ Вальсамоновскихъ толкованій: 71 Василія Великаго, 9 кареагенскаго собора, 10 сардикскаго и мн. др.

Подобно Зонарѣ Вальсамонъ дѣлаетъ также выводы изъ правилъ, основанные на заключеній отъ большаго къ меньшему, отъ меньшаго къ большему или на противоположеній; таковы толкованія на 17 правило IV вселенскаго собора, 37 кареагенскаго, 98 трудльскаго и 1 гангрскаго. Толкованіе этого послѣдняго правила есть буквальное повтореніе Зонары, но къ словамъ ето присоединено слѣдующее замѣчаніе: "Прочти еще 51 правило св. апостоловъ и скажи, что по противоположенію не наказываются то, которые інушаются и изюняють премободойно и невърныхь жень своихъ".

Пля большей полноты и лучшаго уяснонія спорныхъ вопросовъ Вальсамовъ приводить нередко различныя мивнія, обывновенно не называя инпъ. кому они принамежатъ, но ссымаясь неопределенно на "некоторыхъ". Къ этимъ мненіямъ онъ относится весьма различно: уназывая ихъ, или воздерживается отъ всякихъ замъчаній (53 пр. труд. соб. и др.), или присоединяется къ какому-нибудь одному (трул. 34, І всел. 3 и др.), или сомиввается кому следовать (38 нароаг. и др.), или соглашается отчасти (каре. 19-23), или наконецъ совершенно не соглашается (84 впост.), въ последнемъ случав, держась особаго мивнія, онъ въ свою очередь то довольствуется темъ, что только отмечаеть различіе (наять въ указанномъ примъръ), то считаеть нужнымъ обосновать свой взглядь и потому прибъгаеть къ полемикъ. Случаевъ такой полемики у него очень много, какъ-то: въ 1, 11, 14 апост.; 2, 19, I всел. соб.; въ послания III соб.; 17, 28 IV, 2, 37 трудивенаго, 12 апост. и друг. И адъсь, отстаивая свое мивніе, Вальсамонъ пользуется опредвленінми гражданснихъ законовъ и ищетъ въ нихъ доводы для своей аргументацін. Такъ, доказывая въ 1 прав. І всед. собора, что оно "разсуждаеть о техь, которые оскоплены не после полученія священства, но о которыхъ возникло сомнъніе уже послъ полученія ими священства", онъ замвчаеть: "а если кто будеть и еще противоръчить и хочеть, чтобы оказываемо было снисхожденіе по бользии оскопленному посль полученія священства, тотъ пусть выслушаеть, какъ заграждаеть ему уста 142 Юстиніанова новедда".

Особенно разкой становится полемика Вальсамона тогда, когда онъ вооружается противъ западной церкви, противъ папства, а также противъ неправославныхъ церковныхъ обществъ. Всюду, гдъ правтика, обычаи западной церкви оказываются противоръчащими толкуемымъ правиламъ, онъ обличаетъ это противоръчіе и иногда въ ръзкихъ, жесткихъ выраженіяхъ. "И по многому другому", говоритъ онъ напримъръ въ толкованіи на 55 правило трулівскаго собора, всецъло направленномъ противъ латинянъ, "и по многому другому, а также по настоящему правилу принадлежащіе къ церкви древняго Рима говорять, что сей святый соборъ не есть вселенскій… Ибо оно, какъ мечъ, пронзило сердце ихъ и прямо обличаетъ ихъ, что они посту-

## О ПИСЬМАХЪ МИТРОПОЛИТА ФИЛАРЕТА

ВЪ НАМЪСТНИКУ ЛАВРЫ АНТОНІЮ.

I.

Немногимъ историческимъ дъятелямъ выпадаетъ на додю оставить после себя такую глубокую намять въ потомстве, какую оставиль великій святитель московскій Филареть. Прошло болье 20 явть со времени его кончины, а еще до сихъ поръ онъ продолжаеть приковывать къ себъ вниманіе русскаго общества, до сихъ поръ усердные чтители его памяти отыскивають и издають матеріалы, долженствующіе освітить великую личность и необъятную двятельность знаменитаго ісрарха. Драгоціннівішій матеріаль для біографіи митрополита Филарета доставляеть общиривищая переписка его съ разными лицами. Въ ряду изданныхъ писемъ митрополита, после писемъ его къ роднымъ 1). особеннаго вниманія заслуживають письма въ наместнику давры Антонію, которыхъ издано уже четыре тома. Намістникъ Антоній быль однимь изъ самыхъ близвихь къ митрополиту липъ. пользовался его особеннымъ расположениемъ и довъриемъ. Его митрополить избраль своимь духовнымь отцомъ. "Тя рекохъ друга давно въ расположения сердца моего, писалъ митрополить въ 1834 году, когда же Провидение Божие устроило, что тя ре-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О письмахъ Филарета къ роднымъ. См. «Прав. Обозр.» за 1883 г., март. км.

кохъ и отца въ таинствъ, то уже твоей души остается рещи. до какого степени хочеть она не чуждаться уничиженной души моей" 2) (пис. 86). Съ своимъ другомъ и отцомъ въ теченіе цълыхъ 36 деть митрополить делился мыслями и чувствами по самымъ разнообразнымъ вопросамъ монашеской, духовной, церковной, общественной и государственной жизни. Крайне сдержанный, особенно въ письменныхъ сношеніяхъ, Филареть быль болве откровененъ въ своихъ письмахъ къ Антонію, и чвиъ болве время укрвиляло ихъ дружескія отношенія, чвиъ болве митрополить уававать личныя досточиства своего друга, тамъ отвровенные становился въ письмахъ въ нему. Поэтому письма, вощедшія въ III и IV томы (съ 1850 — 1867 г.) болье разнообразны по содержанію, чъмъ писанныя въ ранніе годы, и болье знакомять съ разнообразными чертами великой личности святителя. Желан въ настоящей стать вкратко познакомить читателей съ содержаніемъ замъчательныхъ писемъ Филарета къ

<sup>2)</sup> Характеристика отношеній митрополита къ Антонію сділана была покойнимъ П. С. Казанскимъ въ его статьв: Очеркъ жизни архимандрита Антовія. «Прав. Обоср.» 1878 г. Дружба митрополита въ Антонію отличалась нажностію, воторан свидетельствовала о глубоко любищей душе покойчаго святителя. Эта нежность особенно высказывалась въ случаяхъ нездоровья наместника. Въ январе 1850 г. митрополить писаль: «Озабочиваеть меня болезнь ваша, отець наместникъ. Обстоятельство, что при усиленіи мысли усиливается боль, кажется, повазываеть, что дело въ нервахъ. Посему нужень нокой и отъ вивителго движенів н оть мисле, воздухь тихій и ровенй, въ глубень компати, вдали оть оконь в дверей, и тенлота ногъ, пріобритаемая не только обувью, но особенно спокойнымъ ихъ горизонтальнымъ положеніемъ. Голові надобно дать положеніе, котораго ена лучше желаеть. Лежать больною стороною вверхъ иногда хуже, потому что на нее действуеть воздухъ, и увеличиваеть раздражение. Более не пишу теперь: потому что и читать теперь вамъ не время, если не примло облегчение». Въ другомъ висьмъ: «Забота о васъ должна оставить меня тогда, вогда прекратится причина ед. Игуменія скламваеть, что докторь Иновемцевь говорить почти тоже, что я вамъ писэлъ, именно, что вамъ надобно быть въ тепломъ спокойномъ воздухв, доколв болвонь совсвиъ пройдеть, и что сіе нужно для выздоровленія вполив благонадежнаго и безопаснаго отъ возврата болвани. Мить думается, что по сему совету надобно вамъ перейти въ мон келлін, велеть топить домовую церковь, и устроить въ ней отдельное служение, какъ при мий. Тогда вы, не перемения воздуха, можете слушать церковное богослужение изъ келлін, удобно пріобщаться святих в таннъ, когда пожелаете, и совершать дитургію, если въ церкви будеть довольно тепло. Только надобно, думаю, будеть загораживать въ алтари окно, со сторони больнаго уха».



намъстинку, мы будемъ имъть въ виду превмущественно письма вошедшін въ III и IV томы, какъ доставляющіе болье обильный матеріаль для характеристики писавшаго и его времени.

Письма митрополита въ намъстнику главнымъ образомъ насаются жизни подчиненнаго ему монашества. Въ отношения въ монашеству намъстивъъ былъ такимъ человъкомъ, на духовную и житейскую опытность котораго митрополитъ вполив полагался и дъятельности котораго сочувствовалъ. При полномъ довъріи къ намъстнику митрополитъ, занятый ръшеніемъ важныхъ вопросовъ церкви и государства, едва успъвавшій отвъчать на различные запросы и требованія, казалось бы не имълъ побужденій и времени особение входить въ жизнь подчиненнаго ему монашества. А между тъмъ съ какою общирною дъятельностію митрополита, какъ настоятеля лавры, знакомять насъ письма его къ Антонію. И здъсь предъ нами Филаретъ со всею разносторонностію его дарованій и познаній.

Митрополить всегда съ особеннымъ вниманіемъ следиль за твиъ, что происходило въ подчиненныхъ ему монастыряхъ. Насъ изумляеть это вниманіе, обращенное на вев мальйшія нужды и даже мелочи монастырской жизни. Онъ задумывается надъ твиъ, кого сдълать ризничниъ. "Надъ деломъ о ризничемъ я задумывался. Надобно готовить въ помощникъ будущаго ризничаго. Венедиетъ молодъ. Примъчаемая въ немъ склонность къ изысканному и изящному представляеть не совершившуюся степенность. Брать ісродіанона изъ синта для даврской ризницы также нажется мив движеніемъ не довольно важнымъ" (746). Заботится о томъ, чтобы келлія у новаго больничнаго строителя "имъла чистоту и свъжесть воздуха" (753). Представленіе о монахъ Мартинъ возбуждаеть у митрополита вопросы: "почему пересталь быть будильникомъ? Какое имъеть послушаніе теперь? Просто ди идеть въ Кіевъ; или не имъеть сіе особаго вначенія?" (783). Бользненное состояніе ісродівкона Ананіи вызываеть заботливое распоряжение митрополита: "Если онъ покоренъ, то не надобно ли предложить ему, чтобы не держаль находящихъ помысловъ, а открывалъ вскоръ, кому должно, при чемъ надобно больше успоконвать его, и, какъ можно, меньше превословить ему" (896). Митрополить и входить въ разсужденіе о духовномъ состоянім кого-либо изъ братіи, предлагаетъ неставленія, свидътельствующія о его глубовой духовной опытности, и предлагаєть совіты о житейских предметахь. По поводу каного то необыкновеннаго привлюченія сь монахомь Матесемь оны пишеть: "Привлюченіе съ Матесемь, думаю, болье нежели дійствіе воображенія. И віроятно, что еслибы онь остался при свой молитвів, и обращеніемь річи не коснулоя темной атмосферы, которая въ нему приступала, то не получиль бы удушья и кашля. При нападеніи темныхь силь, человіть внутренно молящійся подобень заключившемуся въ твердой крівпости; и обращеющій річь въ сопротивнымь подобень ділающему вылазку, что можно крівнюму, в слабому опасно" (796).

Пожаръ въ сняту даеть митрополиту поводь дать такого рода наставленіе. "Дёла печныя и огненныя никогда не должно дівлать подъ вечеръ. Золу печную можно вынести утромъ; и печь топить должно по крайней мёрё раже вечерни. Это нужно и противъ пожара и противъ угара" (950).

Поведеніе монашествующих в особенно озабочивало митрополитв. Жизнь монастыреная представляла не столько примъровъ истинно подвижнической жизни, еколько разных в недостатковъ. О таких в недостатках среди братіи митрополиту нередко приходилось узнавать не отъ самого намъстника, а отъ лицъ сторонникъ.

То въ Москвъ приходится митрополиту слышать, "что Троицкихъ монаховъ видятъ внё монастыря въ 11 часу вечера" (764); то нёнто пришедшій изъ Петербурга сказываєть ему "какъ тамъ, въ кругу близномъ къ высокому средоточію, судять о нашихъ недостаткахъ. Между прочимъ говорять, что въ скиту ночують женщины" (894). Отъ людей, заслуживающихъ довёріе, узнаеть, "что одна знакомая виванскому казначею женщина въ слухъ людей укоряла его, что онъ оставиль ее и познакомился съ другою" (943). Строгій монахъ, строгій блюститель закона, порядка митрополить неохотно мирился съ замъчаемыми среди монаховъ недостатками и требоваль строгихъ мёръ противъ нихъ. "Даръ прощать онъ признаваль выше дара исправлять наказаніемъ", но строгія взысканія съ согрёшившихъ считаль необходимыми для прекращенія соблавна и потому, что порицательное время пользовалось всякимъ случаемъ, чтобы уронить

новащество въ глазакъ общества 3). Наместнивъ повольно снисходительно смотредь на недостатии братіи и не особенно върыгь наи не любиль върить дурнымъ слухамъ объ нехъ. Не разъ митрополить внушаеть ему, чтобы онь внимательно и строго следиль за поведенемъ братін. "Писади вы, что на дюдей, боторые судять о менашествь, не довольно умья сулить о немь, не надобно сметрёть, чтобы подчиняться ихъ мыслямь, но думаю, надобно смотреть, чтобы брать осторожность противъ соблазна н вреда для званія. Отчего, напримітрь, не охотно утверждають предоставление монастырямъ недвижимыхъ имфиій, если не отъ мивнія, что мопахи не порядочно живуть и не порядочно употребляють свое достояніе? Итанъ, чтобы не произопыо вреда званію, не надобно позволять себ' неблаговидностей, въ которыхъ нать нравственнаго зда, но въ которыхъ недостаеть порядка, и которыя дають случай неблагопріятнымь мивніямь <sup>и</sup> (899). Въ другомъ письмъ висаль: "Вамъ невъронтнымъ кажется, отецъ наместникь, что есть жес-братія. Такъ и должно казаться. И налобно какъ можно больше върить доброму, какъ можно менъе худому. Однако ощиты показывають, что и вворь осторожности нужень. Есть добрые искренно, которые не поступять противно нсиренности, и есть жельющіе казаться добрыми, которые не всегда суть то, чинъ кажутся. Покойный князь Дмитрій Владиніровичь представиль своего адъютанта нь знану отличія; Государь Императоръ ве сонаволиль. Князь представиль вторично: н тогда Государь, объясняя свой отказь, велаль послать въ князю доносъ, поданный на него семъ адъютантомъ. Хорошо. что Государь быязко зналь князи; иначе могла быть была отъ аже-брата. Говорите о дюдяхъ по необходимости терпимыхъ. Надобио, чтобы они не были вредны: а терпъть вредныхъ не должно быть необходимости" (848). По поводу дурных слуховь

<sup>\*)</sup> Нам'встникъ писалъ, что въ дале исправления согратившихъ должно следевать прив'рру древнихъ подвижниковъ. Митрополитъ находилъ, что въ настоящее время нельзя руководиться этими прим'врами. «Діяніе аввы епископа Аммона помню. Но что вы думаете? Легко-ли подражать такимъ прим'врамъ? Не хуже намихъ махринскихъ были тамъ люди, но никто не догадался поступитъ, какъ Аммонъ. По правней м'вр'в тамъ поняли діло, когда оно сділано: въ другомъ м'єсті и сего не найдешь. Подумайте и то, не надобно ли им'ять даръ, чтобы прощать, нначе будель поблажать» (21).



о троициихъ монахахъ митрополить писаль: "Теперь посторонніе въ намъ строги, а мы хотимъ быть въ себв снисходительны. По порядку, посторонніе должны быть къ намъ снискодительны, а мы къ себъ строги" (764). Въ одномъ письмъ митрополить высказываеть раскаяніе, что приняль монаха М., который оставиль давру. "Вы одобряете милосердіе къ М., а я, скудный въ милосердіи, чуть не раскамваюсь, что приняль его после того, какъ онъ самъ не возлюбилъ и оставилъ лавру. Имъю причину сказать вамъ, чтобы вы имъли налъ нимъ внимательное наблюдение въ предосторожность отъ бъдъ во лжебратін". Въ другомъ письмі онъ высказываеть недовольство, что наместникъ отпустывь путешествовать монаха В., "поторый въ двукъ городахъ осрамиль собою лавру" 4). Поведение извъстнаго Филиппа-Филаретушки сильно смущало митрополита. Не скоро онъ могъ помириться съ странными дъйствіями этого новаго. "Филиппа опредълить указомъ будеть ли надежно? Перестанеть ин онъ желать странствія? Послів путешествія въ Москву, слышу, онъ ходиль еще куда то въ иную сторону. Въ теперешнемъ положени если и возьмутъ его съ мъдною или желваною птичкою, и поседять въ клету, онъ симъ доволенъ, и намъ бъды нътъ. Если можемъ, извлечемъ изъ влътки: а за то, что посаженъ, не отвъчаемъ, не имъя его своимъ оффицально" (747). Въ другомъ письмъ пишетъ: "Не помию, отвъчаль, ли я вамъ о намъреніи Филарета идти въ Кіевъ. Можно на сіе согласиться: но просить его, чтобы не очень юродотвовалъ. Онъ не побоится и въ тюрьму попасть, но подумаль бы, что симъ можетъ причинить непріятности и затрудненіе начальству, которому себя не для того подчинилъ (863).

"Дай Богь, чтобы на пользу было то, что творить Филареть. А я надъ симъ задумываюсь. На что же было заводить то, что после бросаеть; и на что бросать то, что завель. Если котель начать и кончить юродствомъ: на что же было вводить въ средину другое? Безъ него пещеръ, можетъ быть, и не было бы:

<sup>4)</sup> Этотъ Венедикть, о которомъ митроподить давно уже составиль невыгодное митине, впоследствии замечень быль въ важномъ проступка и удаленъ изъ ламры. Въ письмахъ мы истрачаемъ не мало примаровъ глубокой проницательности митрополита и знаиня имъ людей.



но это не было бы лучше, нежели то, что они запуствотъ" (859). Нъвоторые монахи своими похожденіями доставляли не мало хлопотъ митрополиту. Въ 1861 г. въ свиту былъ навто М., который бъжаль оттуда въ Петербургъ и здъсь не мало напудилъ. Онъ написаль два письма къ Государю Императору и Высочайшей фамиліи, и посылаль при каждомъ фунть чаю. и при одномъ 17, а при другомъ 25 рублей. Подписался: патріархъ Інсусъ. Этого сумасшедшаго, котораго отецъ намъстникъ считаль въ здравомъ умъ, митрополиту пришлось отыскивать и сноситься объ немъ съ разными начальственными лицами. Митрополить жаловался наместнику, что его заставили принять на себя обязанности сыщива. "Позвольте инв пожаловаться, что за судьба моя, что и свои и чужіе налагають на меня свои дъла, и заставляють меня дълать ихъ! Вы дълаете меня омиливомъ бъглаго М.; но сыщивъ, не вакъ ведумается, начинаеть двло, а когда предпишутъ. Я буду сыщикомъ по вашей воль; н предпишу консисторін. Но въ другомъ подобномъ случат обратите вниманіе и на порядокъ и на мое безсиліе" (1414).

Заботясь о томъ, чтобы лавра не пополнялась людьми надостойными, митрополить предписываль строгую разборчивость при принятіи въ монастырь. Всегда онъ не охотою соглашался на принятіе въ монастырь такихъ лицъ, въ прошломъ которыхъ находиль какія-либо темныя черты. "Имя Е. приносить мив темное напоминаніе, которое не располагаеть въ пользу именуемаго, если это не другое лице. Не быль ли онъ изкоторое время въ Донскомъ монастыръ? И служба при преосвященномъ Назананив не показываеть ин искателя? Спросите также его, не найдется ли въ его послужномъ спискъ чего-нибудь такого, что могло бы затруднить принимающихъ его" (896). Внимательно митрополить следиль и за хознёствомъ давры. Наместникъ Ацтоній ознаменоваль себя обширною хозяйственною двятельностію. Онъ постоянно входиль къ митрополиту съ различными хозяйственными проектами, предположеніями. Вполив сочувствуя заботамъ намъстника о благоустройствъ лавры и довъряя его опытности, митрополить всегда неохотно соглашался на его хозяйственныя предположенія и проекты. Проницательность его находила въ нихъ недостатки, а его любовь къ сохраненію порядка заставляла съ недовфріемъ относиться къ различнымъ

нововведеніямъ. По поводу одного проекта намівстника митрополить писаль: "Роскошь отъ стола и пищи пришла и туда. куда утроба извергаетъ негодное. Въ здъшней семинаріи есть устройство такихъ мъстъ съ водою: и каждый годъ платять англичанину около полутороста рублей серебромъ за присмотръ и починки, и притомъ всегда одному: другіе не вызываются взяться за сіе двло. Повредится что-нибудь существенное въ семъ устройствъ: что вы будете дъдать? Повредится водопроводная труба: не знающій дела не скоро приметить, и вода будеть размывать ствну, или потолокъ, или полъ. И при надзорв сіе устройство дветь сырость той части вданія, въ которой находится. Въ Воспитательномъ домъ случилось, что увидъли размокающимъ потолокъ. Долго не могли понять, что это значить. Наконецъ оказалось, что свинцовую водопроводную трубу мыши провля. Вы разочитываете, что строеніе двухъ башенъ будеть стоить 1000 р, а модныхъ отхожихъ мъсть 1200. Да развъ сін сдъдаются на воздухъ? Онв займуть въ зданіи місто, которое стоить не дешевле двухъ башень. Примите еще въ разсужденіе, скольно простора нужно для смрадной воды, которая будеть цвлый мень выходить изъ отхожаго мъста, чтобы она не произвела бливъ зданія смраднаго болота" (912). О. Антоній задумаль произвести осущение Успенского собора. Митрополить писаль по этому случаю: "Не знаю, что сказать вамъ, отецъ намъставкъ, объ осущения Успенсваго собора. Мив все непонятно, почему онъ не быль сырь въ началь ныньшняго стольтія, когда входъ въ него воздуха быль тоть же, какой нынв. Неть ли разницы въ томъ, что его тогда начинали отворять ранве праздника Благовъщенія, а съ 1 мая начиналось непремънно въ немъ священнослужение. Нанести сему зданию восемь ранъ, подъ названіемъ душниковъ, мив кажется суровымъ средствомъ. Ствиы толотыя; строенье старое, внутри стань, можеть быть, не правильная пладка вирпича, а камень всякихъ формъ залитый известною. Можетъ случиться, что при дъланіи душниковъ, разломаешь болъе, нежели думаешь. Мив думается, что надлежало бы поднять поль и посмотрёть суха ли подъ нимъ земля. Если суха: то можно думать, что сырость образуется внутри собора, и въ семъ случав способъ предложенный г. Быковскимъ, можеть имъть мъсто. А если земля подъ поломъ окажется сырою: то

ніе, что въ 1825 будеть туга велія на людехъ. Между чистыми пророками и между ложно выдающими себя за пророковъ, или мечтающихъ быть таковыми, неть ли средняго рода людей, которые стремясь къ добру, хотя еще находятся въ смъщенномъ состоянін, имъють нъкоторыя созерцанія, подобно какъ имъють нъкоторыя добродътели, и провидъніе Божіе, допуская ихъ отврывать свои предчувствія, имфеть цфль тфмъ, что въ нихъ есть доброе, возбудить ивкоторыхъ къ добру, а твиъ, что въ нихъ есть смешенное, облегчить судь надъ теми, которые не поверять " (911). Въ другомъ письмъ опять возвращаясь къ этому предмету митрополить пишеть: "Состояніе людей, о которыхъ я говориль, не почиталь я ни правильнымь, ни безопаснымь: а говориль только, что провидение Божие попускаеть некоторымъ дъйствовать изъ смъщенныхъ состояній, и обращаеть въ пользу случающіеся проблески истины. Валаамъ быль въ правильномъ состояніи, когда отказаль посламь Валака; вошель въ смешенное состояніе, когда предстился важностію втораго посольства, и пожелаль итти, зная ужъ волю Божію, возбранявшую идти. уже ослина обличила его неправильное состояніе, потомъ онъ совствить сбился съ пути и погибъ. Но сквозь сихъ замъщательствъ прошло великое двиствіе провидвнія и произнесено важное предсказаніе" (914). Въ 1858 г. по поводу предсказаній одного есауда 7) митрополить пишеть: "Благодарю за разсуждение о видъніяхъ, которому даль случай есауль. То очевидно, что въ его рукописаніи есть приивсь его личныхъ понятій; а пное могло быть возбуждено въ немъ слухомъ, какъ напримъръ, требованіе освобожденія врестьянь. Но есть у него мысли, которыя трудно представить родившимися въ казацкой головъ. Какъ пришло ему въ голову оригинальное соображение, что умножение дворянъ, безконечно продолженное, наконецъ должно произвести тысячи нищихъ; съ притязаніями на благородство, и что въ предосторожность отъ сего, надобно ограничить благородство четвертымъ родомъ, чрезъ что сохраняется преимущество и устраняется чрезмърность? Мнъ кажется, что въ семъ явленіи есть

<sup>7)</sup> Кажется Золотарева, о которомъ Филаретъ въ 1853 г. просилъ Антонія, чтобы онъ способствоваль ему и въ духовномъ дѣлѣ, и удовлетвореніи благочестивому и патріотическому любознанію (903).

начто отъ провиданія Божія, которое все посыдаеть намъ совершенныхъ пророковъ, чтобы мы невниманіемъ къ нимъ не сдълали себя болве виновными, а допускаеть некоторыхъ людей смъщеннаго духовнаго состоянія обличать насъ именемъ Божіимъ, чрезъ что дается намъ случай пробудиться и не подпасть наказанію: между тъмъ какъ и невниманіе къ нимъ не слишкомъ тяжкій грахъ извиняемый отчасти смашеннымъ ихъ состояніемъ" (1198). Въ объясненіе такого рода смішанныхъ состояній, митрополить приводить мысль одного малоизвістнаго писателя, къ которой очевидно и самъ склонается. "У одного малоизвъстнаго писателя встрътилъ я мысль, которая способна изъяснить сего рода смешанныя явленія. Онъ говорить, что не ръдко встръчающіяся въ наши времена виденія и откровенія, полуистинныя и полуложныя, происходять отъ действія на некоторыхъ неправильно возбужденныхъ и склонныхъ къ мечтательству людей -- отъ душъ накоторыхъ умершихъ людей, которые, имъвъ также въ жизни неправильное возбуждение духа и страсть испытывать и внушать другимъ сокровенное, и по смерти ищуть сообщенія съ подобными живущими, и сообщають имъ что имъють, истину и мечту вмъсть. Какъ вамъ сіе кажется " (435). Внимательно относясь къ различнымъ предсказаніямъ и видя въ нихъ некотораго рода откровенія, митрополить всегда старадся уяснить для себя съ своей точки арвнія тв событія, которыя поражали его загадочностію, таинственностію. Весьма дюбопытны его объясненія нікоторых таинственных явленій. о которыхъ сообщалъ ему Антоній. Въ 1851 году намізстникъ сообщиль ему объ одной молодой крестьянъ вдовъ, въ домъ къ которой въ глухую ночь слетала какая-то огненная полоса. Вдова сказала, что къ ней ходитъ каждую ночь ея умершій мужъ, съ которымъ она жила счастливо. На это извъстіе Фидареть отвъчаеть: "Странно привлючение крестьянской вдовы. Но можеть быть вопросъ: чуждый ли нечистый духъ представ. дяль ей мечтаніе, или отшедшая душа привлекаема была земною страстію? Читаль я случай, или слышаль, что умершая мать каждую ночь приходила къ оставшемуся младенцу и, повидимому, кормила его грудью. Днемъ младенецъ не бралъ молоко, и чрезъ нъсколько дней, питаясь только мечтательною пищею, умеръ. Подлинно между сътями ходить человъкъ, поставляемыми отъ

врага, и самъ себъ вяжеть съти, или вражескія укръпляеть свопин страстями. Сокруши, Господи съти, и избави всякое созданіе Твое" (804). Въ январъ 1857 года намъстникъ извъщалъ интрополита о такиственныхъ явденіяхъ въ училищной лаврской башив. "Догадка ваша, писаль въ ответь Филареть. что происходящее въ училищной башив происходить отъ какойнабудь отшедшей неумиротворенной души, по моему мнжнію, удобопріемлема. Кажется, это и не одна душа. Та темиве, которая стучала по ночамъ железными сапогами: и, потому после присутствія святыни, ей сублалось недоступно посвщенное святынею мъсто. Для другой оно осталось доступнымъ, и притомъ днемъ, какъ менъе чуждой свъта. Доброе дъло совершить еще водоосвящение и панихиду. Въ бытность нынъшняго владыви новогородскаго ректоромъ петербургской академін, вскоръ послъ смерти служившаго при академіи инвалида Нестора, академін стало представляться ночью, что Несторъ знакомыми ему шагами ходить по его комнать. Посль нескольких безсонныхъ ночей, секретарь открымся о семъ ректору. Ректоръ навъдался, не заботился ли о чемъ Несторъ передъ смертію, и узнажь, что онъ быль должень небольшую сумму денегь, и умеръ, неуплативъ долга. Ректоръ велвлъ заплатить долгъ и совершить панихиду по Несторъ: и секретарь почиваль послъ того спокойно" (1139) 8).

II.

Письма митрополита къ намъстнику, особенно съ пятидесятыхъ годовъ, знакомять насъ съ воззрвніями великаго ісрарха на современные вопросы и событія и заключають не мало замътокъ, извъстій, драгоцінныхъ какъ показанія о личности писавшаго и его времени.

Изъ церковныхъ дълъ—дъла раскола служатъ предметомъ довольно частой бестды митрополита съ намъстникомъ. Изъ писемъ видно, что Филаретъ былъ весьма недоволенъ тайнымъ

<sup>\*)</sup> Объ отношеніи Филарета къ таниственнымъ явленіямъ подробно говорится въ стать'в: Митроп. Филареть въ его отношеніямъ къ міру таниственнымъ явленій. Душ. Чт. 1883 г. Май.

покровительствомъ, которое власть оказывала раскольникамъ. Въ 1852 году онъ пишетъ: О лжејерархіи раскольнической отъ незаконнаго источника, вопреки церковнымъ правиламъ происшедшій, есть свъдънія, и были указанія, но не умъють или не хотять найти элоупотребленія тв, которымь сіе доверяется (854). Вы говорите о раскольнической лжејерархіи. Еще бывшему генераль-губернатору я сказаль однажды, что изъ Буковины присланъ раскольническій архимандрить и живеть въ дом'я вдовы имя рекъ. Онъ сказалъ, что справится, и потомъ сказалъ, что это домъ пустой, и что въ немъ кто-то былъ недвли за двв назадъ. Нынвшнему сказалъ я, что раскольническій архіерей будеть служить въ такомъ-то домв, въ такой день и часъ. Ничего. не оказалось: по всей въроятности потому, что довъренное лице начальника было гораздо болве доввреннымъ лицемъ раскольниковъ. Что тутъ дълать? Господу помолимся о заблуждающихъ и о покровительствующихъ заблуждающимъ" (889). Въ письмъ 1860 г. митрополить говорить, что онъ не получиль помощи въ дъл преследованія раскольнических лисіерарховъ. "Объ отпадшихъ въ расколъ въ Волоколамскомъ утадъ я еще беру свъдънія, и не получаю. Поймали лжесвященника въ ривахъ, и у него нашли подлинную грамоту ставленную съ подписью и печатью лжеархіепископа. Гражданское начальство ничего посему не сдълало. Я представилъ грамоту св. Синоду и указалъ на законы, которые осуждають ложно присвояющихъ себъ чужое званіе или чинъ. Св. Синодъ возвратиль мнв грамоту и сказаль въ указъ, что за лжесвященникомъ вельлъ министръ внутреннихъ дълъ имъть надзоръ, а о лжеархіепископъ и о законахъ указанныхъ ни слова" (1340). Въ другомъ письмъ того же года митрополить жалуется, что произволу и проискамъ раскольниковъ нътъ преградъ. "Что раскольники достали бумагу изъ Синода, этому нечего дивиться. Все что дъдается относящееся до нихъ въ высшихъ начальствахъ самое секретное. они обыкновенно знають прежде всъхъ. Но чтобы изъ моей канцеляріи когда-либо что-нибудь выведали, этого я не замечалъ. Можетъ быть, они это прибавили, чтобы приписать себъ болъе силы и пространства дъйствія. А что бумага была прежде у меня, то они узнади изъ синодскихъ бумагь. И въ самомъ дълв теперь произволу и проискаль раскольниковъ нъть пре-

градъ. Намъ остается мало дъдать, меньше успавать и много теривть" (1357). Въ письмв отъ 8 денабря 1857 г., надъ которымъ надпись: весьма севретно, встръчаемъ интересное свъдъніе о проекть Филарета относительно единовърческаго епископа. "Вы пишите, что хорошо было бы послать проекть о единовърческомъ епископъ и оберъ-прокурору. Следственно вы сомивваетесь, довольно ли обратить на него внимание владыка новогородскій. И не ошиблись вы. Владыка пишеть ко мив, что единовърческаго епископа сдълать можно, и единовърцы будугъ довольны; но что онъ будетъ вреденъ для церкви, и что раскольники его не примуть. Вивств съ симъ онъ возвратиль мит и мое оффиціальное отношеніе, не показанное никому другому, хотя мив вазалось, что могла обратить на себя внимание по крайней мъръ перван часть онаго, въ которой издагается вредъ гражданскихъ священниковъ для единовърія, и приводится на то доказательства изъ новыхъ событій (1245).

Въ разснатриваемыхъ нами письмахъ есть указанія на важнвишее двло времени Филарета, въ которомъ онъ принималь самое живое участіе-переводъ Священнаго Писанія на русскій языкъ. Здесь мы знакомимся съ теми препятствіями, которыя это великое дело встретили у насъ. "По делу о переводе Священнаго Писанія, пишеть митрополить въ 1857 г., графъ А. Ц. писаль нь владыев ніевскому, и сей написаль общирное мивніе противъ общаго мивнія Синода. Высочайше повелвно сообщить оное мив и потомъ предложить св. Синоду. Итакъ въ іерархів разногласіе, которое если не приведется въ единству, то представить печальный видь и причинить затруднение Государю императору въ ръшеніи сего дъла. Помолитесь, чтобы я вразумленъ и управленъ былъ на путь правды и мира" (1148). Въ другомъ письмъ владыка съ грустію пишеть: "О переводъ Новаго Завъта во владывъ кіевскому писать я не успълъ; и вижу, что это было бы безполезно. Проекть синодальнаго опредъленія, обстоятельный, быль ему сообщень. Это почти тоже, вакъ еслибы и написалъ. Но онъ написалъ свое мивніе, очень обширно издоженное, и на меня пала необходимость отвъчать на оное, также не коротко, чтобы показать силу или не силу сказаннаго имъ. Печально это. Спорить не хотвлось бы: но если не спорить противъ возраженій, какъ защищать истину?

А мить кажется, пстина на сторонъ синодальнаго опредъленія. Помолитесь о единомысліи служителей слова Божія (1164). Въписьмъ 1859 года митрополить сообщаеть служь, "что свътскіе хотять проволочь дъло перевода: сіи не признаются въ томъ: Господь въдаеть истину Еслибы поручить московской академіи переводъ всего Евангелія, пишеть онъ далье, и можно было бы ожидать твердости сего дъла: то конечно хорошо было бы составить для сего совъть не только изъ людей знанія, но изълюдей благочестиваго чувства: но теперь, когда дълается опыть, который можеть быть поставлень вверхъ дномъ, неудобно было сдълать болье того, что сдълано (1256).

Въ концъ пятидесятыхъ годовъ былъ поднять вопросъ о преобразованіи духовныхъ училищъ. Филаретъ, хорошо зная неудовлетворительное состояніе нашихъ учебныхъ заведеній, побуждаль писать объ училищной жизни. "Написать что-нибудь о училищной жизни въ истинномъ видъ, можеть быть не безполезно. Но лучше, чтобы это сдълалось не по приказанію начальства, а какъ бы само собой. Передайте мысль о семъ о. ревтору авадемін, чтобы она дошла до твхъ, которые могли бы ее порядочно исполнить, и скажите ему, что я нахожу сіе заслуживающимъ вниманія". При этомъ онъ разсказываеть нівкоторыя обстоятельства изъ своей жизни, характеризующія дореформенное положение нашихъ духовныхъ училищъ. "Къ числу учениковъ, у которыхъ въ последнемъ десятилети прощедшаго стольтія, въ власся, въ рукахъмерали въ чернильниць чернилы, принадлежаль и я въ Коломив. Въ лавръ, уже въ ныившиемъ стольтіи, въ аудиторію, которая составляеть нынь часть библіотеви, владыка Платонъ пришелъ къ намъ на богословскую декцію въ шубъ и въ шапкъ крымскихъ овчинъ, и посидъвъ немного, натопиль намъ залу, сказавъ: и въ поучени моемь разгорится отнь. Вы говорите, что по десяти леть лежеть сметы для учебныхъ ваведеній. Можно прибавить. Въ 1825 году, осматривая владимірскую семинарію, доносиль я, что недостатокъ зданій нестерпимый даже для влассовъ по числу учащихся, а общаго жительства нътъ. Семинарія до сихъ поръ еще неудовлетворена-43 года" (1252). Но митрополить не очень сочувствоваль перемвив устава. Въ 1859 году онъ писалъ: "Владыка новгородскій написаль записку о томъ, что нужно неременить въ училищахъ. Я написаль на нее свою записку, частію представлян неудобства и предлагая свои мысли. Напримъръ онъ хотълъ, чтобы ученики высшихъ классовъ ходили въ полукафтаньяхъ, полуряскахъ и камилавкахъ. Я писалъ, что камилавку дать неудобно: потому что она при первой степени монашества дается въ цервви съ благословеніемъ. При томъ хорошо дать церковную одежду ученикамъ, если есть надежда сдълать ее постоянною, а если будуть лицемърить, и вив училищь переодываться въ свътскую одежду, то пользы не будеть. Главною переменою полагалось устраненіе медицины и агрономіи; но, говорять, правительство на сіе не соглашвется. А при семъ недовольно остается простора для другихъ учебныхъ исправленій. Мив кажется, недостатокъ не столько въ уставъ училищъ, сколько въ исполнителяхъ. Ректоры слабо смотрять за ученіемъ и поведеніемъ, и архіерен недовольно ревностны, отъ которыхъ первый есмь азъ. Нъкоторыя даже почитають училища чуждыми для себя, какъ напримъръ преосвященный нижегородскій, оправдываясь въ томъ, что не позаботился о приготовленіи семинаріи къ прибытію Государя Императора, написаль: у нихъ есть свое начальство. Мив важется, нуживе поощрять и наставлять людей, нежели переписывать уставы" (1267) 8).

Не сочувственно отнесся митрополить въ нъкоторымъ новымъ явленіямъ въ нашей духовной школь. Такъ онъ высказывается противъ юбилея академів. "Вы слышали конечно, что меня звали на юбилей петербургской академіи. Мысль о юбилев для меня не привлекательна. У евреевъ юбилей быль важный законъ и въ отношеніи церкви и въ отношеніи къ гражданскому порядку. Онъ освобождаль впадшихъ въ рабство, и возвращаль заложенныя земли. Папы въ средніе въка ввели его въ римскую церковь, чтобы получать доходы отъ посвіщающихъ Римъ, и отъ индульгенцій. Почему и зачёмъ юбилей пришель въ духовную академію? А примъръ одной академіи, въроятно поведеть тъмъ же путемъ и другую" (1264).

Изъ церковныхъ вопросовъ возбужденныхъ въ реформенное

<sup>3.</sup> Здёсь митрополить высказываеть глубокую, оправдываемую опытомъ мысль, что перемёны уставовь, болёе, чёмъ несовершенные уставы вредно отзываются на учебныхъ заведеніяхъ».



время вызваль сильное недовольство въ митрополить и доставиль ему не мало хлопоть вопросъ о снятіи сана. "Поднять вопросъ о снятіи священнослужительскаго сана, съ цвлію облегчить сіе: и для противодъйствія сему представлено такое мивніе, что сего вовсе не должно быть; и въ подкръпленіе сего мивнія составлена выписка изъ законовъ, начатая сильнымъ укореніемъ Св. Синода. По сему случаю написано прилагаемое при семъ письмо и записка. Въ подкръпленіе того же мивнія къ Св. Синоду назначено изреченіе, что въ римской церкви священство не нарушимо. О семъ также составлена записка при семъ прилагаемая. Нъкоторые признаки подають причину думать, что это принято не съ миромъ. Прочитайте письма и записки; и скажите мив вашу мысль, могу ли я оставаться въ миръ, или долженъ осудить сдъланное" (1312).

"О извъстной запискъ, пишетъ митрополить чрезъ нъсколько дней, озабочивало меня то, не слишкомъ ли сильно я выразился, и такимъ образомъ подалъ причину къ немирному на нее вагляду. Но я думаль, что если выражусь слегка, не почувствують важности и вреда сделанной неправильности; и что письмо, которое теперь у васъ, умягчить дъйствіе записки. Но есть признаки, что письмо не помогло сему. Дело о снятіи сана много озабочиваетъ потому, что противъ мнвнія первенствующаго члена всъ прочіе, а его мижніе неудобно защищать; а противное мижніе вредно. Въ такомъ видъ дъло должно придти къ Государю. Съ некотораго времени онъ иметъ обычай преддагать сомнительныя дёла вомитету министровъ. Въ семъ вомитеть нътъ нынъ человъка, подобнаго князю Александру Николаевичу Голицыну, который бы отделиль въ деле собственно церковное не подлежащее светскому сужденію. Итакъ можеть случиться, что комитеть пересудить все двло по своему; и такимъ образомъ станетъ надъ головою Св. Синода. Отъ несчастнаго примъра можеть родиться несчастный обычай. Я сообщиль мои мысли владыкъ новогородскому, и благодарение его правдивости и самоотверженію, онъ мирно приняль мои мысли, даль иное направление двлу и объщаль въ домашнемъ совъщаній стараться достигнуть лучшаго рішенія діла. Впрочемь я въ отношеніи къ графу дъйствую, какъ прежде. Третьяго дня послалъ къ нему (также и ко владыкъ) окончательное мое мивніе по дълу о снятіи сана" (1314).

Digitized by Google

Не наши только, но и церковныя двла отдаленнаго Востова сдужать предметомъ дружеской беседы митроподита съ наместникомъ. Въ 1858 году по поводу статьи Невлюдова митрополить высказываеть свои мысли о положенін двяв на Востокв. "Г. Неклюдовъ пишеть благонамеренно. Правда, что греческое духовенство по нуждъ собираетъ деньги, какъ оборонительное оружіе противъ туровъ, но правда и то, что многое собранное для церкви идеть по рукамъ родственниковъ владыкъ. Примъры очевидны и многочисленны. Не надобно порицать, но нужно иногда скромно посовътовать, и съ осторожностію давать деньги. Что г. Невлюдовъ говорить, будто образование арабскаго и словенскаго духовенства подъ начальствомъ греческихъ патріарховъ было бы государство въ государствъ - сего нельзя признать справедливымъ. Можно было имъть арабскихъ священниковъ п словенскихъ епископовъ образованныхъ способныхъ наставлять единоплеменныхъ, но также послушныхъ патріарху. Что учреждать намъ въ Палестинъ мъста и учрежденія церковныя самостоятельныя можетъ быть вредно для согласія съ греческою іерархіею, это правда. И что послать въ Іерусалимъ епископа, а не архимандрита, сомнительно, лучше ли первое послъдняго. Архимандрить меньше бы кололь глаза тамопинимъ и непріятность, сдвланная архимандриту, менже была тяжела для насъ, нежели сабланная епископу. А полевное вліяніе имоть могь, бы хорошій архимандрить не менье, какъ и епископъ. Посылка архимандрита меньше бы давала случая иностраннымъ кричать п разстроивать турокъ крикомъ, что это наша пропаганда, и что мы ищемъ усилиться въ Турціи религіозно, чтобы усилиться политически, и разрушить магометанство и государство турецкое вмістви (1239). Въ церковных в ділах Востока митрополиту приходилось принимать дъятельное участіе. Въ 1858 году отъ него потребовали мивнія о преобразованіяхъ въ константинопольскомъ патріархать. "Въ началь сего месяца мив присланы были двъ записки о преобразованіяхъ въ константинопольскомъ патріархать. Теперь часть сихъ преобразованій видна въ въдомостяхъ, — избраніе патріарха, сверхъ церковнаго, народное. Требовано отъ меня мивніе скоро. Не прошло ивсколько дней, напримъръ 6 и 7, въ которые я не могъ совсъмъ приняться за сіе дъло. И потому съ поспъшностію окончиль 11 и послаль

12 дня. Положеніе восточной церкви трудное, и, по всему видимому, безъисходное, если не простретъ Свою руку кръпкую Объщавый неодольніе и вратами адовыми церкви своей (1252).

Печальнымъ рисуется положение церковныхъ делъ на Востокъ по письмамъ Филарета. "Печальны въсти о православныхъ въ Турцін; пишетъ онъ въ 1858 году; и есть горе отъ своихъ. Греческое духовенство въ Болгаріи изгнало болгарскій язывъ городовъ и священнослужение на славянскомъ. Нъкоторые городскіе болгары всладствіе сего накоторымъ образомъ огречились, и черезъ то нарушено единомысліе съ сельскими. Но датинская пропаганда старается воспользоваться симъ несогласіемъ. У насъ возбуждается о семъ забота: но дъйствовать теперь трудиве, нежели было прежде" (1208). Въ 1859 г. митрополить сообщаеть, что "патріарка ісрусалимскаго долго звали, и не могли дозваться изъ Константинополя въ Герусалимъ. Вдругъ онъ поднялся, и объявилъ: иду умърить русского епископа. Въ донесении преосвященнаго мелитопольскаго есть выраженія: злоба патріарха. Съ консуломъ у преосвященнаго мелитопольскаго война. Арабы очень хорошо приняли преосвященнаго Кирилла, и прислади жалобу на патріарха. Но вто можеть исправлять патріарховь?" (1276). Въ 1860 году Филареть пишеть: "Въ греческой іерархіи есть бользнь не легче ересей. Недавно при выборъ въ патріарха, въ собранія патріаршаго мъстоблюстителя, членовъ синода и національнаго собранія, по точнымъ словамъ извъстія, архіерей архіерея взяль за вороть, архіерен архіереямъ наносили удары, крикъ привлекъ постороннихъ. Донесли турецкому правительству; и на другой день присланъ былъ военный отрядъ на случай нужды — прекратить войну избирателей патріарха. Простите меня, что я высказаль сіе горькое извъстіе, и не передавайте его другимъ" (1349). Въ 1867 году горькія въсти шлеть митрополить намъстнику о дълахъ въ Константинополъ. "Раздълите со мною печаль о домъ Божіємъ. Прочитайте въ прилагаемыхъ листахъ статью: Удаленіе патріарха Софронія отъ константинопольскаго престола. Сперва нъсколько членовъ синода востали противъ патріарха за то, что онъ не хотель рукоположить въ епископа человека, носящаго на себъ черты не сообразныя съ симъ саномъ; потомъ весь синодъ и смъшанный совъть обвинили его предъ турецкимъ правительствомъ, и не нашлось защищающаго. Но прощальная ръчь его въ церковномъ духъ, и показываетъ человъка, котораго надлежало бы беречъ для церкви, хотя бы онъ и допустилъ нъкоторыя погръшности въ своемъ управлени. И въ какомъ безнадежномъ видъ показана вообще іерархія патріархата! По другимъ, не печатнымъ извъстіямъ, слышу, что есть митрополитъ благонадежный для патріаршаго престола: но очень мало надежды, чтобы его выбрали. А западная пропаганда усиливаетъ дъйство льсти. У меня вырвалось было слово къ патріарху Софронію, но не ръшился послать: частію потому, что чрезъ это я вышелъ бы нъсколько изъ своихъ предъловъ, частію потому, что оно можетъ огласиться и возбудитъ негодованіе въ людяхъ страстныхъ, вмъсто того, чтобы безпристрастно разсудить о безпристрастномъ словъ" (1646).

Не церковныя только двла служать предметомъ живаго обмъна мыслей между митрополитомъ и намъстникомъ, но и событія жизни общественной и политической. Мы эдъсь познакомимъ читателей съ отношеніемъ Филарета къ болье крупнымъ явленіямъ нашей гражданской жизни, которыя возбуждали въ немъ особенно живой интересъ. Въ концъ пятидесятыхъ годовъ въ нашемъ обществъ мы видъли значительное распространение спиритическихъ мафній. Этимъ спиритизмомъ увлекались и высшія духовныя лица. Въ одномъ письмъ митрополить высказываеть сожальніе, что есть преосвященный, который смотрыль на стологаданіе съ надеждою, а не опасеніемъ. Отношеніе митрополита къ этому явленію общественной жизни представляетъ намъ много любопытнаго. Въ началъ онъ посмотрълъ на это явленіе, какъ на суевъріе обычное. "Помнится, говорилъ я вамъ, что нынъ путемъ изследованія природы заходять въ область волшебства. Прочитайте еще примъръ сего въ фельетонъ нынъшняго дня полицейской газеты, подъ заглавіемъ о гадательныхъ машинахъ. Мив приходить на мысль, не снестись ли съ начальствомъ, чтобы не учили народъ суевърію, но и то думаю, что гадательныя книги много леть печатаются и продаются, и Св. Синодъ не обращаль на сіе вниманія" (939). Но познакомившись ближе съ спиритизмомъ, митрополить отнесси къ нему иначе. Значительное распространение ворожбы столами побудило его написать объ этомъ записку и послать въ Петербургъ. Записку эту

слушала Государыня Цесаревна, изъявила удовольствіе, вельла благодарить митрополита и представить ей два списка, одинъ для нея, а другой, чтобы послать къ Государынъ Императрицъ (949). Записка Филарета была напечатана, многіе вразумились и оставили стологаданіе. Но и после того онъ постоянно съ особеннымъ вниманіемъ следиль за этимъ новымъ явленіемъ въ общественной жизни. Онъ уже смотритъ на него не какъ на суевъріе, а какъ на такое явленіе, которое требовало изученія и побуждало быть на стражъ. Онъ собираеть свъдвнія о спиритическихъ явленіяхъ и спрашиваетъ мивнія у намістника. Онъ читаеть французскіе журналы, въ которыхъ писалось о спиритизмъ. "К. С. М. 10) прислалъ миъ на сихъ дняхъ книжку французскаго журнала подъ заглавіемъ: Мода, въ которомъ по странному смъщенію дъль и понятій пишуть и о дълахь религіи и церкви. Въ сей книжкъ напечатано письмо о вызываніи духовъ посредствомъ столовъ. Писатель говорить, что онъ повъриль возможности сего только по строгому личному изследованію. Разсказываеть примітрь, что посредствомь стола одинь, за 12 леть умершій, просиль отслужить за него семь литургій. Въ заключение сей писатель говоритъ, что открывается для изследованія новый океань, который имееть свои бури и бездны; и что кто пустится безъ компаса и управленія, и будеть водиться любопытствомъ и страстями, тотъ попадеть въ руки духовъ обмана и зда и погибнеть. Въ следующемъ письме онъ объщаеть указать средство противъ обмана" (960). "Что папа осудиль стологаданіе, иншеть митрополить въ другомъ письмь, я слышаль. Но недавно читаль противъ стологаданія окружное посланіе французскаго епископа, въ которомъ онъ о суде папы не упоминаеть. Онъ говорить, что мертвыхъ вопрошать не позволено; и приводить извъстныя слова Моисеевы; и что съ злыми духами говорить опасно: но потомъ говорить, чтобы не думали, что онъ признаеть решительно сін сношенія; это, говорить, дело воображенія: а наконець опять говорить, что это хитрость сатаны. Будущее, говорить, есть внига запечатанная семью печатями, которой никто не можеть прочитать ни на

<sup>10)</sup> Кн. Сергьй Мих. Голицынъ.

земав, ни на небв. Это, по моему мивнію, неправильное толкованіе апокалипсическаго виденія; и о будущемъ вообще напрасно епископъ приписываетъ небу столько же невъденія, сколько земав. По сему смешенію мыслей, я не принялъ мысль Андрея Николаевича, чтобы сіе посланіе перевесть и напечатать (969).

Одинъ прівзжій изъ Петербурга разсказываеть митрополиту: "Одинъ рускій находящійся въ Америкъ при консульствъ, невърующій увидыть на домъ надпись: здысь можно говорить съ умершими, и пошедъ въ домъ нашелъ старика съ гадательнымъ столомъ, который не писалъ, а отвъчалъ стукомъ. Испытующій, устраняя обманъ, отставиль столь въ сторону и спрашивая получиль отвъты, что съ нимъ говорить умершій его дядя, что онъ находится не въ дучшемъ состояніи, въ шестой степени воздуха, и что за него надобно молиться. На вопросъ: Кто должевъ модиться? вопрошающій произнесъ насколько именъ и получиль неясные ответы, а когда наименоваль свою мать, столь трижды удариль ногою и вспрыгнуль. Съ сего времени испытатель сделался верующимъ. Какъ вы о семъ разсуждаете?" (964). Любопытная переписка объ этомъ предметв продолжается целый годь. Въ последнемъ письме митрополить раз, сказываеть наместнику объ одномъ помещике стологадатель, который по рецептамъ стола успашно лачилъ больныхъ, но потомъ повредидся въ умъ" (1007).

Въ письмахъ есть нъкоторыя данныя для характеристики отношенія Филарета къ важнъйшему дълу прошлаго царствованія—освобожденію крестьянъ. Митрополить принадлежаль къ числу лиць, въ которыхъ это великое дъло возбуждало болье опасеній, чъмъ надеждъ. Въ 1857 сообщая слухъ о предполагаемой реформъ митрополить пишеть: "прівзжающіе изъ Петербурга сказывають, что тамъ сильный говоръ объ измъненіи положенія крестьянъ. И дважды мнъ сказывали, но не знаю, изъ какого источника почерпнули свъдъніе, что преподобный Сергій явился Государю императору, и даль наставленіе не дълать сего. Господь да сохранить сердпе царево въ руцъ Своей, и да устромть благое и полезное" (1187). Въ началъ слъдующаго года онъ пишеть: "въ Австріи новое устроеніе крестьянъ, которому наше хочеть быть подобнымъ, не оказалось удачнымъ. Нъко-

торын земли, которыя по власти помещиковъ обработывались, по свободъ крестьянъ остаются необработанными. Усвоенныя крестьянамъ усальбы продаются съ акціона, за неуплату податей; следственно умножается нищенство. Но у насъ, кажется, могло бы лучше быть, еслибы добрые помъщики хорошо растолковали дело крестьинамъ, и постановили съ ними обдуманныя соглашенія. Одинъ помъщикъ призваль старшинъ своихъ крестьянъ, даль имъ прочитать, что предложено отъ правительства, и хотя первое слово ихъ было: лучше по старому, но видя необходимость они стали разсуждать о соглашении. Помъщикъ предложилъ имъ усадьбы не съ выкупомъ, а въ даръ; потомъ назначилъ сколько имъ даеть земли для обработыванья, съ какою платою за десятину, а находящуюся у него помвщичью запашку вызвался обработывать наймомъ; и они соглашаясь на прочемъ, о последней статье сказали: нетъ, баринъ, разоришься: наемъ вольныхъ людей будетъ дорогъ; и скажи. чтобы мы сію додю обработывали тебіз какъ прежде: это намъ не тяжело. Такъ продолжая соглашеніе, они составили правила, въ которыхъ взяли предосторожности и противъ разстройства отъ своеволія. Еслибы такъ вошли въ дело лучшіе: и у худшихъ оно могло бы устроиться съ меньшимъ опасеніемъ вреда. Но многіе ли поймуть и постараются?" (1193).

Въ слъдующемъ письмъ говоря, что онъ не думалъ касаться дъла крестьянъ, митрополить пишеть: "и не мое дъло, и трудно представить, что можно было бы благонадежно сдълать; когда дъло получило ходъ, возвратиться неудобно, призванные дъйствователи не видятъ, что дълать, и между ними нътъ единства. Надобно молиться, чтобы Господь наставилъ ихъ на истинное и полезное" (1194). Въ годъ уничтоженія кръпостнаго права митрополить сообщая извъстіе о томъ, что въ государственномъ совътъ большинство было въ пользу малаго надъла земли крестьянамъ, но утверждено мнѣніе меньшинства въ пользу большаго надъла, прибавляеть: готовятся къ объявленію. Оскудѣніе надолго, или не надолго, кажется неизбъжно. Да спасетъ Господь отъ большаго нестроенія" (1873).

Изъ важныхъ событій въ политической жизни нашего отечества предметомъ оживленной бесёды митрополита съ нам'ястникомъ служать военныя событія 50 годовъ. Въ письмахъ, относящихся къ

этимъ событіямъ, особенно ярко рисуются нъкоторыя черты великой личности святителя. Туть выступаеть предъ нами горячій патріоть, съ самымъ живымъ и сердечнымъ участіемъ следившій за ходомъ брани, "брани народа Божія съ язычниками", сильно бодъвшій душею при нашихъ неудачахъ, и вмъсть тонкій политикъ, проницательный взоръ котораго ясно разбираль сложныя политическія отношенія. "Правда, что непріятна первая въсть войны, писаль митрополить въ ноябръ 1853 г. Говорять, генераль Ермоловъ давно представляль, что этой криностци, которую теперь разрушили турки, не следовало существовать. Не нравится мив и то, что въ первомъ донесеніи о начатіи войны князь Воронцовъ сравниваетъ ее съ войною 1812 года" (949). Митрополить съ неудовольствіемъ говорить о самонадвянности военачальнивовъ. "Жаль конечно, что военачальники въ самонадъя, нін думають найти силу, а не въ надежде на Бога. Думають, что дерзость слова принадлежить храбрости. Не такъ думають добрые воины. Замъчено, что Веллингтонъ въ донесеніяхъ о побъдахъ никогда не говорилъ о славъ, но о исполнени долга" (959). Въ одномъ письмъ онъ изъявляеть скорбь, что встрътилось отъ лица Государя въ похвалу воинамъ изреченіе: горжусь вами. "Нътъ ли средства редактору царскихъ мыслей подать мысльчтобы онъ, составляя выраженія, испытываль ихъ вопросомъ, будуть ли онв въ гармоніи съ благочестивымъ царскимъ духомъ" (1073).

"Послъ истребленія турецкой эскадры вст англійскія газеты возопіяли противъ Россіи. Говорять, королева требовала отъ министровъ дознанія, отъ чего это, когда Россія въ союзъ съ Англіею, и ничъмъ не оскорбляеть Англіи. По дознаніи оказалось, что это по возбужденію оть лорда Палмерстона. Королева, говорять, поблагодарила его за службу, и сказала, что не имъеть въ ней болье нужды. Теперь пишуть, что онъ выходить изъ министерства, якобы по несогласію съ прочими министрами относительно парламентской реформы. Если это правда: да спасеть Богь королеву. Но можно опасаться, что Палмерстонъ составить сильную оппозицію, и низвергнеть нынъшнее министерство, и тогда могуть быть послъдняя горша первыхъ" (960). Марта 4 1855 г. митрополить писаль: "гласомъ силы возгремъ Господь надъ Россіею. Но мы, какъ сопутники Павда къ Да-

маску, поражены слышаніемъ гласа, п не разумвемъ, что онъ глаголеть. Не соединить ли Господь съ поражениемъ и нъкоторое исцеленіе? Много раздражали Европу, взводя вину раздоровъ дично на повойнаго Государя: нынвшній приходить невинною душею, и противъ него нечего сказать. Не опомнятся ли народы, и не подумають ли, что напрасно разоряють сами себя? Но сомнительно. Давно видны приметы, что готовится общій заговоръ Европы противъ Россіи; онъ усціваеть медленно, но не останавливается. Новая примета въ томъ, Англія и Франція не хотять ясно сказать, какъ разумбють предварительные пункты мира. Не признавъ ли это, что готовятся дать имъ, какъ можно, злое толкованіе. Обрати ны Господи, и обратимся, и помодимся, и спасемся" (1026). "Надежды о миръ поколебались, чего и прежде опасаться надлежало, писаль святитель въ следующемъ месяце. Австрія все говорить о мире; и собрада армію, какой никогда не имъла, и завлючила договоръ съ нашими врагами. Теперь она трактуеть о миръ: въ то же время вновь учреждаеть у себя военное министерство. Это ли миродюбіе? Никогда столько не говорили о миръ, какъ въ последніе два года. Не это ди время, о которомъ сказано: егда рекуть миръ и утверждение и проч. Борьба около Севастополя усиливается, и можеть сделаться решительною. Господи, спаси царя, воинство и царство" (1034). Получивъ въсть о паденія Севастополя митрополить писаль: "а моя душа прискорбна есть. Праздники наши Господь обращаеть въ плачъ. Вчера священнослужение совершаль и съ миромъ, не знаи въсти, уже распространявшейся. Но вошедъ въ генералъ-губернатору въ объду, встръчаю слова: накая печальная въсть! Спрашиваю, что это значить, и узнаю о паденіи Севастополя. Хотя это не совствиъ неожиданное, и я думаль и прежде, что не надежно устоять ему, по чрезвычайно сильнымъ разрушительнымъ средствамъ говъ, дъйствующимъ на одно средоточіе: но тъмъ не менъе сильно поразила меня сія въсть, съ возникающими отъ нея мыслями о последствіяхъ (1052).

Письма знакоми насъ съ воззрѣніями ведикаго іерарха на современные вопросы и событія заключають не мало замѣтокъ, медкихъ извѣстій, важныхъ преимущественно для характеристики отношенія Филарета вообще къ своему времени. Митрополиту



при его строгомъ направленін, при его критическомъ вагламь на вещи многое не нравилось въ современной жизни, но особенно возбужавло въ немъ недовольство время съ копца 50 годовъ, когда въ жизни сказались новыя въянія, новое направленіе. Въ письмахъ, писанныхъ съ конца этихъ головъ мы встовчаемъ такіе отвывы его о времени. "Страшно темное время. Претываются и тв, которые нажутся хорошо видящими (1207). При многихъ ныив случаяхъ представляется мив, что туманъ и и облава сгущаются надъ нами; и надобно опасаться грома" (1211). "Что говорить комета, писаль митрополить въ 1858 г., въдаеть премудрость Божія. Непріятное говорить не одна номета" (1226). Въ 1863 г. онъ писалъ: "братія, да внимаемъ и времени сему. чтобы возбуждать себя отъ небреженія и дреманія. Шатаются языцы. Людіе поучаются тщетнымъ. Изъ христіанскихъ обществъ исходять мужіе, глаголюще развращенная. Безразсудныя хуленія превозглашаются, какъ мудрость. Соблазнъ и беззаконіе открывають себъ широкіе пути" (1493). Еслибы позволительно было предаваться унынію, то въ какое глубокое уныніе надлежало бы придти при возарвнін не на одинь какой-вибудь случай: но на все, или по крайней мъръ на многое, что около насъ! " (1576). "Дивлюсь я нередко нынешнему времени, въ которое люди, при возрастающіе повидимому образованности, оказываются не такъ осмотрительными въ поступкахъ, какъ въ прежнее время; и даже тв дюди, при возрастающей опытности, являются менъе основательными, нежели за нфсколько лють. Это примечается и въ маломъ и въ великомъ" (1535).

Что же въ современной жизни возбуждало особенно недовольство въ святителъ? Изъ писемъ видно, что онъ врайне недоволенъ былъ современной литературой, въ которой отразился духъ и направление времени. "Если хотя за одинъ годъ взять все худое изъ свътскихъ журналовъ и соединить, то будетъ такой смрадъ, противъ котораго трудно найти довольно ладана, чтобы заглушить оный, писалъ митрополить въ 1862 г. (1421). По поводу одной газетной статьи онъ пишетъ: "статья изъ газеты дурна, кощунственна: но одна ли? Печатаютъ и худшее. И трудно, нътъ средствъ противодъйствоватъ" (1428). "Вы говорите: неужели не уймутъ цензуру? Хотятъ дать ей еще больше свободы. Да и теперь, даже духовную цензуру петербургскую не

умъють поставить въ порядокъ" (1431). Митрополить высказываеть не разъ недовольство направленіемъ и духовной литературы. "Непонятно разсуждение преосвященнаго Инновентия, что не достигшій 30 лоть можеть священнодойствовать, но не можеть учить. До страннаго времени вельль Господь дожить моему недостоинству. Странныя сужденія учащаются въ міръ: но въ удивленію и скорби, также и въ нашей братіи. Владыка кіевскій въ словъ нъ священнослужителямъ (епарх. въд. № 3) совершенно сявлуетъ правидамъ нынъшней обличительной литературы, рвако порицая неисправности въ Богослуженіи, и не обращал вниманія на то, что есть и доброе, и выставляеть преимущество раскольниковъ и молоканъ. Архимандрить Антонинъ предлагаль вседенокому патріарху устроить боргарскую церковь, какъ греческая у англичанъ въ Мальтъ, гдъ четыре архіерея погодно начальствують надъ ісрархію, чему неть примера, какъ только Кајаов, архіерей льту тому" (1381). И мив не понравилось іерусалимское письмо въ Духовной беседе. Страшно темное время. Меня спросили, что я думаю о статьяхъ въ Духовной бесъдъ противъ ісвуита Гагарина. Я отвъчаль, что первая, какъ вступленіе, была хороша: а во второй нельзя одобрить укоризнъ; ибо онъ только раздражають, а ничего не доказывають. На сіе мив отвечали, что одно слово прибавиль самъ владыка. Какое? Было написано къ језунтамъ: вашь опдень: поправлено: вашь встьми презираемый ордень. Остаюсь при своенъ мивніи, что дучше бы не поправлять такъ (1207). Прочитайте въ апръльсвой книжев Христіанскаго чтенія страницы 253 и 294. Что вы думаете о въръ, которая не постыдила языческій міръ и сдвдала его обладателемъ вселенной? Тамъ сказано также, что приношеніе моавитскимъ царемъ въ жертву своего сына было дъломъ въры и оно спасло моавитянъ" (1211). Посылая намъстнику для прочтенія Письма о христіанской жизни митрополить не одобряеть изложение мыслей въ нихъ. "Мив кажется, дъва, истина христіанская можеть получить и благольпиую одежду размышленія и слова возвышеннаго, и скромную одежду слова простаго; но достоинству ея не соотвътствуетъ одежда лоскутная и съ грязными пятнами слова низкаго и небрежнаго, кавово мъстами въ сей книжкъ. Разсудите мой помыслъ, который приходить мив и одругихъ книгахъ духовнаго содержанія, изпешренныхъ неблагороднымъ языкомъ новъйшей простанородной словесности" (1254).

Митрополить неодобрительно отзывается о новой системв воспитанія. Что нынашнее воспитаніе располагаеть къ своеволію, это правда. Я нередко дивлюсь, съ какою важностію и самостоятельностію ведуть себя малольтнія дети при родителяхь, и сін какъ будто не смъють прикоснуться въ нимъ" (854). Не сочувственно отнеся митроподить и къ новымъ методамъ обученія, которыми такъ гордилась современная педагогія. "Удивительныя дела бывають на светь. Жили, жили на светь люди прежде насъ; жили, жили на свъть мы гръщные: наконецъ въ 1857 году узнаемъ, что мы не умъемъ учиться грамотъ! Нашель я указанный вами листь Петербургскихъ въдомостей, и прочиталь свазаніе объ азбучной премудрости Золотова. Ввроятис, въ скорости обученія много участвуеть искусство учителя возбуждать внимание и охоту учениковъ. Можетъ быть, успъхъ и окажется удовлетворительно. Но отъ разныхъ выдумовъ скороспълаго ученія грамматики замічается то послідствіе, что скоро выучившіеся не знають грамматики и худо владьють языкомъ. Систематически учащиеся грамматикъ имъють болье труда: за то узнають правильный языкъ во всъхъ оттънкахъ его, и привыкають свободно владъть обилемъ языжа" (1185). Многое и въ дъйствіяхъ власти гражданской и духовной не нравилось митрополиту. Въ письмахъ онъ не разъ выскавываеть недовольство тэмъ, что гражданскія власти, делая уступку времени, не оказывали никакого противодъйствія и относились съ равнодушіемъ въ тому, въ чемъ внимательный взоръ охранителей усматриваль великую опасность. "Вы говорите, что на дерковное достояніе жадно посмотрять развів красные глава. Сихъ-то главъ и надобно опасаться. Они проглядывають. Слышали о самоуправленіи студентовъ московскаго университета? Они сказали: хотимъ устроитъ воскресныя школы: начальство безусловно повиновалось сему. Но потомъ усмотрено, что иные изъ нихъ учатъ не доброму, и положено учредить надзоръ. Студенты сказали: не хотимъ надзора; а если хотять надзоръ, мы оставляемъ двло. Начальство и противъ сего не оказало неповиновенія (1373). О дъль университетскихъ студентовъ довольно рано говорено было начальству, что на оное надобно смотръть глубже, и искать основание его въ вемлъ. Не знаю, не върили ль сему мивнію, пли не пронивли въ дело. Сегодня слышаль я, что между ими есть изъ нихъ же комитеть. который угрозами и насильственными мерами держить ихъ въ повиновеніи изъ страха. Кажется, должностныя лица не знають. что знаетъ модва. Печально то, что видимъ; и паки печально то, что видяще не видятъ (1410). Варшавскій въсти печальны, писалъ митрополить въ 1861 г., но и домашнія не лучше. Неблагонамъренные хитры, смълы, взаимно соединены: защитники порядка недогадливы, робки, раздълены" (1413). Сообщая извъетіе, что петербургскіе гимназисты пили шампанское изъ священныхъ сусудовъ, митрополить замъчаеть: "что было во Франціи по низверженіи законнаго правительства: то у насъ при законномъ правительствъ (1437). "Требуется отъ меня многое: но недостветь и силы и времени. И за великое, и за малое нужно бороться. Раскольники преувеличивають свои требованія: а отъ насъ требують все уступовъ. Въ Петербургв на Паскъ открыть театръ; требують того же въ Москвъ: надобно спорить. Въ въдомостяхъ публиковано въ самый день Пасхи представленіе въ циркв; вчера писаль споръ, и еще не имвю ответа, Быль публиковань концерть, и полагалось: достойно есть; и: первый поцълуй и проч. въ промежуткахъ пънія показывать плащаницы, хоругви и проч. Я писалъ къ генералъ-губернатору благовременно и не получиль отвъта" (1539). Филареть считаль своимъ долгомъ бороться со зломъ времени, хотя и не надъялся на успъхъ. "Что дешевое вино губительно дъйствуетъ на народъ, это сими именно словами написалъ я въ отчетв епархіальномъ Святвишему Синоду, и присовокупиль доказательства. То же писаль я о безиравственных эрвлищахь и о безвърной и безиравственной литературъ; и въ заключение сказалъ: объ охранительномъ дъйствованіи законодательными и административными мірами, уповательно, Святівній Синодъ простреть предстательствующій и умоляющій глась къ державному защитнику церкви. Но писать сіе побудила меня обязанность, а не надежда успъха" прибавляетъ митрополитъ (1535). И въ дъйствіяхъ власти духовной многое не нравилось митрополиту. "Возвращающіеся изъ Петербурга говорять, что многое тамъ дълается не съ такою стройностію, какъ прежде, писалъ митро-

полить въ 1866 г. Выражение: священный обрядь, вивсто наименованія такиства, не могли не замітить многіє внимательные въ православному ученю. и конечно со сворбю: но слово продетьло и не возвратить его. Думаю написать о семъ въ Петербургъ: но примуть съ неудовольствіемъ; и едва ли со вниманіемъ для будущихъ случасвъ. Предъ муропомазаніемъ великой княжны въ указъ Св. Синода написано было, чтобы молебенъ въ Москвъ быль въ одинъ день съ совершениемъ тамиства, и что о времени совершенія поручено оберъ - прокурору послать мив телеграмму. Но такой телеграммы не было. Хорошо случилось, что я предварительно не надъялся на телесрамму, и назначиль часъ молебствія догадочно. Госполь да даруеть Государю императору благоразсудительныхъ ји тщательныхъ исполнителей его воли" (1638). Высказывая недовольство на то, что Св. Синодъ почему-то вздумадъ отъ всёхъ архіереевъ требовать послужныхъ списковъ, митрополитъ прибавляеть: донынъ Св. Синодъ самъ озаботился о нашихъ послужныхъ спискажь и, нажется. это было въ порядкв. Нынвшній ввеъ не думаеть, что не только о двлахъ и словахъ предшественниковъ, но и о модчаніи, неизлишне размышлять, почему это было такъ" (1010). Изъ писемъ видно, что митрополить былъ недоволенъ отношеніями къ нему Петербурга. Не разъ онъ жадуется на то, что изъ Петербурга дають много дъль, изъ которыхъ "нъкоторыя для него походять на загадки", не разсуждая "что спасеніе во мновъ совъть и что за шесть соть версть менъе удобно понимать другъ друга, нежели лицемъ въ лицу"; и потомъ "иногда, какъ примътно, недовольны не только моимъ двломъ, но и мною ". Потому что нъкоторые люди своими пристрастными глазами смотреть заставляють и другихъ". Въ современной жизни митрополить усматриваль и такія явленія, которыя действительно способны были возбуждать самыя мрачныя мысли. "Мрачные виды продолжаются и обновляются", писаль онь въ 1862 году. Изъ Петербурга предостерегають меня, чтобы случившееся тамъ не повторилось въ Москвъ. Подземные люди въ Исакіевскомъ соборъ служили панихиду по болярахъ Иванъ, Петръ и Оедоръ: и послали письмо къ митрополиту, увъдоманя, кто служиль, и объясняя, что бояра суть разстрълянные, и изъявляя наміреніе продолжать такія панихиды и въ

другихъ городахъ: я сказалъ сиромно здёшнимъ священникамъ и говорю вамъ: если придутъ неизвёстные люди служить панихиду по неизвёстнымъ, то сказать: мы не знаемъ христіански ли сіи люди жили и скончались, потому сомніваемся поминать ихъ; поминайте тамъ, гдё о нихъ есть извёстность. Два раза уже разсказывали мнё, что въ домі пормскаго архіерея найдена типографія провламацій и напечатанныя прокламаціи, разложенныя въ одной комнате для-просушенія. Подобный случай въ Кіевъ вамъ извёстель. Скажите о семъ ректору академіи. Подземные люди вьють себъ гнёздо у духовенства, вероятно и нотому, что здёсь менёе могуть подозрівать, и частію потому, чтобы въ случав открытія, очернить духовенство, разрушеніе котораго есть одна изъ цёлей ихъ дёнствованія" (1449).

Въ настоящей статью мы причели только часть изъ той массы матеріала, которая находится въ письмахъ митрополита въ намъстнику. Но думаемъ, приведенныя нами извлеченія изъ писемъмогутъ показать, какой заключается въ нихъ богатый источникъдля характеристики митрополита Филарета и его времени.

A. 5.

## изъ посланія

## преосвященнаго Никанора, архіснискона Херсонскаго и Одесскаго,

иъ Херсонской паствъ, ло поводу празднованія 900-лѣтія со времени прещенія русскаго народа при святомъ равноапостольномъ великомъ князъ Владиміръ.

Возлюбленным о Христв чадамъ святия Херсоно-Одесскія церкви о Госпояв радоватися.

Въ текущемъ 1888 году, именно нынв, исполинется 900-льтіе со времени крещенія русскаго народа при святомъ и благовърномъ внязв Владиміръ. Въ память особой милости Божіей, озарившей русскую землю свътомъ истинной въры, какъ и подвитовъ святаго равноапостольнаго князя Владиміра, ваботами котораго было впервые положено твердое основаніе христіанскому просвъщенію русскаго народа по ученію православной восточной перкви, Святьйшій Синодъ призываетъ всъхъ върныхъ чадъ россійской церкви къ торжественному принесенію Господу Богу благодарственной молитвы и къ прославденію святаго равновпостольнаго князя Владиміра, нареченнаго во святомъ крещеніи Василіемъ. Се нынъ время благопріятно всему россійскому народу воспомянуть и благодарнъ предъ Господомъ Богомъ исповъдать тъ ведикія блага, каковыя святая православная въра принесла нашему христолюбниому отечеству.

"Азъ есмь доза" (виноградная), въщаетъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ (Іоан. 15, 5), "вы же рождіе" (вътви). "Иже будеть во Мнъ и Азъ въ немъ; той сотворитъ плодъ многъ: яко безъ Мене не можете творити ничесоже". А святый апостолъ Павелъ изображаетъ присоединеніе язычниковъ въ церкви Христовой подъ видомъ привитія дикихъ вътвей къ живоносному корню маслины, причемъ привившіяся вътви становятся общниками корня и сока маслины (Рим. 11, 17).

Припомнимъ что было до врещенія Руси при святомъ внязъ Владимірт въ лынтыштей русской земль? По великому ен пространству, на узкой полосъ отъ устья Дуная по Дивпру и Волхову до истоковъ Волги жили въ язычествъ разровненныя племена славянскія, а во встхъ прочихъ странахъ обитали племена дитовскія, финскія, тюркскія, монгодо-татарскія, китайско-манчжурскія и другія, то совершенно несродныя, то враждебныя славянству и христіанству. Крещеніемъ же Руси при святомъ Владиміръ не только самъ русско-славянскій родъ привился къ животворному древу Христовой церкви, но послужилъ посредникомъ привитія къ тому же древу и многихъ другихъ народовъ. Причемъ чрезъ врещение не только самъ русский народъ, но и другіе чрезъ него стали причастниками корня и сока сей животворной маслины. Чрезъ крещеніе русскій народъ сталь вътвью Божественной виноградной лозы, Христа Господа нашего, а пребывая во Христв и имвя Христа въ себъ, сталъ приносить миого и плодовъ духовныхъ. Разростаясь самъ въ великое древо, онъ проникъ своими вътвями до береговъ Дуная, до сердцевины Польши, до граней Финляндіи, оттуда до Камчатки, до глубинъ Китая, до подножія Гималая, до сердцевины древней Арменіи, пусная свои поросли до западнаго брега и новаго свъта. При этомъ пронявающая и воодушевляющая его святая православная въра созидала, укръпляла и хранила не только духовно-цердовную, но и народно-государственную жизнь нашего отечества.

Купель святаго крещенія при равноапостольномъ князъ Владиміръ была дъйствительно "банею пакибытія" дли нашего народа, была дли него иного житія началомъ, преобразуя не только внутренній, но и вившній бытъ его въ духъ Христовомъ. Начиная съ болье вившнихъ способовъ вліянія на русскій народъ, Святая Христова въра содълала его наследникомъ великихъ духовныхь богатствъ, завъщанныхъ Христомъ и апостолами, усвоенныхъ и сохраненныхъ православными христолюбивыми гренами. присмособленных въ нашему усвоению и употреблению трудами первоучителей словенскихъ, святыхъ равновностольныхъ Менодія и Кирилла. Съ верою Христовою приняли им отъ грековъ винги Священнаго Писанія и богослужебныя, церковные и монаотырскіе уставы, номованома и коричую, азбуку и церковныя пъвческія знамена, накъ и самые напъвы, иконопись и архитектуру, древнія явтописи и исторію, какь и всю литературу древняго образованнаго міра, какъ и весь складь міросоверцанія, выработанный шудростію древняго міра, очищенный Христовою върою. Съ върою Христовою мы получили въ лицъ іерарховъ образованнъй наго въ то время единскаго народа не только крестителей, всенародныхъ нашихъ брестныхъ отдовъ, воспріенниковъ отъ купели крещенія, но и нашихъ огласителей. наставниковъ и руководителей въ Христовой веръ, духовныхъ пъстуновъ нашей всенародной юности. Со дня крещенія Руси св. церковь стала и въ продолжение многихъ въновъ была единственнымъ учителемъ и училищемъ нашего народа, единственнымъ для него источникомъ просвъщенія, руководителемъ нравовъ, образователенъ сердца и высшихъ внусовъ.

Подъ руководствомъ пастырей и учителей первовныхъ, русскій народь рось и мужаль, воспитываясь почти исключительно въ наказаніи и ученіи Господнемъ, такъ какъ свътскаго обученія, до императора Петра великаго, у насъ и не было. Церковное обучение народа было, по слову св. апостола, не твлесное, было обучениемъ только благочестію, но благочестіе на все полезно. Вы самой церкви учение благочестию совершалось не столько проповъдями или катихизическими бесъдами, сколько строемъ богослуженія, чтеніемъ слова Божія, овятоотеческихъ писаній и житій святыхъ. При такомъ способъ ученія спрашивалось не столько то, много-ль кто выразумель изъ неисчерпвемой глубины церковно-христіанской мудрости, сколько то, чтобы каждый въ дътской простоть сердца въроваль Евангельской проповеди и располагаль, по веръ перкви, весь распорядовъ своей жизни. И вліяніе такого ученія было огромно, было н глубово, и всестороние. Церковь имъла самое неотразимое вліяніе на весь укладъ народной русской жизни, выработавъ въ руссвомъ народъ тотъ силадъ основныхъ понятій и міровозарѣнія, нравовъ и обычасвъ, общенародныхъ привизанностей и стремленій, который лежить въ глубочайшей основъ православнаго отечества нашего даже донынъ.

Какъ напр. распредвинется среди нашего народа обывновенный день? Не стольно по часамъ, которыхъ русскій народь в не въдаль, сколько по цервовному звону къ утренъ, къ объднъ, вечерив и всемощной, соотвътственно полуночному пънію пътуховъ, восходу содица, подужню и соднечному закату. Какъраспредвияется руссвій годь? Не столько по місяцамь, которые и до сихъ поръ народъ нашъ знастъ не твердо, сколько по великимъ церковнымъ праздиквамъ весны, лъта, осени и зимы. по днямъ нарочитыхъ святыхъ и святымъ постамъ. Какъ опредъляется домашній обиходъ, строй единичной, семейной и общенародной жизни? Не только всв важивниія событія жизни каждаго человъка вапечатавны характеромъ и названы именами церковными, каковы: крестины, браковънчанія, похороны, но и всъ подробности семейной домашней жизни носять на себв ту же церковную печать, напр. заговёнье и розговёнье, пость и мясоястіе, будничные и праздимчные дни, освященіе воды въ ржвахъ и владязяхъ, вропленіе св. водою домовъ, скота и полей, освященіе древесныхъ вътвей и плодовъ, пасхальныхъ янцъ и прочихъ яствъ, молитвы утреннія и вечернія, предъ трапезою и послъ оной, укращение домовъ св. иконами и поклонение имъ при входъ и выходъ, русское прощайте, и съ Богомъ; да и трудно все перечислить. Святая въра воспитала кръпкую любовь русскаго народа въ святымъ храмамъ и богослужению, въ церковной уставности. Для истинно-русскаго человъка церковь драгоцинийшее сокровище; церковь-лучшее училище; церковьлучшее, часто единственно хорошее зданіе въ селенін. Здесь для русскаго человъка сокровищница живописи, архитектуры, музыки, къ воспріятію, къ созданію которыхъ онъ больше способенъ, утъха его очей, услада его слуха, восторгъ его сердиа. Отсюда русское усердіе нъ благольнію храмовъ Божінхъ. Самый звонъ колокольный заставляетъ необычно биться русское сераде, и блестицій вресть на высокой колокольнь, въ вакомълибо особо чтимомъ мъсть виднъющійся издели, сколько руссвихъ людей повергаль и повергаеть на землю — лобызать въ

благоговъніи, въ умиленіи, въ восторгв прахъ священвый для ихъ въры, указыван путнику міра сего пристанище на землів к прибъннще на небъ? Куда русскій людь устремлялся и устремляется во дни особыхъ радостей, напр. победъ надъ врагами, ивбытии отъ супостатовъ, отъ глада, мора и другихъ невегодъ? Во храмъ Божій прежде всего. Куда, не оглядывась по сторонамъ, несли русскіе люди свои поникшія головы во время всенародныхъ бъръ: нашествія иноплеменныхъ, губительныхъ язвъ. угрожающихъ голодомъ ненастья или засухи и другихъ воль? Во храмы Господин возносить во Господу стоны угнетеннаго духа, воши истерванных сердень. Что падають русскіе люди въ смертныхъ бояхъ, предъ лицомъ всякой гровной опаснести? Ограждають себя врествымъ знаменіемъ, въщають вресты на шею, кладуть на грудь святую икону или другую святыню, в вздыхая нь Богу правды и милосердія, инбывають оть напасти, нии умирають, глядя на небо, чая преста на своей могиль, надъясь на заупокойную молетву церкви, на поминовение родными н ближними. Оттого-то и несоврушимъ русскій человъвъ во дин напасти, предъ лицомъ бранной невзгоды, и выносливъ подъ гнетомъ общенародныхъ бъдъ. Въ церкви, въ ея пъсняхъ, въ ея духв, во всей цвльности Христовой ввры, кань и въ частиостяхъ, отражающихъ духъ Христовъ, подобно чистымъ каплямъ, отражающимъ въ себъ цълое солице, въ христіанскихъ свазаніяхъ, молитвахъ, преданіяхъ, былинахъ, искони царила завётнвишан повзін русскаго духа, повзін, одввавшая умилительно радостнымъ согравающимъ светомъ и хладъ молитвы и тланъ смерти, превращавшая въ гармонію ангельскихъ голосовъ и вой бури надъ засыпаннымъ мятелью кладбишемъ, съ его полураврушенными, вросшими въ землю надмогильными врестами. И съ глубовою отрадою или грустнымъ умиленіемъ прислушивался искони русскій челокъка въ этой поэвін христіанства отъ колыбели во могилы.

Но понималь ли русскій народь, понимали-ль стародавніе, понимають ли и нынішніе простые русскіе люди что-либо въ втой повзін христіанства, что-либо въ своей церковности, въ своей въръ, при своемъ огульномъ невіжествів? Понимали и понимають. Разуміноть віру Христову не столько умомъ, сколько вообще духомъ. Молились и молятся,—по различенію, какое ділаеть св. апостоль, -- не столько умомъ, сколько духомъ, по примъру благоразумнаго разбойника, который на креста, конечно, не созмаваль ясно, какь вымилась изь его усть, какь исторглась изь глубины его измученной души его глубокомыслениая модитва покалнія и сокрушенія о грахахъ, вары и надежды на прощеніе и спасеніе: "помяни мя Господи, егда пріндеши во царствін Твоемъ". Какое русское сердце не дрожало отъ радости, - дрожало невсегда ясно пониман, -- когда пълось: "Христосъ рождается славите: Дъва днесь пресущественняго рождаеть"; или: "Христось воскресе изъ мертвыхъ; Воскресенія день, просвътимся людіе, паска Господня паска"! Какая русская душа не проливала слезъ, слыша въ велико-страстные дви "Егда славніи ученицы на умовеніи вечери просвъщахуся; Благообразный Іоснов съ древа снемъ пречистое твло Твое"? Да, горъли и горять хрислолюбивыя русскія сердца, далеко не всегда ясно понимая содержаніе своей вёры, своихъ молитвъ, своихъ священныхъ пъсней, богословски, эквегетически, исторически. Многіе ли изъ народа знають преданіе, почему въ св. пасху даются прасныя яйца? Но не понимающіе-то больше и радуются имъ, какъ символу красной паски Господней, перехода отъ смерти къ жизни. Сивситель сказаль: "иже вще не прівметь царствія Божія, яко отроча, не имать вните въ не". Во время оно радовался духомъ Інсусь и взываль ко отцу Своему небесному: "исповъдаютися, Отче, Господи небесе и земли, яко утамлъ еси сія отъ премудрыхъ и разумныхъ, и открылъ еси та младенцамъ". Да, нашъ народъ и пріемлеть царствіе Божіе, яко младенець, какъ заповъдаль всемъ намъ Христосъ. "Сердцемъ въруется въ правду. Любовь, созидаеть; разумъ же кичитъ" и разрушаеть. Но что въ въръ понимаетъ нашъ народъ? То единое на потребу понимаетъ, чъмъ созидалъ онъ свое въчное спасеніе на пространетвъ всъхъ въковъ, со дня крещенія всей Руси. Всегда народъ нашъ въровалъ и зналъ, что есть Богъ на небъ, что Христосъ Снасъ нашъ приходиль на землю спасти насъ. что есть на небъ Пречистая Богородица, наша всесильная предъ Богомъ Заступница; тамъ же пребывають Іоаннъ Креститель, святые аностолы Петръ и Павелъ, Святитель Николай, угодникъ Божій, и прочіе свитые, наши предъ Богомъ ходатам; что страхъ Божій-начало премудрости и исходище живота, временного и въч-

наго. То несчастіе, то кула на Духа Святаго, то явное возотаніе на очевидную истину въ современных вольнодущахъ. что они дервають изображать власть тьмы совершенно подавивніую нашъ народъ, такъ что въ немъ будто бы не оказывается някакого проблеска, ни истичной въры, ни нравственныхъ плодовъ ея. Конечно, всв прекъ Богомъ грешны. Но где и искать патріархальной простоты и твердости нравовъ, гдв и почиваетъ врвикій несокрушиный народный духъ русскаго благочестія, вавъ не въ простомъ христолюбивомъ нашемъ народъ? Давно ли, не далъе какъ въ недавно прошедшую восточную войну наши образованные люди призывали всёхъ становиться на колёни предпростымъ христолюбивымъ руссвимъ воиномъ, предъего христіансвимъ смиреніемъ, терпъніемъ, выносливостью, незлопамятвостію, жалолостію даже къ врагамъ, предъ его самоотверженіемъ даже до смерти, его беззавътнымъ и простымъ до самозабвенія безстрашіемъ, этого мало-предъ его святымъ умиленіемъ въ скорбную минуту безвременной смерти, его даже грустно-радостнымъчувствомъ предъ лицомъ безвременной смерти, что онъ приносить себя въ жертву на алгарь отечества, что онъ проливаеть вровь свою за свою братію и православные христіаны, за Христа, за въру и царя. "Готово сердце мое, Боже, готово. Прішми дукъ мой въ руцъ Твои, Господи". Вотъ последній вопль всявой подобной русской души, отходящей изъ сего міра. А мало-ль у насъ было и есть такихъ величайшихъ, такихъ истинныхъ героевъ! Между твиъ всв они чада своего народа, плоть отъ плоти его и кость отъ костей. Въ нихъ дышеть въянье народнаго духа, христолюбиваго, Христова духа. Они живое свидетельство живоносности этого духа въ нашемъ народъ. Какъ завто ярче светится въ горнкае, такъ чистота народнаго духе ярко горить во дни всенародныхъ бъдъ и напастей, особенно же военныхъ погромовъ. И намъ русскимъ не приходится отыдиться предъ ваними бы то ни было героями міра, котя бы то предъ древними спартанцами, или же римлянами.

Высовъ же русскій духъ и во внутреннъйшемъ духовномъ подвижничествъ. Истинная внутреннъйшая христіановая добродътель—та содъвается въ тайнъ, не предъ человъческими очами, а предъ очами только Божіими. На самомъ основаніи зданія Божія церкви самимъ Богомъ положена печать таковая: толькоГосподь знаеть сущихъ Своихъ. Темъ не менее о всякомъ, вменующемъ имя Господие съ върою и отступающемъ отъ неправам, должно сказать, что онъ рабъ Божій. И тековыхь въ средв нашего христолюбиваго народа, безъ сомивнія, весьма не мало. Но преимущественно, но особенно явно открывается плолотворность сокровенно действующаго духа Христова въ христолюбивомъ духв нашего народа твиъ, что на всемъ проотранствъ въновъ, отъ крещенія Руси даже до нашихъ дней, благодать Святаго Дука воздвигала въ нашей крещеной вемль веливихъ угодниковъ Божінхъ, отъ основателей святыя кіевопечерскія лавры, преподобныхъ Антонія и Өеодосія Печерскихъ, чрезъ преподобнаго Сергія Радонежскаго, Савватія и Зосиму Соловценихъ, и до святыхъ святителей Димитрія Ростовскаго, Инновентія Ирвутсваго, Митрофана Воронежскаго и Тихона Задонскаго, которые прославлены отъ Бога и проявлениемъ высоты подвижнического ихъ духа, и нетявніемъ мощей ихъ, и премножествомъ засвидетельствованныхъ чудесь отъ нихъ и отъ гробовъ ихъ. Если домостроительство спасенія человъческаго ведется спасительнымъ Промысломъ до уреченнаго предъла, дондеже предопредвленная полнота язычниковъ внидетъ въ царствіе Божіе, дондеже входящими въ царотвіе Божіе спасенными душами восполнится въ небъ третія часть звіздъ небесныхъ, отторгнутыхъ первымъ возставшимъ на Бога падшимъ духомъ, то благодатію Божією свитая русская церковь ввела и вводить въ царствіе Божіе тьмы темъ спасаемыхъ душъ, входящихъ въ церковь Божію до сего дне даже прямо отъ язычества, на великомъ пространствъ одной седьмой части всего земнаго шара; ввела впервые въ то время, когда западно-латинская церковь наклонилась въ отпаденію и наконецъ отпала отъ единства истинно-канолической церкви; ввела и вводить, въруемъ и надъемся и дерзаемъ исповъдать, восполняя предувъдънную и предуставленную полноту церкви не только земной, но и небесной.

Велика заслуга святой православной вёры и для устроенія общественно-государственной жизни нашего отечества. Святая православная вёра Христова утвердила самую основу, освятила самое средоточіе и возвысила самую вершину предержащей власти въ нашемъ народё. Съ утвержденіемъ вёры Христовой въ нашей славянской землё, православная церковь принесла



на Русь изъ православной Византіи понятіе великаго князя. какъ Богомъ поставленнаго владыки, устранивъ прежиее славино-варажское понятіє князя, какъ старвйшаго въ родв вождя воинской, ничемъ съ народомъ не связанной дружины, покоряющаго народъ единственно только страхомъ. Вивств съ православною върою церковь же перенесла на Русь изъ Византін твердо въками установившееся тамъ понятіе государства, какъ елинаго цвлаго, съ устранениемъ варяжскаго понятия земли съ народомъ, которую княжескій родъ можеть дробить безъ конца, какъ удъльную свою собственность. Съ утверждениемъ православной вёры, цервовь утвердила и единство народнаго самосовнанія, свизавъ разрозненныя славянскія племена въ сдиный славяно-русскій народъ единствомъ въры, какъ единокровныхъ чаль единаго Отца небеснаго, призывающихъ Его пренебесное имя на единомъ церковно-славянскомъ языкв, ноторый съ тъхъ поръ сталъ для всёхъ сихъ племенъ единымъ, роднымъ и свяшеннымъ языкомъ. По насажденіи святой православной въры, нерковь создала сперва одно, потомъ другое дорогое для народа овятилище, въ Кіевъ и Москвъ, закръпивъ тамъ своимъ благосдовеніемъ, своими молитвами, сосредоточеніемъ тамъ высшихъ перковныхъ учрежденій, містопребываніе всесвязующей государственной власти. Съ святою върою, съ церковно-славянскою трамотою, съ церковными уставами и канонами, церковь перенесла на Русь и государственные законы и чины византійскаго царства. Единственно только церковь, единствомъ ввры, богослуженія и управленія своего какъ и прямыми своими настояніями, была собирательницею разрозненныхъ русскихъ княжествъ, раздъленныхъ еще больше, чемъ старинныя племена славянства, удъльными усобицами. Единственно только церковь спервоначала была собирательницею русскихъ людей, князей, городовъ и земель, раздавленных в татарским погромомъ, сослуживъ великую службу и западной христіанской Европ'в тімь, что воодушевляемая святою своею върою Русь на раменахъ своихъ вынесла всю тяготу татарскаго нашествія и своею грудью удержала напоръ на весь христіанскій міръ этой грозной злов'ящей силы: равно какъ мы же, возбуждаемые и руководимые святою върою нашею, полученною нами изъ православной Греціи, соврушили силу Ислама въ Царъ градъ, нъвогда страшную и неодолимую также для всей западной Европы. Православная церковь у насъ выпъствовала, выростила слабаго московскаго князя сперва до велкокняжескаго, а потомъ и до царскаго величія. Посадивъ и выростивъ на русской земль понятіе вивантійскаго единовластительства, церковь вовложила и святое муропомазаніе древнихъ православныхъ греческихъ царей на царя московскаго и всея Руси. Церковь же оберегла народъ и отъ порабощенія игу ляшскому въ годину смуть самозванцевъ и общаго шатанія умовъ. Святая въра сберегла русскую народность и въ Мадороссіи отъ порабощенія враждебною намъ народностію датино-польскою, Единствомъ же православной въры у насъ, какъ и у братьевъ нашихъ, отторгнутыхъ отъ насъ польскою государственностію, полготовлено почти даровое при-. соединение и Подыши въ нашему отечеству. Тамъ же вореннымъ единствомъ въры и обряда, возгръвающимъ христіанскую любовь и единеніе между разными членами церкви Христовой, подготовлено мирное любовію присоединеніе въ намъ и братій нашихъ уніатовъ, насиліемъ отторгнутыхъ въ общеніе враждебной православію церкви датинской. Исключительно единствомъ въры привлечена въ государственное единеніе съ нами и старвіщая сестра . наша по въръ, искони православная Грузія. Тъмъ же кореннымъ единствомъ въры, котя и при нъкоторыхъ исконныхъ народноцерковныхъ особенностяхъ, сама собою привлекается къ сближенію съ нами въ духъ, при единеніи государственномъ, и древняя Арменія. Единеніе въ въръ дълветь намъ не только единокровныхъ, но и единодушныхъ братій нашихъ и въ зарубежныхъ славянахъ, тогда какъ наоборотъ разность въ въръ, особенно же духъ латинства дълаеть намъ непримиримыхъ враговъ и изъ единовровныхъ братій нашихъ славянъ, особенно же изъ поляковъ. Самая же важная, хотя и мало сознаваемая, прикровенная заслуга святой правосдавной вёры и церкви предъ государствомъ завлючается въ томъ, что святая въра, собирая своихъ исповъдниковъ въ единую святую церковь, образуеть изъ нихъ единую общественную семью, указуя всемь въ державной Главе народа избранника и помазанника Божія, отца отечества, а ему самому указывая въ варноподданныхъ данныхъ ему Богомъ чадъ, которыхъ рука Божія ввёрила его любви, для устроенія временнаго и ввинаго ихъ счастія; что святая ввра, ея исповеданіе, исполняемая во имя въры присяга, съ целованіемъ креста и Евангелія Христова, прикрапляеть всякую варноподданную душу къ предержащей власти, какъ и обратно предержащую власть Россіи ко всемъ верноподданнымъ въ безмерно несравнимой степени крепче, чемъ всякія договорныя хартіи, которыми въ иныхъ странахъ силятся сирвенть расшатанный общественно-государственный строй, нынъ уже не опирающійся на мезыблемой основъ Христовой въры; что принадлежность къ православной въръ и церкви дълаетъ членовъ Россійскаго государства болъе преданными ему, чемъ всякія иныя общественныя условія, такъ какъ всявій православный русскій видить въ православной Россіи свое отечество, свою собственную родную семью, а въ русскомъ царъ естественную ея главу, своего природнаго Бълаго Русскаго царя, православнаго Государя; что православная въра не только върнъе и сильнъе всъхъ другихъ общественныхъ вліяній, но и исключительно голько она одна дівласть изъ присоединяемыхъ къ Россіи инородцевъ истиню и естественно прирожденныхъ русскихъ людей, если эти инородцы присоединяются и къ православной церкви: такъ какъ безчисленные опыты показывають, что присоединяющіеся къ православію инородцы во второмъ и третьемъ поколвніи совершенно перерождаются въ настоящихъ русскихъ людей, каковы переродившеся финскія племена въ старыхъ коренныхъ велико-русскихъ губерніяхъ; перерождаются не только душевно, но и телесно, по виду, по сложенію, по витшимъ пріемамъ, тогда какъ наоборотъ даже природные русскіе, подпадая вліянію сектанства, перерождаются же не только душевно, но и твлесно, каковы переродившіеся русскіе, поселенные нікогда около Пекина или Берлина. Можно положительно утверждать, что тоть истинно и действительно присоединяется въ Россіи, вто присоединяется въ русскому народу, вто присоединяется въ православной россійской церкви,тотъ процитывается русскимъ духомъ, русскими привязанностями и стремленіями. Присоединяя инородцевъ къ православной русской церкви, мы присоединяемъ ихъ къ русскому православ. ному народу, тогда какъ присоединение чужеродныхъ къ инымъ върамъ, напримъръ въ датинству, присоединяеть ихъ развъ въ папъ, но пикакъ не къ Италіи, Испаніи, или же католической Францін. Тъ инородческія окраины дъствительно присоединяются къ Россіи, не по имени только, не насиліемъ, не принужденіемъ и страхомъ, при затаенной ненависти и презорствъ ко всему русскому, а самымъ духомъ, которыя въ значительной части своего населенія, присоединяются и въ православной россійской церкви. Тотъ-родная вътвь русскаго древа, кто прививается къ корию Христовой церкви и становится причастникомъ ея сока; кто дълается вътвію живоносной Божественной дозы самого Христа. Напитываясь духомъ Христовымъ, всасывая соки вырощеннаго Имъ изъ Него самого древа, мы русскіе православные исполняемъ апостольскую миссію присоединенія другихъ къ себъ и къ православію и ко Христу, хотя полу-безсознательно, почти невольно, но успъшнъе всъхъ другихъ народовъ, потому что совершаемъ ее въ духъ Христовомъ. "Аще кто хощеть быти въ васъ болій, да будеть вамъ слуга", завъщаль Христосъ Спаситель своимъ ученикамъ на тайной вечери. Замъчательно, что во всъхъ покоренныхъ нами окраинахъ, да часто и въ самой средъ русскаго государства, коренные русскіе люди состоять нерадко, если только не постоянно, въ приниженіи предъ инородцами, чуть даже не въ порабощеніи; и однакоже. смиряясь предъ покоренными нашему владычеству инородцами, по завъту и духу Христову, мы привлекаемъ ихъ къ себъ и присоединяемъ во Христу и въ Россіи. Такъ мы и покорили седьмую часть свъта, самымъ нашимъ смиреніемъ, самою податливостію нашею и приспособительностію въ другимъ народностямъ. Въ концъ концевъ русскій духъ побъядаетъ, если только онъ православный, христолюбивый. Сія есть побъда, побъждающая міръ, -- въра наша: какъ върою же нашею мы повергли въ прахъ и въ недавнее время исполина земли, Наполеона I, несшаго въ нашу землю разрушительный антихристіанскій духъ, чемъ мы поддержали падающую веру Христову, со всемъ христіанскимъ строемъ, и во всемъ міръ. Такъ, неся на раменахъ и въ рукахъ нашихъ крестъ Христовъ, а въ сердцахъ Христову въру, такъ русскій народъ и разросся въ богатыря-исполина отъ новой земли до Гималаевъ и отъ Сахалина до Торнео, исполняя промыслительное предъизбраніе и предназначеніе ввести предопредвленную полноту язычниковъ въ церковь Божію и предопредвленною полнотою спасаемыхъ душъ христіянскихъ восполнить оскудение въ горнемъ царстве Божиемъ, причиненное ниспаденіемъ горнихъ духовъ.



Береги же, православная Россія, твою православную въру. Твоя въра есть то жизненное начало, которое дълаеть тебя живою и плодотворною вътвью на живоносной виноградной лозъ. аже есть самъ Христосъ; въра — тотъ живоносный масличный сокъ, которымъ ты, дикая вътвь язычества, привидась къ животворному корию богонасажденной маслины, единой, святой, соборной и апостольской церкви; посредствомъ котораго ты, развостансь въ великое многовътвистое дерево, прививаещься сама къ другимъ старвйшимъ тебя православнымъ христіанскимъ наролностямъ, и прививаещь къ себъ чуждыя тебъ по крови и по духу племена; который животвориль, скрвпляль, возращаль, возвышаль и освящаль въ тебъ всъ твои жизненныя какъ духовно-церковныя, такъ и народно-государственныя отправленія; которымъ питаясь и возбуждаясь, ты исполняешь предначертанныя тебъ Промысломъ великія судьбы, достигаещь предуказаннаго тебъ Промысломъ жребія, многаго великаго уже достигла, многаго еще достигнешь. Только буди върна своей въръ до смерти, и Подвигоположникъ въры дасть тебъ вънецъ долгой и долгой, благоденственной и славной жизни на земль, а на небъ върнымъ сынамъ твоимъ вънецъ жизни въчно блаженной. Прививая къ своей въръ иныя народности и сливая ихъ съ собою, врвиче прививай сама себя въ твоей животворной въръ. Любви, даже горячности къ нашей въръвъ большинствъ русскихъ искони было довольно, даже постиженія духа віры достаточно, довольно привязанности къ нашей церковности, къ уставности богослуженія. Но мало простаго пониманія въры, мало знанія церкви, мало сознательной оценки техъ великихъ заслугъ, которыя церковь оказывала и оказываеть благоустроенію благоденствія Россіи, твердостоянію всего ея народно-государственнаго порядка. Если мы до сихъ поръ, въ большинствъ нашего народа, были пока только младенцами, которые, по слову св. апостола Павла, "питались млекомъ, а не брашномъ", едва-едва разумъя "начатки слова Божія"; то судя по времени, послъ 1000-льтія со дня основанія Россіи, какъ государства, спустя 900 льть по ея крещенін при св. Владиміръ, нынъ, среди бурныхъ вътровъ суемудрія, которые колеблють устои церкви, а съ нею и общества, пора всемъ намъ, крепко "усвоивъ начатки слова Божія, поспъшить и въ совершенству" (Евр. 3, 12 — 14; 6, 1),

"да всв" всецвло "прійдемъ въ единство въры и познанія Сына Божія, въ мужа совершеннаго, въ мъру полнаго возраста Христова; да не будемъ болъе младенцами, которые колеблются в увлекаются всявимъ вътромъ ученія, по лукавству хитрыхълюдей, по хитрому искусству обольщенія, но истинною любовію да возращаемъ въ себв все во Христа, который есть глава тъла церкви, изъ котораго все тъло, составляемое и совокупляемое посредствомъ всявихъ, взаимно сврвпляющихъ связей, при содъйствіи въ свою мъру каждаго члена, получаеть приращеніе для совиданія самаго себя въ любви". Посему вивств съ великимъ учителемъ языковъ, святымъ апостоломъ Павломъ, "заклинаемъ всъхъ васъ Господомъ, чтобы вы не поступали, какъ поступають прочіе", чуждающіеся православной церкви братіе наши по плоти, "по сустности ума своего, взимающагося на разумъ Вожій, руководись своимъ помраченнымъ разумомъ, отчужденные отъ жизни Божіей, по причинъ ихъ невъжества въ въръ и ожесточенія сердецъ ихъ. Вы познали Христа, вы научены о Немъ и" научайтесь кръпче, чтобы кръпче, чтобы непоколебимо познать, "что истина въ Інсусъ, что Христосъ есть путь, истина и жизнь а (Еф. 4, 13—24). Аминь.

Архіепископъ Никаноръ.



# ДВА АДРЕСА,

ПОЛУЧЕННЫЕ ЧЛЕНОМЪ СВЯТЪЙШАГО ПРАВИТЕЛЬСТВУЮЩАГО СИ-НОДА, ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЫМЪ ПАВЛОМЪ, АРХІЕПИСКОПОМЪ КАЗАНСКИМЪ И СВІЯЖСКИМЪ.

Помъщаемъ два адреса, полученные казанскимъ высокопреосвященнымъ архіепископомъ Павломъ, съ мъста прежняго его служенія, изъ Закавказья, отъ тамошнихъ почитателей и бывшихъ сподвижниковъ его. Въ адресахъ этихъ выражаются чувства представителей прежней паствы его высокопреосвященства по поводу ея разлуки съ нимъ, и вмъстъ съ тъмъ изображаются труды и заслуги бывшаго экзарха Грузіи на пользу грузинской перкви и всего вообще Закавказскаго края. Читателямъ нашимъ безъ сомнънія будетъ не безъинтересно ознакомиться съ прежнею служебною дъятельностію уважаемаго архипастыря, который ознаменовалъ многими благотворными трудами и прежнее служеніе свое въ Кишиневской паствъ.

I. Высокопреосвященнъйшему Павлу, архівпископу Казанскому и Свіяжскому.

Высокопреосвященнъйшій Владыко!—Получивъ архипастырское благословеніе ваше въ Тиолисъ 8 декабря 1886 года, сподвижники и искренніе почитатели ваши, представители разныхъ званій и состояній—не думали, что это благословеніе будеть послёднимъ. Но—промыслъ Божій судилъ иначе: премудро управляя намёреніями отца отечества, Самодержавнъйшаго Го-

сударя нашего, Онъ призваль васъ управлять одною изъ старъйшихъ въ Россіи епархій-Казанскою. Върун въ пути промысла Божія и преклоняясь предъ истиною совершившагося событія, мы сившимъ теперь убъдиться, что святительское благословеніе ваше, преподанное намъ въ указанный день и часъ. исходило отъ чистаго сердца вашего и въ глубинъ души вашей было освинемо молитвою о процевтании и благоденствии прежней паствы вашей. Пространство, раздъляющее насъ съ вами, владыко святый, не уничтожаеть того христіанскаго общенія, которое совершается въ целой вселенской церкви, не ограниченной ни временемъ, ни мъстомъ, ни народомъ. Во имя такого убъжденія, мы внаемъ, что не лишимся святительской молитвы вашей о насъ, равно какъ и сами не забудемъ до гроба имени святителя Павла, пять леть тому назадь прибывшаго въ Грузію съ теми благими намереніями, которыя располагаются по духу св. Евангелія. Благія начинанія ваши и полвиги во благо завшней церкви и здешняго края-оценить некогда безпристрастная исторія. Намъ же, нижеподписавшимся, позвольте испросивъ вашего святительскаго благословенія, выразить вамъ глубочайшую благодарность за ваше учительное слово и многоплодную архипастырскую деятельность вашу въ крае, созидавшую п увръплявшую въ немъ древнее православіе, насажденное въ 4-мъ въкъ по Рождествъ Христовъ равновностольною просвътительницею Грузіи-святою Ниною.

Вашего высокопреосвященства нижайшіе слуги, почитатели и доброжелатели. (Далве следують подписи 33 дуновныхъ и светскихъ лицъ).

II. Его высокопреосвященству, высокопреосвященный шему Павау архіеппскопу Казанскому и Свіяжскому. Отъ совъта Общества возстановленія православнаго христіанства на Кавказъ.

Ваше высокопреосвященство, милостивый архипастырь! Пятильтнее управление вашего высокопреосвященства Грузинскимъ экзархатомъ, ознаменованное благотворною дъятельностию на пользу отечественной церкви и православнаго населения, пріобръло вамъ особое право на глубочайшую благодарность и признательность со стороны не только православнаго духовенства, но всего здъшняго края. Какъ добрый и справедливый

архипастырь, какъ высокообразованный администраторъ, какъ талантливый ораторъ-проповъдникъ, ваше высокопреосвященство вполив оправдали и осуществили тв чаянія и надежды, которыми привътствовали ваше назначение и прибытие на канеру Грузіп мъстная печать, представители административныхъ учрежденій и обществъ. Ваше пребываніе въ Грузіи внесло во всъ сферы духовной жизни экзархата оживленную, энергическую дъятельность, душою которой являлись вы сами, ваше высокопреосвященство! Обладая характеромъ твердымъ и энергичнымъ, умомъ мощнымъ и развитымъ, ваше высокопреосвященство не останавливались ни предъ какою работой, ни предъ какимъ даже самымъ сложнымъ трудомъ; напротивъ, чемъ сложнее былъ трудъ, тъмъ болъе вы проявляли усилій и энергій. Будучи поставлены во главъ духовнаго управленія обширною мъстностію, ваше высокопреосвященство успрвали все драть, за всемъ следить, во все вникать, все обдумывать и всемъ распоряжаться. Этого мало: имъя дъло съ краемъ, населеннымъ различными шлеменами и народностями, чуждыми по происхожденію, языку, нравамъ и обычаямъ, по особенностямъ своего національнаго характера, по своимъ понятіямъ и убъжденіямъ, -- вы съ тактомъ и проницательностію многоопытнаго, образованнаго администратора всегда умъли угадывать его нужды и потребности, умъли примъняться къ этимъ нуждамъ и потребностямъ и сообразуясь съ ними, вносили въ темную, невѣжественную жизнь народаблаготворныя начала христіанскаго просвъщенія, дъйствуя въ то же время въ духъ и интересахъ православной церкви и государства. Вниманіе и заботливость вашего высовопреосвященства, какъ первосвятителя Грузіи, одинаково распространялись п на духовно-учебныя заведенія, и на возвышеніе редигіознонравствевнаго состоянія всего православнаго населенія, и на благоустройство церквей, и на распространение православной въры среди горцевъ-магометанъ. Пятилътняя дъятельность ваша выразилась: въ пріобретеніи прекраснаго новаго зданія для тифинскаго женскаго епархіальнаго училища, стоющаго 40 тыс. рублей; въ пріобрътеніи зданія съ землею для Озургетскаго духовнаго училища, стоющаго 30 тыс руб.; въ пріобретеніи вемли для Горійскаго духовнаго училища и изысканіи суммъ, простирающихся до 47 тыс. руб. на постройку для училища новаго зданія; въ возобновленіи зданія Телавскаго духовнаго учи-

лища, на сумму до 20 т. руб.; въ переустройствъ зданія Тифлисскаго духовнаго училища и возведеніи при ономъ новыхъ построекъ, на сумму до 50 тыс. руб.: въ возобновлении древней грузинской святыни Сіонскаго собора, на сумму до 20 тыс. рублей, въ учреждени братства Пресвятыя Богородицы, имъющаго цвлью утверждение православной втры въ народъ, --- и церковно-археологического музея при Сіонскомъ соборъ; во введенім при церквахъ вив-богослужебныхъ собесвдованій, въ выработкв устава для церковно-приходскихъ школъ грузинскаго экзархата, въ открыти въ Осети, въ сель Ардонь, Александровскаго духовнаго училища для воспитанія и образованія священно-перковно-служителей въ осетинскіе приходы и учителей въ церковно-приходскія школы; въ болье правильномъ и цьлесообразномъ раздъленіи грузинскаго экзархата на самостоятельныя епархіи; наконецъ, въ преобразованіи "Общества возстановленія православнаго христіанства на Кавказв", двятельности котораго ваше высокопреосвященство дали надлежащее направленіе. Этоть простой перечень главныхъ дель, ознаменовавшихъ время вашего управленія, показываеть, съ какою любовью ваше высокопреосвященство относились ко ввъренной вамъ паствъ какія попеченія прилагали къ ея благоустроенію и какіе понесли тяжелые труды, управляя экзархатомъ. Следы вашей двятельности въ Грузіи, безъ сомнанія, составляють и составять свътлую страницу въ исторіи грузинской церкви и духовнаго просвъщенія грузинскаго народа. Нужно-ли говорить о вашей проповъднической дъятельности, которая извъстна всей образованной и читающей Россіи? Ваше высокопреосвященство почти при важдомъ богослужении неустанно поучали народъ, объясняя ему истины евангельскаго ученія и призывая его къ миру, любви и порядку...

Примите, ваше высокопреосвященство, выраженія искренняго сожальнія по поводу оставленія вами Кавказа и перемыщенія въ Казанскую епархію и глубочайшей благодарности и признательности за все сдыланное вами для православной грузинской церкви и православнаго грузинскаго народа. Да хранить васъ Провидыніе на благо православной церкви и отечества!

Вице-предсъдатель совъта Общества М. Поляковъ. (Далъе слъдуетъ подписи членовъ совъта Общества).



# поученіе

въ день преображенія господня, въ кладбищенской нагорной церкви преображенія господня.

Преосвящ. Никанора, архіепископа херсонскаго и одесскаго.

Преображеніемъ Божественнымъ, зракъ нашъ иже древле тлівніемъ растлівнный во адовихъ сокровищахъ, праотца Адама, днесь Зиждитель изъ тли возведе, обожая нашъ разумъ; пребываеть же Боть вкупть и человъкъ, остества каяждо соединена нося, непреложна же и нераздільна. Тімже нынів на Фаворів несказанно сіяетъ и изъ всея плоти издаетъ лучи Божества своего, просвіщая вопіющыя: преобразуется Христосъ, спасаяй всіхъ.

Воть истинная гора Преображенія. Она не Өаворъ, но стоить въ тъснъйшей родственной связи съ Оаворомъ, на которомъ преобразился Христосъ Спасъ нашъ. И прекрасна мысль посвятить эту церковь стоящую на вершинъ горы, у ногъ которой раскинулся градъ нашъ, стоящій также на горахъ, на вершинъ горы, застланной гробами, упитанной костями мертвыхъ—посвятить эту церковь свътлой и свътозарной памяти Преображенія Господня.

Вотъ связь этой горы съ Өаворомъ. Вотъ сокровенный смыслъ Преображенія Господня и связь его съ первою и всеобщею смертію, съ воскресеніемъ Господнимъ и всеобщимъ воскресеніемъ и преображеніемъ человъчества въ последній день міра.

Сперва отъ созданія міра человъкъ быль свътлый образъ

Божества и сіяніе славы Его. Въ невинномъ человъкъ, сквозь тонкое духовное тыло, свытился чистый духъ, чистый лучъ божественнаго свъта. Восходя по степенямъ богоуподобленія отъ свъта къ свъту, отъ свъта чистаго въ свъту чиствищему, съ высотъ земнаго рая до высотъ небесныхъ, человъкъ призванъ быль воспарить къ небу небесь и тамъ въчно приближаться по светозарности къ самому Солнцу правды. На этомъ пути восхожденія, по всему видно, не предполагалось ни твии той грани, которая нынв называется смертію. Но какъ праведный Енохъ, невинный человъкъ преложился бы тихо и постепенно изъ земнаго въ небеснаго человъка; или, какъ Илія вознесся бы на огненной колеснице на небо, только не въ вихре огня, который исхитиль небощественника Илію изъ усть смерти, а во гласъ хлада тонка, просто, естественно, безъ порывовъ, безъ мальйшей тыни смертной агоніи. Теперь смерть есть неестественно-мучительный разрывъ души съ теломъ; а тогда, въ состояніи первобытной невинности, вмісто смерти предполагалось постепенное преложение человрки земниго вр человрки небеснаго, преображение тъла вещественно-духовнаго въ тъло чиствишее духовное, сотканное изъ горнаго премірнаго света.

Но первый человъкъ Адамъ вкусиль яда гръховнаго. И этотъ ядъ внесъ въ человвческое естество разрывъ между духомъ я твломъ, разрывъ однакоже на столько, что до минуты смерти привязанный къ твлу духъ теперь уже сталь безсиленъ увлекать за собою тело къ небу, а наобороть тело стало одолевать духъ и увлекать его къ оземленвнію. Духъ померкъ и пересталь свътиться изъ тъла свътомъ Божества. А тъло закрыло дебелою завъсою плотяности проблески Божества въ человъческомъ естествъ и потеряло способность прозръвать тълесными очами мерцаніе божественнаго світа всюду: въ небі, въ видимой природі и въ самомъ человъкъ. Омрачение человъка пошло глубже и глубже. Гръхъ повель человъка по степенямъ омраченія, отъ мрака одебельнія, оземленьнія, къ мраку растлынія немощами и бользнями, огустъвающими страстями и пороками, къ мраку смерти телесной и духовной, къ мраку могильнаго тленія и низведенія грешных темных душь до мрака глубинь адскихъ...

Чтобы возвести человъка изъ мрачныхъ безднъ ада до горнихъ свътоносныхъ высотъ обители духовныхъ свътовъ, чистъйшій світь Божества, самъ Сывъ Божій сошель до мрака земли, до мрака дввической матерней утробы, до мрака воплощенія и вочеловъченія. Поймите. Въчный Свъть Божества заключился въ зараждающемся отъ духа Свята, въ безсознательномъ по человъческому естеству младенцъ, младенцъ спеленанномъ, положенномъ въ скотскія ясли, въ ночномъ мракъ скотскаго вертепа; возрасталь въ смиренномъ Назаретскомъ отрокъ, мнимомъ Сынъ плотника, древодъля; возмужалъ въ обыкновенномъ. видв человъка Інсуса. Конечно на великомъ этомъ пути воплощенія и вочеловіченія Сына Божія, возростанія Богочеловіна Іпсуса до 30-лътняго возраста, разновременно и разнообразно обнаруживались проблески Божества и въ самомъ Богочеловъвъ и около Него; но видълись эти проблески немногими, а проравумъвались еще меньшимъ числомъ избранныхъ душъ. Сами пзбранные дванадесять Апостоловъ, уже ходя за проповъдающимъ евангеліе Христомъ около трехъ льть, проразумьвали въ Немъ сперва не болъе только, какъ пророка, Мессію, даже Сына Божія, но Сына Божія въ смыслів только высокаго праведнива, посланнаговъ міръ Богомъ, такъ какъ мы всъ-чада Божів и вопіемъ къ Богу: Отче нашъ.

Незадолго до Преображенія, однажды Господь вопрошаль учениковъ: кого Мя глаголють человъцы быти? Къмъ называють Меня люди? Отвъчають Ему Апостолы: одни называють Іоанномъ Крестителемъ, другіе Илією, третьи Іеремією, вообще однимъ наъ пророковъ. А вы къмъ Меня называете? вопрошаетъ Господь самихъ Апостоловъ. Выступилъ первоверховный Петръ и вдохновенный Духомъ Отца небеснаго, въщаетъ отъ лица всъхъ апостоловъ: "Ты еси Христосъ, Сынъ Бога живаго", — исповъдуя Христа теперь уже единороднымъ и единосущнымъ Отцу Сыномъ Божіимъ. И отвъчаетъ ему Господь: "блаженъ, ты, Симонъ сынъ Іонинъ, такъ какъ не плоть и кровь явили тебъ эту тайну, но Отецъ Мой, иже на небесъхъ".

И воть по днехъ шести послё сего событія, взяль Інсусътрехъ набранныхъ учениковъ, Петра, Іакова и Іоанна Заведеевыхъ и пошелъ съ ними на ночь на гору Оаворъ помолитися. Інсусъ провелъ ночь въ молитвъ; а три избраннъйшіе апостоль бяху отягчени сномъ, по человъческой немощи. Когда человъческая немощь почивала, въ эти таинственные часы ночи мо-

литва Богочеловъка проникла въ небо небесъ и подвигла оттуда самого Бога Отца явить свое присутствіе надъ Өаворомъ. Молитва Богочеловъка проникла въ жилище горнихъ неосужденныхъ духовъ и вызвало оттуда Илію, который, не видъвъ смерти вознесенъ быль на огненной колесниць, яко на небо, -- въроятно въ низшую небесную сферу неотверженныхъ духовъ. Молитва Богочеловъка проникла въ высшую сферу и узилища умершихъ душъ и вызвала оттуда величайшаго ветхо-завътнаго праведника Боговидца Моисея. Молитва просвътила не только пречистое тъло Богочеловъка, но и самыя Его одежды, такъ что чрезъ дебелость плоти и одеждъ пробился свътъ Божества. Молитва Богочеловъка просвътила плотяныя очи пробудившихся отъ сна апостоловъ, сдълавъ ихъ способными узръть божественную славу. Изъ свътлаго облака раздался надъ Оаворомъ гласъ Бога Отца: "Ты еси Сынъ Мой возлюбленный". Въ сіяніи божественной славы, истекавшемъ изъ Богочеловъка Іисуса, плавали свъ товыя очертанія премірныхъ жителей Моисея и Иліи. Лице Іпсуса горъло, яко солице; ризы блестъли, яко сивгъ. Восторгъ нотрясъ души Апостоловъ до того, что они ощутили райское жилище на Өаворъ.

Но не присивлъ еще часъ раю низойти на землю, а твлу Іисусову прославиться и предожиться въ пренебесное. Моисей и Илія на Өаворъ бесъдовали съ Преобразившимся Господомъ объ исходъ Его, о страданіи, о смерти, о воскресеніи. На горъ Өаворстъй ученики видъли славу Божества въ твлъ Іисусовъ только нъсколько мгновеній,—и видъли только для того, чтобы вогда увидятъ они и распятіе Его, чтобъ уразумъли, что страданіе Іисусово—вольное и чтобы проповъдали міру, яко Іисусъ есть Отчее сіяніе.

Чтобы извлечь падшаго человъка изъ тымы гръха, немощей и бользней, страстей и пороковъ, смерти временной и въчной, изъ тымы могилы и глубинъ адовыхъ, Іисусъ Христосъ самъ долженъ былъ спуститься до мрака позорной крестной смерти, до мрака гроба и могилы, до мрака адской преисподней... Отгуда же произникъ Онъ въ воскресеніи уже въ тълъ преложенномъ, преображенномъ уже навсегда, въ тълъ уже прославленномъ, въ тълъ духовномъ, неземномъ, небесномъ,—въ тълъ, которое по воскресеніи не поражало свътлостію, какъ на Өзворъ, но

нздавало изъ себя столько божественнаго свъта, сколько вивщали оземленълыя очи учениковъ Его...

Поймите же связь между преображеніемъ и воскресеніемъ Христа. Въ преображеніи свътъ Божества сверкнуль сквозь прирожденную дебелость человъческой плоти Іисуса, какъ молнія изъ тучи на нъсколько мгновеній. Но чтобы свъть сей засвътиль постоянно, равномърно, возрастая постепенно, мрачной тучь ночи слъдовало сдвинуться и дать засіять въчному солнцу. Воскресеніе Христово и было, послъ очистительной тучи страстей смерти и соществія во адъ, —было зарею загоръвшагося невечерняго дня; было восходомъ солнца, которое не закатится во въки; было не только преображеніемъ, но претвореніемъчеловъческаго естества изъ плотянаго въ духовное, изъ земнаго въ небесное.

Поймите далве, какъ и мы относимси къ преображенію, страданію и воскресенію Господнимъ. Поймите, что въ крещеніи мыг спогребаемся Христу; вмысть со Христомъ нисходимъ во мракъ-Его смерти, а изъ купели крещенія выходимъ воскресшими для жизни во Христъ. Съ этой минуты ветхій Адамъ въ насъ умираеть, а новый Адамъ возраждается. Въ таинствъ Причащенія мы пріискренив причащаемся твлу и крови Христа и божественному естеству Его, которое въ насъ затемъ воврастаетъ к врвинеть, если только мы живемъ жизнію по Христв. Это возрастаніе въ насъ Адама новаго и умираніе Адама ветхаго идетъвозрастая до минуты естественной нашей смерти. Въ грозный смертный часъ совершается въ насъ не только разлука души съ твломъ, но и болве таинственный разрывъ новаго человъка съ ветхимъ. Новый освобождается изъ оковъ ветхаго и восходить къ небу; а ветхій, нисходя во гробъ и могилу, умираеть окончательно.

Вы видите, на сей-то горъ и совершается преображение человъческаго естества. Сюда въ могилы положены трупы... Только ли трупы, а души гдъ? Не ошибемся если скажемъ, что души отшедшихъ, если къ чему на землъ привязаны, то безъ сомнъния, всего больше привязаны къ своимъ могиламъ, костямъ и праху. Въ послъдній день міра отсюда изыдутъ, по послъдней трубъ Архангела, восвресшіе люди,—тъ люди, которые здъсь погребены. Конечно, не прахъ воскреснеть, не тоть прахъ, ко-

торый заражаеть здешній воздухь зловоніемь мертвечины. Что воскреснеть, навърное не знаемъ. Но полагаемъ, что въ тълъ каждаго человъка, при безпрерывной мънъ вещественныхъ частицъ, есть основной индивидуальный личный типъ, внутренняя основа лица, личная идея. Сія-то идея, исчезающая для нашихъ очей вивств съ смертію и тавніемъ человвка, -- она-то и встанеть изъ сихъ могиль, изъ сихъ разсыпавшихся гробовъ. Она то по всеобщемъ восиресенія и будеть тело преображенное, претворенное, духовное, неземное, неплотяное, небесное, прославленное твло, если прославлент и душа. Тогда изъ сей горы истекутъ сотканные изъ свъта соднечнаго, изъ бълизны снъга, человъческие образы однородные съ свътовыми очертаніями Монсея и Илія на Өаворъ, однородные съ преобразившимся, обоженнымъ человъчествомъ Інсуса Христа, - и свътедъ облакъ осънитъ ихъ и гласъ Отца небеснаго раздается изъ облака: "сін чада Мон возлюбленныя, въ которыхъ Мое благоволеніе"... А Господь Інсусъ, явясь во славъ пренебесной, срътить ихъ восхождение любезнымъ гласомъ: "пріндите, благословенній Отца моего, последуйте уготованное вамъ царствіе отъ сложенія міра... Тогда праведницы просвътятся, яко солице, во царствіи Отца небеснаго. Имъяй тии слышати да слышитъ"...

Поймите же объясняемую связь. Невинный человых быль свътель и призвань быль въ восхождению отъ свъта земнаго до небеснаго выше и выше безъ конца. Но омрачившись гръкомъ, человъкъ сталъ ниспадать отъ мрака къ мраку, ко тив немощей и бользней, страстей и пороковъ, смерти временной и муки адской. Чтобъ избавить человъка отъ адской тмы, въчный свътъ-Сынъ Божій нисшель до мрака вочеловъченія, до мрака человъческихъ немощей, кромъ гръха. Въ Преображения Онъ благоволилъ промельннуть предъ смертными очами трехъ избранивищихъ апостоловъ светомъ Божества сквозь человъческое тело на столько, на сколько сильны были очи ихъ въ воспріятію этого свъта, но промедькнуль для того только, чтобы приготовить ихъ къ встръчъ грозно-мрачныхъ дней Его страстей м смерти, о которой, какъ очистительной жертвъ, бесъдовами съ нимъ на Өаворъ жители неземнаго міра, Моисей и Илія. Затемъ Господу Інсусу предлежало спуститься во пракъ поворной крестной смерти и могилы, наконець даже до мрака адской преисподней. Изникнувъ же оттуда въ воскресеніи, Онъ уже на въки преобразиль плоть Свою, воскресивъ съ Собою и все омраченное гръхомъ человъческое естество. Въ крещеніи мы умираемъ и воскресаемъ со Христомъ. Въ Евхаристіи причащаемся пріискреннъ тълу и крови Христовымъ, становясь едино съ Нимъ. Въ грозный часъ смерти ветхимъ нашимъ человъкомъ умираемъ окончательно, для того чтобы духъ обновленнаго Христомъ человъка, соединившись въ послъдній день всеобщато воскресенія съ существенною основою человъческаго тъла, произникъ изъ могилы человъкомъ на въки преображеннымъ, прославленнымъ, просвътленнымъ, духовнымъ, небеснымъ, чтобы свътиться лучемъ свъта Божественнаго въ небесной обители горнихъ свътовъ во въки въковъ.

"Да возсіяєть же, Господи, тогда, какъ и теперь, и намъ гръшнымъ свъть Твой присносущный, молитвами Богородицы. Свътодавче! Слава Тебъ".

Еще разъ скажу. Превосходна мысль освътить вершину сей горы, омраченную видомъ смерти и гробоваго тлънія, освътить церковію во славу Преображенія Господня. Подумайте, это тлъніе есть не иное что, какъ преображеніе. Преображеніе, правда двоякое: одни переходять отъ мрака къ свъту; другіе же отъ мрака тлънія къ мраку въчно-мучительнаго адскаго существованія... Подумайте, многимъ изъ насъ придется лечь костьми здъсь же и утучнить сію гору своимъ преображеніемъ. А всъмъ придется лечь гдъ бы то ни было такъ же, какъ легли и лежать здъсь наши сродники. Поглядите мысленными очами на сію гору, какова она будеть въ послъдній день воскресенія. Одни поднимутся изъ этихъ могилъ къ небу, какъ лучезарная дуга радуги. Другіе же потекуть въ глубину ада, разстилаясь надъ его дномъ, какъ непроглядный туманъ, какъ мрачное дымное облако, въ которомъ на въки зажжется мрачное адское пламя...

На утрени Преображенія поется одинъ изъ ирмосовъ: "Вскую мя отринуль еси"... Разсказывали мнё въ моемъ дётстве, что въ одной изъ уединенныхъ церквей на владбище стали слышать по ночамъ пеніе. Слышать, кто-то поразительнымъ голосомъ поеть по ночамъ половину этого ирмоса: "Вскую мя отринуль еси отъ лица Твоего, Свете незаходимый, и покрыла мя есть

чуждая тиа окаяннаго"..., а дальше не продолжаеть, не можеть. Смедый живой человекъ остался разъ въ церкви на ночь. Вотъ въ полночь раздается прніе. Вглядывается въ уголь церкви. откуда раздается голосъ; видитъ во мракъ другой мракъ, мрачнъе ночи. Оттуда идетъ пъніе окаянной души раздирающее. Воть она стонеть: "Вскую мя отринуль еси оть лица Твоего, Свъте незаходимый, и покрыда мя есть чуждая тма окаяннаго"... Простонала разъ, простонала два, простонала три и останавливается все на твкъ же словахъ... Смедый живой человекъ отважился и кончиль ирмосъ: "но обрати мя, и въ свъту заповъдей Твоихъ пути моя направи, молюся". Живой допълъ модитву за мертваго, которую, связанный узами смерти безъ покаянія, безсиденъ быль процеть за себя мертвый. И какъ только живой довончиль эту молитву за мертваго, мрачная твнь изъ мрачнаго угла церкви двинулась къ алтарю и исчезла въ высоть иконостаса... Это, конечно, легенда, но легенда поэтичесви-прекрасная, а главное поразительно-назидательная. Смотрите же, будемъ пъть, каждый за себя и каждый за всъхъ: "Вскую мя отринуль еси оть лица Твоего, Свете незаходимый, и поврыда мя есть чуждая тма окаяннаго". Но, пока она не поврыда насъ окончательно и не связала нашихъ устъ и сердецъ для молитвы узами смерти, "обрати мя къ себъ, Свъте незаходимый, и къ свъту заповъдей Твоихъ пути моя направи, MOJIOCH .

"Боже Господи! Да возсіяеть и намъ грешнымъ светь Твой присносущный, молитвами Богородицы". Аминь.

# ПРИВЪТСТВЕННЫЯ РЪЧИ

ЕГО ИМПЕРАТОРСКОМУ ВЕЛИЧЕСТВУ БЛАГОЧЕСТИВЪЙШЕМУ ГОСУ-ДАРЮ ИМПЕРАТОРУ АЛЕКСАНДРУ АЛЕКСАНДРОВИЧУ ВО ВРЕМЯ ПУТЕШЕСТВІЯ ПО РОССІИ.

#### I. Преосвященнаго Никанора, архіепископа Херсонскаго и Одесскаго \*.

Имъемъ счастіе привътствовать Тебя, Благочестивъйшій Великій Государь, вторично въ нашихъ краяхъ. Два года назадъ срътали Тебя на берегу морскомъ, теперь срътаемъ на поляхъ дубравныхъ. Тамъ и здъсь уготовлялъ и уготовляешь Ты оружіе бранное, тамъ морское, здъсь полевое, на защиту отечества.

Цтль жизни есть миръ; но, по роковому закону жизни, неизбъжное для достиженія мира орудіе есть война, орудіе, благословляемое Богомъ, когда подъемлется за правду. ІІ постоянное приготовленіе къ войнъ — тяжкій, но неизбъжный долгь царей, налагаемый на рамена ихъ самимъ Царемъ царей. Самъ Богъ научаетъ руки царей благочестивыхъ на ополченіе и персты ихъ на брань. Въ свою очередь, научая руки върноподданныхъ на брань — дъло Господне изволишь дълать, Благочестивый Государь, исполняешь царственное служеніе Царю Небесному.

Да будеть же миръ царства Твоего въ силь Твоей, Царь Православный, и обиліе всякихъ благъ въ столпоствнахъ, въ укръпленныхъ твердыняхъ, въ бранномъ всеоружій земли Твоей. Силою своею да возвеселить Тебя Господь силъ, и заступнивъ

<sup>\*</sup> Сказана при встрече Его Величества въ Елисаветградскомъ соборе.

нашъ, Богъ Іаковлевъ, да оградитъ Тебя, съ Супругой и Чадами и всъмъ Царствующимъ Домомъ, на всякомъ пути, аможе аще пойдеши, устрояя миръ и благоденствіе, и торжество надъврагами върноподданной Тебъ великой державы Твоей.

Господь силь буди съ Вами всегда и вездъ, нынъ и присно и во въки въковъ. Аминь.

## II. Преосвященнаго Леонтія, архіепископа Холмскаго и Варшавскаго \*.

### Благочестивъйшій Государь!

Благословенъ грядый во имя Господне.

Прибытіе Вашего Императорскаго Величества въ градъ нашъ и въ храмъ сей есть событіе великой важности для всего здёшняго края. Мъсто это,—древнъйшее наслъдіе св. равноапостольнаго Владиміра, было нъкогда резиденцією знаменитаго въ исторіи князя Даніила Романовича Галицкаго, котораго и останки покоятся адъсь. И сколько историческихъ воспоминаній пробуждаетъ въ душт русскаго человъка Холмъ, въ давнее время замъчательный центръ политической и религіозной дъятельности!

По неисповъдимымъ судьбамъ Божіимъ Холиская Русь впослъдствіи подпала иноземному владычеству и инославному вліянію. Болъе двухъ въковъ злосчастная унія наносила здъсь великій вредъ русской народности, русскому языку и особенно православной въръ, подвергавшейся уничиженію, преслъдованію. искорененію.

Съ превращениемъ уни въ недавнее время (1875 г.) Холмская Русь возродилась въ новой жизни. Она получила течение правильное, давно желательное. Теперь всюду въ краб слышится русская рёчь, въетъ русскимъ духомъ; православие растетъ и кръпнетъ въ народъ; патріотизмъ русский усиливается.

Благочестивъйшій Государь! Ты первый изъ Русскихъ Царей доставиль малому между городами Холму счастіе лицезръть Тебя съ Августъйшею Царицею и Великими Князьями. Ваше посъщеніе храма сего, несомніню, будеть сопровождаться благотворными послідствіями, — оно послужить къ большему расширенію и украпленію православной візры въ возсоединенныхъ чадахъ св. церкви. Народъ воочію убідится, что она есть візра



<sup>\*</sup> Сказана въ Холискомъ соборъ.

Царская, которой держаться нужно крвико. Примите же, Ваше Императорское Величество, отъ всей нашей холмской паствы нашу върноподданническую, глубочайшую благодарность за дарованную намъ нынъ радость и утъшеніе.

Храмъ сей имъетъ древивищую чудотворную икону Пресвятой Богоматери, именуемою Холмскою. Тысячи богомольцевъ съ разныхъ мъстъ стекаются сюда для поклоненія ей, особенно 8 сентября. Примъръ Вашъ окажетъ назидательное вліяніе и усугубитъ благоговъйное чествованіе святыни.

Усердно модимъ и будемъ модить Царицу Небесную, да баюдетъ Она Ваше Величество, Государыню Императрицу, Наслъдника Цесаревича, нынъ Царствующій Домъ въ здравіи, благоденствіи и долгольтіи на славу и счастіе Государства. Аминь.

# БИБЛІОГРАФИЧЕСКАЯ ЗАМЪТКА.

Руководство по исторіи русской церкви. Курсъ V класса дужовныхъ семинарій (988—1589) П. Малицкаго въ связи съ нашей учебной литературой поисторіи русской церкви.

Наши духовныя семинаріи до сихъ поръ не имъють удовлетворительнаго учебника по исторіи русской церкви, хотя она издавна входить въ кругь обязательныхъ предметовъ семинарскаго курса. Это зависить отъ многихъ причинъ, главнъйшія изъ нихъ следующія: 1) сама церковно историческая наука идетъ въ своемъ развитіи сравнительно быстрыми шагами, такъ что то, что было удовлетворительнымъ леть 15-20 назадъ, теперь оказывается устаръвшимъ и слабымъ. Соотвътственно этому болъе или менъе измънялась и учебная программа русской церковной исторіи. 2) Полнаго научнаго курса, который обнимальбы все теченіе церковной жизни въ Россіи оть начада до самыхъ последнихъ временъ, мы еще не имеемъ 1). Такимъ обравомъ, кто хочетъ составить учебникъ примвнительно къ семинарской программъ, тотъ, если хочетъ быть добросовъстнымъ, долженъ имъть дъло съ очень большимъ количествомъ разнообразныхъ изследованій (въ форме отдельныхъ монографій или журнальныхъ статей, кромъ курсовъ) иногда съ различными, допротиворъчивости несогласными, взглядами на одинъ и тоть же предметь, а подъ чась, за отсутствиемъ такихъ изследований или

<sup>1)</sup> Исторія русской церкви Е. Голубинскаго обнимаєть собою только до-монгольскій періодь, исторія митрополита Макарія заканчиваєтся 1667 г., исторія архієпископа Филарета черниговскаго 1826 годомъ; притомъ же послідняя недостаточно полна и во многомъ теперь устаріза.



въ случав разногласія ихъ показаній, обращаться непосредственно къ источникамъ и раскапывать ихъ матеріаль (напр. миссіонерскіе отчеты, отчеты г. оберъ-прокурора и т. п.). Все вто особенно нужно при изложеніи патріаршаго и синодальнаго періодовъ русской церковной исторіи. Само собою разумвется, что далеко не всякому это возможно и удобно, а кому удобно, у того работа все-таки подвигается впередъ въ высшей степени медленно, иногда даже неувъренно. Къ сожальнію профессора духовныхъ академій, которымъ при богатствъ академическихъ библіотекъ была бы всего удобнъе такая работа, почему то чуждаются ея. Только профессоръ казанской академіи П. Знаменскій среди своихъ учемыхъ работъ не забыль и нашей школьной нужды, давъ намъ очень полезное — и по отношенію къ синодальному періоду пока незамънимое — "Руководство кърусской церковной исторіи".

Не только мы, преподаватели семинарій, сознаемъ настоятельную нужду въ новомъ учебникъ по исторіи русской церкви, но и учебный комитеть при Св. Синодъ признаеть ее <sup>2</sup>). Въ ружоводетво преподавателямъ и воспитаннивамъ семинарій онъ даеть "Совращенную исторію русской церкви" архісписнопа Филарета черниговскаго и "Руководство" Знаменскаго, только что нами упомянутое 3). Въ качествъ учебнаго пособія овъ одобрилъ и мое "Руководство по исторіи русской церкви" вып. І (988—1237 г.) и II (1237—1589 г.) <sup>4</sup>). Ни одно изъ этихъ руководствъ не можетъ служить учебникомъ. "Исторія" Филарота, обнимая собою только время до синодальнаго періода, не отвъчастъ на многіе вопросы, поставленные въ программъ учебнаго комитета, не соотвътствуетъ ей въ дъленіи періодовъ 5), въ нъкоторыхъ параграфахъ очень скудна содержаніемъ и наконецъ завлючаеть въ себъ не мало историческихъ ощибовъ. "Руководство "Знаменскаго, обильное своимъ содержаніемъ (кромъ развъ перваго періода), вдается часто въ совершенно излишнія и мелочныя подробности (особенно при изложении синодальнаго періода), допускаеть иногда хронологическія и др. ошибки, синодальный періодъ доводить только до времени императора Ниволая I, при изложении не вездъ строго-умъренно и приличнослержанно въ тонъ и языкъ, недостаточно объединяетъ матеріалъ и въ порядкъ изложенія его неръдко отступаеть оть программы

<sup>\*)</sup> Второй періодъ 1237—1410 г. (вмѣсто 1237—1461 г.), четвертый 1589—1721 г. (вмѣсто 1589—1700 г.).



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. его отзывь о моемъ «Руководствв по исторіи русской церкви» въ «Церк. Въстинкв» 1887 г. № 10; ср. объяснит. зап. къ новъйшей программъ уч. комит. по исторіи р. церкви для дух. семинарій, стр. 8.

<sup>3)</sup> См. объясн. зап., стр. 3. 4) Опредъл. 3 сент. 1886.

учебнаго комитета; отсюда неудобство пользованія имъ; вавъ ведико это неудобство, можно судить потому, что часто одинъ небольшой урокъ приходится составлять изъ множества отрывковъ, раскиданныхъ на 8 — 10 различныхъ страничкахъ Руководства (напр. уровъ о положени Свят. Синода въ синодальный періодъ, объ епархіальномъ управленіи тогда же и т. п.); особенно неудачно составленъ въ Руководствъ Знаменскаго синодальный періодъ, гдв матеріаль расположень по "степенямъ" царствованія Государей и Государынь и разбитый по частямъ, не объединенъ выводами въ болъе или менъе цълостный очеркъ. Мое "Руководство" обнимаеть пока только время до учрежденія патріаршества въ Россіи (1589 г.) в), причемъ разділяєть исторію церкви не такъ, какъ семинарская программа учебнаго комитета (второй и третій періоды соединяеть въ одинъ и исторію юго-западной митрополіи разсматриваеть совывстно съ исторіей свверной митрополіи) и вообще въ расположеніи матеріала расходится съ ней, матеріала завлючаеть въ себъ гораздо больше. чъмъ сколько следуеть для учебника; такимъ образомъ оно требуеть и разметокъ и перестановокъ, соответственныхъ программъ; наконецъ, по винъ редакціи "Чтеній въ Общ. любит. дух. просвъщенія", гдъ оно періодически печаталось, оно издано неисправно и завлючаеть въ себв множество грубыхъ опечатовъ и др. типографскихъ погръщностей. При составленіи его я имълъ въ виду дать не учебникъ, а только руководство (и развъ только впоследствии передълать его въ качестве учебника), старался путемъ добросовъстнаго изученія существующихъ курсовъ и отдъльныхъ изследованій изложить, насколько возможно, цвлостно, точно и объективно ходъ церковной жизни въ Россіи; поэтому-то я не осмъдивался говорить въ увъренномъ тонъ о томъ, что вызываеть еще сомнъніе или насчеть чего нъть установившихся взглядовъ въ наукъ (отсюда частыяособенно въ исторіи перваго періода — такія слова, какъ "кажется", "въроятно" и т. п.), въ подобныхъ случаяхъ я дълалъ въ "приложеніяхъ" нередко указанія на существующія различія въ научныхъ взглядахъ на какой-нибудь предметь, а съ цвлію помочь желеющимъ изучить обстоятельно церковно-историческій матеріаль, ввель въ "Руководство" особое "приложеніе" съ укаваніемъ пособій и цитать...

Оставансь при этихъ, разсмотрънныхъ сейчасъ, руководствахъ, преподаватель семипаріи вынуждался, какъ умълъ, восполнять недостаточное въ одномъ заимствовованіемъ изъ другаго руководства, закрывать пробълы, сглаживать недостатки и недоста-

<sup>•)</sup> Въ очень скоромъ времени начнетъ печататься патріармій періодъ (III вымускъ моего «Руководства».



ющее кое-гдъ дополнять своими изыскаміями изъ различныхъ др. пособій. Работа пропотливая и въ дель обученія мало удобная. Въ видахъ устраненія этого-то неудобства преподаватель тульской семинаріи П. Малицкій издаль въ нынешнемъ году "Руководство по исторіи русской церкви, курсъ V класса дух. семинарій (988—1589 г.), составленное примънительно въ семинарской программъ (за очень немногими отступленіями отъ нея). Надежда автора: авось оно сделается учебникомъ въ семинаріяхъ. Въ предисловіи онъ говорить такъ: "изученіе русской церковной исторіи безъ руководства, отвачающаго требованіямъ программы учебнаго комитета, ведеть за собою серьёзныя неудобства... Ученики съ средними способностями или съ недостаточнымъ общимъ развитіемъ не всегда умело могуть оріентироваться въ данномъ урокъ, если свъдвнія по этому уроку приходится извлекать изъ различныхъ пособій или даже изъ различныхъ страницъ одного руководства. Устраненіе этихъ неудобствъ, въ интересахъ болве обстоятельного изученія науки, было побужденіемъ для составителя этого курса (Руководства) къ предлагаемому имъ посильному труду. Не задаваясь широкими целями, составитель руководства постарался воспользоваться сведеніями, сделавшимися достояніемъ русской церковноисторической науки, и расположить ихъ въ системъ, указанной программою учебнаго комитета".

Дъйствительно авторъ удачно (за немногими исключеніями) скомпоноваль свъдънія изъ существующихъ руководствъ примънительно къ программъ, такъ что пользоваться его "руководствомъ" будеть сравнительно удобно для учениковъ семинарій и по этому, можеть быть, оно будеть успъшно расходиться въ продажъ, тъмъ болъе, что цъна ему назначена не очень высокая. Но и оно страдаеть недостатками. Одни изъ нихъ обусловливаются недостатками существующей семинарской программы, другіе явились по винъ самого автора. Мною замъчены слъдующіе недостатки:

1) Расположеніе рубрикъ (или §§) не всегда удачно и принятое дівденіе не всегда выдерживается. Приведу приміры. На стр. 36—39 трактуется по взаимных отношеніях между властями церковною и гражданскою, значеніе ігрархіи во дівлах гражданских и вліяній государства на перковь, при чемъ указываются приміры воздійствія на государственную жизнь со стороны и митрополитов и епископовъ; дальше на стр. 39—41 идетъ річь объ епархіяхъ, епископахъ и опять особо побъ отношеніи епископов ко мюстнымо князьямо; § по развитій обрядности въ религіозной жизни до-монгольскаго періода поставлень особо и прежде параграфа о религіозно-нравственномъ состояній общества, будучи присоединенъ къ главъ (IV) о бо-

гослужени (стр. 67), между тъмъ накъ ниже (въ третьемъ періоді) этоть вопрось разсматривается во связи съ религіознонравственнымъ состояніемъ общества (стр. 211 — 214), что по моему мивнію, всего логичиве и естествениве. Параграфъ объ ереси стригольниковъ поставленъ въ отдъль о богослужении и храмах (стр. 146-148), между тъмъ какъ ему приличнъе было бы стоять въ отдыв или о духовномъ просвъщении и хр. учени, или о религіозно-правственномъ состояніи русскаго общества, или объ управленій въ ісрархіи (такъ какъ сресь стригольниковъ имъла отношение къ недостаткамъ тогдашняго духовенства). Правда, во всекъ этихъ случаяхъ авторъ следуетъ программе учебнаго комитета. Но въдь, если онъ сознавалъ непоследовательность такого расположенія рубрикъ (или параграфовъ), то такъ же могъ бы отступить отъ программы здесь, какъ отступаль въ другихъ случаяхъ, нарушая указываемый ею порядокъ расположенія (напр. на стр. 41—44 о правиль Іоанна II посль церковныхъ уставовъ, на стр. 53 объ Идаріонъ посль Луки Жидяты, на стр. 71 объ "остаткахъ язычества" раньше "вліянія христіанства на перем'яну нравовъ" и др.). Укажу еще примъры неноследовательности, где повиненъ самъ авторъ, а не программа учебнаго комитета. Трактун о Максима Грека, онъ распрываеть его значение и труды на литературномъ поприщв (въ рубрикъ "Максимъ Грекъ и его дъятельность на польву духовнаго просвъщенія"), дальше говорить о причинахъ недовольства има (въ рубрикъ "недовольство Максимомъ") и наконецъ объ участін его въ спорв Іосифлянъ съ бълозерскими старцами (въ особой рубрикв), при чемъ опять указываеть, въ чемъ Максимъ расходился съ другими и чемъ еще вызываль въ нихъ недовомьство (стр. 242 — 245). Говоря о самостоятельной русской литературъ до-монгольского періода, авторъ раздъляеть ее только на полемическій, учительный, догматическій и историческій отдвам (стр. 49), между твиъ какъ чрезъ нвсколько страницъ ниже говорить еще о произведении описательнаго рода (57); при томъ, причисливъ къ полемическому отдълу м. Нивифора, онъ рядомъ съ полемическими указываетъ и правоучительныя его произведенія (50), равно какъ въ отдъль объ исторической литературъ отивчаеть и иравоучительное посланіе Іакова Мниха въ Изяславу (55), а въ отдълв о правоучительной литературъ говоритъ и о полемическом посланіи Феодосія (52); кромв этого. какъ мив кажется, ивть даже возможности строго раздвлять полемическій и догматическій отділы, какт они разділены у Малицкаго.

2) Авторъ слишкомъ увъренно говорить тамъ и о томъ, гдъ и о чемъ нътъ установившихся взглядовъ въ наукъ и относительно чего высказываются сомнънія со стороны научныхъ авторитетовъ, напр. о Бравалинъ, какъ о новгородскомъ князъ



- (стр. 3 ср. Голубинскаго 1 пол. I тома, стр. 42—54), о врещении Аскольда и Дира (стр. 4 ср. Голубинскаго, стр. 16—33), и Владимірѣ въ состояніи языческомъ (стр. 7—8, ср. Голубинскаго 91—137), объ Аврааміи ростовскомъ, какъ дѣятелѣ XI в. (стр. 17 ср. Голубинскаго I т. 2 пол., стр. 645—652), о словахъ Ростислава митр. Іоанну IV (но Татищеву, вообще сомнительному въ своихъ показаніяхъ, стр. 34—35 ср. Голубинскаго I, 1 пол. 272—273), о школахъ въ домонгольскій періодъ (опять по Татищеву—стр. 46, ср. Голубинскаго 709—715), о количествъ сочиненій преп. Өеодосія віевопечерскаго и о принадлежности ему посланія къ Изяславу (стр. 51—52—ср. Макарія (10 поученіе) и Голубинскаго (7 поученій) стр. 673—676, 699—700), о количествъ всѣхъ митрополитовъ домонгольскаго періода (25 челов.) и грековъ между ними (22 чел., стр. 31, ср. Голубинскаго 246—253; въ каталогъ Л. Креввы ихъ всѣхъ 21, у Макарія 23, у Голубинскаго 24).
- 3) Встръчаются взаимно-несогласныя и противоръчивыя мъста. Напр. на стр. 34 преемникомъ митр. Өеодора († 1163 г.) названъ Іоаннъ III, между тамъ какъ на стр. 31 онъ отнесенъ въ XI въку (1089). На стр. 13 свазано, что первый періодъ быль временемъ жолной зависимости русской церкви отъ константинопольского патріарха; на стр. 35 эта зависимость названа съ сысшей степени легкой и замъчено, что "на внутреннія двла русской церкви патріархъ не мого импть ецавного вліянія..."; подобнымъ же образомъ на стр. 129, гдъ говорится объ отношенін р. митрополита къ константинопольскому патріарху во второй періодъ, читаемъ: "его зависимость отъ патріарха по прежнему носила номинальный характеръ". На отр. 43, указавъ псточники доходовъ для епископскихъ канедръ, авторъ замъчаетъ: "но всв эти доходныя статьи были источникомъ содержанія высшаго духовенства: нившее духовенство не импло ко нимо накакого отношенія: а между тімь на слідующей страниць среди источниковъ содержанія низшаго духовенства указаны и нъкоторые такіе, какіе повазаны выше для епископовъ, напр. въсчія попілины.
- 4) Встръчаются историческія и хронологическія ошибки или неточности. Напр. на стр. 68 митрополитомъ, оправдавшимъ ростовскаго епископа Нестора (это было въ 1157 г. см. Голубинскаго 558), названъ Өеодоръ, а долженъ быть названъ Константинъ I (1156—1159); о хронографъ Іоанна Малалы замъчено, что онъ похожъ по содержанію на Палею (стр. 49), годъ смерти паревича Петра Ордынскаго поставленъ 1390 вмъсто 1288 (ошибка на пълое столътіе); Борисъ Васильковичъ ростовскій названъ племянникомъ Михаила Всеволодовича Черниговскаго (92), между тъмъ какъ онъ былъ его внукомъ, отъ дочери

его Маріи (см. Толстаго разсказы изъ ист. р. церкви 1873 г., стр. 113, 102 и 108; историч словарь о святыхъ, прославл. въ р. церкви Спб. 1862 г., стр. 166 и др.); днемъ мученической кончины Евстафія литовскаго помъчено 15 декабря вивсто 13 (стр. 100 ср. Толстаго 160; Историч. словарь 30 и др.); на стр. 198 ошибочно сказано: "судъ по дъламъ духовнымъ находился (только) при канедръ епаркіальнаго архіерея" (ср. моего руков. II вып. прилож. прим. 157, стр. VII, Перова Епарх. учрежд. въ Россіи Ряз. 1882 г., стр. 169, 172—173); на стр. 129 неточно названа номинальною зависимость русской митрополичьей каоедры отъ константиноп, патріарха во второй періодъ р. церкви (1237—1461 г.); это справедливо только въ отношения въ концу даннаго періода (XV в.); въ XIII же и XIV конс. патріархъ приглашаль иногда на соборы въ себъ р. митрополитовъ или ихъ уполномоченныхъ, принималъ жалобы на митрополитовъ, наряжаль судь надъ нъкоторыми изъ нихъ (Романомъ, Алексіемъ, Пименомъ), иногда вызываль ихъ къ себъ на судъ (Кипріана) и низлагаль (Пимена), награждаль русскихь епископовъ архіепископскимъ саномъ (Діонисія суздальскаго и Өеодора ростовскаго) разсыдаль въ предълы Россіи граматы по разнымъ вопросамъ; русскіе сами нередко обращались въ нему за разръшеніемъ недоумвній, митрополиты иногда являлись на патріаршихъ соборахъ (Максимъ, Кипріанъ) ср. моего руков. II вып., стр. 33).

5) Правильный и чистый вообще языкъ Малицкаго допускаетъ иногда неудачныя выраженія, напр. "любочестіе и честолюбіе" (56), "огрубляло" (72) и т. п.

6) Наконецъ важивншимъ недостаткомъ, который проходить чрезъ все "Руководство" г. Малицкаго и плохо рекомендуетъ его самого, недостаткомъ, предъ которымъ сглаживаются всв остальные, служить пристрастное пользование пособіями. Хотя онъ въ примъчаніи къ предисловію и говорить, ечто "главнъйшими пособіями къ составленію руководства" служнин: исторія Голубинскаго, Макарія, Филарета Черниг., руководства Знаменскаго, Добронравина и Доброклонскаго, труды Коядовича, Чистовича, Аскоченского, Поропрыева и многія журнальныя статым, но на самомъ двив онъ обывновенно довольствуется лишь руководствами Знаменскаго, моимъ и сокращенной исторіей Филарета Черниговскаго; если когда онъ отрывается отъ нихъ и заглядываетъ въ другія пособія, то это является вообще очень ръдкимъ исключениемъ (напр. стр. 95, 119, 144-5, 187--292 и др.); разви только последняя главао южно-русской митрополіи — представляеть собою въ этомъ отношеніи особенность: авторъ адась сравнительно чаще

глядываеть въ Макарія, Чистовича и Кояловича, и это въроятно потому, что о южно-русской митрополім въ исторіи Филарета сказано очень недостаточно, въ моемъ руководства еще меньше (такъ какъ разсматривается ея состояніе: 1) въ связи съ исторіей съверной митрополін и 2) за времи до 1589 г., а не до 1654 г., какъ требуется программой учебнаго комитета для У власса семинарій), такимъ образомъ изъ руководствъ оставалось у автора подъ руками одно руководство Знаменскаго, а этого казалось мало. Притомъ же имъя обыкновенно льдо только съ указанными тремя руководствами, авторъ обращается съ ними въ высшей степени безцеремонно. Онъ или своими словами по плану какого-нибудь изъ нихъ излагаетъ тотъ или другой вопросъ, не сообщая новыхъ свъдъній, или же-что еще чаще-дълаеть буквальныя вышиски изъ нихъ и группируеть, приправляя своими сокращеніями или разсужденіями, недающими ничего фактически новаго. Буквальныя выписки встрачаются наъ всъхъ означенныхъ (трехъ) руководствъ, но наибодъе часто наъ Знаменскаго и моего 7).

Даже въ наиболте самостоятельно составленной главт — о юго-западной митрополін—и тамъ нертдко встртваются буквальныя заимствованія изъ Руководства Знаменскаго. Отъ такого отношенія къ руководствамъ и произошли нткоторыя изъ отмитенныхъ много раньше ошибокъ г. Малицкаго. Напр. митр. Осодора вмёсто Константина I онъ ошибочно поставилъ, последовавъ моему руководству, куда вкралась эта ошибка (см. стр. 96 моего руков.) и откуда Малицкій заимствовалъ исторію споровъ о постт. Ошибочное названіе Бориса Васильевича племянникомъ Михаила Всеволодовича объясняется ттямъ, что въ "сокращ. исторіи" Филарета, которою въ данномъ случать пользовался авторъ, находится эта ошибка (стр. 57). Этимъ же

<sup>7)</sup> Укажу нѣкоторыя наз тѣхъ буквальныхъ заимствованій или очень близкихъ компиляцій, какія я успѣлъ замѣтить при бѣгломъ чтеніи руководства Малицкаго Стр. 7—8 (ср. Знаменскаго по изд. 1886 г., стр. 5—6), стр. 9 (Знаменскаго 6, Филарета 9), стр. 10 (моего І вып. 9, Знаменск. 7), 11 (Знам. тамъ же Филарета 11), 16 (Знам. 8), 20—21 (тамъ же 14—15), 41 (моего рук. І вып. стр. 46), 62 (тамъ же 28—24), 65—66 (тамъ же 100—103), 68—69 (тамъ же 97—99), 92—93 (Филар. 57, моего ІІ вып., стр. 3), 94 (моего тамъ же 6), 96—97 (тамъ же 14—16), 100 (тамъ же 11), 103 (тамъ же 174), 104 (тамъ же 168—169), 115—116 (тамъ же 25—26), 122 (тамъ же 169—170), 132—137 (Знаменскаго 68—70), 139 (моего ІІ, 198), 141—142 (тамъ же 205—206), 149—153 (Знам. 91—93, моего ІІ, 233), 156 (моего 264), 165—166 (Знаменск. 77, 93—94, особенно стр. 110 изд. 1880 г., моего 281), 178 (Знам. 101—102), 180 (моего 18—19, (Знаменск. 101—102), 181—185 (Знам. 103—106 имоего 9 и слѣд.) 197 (Знам. 115), 211—214 (моего 238—239), 220—221 (Знам. 121—122) 223—224 (моего 251—254), 229—237 (Знам. 137—148), 248 (тамъ же 154—155 и моего 165—167), 251—252 (моего 172—173), 264 (Знам. 162), 267—268 (тамъ же 168) и др.



объясняется иногда тотъ увъренный тонъ, которымъ авторъ говорить о темныхъ и спорныхъ предметахъ. Напр. когда онъ сообщаеть, что "изъ 25 митрополитовъ домонгольскаго періода 22 были изъ грековъ", то онъ заимствуеть это у Знаменскаго (стр. 20-21). Подъ вліяніемъ того же Знаменскаго онъ говорить очень увъренно о Бравалинъ, какъ новгородскомъ князъ (Знаменскаго изд. 1880 г., стр. 2), о Владимірв, какъ явычникв (стр. 4), о словахъ Ростислава митр. Іоанну (стр. 24) о шкодахъ домонгольскаго періода (53) и т. п., хотя подобныя свідівнія вовсе не усивли еще стать "достояніемъ церковно-исторической начки" (ср. выше). При такомъ пользовании пособіями руководство автора, какъ нибудь сшито хорощо, все-таки сшито нэъ разныхъ клочковъ, собранныхъ со стороны, и въ этомъ видь такъ же странно, какъ странна была бы одежда, сшитая изъ разноцветныхъ мелкихъ кусковъ, вырванныхъ изъ другихъ отежев.

Преподаватель семинаріи А. Доброклонскій.

## ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

#### ВЪРОТЕРПИМОСТЬ ВЪ АВСТРІИ.

Австро-Венгрія, гордясь своими конституціонными "вольностями", считается въ числе державъ, допускающихъ безграничную въротерпимость. Къ чему сводится на дълв эта "въротерпимость", можно видеть изъ следующаго письма венскаго корреспондента "Новостей".

Славянинъ, задумавшій такое діло, (т.-е. переходъ въ православіе) пойдеть въ Вънъ къ православному священнику-греку при церкви Св. Троицы, но здесь его ждеть отказъ. После пріема въ 1885 году изсколькихъ интеллигентныхъ чеховъ въ православіе, этому священнику теперь запрещено австрійскимъ правительствомъ принимать неофитовъ. Священникъ вънской греческой церкви, будучи подчиненъ константинопольскому патріарху, пока храбрится и принимаеть въ лоно православія заблудшихъ овець, такъ что діло перехода въ православіе въ Вънъ еще кое-какъ возможно. Но, посмотримъ, легко ли это осуществляется въ провинціи. Не следуеть забывать, что на такой шагь решается не знать и богачи, а по большей части сельчане, ремесленники, мелкіе торговцы, журналисты и адвокаты, т.-е. люди, зарабатывающіе себъ клюбъ трудами своихъ рукъ. И вотъ, такому человъку, дъйствующему, какъ будто, свободно, является необходимость совершать изъ Чехіи и Моравін или изъ Віны дорого стоющую повідку въ Далмацію или Буковину и тамъ обращаться къ содъйствію православнаго духовенства!... Если же примемъ въ разсчеть, что переходящій въ православіе славянинъ увленаеть за собой свою семью, то расходы надо удвоить, утроить. Переходь австрійскаго славянина въ православіе составляеть для него не только духовный, но и матеріальный подвигь!

Не нужно забывать, что обращение въ православие, съ австровенгерской точки арвнія, составляеть, кром'в того, чуть ли не государственную измину или, по крайней мири, весьма и весьма подозрительный поступовъ.

Газета "Свътъ", по поводу только что приведеннаго нами

отрывка изъ "Новостей", замвчаетъ:

Русскихъ укорнють въ Западной Европъ въ отсутствіи въротерпиности. Между тымъ, ныть страны, которая доводила выротерпимость до той степени, до которой она доведена въ современной Россіи. Лучшая улица въ столиць Россіи, въ Петербургъ,

Невокій проспекть въ лучшей своей части, отъ Полицейскаго моста до Аничковскаго дворца-есть ничто иное, какъ выставка церквей всевозможныхъ въроисповъданій. Одному православному храму Казанской Божіей Матери противопоставлены иновърческія церкви: голландская, реформатская, лютеранская, финская, римско-католическая, армянская и все это сгруппировано въ самомъ средоточіи столицы. Какая же можеть быть большая терпимость? Между твиъ, когда русскіе хотвли построить православную церковь въ Париже и хотели пріобрести место на одномъ изъ центральныхъ парижскихъ бульваровъ (С. Мартенъ). парижское городское управленіе, римско-католическая ісрархія и Наподеонъ III не допустили православной церкви на видномъ мъсть и постарались запрятать ее въ улицу Дарю, находящуюся далеко отъ центра города и въ сторонъ отъ прямыхъ сообщении. Въ Вънъ же до сихъ поръ нътъ надлежащей православной цервви, хотя въ этомъ городъ не менъе 50,000 православныхъ славянъ, преимущественно сербовъ! Власть всегда находитъ препятствіе въ постройва въ Вана православной церкви!...

Мы же въ Россіи не только даемъ свободу пропаганды христіанскимъ сектамъ и нъкоторыя изъ нихъ, наприм. лютеранскую, ставимъ даже на большую высоту, но и возвышаемъ на окраинахъ, на Кавказъ, въ Киргизской степи, въ Туркестанъ, всъ мъстныя исповъданія, не исключая магометанскаго.

### ОТЪ АБИССИНСКОЙ МИССІИ.

Съ благословенія Святвйшаго Синода на дняхъ я отправляюсь на восточный берегь Африки, въ Абиссинію. Тамъ къ юго-западу оть французскаго порта Обокъ и къ свверо-западу отъ англійскаго поселенія Зейла, на Индійскомъ Океанв, наши православные казаки заложили станицу подъ дорогимъ намъ именемъ Москва и подняли тамъ русскій флагъ.

Во вновь возникшей Москвъ, на приличномъ для святыни мъстъ, съ соблюдениемъ всъхъ правилъ принятыхъ православною церковью, мы получили благословение Святъйшаго Синода приступить въ устройству храма во имя Св. Пророка Предтечи и Крестителя Іоанна.

Помогите, православные этому святому двлу!

Всякому понятно, что значить жить русскому человъку безъ православнаго храма и вдали отъ отечества. Храмъ вообще для русскаго человъка—тихое пристанище и въ горъ и счастьи; но вдали отъ отечества храмъ для русскаго человъка и твердыня и оплотъ.

Католиви и протестанты, преследуя свои политические интересы и задачи, шлють въ Абиссинію въ свои порты и поселе-

нія своихъ епископовъ, строять храмы, основывають семинарів и различныя школы, съ твиъ, чтобы завлечь въ последнія абиссинцевъ и, склонивъ ихъ въ свое лисученіе, сделать ихъ орудіями своей политики.

Мы же трамъ туда безо всякой задней мысли, съ единственною цтлью выполнить тамъ святую задачу—построить въ Абиссиніи благодтиный православный храмъ, при помощи русскихъ людей, украсить его такъ, чтобъ онъ въ той Москвт напоминалъ намъ златоглавую нашу Москву и показать абиссинцамъ наше православное богослуженіе, наши въ немъ порядки и нерушимость сохранившагося въ немъ древняго многовтковаго преданія. Самъ абиссинскій народъ со своимъ царемъ прислалъ въ намъ своихъ пословъ и чрезъ нихъ просилъ насъ стать къ абиссинцамъ въ близкія религіозныя отношенія, пожалть ихъ какъ родственныхъ намъ по върт братьевъ, въ теченіе многихъ въвовъ разобщенныхъ съ истиннымъ православіемъ.

Православная Россія, а въ особенности Москва, какъ сердце Руси великой, всегда откликалась на нужды религіозныя. Она и теперь можеть пособить своей младшей сестръ, находящейся отъ нея на нъсколько тысячъ верстъ, но обращающей къ ней свои вворы, полные ожиданія той благодати, которая осънить ее изъ св. православвой русской церкви.

При храмъ, конечно, должна быть и колокольня и колокола, священныя одежды и облаченія, иконы и вся церковная утварь. А потому все, какъ и чъмъ кто ни пожертвуетъ, будетъ принято съ глубокою благодарностью. Дъло уже близко къ осуществленію. Сдъланы уже необходимые заказы для того, чтобы воздвигнутъ достойнымъ и благолъпнымъ образомъ новый русскій православный храмъ на берегахъ Африки. Планъ храма уже готовъ, а на заводъ г. Финляндскаго уже отливаются колокола какъ для нашего русскаго храма въ Абиссиніи, такъ и для абиссинскаго храма въ Герусалимъ, который приметъ московскіе колокола какъ первый драгоцънный даръ изъ рукъ православной Россіи.

А потому время не терпить и всё истинно - православные русскіе люди несомнённо поторопятся принести свою посильную лешту на это святое дёло.

Пожертвованія съ разръшенія Св. Синода и съ благословенія высокопреосвященнъйшаго Исидора, митрополита с.-петербургскаго я новгородскаго, могутъ быть присылаемы мнв (Полянка, Авонское подворье), а по отбытіи моемъ изъ Москвы въ редакцію "Московскихъ Въдомостей".

Архимандрить Паисій. Начальникъ ново-открытой миссін въ Абиссиніи.

Москва, 11 сентября 1888 года.



## объявленіе.

ВЫШЛА ИЗЪ ПЕЧАТИ КНИГА:

# **ИВАНЪ СЕРГЪЕВИЧЪ АКСАКОВЪ**

#### ВЪ ЕГО ПИСЬМАХЪ

# Училищные и служебные годы

съ 1839 по 1851 годъ.

Цъна обоимъ томамъ 4 руб. безъ пересылки; на пересылку 60 коп. Складъ изданія въ тицографіи М. Г. Волчанинова, Москва, Большой Чернышевскій пер., домъ Пустошкина. Книгопродавцамъ 25% уступки.

#### ТАМЪ ЖЕ ПРОДАЮТСЯ СОЧИНЕНІЯ И. С. АКСАКОВА:

"Сборникъ стихотвореній". (Съ портретомъ автора). На вел. бум. 2 руб. на обыкн. 1 руб. 50 коп., на пер. 25 ком.

"Біографія Ө. И. Тютчева". (съ портретомъ Ө. И. Тютчева). На вел. бум. 1 руб. 50 коп., на обыки. 1 руб., на пер. 25 коп.

#### Статьи изъ "Дня", "Москвы" и "Руси".

Томъ І. "Славянскій вопросъ."

Томъ П. "Славянофильство и западничество".

Томъ Ш. "Польскій вопрось и Западно-Русское діло. Еврейскій вопрось.

Томъ IV. "Общественные вопросы по церковнымъ дѣламъ. Свобода слова.—Судебный вопросъ.—Общественное восинтаніе".

Томъ V. "Государственный и Земскій вопросъ.—Статьи о некоторихь событіяхь".

Томъ VI. "Прибадтійскій вопрось.— Внутреннія діда Россіи.— Введеніе къ украннскимъ ярмаркамъ".

Томъ. VIII. "Общеевропейская политика. — Статьи разнаго содер. жанія".

Цѣна каждому тому на обыкновенной бумагѣ — 1 руб. 50 коп., на веленев. 2 руб. 50 коп., на пересылку—50 коп.

Продаются въ кинжи. маг. "Новое Времи" въ С.-Петербургъ, Москвъ,

Харьковъ, Одессъ и настанціяхъ жельяныхъ дорогъ.

Тамъ же можно получать книгу "Сборникъ статей по случаю кончины И. С. Аксакова". Цъна 1 руб., на пересылку 20 коп.

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Сентября 28-го дня 1888 года.

# ПРЕОБРАЖЕНІЕ ГОСПОДА \*.

Разборъ гипотезъ, стремящихся объяснить фактъ Преображенія естественнымъ путемъ.

Положительное объяснение события на горъ приводить насъ въ убъщению, что достовърность его не подлежить никакому сомниню, если мы допускаемъ бытіе личнаго Бога и признаемъ Інсуса Христа воплотившимся Сыномъ Божіимъ. Чтобы понять факть, мы должны встать на ту точку эрвнія, съ которой его сявдуеть разсматривать, перейти въ ту область, въ какой онъ принадлежить по своимъ свойствамъ. Когда мы будемъ подводить всв жизненные процессы подъ законы механики или фивини вообще, получится не научное объяснение дъла, а лишь искаженіе предмета. Чтобы быть твердымъ въ своихъ возарвніяхъ, нужно еще напередъ доказать незаконность причисленія вакого-инбудь феномена въ данной группъ явленій и принадлежность его совсимь нь другому нлассу. Посему, если свептическая критика не признаеть событія Преображенія въ томъ видъ н въ той обстановив, какъ объ немъ передають Евангелія, то она двлаеть совершенно неосновательную попытку пріурочить его къ иной сферв чисто человъческихъ отношеній, не разрушивъ прежде истинности техъ основныхъ положеній, на которыхъ зиждется философская достовфрность евангельскаго чуда. Атензив или пантеизив должны быть уже аксіомою, чтобы отрицаніе не было пустою фикціей, вымысломъ несдерживаемой. разумными началами фантазіи. Но именно критикамъ и не

<sup>\*</sup> См. «Прав. Обозр.» август. кн. текущаго года.

удается до сихъ поръ опровергнуть справедливость библейской точки зрвнія; а пока остаются несомивнными бытіе Бога личнаго и возможность воплощенія Сына Его, всякое пониманіе евангельскихъ событій въ смыслв естественныхъ происшествій не будеть имвть научнаго характера. Въ сплу этого разборъ отрицательныхъ гипотезъ по вопросу о Преображеніи Господа позволителенъ только какъ отрицательное доказательство въ пользу его объективной реальности; единственно этою цвлію оправдывается и появленіе его въ настоящемъ изследованій, гдв вритика взглядовъ скептической экзегетики мыслима только въ видв апологетики.

Исторія представляєть намъ нѣсколько попытокъ естественнаго объясненія факта Преображенія, одинаково несостоятельныхъ, котя и принадлежавшихъ людямъ противоположныхъ направленій. Къ одной категоріи относится гипотеза видѣнія, признающая отчасти какой-то сверхъ-естественный актъ въ формѣ божественнаго дѣйствія на духъ апостоловъ; за нею слѣдуетъ грубо-натуралистическая гипотеза Павлюса, усиливающаяся вывести чудесное событіе изъ обыкновенныхъ явленій природы; Штраусъ съ Кеймомъ и Вейсе отрицаютъ всякое историческое зерно въ синоптическомъ разсказѣ о происшествіи на горѣ, причисляя его къ области мифа или аллегоріи. Въ своемъ разборѣ и мы будемъ держаться этой послѣдовательности.

## а) Гипотеза видънія.

Сущность гипотезы видьнія сводится въ тому, что Преображеніе Господа со всеми сопровождавшими его обстоятельствами признается не объективнымъ феноменомъ, а лишь субъективнымъ состояніемъ апостоловъ. Въ этой гипотезе можно различать два отгенка: одни ученые не придають синоптическому повествованію характера чудеснаго (Неандеръ), другіе же (Вейсъ) полагають причину виденія учениковъ въ особенномъ воздействіи Бога на души участниковъ событія. Въ своихъ воззреніяхъ Неандеръ основывается главнымъ образомъ на замечаніи ев. Луки о томъ, что Петръ и бывшіе съ нимъ отячены были сномъ (9, 3). По нему дело было такъ. Когда Інсусъ Христосъ взошель на гору, Онъ сталь молиться вмёстё съ своими спут-

никами. Здёсь рёчь шла о тёхъ же предметахъ, которые и ранъе служели темою бесъдъ Господа съ ученивами: дальнъйшій ходъ развитія царства Божія, предстоящія страданія и т. п.—воть что произвело сильное впечатавние на умъ трехъ апостоловъ. Въ такомъ настроении Петръ, Іаковъ и Іоаннъ заснули, и имъ явился тогда Христосъ во славъ Своей, въ сопровождении Моисея и Илін. Иляюзія была такъ велика, что и по пробужденін они оставались на мгновеніе въ нівкоторомъ самообольщеній, объективировали свои сонныя грезы и сочли ихъ за действительное происшествіе 90).—Гдв данныя для этой теоріи? Ихъ нътъ и быть не можеть, потому что Неандеръ предполагаеть чудо больше настоящаго, евангельского. Опыть не представляеть никанихъ аналогій, гдъ было бы хотя что нибудь подобное такому странному феномену. Такая необывновенная объективація мыслима только у человъка, страдающаго психическимъ разстройствомъ; онвически и душевно эдоровый индивидуумъ никогда этого не испытываеть. Не говоримъ уже о томъ, что предполагаемые Неандеромъ прецеденты не достаточны для пониманія происхожденія исторіи Преображенія, а замітимъ только. что они выдуманы самимъ ученымъ, который вопреки всякому маучному методу хочеть объясиять данное неизвёстнымъ, тогда какъ должно быть наоборотъ. Если снажуть, что эти иксы выведены изъ самаго факта, то въ разсужденіяхъ получится кругь, ибо явление будеть объясняться изъ него же самого. Положимъ, OTOTE RIL OH JEMBHUHUTI EN STREONINGE MINTONES STO OHHOUSE нужно имъть анадогія опыта и умъть сділать логически состоятельный обратный выводь. Ни того, ни другаго у Неандера мътъ: прецеденты не достаточны для пониманія событія и заставляють признать нечто невозможное, по врайней мере, нигдъ небывалое. Затъмъ съ точен врънія Невидера совстиъ непостижимо, почему Інсусъ Христосъ не выставиль дела въ истинномъ свътъ, когда онъ зналъ о заблуждении апостоловъ. Этого недоумънія не разръшить намъ никакая теорія, не дерзающая посягать на Божественное достоинство личности Спасителя. Наконецъ, непостижимую загадку въ ученіи защитниковъ визіонерства составляеть то обстоятельство, что всв три уче-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Neander. Das L. I. Chr. S. 515 -516.

ника имфли одно виденіе, въ одинаковой форме и съ одинаковыми подробностями, что психологически немыслимо. Невниеръдумаеть устранить эту трудность, приписавии разсказъ о Преображеніи Господа только ап. Петру "1), но эта догадка противоръчить Евангелію, гль ясно говорится о трехъ лицахъ, и влечеть за собою еще большія пеудобства, поскольку допускаеть, что и Іаковъ и Іоаннъ впоследствіи разделяли веру въ событіе, какъ фактъ реальный. Правда, синоптики особенно выдвигаютъап. Петра, но онъ является у нихъ выразителемъ чувствъ всъхъ своихъ сотоварищей (хорощо намь: Ме., Мр. и Лупа; сопласмь: Мр. и Лука), что бывало и при ивкоторыхъ другихъ одучаяхъ (Ме. 16, 16-17 и парад. Ср. 16, 20). Этоть факть вызываеть нъкоторое видоизмънение гипотезы визіонерства и именно въ такомъ смыслъ. Видъніе обязано своимъ происхожденіемъ неодному только чисто субъективному настроенію учениковъ: последнее только предуготовило ихъ къ воспріятію особеннагодъйствія Бога, каковое и отпечатавлось въ совнаніи апостоловъ, какъ необычайное Преображение Господа 12). Здъсь имъется въвиду объяснить два обстоятельства: во 1-хъ, непонятное при Неандеровскомъ возарвній поведеніе Спасителя и, во 2-хъ, сходство виденій у тремъ лицъ. Спрашивается теперь: требуется ль такое предположение двумя указанными фантами? Почему бы неостаться при томъ взгляде на дело, какой дается свящевными повъствователями? Допуская реальность событія Преображенія. ны точно также объяснииз себв эти недоумънія съ тъмъ лишь раздичіемъ, что будемъ въ полномъ согласім оъ сужденіями евангелистовъ. Да и вообще странно думать, булто Спаситель нашель нужнымь уварить апостоловь ва реальности небывалаго явленія. Если это было веобходимо для пелей паученія, то яхъ всегда можно было достигнуть и безъ такой ріа fraus, немы-

<sup>\*\*)</sup> Ср. Gabler. Neuest. theolog. journal. 1798. 1 Bnd. 5 St. S. 511. 517 sqq. 
\*\*) Weiss. Das Leben Iesu. S. S. 311—312. Bleeck (Op. cit. S. S. 66--67) в 
Меуст (Сот. über Matth. S. 335) раздыяють внаіонерную ринотезу только на 
половину, по отношенію къ явленію Монсея п Илін. Само собою понятно, что 
эти учение подпадають тому же суду, какому подлежать и выдержанные послідователи теоріи видінія. Кромі того, къ Блеку и Мейеру вполів приміними 
ті замічанія, какія были сділаны нами выше о Кеймю (стр. 29) и Ольстаузень 
(стр. 64—65) по другому случаю.



слимой въ Богочеловъдъ. Положимъ даже, что нужно было дать ученивань факть реальный; зачёнь же туть обмань и почему не настоящая объективность? Имъя власть и силу произвести чидесное воздъйствіе, Інсусъ Христосъ могь конечно вызвать и чидесное явленіе. Последній путь более прямой, более верный и сообразный съ святостію и правдою Богочелована и сладовательно болъе естественный. Такимъ образомъ гипотеза Вейса не только не уничтожаеть прежнихъ затрудненій, но совдаеть новыя, не менве значительныя. Но она не ограничивается этимъ; виды ея простираются гораздо дальше и основанія гораздо тлубже. Вейса поражаеть, какъ апостолы поияли явленіе, когла въ своей объективной формъ оно ничего не говорило бы имъ о божественной славъ Христа. Очевидцы, по мнънію ученаго. "знали бы тогда, что съ Учителемъ совершилось чудо, но смыслъ его долженъ быль остаться для нихъ совершению неизвъстнымъ, потому что естественный блескъ ни въ какомъ случав не есть небесное Преображеніе, въ вакомъ Інсусъ объщаль придти " 98). Этоть существенныйшій въ нашемь вопросы сакть можеть найти свое объяснение только въ признавии произведеннаго Богомъ видънія: тамъ вмість съ самымъ явленіемъ дано и его пониманіе, ибо просвъщенное Богомъ духовное око само собою постигаеть истинцый смысль того, что телесный глазь, закрытый на время для вившиняго міра, принимаеть за чудесный, объективно созерцаемый образъ" "4). Кажется это же соображение побудило и Тертулліана сплоняться въ визіонерному возврвнію на Преображение. "Какъ, -- спрашиваетъ онъ, -- Петръ узналъ Монсен и Идію, если только не духовно" (Quomodo enim Moysen et Helian cognovisset, nisi in spiritu) 95)? Все дъло здъсь въ неправильномъ взглядь на вившнее, какъ на несущественное; свыть, чусть онъ и чудесный, есть все же свять физическій и... смысла въ себв не завлючаеть. Тоть ли это? Мы говорили раньше о символина народовъ, представляющихъ себа Божество сватлымъ, овруженнымъ ореодомъ блеска. Уже одно это показываеть, что форма неразрывна здась съ самою сущностію: последняя безъ

<sup>93)</sup> Weiss. Das L. I. S. 308.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Weiss. Ibid, S. 307.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Contra Marcionem. L. IV, cap. 22.

первой даже немыслима, поскольку ръчь идеть о Верховномъ Началь, неподлежащемъ конечнымъ опредъленіямъ. Поэтому-то и Інсусъ Христосъ при изображеніи Своего Божественнаго величія пользуется языкомъ образовъ, чтобы приблизить слушателей въ постиженію этого высокаго предмета. Когда же потребовалось фактическое завърение въ дъйствительности Его божественнаго происхожденія, Спаситель является просіявшимъ; это должно было быть такъ же понятно ученикамъ, какъ и ето метафорическое слово; только здёсь присоединилось самое дёло, реальное преображение, и доказательство становилось темъ несомивниве. Теорія Вейса оказывается теперь совсвив ненужною; синоптическій разсказъ легко объясняется и безъ рівfraus въ томъ виде, канъ излагають евангелисты, а они считають его за двиствительное сверхъ-естественное событие. Послъднее обстоятельство заставляеть Вейса предположить, чтоапостолы объективировали свои виденія, ибо для нихъ они были дъйствительными вившними происшествіями 94). Это возможнолишь въ томъ случав, когда мы признаемъ принудительность божественнаго воздействія въ смысле насилія надъ человеческою природой, когда человъкъ лишается способности раздиченія внутренняго отъ объективнаго. Здісь личность уже совершенно исчезаеть и становится орудіемь посторонней силы. Помимо того, что это несогласно съ промысломъ Бога, неподавляющаго свободы людей, для насъ непонятно, почему Інсусъ Христосъ взяль не всехъ апостоловъ, а только трекъ. Ведь пидивидуальныя свойства и особенности отходять теперь на задній планъ п не имьють никакого значенія. Вейсь думаеть пабъжать этихъ затрудненій признаніемъ, совершенно разрушающимъ всв его построенія. Онъ полагаеть, что ученики были предуготовлены предшествующими рачами Господа къ созерцанію славы Божіей и что личная предрасположенность (субъективный элементь) сдълвла ихъ болье воспрівичивыми 97). Въ этомъ видъ центръ тяжести при объяснении события переносится уже на Петра, Іакова и Іоанна, а вивств съ твиъ фактъ объективаціи опять становится загадочнымъ, не поддающимся на-



<sup>98)</sup> Weiss. Das L. I. S. S. 309-310.

<sup>1)</sup> Weiss. Ibid. S. 312.

шему разумвнію. Для него нужно привнести понятіє насильственности, которое уже самимъ Вейсомъ признано несобразнымъ съ представленіемъ объ отношеніи Бога къ людямъ. Значить, мы должны вмъсто знанія удовольствоваться невъдъніемъ, почему апостолы субъективному усвоили значеніе дъйствительнаго происшествія. Наконецъ, если евангелисты передають дъло въ качествъ объективнаго событія, то откуда намъ извъстно, что оно таковымъ не было? Правда, Матоей обозначаеть происшедшее словомъ ораща (Мо. 17, 9) об), но оно вовсе не указываеть на чисто субъективное состояніе и употреблено евангелистомъ для краткости вмъсто а єїдом, какъ у Марка (9, 9); что оно можеть относиться къ объективно созерцаемымъ предметамъ, это видно уже изъ названія "явленія ангела Господня въ пламени горящаго терноваго куста" видъніемъ (Дъян. 7, 30—31), хотя оно описывается, какъ фактъ реальный.

#### b) Грубо-натуралистическая иппотеза Павлюса.

Мы видёли, къ какимъ трудностямъ приводитъ теорія визіонерства въ смыслё соннаго видёнія. Не рёшаясь согласиться на принятіе чуда, защитники этого взгляда должны были призвать на помощь нёсколько другихъ вспомогательныхъ средствъ: одни ээ допускали особенное освещеніе горы при пробужденіи апостоловъ и громъ, возбуждавшій въ спутникахъ Господа представленіе небеснаго голоса; другіе же 100 утверждали, что во время сна учениковъ къ Іисусу Христу пришли два какихъ-то незнакомца, которыхъ Петръ, Іаковъ и Іоаннъ и приняли за грезившихся имъ Моисея и Илію и т. п. Такъ мало по малу накоплялся матеріаль для чисто естественнаго объясненія событія Преображенія въ смыслё необычайнаго стеченія обстоятельствъ. Незавидная честь систематическаго изложенія подобной гипотезы

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>) August. Theolog. Blätter. Jahrg. II, S. 191. Rufswurm. Die neuen theol. Blätter, 1 Bnd. 3 st. S. 75; Bibelcommentar für Prediger. Bnd. V. S. 137.



<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>) На это ссылаются: *Herder* (Vom Erloser nach drei ersten Evangelien. Riga. 1796. § 15), *Wurm* (Programma ad festum Paschale. Tübingen. 1821.) и многіе другіе экзегеты, особенно начала настоящаго стольтія.

<sup>99)</sup> Gablera BE CBOCKE Neuest. theolog. Journal. 1798. I Bnd. 5 st. g. 511.

принадлежитъ Павлюсу 101). Самоувъренно полагая, что своимъ анализомъ онъ сумветь выделить фактическую основу отъ прикрасъ повъствователей, Павлюсъ думаеть все явление свести къ естественнымъ явленіямъ природы, невыходящимъ за предъды ея неизбъжныхъ законовъ. Вотъ какъ происходило дъло по изображенію Павлюса. Інсусъ Христосъ пошель съ ученивами на высокую гору помолиться, что Онъ дълаль и прежде. Здъсь апостолы заснули, ибо была ночь. Пробудившись при восходъ солнца, невполнъ очнувшіеся спутники Господа увидъли Его въ небываломъ освъщении, въ бесъдъ съ двумя неизвъстными имъ лицами. Это были въроятно тайные приверженцы Спасителя въ родъ Іосифа Ариманейскаго и Николима. Судя по описанію, они принадлежали можеть быть въ Ессениъ 102), ноторые, какъ сообщаетъ Флавій 103), носили бълыя одежды согласно предписаніямъ своей севты. Между Інсусомъ Христомъ и незнакомцами шла оживленнаи бесъда о предметахъ мессіанскихъ, причемъ много говорилось о смыслъ ветхозавътныхъ пророчествъ. Результатъ этого совъщанія одинъ изъ собесъдниковъ, върившій въ мессіанское достоинство Спасителя, формулировалъ тъми словами писанія, которыя слышали ученики; при своемъ удаленіи онъ произнесъ ихъ болье громкимъ голосомъ съ явнымъ намъреніемъ довести ихъ до слуха проснувшихся апостоловъ. Изумленіе последнихъ было темъ сильнее, что въ это время незнакомцы были охвачены прозрачнымъ утреннимъ туманомъ и въ немъ какъ бы скрылись. Видя такое необычайное состояніе Петра, Іакова и Іоанна, Христосъ въ предотвращеніе всякихъ толковъ запретиль разсказывать о бывшемъ на горъ кому бы то ни было.

Такъ, по мивнію Павлюса, просто объясняется событіе на горв и чудо разлагается на свои составные естественные эле-



<sup>101)</sup> Paulus. Handbuch. S. 436—465. Cp. ero Das Leben. Iesu Heidelberg. 1828 II. Bnd. II. Abth. S. III. Къ такому объяснению склоненъ и Шлейермажеръ (Ueber den Lukas. S. 148).

<sup>102)</sup> Паванось (Exeg. Handbuch. S. 460) и Газе (Op. cit. S. 494) высказывають это предположительно; Venturini же (Natürliche Geschichte des grossen Propheten von Nazareth. Bethlehem (Copenhagen). S. Bnd. 1800—1802. I, S. 870)—вполить рашительно.

<sup>103)</sup> Gosephus Ilavias. De bello indaico, II, 7.

менты. Къ несчастію для экзегета, ему пришлось допустить столько странныхъ и неожиданныхъ совпаденій, что его теорія становится рішительно невіроятною съ разсудочной точки зрінія, объ угожденій коей онъ больше всего хлопочеть. Попытва этого скентика достигнуть раціональнаго понимьнія событія приводить къ результатамъ, какъ разъ противоположнымъ его наміреніямъ: въ положительныхъ наукахъ все необходимо, какъ и ті явленія, надъ которыми они оперирують, совершаются по неизбіжнымъ законамъ природы. Если такъ, то уже одного этого достаточно, чтобы теорія Павлюса потеряла всякій кредить даже въ глазахъ людей, заботящихся объ устраненіи изъ евангелій всего сверхъестественнаго 104). Съ своей стороны мы сділаемъ лишь нівсколько краткихъ замізчаній о воззрівнія Павлюса.

- 1) Апостолы считали Інсуса Христа двиствительно преображеннымъ; къ этому подало поводъ освъщение Господа блескомъ восходящаго солнца, ибо Онъ стоялъ выше своихъ учениковъ, находившихся въ какой-нибудь разсълинъ скалы. Непонятно, какимъ образомъ Петръ, Іаковъ и Іоаннъ могли принять обычный феноменъ за чудесный, потому что имъ конечно была хорошо знакома свътовая игра на родныхъ горахъ. Это тъмъ болъе непостижимо, что и по признанію Павлюса особенности утренняго освъщенія на возвышенныхъ мъстностяхъ были въ Палестинъ самымъ обыкновеннымъ повседневнымъ явленіемъ.
- 2) Моисей и Илія—два неизвъстныхъ апостоламъ лица.—Мы напрасно будемъ пытаться выяснить себъ факть отожествленія незнакомцевъ, хотя бы и Ессеевъ, съ ветхозавѣтными праведнивами. Сонъ учениковъ былъ безъ грезъ, а Христосъ ранве не говорилъ о прибытіи законодателя еврейскаго и пророка, сбличителя Ахава. Что же навело ап. Петра на мысль приписать обыкновеннымъ смертнымъ такія славныя имена? Пусть этотъ апостолъ не очнулся вполнъ; онъ все же долженъ былъ имѣть какой-нибудь поводъ, чтобы такъ аподиктически выражать свое ынъніе. Затъмъ: крайне странно, почему Іаковъ и Іоаннъ согласи-

<sup>104)</sup> См. критику этой гипотезы у Штрауса: Das L. I. S. 246—248 и у Кейма: Gesch. Iesu von Nazara. S. 588.



лись съ своимъ заспавшимся (schlatrumken) сотоварящемъ и не изобличили его въ грубомъ заблужденія.

- 3) Павлюсъ дерзновенно посягаетъ на нравственную личность Господа Спасителя. Положимъ, Іисусъ Христосъ не слышалъ восторженнаго восклицанія ап. Петра, но Онъ зналъ, что ученики представляють діло въ какомъ-то чудесномъ видів, почему будто бы и наложилъ veto на уста апостоловъ. Отсюда одинъ шагъ до предположенія, что все событіе вараніве было предусмотрівно Спасителемъ, который и взяль съ собою только трехъ довітреннійшихъ къ нему лицъ, надіясь, что они не выдадуть Его въ случаї неудачи. Такъ склонны думать и Павлюсъ, и Куиноль, и Вентурини, но они забывають, что говорять о какомъ-то измышленномъ ими мистификаторії; Евангельская исторія не имфеть никакой точки соприкосновенія съ этимъ бреднями.
- 4) Произнесшій приглашеніе повиноваться Імсусу Христу, какъ Сыну Божію, съ явнымъ разсчетомъ ввести апостоловъ въ обманъ становится впновнымъ въ тяжкомъ преступленіи, которое падаетъ и на самого Спасителя, поскольку Онъ не раскрываетъ ученикамъ происшедшаго въ настоящемъ мѣстѣ.
- 5) Наконецъ, чтеніе Павлюса приводить къ несомивниому убъжденію, что при своихъ разсужденіяхъ онъ воображаль какое-то неудачное театральное представленіе съ явленіями Deus ex machina; дъйствительное событіе Преображенія было чуждо его сознанія.

#### с. Гипотеза мина.

Критика грубо-натуралистической гипотезы ясно убъждаетъ насъ въ томъ, что "естественное объяснение теряетъ идеальную истину, жертвуетъ содержаниемъ въ пользу формы". Въ противоположность Павлюсу, Штраусъ отправляется на поиски "духа и души" Евангельскаго разсказа о "Преображени Господа котя бы для этого пришлось отказаться отъ историческаго тъла" сппоптическихъ повъствований 103). Стоитъ только открыть тен-

<sup>104)</sup> Къ теорів миса примыкають De-Wette Kritik der mosaischen Geschichte s. 250. Exeg. Handbuch. I, 1 §. 146; Bertholdt. Ghristologia Iud. § 17; Credner Einl. in. das N. F. s. 241; Schulz. Ueber das Abendmahl. s. 319, и др.



денцію писателей, и мы будемъ владёть ключемъ къ пониманію того процесса, какимъ создался Евангельскій миеъ. Въ набросанной намъ перомъ поздивишихъ сказателей картинв Преображенія выдвигается на первый планъ сіяющій Інсусь 106) рядомъ съ Монсеемъ и Илією и голось съ неба, указывающій въ немъ исполнение закона и пророковъ. Отсюда видно, что релитіозное творчество первохристівнь работало сь тою пілію, чтобы сравнять великаго учителя съ столцами ветхозавътной праведности и даже возвысить перваго надъ последними. Толчевъ въ этому быль данъ возраженіями со стороны Іудеевъ противъ мессівнскаго достониства Христа, поскольку ему не предшествоваль предтеча (Кеймъ) и поскольку лице Его не было блестящимъ (Штраусъ). Впрочемъ и помимо такихъ вившнихъ поводовъ, сами христівне должны были чувствовать этотъ пробълъ въ своихъ возарвніяхъ на Спасителя, какъ Мессію. И воть въ душъ послъдователей Христа начинается тапиственный мисологическій процессь восполненія лопушеннаго недосмотра въ первичныхъ изображеніяхъ жизни и двятельности Господа. Інсусъ подобно просвитавнію лица Монсен наи блеску Бога изранлева (Исх. 24, 10; 34, 29-30) является просіявшимъ и даже одежды Его становятся необывновенно бълыми. Снопировавъ одну черту. мноъ продолжаеть въ томъ же духв. Мвстомъ Преображенія избирается гора, какъ н Синай въ исторіи древняго законодателя: Монсей при первомъ своемъ восхождении, которое легко могло слиться со вторымъ, береть вромъ семидесяти старъйшинъ Аврона, Надава и Авіуда (Иск. 24, 1, 9—11): такъ и Інсусъ восходить только съ Петромъ, Іаковомъ и Іоанномъ. Спаситель, по Лукв (9, 28), имълъ своимъ намереніемъ помолиться; Істова призываеть къ Себъ Монсея и его спутниковъ для поклоненія (Господу) издали (Исх. 24, 1). Когда вождь народа израильскаго поднялся на гору, ее поврыло облако, и чрезъ шесть дней Богъ воззваль изъ среды его (Исх. 24, 16). Все это было и при Преображенін; самый небесный голось составлень изъ различныхъ

<sup>106)</sup> Штраусь (частію также и Кеймь) намівренно избівгаєть всякаго другаго названія Спасителя, кромі имени «Інсусь», говорящаго о его человіческом вроисхожденіи. Само собою понятно, что намів нівть никакой необходимости держаться такой тенденціозной терминологіи.



библейскихъ изреченій. Еврен боядись облака и не смъли смотръть на лице Монсон (Исх. 19; 33, 10 = Луки 9, 34; Исх. 24, 30-31-Мр. 9, 15): эдбоь прототипъ для изображенія состоянія учениковъ по окончаніи явленія. На обратномъ пути Моисей слышаль шумъ, а по прибытін въ стань нашель пыла въ полномъ разстройствъ (поклоненіе волотому тельцу) и во гизвъ разбиль сирижали завъта (Исх. 22, 17; Втор. 33, 5). Сцена при подошвъ горы Преображенія вполнъ аналогична этимъ обстоятельствамъ: споръ внижниковъ съ ученивами, неспособность последнихъ исцелить больнаго и восилицание Господа: о. родъ невърный! докомь буду съ вами? доколь буду терпыть вась?" (Мр. 9, 14; 18-19)-все это только насколько сиягченная копія ветхозавътнаго оригинала. Такое близкое сходство двухъ сказаній, конечно, не могло быть сдучайнымъ: оно объяснимо только при предположении взаимной зависимости ихъ между собою. Не выяснено пока лишь присутствіе Моисея и Иліи при Преображеніи. Но последній уже у пророва Мадахін (3, 28) представляется предтечею Мессіи и потому появленіе его въ такомъ тенденціозномъ пов'яствованій, какъ настоящій разсказъ синоптиковъ, нисколько не удивительно; а тогда понятно будеть и привлечение еврейского законодателя къ событию на горъ. Онъ считался спутникомъ Иліи (Мал. 4, 4), взятымъ на небо (Josephi Flavii Antiqu. IV, 8, 48; Assumptio Moyseos) и грядущимъ предъ Мессіею или вийсти съ Нимъ (4 Ездр. 6, 26; 7, 28; 13, 52; Апонал. 11, 3). Такимъ образомъ ожиданіе Моисея было весьма распространено между іудеями: повтому вполив естественно было въ интересахъ въры последователей Спасителя заставить его явиться вывств съ Иліею 107).

Харантеристическою чертою изложеннаго мнеологическаго воззрвнія на Преображеніе Господа служить признаніе этой зависимости новозавітных разсказовь оть библейскихь, компилятивность ихъ, проскальзывающая въ каждой чертв. Но, напротивъ того, мы видимъ, что евангельское повіствованіе носить въ себі неотрицаемые признаки своей оригинальности и исторической достовітрности. Мы имітемь три вполніт согласныхъ

<sup>107)</sup> Strauss. Das L. I. s. 254 - 260. Keim. Geschichte Iesu von Nazara Zw. Bnd. s. 588—591.



редакцін разоказа съ точными указанізми дать ацте и post, съ опредълениеть количества инвестемиъ поименованныхъ лицъ. въ одинаковей связи съ последующимъ и предыдущимъ, Зачемъ же эти подробности, если рачь идеть о каконъ-то фантома? Для имеа от совершенно беврасичны и даже ненужны. Но этого мало. Какъ представить себъ разумно происхождение такого поразительного согласія въ легендарномъ сказаніи? Въдь мисологическій промессь, по Штраусу, двиотвуєть бевсознательно и слвдовательно въ результать его необходимо должны получиться разногласія и противорвчія, еслабы даже въ различныхъ местностихъ и у отгъльныхъ индивидуумовъ онъ преследоваль одну цвль-возвышение личности Інсуса Христа. Предположимъ наконець, что туть иного работала рука поздавящаго писателя. закранившаго въ письмени устную легенду; во всякомъ случав необъяснимо существующее сходотво между евангеляютами при полной невавновмости ихъ сообщеній. Если же признать про-THEHOE, ECAN RONYCTETS, TO ORNIS CHRONTHES COCTABLEND NO ADYгому, тогда изноторое мескодотво всека редакцій пов'яствованіз о Преображени Господа будеть сильныйшимъ доказательствомъ ихъ достовърности, ибо осить будеть подтвержделься тремя свидътелями, убъжденными въ реальности события на торъ; почему и заносившій на бумагу ихъ разовазы не посмыть ни исправлять, на немвиять даже въ подробностихъ. Иначе жамъ опять нужно будеть обратиться въ тому опасному для минологовъ положению, что свещестим не оправлялись другь съ другомъ. Съ какой бы сторовы мы ни ввгленуля на этотъ санть, онъ всегда опазывается не ноддажниемся миномогическому разумению.

Второе соображение въ пользу действительной истинисти разсиаза о Преображения мы находимь въ проискоммении нашихъ Евангелій. Минологическій процессъ, создающий обширный циклъ свазаній, никакъ не вывщается въ рамии изскольжихъ десятильтій; для него нужкы въжа, а не годы, что видко котя бы на примъръ Греціи, гдъ неогонія и минологія идуть нонечно не отъ Исіода или Гомера, накъ творцевъ. Судя по втому, наши свангелія могли появиться по меньшей мъръ въ въкъ IV — V. но такая мысль встратить пріемъ развъ у какого-нябудь безумца или изувъра-санатика, стоящаго въ рабствъ у школьныхъ доктринъ. Историческая критика еще не пыталась и доказывать

такую сумазбродную гипотезу, а новъйшая германская наука, которую едва ли вто заподозрить въ пристрастіи въ традиціи, все болье и болье склоняется нь церковному возврвнію касательно принадлежности свангелій перу апостоловъ. Эта несомнънная истина и фантазерство мноодоговъ---вещи, совершенно другь друга невлючающія. Провести подъ авторитетомъ и на глазакъ учениковъ Спасителя въ христіанское общество прямую дожь: такое предпріятіє въ самой цвин уже закиючаеть ручательство своего пораженія. Даже больше того. Пусть письменные памятники возникли во 2 въкъ, все же сага о Преображеніи Господа должна была существовать въ раннвішее время христівнской эры, ибо она, по мижнію Кейма, была особенно полезна тогда, когда новая религія вступила къ борьбу съ язычествомъ и іудействомъ и стремилась затинть ихъ своимъ величіемъ. Въ такомъ случав очевидцы и служители Слова не преминули бы опровергнуть фантастическую выдушку немногихъ мечтателей: следовательно оне погибла бы въ самомъ зародышъ. Однако же разсказъ о чудесномъ прославлени Інсуса Христа есть и передаеть событіе, какъ факть действительный; значить онъ несомивние достовврень. Минологи дають намъ оружіе противъ нихъ самихъ.

Оть общих разсужденій перейдемь теперь къ нівоторымъ частнымь замізчаніямь: тогда для насъ будеть очевидніве несостоятельность минослогическаго воззрівнія. Минослоги указывають побужденіе къ составленію сказанія въ возраженіяхъ со стороны іудеєвь противь мессіанства Спасителя. Отнуда это извістно? Равныхъ съ евангеліями по древности свидітельствъ у насъ не имфется. Единственное сколько-инбудь заслуживающее вниманія основаніе Кеймъ 108) старается извлечь изъ бесізды Господа съ апостолами послів самаго событія на горів. Ученый останавливается на томъ, что спутники Спасителя въ своемь вопросів ссылаются на клижниковъ; изъ этого будто бы несомивнно по крайней мірів то, что подъ давленіємь миніній враговь Христа и сами послідователи Его пожелали выяснить себів и устранить противорівчіє между признавість Спасителя Мессією и неприбытіємь предтечи—Илін предь выступленіємь



<sup>100)</sup> Keim. Op. cit. s. 582-583.

ихъ Учителя на дъло служенія человачеству. Насколько шатко увазанное соображеніе, видно уже изъ того, что Кейму приходится утверждать много невароятностей. Такъ онь должень быль сказать, что у апостоловъ "не было даже и предчувствія. что обътованный Илія уже примель въ высокомъ образъ, въ личности Іоанка Крестителя (100). Мы не понимаемь, зачемь здесь рвчь о несуществовавшихъ догадкахъ и предположеніяхъ, когла сейчась же после приведенных словь намь заявляють, что приготовительную миссію Предтечи ученики пережили, а о таинственномъ отношени его въ Інсусу, о продагающей путь роди его они слышали уже изъ усть Учителя, хотя, въроятно Онъ и не примъняль вмени Иліи къ Крестителю 110). Трудно добраться до настоящаго смысла въ этомъ противоръчивомъ разсуждения, сбивчивость котораго объясняется конечно темъ, что скептикъ никакъ не справится съ историческими фактами. несогласными съ его тенденціями. Потому-то у него и выходить, что апостолы даже не предчувствовами того, о чемъ Спаситель имъ уме вовориль, указывая Оссвитянина въ лицъ суроваго проповъдника покаянія. Ясно, что догматика іудеевъ не была страшна для последователей Інсуса Христа и не могла тревожить ихъ: у нихъ быль ясный и опредвленный отвъть на всв возраженія. Побивая самого себя, Кеймъ показываеть въ тоже время, что въ настроеніи эпохи не было нивакихъ настоительных побужденій на составленію миса: Илію ждали (Іоан. 1, 21), и онъ явился (Мо. 11, 14). Это съ одной стороны, гав вритика имветь за себя хотя видь ввроятія. Не то по отношению къ Монсею: о предтечества его история ничего не знасть, нежду темъ и по Штраусу и по Кейму первообразомъ событія Преображенія скорве всего было синайское законодательство. Что одинъ изъ двухъ свидетелей, о которыхъ упоминаетъ Апокалинсисъ (11, 3) есть Монсей 111), это мивніе ничемъ не полтверждается, а въ приведенныхъ Койномъ 112) мъстахъ изъ 4 кн.

<sup>111</sup> н 112) Keim. Op. cit. s. 591. Not. 2; ср. на сгр. 589. Въ толкованіи Апок. 11, 3; съ Кеймомъ согласни: Ольскаузенъ (Op. cit. s. 532 Anm. со стр. 531) н Баекъ (Op. cit. s. 58).



<sup>109)</sup> Keim. Op. cit. s. 583.

<sup>110)</sup> Keim. Loc. cit.; ср. также на стр. 589.

Ездры (6, 26: 7, 28: 13, 5) 113) ноть на маленцаго указанія на личность великаго вождя народа наравльскаго; у Малахін же (LXX, 4, 4) говорится о немъ безотносительно въ грядущему Избавителю. Точно также и Іосифъ Флавій не только не сообщаеть намь объ ожиданіяхъ Монсея въ качествъ предтечи Мессін, но опредъленно описываеть его комчину (Antiquit. LIV, сар. VIII, 47, 48 и 49) и самый фактъ взятія его на небо дълаеть насколько сомнительнымъ, ибо въ разсказа священныхъ книгъ о смерти ветхозавътнаго законодателя іудейскій историкъ видить желаніе устранить всякую мысль о восхищеніи его Богомъ 114). Объ Assumptio Moyseos (или Moysis), — намятникь, относимомъ Кеймомъ ко временамъ Адріана, а Гильгенфельдомъ въ 44 г. по Р. Х. 115)-мы не можемъ составить правильнаго понятія по немногимъ сохранившимся фрагментамъ. Только позднъйшія раввинскія сочиненія (Tanch. f. 42; Debarim rabba, sect. 4) толкують о явленіи Моисея въ начествъ предшественника Мессіи.

Изъ всехъ нашихъ замъчаній вытекаеть то важное следствіе, что для начала предполагаемаго минодогами творческаго процесса не было ни достаточнаго повода, ни нужныхъ влементовъвъ перво-христіанскомъ обществъ. Если сущность и цель разсказа о Преображеніи Господа въ сопоставленіи Інсуса Христа съ Моисеемъ и Илією для отраженія возраженій іудеевъ, то остается непонятнымъ привлеченіе въ событію несвитанина. Для апологетики христіанства совермъ не требовалось это произвольное измышленіе: оно скорве могло ронять защищаемое дело въ глазахъ противниковъ. Однимъ словомъ, эта черта Евангельскаго повъствованія совершенно разрушаеть миносесную гипотезу и лищаеть со всякаго историческаго осно-



<sup>112)</sup> Такъ по Вульгать, гдв только эта и третья книги сохранились. По нашей русской Библіш это 3 книга Ездры.

<sup>111)</sup> Βοτε πομμεπεκα αισκα Ιοσαφα Φλακία (Antiquit. L. IV, cap. VIII, 48): νέφους αλνίκιον ὑπέρ αὐτοῦ στάντος ἀφανίζετε κατά τινος φάραγγος γέγραφε δὲ αὐτὸν ἐν τοῖς ἱεροῖς βίβλοις τεθνεῶτα, δείσας μὴ δί ὑπερβολὴν τῆς περί αὐτὸν ἀρετῆς πρὸς τὸ Θεῖον αὐτὸν ἀνὰχωρήσαι τολμήσωσιν εἰπεῖν. Βε ματεπεκονε περεκομέ στο πέστο читается τακε: repentina nube circumdatus, in vallam quandam est ablatus. In sacris enim voluminibus scripsit se mortuum, veritus, ne propter excellentem ejus virtutem a Deo raptum praedicaret.

<sup>115)</sup> Keim. Op. cit. s. 591.

ванія. Выходить, что богатая, обдуманная и разумно построенmas cara (so reiche, so überlegte und so sinnig gebaute Sage) 116) всего менве соотвътствуеть этимъ качествамъ: разскавъ безмъленъ даже накъ чистый вымысель, ибо трудно допустить, чтобы въ полемика было умастно такое преувеличение. Ссыдаясь на поздивишія раввинскія произведенія для доказательства существовавшихъ будто бы ожиданій Иліи въ началт христіанской эры, скептики должны были бы указать въ нихъ по крайней мъръ подозрънія іудейскихъ ученыхъ въ исторической достовърности означенной подробности событія на горъ. Тогда было бы нечто похожее на мотивъ для возникновенія Евангольскаго миев, но критика и такихъ данныхъ при себъ не инветъ. Это обстоятельство открываеть намъ причину, почему неизвъстно откуда, такъ-сказать ех абгирьо явившееся повъствованіе о Преображения Господа можеть быть объяснено мнеологическимъ нутемъ только съ большими натяжками и при крайне производьномъ обращении съ историческимъ матеріадомъ. Стонтъ перевести напыщенный, фразистый явыкъ мисологовъ на обыкновенную естественную рачь, и нельпость ихъ возараній обнаружится во всей наготв. Моисей получаето прославление отъ Бога, Спаситель Самь преображается. Монсей береть съ собою проми Аврона, Надава и Авіуда семьдесять старъйшинь, а потомъ еще Інсуса Навина (Исх. 24, 13); Господу сопутствуютъ единственно три впостоив. Монсей остается на горь шесть дней и Ісгова взываеть къ нему въ седьмый; событіе Преображенія было на восьмой день послю беседы при Кесаріи Филипповой. Монсей поставиль себъ шатеръ и назваль его скиніею (Исх. 33, 7); Петръ восклицаети: сдвивемъ три кущи. Монсей находить народъ уклонившимся въ идолослужение; ученики не въ состоянін исцелить больнаго. Занонодатель въ гиев разбиваеть сирижали завъта, Христосъ негодуетъ на родъ невърный и т. п. Здъсь не только нъть никакой аналогіи между копісю и оригиналомъ, а прямое различе даже во вившнихъ чертахъ; не говоримъ уже о смыслъ всвиъ этихъ подробностей въ книгахъ Монсеевыхъ и въ нашихъ Евангеліяхъ. Между темъ сходство си-

<sup>116)</sup> Keim. Loc. cit.

ноптических разсказовъ съ библейскими повъствованіями станетъ вполнъ понятно, когда мы признаемъ, что первые говорятъ о дъйствительномъ осуществленіи ветхозавътныхъ прообразовъ. Стало быть, минологи принимаютъ осоофіонечої нічної нельпость вмъсто разумности, а такой способъ экзегезиса никогда и нигдъ не считался научнымъ.

## d) Аллегорическая гипотеза.

Евангельскій разсказь о Преображеніи Спасителя представдяеть тенденціозный миоъ, лишенный какого то ни было бы исторического зерна. Но зачвиъ въ такомъ случав всв тонкія подробности и точныя указанія? Событіе пріурочивается въ апостоламъ очевидцамъ, и, какъ мы видъли, трудно допустить, чтобы составление синоптическихъ повъствований произошло безъ всякаго ихъ участія, по крайней мірів въ первой стадіи развитія. Почему же и съ какою целію ученики Господа не подавили сказанія въ самомъ началь, а дозволили распространеніе легендарной исторіи? Эти недоумвнія не были устранены внигою Штрауса и трудами его сторонниковъ. Являлся естественный вопросъ: нельзя ли удержать апостольское происхождение Евангельскаго разсказа, отнять у него всякую достоворность и оставить неприкосновеннымъ авторитетъ великихъ творцевъ саги? Нътъ ли туть какого-небудь другаго смысла, который придаеть значеніе и всёмъ частнымъ чертамъ поэтической картины? Разрёшеніе этихъ задачь береть на себя Вейсе, юристь по профессіи, занявшійся изученіемъ Евангелій вслідствіе появленія Das Leben Iesu III грауса. Правда, аллегорическая гипотева его можеть быть любопытна для насъ, какъ экзегетическій курьезъ; но въ ней, по нашему мивнію, все-таки больше, если не правды, то "добраго намеренія", чемь въ Штраусовской мисологіи. Съ другой стороны, здёсь вполив рельефно отвроется для насъ, до вакихъ врайностей доводить ничемъ несдерживаемый произволь въ пониманіи Евангельской исторіи.

Разсказъ идеть отъ самихъ апостоловъ; но какая цёль его? это можеть объяснить намъ только аллегорическое возгрѣніе. Восточный человъкъ не иначе представляеть себъ постиженіе

вакой-небудь высокой иден, какъ въ формъ созерцанія блистаюпикъ фразовъ и воспріятія небесныхъ звуковъ. Повтому сіяніе има Спасителя и бълкона Его одеждъ означають свъть духовный, познаніе учениковъ касательно назначенія Імсуса Христа и въ особенности Его отношеній къ ветхозавѣтной теократіи съ ен пророческими предсказакіями о Мессіи. "Гору высокую" нужно векать не въ Палестинъ, а въ глубинъ духа апостоловъ, какъ символическое изображеніе степени ихъ разумѣнія мессіанской иден. Облака, окутывающія всю сцену, рисують намъ туманность, неопредъленность, въ какую опять разрѣшилось новое повнаніе, ибо апостолы не могли удержать его въ первоначальномъ видъ. Предложеніе Петра указываеть лишь на индивидуально-специфическую особенность говорившаго—недовольствоваться общими положеніями, разчленять ихъ на частнъйшіе элементы и закрѣплять въ опредъленныхъ формулахъ 117).

Мудрено спорить съ человъкомъ, который выдаеть свои фантазіи за научныя соображенія. Достаточно сказать, что взглядъ Вейсе не имъетъ ръшительно никакой точки опоры въ сипоптическомъ разсказъ. Евангелія ясно различають притчу или образную ръчь отъ описанія историческихъ событій. Но въ данномъ случав и Матеей и Маркъ и Лука говорять о Преображеніи, какъ дъйствительномъ происшествіи, имъвшемъ мьото на высокой горъ, въ опредъленное время, при извъстныхъ лицахъ. Слъдовательно аллегорическое толкованіе противоръчить самому повъствованію, которое оно хочетъ объяснить, и потому не можеть дать цълостнаго и стройнаго воззрънія на разсматриваемое событіе. По Вейсе, три апостола достигли высо-

<sup>117)</sup> Die Evangelische Geschichte, kritisch und philosophisch bearbeitet von Hermann Weisse. Leipzig 1838. Zwei Bände. Сходно съ Вейсе разсуждаеть Брупо-Бауерз (Kritik der Evangelischen Geschichte der Synoptiker und des Iohannes. Braunschweig. 1842), который считаеть синоптическій разсказь созданіемь самосознанія всего христіанскаго общества, дошедшаго до мисли—указать въ лиць своего Основателя высшій пункть единемія всёхь силь прошлаго. Такимь образомъ Брупо-Бауерз примъняеть точку зрънія Вейсе къ болье обширному кругу людей, ко всей массь первохристіань, гдв невозможень никакой серіезный анализь и гдв произволь имветь обширное поприще для своихь фантастических построеній. Поэтому критика возарьній Брупо-Бауера немыслима безь разбора его философскихь основоположеній, но до нихь намь здёсь мало дёла.

каго познанія мессіанской идеи; значить, для этого были достаточныя данныя, хотя онё и не указываются въ Евангеліяхъ. Возможно ли теперь, чтобы блестящая мысль снова погрузилась во мракъ, туманную неопредёленность, когда ап. Петръуже въ то время хотёль формулировать ее въ точныхъ выраженіяхъ? Одно изъ двухъ: или никакого момента духовнаго просвётлёнія у учениковъ не было или оно должио было остаться постояннымъ достояніемъ ума и сердца апостоловъ. Въ обывновенномъ ходё развитія душевной жизни процессъ познанія идетъвъ совершенно обратномъ порядкё: отъ низшаго къ высшему. Противное встрёчается только у людей, потерявшихъ прежнюю интеллектуальную свёжесть, а къ такимъ лицамъ не причисляеть спутниковъ Господа и самъ Вейсе. Экзегетъ былъ нелогиченъ, непослёдователенъ, впадалъ въ самопротиворёчія вътьмъ лишалъ свои построенія всякаго довёрія.

Мы покончили съ разборомъ взгледовъ отрицательной критики на факть Преображенія и теперь можемъ сделать общій выводъ-Евангельскій разсказъ обизанъ своимъ происхожденіемъ никакъне субъективному виденію: въ основе его лежить истинноепроисшествіе, которое однакоже не совпадаеть съ естественными явленіями природы, а есть особое чудесное событіе, каковое: мы и находимъ въ дъйствительномъ прославлении Господа, объективно воспроизведенномъ тремя евангелистами. Это одна сторона дела, которая уже была выяснена раньше. Въ тоже время Евангельское повъствованіе нельзя считать совершенно безъидейнымъ разсказомъ: въ немъ лежитъ глубокій смыслъ; но ню миоъ, ни алдегорія, вследствіе своей неприложимости въ изследуемому явленію, не раскрывають намъ содержанія евангельской исторіи Преображенія въ этомъ отношеніи и вызывають насъ на болъе спеціальное разсмотръніе ея съ такой новой. точки арвнія.

### Значеніе и цъль Преображенія.

Когда сходили они (Спаситель съ учениками) съ горы, Іисусъзапретиль имъ, говоря: никому не сказывайте о семъ видпиіи (Мв. 17, 9). Здвсь инбехі прямо противополагается твиъ, къкому обращена настоящая рвчь, и заключаеть не только одинънародъ, но и прочихъ апостоловъ, вромъ трехъ свидътелей событія. Петръ, Іаковъ и Іоаннъ дъйствительно удержали это слово (екратисот тот дотом дотом: Мр. 9, 10) 118); они приняли его безъ всявихъ ограниченій во всей силь и потому умолчали, и никому не госорили съ тъ дни о томъ, что сидъли (Дука 9, 36) 118). Все происшедшее осталось между очевидиами и сохранялось ими въ глубинъ души, какъ нъкогда Матерь Его (Христа) соблюдала вся глаголы въ сердцъ своемъ (Дуки 2, 51; ср. ст. 19). Понятио, что тот дотом дотом у Марка, относясь ближе всего къ повелънію Спасителя не сообщать никому о событіи на горъ, указываеть и на только-что бывшее явленіе; ограничивать его значеніе исключительно примъненіемъ къ ст. 9 Мр. 120) было бы несогласно съ ходомъ ръчи.

Запрещеніе Господа, не единственное въ своемъ родь (Мо. 8, 4; 9, 30; 12, 16; 16, 20; 17, 9. Мр. 3, 12; 5, 43; 7, 36; 8, 26, 30; 9, 9. Луки 8, 56; 9, 21), не представляеть чего-либо слиш-комъ страннаго для людей, не связанныхъ ложными теоріями и апкольными предубъжденіями. Но отрицательные критики дума-коть найти здъсь опору для своихъ воззръній и потому приданоть этому факту особенное значеніе. Они разсуждають такъ:

<sup>120)</sup> Meyer. Comment. über das Evang des Markus und Lukas. S. 102.



<sup>114)</sup> Въ различныхъ изданіяхъ греческаго Новаго Завіта слова 9, 10 Мр. раздвляются неодинаково. Въ московском в изданін 1871 г., печатанном в по благословенію Св. Синода, прос єсочтой отнесено въ следующему συζητούντες (кай τὸν λόγον ἐκράτησαν, πρὸς ἐαυτούς συζητούντες), οτουμα и въ русскомъ переводь: «они удержали это слово, спращивая друго друга». Такъ же читають Medeps (Ueber Markus und Lukas. s. 108) # Redas (Ueber Markus und Lukas. в. 92). Но во многихъ притическихъ изданіяхъ (напр. въ Полиглотть Тейле и *Штира*) πρός έαυτούς связывается съ предшествующимъ екратиоч, какъ и въ Byzdrark: verbum continuerunt apud se n y Eso. Зигабена (Comment. 1, 2, p. 115). Смислъ отъ этой разницы въ сущности вонечно не изменяется, но точнесть невзления и въ мелочахъ. Такъ какъ сочетаніе прос єпитойс съ глаголомъ жратеїм и притомъ мосл'я дополненія том хочом совершенно месобично, то нажется первое чтеніе будеть болье справедливо. Напротивь, глаголь συλλαλεїν часто встричается въ такой связи для обозначения взаимности бесиды, которой разговаривающіе не думають сообщать другимь, какь было и въ данномъ случав. Ср. Мр. 1, 27. Луки 22, 23 Мр. 9, 16. Дънв. 9, 29.

<sup>113)</sup> Глаголь кратеш содержить въ себв понятіе исполненія того, что нужно держать. Ср. Вар. 4, 1. Півснь Півсней 3, 4.

Еслибы Преображеніе Господа было двиствительнымъ, премусмотръннымъ Спасителемъ событіемъ, тогда "оно должно было бы имъть мъсто предъ толпою или предъ болъе широкимъ вругомъ учениковъ; по крайней мъръ, гне нужно было заврещать немногимъ очевидцамъ сообщать объ этомъ другимъ и именно въ самое критическое время вплоть до воскресенія « 131). По мнтьнію скептиковъ отсюда неизбъжно заключеніе о недостовърности синоптическаго разсказа, ибо онъ говоритъ о какомъ-тобезцъльномъ происшествіи. Во всемъ этомъ разсужденіи върнотолько то, что выводъ о смыслъ запрещенія долженъ опредъляться пониманіемъ значенія самаго Преображенія, что мы теперь и разсмотримъ.

Въ случившемся на гора были заинтересованы три группы лицъ: вопервыхъ, самъ Інсусъ Христосъ, вовторыхъ,-Монсей и Илія, и въ третьихъ апостолы: Петръ, Іаковъ и Іоаннъ. Происшествіе должно касаться всэхъ участниковъ событія; иначе мы унивимъ его значение и допустимъ, что нъкоторыя лица присутствовали вдесь только для вида, для законченности сцены. Начнемъ съ Господа Спасителя. Мы уже видели, что слово "преображенія", указывая преимущественно на обнаруженіе божественнаго величія во Христь, не исключаеть также и участія тыла Его въ этомъ чудномъ процессъ. Послъ воплощенія Сынъ Божій сталь Богочеловекомь и какь таковой должень быль возсесть одесную Отца. Само собою понятно, что плоть Господа была безгръшна, но она еще не имъла той славы, которая принадлежала Інсусу Христу по Божеству; нуженъ быль добровольный подвигъ спасительнаго служенія и крестная смерть, чтобы и она сдълалась способною занять мъсто, подобающее Сыну, чтобы "человъчество Бога Слова отъ обитающаго въ Немъ естества содълалось чистымъ, свътозарнымъ, славнымъ, безсмертнымъ, нетивннымъ 4 122). Въ виду этого необходимо признать тамиственный процессъ очищенія и одухотворенія тела Христова или сложенія акциденцій гръховной природы для перехода ея въ иде-



<sup>121)</sup> Strauss. Das L. I. S. 240.

<sup>122)</sup> Caosa *Gaose. Geodopuma*: Comment. in Ezechielis, I, 27—28 (Migne, gr. ser. t. 81, p. 693 fin. Tsopenis VI, crp. 378).

ально-безгранную 123) въ продолжение всей жизни Спасителя на земла; а въ такомъ случав Преображение будеть однимъ изъвыдающихся моментовъ названнаго процесса наравив съ страданиемъ и воскресениемъ, какъ завершительными его звеньями.

Нъкоторые экзегеты находять значение для самаго Господа и въ явленіи Монсея и Иліи, подагая, что последніе были вестнивами Отца и сообщили Христу о наступленіи часа, фра 124) и подробностяхъ предстоящей Ему смерти 125), но ветхозавътные праведники не могли знать объ втихъ обстоятельствахъ больше Спасителя, Который не нуждался въ ихъ извъстіяхъ или укръпленів 126). Какъ Сыну человъческому, Господу данъ быль залогъ Его будущей славы у Бога въ самомъ Преображении съ небеснымъ удостовъреніемъ Отца. Ясно, что явленіе Моисея и Илів имело другой смысль. По библейскому возаренію души вовкъ умершихъ и даже праведниковъ до совершенія дъла искупленія находились въ неволь и ждали своего освобожденія. Этотъ часъ уже близился, ибо Христосъ началь открыто говорить о своихъ страданіяхъ въ Іерусалимъ; такимъ образомъ чаяніе умершихъ скоро должно было найти действительное удовлетвореніе. Кажется, всего естествениве ставить въ связь явленіе Монсея и Илін именно съ этимъ фактомъ. Эбрардъ справедиво думаеть, что Інсусь Христось "сообщиль отцамъ Ветхаго Завъта благую въсть о своей готовности искупить ихъ



<sup>182)</sup> Такъ именно понимаетъ «прославленіе» тѣла Христова блаж. Өеодоритъ. Многократно касаясь вопроса о плоти Господа по отношенію къ процессу ея «обоженія» (см. напр. еріяt. ар. Мідпе, дг. вег. t. 83: 145, соl. 1885. 1388; 146, соl. 1405, 1408, р. 1273; 151, 1433, 1436, р. 1308), киррскій епископъ особенно подробно разсматриваетъ его въ нав'ястномъ анти-монофизитскомъ сочиненіи «Эранистъ» (dialog. II: Migne, gr. ser. t. 83, соl. 157, 160, 161, 164, 165, 168); зд'ясь онъ проводить ту мисль, что прославленное состояніе тѣла Христа Спасителя указываетъ не на преложеніе сушности, но на изм'яненія въ акциденціяхъ, ибо тім фордім, каі том баматом опираєвноко, одк одобає дмоцасте́ом опирабичоцої тар, каі дтоопирабичоцої подобно здоровью или бол'язни; посему каі том Деспотіком обща, аффартом нем дместу, каі апафе́с, каі абаматом, каі ті бе́іа доб'я дебоба́демом, каі пара тшм епопрамішм проокимеїтаї дима́нешм обща де бише есті, тім протерам е́хом перімрафім (соl. 161, 164).

<sup>124)</sup> Ebrard. Op. cit. S. 527.

<sup>125)</sup> Olshausen. Op. cit. S. 534.

<sup>125)</sup> Keil. Ueber das Ev. d. Matth. S. 364.

смертію  $^{(4)}$  127), только следуеть точнее и определеннее выяснять этотъ пунктъ. По замъчанію ев. Луки (9, 31), Монсей и Илія бесъдовали съ Господомъ объ исходъ Его, т.-е. врестиомъ подвигв. При этомъ конецъ двятельности Спасителя обсуждался, канъ уже необходимо долженствующій быть (плиробу), потому что слово Христа непреложно. Значить, Монсей и Илія заранъе предвиущали тотъ блаженный моменть, когда власть виновника смерти падеть, и они будуть удостоены созерцанія Бога; въ устахъ Господа это увърение становилось почти фактомъ. Мыслимое ли дело, что возвратившись въ неведомый намъ міръ. ветхозавътные праведники затаили въ себъ радостную въсть, погрузились въ самодовольное наслаждение имвющимъ наступить искупленіемь? Не въроятиве ли предположить, что оди явились здёсь глащатаями и предтечами, приготовляющими путь Господу? Мы знаемъ, что Христосъ, чтобы привести насъ къ Богу, однажды пострадаль за гръхи наши, праведникь за неприведныхъ, бывъ умерщваень по паоти, но оживь духомь, которымь Онь и находящимся въ темниць духамь сошедши проповъдаль (екприбер: 1 Петр. 3, 18—19; ср. Еф. 4, 8 — 10). По словамъ ап. Петра, спасительная смерть Господа была возвъщена мертвымь (уекроїς: 1 Петр. 4, 6), т.-е. бывшимъ въ шеоль. Христосъ прибыль сюда, вакъ побъдитель гръха и діавола, и избавиль души всёхъ людей, съ вёрою ожидавшихъ Его пришествія 128). Таково ученіе церкви. Пропов'ядь самого Іисуса Христа быда удовлетвореніемъ надеждъ праведниковъ и потому была принята съ готовностію. Въ другомъ мъсть тотъ же апостолъ Петръ говорить, что и мертвымь было благовъствуемо (кай чеκροίς ἐυηγγελίσθη: 1 Петр. 4, 6), а это предполагаеть некоторое предвозвъщение исцъления до сошествия Спасителя во адъ, ибо слово έυηγγελίσθη содержить въ себъ понятіе продолжаемости

<sup>\*\*\*\*)</sup> Блаж. Августинъ (De Genes. ad litter., l. 12, cap. 33) и св. Іоаннъ Дамаскинъ (De fide orthod., 4, 9). По Клименту Ал., (Strom., V, 6) проповъдь Спасителя во адъ простиралась на всъхъ умершихъ до Христа, которые были приготовлены въ вей закономъ и философіей; Оригенъ (Contra Celsum, II, 43) ограничиваетъ ее тъми, которые желали избавленія отъ гръха и смерти чрезь Смна Божія или которыхъ Онъ считаль достойными того.



99

81

<sup>127)</sup> Ebrard. Op. cit. S. 527. Cm. tarme Lange. Das Evang. nach. Markus. S. 83. Lange. Das Leben Iesu. Heidelberg. 1844—1847. 5 Bande. II, 2. S. 909.
128) Eram. Asycmum (De Genes. ad litter., l. 12, cap. 33) H cs. Ioanna Za-

ебезначаснаго имъ дъйствія или состоянія. Посему это благовъстіе нельзя вполнъ отомествлять съ скиробес (3, 19), которое, совпадая съ немъ по цели, представляеть завершительный моменть перваго. Кло могь быть въстинкомъ наступающаго избавленія въ мір'є дуковъ до пришествія туда Інсуса Христа съ проценацію? Есть основанія утверждать, что вменно Моисей и Илія были зявсь предтечами Господа и своимъ благовъстіемъ ноложили начало той спасающей въры, поторая при соществіт Спасителя въ темницу отврыла праведникамъ путь къ царству славы, къ высокому наслажденію созерцанія Бога. Отна свътовъ (Іак. 1, 17). Это мизиіе, высказанное Оригеновъ 120), позволительно расширить въ томъ смысль, что проповъдь Монсея и Илін распростравалась на всё души, а следовательно и на техъ умершихъ, которые жили на земль івъ невъдъніи Бога метичнаго 120). Такое предположение, не невъроятное само по себъ, въ тоже время утвшительно для нашего христіанскаго совнанія, поскольку оно показываеть всеобщность двйствія благодати Божіей, что требуется понятісив дюбви Божественной. Если Сымъ Божій приняль плоть для спасенія всего человічества и если Евангеліе, по Его завъту (Мр. 16, 19), должно быть проповъдано всей твари, то мыслимо по врайней мъръ, что оно было сообщено и твиъ, которые умерли ранве наступленія этихъ великих дней. Мы не вивемъ всехъ путей промысла Божія, но можемъ газать объ нехъ по указаніямъ Писанія. Такимъ обравомъ вначеніе Преображенія для Монсея и Илін состояло въ томъ, что они здвеь опредвленно узнали объ имвющемъ скоро совершиться искупленіи дюдей и были посланы Інсусомъ Христомъ въ качествъ Его предшественниковъ для возвъщенія этого душамъ умершихъ, къ числу которыхъ должно относить и язычныковъ, Сходно съ этимъ св. Іустинъ мученивъ (Apolog. 2), Клименть Александрійскій (Strom., VI) и св. Епифаній (Haer. 46) полагали цель соществія Спасителя во адъ въ благовестіи невъровавинить или незнавшинъ Его.

<sup>130)</sup> Сколько помнится, такъ думаль нокойний А. С. Хомявовъ.



<sup>127)</sup> Origenis in Fvengelium Matthaei Commentariorum tomus XII. Origenis in Lucam homilia IV. Origenis in primi libri Regum cap. XXVIII homilia secunda.

. По свидътельству ев. Луки (9, 31), Монсей и Илія бестдоваль съ Інсусомъ Христомъ объ исходъ Его въ Герусалимъ, какъ двав неизбриномъ и непремвино долженствующемъ быть. По этому едва ди гласъ съ неба имъдъ для нихъ какое-либо вначеніе-тьмъ болье, что въ это время они уже скрывались. Точно также было бы слишкомъ гипотетично относить его преимущественно къ самому Господу и видеть въ немъ родъ "торжественнаго поставленія (Istallation) Інсуса въ Его священномъ званіи « 131). Заключеніе словъ прямо говорить, что они особенно разсчитаны были на апостоловъ и указывали имъ обязанность безусловнаго повиновенія своему Учителю. Это добавленіе въ бывшему при Крещеніи голосу открываеть намъ значеніе Преображенія для трехъ очевидцевъ событія, которое должно было утвердить въ нихъ чувство полной преданности и послушанія Господу. Для чего нужно было это? Развъ ученики не оставили все и не последовали за Христомъ (Мр. 10, 28; ср. Мо. 19, 27)? Все ето справедиво, но грядущія страшныя обстоятельства требовали болъе сильной поддержки. Приближалось время страданія Господа, а вижеть съ этимъ предстояло тяжелое испытаціе для въры Его последователей. Они еще не могли вполне усвоить себъ такой мысли, потому что она разрушала всв ихъ ожиданія сдавнаго царства въ скоромъ будущемъ. Понятно, что въ виду неприготовленности апостоловъ къ оактууничижения Спасителя уместно было и особенное украпленіе. Мы знасив, что предъ Своими страданіями Господь молился, чтобы не оскудела въра Петра (Лук. 22, 32). Но преданность апостоловъ должна совнательно возникнуть въ душе ихъ и стать прочнымъ ихъ достояніемъ. Что же и какъ могло вызывать и возвышать се во время событія на горь? Всь три момента служили такой цвли: Прежде всего Петръ, Іаковъ и Іоаннъ видели Господа преобразившимся, созерцали Его не только какъ Сына человъческого. но и какъ Бога, имъющаго получить въчную славу. Это для учениковъ было знаменіемъ и залогомъ того, что смерть Інсуса Христа не приравниваетъ Его къ обывновеннымъ людямъ; будучи истиннымъ Богомъ, Онъ, какъ Владыка жизни, воскреситъ Себя, взойдеть къ Отцу и привлечеть къ Нему всехъ върую-

<sup>131)</sup> Olshausen, Op. vii. S. 580. Cp. crp. 536-537.



шехъ. При томъ же Спасичено должно было (Ме. 16, 21 и царел.) постранеть; Онъ висть, кемъ написано о Немъ (Ме. 26. 24) и савдовательно исполняеть законь, на воторый опирался и народъ, не допускавшій возпесенія Христа отъ земли (Іоан. 12, 34). Поэтому являются Монсей и Илія и бесвлують съ Госполомъ объ исходъ Его, какъ дъдъ наивбъяномъ. Видно было. что смерть Спасителя есть завершеніе и вополненіе ветхозаветнаго домостронтельства; объ этомъ говорили установитель закона и пламенный ревнитель его святости. Свидътельство тавихъ лицъ исключело всякое сомивніе 132). Но мало того; увъдавъ объ некупленіе, Монсей и Илія нечезають. Они служили только свии градущихъ благъ; когда последнія наступили, ихъ авторитеть кончается. Новый пророкь устраняеть прежникь: Ему нужно повиноваться. Правда, Христосъ долженъ пострадать, но этого требуеть законь; въ этомъ заключается условіе прославленія Его и всёхъ последователей. Какъ бы по сужденію человъческому ни быль унизителень этоть крестный путь; апостолы не должны омущаться: Самъ Отепъ небесный завъряеть, что Інсусъ Христосъ есть въчный возлюбленный Его Сынъ. Все это вело бывшихъ на горв из мысли, что страдание Учителя необходимо согласно закону и совывстимо съ достоииствомъ Мессін. Прекрасно выражаеть это дело чудесцаго событія церковная п'яснь словами: да егда узрамь (ученики) Его (Господа) распинаема, страданіе убо уразумьють вольное, мірови же проповыдають, яко Онь есть Отчев сіянів.

Увазанныя нами черты позволяють опредълить значение сакта Преображения въ двлв искупления вообще. Это быдъ высший, коти и не конечный, моменть всей земной двятельности Спасителя, приблизивший Его къ совершению крестнаго подвига, поскольку здвсь Его твлесная, человвческая природа получила прославление и стада достойною возсесть одесную Бога, что должно было последовать вскоре по воскресении. Какъ въ крещени Писусъ Христосъ быль духовно помазанъ на великое двло служения и явленъ міру, такъ въ Преображеніи Онъ получиль

<sup>132)</sup> Takis цели ясленія Монсея и Илін указивали многіе отци и учители цериви; си. напр. се. Кирилла Ал. homiliam IX in transfigurationem Domini (Migne, gr. ser. t. 77, col. 1012. C. D. 1013. A. B).



честь отъ Бога Отца за Свое пророческое служение въ качествъ Учителя небесной истины. Въ виду приближения спасительнаго часа Монсей и Илія должны были слышать объ этомъ изъ усть Інсуса Христа и явиться въстниками искупленія душамь умершихъ. Апостолы имвли пронести слово Евангелія по всему міру; но для этого нужно было деть имъ силу для сохранскія въры въ Спасителя, какъ страждущаго Мессію, чтобы проповъдывать потомъ Христа распятаю, бывшаго соблазномъ для іудеевъ и безуміемъ для язычниковъ. Такимъ образомъ Преображеніе Господа было поворотнымъ пунктомъ искупительной двятельности Спасителя; отсюда должно было начаться первосвященническое служение Христа, послужившее основаниемъ новаго благодатнаго царства, въ которое умершіе вступають по въръ въ Господа чрезъ посредство Моисея и Иліи, живущіе же — чрезъ принятіе слова апостольскаго. Но для этого Моисею и Илів необходимо было узнать отъ Господа объ исходю, который Ему надлежить совершить въ Іерусалимь (Лук. 9, 31), а Петръ, Іаковъ и Іоаннъ должны были видъть славу Спасителя, чтобы съ возможною твердостію перенесть предстоящее испытаніе и не соблазниться. Вопросъ только въ томъ, почему три, а не всв ученики удостоены были присутствія на горъ? Въроятно, причина этого въ личныхъ свойствахъ избранныхъ. Двло шло о такомъ предметь, который требоваль слишкомъ большой силы въры, какую не всв могли имъть. Върно конечно, что и очевидцы событія не удержались на высотв чистой мессіанской идеи: Іаковъ и Іоаннъ просили Господа посадить одного по правую, другаго по лавую сторону Себя (Мр. 10, 37 и парал.), а Петръ трижды отрекся отъ Христа (Ме. 26, 34; 69 — 75 ж парал.), но это значить только, что божественное действіе и наставленіе не насиловали природы и не лишали апостоловъ свободы. Самъ Спаситель предвидвяъ неизбъяность соблазна учениковъ (Мо. 26, 31), но Онъ даль имъ указанія, которыя бы самостоятельно привели ихъ въ въръ въ Распятаго. Поэтому, удостоивши Петра, Іакова и Іоанна быть свидътелями Своей власти надъ смертію (Мр. 5, 37; Луви 8, 51) и небеснаго прославленія въ Преображеніи, Христосъ только ихъ береть съ Собою въ садъ Геосиманскій и двиаеть очевидцами Своого уничиженія. Посль, когда между върующими могло возникнуть вре-

менное сомивніе, действительно ли Імсусь есть тоть, который долженъ избаветь Иврания (Луин 24, 21), они имъли отпръто сказать всемь, что Христу тако надлежало пострадать, и войти въ слову Свою (Дуки 24, 26). Ихъ слово получело вею силу несомивнессти даже по закону Монсееву, поелику фантъ удостовърялся достаточнымъ воличествомъ поручителей. На Петра, Іакова и Іоанна возлагалась миссія: быть руководителями другихъ апостодовъ въ признаніи, что случившееся было предсказано Спасителемъ на основанін закона и пророковъ и что следовательно Онъ есть истинный Мессія. Самъ Христосъ даль потомъ Петру такое вавъщение: и ты нъкозда, обратившись, утверди братьевъ твоихъ (Луки 22, 32), т.-е. другихъ учениковъ. Для выполненія такого порученія первоверховному апостолу необходимо было имъть твердыя основанія и притомъ особенныя, каковыя онъ и могь находить въ Преображении и Геесиманской исторіи. Отсюда же становится нъсколько понятною и причина запрещенія разсказываеть о событіи. Все діло искупленія достигло полной ясности въ сознаніи апостодовъ дишь послв его совершения и собственно во время Пятидесятницы, когда ученики Господа озарены были сплою свыше. Это была тайна, сокрытая отъ въковъ и родовъ (Колос. 1, 26), и потому преждевременное ея сообщение могло повести къ результатамъ совстить нежелательнымъ. Христосъ есть прославленный Сынъ Божій, исполненіе закона и пророковъ: эти данныя легко возбудили бы плотскія, чувственныя ожиданія учениковъ и отвратили бы ихъ внимание отъ духовнаго понимания царствия Божия, которое созидается не человъческими и не обыкновенными средствами. Еще большее возбуждение произошло бы въ толив при такихъ извъстіяхъ. Всъ должны были знать, что Інсусъ Христосъ обътованный Мессія; апостолы уже пришли отчасти къ этому убъжденію, а народъ высказаль это въ своихъ возгласахъ при входъ Господа въ Герусалимъ. Но какъ евреи при своей плотяности самымъ ходомъ событій предуготовлялись въ чистому постиженію личности Богочеловіка, такъ и апостолы поднимались на высоту ндеального разуменія домостроительства при свидътельствъ трехъ. Поэтому-то Спаситель не позволилъ разглашать исповъданіе при Кесаріи внъ круга Своихъ ближайшихъ последователей (Ме. 16, 20 и парал.), а въ настоящій

разъ запренаетъ очевидиамъ разсказывать о случившемся на горъ даже и прочимъ апостоламъ. Нужны были время и фантъ, которые бы безъ насильственнаго давленія на свободу учениновъ при руководствъ авторитетныхъ собратовъ выяснили имъ дъло въ истинномъ значеніи. Самъ Христосъ-Господь выразилъ такой принципъ постепенности, когда при другомъ случав сказалъ ученикамъ: "вы теперь не можете вивститъ" (Іоан. 16, 12).

## Бесъда Господа съ учениками при спускъ съ горы Преображенія.

Запрещеніе Іисуса Христа Петръ, Іаковъ и Іоаннъ приняди во всей его силв и, какъ сообщаетъ ев. Дука, послъвыполнили въ точности заповъдь Господа, но нъкоторое недоумъние возбудило въ нихъ теперь замъчание Спасителя о воскресении: они не поняли, что значить воскреснуть изъ мертвых (Мр. 9, 10) 133)? Недоумвніе касалось, конечно, не общаго вопроса о воскресеніи людей предъ вторымъ пришествіемъ Христа: это было ученикамъ извъстно и никакихъ сомивній вызвать не могло. Не такъ легно было апостоламъ применить эту истину къ личности учителя-Мессіи. Уже ранве Спаситель выставляль необходимымъ предшествующимъ моментомъ Своего воскресенія страданіе и смерть и въ настоящемъ случав указываль на то ек уекрфу фусστήναι (Мр. 9, 11). Ученики никакъ не могди помириться съ мыслію о смерти Господа, который быль признань ими Сыномъ Бога живаго (Ме. 16, 16 и парал.) и за несколько моментовъ предъ симъ показалъ Себя въ такой славъ. По ихъ возарвнію, основанному на своеобразномъ истолкованіи ветхозавѣтныхъ пророчествъ (Напр. Ис. 9, 6. Дан. 7, 13-14. Пс. 109, 4), Мессія долженъ быть въчнымъ владыкою новаго царства. Въроятно, апостолы имъли въ душъ тоже, что нъкогда высказалъ Спасителю народъ при словахъ Его о Своихъ страданіяхъ: мы слышали изъ закона, что Христось пребываеть во въкъ; какъже

 $<sup>^{133}</sup>$ ) 'Ек уєкр $\hat{\mathbf{u}}$ у (безъ члена) означаєть здісь возвращеніе Інсуса Христа къ земной жизни изъ царства мертвыхъ, какъ у Мр. 6, 14. Въ другихъ містахъ ев. Матоей употребляють въ томъ же значеніи  $\hat{\mathbf{u}}$ т $\hat{\mathbf{u}}$  у уєкр $\hat{\mathbf{u}}$ у. ср. 14, 2; 27, 64; 28, 7.



Ты говоришь, что должно вознесену быть Сыну человъческоми (Іоан. 12, 34)? Недоуменіе осталось неразъясненнымь: учениви не смели прямо спросить Господа, помня исторію съ Петромъ. желавиниъ укержать Его отъ хожденія во Іерусалинъ (Ме. 16, 22 -- 23). Однако же волиованија апостоловъ думы обдаружились ивспольно съ другой стороны. Спутники Спасителя обращають вниманіе на тоть факть, что Мессін должень предшествовать Илія, какъ возстановитель и устроитель нормальныхъ отношеній между людьми, что по ихъ сужденію ръшительно исвлючало возможность страданій Гоопода. Последнюю мысль апостолы выражають не ясно, но своимъ отвътомъ Інсусъ Христосъ далъ имъ знать, что Онъ понимаетъ цъль ихъ вопроса Танивъ образомъ въ последующей беседе нужно видеть отгодосокъ тёхъ недоумъній, которыя возникай въ ум'в свидетсясй Преображенія при словъ о воскресенін. Въ то же время ученики хотвли примирить только-что бывшее явленіе Илін съ мивніемъ жнижниковъ. Они върили ученію этихъ представителей своего народа, но встрвчали затруднение согласиться съ ними въ виду скораго исчезновенія объщаннаго Предтечи, прибытіе котораго они считали ручательствомъ того, что основание новаго царства обойдется безъ тяжелой катастровы въ Герусалимъ.

Бестда начинается обращеніемъ со стороны учениковъ: какъ же книжники говорять, что Иліи надлежить прійти прежде? (Мо. 17, 10 Мр. 9, 11). Съ перваго взгляда видно, что положеніе законниковъ еврейскихъ почему-то становится подозрительнымъ для апостоловъ: они какъ бы теряютъ втру въ его значимость. Подобное чувство естественно возбуждалось бывшимъ сейчасъ явленіемъ Иліи, которое было мимолетно, между тъмъ этому пророку, въ качествъ предтечи, книжники приписывали шировую нравственно-реформаторскую дъятельность. Такимъ образомъ совопросники полагаютъ особенную силу на словъ прежеде, протом 1844); но что оно означаетъ? это пока не совствъ ясно. Кого бы апостолы ни разумъли подъ Иліею, дъйствительнаго ли веткозавътнаго праведника или Іоанна Крестителя, во всякомъ случать одно прежеде въ значеніи временнаго предваренія Предслучать одно предварення предв

<sup>434)</sup> Здесь прштоς употребляется въ смысле перваго не по месту или достоинству, а по времени, и потому по значению равняется слову протероу.



течею Мессін <sup>135</sup>) не имъеть здъсь никакого смысла. Суровый проповъдникъ покаянія уже сошель со смены. Оссвитянива опи сейчась видели; значить, и тоть и другой выступали ранве открытія царства благодати. Посему необходимо допустить, что anoctojii tojiko namėtuje cbom micji, kotodym i dacedmbaetis въ настоящемъ ея видь Інсусъ Христосъ. Они преимущественно уназывали на возстановленіе всего, что въ свою очередь вызывало недоумение васательно смысла предсказания Спасителя о своей смерти. Нъкогда Господь положительнымъ образомъ заявляль всымь, что Іоаннь Креститель есть предсказанный пр. Малахією ангель Господень (Ме. 11, 10 и пар.); на этомъапостолы и усповониесь. Но явленіе дъйствительнаго Илін при Преображеніи воспресило въ ихъ памяти ученіе книжниковъ о прибыти его на землю телесно, только не въ этотъ разъ, ибо ватьсь не было выполнено то, что привнавалось его спеціальною мессіей. Какъ же теперь относиться къ названному положенію минмыхъ вождей народа Израильскаго? Справедливо и оно? Въдь Илія долженъ придти прежде, т.-е. быть предтечею Мессів въ смысле нравственно-религіознаго реформатора. Такимъ образомъ простоу Ме. 17, 10. Мр. 9, 11, по нашему мивнію, равняется πρίν έλθεῖν τὴν ἡμέραν κυρίον LXX-ти у пр. Малахін (4, 5), что заставляло ожидать προφήτην, ός αποκαταστήσει καρδίαν πατρός πρός υίὸν κτλ. (4, 6). Οτοюда же видно, что οὖν ев. Матеея, о которомъ такъ много толкують нёмецкіе экзегеты 136), всего ближе указываеть на бывшее явленіе Иліи на горъ, но ужъ никакъ не можетъ относиться къ предшествовавшему запрещенію. "Воть мы видели, что Илія пришель; это намъ понятно: τακъ γчатъ и книжники; но они говорятъ, что онъ  $\delta \epsilon \hat{\imath}$  έλθε $\hat{\imath} \nu$ простоу. Не значить ин, что откровение царства славы здесь, на земяв, будеть имвть предтечею Илію-реформатора?" Таковъ,

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup>) Meyer. (Com. über. Matth. s. 833), Weiss. Das Matthaus Evangelium und seine Lukas—parallelen. Halle. 1876. 401. Köstlin. Der Ursprung und die Composition der synoptischen Evangelien. Stuttgardt 1853. s. 75. Meyer. Ueber das: Ev. des Markus und Lukas. S. 103.



Τακτ βαιαδέντο (Ι, 2: δια τὶ οἱ τραμματεῖς λέγουσιν, ὅτι Ἡλῖαν χρὴ ἐλθεῖν πρὸ τοῦ Χριστοῦ; πῶς οὖν οὐκ ἦλθεν οὖτος πρὸ σοῦ); Βεᾶσε (Das Matthāus Evangelium und seine Lucas-parallelen. Halle. 1876. s. 401) π др.

важется, ходъ мыслей вопрошавшихъ. Но здесь еще не все. Выражая свое недоумвніе, возникшее всавдствіе сравненія положенія книжническаго съ івйствительными фактами. апостолы главнымъ образомъ желали разъяснить, какъ возможна смерть Христа - Мессіи при возстановленіи всего Илією. На эту-то сторону вопроса Спаситель и направляеть преимущественное вниманіе. Въ своемъ отвътв Господь подтверждаеть сначала истинность ученія книжниковъ: правда, говорить Онъ. Илія должень прійти прежде, и устроить все (Мв. и Мр.). Въ втомъ представители іудейской мудрости не ошибались, ибо они опирались на предсказаніе пр. Малахін (3, 23-24. У LXX-ти 4, 5-6). Правы они были и въ томъ, что считали предтечею Господа именно Илію Фесвитянина, потому что евр. hannavi (съ опредъленнымъ членомъ) требуетъ отнесенія разумвемаго проροκα κω μεβωστιοй πηνησοστι (LXX-4, 5: Ἡλίαν τὸν Θεσβίτην)  $^{137}$ ) Повтому-то Інсусъ Христосъ, въроятно, съ буквальною точностію привель слова внижническаго ученія: апокатастіст паута употребляя настоящее єрхета (Мо.) въ смысль будущаго, накъ praesens indefinitum (cp. Mo. 2, 4). У пр. Малахін, откуда заныствовано это выражение, изображается собственно возвышение чисто нравственныхъ отношеній и укръпленіе чувства взаимной любви, но книжники видели здесь также указаніе на возстановденіе вившнихъ святынь народа и вообще на учрежденіе всего ветхозавътнаго теократическаго строя; отсюда у нихъ просто паута вывсто яснаго обозначенія двятельности Иліи, какъ у пр. Малахіи.

Въ учени книжниковъ заключалась истина, но буквализмъ и схоластика закрыли для нихъ внутренній смыслъ божественнаго предсказанія, почему они и не признають Іисуса Христа обътованнымъ Мессіею, находять даже явное несходство между первымъ и послъднимъ. Апостолы не были изолированы отъ вліянія подобныхъ мнтній; имъ могло казаться, что преобразовательная миссія Илін не должна оставлять мъста для той враждебности, съ какою относились къ Спасителю нъкоторые Его современники; тъмъ невъроятнъе была Его смерть. Нужно ду-

<sup>127)</sup> Фаррарз (Ж. І. Х. Стр. 607, пр. 829) несправеданно подагаетъ, что LXX не ниван ниванил основаній для такого перевода нь Еврейскомъ поддиннинкь.

мать, что это было затаенною мыслію учениковъ, когда они предлагали вопросъ, и потому Господь выставляеть оба положенія во всей ихъ вившней, а для внижнивовъ даже непримиримой, противоположности: правда, Илія должень прійти прежде, и истроить все: и Сынн человъческоми, какъ написано о Немъ, надлежить много пострадать и быть уничижену (Мр. 11, 12) 188). Первое справеданво, какъ слово пророческое, но и второе имъеть основание въ ветховавътныхъ Писанияхъ. - На нашъ въглядъ, въ этомъ своемъ отвътъ Інсусъ Христосъ прежде всего точно формулируеть значение вопроса апостоловъ. Предполагать такъ необходимо потому, что иначе мы не выяснимъ себъ, что хотъли знать ученики своимъ прежде, которое само по себъ здъсь совершенно неумъстно. Это во 1-хъ. Во 2-хъ: Спаситель, конечно, вполнъ ясно понималъ намърение совопросниковъ и давалъ имъ то, чего они желали. Въ противномъ случав придется признавать, что беседующие не понимали другь друга, что и само по себъ невъроятно и не полтверждается Евангельскимъ разсказомъ. Въ конце концевъ вышло все-таки, что ученики удовлетворились разъясненіями Господа (Мо. 17, 13). Наконецъ, въ 3-хъ, на это наводить очевидное различіе въ характеръ и смысль частей рычи Спасителя, почему первая половина (Мо. 17, 11. Мр. 9, 12) составляеть какъ бы тезисъ, разъяснение котораго находится уже во второй (Мо. 17, 12. Мр. 9, 13).

<sup>138)</sup> Смыслъ словъ ев. Марка ни мало не изминится, если мы будемъ считать вторую половину ст. 12 вопросомъ, какъ это принято некоторыми экзегетами (Keil. Ueber das Evangelium des Markus und Lukas. s. 93. Olshausen. Op. сії, в. 539). Тогда только ясибе будеть виставлена та трудность. какая заключалась въ положени книжниковъ и приводила апостоловъ въ смущение. «Илія должень прійти прежде и следовательно устроить все. Но какъ же въ такомъ случав написано, что Сыну человвческому надлежить много пострадать и быть YHRYEMEHY»? Meyer (Ueber Markus und Lukas. r. 103. Cp. Lange. Das Evangelium nach. Markus. s. 82), совершенно произвольно ставить вопросъ послъ дуθρώπον и дальнейшую мысль считаеть уже отвётомь. Кодексовь съ такимъ чтеніемъ немного, между тімь оно ділаеть рімь слишкомь отрывочною, какъ будто Спаситель говорить ивчто неожиданное, новое для учениковъ. Въ словахъ Господа по Мо. Fritzsche. Lachmann и Tischendorff опускають пршточ; его нізть и у св. Златоуста. Признавая отвіть Христа въ первой его половині точнымъ формулированіемъ смысла вопроса учениковъ, мы должим удержать настодщее чтеніе, какъ болве сообразное съ редакцією ев. Марка.



Ев. Матеей не выставляеть обозначенной нами противоположности такъ опредвленно, какъ Маркъ, ибо положение о страданів Інсуса Христа является у него въ выводь, что Маркъ. упомянувшій объ этомъ ранве, тамъ опускаеть. Первые два синоптика восполняють здёсь одинъ другаго и помогають возстановить весь ходъ мыслей. Смысль вопроса учениковъ, какъ мы видели, ясно выраженъ у Марка. Этотъ евангелисть противополагаеть дело Иліи-Предтечи судьбе Христа-Мессін. И Сыни человъческому, какъ написано о Немъ, надлежить много пострадать и быть уничижену (Мр. 9, 12). Спаситель приводить ученикамъ на память все те многочисленныя места Ветхаго Завъта, гдъ изображается страждущій Мессія: такова напр. 53 гл. жн. пр. Исаін (см. ст. 3). Что же написано? "Іча подда паво кай έζουδενώθη. Рачь идеть постепенно возвышаясь; посладнее понятіе усиливаеть первое, ибо уничиженіе, богохульное презръніе Господа есть высшая степень страданія, которое Інсусъ Христосъ имълъ потерпъть отъ старъйшинъ и первосвященнивовъ и книжниковъ (Мо. 16, 21 и парал.).

Въ началъ своего отвъта Спаситель показалъ, какъ и чъмъ условливается недоумение учениковъ; нужно было выставить двао въ настоящемъ свътв и успоноить волнующихся. Въдальнъйшей Своей ръчи Христосъ и раскрываеть значение и согласіе обоихъ положеній Мр. 9, 11, повидимому взаимно исплючающихъ одно другое. Прежде всего слово объ Иліи. Книжники утверждають: онъ долженъ прійти прежде; но, отвічаеть Спаситель, Илія пришель. Гдв же результаты его возстановительной двятельности? Ихъ, конечно, не видно; по крайней мъръ, они не такъ значительны, какъ ожидають того законники еврейскіе; но нужно помнить, что не узнали его, а поступили съ нимъ, какъ хотоли (Ме.). Агитація противъ Іоанна началась непризнаніемъ его въ настоящемъ достоинствъ и закончилась его смертио. Въ этомъ виновенъ былъ не одинъ Иродъ: онъ сдвлалъ только то, чего хотвли всв недоброжелатели суроваго проповъдника покаянія. Въ трагической судьбъ Крестителя нравственно участвовали всв, которые не послушались его призывнаго голоса н дали совершиться злодъйскому поступку тирана. Поэтому Спаситель выражается неопредвленно и не указываеть точно, вого следуеть разуметь подь αύτοί <sup>138</sup>). Впрочемь, враги Предтечи исполнили лишь написанное о немь, ибо дело искупленія идеть независимо оть самоволія людей. Туть действуеть выстій промысль спасающаго Бога. Возможно, что Господь разсматриваеть судьбу Иліп (3 Цар. 19, 2. 10), какъ прототипъдействовавшаго въ его духе и силе Іоанна, но такъ какъ Оссвитянинъ все-таки избежаль руки убійць и быль взять на небо живымь, то вероятнее думать, что Спаситель говоритъздесь о пророкахъ вообще. Креститель не только быль профітту, но и περιссотероς профіто (Ме. 11, 9), потому исторія всёхъветхозаветныхъ праведниковъ служила прообразомъ его смерти.

Если ἀποκαταсτήсει πάντα книжниковъ исключаетъ возможность страданій Мессіи, то судьба Ісанна Крестителя должна была показывать, что изъ пророчества Малахіи это совсъмъ не сладуетъ 140). Debere неръдко не совпадаетъ съ esse; въ данномъ-

<sup>135)</sup> Ни откуда не видно, чтобы ойк спетушбая и сперштубая (Мв. 17, 12)... какъ дунаеть Meyer (Ueber Matth. S. 334), указывали исключительно на уроццатеїς ст. 10, ибо тогда пришлось бы признать, что и виновниками своей смерти: Інсусь Христось считаеть только внижниковь, а это несправеданно (Ме. 16, 21). 110) Нівкоторые древніе (Иларій, Златоусть, Августинь, Івронимя: Comment. in Matthaei cap. XVII, G.a.c. Geodopums: Comment. in Epist. S. Pauli ad Rom. XI, 25: Migne, gr. ser. t. 82, col. 180. Творенія, VII, стр. 127) и новѣйшіе экзегеты пытаются найти въ беседе Господа съ учениками при спуске съ горы указаніе на явленіе действительного Иліи предъ вторымъ пришествіемъ Інсуса. Христа на землю. Впрочемъ, въ больтинстви случаевъ основаниемъ такого предположенія служать общія догматическія соображенія, а не изъясненіе самаготекста. Формы будущаго бей едвей и апокатаотирей, какъ запиствованное изъ положеній книжнических в ин нав пророка Малахін (по смыслу), въ пользу означеннаго мити вичего не говорять. Ольсгаузень (Ор. cit. S. 538-539) подагаеть, что имеющее быть явление Или указываеть именно редакція Ев. Матоея. Здесь будто би ясно, что посланіе Крестителя не изчерпиваеть пророческагопредсказанія и выставляется, какъ прообразь будущаго Предтечи. Ебрардь (Wissenschaftliche Kritik der evang. Gesch. S. 534. Cp. стр. 527) утверждаеть даже. что Інсусь Христось признаеть положеніе книжниковь несправедливнив, конечно. въ примънения къ бывшему явлению Илии и потому указываетъ на второе егопримествіе. Совершенно справедливо, что апокатастасись Іоанна не быль полнимь устроеніемь всего, но следуеть ли отсюда, что его продолжить пророкь-Оесвитянинъ предъ «парусіей» Господа? Можно выводить и это, но не пужновабывать, что Спаситель туть же вполив ясно излагаеть причины видимаго неусибка двятельности Крестителя. По словамъ Інсуса Христа это было даже неиз-



случав благодаря произволу сленцовъ септильникъ горяшій и септящій (Іоан. 5, 85) быль погашенъ раньше времени. Но было бы неестественно думать, что преступники остановятся на полдорогь; они должны были питать ко Христу еще большую ненависть, чвмъ въ Его предвозвъстнику, и дополнить мпру отност своихъ (Мв. 23, 32). Такъ и Сынъ человъческій постра-

бъжно по жестоковыйности народа еврейскаго и занимаеть иное опредъленное место въ общемъ коде домостроительства нашего спасенія. Искупленіе было бы, пожалуй, и не совствит необходимо, еслеби Іовент должент быть сладаться нолнымъ реформаторомъ нравственной жизни людей, еслибы ему удалось возстановить истинныя отношенія ихъ другь къ другу. Поэтому то ангель Господень, говоря Захарін о будущей миссін иміющаго родиться младенца и объявдяя его пророкомъ въ духъ и силь Илін, предреченнымъ Малахіею (Луки 1, 17), ограничиваеть результать его двятельности такимь образомы: «и многимь изъ синовъ Израндевихъ обратить въ Господу Богу ихъ» (Луки 1, 16). Точно также апостоль Петрь свидетельствуеть, что что небо должно было принять Інсиса Христа άχρι χρόνων αποκαταστάσεως πάντων (Деян. 3, 21), т.-е. до техъ поръз поба не наступить тоть блаженный моменть, когда будеть Богь всяческая во вськъ, а мя этого нуженъ длинный путь историческаго развитія. Лехлерь (Das alte Testament in Reden Iesu, Studien und Kritiken, 1854, S. 831) u Illmunz (Andeutunge für gläubiges Schriftverstandniss. II. S. 204) BEZETS BE αποκατασтіосі пр. Малахів указаніе на успъшную діятельность Илів и потому не доичекаеть, чтобы Ήλίας δει έλθειν вполив безь остатка входила въ Ήλίας ήδη ήλθε. Здёсь экзегеты впадають въ ту погрешность, что В. Заветомъ тодкують Новый, не довольствуются даннымъ у Спасителя изъясненіемъ и заменяють его своимъ. Отсюда, категорическое изречение Госиода имъ приходится переводить въ уступительной формъ: «хотя Илія пришель (въ Іоанив Креслитель), но и еще придеть, чтобы действовать съ успехомъ» (Lechler, loc. cit.). Но такое произвольное обращение съ евангельскимъ текстомъ, съ какою бы целію оно ни допускалось, не можеть быть признано законнымъ. Совершенно ясное положение Спасителя рашительно исключаеть всякія попытки внести въ него понятія, совсамь чуждыя ему; слушатели Госнода также поняли Его слова въ прямомъ смислъ.-Мы не говоримъ, что мизніе о явленім двиствительнаго Илін предъ славнымъ пришествіемъ Інсуса Христа-несправедиво, но утверждаемъ только, что въ разсматриваемомъ нами мёстё нёть точных указаній на это. Вь бесёдё при спускъ съ горы вопросъ объ осуществлении пророчества Малахии обсуждался единственно по отношению къ основанию царства Божія на землі страданіемъ и смертію Господа; какъ онъ долженъ быть рішенъ примінительно во второму явленію Інсуса Христа? этого изъ даннаго отрывка не видно. Посему: и положительный ответь въ роде разобраннаго выше и отрицательный который находимъ у Мейера (Ueber Matth. S. 334), Heandepa (Das L. I. Chr. s. 618-519), Keung (Ueber Matth. s. 366) и др. будуть произвольны.

даеть от них (Мо. 17, 13): это неизбъяно, поскольку апокатастасисъ Крестителя не быль полнымъ устроеніемъ.

Недоумвніе апостоловъ было разъяснено; на основанім прежнихъ указаній (Мо. 11, 10. 14) они поняли, что Онъ (Інсусъ) 1080 риль имь объ Іоаннь Креститель (Мв. 17, 13). Явившійся на горъ Илія не есть объщанный Малахією пророкъ; его замъниль равный ему по духу и силь действованія Предтеча. Что же? Устроиль ли онъ все? Факты вели къ отрицательному отвъту в вивств съ этимъ предначертывали будущій исходь Господа. Коварно поступившіе съ Крестителемъ пойдуть дальше въ своемъ беззаконів и совершать погибельное явло убіснія Спасителя. Апостоламъ не оставалось утъшенія, какое они думали найти въ предсказаніи объ Иліи. Это естественно обращало ихъ взоръ къ грядущему, заставляло готовиться къ страшному моменту и побуждало къ углубленію въ смыслъ случившагося на горв. Преображеніе Господа было не безцільно, но ученики не должны были говорить объ немъ до воскресенія. Какое же отношеніе между первымъ и последнимъ? Что въ Преображении указывало на страданіе и находило въ немъ свое объясненіе? Почему удостоились присутствовать здёсь только они, а не всё ученики? Какую задачу налагало на нихъ это предпочтение въ связи съ твиъ фактомъ, что распространение о событии Преображения дозволялось лишь посль воскресенія Спасителя, какъ будто это обстоятельство должно было раскрыть совершившееся на горъ и сдъдать спутниковъ Господа върными истолкователями его предъ лицемъ всвуъ людей и въ частности своихъ братьевъ-апостоловъ? Воть вопросы, которые было необходимо решить Петру, Іакову и Іоанну въ виду и во время предстоявшихъ тяжелыхъ событій, чтобы после быть достойными и авторитетными свидетелями того, что Iнсусу Xристу именно такъ надлежало пострадать, и войти въ славу Свою (Луки 24, 26). Значить, особенное божественное откровение требовало личной самодъятельности очевидцевъ Преображенія, предназначая ихъ для великой миссіп въ скоромъ будущемъ.

Н. Глубоковскій.



# ХАРАКТЕРЪ ПЕРВЫХЪ ДВУХЪ ГОНЕНІЙ

#### противъ христіанъ.

Еслибы всв акты, относящіеся нъ исторіи христіанскихъ мучениковъ первыхъ трехъ въковъ, дошли до насъ въ полномъ составъ и въ совершенно неповрежденномъ видъ, тогда какую драгоценную литературу мы имели бы въ своемъ распоряжении! Тогда эти драгоцвиные документы имвли бы высокую для насъ цвиу не только въ смыслв первыхъ и ближайщихъ источниковъ для разительнаго и нагляднаго доказательства въ пользу божественности христіанства, - въ смысле живой, рельефной картины христіанскаго духа, который въ вёнцё мучениковъ умёль такъ преврасно соединить двойную пальму необычайной силы и полнъйшаго смиренія. Въ этихъ судебныхъ протоколахъ, даже разсматриваемыхъ съ чисто человъческой точки зрвнія, мы владели бы преврасными монументами въ честь первыхъ христіанскихъ поколеній, а въ укоръ матеріализму и пессимизму мы имели бы опроверженіе, какого они требують, -- опроверженіе посредствомъ осязательных фактов. Правда, въ существенных чертахъ все это доставляють намъ также и тв памятники христіанской древности, которыя еще сохранились до нашихъ дней. И все-таки незамънимую потерю составляеть для насъ то, что изъ подлинныхъ автовъ мучениковъ столь немногое устояло противъ всёхъ невзгодъ времени. Уже съ той поры, когда гонение Діовлетіана стало предавать огню также и вниги христіанъ, мпожество первоначальныхъ записей конечно оказалось уничтоженнымъ. Послъдовавшія затымъ волненія народныхъ переселеній, опустошенія Нормановъ еще разъ производили казни надъ тыми остатками, которые собрало было и восполнило позднайшее время.

Еще болье роковое дъйствіе оказывала на историческую цвиность мученическихъ автовъ та вритическая беззаботность, съ какой относились собиратели остатковъ преданія о мученикахъ уже въ четвертомъ и пятомъ, а еще болве-въ девятомъ и десятомъ столетіяхъ. Собирателянъ отихъ остатновъ, занимавшимся ихъ обработкой, казалось важнымъ и полезнымъ-лишь доставлять побольше матеріаловъ для назидательнаго чтенія, въ стиль и во вкусь ихъ времени, а вкусъ техъ временъ находиль слишкомъ мало удовольствія въ простомъ, сильномъ, но лишенномъ всявихъ приврасъ, язывъ истинныхъ, подлинныхъ автовъ. При такой постановкъ и характеръ собиранія и обработки мученическихъ актовъ, дъло не обходилось, -- какъ само собой понятно, - безъ реторическихъ окрасовъ первоначальныхъ разскавовъ, безъ влаганія въ уста мучениковъ длинныхъ, реторическиотдъленныхъ ръчей, безъ вплетенія въ простой разсказъ возвышенныхъ религіозныхъ преній между христіанскими исповъднивами и ихъ языческими судьями. При этомъ, разумъется, мало придавали важности и мало обращали вниманія на точность хронологическихъ и историческихъ данныхъ, на сохраневіе отличительного характера и такъ-сказать, колорита даннаго времени, вратко сказать, на все, что можеть имъть силу при опредвленіи исторической подлинности письменнаго памятника. Безъ сомивнія, и эти позднъйшія переработки не были совершенно лишены всяваго значенія и важности, потому что и они, при всёхъ признавахъ поздивищаго происхожденія, все-таки всегда сохраняли основное зерно исторической двиствительности. Но при этомъ обывновенно бываеть весьма трудно, особенно при отсутствіи или недостатив другихъ свидетельствъ, точно отделить действительную исторію оть поздивишихъ добавленій, и такимъ обравомъ летописецъ гоненій противъ христівнъ часто лишается главнаго источника нужныхъ свъдъній. Въ качествъ источниковъ для него остаются, съ одной стороны, языческіе писатели, которые однако по возможности стараются хранить мертвое молчаніе касательно христіанства, или въ крайнемъ случав давать лишь недостаточныя указанія, и съ другой стороны— писанія отцевъ церкви, изъ которыхъ впрочемъ лишь немногіе поставляли себв цвлію изложеніе страшныхъ угнетеній, предпринимавшихся противъ первыхъ последователей христіанства.

Изъ подлинныхъ актовъ мученическихъ мы имвемъ, насколько намъ извъстно, почти только то немногое, что собралъ въ 17 въкъ ученый бенедиктинскій монахъ Руинарть. Именно эта скудость первоисточнивовъ и объясняеть то обстоятельство, что многіе пункты въ исторія гоненій на христіанъ оказываются темными и сомнительными и сдвлялись предметомъ жестокихъ нападеній со стороны отрицательной критики. Рядъ яростныхъ аттакъ открылъ въ 1684 г. англичанинъ Doduell, въ своей диссертація De paucitate martyrum 1). Преслъдованія христіанъ, по его взганду, были не очень значительны; мучениковъ было весьма немного, а то, что съ такимъ торжествомъ прославляетъ католическая церковь какъ рядъ мученичествъ, большею частію не имъетъ за себя никакого другаго авторитета, кромъ выдумокъ досужей фантазіи и монашескихъ басней. Пять леть спустя, правда, Dodwell, за эти свои удары, подучиль достойное возмездіе и короткую расправу отъ упомянутаго Ручнарта, въ преписловін въ его Acta martyrum sincera (Подлинные акты мучениково). Съ тъхъ поръ положенія и выводы: Dodwell'я можно было считать научно отвергнутыми, пока они не всплыли снова въ морв научно-церковной литературы нашихъ дней. Въ нашъ прогрессивный въкъ, какъ извъстно, сильно подвинуты были впередъ, между прочимъ, также и историко-археологическія изслъдованія, и вотъ гоненія на христіанъ снова сдълались предметомъ самыхъ тщательныхъ розысковъ, только въ совершенно противоположныхъ направленіяхъ. Целый рядъ ученыхъ представляль часто вниманію читающей публики весьма цінныя изсавдованія разныхъ подробностей касательно занимающаго насъ предмета, но къ сожалвнію въ общемъ эти розыски благопріятствовали разрушительной работь Dodicell'я. Съ противоположнаго лагеря, особенно со стороны католическихъ ученыхъ, усилія



<sup>1)</sup> Т.-е. «О маломъ количествъ мучениковъ».

были направлены главнымъ образомъ на то, чтобы недостаточность указаній первоисточниковъ восполнить преимущественно новъйшими открытіями археологіи, и нужно правду свазать— нъкоторымъ удалось достигнуть этимъ путемъ совершение даже неожиданныхъ, хотя и весьма желательныхъ результатовъ, обыкновенно весьма благопріятствующихъ церковному преданію.

Въ числъ трудовъ, посвященныхъ достиженію этой цъли, на первомъ планъ слъдуетъ поставить труды де-Росси, раскопки котораго и остроумныя комбинаціи пролили на нъкоторые пункты совершенно новый свъть. Равнымъ образомъ, касательно многихъ мученическихъ актовъ, подлинность которыхъ раньше его не осмъливалась защищать вритика, онъ доказаль, что они составляють лишь переработку болье древнихъ, совершенно върныхъ дъйствительности извъстій и следовательно, въ основныхъ чертахъ заслуживаютъ полнаго довърія. Такъ, напримъръ, акты мучениковъ Ахиллія и Нерея даже для такихъ ученыхъ, какъ Бароній, казались незаслуживающими полной исторической достовърности. Но вотъ де-Росси произвелъ раскопки на томъмъсть, гдв по указанію актовъ, долженъ быль находиться гробъ этихъ мучениковъ; здесь онъ действительно нашель одинъ столбикъ, на которомъ написано было имя Acilleus (очевидно, неправильное письмо слова: Achilleus = Ахиллій), а также изображеніе его мученической смерти; что же касается имени мученика Нерея, то отъ столба, на которомъ, въроятно, было написано это имя, были найдены только обломки. Эти открытія съ несомивиностію подтвердили не только двиствительное существованіе обоихъ названныхъ лицъ, но также и дъйствительность ихъ мученичества, и даже образъ ихъ мученичества, и такимъ образомъ мученические акты въ названныхъ главныхъ трехъ пунктахъ были завърены какъ нельзя болье, а равно и нъкоторыя другія ихъ указанія получили теперь гораздо болье силы и авторитета.

Французскій ученый Эдмондъ де-Бланть (Edmond le Blant) старается отдълять двиствительность отъ творчества въ позднайшихъ сказаніяхъ о святыхъ насколько инымъ способомъ, чамъ де-Росси. При разсмотраніи содержанія этихъ позднайшихъ произведеній, онъ точно изсладуеть, натъ ди въ нихъ болае или менае прямыхъ и ясныхъ упоминаній о законахъ, нравахъ и учрежденіяхъ, со-

временныхъ лицамъ и событіямъ, упоминаемымъ въ сказанія, но давно исчезнувшихъ и забытыхъ ко времени написанія сказанія. Разъ обратаются въ сказанія подобныя упоминанія, они указывають намь, безь сомненія, на следы более вревнихь вокументовъ, лежащихъ въ основъ позднъйщаго сказанія, потому что въдь авторы поздавления сказаній, дюди бодьшею частію неученые, могли почерпать подобныя сведения о древнихъ законахъ и т. под. только изъ болве древнихъ записей. Другіе признаки болве древнихъ составныхъ частей, входящихъ въ позднъйшее сказаніе, названный ученый находить также въ согласіж позинайщаго сказанія, въ форма разсказа, съ несомнанно дайствительными актами, также - въ появленіи, уже впоследствіи, техническихъ выраженій, вышедшихъ потомъ изъ употребленія, равно въ согласіи цитать изъ актовъ у позднайшихъ писателей. Примвнение этого метода естественно встрвчаетъ своего родабольшія затрудненія, но все-таки, посредствомъ этого методаle Blant достигь нъсколькихъ блестящихъ результатовъ. Частныя, но цвиныя работы касательно мученическихъ актовъ представили въ недавнее время также ученый Обэ (Aubé) и нъмецкіе филологи: Узенеръ и Бюдингеръ. Систематическое изложение гонений противъ христіанъ, съ вритикой отрицательныхъ мивній, предпринято было, съ католической стороны, во Франціи, гдв появленіе такого труда почти съ необходимостію обусловливалось трактатами о томъ же предметъ изследователей, въ родъ Обэ, Ренана, Гавета и др. Мы разумвемъ "Histoire des persécutions pendant les deux premiers siècles" Paul Allard'a, который своей обработкой сочиненія де-Росси "Roma sotteranea" и другими трудами касательно первыхъ въковъ христіанства составиль себв почетное имя въ подлежащей области науки. Въ настоящей своей стать в мы пользуемся по преимуществу данными, собранными и критически оцфиенными въ упомянутомъ сочиненім Aлляр $\partial a$ , насколько намъ удалось познакомиться съ намъ изъ постороннихъ источниковъ.

Въ занимающей насъ области церковной исторіи, первымъ предметомъ спора между учеными противоположныхъ дагерей является уже самый вопросъ о еремени, въ какое начались го-ненія на христіанъ. Вопросъ спора состоитъ именно въ томъз кого должно признать первымъ гонителемъ христіанъ, Нерока

или Транна? Другими словами: какое значеніе слъдуетъ приписывать притъсненіямъ христіанъ въ царствованія Нерона и Домиціана? Слъдуетъ ли считать ихъ за дъйствительныя, въ истинномъ смыслъ, преслъдованія, или нътъ?

Два взгинда, примо противоположныхъ, видимъ мы предъ собой при ръшеніи этихъ вопросовъ. Правда, оба эти возарвнія одинаково согласны въ томъ, что первоначально вниманіе Нерона обращено было на христіанъ именно только по чистой случайности. Послъ ужаснаго пожара въ Римъ, Неронъ искалъ жертвы, на плеча которой онъ могъ бы взвалить съ себя тяготввшее на немъ самомъ подозръніе въ поджогь. Болье подходящей жертвы, чъмъ община христіанъ, онъ не находиль нигдъ и ни въ комъ, и вотъ онъ остановился именно на христіанахъ, которыхъ явыческое общество Рима уже и безъ того ненавидъло, вакъ секту, о которой ходим самые ужасные, хотя и совердиенно нелъпые слухи, и по этой-то причинъ прежде всего и сталь свирвиствовать противь нихъ тираннь. Далве оба противоположные лагеря внолив согласны между собой въ томъ, что въ промежуткъ между нероновскимъ и домиціановскимъ гоненіями церковь христівнская въ теченіи тридцати літь наслаждалась миромъ. Безъ сомивнія, уже съ перваго своего появленія моное христіанское общество не было совершенно избавлено отъ небольшихъ безпокойствъ и отягощеній, о которыхъ повъствують намъ Дъянія апостольскія, и конечно, не одинъ пролювъдникъ Евангелія могь бы представить намъ перечень своикъ бъдъ и огорченій, въ родъ того, какой далъ намъ св. апостоль Павель. Но собственно государство римское не притвеняло съ своей стороны христіанской церкви. Причина этой терпимости завлючалась въ томъ, что въ глазахъ правительства римскаго новая религія имъла значеніе еще простой только секты аудейской, а іудеямъ императоры, какъ извістно, дозволяли свободное отправление своихъ религиозныхъ обрядовъ.

Но за предвлами указанныхъ точевъ соприкосновенія, оба вагляда расходятся уже слишкомъ далеко. Какъ основательно утверждаетъ болве древній взглядъ, Неронъ и Домиціанъ уже скоро перешли отъ терпимости въ преследованію христіанъ; оба эти императора распространяли свое преследованіе и далеко за отвиами Рама, оба запрещами исповеданіе христіанства фор-



мальными законами. После смерти этихъ тиранновъ, ихъ законът противъ христіанъ, правда, уже не приводились въ действіе; однако по всему вероятію они сохраняли свою юридическую силу и вскоре после начала царствованія Траяна, они давали многимъправителямъ полномочіє къ возобновленію жестокихъ гоненій.

Все это совершенно отвергаеть новый взглядь на характеръгоненій противъ христіанъ. По этому взгляду, такъ-называемыя
гоненія Нерона и Домиціана прежде всего не были гоненіями
противъ христіанъ, потому что они направлялись не противъхристіанства, какъ такого. Да они, далье, совсымъ и не заслуживають названія гоненій, такъ какъ они ограничивались лишь
нъсколькими суровыми мърами, которыя одинаково испытывали
на себъ также іудеи и язычники, и которыя не простирались
далье области города Рима.

Точно также расходятся взгляды противоположныхъ лагерей: и касательно извъстнаго отвъта Транна Плинію младшему. Поводомъ въ этому распоряжению императора послужило слъдующее обстоятельство. Въ провинціи Вионніи христіанство саблало большіе успъхи въ дъль распространенія своей проповъди. Не только города, но даже и деревни большею частію сделались христіанскими; храмы были оставлены и опустели, богослуженія и религіозныя празднества почти уже не отправлялись: труднобыло найти даже покупателя для жертвенныхъ животныхъ. Когда-Плиній младшій, въ 111 году, прибыль въ Висинію въ качествъ дегата, многіе христівне были предъ нимъ обжалованы, и новый намъстникъ быдъ поставленъ въ немалое затруднение, какъ отнестись въ подобнымъ жалобамъ. Раньше, -- какъ бы такъ объяснядъ свое недоразумъніе Плиній, - онъ никогда не задумывался въ подобнаго рода процессахъ. Пока онъ, не смотря на свое сомевніе, нісколько христівнь приговориль нь смертной казни, -- да относительно такихъ, опасныхъ для государства людей конечно нечего было и думать долго. Но такъ какъ теперь жадобы на христіанъ все болье и болье увеличиваются, то онъ, Плиній, находить благоразумнымъ-извъстить объ этомъ императора. И въ другихъ случаяхъ онъ имъетъ обывновение — о всякомъ театръ, который нужно устроить, о всякомъ болотъ, которое нужно засыпать, -- безъ всякаго замедленія отправлять сообщение въ Римъ. Такимъ образомъ и теперь съ обычною словоохотливостію онъ излагаеть предъ императоромъ свое затрудненіе, и императоръ отвівчаеть ему такимъ рескриптомъ: разыскивать христіанъ не слідуеть, точно также не нужно принимать и анонимныхъ жалобъ противъ нихъ; напротивъ, если они будуть привлечены къ суду, какъ христіане, то должно присуждать ихъ къ смертной казни. Сообразно съ болье древнимъ пониманіемъ, въ этомъ весьма важномъ письменномъ отрывкъ слідуетъ усматривать ближайшее разъясненіе и точнійшее опреділеніе уже существовавшаго, общаго эдикта касательно гоненія христіанъ, а равно и нікоторое ограниченіе онаго. По новійшему же взгляду, напротивъ, этотъ рескриптъ впервые создаеть неблагопріятное положеніе для христіанъ въ имперіи, хотя де "мы и не знаемъ точно, когда и какъ онъ былъ возведень до степени законодательнаго постановленія".

Древивишій взглядь еще и понына защищають многіе изъ весьма авторитетныхъ ученыхъ, какъ напримвръ, де-Росси. Въ числь его защитниковъ можно также указать заграницей: Allarda. Doulcet'a, Kellner'a, Döllinger'a, Ewald'a, Guizot, Aubé, Boissier'a. Первымъ ученымъ, который Нероново гоненіе противъ христіанъ сталь ограничивать предвлами города Рима, быль после Мосгейма базельскій профессоръ Baudouin (1557 г.). Съ техъ поръ жанъ Dodwell снова выступиль съ защитой этого взгляда, касательно этого вопроса весьма много спорили; однако еще и теперь нъть недостатка въ весьма почтенныхъ представителяхъ древивищаго взгляда. Далве, что Домиціанъ издаваль всеобщіе декреты противъ христіанъ, это едва ли оспаривалось въ древнъйшее время. Новъйшій же взглядъ касательно сдълался почти всеобщимъ между протестантскими учеными, хотя и между католиками онъ имветь своего представителя. Кратко, въ видъ общаго очерка, излагаетъ этотъ взглядъ Franz Görres въ статъв "Преследованія христіанъ" ("Christenverfolgungen"), помвщенной въ Real-Encyklopädie der christlichen Alterthümer профессора Kraus'a.

Какъ открыто сознаются сами представители новъйшаго взгляда, древнъйшее воззръніе касательно преслъдованія христіанъ имъетъ за себя уже самыхъ древнъйшихъ апологетовъ христіанскихъ, именно Мелитона сардійскаго (около 172 г. но Р. Хр.) и Тертулліана. Такъ, Тертулліанъ еще не знаетъ никакой, такъ-



свазать, принципіальной противоположности между преследовавіями перваго стольтія и преследованіями втораго века. Неронъ служить для него первымъ виновникомъ гоненій вообще, техъ тоненій, какія свиръпствовали въ его время. Онъ называеть dedicator damnationis nostrae (Apol. 5), т.-е. "объявителемъ осужденія насъ", и преслідованія его времени клеймить именемъ institutum Neronianum, т.-е. "Нероново заведеніе" (Ad. nat. I, 7). Палве, Тертулліанъ говорить, что Неронъ неистовствоваль противъ христіанской религи (in hanc sectam, Apol. 5); что при Неронъ осуждение имени христианскаю вошло въ силу и стало обыкновеніемь 2), — вообще употребляеть выраженія, которыя дають понять, что побужденіемъ къ преследованію христіанъ была ненависть въ христіанству, како такому. Напрочивъ, аподогеть никогда не выставляеть, въ смысле мотива гоненій, того двусмысленнаго, затруднительнаго положенія, въ какое поставило римскаго тиранна предъ обществомъ подозрвніе въ поджогь столицы. Даже тамъ, гдв Тертулліанъ ссылается на источники, взятые имъ изъ языческихъ писателей, причину нероновскихь насплій надь христіанами онь указываеть въ той ненависти, накую долженъ быль питать въ своей душь этоть извергь ко всему велиному и святому. Съ такимъ изображениемъ преследованій вполне согласуется то, что жертвы первыхъ гоненій называются у древивишихъ христіанскихъ писателей мучениками за въру. Даже названный выше ученый Гёрресь говорить о "борьбъ за въру", по крайней мъръ, въ отношении къ первоапостоламъ Петру и Павлу; но только невполнъ понятно, на какомъ основаніи это онъ дізаеть. Если у всёхъ другихъ жертвъ Нероновой свиръпости Гёрресь отнимаеть честь мученической смерти, то по нашему мивнію, ивть никакого основанія двлать исключение въ нользу обоихъ апостоловъ, темъ меньше представляется въ тому основаній, потому что смерть обоихъ апостоловъ онъ относить также къ гоненію 64 года.

Конечно, ко времени Нерона христіанство не было еще хорошо узнано и правильно оцинено со стороны язычниковъ; но столкновеніе съ нимъ языческато государства въ столь раннее

<sup>2)</sup> Вотъ подлинныя слова Тертулліана: «Principe Augusto nomen hoc ortum est, sub Tiberio disciplina ejus illuxit, sub Nerone damnatio invaluit» (Ad. nat. I, 7).



время легко можно объяснить чрезъ посредничество іудеевъ. Конечно, подозрвніе въ поджогв Рима, ввроятно, падало на іудеевъ, какъ это явствуетъ изъ многихъ выраженій отцевъ церкви и какъ можно понять это изъ внутреннихъ причинъ. Дъйствительно, пожаръ разразился съ такъ-называемаго Circus Maximus, где въ то время многіе іудейскіе торговцы имели свои давки, а та часть города, гдв жили іуден, по какой-то случайности уцвивиа отъ пожара и осталась невредимой. Между твиъ въ средь, окружавшей тогда Нерона, іудейскій элементь имвль сильное вліяніе; его супруга Поппея Сабина была даже іудейской прозедиткой; а при такихъ обстоятельствахъ, іудеямъ, какъ заклятымъ врагамъ христіанъ, было конечно весьма легко и естественно - взвалить съ себя подозръніе на христіанъ. А этимъ удобно объясняется то, какимъ образомъ уже въ столь раннее время могла произойти несчастная попытка совершеннаго уничтоженія едва зародившейся віры; съ другой стороны, вміств съ твиъ становится вполив понятнымъ то, почему после смерти Нерона на долю христіанства выпала древняя терпимость и церковь могла наслаждаться прежнимъ миромъ. Столь ранняя вражда противъ церкви вовсе не была прямымъ результатомъ естественнаго историческаго развитія и хода вещей, но была преждевременнымъ, искусственно вырощеннымъ плодомъ интриги. Высшіе влассы общества, а следовательно, и правительственные вруги еще слишкомъ мало обращали вниманія на новую іудейскую секту, а ученіе христівнъ, которое впоследствіи такъ сильно воспламеняло всв страсти противъ христіанъ, было для нихъ еще неизвъстно. Но когда, вслъдствіе гоненій, правительства вошли въ ближайшее соприкосновение съ новой религией, они должны были понять, что обвиненія, взваливаемыя противъ нея іудеями и Нерономъ, были несправедливы. Причина, которая побуждала приступить въ истребленію христівнства, была такимъ образомъ устранена, и нътъ ръшительно ничего удивительнаго, если послъ смерти Нерона преслъдованіе стихло и за христіанами, по крайней мъръ, фактически были снова признаны тъже привидегін, какими пользовались іуден.

О какомъ-либо декретъ касательно гоненія христіанъ у христіанскихъ апологетовъ не обрътается вполню яснаю упоминанія, тъмъ не менъе они, какъ говоритъ Тиллемонтъ, достаточно



указываеть на такой декреть. Именно, Мелитонъ и согласно съ нимъ Тертулліанъ изъ всёхъ императоровъ вплоть до Марка Аврелія и Септимія Севера только за Нерономъ и Домиціаномъ повидимому вполна признають право на титло "гонителя христіанъ" и къ нимъ только прилагають оное. Напротивъ. Траяна, Адріана и т. д., при которыхъ однако столько пролито было христіанской крови, христіанскіе апологеты причисляють въ государямъ, въ правленіе которыхъ преследованія христіанъ смягчались. Но такой взглядъ обоихъ апологетовъ легко и естественно объясняется предположениемъ, что Тертулліанъ и Мелитонъ къ числу собственно гонителей относили лишь тъхъ императоровъ, которые вели, такъ свазать, наступательную войну противъ христіанства посредствомъ изданія депретовъ, имъвшихъ общеобязательную силу, а не тахъ, которые предоставляли разъ изданныя и существовавшія узаконенія такъ - сказать самимъ себъ, естественному теченію вещей. Такъ понимають относящіяся сюда міста у нашихъ впологетовъ не только, напримітръ, Тилиемонть и Бароній: но даже Гёрресъ, явный противникъ взгляда насательно всеобщности первыхъ гоненій на христіанъ, высказывается насательно названныхъ мъсть, что они докавывають лишь то, что Траянъ никогда не издаваль всеобщихъ (generelle) эдиктовъ о гоненіи; что онъ не быль такимъ жестонить врагомъ церкви, какимъ изображаетъ его темная (деtrübte) традиція" (Real-Encyklop. I, s. 225, col. 2). Если посему, Траянъ не есть гонитель, потому что онъ не издаль ни одного всеобщаго эдикта касательно гоненія, то следовательно наоборотъ, Неронъ и Домиціанъ называются гонителями именно по той причинь, что они издавали таковые эдикты.

Дальнъйшее доказательство въ пользу существованія, уже на первыхъ порахъ, эдикта о преслёдованіи христіанъ представляють, кажется, и отдёльныя выраженія Тертулліана. Такъ, по его словамъ, Неронъ неистовствовалъ противъ христіанъ "посредствомъ меча цезарей" (Caesariano gladio, Apol. 5),—выраженіе, которое указываетъ скорѣе на преслёдованія посредствомъ завоновъ, чѣмъ на рѣзню христіанъ въ Римѣ, потому что было бы слишкомъ грубо понимать подъ мечемъ цезарскимъ какуюнюбудь сѣкиру, палача. Къ такому же пониманію располагаютъ и выраженія Тертулліана, что Неронъ есть "объявитель осу-

жденія машего" (dedicator damnationes nostrae, Apol. 5), "нашъ обвинитель" damnator noster, Ad nat. I, 7), что "за превращеніемъ всего, осталось только одно это опредвленіе Нероново" (permansit erasis omnibus hoc solum institum Neronianum, ibid). Кажется, что Тертулліанъ даже поздивишія узаконенія противъ христіанъ, которыя онъ опровергаеть въ 4 главъ своей апологін, въ сабдующихъ главахъ относить ко времени Нерона и Помиціана (сн. Ad nat. I, 7), и именно въ этомъ обстоятельствъ находить достаточное основание отвергать справедливость этихъ узаконеній. "Что это за законы, которые приводили въ действіе противъ насъ только безбожные, несправедливые, безправственные люди, но у которыхъ Траянъ отчасти отняль ихъ силу дъйственности, запретивъ разыскивать христіанъ" и проч. Слъдовательно, до Траяна, при Неронъ и Домиціанъ, примъняемы были въ дъйствительности законы противъ христіанъ. Но при этомъ нельзя разуметь какихъ-либо законовъ напримеръ, касательно преступленій противъ величества и т. под., которые уже давно существовали и обоими названными императорами были обращаемы также и противъ христіанъ. Здёсь могуть быть подразумъваемы только эдикты собственно только о гоненіи христіанъ, какъ это совершенно ясно вытекаеть изъ главъ 4 и 6. Въ этихъ главахъ называются несправедливыми сами эти законы, а не примъненіе ихъ, чего апологеть не сказаль бы о законахъ по оскорбленію величества; изъ выше приведеннаго мъста сабдуетъ, что до Транна закономъ было позволено преследовать христіанъ судебнымъ порядкомъ, и воть — этотъ-то ваконъ порицаетъ христіанскій апологеть.

Впрочемъ, тотъ взглядъ, что уже апологеты признавали всеобщиость гоненія противъ христіанъ въ первомъ стольтій, принимають и приверженцы противоположнаго воззрвнія, они только утверждають, что апологеты въ этомъ случав ошибались. Одинъ изъ главныхъ представителей новвйшаго взгляда на этотъ предметь, F. Overbeck 3) сознается, что этотъ новвйшій взглядъ "имветъ противъ себя не только какую-либо отдвльную ввтвь церковной традиціи, но главный стволь ея". Не разъ нами на-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Studien zur Geschichte der alten Kirche. s. 95.

званый Görres, въ этомъ вопросв, примыкаеть въ нему. "Тустинъ, говорить онъ (Real Encyklop. II. 887), Мелитонъ сардійскій, Тертулліанъ совершенно отрицають принципіальное равличіе государственно-правоваго положенія до-траяновской и посмь траяновской церкви"... Въ дъйствительности притъсненія христіанъ при Неронъ и Домиціанъ, продолжаеть тоть же ученый, "не имъли значенія систематическаго гоненія, но были частичны, мъстнаго и незавершеннаго характера, просто только -- результатъ какого-либо деспотического каприза обоихъ тираническихъ властелиновъ; напротивъ, легальная нетерпимость христіанства началась съ Траяна... Иначе (думають) впологеты: дъйствительныя отношенія они представляють въ совершенно обратномъ порядкъ. считая до-траяновское гоненіе систематическимъ, другими словами - придавая принципіальное значеніе притвененію какойнибудь части христіанства при Неронв и Домиціанв, и думая, наоборотъ, что императоръ Траянъ или отмънилъ, или по крайней мірів, значительно смягчиль дотоль имівшіе законную силу декреты о преслъдованіи" (христіанъ).

Противъ этого можно возразить, что обмана апологетовъ въ дълъ, которое такъ близко затрогивало существенные интересы важдаго христіанина, просто невъроятенъ. Христіанскія церкви вив Рима и Италіи должны были хорошо знать, имвли ли они мучениковъ уже до Траяна, или не имъли; подобнаго рода факты, по своей важности, не стушевываются изъ общественной памяти и не затериваются безследно въ накія-нибудь сто леть. Точно также каждому христіанину должно быть хорошо изв'ястно, отъ кого исходили тъ законы, вслъдствіе которыхъ онъ страдаль; и во время гоненія христіане часто имъли достаточно поводовъ къ тому, чтобы вспоминать объ этомъ. Къ тому же самъ собой возникаеть вопросъ, сколько времени прошло об твать поръ вакъ респрипть Траяна сдълался государственнымъ закономъ? много ли протекло лъть со времени этого респрипта до времени апологетовъ? До времени Мелитона прошло по большей мюрь 60 лътъ, т.-е. въ его время должны были находиться еще въ живыхъ многія лица въ христіанскихъ семействахъ, которые сами переживали нъкогда времена до изданія рескрипта. И однакоже, соглашаясь съ приведеннымъ взглядомъ новъйшаго времени, необходимо допустить, что уже за такое сравнительно короткое

время въ памяти христіанъ не осталось даже следа того сильнаго ухудшенія ихъ положенія, какое они испытали отъ рескрипта Траяна! Притомъ, нужно припомнить, что Тертулліанъбыль во всякомъ случав хорошимъ правоведомъ, быть можетъ—даже ученымъ юристомъ по профессіи, и быть можетъ, онъ одно и то же лицо съ тёмъ, одноименнымъ ему юристомъ, какому обязаны своимъ происхожденіемъ нёкоторыя мёста въ Пандектахъ. Мыслимо ли при этомъ, чтобы онъ столь грубымъ образомъ обманулся касательно того закона, который его касался ближе, чёмъ всякій другой законъ?!

Для доказательства возможности ошибки въ разсматриваемомъ нами случав, нельзя ссылаться на ложный или, по крайней мврв, крайне загадочный эдикть Марка Аврелія, который Тертулліанъ въ названномъ мъсть (Apol. 5) считаеть за подлинный; ибо этоть мнимый эдикть въ глазахъ Тертулліана, во всякомъ случав, не имъть уже никакого правоваго значенія, и составляль для него не больше какъ простое историческое воспоминание. Следовательно, и ошибка относительно такого письменнаго отрывка сама собой понятна. Но было бы совершенно необъяснимо, еслибы апологеть неправильно понималь законь, действіе котораго христіане должны были еще ежедневно испытывать на себъ. Возьмите для сравненія примъръ хотя бы изъ нашего. столь критически по всему относящагося времени. Относительно какого-нибудь устарълаго постановленія изъ пятидесятыхъ годовъ теперь легко можетъ ошибиться даже парламентскій ораторъ, но нельзя допустить въ немъ такой ошибки тогда, когда рвчь идеть, напримеръ, о введении майскихъ законовъ въ Пруссіи. Во всякомъ сдучав, недьзя допустить у апологетовъ ошибки насательно разсматриваемаго вопроса, прежде чвиъ не будеть она фактически довазана, т.-е. прежде чемъ не будеть опровергнуто мижніе о всеобщности первыхъ гоненій на христіанъ; съ такого рода доказательствами мы еще будемъ имъть случай встрытиться, и тогда изслыдуемь ихъ. Это изслыдование вивсть съ твиъ должно решить, справедливо ли или несправедливо Тертулліанъ усматриваеть въ рескриптв Траяна смягченіе болъе ранняго закона? Ибо свое доказательство того, что такой древивиній законъ не существоваль, а следовательно не могъ быть и смягчаемъ, Овербекъ и Гёрресъ одинаково основывають на утвержденіи незначительности первыхъ гоненій.

Одно только сомивніе, ватрудняющее несомивниую увівренность въ апологетахъ, намъ остается еще разращить. Каждому должно бросаться въ глаза то, что изъ всехъ императоровъ только Нерона и Домиціана Тертулліань и Мелитонь влеймять прозвищемъ гонителей. Какъ же теперь следуеть объяснять себе такой обороть рачи? Быть можеть здась необходимо согласиться съ Овербекомъ, который въ этомъ понимании и способъ выраженій апологетовъ желаєть успатривать воспроизведеніе ошибки Лактанція, который во время отъ Домиціана вплоть до Деція охарактеризоваль какъ эпоху мира для христіанской церкви? Между прочимъ, при этомъ нужно обратить вниманіе на то, что апологеты только самих императоров освобождають оть обвиненія въ пресавдованіяхъ хриотіанъ, а отнюдь не отвергають существованія самихъ преследованій во царствованіе этихъ имнераторовъ. Напротивъ Мелитонъ напримъръ, говорить прямо аротивоположное. Ибо иначе что могуть означать императорскіе покровительственные рескрицты, на которые онъ ссылается? Только существование гомений и можеть объяснить намъ эту ссылку апологета. Точно также онъ вовсе не хочеть называть Марка Аврелія врагомъ христіанъ, и однако онъ говорить въ то же время, что въ его правленіе гонители христіанъ позволяли себв многое такое, чего прежде никогда не было слышно. Именно въ такомъ же смысле можно и должно понимать и Тертулліана. И онъ также знаетъ еще и другихъ гонителей, кромъ императоровъ. Закончивъ свою ръчь о Неронъ и Домиціанъ, онъ дълаеть замвчаніе: "такіе люди всегда наши гонители". Государей онъ не могь имъть здъсь въ виду, потому что всъ императоры, которыхъ можно было бы считать гонителями, и безъ того перечисляются и оправдываются. Къ тому же онъ зналъ, что эдиктъ Траяна имъль силу также и при послъдующихъ императорахъ, и что вистина была возненавидена уже при своемъ вступленіи въ міръ" (Apol. 7). Для равсудительнаго читателя всёхъ подобныхъ мъсть такія и подобныя выраженія апологетовъ не покажутся чэмъ-либо страннымъ и поразительнымъ. Онъ пойметь, что они должны были и имели основание такъ выражаться. Въ самомъ дълъ, сколько бы враждебно ни были настроены государи втораго стольтія въ отношеніи въ христіанству и сколько бы ни поощряли они намістниковъ къ преслідованію христіанъ, все-таки оставался на лице тоть факть, что они не издавали никакихъ общихъ эдиктовъ о гоненіи, все-таки даліве оставался и тоть факть, что ихъ рескрииты касательно христіанъ могли только улучшать ихъ положеніе. Если апологеты въ своихъ просительныхъ писаніяхъ и въ защитительныхъ різчахъ пользовались такимъ положеніемъ вещей, то за это никакъ нельзя ихъ обвинять и нельзя ставить имъ это въ укоръ. Само собой понятно, что въ прошеніи невозможно жаловаться и никогда не жалуются на государя, къ которому оно обращено, напротивъ, всегда показывають къ нему полное довітріе и съ особенной силой выражають увітренность, что это довітріе можеть быть оправдано и не будеть обмануто.

Такимъ образомъ, оба названные апологеты съ несомивниостію завъряють насъ въ томъ, что первыя гоненія были направдены противъ самаю христіанства, како такого, и были вызваны всявиствіе императорских ранктовъ. У Тертуллівна мы можемъ найти накоторыя указанія даже касательно буквальныхъ выраженій, покрайней мірів, одного изъ этихъ эдиктовъ. Въ своей книгв, написанной въ защиту христіанства (Apol. с. 4), онъ обращается следующими словами нъ судьямъ или вернее-нъ нредсъдателямъ суда: "Сперва я долженъ предпринять войну съ вами, какъ установленными стражами законовъ, касательно законовъ. Какъ жестоко уже это ваше выражение: "людей, подобныхъ вамъ, не должно быть". Что Тертулліанъ приводить здёсь буквальное выражение какого-то закона, это кажется вероятнымъ уже само по себъ, и это же еще болъе подтверждается также совершенно подобными изстами у другихъ церковныхъ писателей. Такъ, Оригенъ въ одной изъ своихъ "гомилій" (9 на Іисуса Навина) выражается: "поръшили (правители вемли) въ своихъ законахъ, чтобы христіань не было ("decreverunt (reges terrae) legibus suis, ut nonsint Christiani"). То же самое выскавываеть ясно и Сульпицій Северъ, въ одномъ м'ясть своей хроники: "а также посль (т.-е. посль перваго избіснія христіанъ Нерономъ въ Римв), въ силу изданныхъ законовъ, воспрещалась религія (т.-е. христіанская), и въ силу объявленныхъ предъ всвии эдиктовъ неповволялось существовать христіанами ("Post

etiam datis legibus religio vetabatur, palamque edictis propositis Christianos esse non licebat "-Chron. II, 29), Итакъ, никакого не можеть быть сомнёнія въ томъ, что подразуміваемый въ приведенныхъ мъстахъ законъ, вообще и обязательно для всъхъ, воспрещаль христівискую религію, даже безь всяваго уназанія причинъ такого запрещенія. И на эту-то именно неопредвленность и такъ - сказать безпричинность закона нашъ апологеть и указываеть, какъ на явленіе возмутительное. "Если тв законы подвергають наказанію (самое) имя христіанина, то они безразсудны. Если же они касаются преступленій, то почему они наказывають въ насъ эти преступленія просто только въ имени нашемъ" и т. д. По всему въроятію, происхожденіе этихъ законовъ нужно относить еще къ первому столетію нашей эры, потому что иногда Тертулліанъ и Сульпицій Северъ (I с.) относять ихъ въ Нерону, и въ тому же пресловутое письмо Плинія къ Траяну, предполагаеть существованіе такого, вполнъ общеобявательного, закона. Эту последнюю мысль мы постараемся теперь развить и доказать обстоятельные.

Поводъ въ написанію упомянутаго письма намъ уже извъстень. Сильные успахи, одаланные за короткое время христіанствомъ въ Впеиніи, многочисленныя жалобы противъ христіанъ поставили Плинія въ большое затрудненіе, и воть, для разрівшенія своего сомнінія онъ обращается теперь къ императору. "При судебномъ разбирательствъ дълъ касательно христіанъ, такъ начинаетъ онъ свое письмо, я никогда не присутствовалъ лично, посему я и не знаю ни того, что у нихъ заслуживаеть наказанія, ни того, какимъ способомъ ихъ наказывають, ни того, на какін стороны ихъ діль слідуеть направлять разслівдованіе" 4). Уже это начало дальнійшаго изложенія, служащее, своего рода оговоркой со стороны Плинія, достаточно показываеть, что эдикты противъ христіань существовали ко времени написанія письма. Въ самомъ двяв, Плиній спращиваеть только о томъ, за что обытновенно напазывають христіанъ, а что ихъ обыкновенно наказывають, это онъ предполагаеть какъ фактъ, не подлежащій для него сомнінію, и потому онь и не спраши-



<sup>\*)</sup> Подлинныя слова письма: Cognilionibus de Christianis interfui nunquam, ideo nescio, quidaut quateuns puniri soleat aut quaeri.

ваеть, нужно ли ихъ вообще наказывать, или не нужно. Но кромъ этого указанія, дальнъйшее изложеніе недоумъній Плинія и его собственный образь дъйствій въ отношеніи къ обжалованнымъ христіанамь даеть намъ довольно опредъленное извъстіе касательно внутренняго характера эдикта. Изъ этого изложенія мы увидимъ, что въ концъ разсматриваемаго нами посланія императорскій дегать втораго стольтія характеризуеть этоть эдиктъ вполнъ согласно съ Тертулліаномъ, и такимъ образомъ приводить къ тому несомнънному заключенію, что дъйствительно, ко времени Тертулліана законъ перваго въка, конечно нъсколько видоизмъненный рескриптомъ Траяна, еще служиль основаніемъ для производства суда надъ христіанами.

"Точно такъ же сильно колеблюсь я, продолжаеть тоть же Плиній, въ ръшеніи вопроса, следуеть ли вести дело различно съ различными классами возраста, или и самая нъжная юность не должна имъть никакого предпочтенія предъ зрълымъ возрастомъ; оказывать ли прощеніе темъ, которые выразять раскаяніе. или для всякаго, кто разъ былъ христіаниномъ, отреченіе отъ христіанства уже должно быть безполезно, собственно виновность заключается ли въ одномъ только имени (т.-е. христіанина), хотя бы онъ и не былъ запятнанъ преступленіями, или она заключается въ преступныхъ дъйствіяхъ, неразрывныхъ съ названіемъ".

Изъ этого отрывка ясно, что дица, обжалованныя въ принаддежности къ христіанству, были привлекаемы къ суду, и именно
за свою принадлежность къ христіанству. Въ самомъ дълъ, еслибы
жалоба касалась какого-нибудь опредъленнаго преступленія, напримъръ—участія въ запрещенныхъ обществахъ, или въ преступленіяхъ противъ величества, или въ отверженіи государственныхъ боговъ и т. под., тогда конечно, для Плинія не было
бы никакого основанія еще колебаться и сомивваться касательно
того, что нужно придпринять противъ такихъ преступниковъ;
тогда онъ не долженъ быль бы спращивать, что собственно
подлежить наказанію: имя ди христіанинъ, или тъ преступныя
дъянія, которыя поставляются въ вину этому названію. Тогда
ему точно также нечего было бы долго разсуждать и о томъ,
слъдуеть ди оказывать помилованіе виновнымъ, въ случав ихъ
раскаянія. Всь указанные вопросы и колебанія Плинія имъютъ

смысль лишь при томъ условін, если преступленіемъ, противъ вотораго направлено была жалоба, признавалось именно самое христіанство, т.-е. испов'яданіе этой религія. Но существованіе обвиненій въ принадлежности въ христіанству само собой предполагаетъ уже существованіе закона противъ христіанства.

Къ такому же заключению съ необходимостию приводить насъ и обращение Плинія съ обвиняемыми христівнами, его, такъ сказать, судебное изследование обвинения. Онъ не долго разследываеть отабльныя преступленія обвиняемаго. Приведеннаго къ нему обвиняемаго онъ просто-на-просто спрашиваеть только, христіанинъ ли онъ, или нъть; если онъ самъ признаеть себя таковымъ, то онъ Плиній, повторяеть разъ и два свой вопросъ, подъ угровой смертной казни, и если обвиняемый по прежнему признаеть себя христіаниномъ, то его ведуть на казнь 5). Теперь спрашивается: какъ могъ Плиній грозить смертію за исповъдываніе христіанства, какъ могь онъ даже наказывать смертію исповъдниковъ этой религіи, какъ осмълился бы онъ доклалывать о такомъ образъ дъйствій, какъ неподлежащемъ сомнънію и пререканію, Траяну, этому строгому и точному блюстителю и исполнителю государственныхъ законовъ, какъ посмълъ бы онъ сделать это, еслибы законъ действительно не воспрещаль исповъданія христіанства?

Существованіе вдикта о преслідованіи христіанъ раньше царствованія Траяна, эдикта, по отношенію къ которому рескриптъ этого императора быль только точнійшимъ разъясненіемъ, мы должны допустить еще и по той причині, что никакой промежутокъ времени послю Траяна не представляеть возможности для возведенія этого рескрипта на степень государственнаго закона. А что Траянъ самъ не возводиль этого рескрипта до значенія закона, это признаеть и такой противникъ нашего взгляда, какъ Гёрресъ. Такъ онъ самъ говорить, что выраженіе Тертулліана (въ Ароі. 5) показываеть, "что Траянъ никогда не издавать всеобщаго эдикта о преслідованіи" (Real-Encykl. I, 225, соі. 2). Но, въдь совершенно такимъ же образомъ, какъ о Траянъ, выражается Тертулліанъ и объ Адріанъ, Антонинъ Піть,

<sup>5)</sup> Подлинныя слова Плинія: «Interrogavi ipsos an essent Christiani, confitentes iterum ac tertio interrogavi supplicium minatus, perseverantes duci jussi».



Маркъ Аврелів. "Итакъ, вотъ каковы тъ законы, которые... приводять въ дъйствіе одни только безиравственные люди, говорить апологеть; которые отчасти призналь тщетными Траянъ, запретивъ разыскивать христіанъ; которыхъ не издаваль ни Адріанъ,... ни Веспасіанъ, ... ни Пій, ни Веръ"). Если же, такимъ образомъ, ни одинъ изъ названныхъ государей не издаваль всеобщихъ эдиктовъ о преслъдованіи христіанъ, то ръшительно невозможно понять, кто же тогда рескриптъ Траяна могъ возвысить до степени общегосударственнаго закона?

Касательно гоненій христіанъ въ первомъ стольтіи мы находимъ извъстія еще въ двухъ книгахъ Св. Писанія: въ посланіи святаго апостола Петра и въ Апокалипсисъ Іоанна. Въ своемъ первомъ посланіи апостоль Петръ преподаеть некоторыя наставленія христіанскимъ обществамъ въ Малой Азіи, гдв къ тому времени или уже разразилось гоненіе противъ христіанъ, или по крайней мъръ, несомнънно должно было вскоръ разравиться. Это гоненіе, на которое ясно указывается въ 1 посл. Петра (4 гл. 17 ст.), было всеобщимъ и обнимало весь тогдашній христіанскій міръ, какъ видно изъ того же посланія, гл. 5 ст. 9. Можно далве заключать, что оно доходило даже до пролитія христівнской крови, потому что апостоль уващеваеть христіанъ, чтобы "не пострадаль кто изъ нихъ, какъ убійна, или воръ, или злодъй, или какъ посягающій на чужое", но "какъ христіанинъ", изъ чего слъдуеть, что христіане имъли и претерпъть тоже, что претерпъвають убійцы, или воры (4, 17). Наконецъ, кажется гоненіе это не было какимъ-дибо частнымъ и моментальнымъ варывомъ ярости языческой черии, но было учинено и руководимо правительствами. Ибо апостоль выше увъщеваеть христіанъ, чтобы они всегда были готовы дать отчетъ о своей въръ (гл. 3 ст. 15); но разъяренная народная толиа обывновенно не требуеть никакого отчета отъ людей, возбудившихъ противъ себя ея ярость, и предъ нею невозможно давать какой бы то ни было отчеть, хотя бы и хотвлось дать оный. На

<sup>\*)</sup> Quales ergo leges istae, quas... soli exequuntur impii, quas Trajanus ex parte frustratus est vetando inquiri Christianos, quos nullus Adrianus,... nullus Vespasianu nullus Pins, nullus Verus impressit (Apol. 5). Марка Аврелія апологеть нісколько назваль protector—покровителень—христіань.



это же указываеть повидимому и увъщание апостола: только бы не пострадаль ито изъ васъ, какъ убійца, или воръ и проч., но какъ христіанинъ. Наказаніе воровъ и убійнъ есть дело правительства; следовательно и въ данномъ случае, т.-е. въ деле наказанія христіанъ за ихъ въру, мы также, естественные всего, должны предположить необходимость правительственнаго вмешательства. Если же, наконецъ это преследование христіанъ продолжалось, или по крайней мара имало продолжиться на столько долго, что извъстіе объ немъ усивло дойти до Рима, гдъ былъ тогда апостоль, и возвратиться опять въ Малую Азію, то просто невозможно допустить, чтобы оно было не больше какъ вспышкой народной ярости, обыкновенно быстро воспламеняющейся и столь же быстро потухающей. Итакъ, въ этомъ посланіи мы имвемъ новое драгоцівное свидітельство въ пользу белъе древняго пониманія первыхъ гоненій противъ христіянъ. т.-е. въ пользу ихъ всеобщности и законодательнаго характера. По врайней мъръ весьма трудно понять, какимъ образомъ возможно отнимать у первыхъ гоненій характеръ гоненій собственно противъ христіанства, не относя, заодно съ отрицательной критикой, происхожденія перваго посланія апостола Петра ко второму христіанскому в'вку.

Къ подобнымъ же умозавлючениямъ вынуждаетъ и Аповалипсисъ св. Іоанна Богослова. И здесь, въ этой св. книге, также идеть ръчь о гоненіи и мученичествъ ради имени Христова. Самъ апостолъ пишетъ свое откровение съ острова Патмоса, куда онъ былъ сосланъ "за слово Божіе и за свидетельство Інсуса Христа". Онъ говорить о душахъ техъ, которые были убиты за слово Божіе и за свидетельство, которое ови имели (гл. 6, ст. 9), о душахъ твхъ, которые были обезглавлены за слово Божіе и за свидътельство Інсуса Христа (гл. 20, ст. 4). Посланія къ семи перквамъ Малой Азін (1, 11) постоянно говорять о страданіяхь, которыя уже постигли христіанскія общества въ Малой Азіи, ради имени Христа, (2, 3), или вскоръ имъли постигнуть (2, 10), и рядомъ съ увъщаніемъ къ сохранію віры въ совершенной чистоть все снова и снова возвращается апостоль къ увъщанію остаться непоколебимому во всёхъ страданіяхъ, постоянно указываеть на ту великую награду, которая достанется претериввшему гоненія и вышедшему побъдителемъ. Передано здёсь намъ даже имя одного мученика, именно имя Антины изъ Пергама. "Знаю твои дёла, пишеть апостолъ къ ангелу Пергамской церкви, и что ты живешь тамъ, гдё престолъ сатаны, и что содержишь имя Мое, и не отрекся отъ вёры Моей, даже въ тё дни, въ которые у васъ, гдё живеть сатана, умершвленъ вёрный свидётель Мой, Антина" (гл. 2, ст. 13). Правда, нѣкоторые новъйшіе критики исторіи первоначальнаго христіанства даже и это доказательство въ пользу всеобщности гоненій христіанъ въ первомъ вёкъ умѣютъ обойти, для чего факть мученичества Антины они просто-на-просто зачеркиваютъ въ Апокалипсисъ; но можно ли такой методъ изследованія признать научно-состоятельнымъ, это уже предоставляемъ рѣшить каждому мыслящему читателю.

Изъ этихъ свидътельствъ Свящ. Писанія уже можно съ достаточною ясностію усмотрёть, что можно и должно удержать изъ другаго доказательства, которое будучи принято полностію, должно само собой исключить всякую возможность преследованія въ первомъ стольтім собственно христіанъ. Христіанство, говорять намъ, вплоть до царствованія Траяна считалось не больше, какъ сектой іудейской. Іудейство же, какъ извёство, признавалось за дозволенную закономъ религію; следовательно и христіане, въ которыхъ тогда видбли лишь одну изъ іудейскихъ сектъ, находились подъ защитой государственныхъ законовъ и совершенно были застрахованы противъ всякаго пресявдованія. Даже противъ возможныхъ вспышевъ народной ярости, увъряють защитники отрицательнаго взгляда, всв последователи такъ называемой religio licita, (каковою была религія іудейская, а следовательно и христіанство) могло найти убъжище и защиту подъ рукой правительства, а о какихъ-либо гоненіяхъ со стороны самихъ намістниковъ не можеть быть и рвчи. Однако мы заметимъ, что такія умозаключенія заходять ужъ слишкомъ далеко. Безъ сомивнія, первоначально язычники ничего другаго не могли видеть въ христіанстве, какъ только особый видъ іудейства. Само христіанство признавало себя завершеніемъ и исполненіемъ іудейства; его апостолы и пропов'ядники всегда прежде всего появлялись въ синагогахъ и для докавательства истинности своего ученія ссылались на священныя вниги евреевъ. Но, въдь были же и такіе люди, которые сильно

протестовали противъ ученія о какомъ бы то ни было сродствъ между христіанствомъ и іудействомъ и предъ судомъ постоянно старались выставить христіанство въ виде и въ смысле новой и недозволенной религіи. Таковы были особенно сами іуден, а иногда и язычники. "Сін люди, жаловались на христіанъ язычники, проповъдуютъ обычаи, которыхъ намъ римлянамъ не слъдуеть ни принимать, ни исполнять " (Двян. апост. 16, 21). Въвиду такихъ жалобъ уже самимъ правителямъ провинцій оставалось решать, принадлежали ли христіане въ іудейству, или составляли особую религію. Иногда подобное решеніе, правда, оказывалось благопріятнымъ для христіанъ, но часто оно было и неблагопріятно. Такъ, напримъръ въ Оессалоникахъ, на глазахъ римскаго управителя, въ теченіе целыхъ месяцевъ, христіане жестово были преследуемы, навъ это можно усматривать изъ некоторыхъ месть посл. къ осссалонивійцамъ (1 посл. гл. 2, ct. 14; 2 noca. fa. 1, ct. 4) 7).

Что же васается последующаго времени, то предполагаемое сродство христіанства съ іудействомъ еще менве могло застраховывать за христіанами покровительство и защиту со стороны римскаго правительства, когда самъ императоръ подалъ примъръ гоненія христіанъ и когда враги христіанъ могли кричать предъ намъстниками: если ты ихъ освободишь, ты не другь несарю. Многими христіане признавались за іудейскую секту и гораздо поздиве перваго стольтія, когда преследованія давно уже возгорвлись. Еще Адріанъ, послв іудейской войны, почель необходимымъ осквернить не только мъсто храма іудейскаго, но также и Внедеемъ и Голгоеу (Sulp. Sever. Histor. s. II. 30). И Тертулліанъ обращаеть вниманіе своихъ современниковъ на то, что Веспасіанъ, хотя побъдитель іудеевъ, однако щадилъ христіанъ (Apol. 5). И еще ко времени этого апологета оказывадось нужнымъ отвлонять отъ христіанъ тотъ упрекъ, будто они пользуются ветхозавътными пророчествами лишь только для того, чтобы казаться іудеями и такимъ способомъ посредствомъ пронырства и хитрости добывать себъ законную терпимость (Apol. 21).

(Продолжение будетг.)

Digitized by Google

Z.

<sup>1)</sup> Cp. Cornely, Introductio in S. Script. III § 122.

## **АПОЛОГЕТИЧЕСКІЯ ИЗСЛЪДОВАНІЯ\*.**

О данныхъ палеонтологіи и біологіи, требующихъ признанія временнаго начала органической жизни на землъ.

Результаты палеонтологических изследованій указывають на временное начало выстижь организмовь. — Митніе Кцольбе и его опроверженіе. — Лаврентійскіе пласты. — Еогооп сапаdense. — Логическая несообразность, заключающаяся вы предположеній о втаномы существованій органическаго міра. — Необъяснимость происхожденія органической жизни на земліт съ естественно-научной точки зрітнія. — Гипотеза самопроизвольнаго зарожденія. — Гипотеза Дарвина. — Въ какомы смысліт допустимо ученіе о прогрессь органической жизни на земліт? — Естествовнательныя понытки по настоящему состоянію природы судить о ея прошлой исторіи. — Свидітельство ученых вы пользу заключенія о временномы началіт земли и ея обитателей. — Общій выводь изъ всего изслідованія.

Если признать достовърнымъ или, по крайней мъръ, въ высшей степени въроятнымъ, что земной шаръ имъетъ свою исторію развитія съ временнымъ началомъ, то необходимо тоже самое признать достовърнымъ или въ высшей степени въроятнымъ и въ отношеніи органической жизни на землъ. Но нопросъ о временномъ возникновеніи органической жизни можетъ . быть предметомъ и особаго изслъдованія. Важность его требуетъ, чтобы мы ближе разсмотръли его съ различныхъ точекъ зрънія. Прежде всего мы обратимъ вниманіе на то, что представляють въ этомъ отношеніи палеонтологическія изслъдованія.

<sup>\*</sup> См. «Прав. Обозр.» август. кн. текущаго года.



Говоря объ осадочныхъ формаціяхъ, мы упоминали и о содержащихся въ нихъ органическихъ остаткахъ 152). Въ отношеніи этихъ остатковъ замічена ніжоторая законосообразность, касающаяся именно слідующихъ обстоятельствъ. Чімъ глубже расположены формаціи, тімъ меніе находится въ нихъ остатковъ высшихъ организмовъ какъ животнаго, такъ и растительнаго царства, и тімъ боліе отступають находимыя въ нихъ органическія формы отъ существующихъ теперь. Къ этому присоединяется еще то обстоятельство, что съ возрастаніемъ глубины боліе и боліве исчезають сліды климатическаго различія поясовъ, такъ какъ въ странахъ, расположенныхъ близко къ полюсамъ, находять ископаемые организмы, которые указывають на то, что въ этихъ странахъ прежде быль тропическій климать.

Такимъ образомъ, направление снизу вверхъ въ нъдрахъ вемли представляется постепенное приближение органическихъ формъ въ существующимъ теперь и вивств съ твиъ прогрессъ отъ низшихъ въ высшимъ, такъ какъ растительный и животный міръ теперешняго времени оказывается достигшимъ наиболве высокой степени организаціи сравнительно съ прежними періодами. Въ самыхъ низшихъ осадочныхъ пластахъ встръчаются только безсвиенодольныя клетчатыя растенія (водоросли, грибы, коросты или лишан, мхи). Двустменодольныя растенія, способныя въ цвътенію, находятся лишь начиная съ мъловой формаціи и достигають въ третичныхъ формаціяхъ своего полнаго развитія. Но сначала встръчаются только голосъменодольныя (гимноспермныя) или несростнолепестныя (хвойныя и цикадныя). Сростнодепестныя, стоящія на самой высшей ступени растительнаго міра, появляются лишь поздиве въ своемъ полномъ развитіи. Равнымъ образомъ и животное царство обнаруживаетъ переходъ отъ проствишихъ по строенію формъ нъ болве сложнымъ и выше организованнымъ формамъ, такъ что, напр. позвоночныя животныя следують одии за другими въ такомъ порядке: рыбы, пресмывающіеся, птицы и наконецъ, млекопитающія. Конечно, четыре большіе главные отквлы животнаго царства, именно: лучистыя, мягкотвлыя, суставчатыя и позвоночныя животныя, находятся уже въ такъ-называемыхъ переходныхъ гор-



<sup>&</sup>lt;sup>452</sup>) «Прав. Обозр.», августъ 1888 г., стр. 575.

ныхъ породахъ. Но поввоночныя здёсь являются также изъ самаго нившаго класса, именно рыбы, которыя кромв того предэтавляють туть своеобразныя формы, свидетельствующія еще о низшей степени организаціи. Максимумъ глубины, на которой были находимы очень редкіе остатки пресмывающихся, отмечается девонскими отложеніями. Въ совершенной формъ они являются также въ тріасовый и юровый періоды. Остатки млекопитающихся встрэчаются въ большемъ количествэ также до древнъйшихъ третичныхъ формацій. Отсюда съ возрастаніемъ глубины они попадаются все ръже и ръже вплоть до верхнихъ пластовъ тріасовой и юровой формаціи, которые еще содержать въ себъ нъкоторые виды, стоящіе на самой низкой ступени организаціи (напр. сумчатыя). Согласно съ этими фактами О. Неег обозначаеть первичный періодь, какъ время безцвётовыхъ растеній и рыбъ, вторичный-какъ время голостменодольныхъ и пресмывающихся, третичный наконецъ- накъ время двустменодольныхъ и млекопитающихъ.

Указанная последовательность организмовъ вообще считается вернымъ результатомъ палеонтологическихъ изследованій. Но ен нельзя такъ понимать, будто въ прогрессивномъ ряду одинъчленъ следоваль за другимъ. Высшія растенія отнюдь не примывають въ самымъ низшимъ животнымъ; напротивъ, простейшія формы животныхъ встречаются такъ близко къ простейшимъформамъ растеній, что едва ли можно провести между ними точную пограничную линію. Оба царства природы встречаются вмёсте въ простейшихъ своихъ формахъ и отсюда развиваются по различнымъ направленіямъ. При этомъ восходящую последовательность можно заметить только внутри области некоторыхъ главныхъ отделовъ животнаго и растительнаго царствъ, котя всё организмы теперешняго и первобытнаго времени нельзя привести въ одинъ непрерывающійся рядъ.

Если указанный результать палеонтологическихъ изсладованій вполна достоварень, то изъ него несомнанно сладуеть, что высшія органическія формы теперешняго времени существують не отъ вачности, но возникли во времени; поэтому и временное начало органической жизни вообще нужно считать весьма вароятнымъ. Противъ этого заключенія, конечно, указывали на сравнительно столь незначительную глубину, до которой до-

сель проникли въ земную кору, равно какъ и на огромныя территоріи, еще совершенно не изследованныя въ ботаничеокомъ и зоологическомъ отношеніяхъ. Несомивнио лишь то, что въ болъе глубовихъ осадочныхъ пластахъ, которые изследованы досель, ныть многихь теперешнихь организмовь; но отсюда еще нельзя заключать, что ихъ вообще тамъ нъть. Поэтому, Czolbe считаеть возможнымъ предположить существование всехъ теперешнихъ органическихъ формъ въ еще неизслъдованныхъ частяхъ земной коры. Но противъ втого нужно возразить, что палеонтологическія изследованія до сихъ поръ еще повсюду, гдь они могли быть предприняты въ болве общирныхъ размврахъ, приводили въ указанному результату. По новъйшимъ отврытіямъ, конечно, существование человъка, кажется, простирается дальше въ прошедшемъ, чемъ какъ прежде думали. Но этими открытіями завлючение касательно овначенной последовательности организмовъ нисколько не было опровергнуто; напротивъ, въ новъйшее время найдено еще нъчто такое, что во всякомъ случав свидътельствуеть въ пользу его. Прежде обывновенно считали силурійскую формацію древивишими осадочными отложеніями, которыя уже содержать въ себъ много остатковъ растеній и животныхъ, между последними и позвоночныхъ, но только самаго низшаго власса, именно рыбъ. Древиве этихъ силурійскихъ пластовъ камбрійскіе, въ которыхъ нашли различныя морскія раковины и черепахотныхъ, но ни одной рыбы. Древивишими пластами съ органическими остатками считаются даврентійскіе 153). Они содержать въ себв остатки губокъ, следовательно существъ, которыя стоять на очень низкой ступени организаціи. Эти пласты, воторые отчасти суть уже вристаллическіе, были открыты Loдап'омъ въ Канадъ и должны лежать на 18000 футовъ ниже самыхъ нижнихъ силурійскихъ осадновъ названной страны. Различають верхне-лаврентійскіе пласты, толщиной въ 1000 футовъ съ извъстковыми залежами, и нижне-лаврентійскіе слои, толщиною около 20000 футовъ, состоящіе изъ гнейса, яварца, конгломерита и зернистаго известняка. Губки находятся въ кристаллическихъ известковыхъ залежахъ и получили название Eozoon Canadense. Конечно, животная природа этого Еогооп Са-

паdense очень сомнительна, такъ что многими оно принимается за неорганическое образованіе. Дъйствительно ли тъ пласты содержать въ себъ остатки губокъ, или они свободны отъ всякихъ органическихъ остатковъ, тотъ и другой случай свидътельствуютъ противъ предположенія о въчномъ существованіи органической жизни на землъ.

Еслибы высшія органическія формы действительно существовали отъ въчности, то остатки ихъ должны были бы встръчаться въ болве глубокихъ осадочныхъ пластахъ. Что таковыхъ не найдено, это должно быть, при предположеніи въчности органической жизни, по меньшей мъръ крайне страннымъ. Такъ, уже Бернгардовъ Коттой, безъ всякаго отношенія въ утверждаемой въчности органической жизни, было замъчено, что постепенное, соотвътствующее древности отложеній, уменьшеніе числа и затвиъ совершенное исчезновение болве высоко развитыхъ организмовъ, безспорно, не можеть быть приписываемо простой случайности, что "было бы очень страннымъ, еслибы вто-нибудь вахотель утверждать, что въ более древнихъ пластахъ такіе организмы только случайно еще не были найдены, потому что и эти пласты часто необывновенно богаты остатками формъ низшей организаціи, и ніть никакого основанія, почему остатки высшихъ формъ не могли бы также хорощо сохраниться въ нихъ, какъ и остатки низшихъ формъ, и какъ въ поздивищихъ отложеніяхъ, которыя по мъстамъ очень много содержатъ ихъ, хотя они вообще вовсе не богаче другихъ отложеній окамень-**LOCTHME** 154).

Независимо отъ всего этого можно спросить, какъ понимать разсматриваемую въчность органической жизни. Безъ сомивнія, нельзя эту въчность относить къ рожденію или распложенію индивидуумовъ. Конечно, теперь живущіе индивидуумы произошли, какъ мы знаемъ, отъ прежнихъ подобныхъ имъ, эти въ свою очередь отъ прежнихъ и т. д. Но нельзя было бы согласиться съ этимъ, еслибы кто-нибудь сказалъ: и такъ далве до безконечности. Тогда мы опять имъли бы нелвпый regressus in infinitum, слъдовательно рядъ, который не имъетъ дъйствительнаго начала и состоитъ только изъ однихъ обусловленныхъ членовъ.

<sup>154)</sup> Цит. y Cornelius'a, Ueber die Entstehung der Welt. s. 135-136.



Каждый членъ ряда обусловленъ предшествующимъ, но никогда не можетъ достигнуть существованія, такъ какъ рядъ именно безъ начала, другими словами—число предшествующихъ обусловинающихъ членовъ—безконечно велико. Эта недъпость относится ко всякаго рода распложенію, какъ самыхъ низшихъ, такъ и самыхъ высшихъ организмовъ, и даже къ возникновенію проствйшихъ органическихъ клъточекъ изъ существующихъ уже клъточекъ, если такой процессъ долженъ идти назадъ въ безъонечность 135).

Какъ появилась органическая жизнь на земль, это необъяснимо при настоящемъ состояніи біологической науки. Гипотеза самопроизвольнаго зарожденія (generatio aequivoca seu spontaпеа) оказалась несостоятельною. Опыты Спаланцани, Эренберга. Шванна, Шультца, Унгера, Пастера и др. привели въ завлюченю, что самозарождение даже въ отношени самыхъ низшихъ, микроскопическихъ организмовъ очень невъроятно. Если даже признать, что такого рода организмы могуть возникать безъ органическихъ зародышей, и въ такомъ случав generatio sponтапев въ собственномъ смыслъ еще отнюдь не было бы доквзано, пока развитіе этихъ организмовъ связано съ уже существующими органическими веществами. Вирховъ называеть упомянутую гипотезу фантастическою, а Либихъ считаеть ее следствіемъ недостаточнаго изследованія природы 156). Такой же взглядъ высказали на нее Бурмейстеръ, Миллеръ, Кювье, Вагнеръ, Квенштедтъ, Шлейденъ, Рейшъ, Реушъ и др. Даже Дарвинъ первоначальное возникновеніе органической жизни на землъ признаетъ необъяснимымъ съ естественно-научной точки эрвнія и приходить по этому вопросу въ допущенію идеи творенія. Изъ немногихъ созданныхъ формъ простейшаго характера развился, по его взгляду, чрезъ многочисленныя промежуточныя ступени, въ теченіе неизміримо долгаго временя, весь органическій міръ, какъ онъ теперь существуеть. Эта гипотеза была бы, конечно, самымъ лучшимъ доказательствомъ прогрессивнаго развитія въ природі, еслибы она была состоятельна. Но постепенное измънение или превращение видовъ органической

<sup>185)</sup> Ibid. s. 132-136.

<sup>156)</sup> Chemische Briefe, s. 20.

жизни далеко не можеть быть доказано въ томъ универсальномъ смысле, въ какомъ принимають его самъ Дарвинъ и его многочисленные последователи. Въ самыхъ древнихъ слояхъ земли, гдв встрвчаются первые следы животной жизни, найденоуже не менъе пяти главныхъ, совершенно отличныхъ одинъ отъ другаго, классовъ животныхъ съ опредвленными ихъ видовыми разницами. Въ отдаленнъйшіе отъ насъ періоды времени сущеществовали, какъ говоритъ Буккландъ, тв же самые виды животныхъ, какіе существуютъ и въ настоящее время, и притомъ съ теми же отличительными особенностями организаціи, вакими характеризуются они теперь. Растенія и животныя нашего времени-тъ же самыя, какими зналъ и описалъ ихъ еще Аристотель. "Пчела, говорить Виземанъ, нисколько не перемънилась со времени Аристотеля. Она все такъ же трудолюбива и все съ такимъ же искусствомъ приготовляетъ медъ. Тоже нужно сказать и о муравьъ; и онъ также нисколько не измънился съ твкъ поръ, какъ Соломонъ указываетъ на его трудолюбіе, какъ на образецъ для подражанія. И ніть ни малейшаго сомненія въ томъ, что со времени описанія ихъ философомъ и Премудрымъ у нихъ не прибавилось ни одного новаго органа, ни каного бы то ни было новаго знанія. Египеть, по справедливому замъчанію ученой коммиссіи французскихъ естествоиспытателей, вавъ въ своихъ изваяніяхъ, такъ особенно въ муміяхъ своихъ животныхъ, оставилъ намъ послъ себя цълый музей естественной исторіи, въ которомъ мы находимъ неопровержимыя доказательства того, что ни одна порода животныхъ нисколько не измънилась въ сравнении съ тъмъ, чъмъ она была еще за три тысячи лътъ до нашего времени" 157). Катроажъ, на основания палеонтологическихъ изследованій, также представляеть много доказательствъ въ пользу последняго вывода.

Исторія органической жизни на землѣ неизгладимыми чертами начертана на различныхъ пластахъ или слояхъ земной коры, которую въ этомъ отношеніи можно сравнить съ книгой. Чѣмъ болѣе мы разбираемъ буквъ, начертанныхъ на исполинскихъ



<sup>167)</sup> Wiseman. Zusammenhang der Ergebnisse wissenschaftlicher Forschung mit der geoffenbarten Religion.

страницахъ этой винги, темъ более иснымъ для насъ становится слово: прогрессь 158). Но въ собственномъ смысле прогрессъ начался на земль лишь съ появленіемъ на ней человъка. Человъкъ, этотъ "малый міръ" (микрокосмъ), какъ во многомъ друсомъ, такъ и въ отношении развития служить отображениемъ цвивго космоса. Развитіе накъ человъческаго рода, такъ и всей природы совершается не только въ количественномъ, но и въ качественномъ отношенін, т.-е, предметовъ природы не только становится больше по числу, но они обнаруживають кромв того необынновенное разнообразіе свойствъ. Съ наждымъ новымъ инамвидуумомъ жизнь диоференцируется все болве и болве, потому что нътъ ни одного индивидуума, который быль бы совершеннымъ дубликатомъ другаго. Индивидуальная жизнь всегда является только въ одномъ экземпляръ. Впрочемъ при всемъ разнообразіи формъ органической жизни каждый особый видъ организмовъ всегда сохраняеть въ неизмённомъ видё свою видовую разницу, или, какъ говорять, удерживаеть свою пластическую идею, свой морфодогическій принцепъ. Общій типъ, основная форма каждаго вида органических существъ не подлежить закону дифференцированія. Одинъ видъ существъ не можетъ превратиться въ другой или развиться до степени другаго. Растеніе, напримітрь, не можеть сділаться животнымь, вакимь бы превращеніямъ оно ни подвергадось въ своемъ развитін; животное не можетъ сделаться человекомъ или развиться до стецени человъческой организаціи.

На основанів изслідованій относительно настоящаго состоявія природы естествознаніе пытаєтся судить о прошедшей ея исторіи и даже, въ извістной мірів, о будущемь ходів ея явленій. Для насъ здівсь важно въ особенности первое, т.-е. возможность по настоящему заключать о прошедшемь. Эта возможность простираєтся до нівкоторой степени между прочимъ и на вопрось о продолжительности существованія природы. По настоящему состоянію природы ученые пытаются приблизительно судить о томъ, много ли времени прошло оть начала ея существованія до нашихъ дней. Такъ, астрономы на основаніи наблюденій ка-

<sup>164)</sup> Ф. Люка. Выводы естествознанія по отношенію къ основникъ началамъ религів. Спб., 1870 г., стр. 4.



сательно формы планеть, ихъ состава, плотности и проч., стараются приблизительно опредвлить время, протекшее отъ образованія нашей солнечной системы. Въ особенности въ этомъ отношеніи важенъ тотъ факть, что нікоторыя планеты не ус. пъли еще выйти изъ разжиженнаго состоянія. Геологи на основаніи изследованій пластовъ земли пытаются определить время, протекщее отъ той эпохи, когда въ такомъ же состояни находилась и наша планета. Филологи, путемъ анализа различныхъ языковъ, приходять къ догадкамъ о томъ, сколько времени существують эти языки, а по этому времени строять заключенія и о возрасть всего человъчества, говорящаго разными языками. Историви занимаются вопросомъ о прододжительности времени. вакое необходимо было, чтобы человъческая культура отъ первыхъ ея зачатковъ въ каменномъ и бронзовомъ періодахъ могла развиться до настоящаго своего состоянія. Всв эти науви, если теперь не могуть еще вполив, то съ теченіемъ времени безъ сомнънія въ состояніи будуть представить достаточно данныхъ для подтвержденія той истины, что міръ, говоря относительно, существуеть недавно, вовсякомъ случав - не отъ ввчности. Здёсь мы приведемъ только некоторыя мненія ученыхъ относительно молодости нашей планеты и ен обитателей. "Мы полагаемъ вместе съ Делюкомъ", говоритъ Соссюръ-, что настоящее состояніе земнаго шара не такъ древне, какъ воображають некоторые философы « 15 »). Туже мысль высказывають Даланье 160), Кювье 161), Бурмейстеръ 162), Квенштедтъ 163) и др. 164). Даже древніе атеисты признавали, что міръ не можеть быть безначальнымъ. Въ этомъ отношении особенно замъчательны слова Лукреція. "Если небо и земля"-говорить этоть матеріалистическій поэть — "не имъли для себя начала, а отъ въчности существовали такъ же, какъ существують теперь, то почему же не дошло до насъ ни пъсенъ, ни какихъ бы то ни было извъ-

<sup>&#</sup>x27;") Voyage dans les Alpes, § 625.

<sup>160)</sup> Journal de physique I, p. 42. Paris. 1792.

<sup>161)</sup> Discours sur les revolutions du globe, p. 352.

<sup>162)</sup> Geschichte der Schopfung. s. 270 und folg.

<sup>163)</sup> Epochen der Natur. s. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup>) Геттингеръ. Апологія христіанства. Пер. Чельцова. Часть І, отд. 1. Спб. 1873. Стр. 80.

стій изь времень давно минувшихъ, подобно тому, какъ после восивты были Энванскія войны и разрушеніе Трои? Неужели подвиги героевъ прежняго времени такъ и пропали для насъ безследно? Поэтому-то я и держусь того мивній, что возрасть вемли еще не слишкомъ великъ и что не слишкомъ давио міръ получиль свое начало. Воть почему такъ недавне происхождение наукъ и искусствъ; вотъ почему только теперь многое нолучило свое развитіе" 185). Новъйшее естествознавіе, въ лиць лучшихъ своихъ представителей, ясно подтверждаеть справедливость этого мивнія древняго поэта-мыслителя. Воть какъ, напримеръ, говорить о молодости земли и ен обитателей знаменитый химикъ Либихъ: "многіе философы утверждали, что жизнь существовала отъ въчности и не имъда ддя себя никакого начала; но точное изследованіе природы доказало, что земля некогда имела такую въ себъ температуру, при которой невозможна никакая органическая жизнь, такъ какъ уже при 78° тепла кровь свертывается и запекается. Естествовъдъніе тъмъ самымъ доказало, что органическая жизнь на землъ имъла свое начало <sup>и 166</sup>).

Исторія также возвышаєть свой голось противъ мивнія о безначальности міра. Она заявляєть, что историческая достовърность ни у одного народа 167) не заходить далве десятаго стольтія предъ Р. Х., и что вся человъческая культура, столь блестящая и разносторонняя въ наше время, развилась изъ очень грубыхъ зачатковъ гражданственности, проявляющихся у пастушескихъ и охотничьихъ народовъ. Такимъ образомъ естественныя науки и исторія свидътельствують въ пользу признанія временнаго начала земли и ея обитателей.

Резюмируя изложенные доводы противъ ученія о безначальности міра, приходимъ къ слъдующимъ заключеніямъ. Въ міръ замъчается повсюдное и постоянное развитіе; но все развивающееся имъетъ свое начало. Слъдовательно и міръ долженъ былъ нъкогда какимъ-либо образомъ получить свое начало, т.-е. существуеть во времени, а не отъ въчности. Но если было время, когда міра не было, то спрашивается, что привело его изъ небы-



<sup>165)</sup> Lucretius. De rerum natura, v. 325 et. sq.

<sup>166)</sup> Цит. у Геттингера, І. с., стр. 81.

<sup>167)</sup> Кромв еврейскаго.

тія въ бытіе? Самъ собою онъ не могь произойти, потому что изъ
ничего само собою (безъ внашней причины) не можеть явиться
что-нибудь. Ясно, что міръ своимъ происхожденіемъ обязанъ
чему-либо другому, какой-либо внашней причина или даятелю,
котораго необходимо мыслить, какъ существо самобытное, вачное и неизманное. Такого Абсолютнаго Даятеля мы навываемъ
Богомъ. Такимъ образомъ, вопросъ о происхожденіи міра можеть получить раціональное рашеніе только съ теистической
точки зранія.

Архимандритъ Борисъ.

## СВ. ГРИГОРІЙ ПРОСВЪТИТЕЛЬ

И ТИРИДАТЪ ВЕЛИКІЙ.

(Очеркъ изъ исторіи армянской церкви).

Святый Григорій, получившій въ исторіи названіе Просвітителя, и царь Тиридать принадлежать къ числу видныхъ личностей не только въ армянской исторіи, но и въ общей исторіи гражданской и въ особенности церковной. Деятельность обоихъ этихъ лицъ составила великую эпоху въ исторіи армянскаго народа, давши начало новому направленію его жизни, начало коренному преобразованію духовнаго міра, его върованій, его нравственныхъ и политическихъ идеаловъ, и вивств съ этимъ сообщивши иной характеръ самой его практической дъятельности. Богу угодно было избрать ихъ въ орудіе Своихъ дъйствій для просвъщенія язычниковъ Армянъ ученіемъ Христовымъ. Ученіе это, согласно древнимъ и общецерковнымъ преданіямъ, было проповъдано въ предълахъ Арменіи еще свв. Апостолами 1), но свия евангельское упало въ то время на малоприготовленную почву и принесло мало плодовъ, по крайней мірів плодовъ видимыхъ. Съ техъ поръ до самаго IV в. христіанство встрвчало себв здвсь сильное противодвиствіе какъ въ неввжественной и неподвижной народной массъ такъ и въ развитой

<sup>1)</sup> Өзддей (няъ 70), другой Өзддей или Іуда Левій, Вареоломей в Оома.



средъ и правительствъ. Св. Григорію и царю Тиридату суждено было окончательно распространить христіанство въ Арменіи, возвесть его на степень религіи господствующей, государственной, словомъ вполнъ довершить дъло Апостоловъ.

Исторія жизни этихъ лицъ замвчательна и полна назидательности. Въ ней исно виденъ перстъ Божій, направляющій событія повидимому случайныя и безсвязныя къ опредвленнымъ цвлямъ, видно особое промышленіе Божіе объ этихъ лицахъ, чтобы создать изъ нихъ мудрыхъ, опытныхъ и вліятельныхъ двятелей христіанства.

l.

Св. Григорій происходиль отъ знаменитаго царскаго рода Аршавидовъ. Этотъ пареянскій родь въ продолженіи нісколькихъ стольтій (съ 250 г. до Р. Х.) держаль въ своихъ рукахъ политическія судьбы всей средней Азіи отъ Китая до малоазійскихъ грекоримскихъ владіній, отъ аравійскихъ пустынь до сівернаго побережья Каспійскаго и Чернаго морей и далье. Но ближайшіе предки Григорія принадлежали не къ той группів этого рода, которая потрясала тогдашній міръ, а къ одной изъ младшихъ линій Аршавидовъ персидскихъ, тіхъ линій, члены которыхъ создавали въ Персіи внутреннія политическія затрудненія и безпорядки, замышляли крамолы противъ линій старшихъ и навывли въ хитрыхъ интригахъ и коварныхъ убійствахъ 2).

<sup>\*)</sup> Извастно что родь персидских Аршакидовь со времени Р. Х. далился на четыре вытви. Царь Аршавирь или Фраать IV (Моис. Хорен. ви. II гл. 28) оставиль трехь сыновей: Арташеса, Карена, Сурена и дочь Кошмь, выданную замужь за Аспаганета, главнаго предводителя пранских войскь. Арташесь или Артабань III взошель на престоль, но его братья и сестра не признали его и возмутились. Прибытие въ Персию Авгаря эдесскаго, изъ рода Аршакидовъ армянских, превратило на время раздорь въ парскомъ домъ. Было ръшено, чтобы Арташесь парствоваль по праву прямаго наслъдства, чтобы братья и потомство сестры приняли имя Пахлавъ, —родовое имя персидскихъ Аршакидовъ и занимали первое мъсто между всъми персидскими князьями, и чтобы въ случав прекращения фамили Арташеса, они парствовали въ слъдующемъ порядкъ: сначала фамили Каренъ-Пахлава, и если она прекратится, то фамили Суренъ-Нахлава, и Аспаганетъ—Пахлава, Такой порядовъ изсколько успоковиъ раздоры; однако



Григорій быль изъ дома Суренъ — Пахлава. Отець Григорія Ананъ стяжаль себ'в печальную изв'ястность цареубійцы.

Такъ какъ преступленіе Анака имѣло рѣшительное вліяніе на судьбу Григорія, составляя какъ бы исходный пункть многихъ дальнѣйшихъ событій, то нельзя умолчать о немъ, а равно объобстоятельствахъ, при которыхъ оно совершено.

Въ 227 г. по Р. Хр. въ Персіи произошель важный политическій перевороть, инфиній значительныя послудствія для всего востока. Арташиръ, сынъ Сассана, сатрапъ провинціи Сдаръ (иначе Иштахаръ) убилъ персидскаго царя Артабана, истребиль прямыхъ насавдниковъ его правъ Каренъ-Пахлавовъ мужескаго пола и привлекъ на свою сторону персидскія войска, которыя и избрали его своимъ повелителемъ. Хозровъ, царь армянскій, занимавшій второе місто послів персидских Аршакидовь, услыхавши о низверженіи последнихъ, счель долгонь отометить за честь своего рода, въ особенности, какъ союзникъ и другь Артабана и Каренъ-Пахлавовъ. На следующій же годь онъ воглавъ сельнаго войска выступиль противъ похитителя престола и страшно опустошиль Персію. Съ техъ поръ онъ въ теченіи многихъ лёть дёлаль постоянныя опустопительныя вторженія во владенія Арташира і). При виде безпрерывных бедствій, причиняемыхъ безнаказанно странъ царемъ армянокимъ, Арташиръ былъ въ затрудненіи, не зная что предпринять. "Онъ собраль нь себь, какь говорить Агаеангель, всвхъ царей и правителей, сатраповъ и полководцевъ, начальниковъ и князей своего царства, чтобы держать съ ними совътъ, какъ избавиться отъ Хозрова. Онъ заклиналъ ихъ найти какое-нибудь средство защеты и делать великія обещанія своимь сатрапамь, если кто освободить его оть Ховрова ядомъ-ли наи съ помощию винжала. Особенно вамъ, пареяне, говорилъ онъ, могло бы быть легво подъ предлогомъ дружбы схватить Хозрова" 4). Тогда одинъ изъ



споры не прекращались до самаго паденія этой династіи. Члены вітви Карент-Пахлава покорно переносили господство какъ самые близкіе наслідники, но двів другія вітви, мало имізвшія надежды достигнуть престола, поэтоянно создавали затрудненія старшей вітви, присоединялись къ ея врагамъ и тізмъ ускорили паденіе двнастіи Аршакидовъ.

<sup>3)</sup> Agath c. I, §§ 10-12. Acta Sanctorum, 30 sept t. VIII.

<sup>4)</sup> Монс. Хорен. кн. II, гл. 74.

присутствовавшихъ на совъть всталь и ставши среди собранія объщаль своему повелителю отмстить за него. Это быль Анакъ Аршакидь изъ дома Суренъ-Пахлава. Низкій и жадный Анакъ, воспитанный въ постоянныхъ крамолахъ и интригахъ противъ своихъ старшихъ родственниковъ—персидскихъ царей, теперь, по прекращеніи старшихъ линій этого дома, сдълался покорнымъ слугою Арташира. Не смъвшій самъ даже помышлять о своихъ правахъ на персидскій престоль, онъ хотълъ составить себъ хорошее положеніе у сильнаго узурпатора, царь съ своей стороны объщаль дать ему снова страну Пахлавъ, канъ наслъдственную вотчину его фамиліи: "я украшу тебя короной, говориль онъ, буду осыпать почестями и славой во все царствованіе и ты будень вторымъ послъ меня."

Сдълавши нужныя приготовленія, Анакъ со всемъ своимъ семействомъ, въ сопровождени слугъ, отправился въ Арменію подъ предлогомъ, что онъ выселяется изъ Персіи всявдствіе притесненів Арташира и ищеть убъжища во владеніяхъ Хозрова. Персы притворно преследовали беглецовъ до границы Арменіи. Хозровъ съ радостію приняль переселенца, особенно когда Анакъ коварно сталь объяснять тайныя цели своего прибытія. "Я пришель, сказаль онь, чтобы сообща отистить намь за себя нашему общему врагу". Здёсь въ Арменін родился (въ 257 или 258 год.) у Анака сынъ, впоследствін просветитель всего армянскаго народа, по вмени Григорій 5). Замъчательна случайность, благодаря которой новорожденный Григорій сділался молочнымъ, а потомъ пріемнымъ сыномъ христіанки. Нѣкто Пуктаръ родомъ Персъ, изъ знатной фамили, находившійся въ свить Анака во время переселенія последняго кать Персін въ Арменію, съ дороги ушель въ Каппадокію и поселился въ Косаріи. Здёсь онъ женился на христіанив Софіи, сестръ богатаго гражданина Евтадія. Чрезъ годъ Пуртаръ рашился переселиться въ Персію; взяль жену съ дитятей и отправился въ путь. Когда они были

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нужно думать что имя Григорій дано сыну Анака его греческими воспитателями при крещеніи, такъ какъ ни у Персовъ, ни Аршакидовъ не было въ обычат давать своимъ дітямъ греческія имена. Первоначальное же имя неизвістно.



въ г. Вагаршапатв, въ это время здёсь родился Григорій и Софія была взята кормилицей новорожденному 6).

Прошло два года со времени прибытія Анака въ Арменію. Хозровъ готовился сделать новый походъ въ Персію. Тогда Анакъ ръшился исполнить данное персидскому дарю объщаміе. Однажды на охотв Анакъ съ своимъ братомъ отвелъ Хозрова въ сторону подъ видомъ сообщить ему какія-то важныя тайны. Ничего не подозръвавшій Хозровъ довърился своимъ друзьямъ, но коварные друзья, выхвативши мечи, вонзили ихъ въ царя 7), Тотчасъ высть объ убійствы распространилась повсюду; но убійцы обратились въ бъгство. Армянскіе сатрацы, перехвативши бъглецовъ на мосту, бросили ихъ въ Араксъ, въ это время разлившійся отъ таявшихъ сніговъ и льдовъ. Между тімь Хозровъ, испуская последнее дыханіе, приказаль истребить все се мейство своего убійцы. "Тогда началась великая ръзня, не пощадили ни людей эрвлыхъ, ни возрасть, неумввшій еще отличать правой руки отъ левой!" В. Два только мальчика, укрытые своими кормилицами, избъжали смерти; это были Григорій, которому было въ то время два года, и брать его Суренъ. Суренъ былъ взять въ Персію и воспитанъ при дворъ царя Геоталитовъ у своей тетки Хозровухи; Григорій же быль унесень въ Каппадокію, куда просиль Пуртура возвратиться брать его жены Евталій. "Все это было действіемъ Божественнаго Провидънія, говорить древній историкь Арменіи, -- относительно пути нашего спасенія, иначе зачімь было воспитывать младенца Пахлавуни въ Римскомъ государствъ и посвятить его въръ Христовой" 9). Это было провидёніе великаго Бога, говорить другой историкъ, - подобно первопророку Моисею, который въ тростииковомъ кіотв въ водахъ спасался изъ рукъ нечестиваго Фараона, чтобы спасти народъ Божій изъ мучительнаго рабства Египтянъ. Такъ и всесвятый Григорій, спасшійся отъ меча ар-



<sup>\*)</sup> Monc. Xopen. II. 80; Zenob de Slag, dans Collect. des historiens... par V. zanglois. t. I p. 343.

<sup>7)</sup> Agath. II, § 13—15; M. Xop. II. 74 Zenob de Glag. dans Collect p. han-glois I p. 343. По Чамичу Хозровъ Великій царствоваль съ 214—259.

<sup>4)</sup> Agath. § 15.

<sup>&#</sup>x27;) Monc. Xop. II. 80.

минскихъ вельможъ, хранился для спасенія Арменіи и всвхъ восточныхъ странъ, какъ избранная страла, скрытая въ колчанъ Грепіи  $^{(10)}$ ).

Лишившись одновременно отца и матери Григорій не остался однако круглымъ сиротой. Онъ нашель себѣ нѣжную и заботливую мать въ своей кормилицѣ Софіи. Христіанка Софія и честный язычникъ Пуртаръ воспитали сироту, сына цареубійцы, въ духѣ христіанской нравственности, и дали ему образованіе, какое могла предложить тогда Кесарія. Григорій изучилъ языки сирійскій и греческій съ ихъ богатой литературой, прекрасно ознакомился съ св. писаніемъ и утвердился въ христіанской вѣръ. Когда онъ возмужалъ, одинъ благочестивый человъкъ по имени Давидъ выдалъ за него свою дочь Марію, отъ которой родились два сына. Старшій изъ нихъ назывался Верталесъ, а младшій Рестакесъ (Аристакесъ). Однако Григорій не остался въ Кесаріи навсегда. Промыслъ готовилъ его для служенія въ предѣдахъ Арменіи.

II.

Между тъмъ Арташиръ персидскій, воспользовавшись междуцарствіемъ въ Арменіи, заняль ее своими войсками, захватиль множество плънныхъ и истребиль родъ царя Хозрова. Армянскіе вельможи, не желавшіе подчиниться персидскому царю, массами бъжали во владънія римлянъ <sup>11</sup>). Напрасно армяне просили помощи у римскихъ императоровъ и призывали греческія войска. Валеріанъ (253—260) и его быстро смънявшіе одинъ другаго преемники — Клавдій, Авреліанъ, Квинть, Тацить, Флоріанъ, не могли оказать нивакой помощи Арменіи и сами не мало страдали отъ могущественнаго Арташира. Наконецъ Пробъ (276—

<sup>11)</sup> Agath. III, § 16. Всѣ армянскіе историки, трактовавшіе о св. Григорій и ц. Тиридать, согласны въ томъ, что смерть Хозрова Великаго последовала при п. персидскомъ Арташиръ, но академикъ Броссе не допускаеть, чтобы она была при Арташиръ, нбо этотъ последній умерь въ 240 или 241 г. Brosset, Collect d'h. Arm. t. I p. 49 not. 3.



<sup>10)</sup> Монс. Каганкатваци, Ист. Агв. Перев. Патканова стр. 24.

282) заключилъ миръ съ царемъ церсидскимъ и раздълилъ съ нимъ Арменію 12).

Среди истребленія персидскимъ царемъ армянскаго парскаго рода уцёлёль однако малолётній сынъ Хозрова I Тиридатъ (Трдатъ) Онъ былъ скрытъ своими воспитателями и отведенъ ко двору римскаго императора. Римское правительство озаботилось воспитаніемъ малолётняго наслёдника армянскаго престола. Лициній Лициніанъ, впослёдствіи соправитель Галерія, а потомъ принявшій титулъ Августа, воспиталъ Тиридата при своемъ дворё и даль ему надлежащее образованіе. Пришедши въ возрасть, Тиридать обнаружилъ значительные таланты въ военномъ дёлё и во многихъ случаяхъ заявилъ свою преданность римлянамъ. Такимъ образомъ, въ то время какъ Григорій былъ вскормленъ и воспитанъ христіанкой и получилъ христіанское образованіе, Тиридать воспитывался при дворё жестокаго гонителя христіанъ и получиль образованіе явыческое.

Воспитатели Григорія сообщили ему о его происхожденіи и о томъ, что сталось съ его родителями. Преступленіе отца безъ сомнвнія смущало благочестивую совъсть Григорія и онъ рвшился загладить это преступленіе своей жизнію и дълами. Давши первоначальное воспитаніе своимъ сыновьямъ, Григорій и его супруга по взаимному согласію разошлись. Марія съ младшимъ сыномъ удалилась въ "монастырь", между тъмъ, какъ старшій остался на рукахъ воспитателя и учителей. Что касается самого Григорія, то онъ отправился къ Тиридату, чтобы своей върной службой сыну загладить гръхъ, совершенный надъ его отцемъ. И дъйствительно, онъ служилъ Тиридату върно и оказалъ много услугъ, какъ послів неоднократно свидітельствоваль самъ Тиридать" 13).

Онъ скрылъ отъ Тиридата свое происхождение и не сказалъ, откуда пришелъ и по какой причинъ 14).

Въ 286—287 году Тиридатъ съ помощію римскихъ легіоновъ былъ возведенъ на армянскій престоль; съ нимъ вмаста отправился въ Арменію и Григорій. Конечно проповадь Евангелія

<sup>12)</sup> Monc. Xop. II, 76, 77.

<sup>13)</sup> Agath. V, § 22; X, § 58.

<sup>14)</sup> Oukhtan. d'Ourha, dans Deux hist. Arm. par Brosset, p. 260.

не входила въ прямыя наміренія Григорія, но Промыслъ вельего къ опреділенной ціли, обстоятельства сділали изъ него пропов'ядника христіанской віры и заставили перемінить задуманный имъ путь заглажденія гріжа Анака на путь боліве возвышенный и боліве трудный. Онъ быль христіанинь, а царь, къ которому онъ стояль такъ близко, быль язычникъ. Разница въ религіи не могла долго оставаться незамітной для Тиридата. Пока онъ не быль царемъ, для него мало было діла до того, къ какой религіи принадлежать тіз или другіе изъ его окружающихъ.

Онъ быль римлянинь по своему образованію, а потому зналь, что должно относиться съ уваженіемъ ко всемъ существующимъ религіямъ народовъ, ибо у каждаго народа свои боги, покровители и защитники страны. Съ вступленіемъ на армянскій престоль онь продолжаль смотреть на религію съ такой же политической или философско-политической точки зрвніе, т.-е. какъ на могущественное объединяющее политическое начало. Но теперь уже армянскіе боги стали для него его богами, ихъ нужно было чествовать, чтобы царство его счастливо было и благоподучно. Теперь ему стало не безразлично, какъ почитаются боги, ибо отъ степени и качества богопочитанія зависить благоподучіе его царства, а чрезъ оскорбленіе боговъ накликаются бъдствія на его народъ и неудачи на его предпріятія. Теперь всявій покушающійся оскорбить армянскихь боговъ или неуважающій обычаевъ армянскаго народа, для него быль посягателемъ на цвлость ариянскаго царства, оскорбителемъ народнаго чувства, а потому долженъ быть судимъ не только, какъ оскорбитель боговъ, но и какъ политическій преступникъ. Кромъ того Тиридать импль особыя побужденія быть ревностнымъ охранителемъ народной армянской религіи, ибо необходимо было преввойти царя Арташира въ заботахъ о процевтаніи армянскаго религіознаго культа и тымъ еще больше привлечь на свою сторону симпатіи армянъ. Тотчасъ по своемъ вступленіи на царство Тиридать горячо принядся чествовать армянскихъ боговъ и содъйствовать процевтанію армянской національной религіи. Онъ обнародоваль эдикть, въ которомъ требоваль отъ всехъ своихъ подчиненныхъ преданности и уваженія къ своей въръ. Этоть эдикть быль следующаго содержанія:

"Тиридать, царь Великой Арменіи, вельможамъ, князьямъ, сатрапамъ, префектамъ и всемъ, находящимся подъ моимъ владычествомъ, въ мъстечкахъ, въ городахъ, въ селеніяхъ, деревняхъ, внатнымъ и народу-всемъ приветъ одинаковъ. Да пребудетъ встви вамъ армянамъ нашей страны здравіе и благоденствіе съ помощью боговъ, изобилующее илодородіе отъ могущественваго Арамазда, покровительство великой богини Анашть и великое мужество отъ храбраго Вахакна 15), грекамъ страны императорской мудрость, а грекамъ страны божественныхъ пареовъ, намъ единомысленныхъ, покровительство. Знайте каждый въ частности чрезъ этотъ приказъ все, что мы сдвдали для вашего благоденствія. Когда мы были въ странв греческой, мы видвли заботу царей о доставленіи счастія своей странъ путемъ чествованія культа боговъ пожертвованіями, великольпными жертвами, разными дарами, всёми видами плодовъ и путемъ предложенія имъ всякаго рода приношеній, путемъ соблюденія своего культа преблагочестиво и съ любовію, поклоненія и почитанія всвии способами боговъ славныхъ, великолвиныхъ и безсмертныхъ. Мы видели равнымъ образомъ, какъ эти боги давали тишину, благополучіе, богатство и изобиліе странв и цввтущее населеніе въ награду за ихъ ревность въ почитанію боговъ.

"По этому цари страны для внушенія нъ нимъ страха избрали людей наблюдать за почитаніемъ боговъ, всявдствіе чего, еслибы простой народъ по невъжеству, или если кто-нибудь по забвенію или по безумію, захотвять презирать служеніе имъ, то префекты, въ порядкъ установленномъ царями, истребляли бы ихъ въ своихъ провинціяхъ для того, чтобы боги увеличивали счастіе царства. Ибо, еслибы кто-нибудь сталъ презирать ихъ, то возбудилъ бы ихъ гнъвъ противъ насъ, и самъ бы погибъ, причиняя великіе убытки и незагладимыя бъдствія. По этой-то причинъ греческіе цари и дали въ своемъ царствъ приказъ, угрожающій осудить на смерть виновныхъ.

"Мы же точно также ревнуя о вашемъ счастіи и желая, чтобы боги увеличивали съ изобиліемъ свои дары къ вамъ, повелѣва; емъ, чтобы вы оставались върными служенію имъ и ихъ про-

вахавнь принадлежаль къ числу полубоговь. Онь быль сынь Тиграна. I, царя армянскаго, современника Кира и Креза.

славленію, чтобы получить чрезъ ихъ посредство благополучіе, изобиліе и миръ. Подобно тому какъ каждый отецъ семейства заботится о своемъ домв и домашнихъ, точно такъ же и мы бодрствуемъ съ попеченіемъ о благоденствіи Арменіи. Итакъ всв вы, наши вельможи прелюбезные, сатрапы, знатные префекты, поселяне и горожане и вы наши подданные Аршакиды, воспитанные и вскормленные для блага вашего царя, почитайте боговъ. Если найдется кто-нибудь, который оскорбитъ ихъ, то если попадетъ онъ въ ваши руки, берите его и привязавши ему руки и ноги къ шев, приведите его къ царскому двору; и его имущества, его жатвы, земли, владвнія и сокровища — все достанется тъмъ, которые донесутъ о немъ. Будьте благодушны съ помощію боговъ и своего царя и благополучны, ибо мы благополучны " 16).

Издавши такой эдикть, Тиридать самъ хотвль быть примеромъ для всёхъ своихъ подданныхъ въ верномъ служени богамъ.

Въ первый годъ своего царствованія онъ отправился въ об масть Акиликену (Егегіапъ) въ селеніе Эрецъ для того, чтобы принести жертву богинъ Анаштъ <sup>17</sup>).

По окончаніи жертвоприношенія онъ вошель въ свой шатерь, гдв быль устроень пирь. Въ то время какъ присутствовавшіе приготовились пить, царь приказаль Григорію возложить на алтарь Анашть жертву изъ вѣнковъ и древесныхъ вѣтвей. Григорій отказался воздать какое-либо почтеніе божествамъ: я принесу жертвы и всесожженія моему Господу и поклонюся Ему, говориль онъ Тиридату, ибо Онъ есть Богъ единый и нѣтъ другаго. Онъ творець всего существующаго на небесахъ и на землю, ангеловъ и людей, существъ видимыхъ и невидимыхъ. 18).



<sup>16)</sup> Agath. ch. XII, § 57.

<sup>11)</sup> Богиня Анаштъ происхожденія ассиро-вавилонскаго, подревне-персидски она называлась Аношта, что значить «безпорочная». Анаштъ тоже, что Белтись ассиріянь, Милитта вавилонянь. По мивнію г. Эмина на западв неправильно приравинвали ее въ Діань или Артемидь. Анашть аркянь есть мать всякаго мпломудрія, что показываеть громадную разницу между ею и Артемидой, а равно между ею и ея прототипомъ Белтись, Милиттой и Митрой. Главный храмъ Анашть биль въ Акиликент въ немь находилась статуя ея изъ чистаго золота. Объ Анашть см. Очеркъ языческихъ армянь г. Эмина. Москва 1864 г. стр. 15—21. cf Zend-Avesta. trad Anquetil Duperron t. III, p. 172 et suiv.

<sup>18)</sup> Oukhtan, p. 260.

. Понятно, что должно было последовать за такимъ объясленіемъ. Неуважение къ народной въръ было заявлено слишкомъ публично, непокорность цероной власти была слишкомъ очевидия, чтобы можно было оставить это дело безъ строгаго суда. твиъ болъе, что христіанская въра по взгляду, усвоенному въ римскомъ государствъ, сама по себъ была государственнымъ зломъ, Поступовъ Григорія какъ приближеннаго царя, прищелшаго съ нимъ изъ чужой страны въ Арменію, бросать тень и смоналя схинонища схазакт св отвидетооп ви кінецсороп народа. Тиридату нужно было отречься отъ своего приближеннаго и повазать себя непричастнымъ въ его мыслямъ. "Ты иностранець, сказаль онь Григорію, и неизвъстный между нами, какъ смъсшь ты почитать Бога, котораго не почитаю я?" Григорія бросили въ тюрьму, чтобы не прерывать церемоніи. На следующий день парь появаль его на допросъ, надеясь уговорить своего върнаго слугу оказать уважение народной въръ-"Столько уже лъть я знаю тебя, говориль царь, ты всегда служиль мив вврно; я быль доволень твоими услугами, и мое намъреніе было даровать тебъ жизнь, полную милостей. Почему же ты отказываещься исполнить мою волю?" На это Григорій ответиль: "Богь заповедаль, чтобы рабы повиновались своимъ господамъ на землъ, и ты соглашаещься, что я служилъ тебъ по мъръ моей возможности. Но почтеніе и служеніе долженствующіе Богу нельзя воздавать кому-нибудь другому, потому что Онъ одинъ есть Творецъ неба и земли, ангеловъ, прославляющихъ Его величіе людей, которые суть Его твореніе и которые должны поклоняться Ему и исполнять Его волю, и всего, что есть въ моръ и на землъ". Тиридатъ думаль подъйствовать на Григорія угровой: "знай, что ты сділаль напрасной награду за твои труды, о которыхъ я свидътельствую. Вивсто же милостей которыя ты заслужиль, я умножу твом скорби, вместо, почестей я покрою тебя стыдомъ, ты не будещь болье имъть ни должностей, ни чиновъ, но я дамъ тебъ темницу, цепи и ужасную смерть, если ты откажещься воздать поклонение божествамъ и въ особенности великой госпоже Анаште, сдаве и жизни нашего народа, которая почиталась всёми царями и въ частности царемъ греческимъ, ибо она есть мать всякаго знанія, благодътельница рода человъческаго и дочь великаго и сильнаго Ара-18\*

мазда". Но св. Григорій сказаль: "я повиновался тебв, сволько отъ меня зависвло и не лишился награды за свою службу, потому что Господь предписаль повиноваться владывамь земнымъ. Но Богь самъ вознаграждаеть за труды. Отъ тебя я не ожилаль нивакой награды, но оть моего Творца, оть котораго зависять всв существа видимыя и невидимыя. Что же насается того, что ты говоришь, что умножищь мон скорби вивсто того, чтобы удвоить милости ко мив, то отнимая у меня жизнь ты увеличиваешь радость, уготованную мив Христомъ, блаженство котораго ввчно, царство котораго не имветь конца и котораго радости не умаляются. Если вивсто почестей ты повроешь меня своимъ презръніемъ, то ты дашь мив чрезъ то блескъ ангеловъ, блаженныхъ чтителей своего Творца. А то, что ты угрожвешь мив темницей и цвиями, вивсто того, чтобы возвести меня на высовую степень, то ты двлаешь меня счастливымъ, ибо такимъ путемъ я уподоблюсь моему Господу по Его узамъ и возрадуюсь съ нимъ въ день Его пришествія. Прогоняя меня изъ-за твоего стола, ты приготовляещь мив місто на пиру Авраама, отца върующихъ, и всъхъ праведниковъ, имъющихъ наследовать царство Божіе. Ты угрожаеть мне смертію? но она-то и дастъ мив войти въ хоръ Христа, гдв пребывають всв тв. которые назывались патріархами, праведниками, пророками, апостолами, мучениками и всв избранные. Ты грозишь мив отнять у меня чрезъ смерть надежду жизни, потому что по истинъ не имъешь надежды. Ужели ты не знаешь, что надежда поклоняющихся Богу украиляется? Вов тв, которые какъ ты повлониются богамъ намымъ и твореніямъ бездушнымъ, сдаланнымъ человъческою рукою, поистинъ не имъютъ надежды на истинную жизнь о Богь... Эти изображенія не имьють жизни, они не могутъ сдъдать ни добра, ни зла, не могутъ ин почтить своихъ служителей, ни наказать тэхъ, которые ихъ оскорбляють. Только умъ слъпой можеть поклоняться богамъ, которыхъ почитаете вы 19).

Тиридать возмутился такою смітлою рівчью Григоріи и приказаль предать его мученіямь. Ему связали за спиной руки, заложили роть, и привязавши къ рукамъ и ногамъ веревку,



<sup>19)</sup> Agath. Y, § 23-24.

подняли его на самое высокое мъсто дворцовой ствны. Когда Григорій оставался непреклоненъ, приказано было повъсить его за одну ногу головой внизъ, жечь подъ нимъ навозъ, и бить его обнаженное твло мекрыми розгами. Ему выжимали кровь деревянными колодками, вбивали въ полошвы ногъ желваные гвозди и затъмъ, взявши подъ руки, заставляли бъжать туда и сюда. Все было безуспъщно. Испробованы быле многія другія пытки, употреблявшіяся въ то время, вливали ему въ ноздри смісь изъ соли, селитры и уксуса, заставляли вдыхать горячій пепель и повъсивши внизъ годовою, вводили внутрь воду изъ бурдюковъ: разрывали тело его для того приспособленными орудіями съ крючками, лили на него расплавленное олово. Средн мученій ділали перерывы для того, чтобы дать отдожнуть измученному Григорію и дать ему время одуматься. Но все быдо напрасно. Все твло его было разбито, истерзано и покрыто ожогами, ранами и кровоподтенами; однако не смотря на всв пытки, св. Григорій остался непоколебимъ. Тиридать готовился было уже подвергнуть Григорія новымъ истязаніямъ, надъясь сломить наконецъ его упорство, но въ то время донесли царю, что Григорій есть сынъ Анака, убійцы царя Хозрова. Тогда Тиридать приказаль отвести Григорія въ область Арарать и бросить его въ подвемелье замка въ г. Арташадъ (287 иди 288 г.) Подземелье это было наподобіе колодезя, оно было сыро, смрадно и полно пресмыкающихся. Всв, кого бросали туда, считались за живо погребенными 20).

Между твыъ, чтобы окончательно очистить себя въ глазахъ народа отъ всякаго подозржнія въ неуваженіи къ армянскимъ богамъ, и съ другой стороны, чтобы поддержать народную въру, эту существенную основу народной цълости, :Тиридатъ ръшился воздвигнуть гоненіе на христіанъ въ своемъ царствъ. Къ гоненію побуждали его, помимо всякахъ другихъ причинъ, и внушительные примъры, стоявшіе предъ нимъ. Злополучный отецъ его Хозровъ при своей жизни гналъ върующихъ въ Христа 21); въ Римскомъ государствъ, гдъ самъ онъ былъ воспитанъ, шли



<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Agath. V-X, §§ 25-54. Zenob de Glag. p. 343. dans Collect. p. Langlois, t. I.

<sup>21)</sup> Monc. Xop. II, 75.

постоянныя и иногда ожесточенныя гоненія на христіанъ, какъ опасныхъ враговъ государства. Чтобы предупредить грозящую опасность, разослаль во ист подчиненныя ещу области второй эдикть, содержаніе котораго было слідующее:

"Тиридатъ, царь Велиной Арменіи, странамъ платящимъ дань, и провинціямъ, сатрапамъ, воинамъ, поселянамъ и всёмъ привътъ. Вы знаете, какъ отъ времени нашихъ предковъ мы получили побъду и миръ съ помощію боговъ, какъ покорили мы всё народы и сохранили ихъ подъ нашей властію. Но когда наше чествованіе переставало быть пріятнымъ богамъ и мы не умъли умилостивить ихъ въ ихъ гнёвъ, то они силою низвергали насъ съ высоты нашего могущества.

"И это по причинъ секты христіанъ.

"Но мы повельваемъ вамъ, если найдется вто (такъ навъ безъ сомивнія они именно противятся почитанію боговъ), то чтобы доносили тотчасъ о нихъ, и темъ, которые сделають это, будуть розданы подарки и щедроты изъ нашей царской казны. Но тотъ, вто сталъ бы вхъ сврывать, или вто не сталъ бы о нихъ доносить, если будеть открыто потомъ, то пусть будеть осужденъ на смерть и отосланъ къ царскому суду; онъ умреть, а домъ его будетъ конфискованъ. Такъ же точно я не пощадилъ своего върнаго Григорія, котораго я любиль всегда безпредъльно, пбо именно за это заставилъ подвергнуть его жестокимъ мученіямъ и потомъ бросить въ глубокую яму, чтобы онъ тотчасъ послужиль въ пищу зменть, не смотря на его великія заслуги, лишь только дело коспулось любви и страха въ богамъ. Пусть это послужить примъромъ и вы устращитесь подобной смерти. Такъ поживете вы подъ покровительствомъ боговъ въ надеждв отъ насъ благодвиній. Будьте благодушны, ибо мы благодушны <sup>и 22</sup>).

<sup>22)</sup> Agath. ch. XII § 57—58. Въ книгъ Агазангела не означается хронологическихъ датъ. По срязи же разсказа 1 эдиктъ долженъ быть изданъ вскоръ послъмученія св. Григорія; а 2 эдиктъ льтъ черезъ 15 послъ перваго, т.-е. или въ самомъ концъ III въка или въ самомъ началъ IV. Но контекстъ ръчи ненадежний руководитель по отношенію къ книгъ Агазангела, потому что многочисленныя вставки въ первопачальный ея текстъ разобщили повидимому событія одновремення или близкія. Судя же по содержанію 1 эдикта, который имъетъ видъманифеста, какіе издають цари при вступленіи на престоль, и въ которомъ не-



Этотъ здиктъ почти исключительно направленъ былъ противъ христіанъ. Воздвигнуто было на нихъ гоненіе въ предълахъ армянскаго царства, хотя и нельзя сказать, насколько сильно и кровопролитно оно было 23). Можно думать однако, что это гоненіе не было постоянное и систематическое, вопервыхъ потому, что самъ Тиридатъ, занятый приведеніемъ въ порядокъ своего государства и въ особенности частыми войнами съ Персіей, не могъ удёлить много заботъ для дёлъ внутреннихъ и въ частности религіозныхъ, а во вторыхъ и потому, что и въ самомъ эдиктъ, несмотря на его строгость по отношенію къ христіанамъ, не было прямаго предписанія разыскивать ихъ.

## III.

Прошло пятнадцать леть, съ техъ поръ какъ Григорій быль быль брошень въ глубокій колодезь въ Арташатскомъ замкв. Не одинъ быть можеть человъческій скелеть, обглоданный пресмыкающимися, валялся на днв этого колодезя. Надо полагать, это было мъсто заключенія для важныхъ преступниковъ. Всъ, кого бросали туда, обрекались на върную смерть отъ голода и множества гадовъ. Св. Григорія ожидала участь его предшественниковъ по заключенію. Но Провидьніе пощадило его. Онъ остался живъ въ этомъ колодезъ, не видя человъческаго лица и дневнаго свъта. Какая-то бъдная вдова, пріютившаяся въ томъ замкъ, бросала узнику каждый день по маленькому хлъбцу, и

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) О мученикахъ, пострадавшихъ при царъ Тиридатъ подробно говоритъ Метафрастъ. Apud Surium cap. 17. loc. cit. Clem. Galani, Hist. Armena ecclesiastet polit. p. 13.



уноминается ни о Григоріи, ни даже о христіанахъ, нужно полагать, что онъ взданъ быль рамьше мученія св. Григорія. Что касается втораго здикта, въ которомъ ясно говорится о христіанахъ и въ которомъ Тиридатъ приводитъ въ примъръ Григорія, то неестественно, что и онъ быль изданъ долгое время спустя посль заключенія Григорія; ибо странно было бы для царя напоминать народу о Григорів літъ черезъ 10—15, какъ выходить по книгъ Агаеангела, тімъ болье что Григорій, по краткости своего пребыванія въ Арменіи, не могъ еще слівлаться настолько популярнымъ среди армянъ. Надо полагать, что этотъ эдиктъ писанъ подъ свіжнить впечатлівніемъ событія, т.-е. вскорт послів того, какъ Григорій быль брошень въ тюрьму.

спускала ему немного воды и темъ поддерживала его существование въ продолжение целыхъ пятнадцати летъ.

Своро проходять 15 леть для техь, вто не чувствуеть бремени жизни, для кого время измаряется интересными переманами интересныхъ явленій. Совстмъ не такъ они идуть для техъ, кому не по чемъ опредвлить смёны дня и ночи, у кого неть ни песочныхъ часовъ, ни смены внешнихъ событій; для кого однообразіе тишины нарушается только шорохомъ и пискомъ пресмыкающихся, да звонкимъ паденіемъ капли, скатившейся съ неровностей наменной станы. Для того единственное средство раздълить одив сутки отъ другихъ-это время скуднаго объда, который бросають ему сверху, если не забудуть, или если бользнь не привяжеть въ постеди, а вся смена событій сводится въ смънъ внутреннихъ психологическихъ явленій. Но все имъющее начало, имветь и конець какой бы то ни было. Имвло конець и завлючение св. Григорія. Для освобожденія его сложились событія особенныя. Кара Божія постигла Тиридата по случаю казни святыхъ женщинъ христіановъ: св. Рипсиміи и ея спутницъ. Св. Рипсимія и ея спутницы были христіанки, бъжавшія изъ римскихъ владіній въ Арменію вслідствіе преслідованій отъ императора Діоклетіана и нашедшія себъ здъсь другаго гонителя, отъ котораго и приняли мученичество 24). "Случилось,

Галерій умирая поручить Лицинію свою жену и сына Кандидіана, котораго нивать оть наложници. Лициній счель за лучшее женнться на молодой вдові, но она отвергла его предложеніе и біжала къ Максиміану, который вь свою очередь хотіль сділать ее своей женой. Валерія отвергла и это предложеніе и съ



<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Интересная исторія этихь дівь несомивнию разукрашена панегиристами я агіографами; но ві своей сущности она не можеть поддежать сомивнію. Не считая умівстнымь входить здібь ві критическій разборь сказанія о свв. Рипсиміанахі,—какь называють ихі вообще по имени первой изь нихь,—вь разборь того, что составляеть несомивную историческую основу его, а что принадлежить благочестивому вымыслу, передаю разсказь Агафангела, современника тіхь событій, ві томь видів, какь этоть разсказь существуєть теперь ві переводі съ арманеваго и настолько, насколько это относится кі настоящему предмету и необходимо для связи или точній представленія дальнійшихь событій нашего разсказь. Впрочемь не лишне замітить здібь, что на разсказь о свв. Рипсиміанахів иміло вліяніе повіствованіе о другомь несомивино историческомъ событін, почти современномъ гоненію на св. дівь, именно повіствованіе о Валерін, вдові Галерія и дочери Діоклетіана оть Приски.

говорить Агаеангель, что императоръ (Діоклетіанъ) пожелаль взять супругу; и живописцы пошли во всъ стороны его имперіи. чтобы точно изобразить на картинахъ красоту субъекта, прелести лица, большіе и черные глаза, цвъть кожи, чтобы потомъ представить царю эти пріятныя его зрвнію изображенія. Въ то время быль въ римскомъ городъ 25) "монастырь дъвъ отшельницъ", умерщвияющихъ свою плоть, которыя питались овощами. Это были христіанки цвломудренныя, чистыя, святыя и върующія, которыя день и ночь во всякій часъ были достойны возносить къ небу святую молитву хвалы и благодаренія. Старъйшая называлась Гайданія, а одна изъ учениць ея имъла имя Рипсинія. Эта последняя была изъ рода царскаго и благочестиваго.

этихъ поръ сдёлалась предметомъ несправедливыхъ преследованій. Ел имущества были конфискованы и приближенные погибли въ жестокихъ мученіяхъ, а саму ее влачили изъ одного мъста ссылки въ другое. Одна старая женщина, другъ Валеріи, весталка и жена одного сенатора, обвиненныя несправедливо въ томъ, ьто будто бы оне принуждали Валерію отвергнуть. Максиміана, были преданы эмерти.

Валерія, сосланная въ пустыни Сирів, нашла средство извістить своего отца Діовлетіана о своихъ несчастіяхъ. Діовлетіанъ потребоваль у Максиміана возвратить ему его дочь, но не могь склонить гивва императора и умерь оть печали. Валерія старалась укрыться отъ безпрерывныхъ преследованій со стороны Максиміана. Впродолженіе 15 місяцевь она блуждала переодітая, но кончила тыкъ, что была арестована въ 315 году вийсти съ своею матерыю въ Оессалоникъ. Лициній осудиль ихъ объихъ на смерть и онъ были казнены (Lactan. De mort. persec. cap. 15, 39, 40, 41, 50 et 51). Некоторые писател и полагали, что Валерія и мать ея христіанки и что Діоклетіанъ принуждаль ихъ воскурить онміамъ ндоламъ. Жизнь этихъ двухъ женщинъ, полная столькихъ случайностей, нкъ страданія, ихъ смерть представляють такія аналогів съ разсказомъ Агаеантела, -- который говорить, что Рипсимія была царская дочь, что въ виду искаженія первоначального текста Аганангела и ненадежности позднейшихъ панегиристовъ на агіографовь этихь св. дівь, есть полная возможность подозрівать, что вь разсказъ о св. Рипсиміанахъ смешаны два сходныхъ событія. Быль ли действительно вавой либо постороний религи мотивъ въ преследованию св. Рипсимианъ и въ частности мотивъ романическаго свойства, какъ разсказивать Агафангелъ, нельзя сказать, но несомивнио одно, что св. женщины бъжали въ Арменію изъ римскихъ владеній, чтобы взбавиться оть насилія и сохранить чистоту веры.

В'вроятно это былс въ 303 году, когда Діоклетіанъ д'явствительно воздвигь гоненіе на христіанъ, котя на основаніи армянскихъ писателей мученіе св. д'явъ должно приходиться на осень 302 г.

<sup>25)</sup> Вфроятно въ одномъ изъ греческихъ малоазійскихъ городовъ.

"Живописцы силою вошли въ жилища этихъ святыхъ женщинъ, и видя стыдливую красоту Рипсиміи, были поражены ею; изобразили ее вмъсть съ другими разными портретами и отослали къ царю. Когда царь увидълъ ръдкую красоту Рипсиміи, изображенную на картинъ, то былъ охваченъ безумною любовію и назначивши немедленно день своей свадьбы, съ нетерпъніемъ сталъ ожидать наступленія празднества. Потомъ послали со всею поспъшностію въстниковъ и пословъ по всей имперіи, чтобы всъ приносили дары и подарки къ царской свадьбъ и чтобы общая радость сдълала церемоніи болъе торжественными, какъ предписываеть то царскій обычай.

"Когда благочестивыя женщины увидвла стрвлы врага (діавола), направленныя по обыкновенію противъ святыхъ почитателей Христа, онъ поняли, что врагъ избралъ царя орудіемъ своей злобы, какъ въ раю еще онъ пользовался змвемъ, чтобы внушить забвеніе заповъди въ неопытное ухо женщины" <sup>26</sup>). "Чтобы сохранить свои души въ святости", онъ бъжали изъ владъній императора въ далекую страну и пришли въ Арменію, въ провинцію Араратъ, и здъсь поселились близъ Вагаршапата, столицы Арменіи <sup>27</sup>). За несчастными бъглянками были разосланы повсюду сыщики и гонцы. Тогда былъ посланъ посолъ къ Тиридату, царю ведикой Арменіи, въ Вагаршапатъ, съ эдиктомъ слъдующаго содержанія:

"Императоръ Діоклетіанъ, цезарь, нашему любезнъйшему брату Тиридату, сотоварищу привътъ.

"Нужно знать твоему братству о бъдствіяхъ, всегда причиняемыхъ намъ въродомной сектой христіанъ, ибо во всемъ наше
величество и наше правительство презираются ими и ихъ религіей. Они не знають никакой сдержанности, покланяются Распятому и почитають дерево, чествують равнымъ образомъ кости
убитыхъ, считаютъ за славу и честь умереть за своего Бога.
Они осуждены правотой нашихъ законовъ, потому что оскорбили и огорчили нашихъ предковъ и нашихъ предшественниковъ
въ этомъ царствъ. Остріе мечей нашихъ притупилось, а они
не устрашились смерти. Прельщенные Распятымъ іудеяниномъ



<sup>26)</sup> Agath. XIII, § 59--61.

<sup>21)</sup> Agath. XIII, § 62-66.

они учать презирать царей и ставить въ ничто статуи боговъ. Они не придають никакого значенія вліянію світиль — солица. луны и звізать, на которыя смотрять, какъ на твореніе этого Распятаго. Они учать также презирать изображенія боговъ, устранили ихъ совсімь изъ своего культа; обязывають даже женъ оставлять своихъ мужей, а мужей своихъ женъ.

"И между тъмъ, хотя мы наложили на нихъ навазанія и вазни, они воспламеняются еще болье и ихъ секта распространяется повсюду.

"Я видель молодую красивую девицу изъ ихъ секты, котель сделать ее своей супругой, а они осмелились отнять ее у меня. Не только она не радовалась быть подругой мив, ея царю, но и все оне нисколько не боялись моихъ угрозъ, и такъ какъ и не принадлежу къ ихъ секте, то оне стали смотреть на меня, какъ существо нечистое, оскверненное и гнусное, и бъжали въ страны, подчиненныя твоей власти. Теперь, мой братъ, постарайся выследить ихъ повсюду, где оне будутъ, отмети темъ, которыя съ ней и ея начальнице, и предай ихъ смерти. А что до прекрасной и дивной беглянки, то пришли ее ко мив. Но если красота ея тебя прельститъ, то сбереги ее, ибо никогда не встречали у грековъ красоты, которая могла бы сравняться съ ней. Будь въ мире въ почитания боговъ и со всякимъ счастіемъ " 28).

Прочитавши этотъ эдиктъ, Тиридатъ тотчасъ далъ приказъ сдълать немедленно розыски во всвъъ странахъ, подчиненныхъ его власти, и привести къ нему бъглянокъ, объщан въ награду богатые подарки. Поднялась повсюду суматоха, устроили заставы на всвъъ дорогахъ и проходахъ, и принялись искать. Вскоръ розыски увънчались успъхомъ. Несчастныхъ женщинъ нашли въ самой царской столицъ за городомъ, въ томъ мъстъ, гдъ ставили на сохраненіе виноградные чаны, и чтобы предохранить этихъ женщинъ отъ возможныхъ насилій и оскорбленій со сто-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Agath. XIV, §§ 67, 67, Кажется, можно неудивляться странной фантазіи Діоклетіана, потому что, какь изэтстно (Вс. Ист. Шлоссера т. IV, стр. 415, изд. 1862 г.), въ самомъ началъ воздвигнутаго имъ въ 303 году гоненія на христіанъ онь забольдь, а потомъ сталь обнаруживать признаки умономъщательства, что и побудило его отречься отъ престола въ мат 305 года.



роны толпы, приказано было легіону пахотинцевъ окружить все то масто. Слава о скромной и удивительной красота Рипсимій быстро распространилась повсюду и общему удивленію и похваламь не было границь. "Безчисленная толпа стекалась со всахъ сторонъ, чтобы отдать дань ея красота. Сатрапы и вельможи спашли наперерывъ видать ее. Знатные смашавшись съ народомъ, таснили одни другихъ по причина развращенности нравовъ и необузданнаго распутства язычниковъ". "Когда св. женщины увидали безстыдство этихъ безразсудныхъ и развращенныхъ людей, то начали плакать и громко рыдать; поднимали руки къ небу, прося спасенія у всемогущаго Господа, который уже спасаль ихъ отъ нечистой злобы язычниковъ, чтобы Онъ дароваль имъ побаду въ честь вары, и закрывши лице, она распростирались на земла отъ стыда этихъ людей, собравшихся смотрать на нихъ" 29).

Приближенные царя, видъвшіе необычайную красоту Рипсиміи, донесли ему. Тиридать приказаль привести святую въ царскій дворець. Тотчась отправили изъ дворца раззолоченныя носилки и слугь, а также и богатыя украшенія, чтобы она нарядилась и пышно вошла въ городъ предстать предъ царя. А царь между тъмъ заранъе, на основаніи одной молвы, уже ръшилъ взять найденную красавицу въ жены <sup>20</sup>). Посланные силой привели несчастную красавицу въ царскій дворець и Тиридать лично могь увъриться въ ея необыкновенной красотъ. Онъ ръшилъ, что христіанка должна принадлежать ему. Онъ быль увъренъ, что бъдная скиталица будеть рада сдълаться супругой царя. Но св. Рипсимія съ презръніемъ отвергла его предложенія.

Напрасно царь велълъ позвать св. Гайанію и заставляль ее убъдить свою ученицу исполнить его волю и желаніе. Гайанія на непонятномъ для большинства окружающихъ латинскомъ языкъ ободряла Рипсимію, и убъждала ее до конца противиться царю. Воодущевляемая совътомъ благочестивой наставницы, юная хри-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Agath. XV. § 71; Во время гоненія на свв. Рипсиміанъ Тиридать быль уже женать на Амхенъ дочери Ашхатара (Agath. CV, §§ 124, 125, М. Хорен. II, 83); но не слъдуеть забывать, что среди языческихъ армянъ быль распроненъ обычай многоженства.



<sup>29)</sup> Agath. XV, §§ 69, 70.

отіанка предпочла мученическій візнець царской короніз и вышла изъ дворца <sup>21</sup>). Тогда судьба ея была різшена. Быть-можеть въ пылу раздраженія самъ Тиридать даль прикавъ предать ее вавни, а можеть-быль по недоразумінію со стороны царскихъ приближенныхъ и министровъ, только въ слідующую же ночь палачи казняли, послів долгихъ пытокъ, св. Рипсимію и съ ней 32 подруги ва городомъ на песчаномъ холмів бливъ большой дороги, ведущей въ Арташать <sup>22</sup>).

Впечатавніе, произведенное св. Рипсиміей на Тиридата, было глубоко и потрясающе. Необыкновенная красота и ангельская окромность, девственная юность вместе съ замечательной эредостію духа, непобъдимое мужество при женской немощи — все это, представляя редкое и чудное сочетаніе въ одномъ существе, было дъйствительно поразительно. Тиридатъ чувствоваль себя побъщеннымъ, -- онъ, который славился изумительной физической силой, который выходиль съ честію изъ единоборства съ замъчательными богатырями, который одержаль столько побъдъ и подчинить своей власти столько странь, одному мановенію котораго повиновались безпренословно столько милліоновъ людей, онъ быль теперь побъщенъ женщиной и сдъльлся рабомъ той, которая его презирала 33). Онъ видълъ, что Рипскийя отвергла его блестящін предложенія потому, что была христіанка, а онъ явычникъ. Слова императорскаго письма: "онъ стали смотръть на меня, какъ на существо нечистое, оскверненное и гнусное" теперь оправдались и на Тиридатв. "Она, думалъ онъ, совращена хитрыми людьми, она принадлежить въ числу техъ, которые прельщены какимъ-то іудеяниномъ, которые предаются удивительнымъ суевъріямъ, отвергаютъ государственныя власти и считають ниже себя могущественныхъ царей и повелителей народа. "Смотрите, говорилъ Тиридетъ въ печали, смотрите на эту гнусную секту христіанскую, какъ она сбиваеть съ пути дюдей, удаляя ихъ отъ почитанія боговъ. Она лишаеть ихъ радостей этой жизни и мъшаеть имъ бояться смерти. Такъ по-



<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Въ вните Агасангела подробно говорится о продолжительной борьбе между Тиридатомъ и юной девицей Рипсиміей, укрепленной свыше. XVI, §§ 74—80.

<sup>32)</sup> Agath. XVI, §§ 81—83,

<sup>&</sup>lt;sup>ээ</sup>) Agath. YVI, § 77; Монс. Хорен. II, 79, 82, 85.

ступила она съ удивительной Рипсиміей, которая не имъетъ себъ подобной между всъми женщинами на землъ. Мое сердъе воснылало къ ней, и пока я, царь Тиридатъ, буду житъ, она неизгладится изъ моей памяти. Я зналъ хорошо страну грековъ и римлянъ, страны пареянскія, намъ принадлежащія, и Ассирію и страну Тадживовъ (арабовъ) и Адербейджанъ. Но иъ чему перечислять однъ за другими? Страны, которыя я посътилъ во время мира и много другихъ, которыя я прошелъ во время войны, опустошая ихъ, многочисленны, но ни въ въкой изъ нихъ я не видалъ подобной красоты, и она потеряна по милости обольщенія ея подругъ. Ихъ чародъйства такъ были могущественны, что я самъ быль побъжденъ « 2 в).

На другой день после смерти св. Рипсимін, 27 мес. Гори 23), начальникъ стрелковъ предсталъ царю, чтобы получить распоряженіе насательно св. Гайанія. Царь, забывши, подъ вліяніемъ бевумной любви, о смерти Рипсиміи, объщаль великія награды и почести тому, кто бы сумвль убвдить преврасную христіанку придти къ нему, Тиридату. Но тотъ, къ кому онъ обращался, сказаль: "такъ да погибнуть, царь, всв враги твои и тв. ито презираетъ боговъ и волю царей. Но та, которая погубила удивительную Рипсимію еще жива, равно и двів изъ ея подругь". Услыхавши о смерти Рипсимін, царь снова впаль въ печаль. въ бъщенствъ катался по земль и проливаль слезы. Онъ привазаль предать св. Гайану ужаснымъ пыткамъ, какъ главную виновницу, и она была замучена въ тотъ же день вивств съ двумя другими спутницами 36). Целую неделю Тиридать быль погружень въ глубокую печаль, наконецъ, чтобы развлечься, онъ рвшился отправиться на охоту. Приказавши забрать тенета, арканы и все нужное для охоты, онъ свлъ въ колесницу и готовъ уже быль вывхать изъ города, какъ наказание Божие постигло его. "Злой духъ, говоритъ Агазангелъ, овладълъ царемъ и повергъ его съ колесницы на землю " 27). Несчастный царь, подобно На-



<sup>&</sup>quot;) Agath. XIV, § 85.

<sup>34)</sup> Второй изсяць по армянскому счисленію, соотвітствующій сентябрю-октябрю.

<sup>36)</sup> Память св. Ринсимін и ел снутницъ празднуется у латинянъ и арабовъ 30 сентября, у коптовъ 26 того же місяца, у грековъ 29.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Agath. XX, § 89.

вуходоносору, сошель сума и въ бъщенствъ рвалъ свое тъло. Онъ вообразиль себя вепремъ, на котораго быть-можеть только что собирался охотиться, обнажиль свое тъло, придаль ему соотвътственную форму и положеніе, и сталъ издавать хрюканье свиньи вмъсто членораздъльныхъ человъческихъ звуковъ. Обладая непомърной силой, онъ вырывался на свободу, когда хотъли удержать его въ городъ; бъжаль въ мъста, поросшія камышемъ. щипалъ траву, какъ скотъ, и совершенно голый валялся по полямъ зв).

Такъ завершился длинный психическій процессъ быть-можеть давней внутренней борьбы между укоренившимися языческими основами и новыми христіанскими представленіями. Какъ человъкъ образованный и умный Тиридатъ едва ли нечувствоваль очень рано, котя смутно, внутренняго противоречія, какъ въ отношеніяхъ большинства современниковъ къ христіанству, такъ и въ своихъ собственныхъ чувствахъ по отношеню въ этому новому въроученію. Воспитанный въ греко-римскомъ язычествъ и вонечно не последними языческими учителями, онъ долженъ былъ съ уважениемъ относиться во всемъ религіовнымъ верованіямъ. Вступивши на отеческій престоль и ставши во главъ народа, роднаго, но съ инымъ, чуждымъ его грево-римскому воспитанію религіознымъ міросозерцаніемъ, онъ долженъ быль на практикв показать это уважение и забывши чужое не національное, пренивнуться духомъ того народа, которымъ призванъ быль управлять. Но по какому-то странному протяворячно теоретическому сужденію въ самой римской имперім на практика допускались и узаконялись жестокія гоненія на людей, преступность которыхъ никто не могь доказать и вся вина которыхъ закаючалась въ ихъ твердой въръ въ новаго Бога, и въ честной жизни. Сделавшись царемъ армянскаго народа, Тиридать долженъ быль самъ стать въ это противоръчіе. Гуманный и въротерпи-

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Ibidem. Болезиь, которой, очевидно, Тиридать биль одержинь, называется ликантропіей. Это особий родь умственнаго поміншательства, въ которомь больные воображають себя превратившимися въ волковь или какое-либо другое дикосживотное, воють и издають оругіе соответствующіе звуки, днемь избегають человіческаго общества, а ночью бегають по полямь. Древніе писатели часто въ своикъ твореніяхъ говорять о дикантропін.



мый по воспитанію, онъ однако считаль своимь нравственнымь долгомъ быть внимательнымъ и ревностнымъ стражемъ народныхъ интересовъ и считая національную религію знаменемъ національнаго единства, долженъ быль принимать меры строгости противъ оснорбителей народныхъ боговъ. Быть-можеть при томъ же въ глубинъ души онъ самъ чувствовалъ внутрениее превосходство христіанства надъ язычествомъ и питалъ некоторое невольное уважение, если не къ самому христіанскому въроученію, котораго могъ и не знать, то по крайней мірів къ тому религіовному совнательному воодушевленію которое такъ отличало христіанъ отъ явычниковъ, къ прямотъ ихъ характера и честности во вившияхъ сношеніяхъ и въ семейной жизни. Такое внутреннее раздвоеніе, сначала смутное сознаваемое и неопредвленное, становилось заметнее и определениее по мере того. накъ приводились въ исполнение его строгие указы касательно христіанъ. Наконецъ, когда св. Рипсимія предстала предъ Тиридатомъ во всей своей дъвственной прасотъ и въ своемъ простомъ одъяніи, христіанство нанесло въ сердце царя ръшетельный ударъ. Полная жизни и молодыхъ силъ и непоколебимой твердости духа, прекрасная Рипсимія была какъ бы одицетвореніемъ молодаго и мощнаго христіанства, ставшаго лицемъ въ лицу съ язычествомъ. Совместное жительство язычества и христіанства оказалось невозможнымъ. Во дворцв царя между цвломудріемъ и распущенностію нрава, духомъ и плотію, завизалась борьба; "а народъ стоиль предъ дворцемъ", въ ожиданіи исхода борьбы; вто нибудь долженъ быль уступить, и язычество было побъщено въ липъ Тиридата. Смутное раскаяние въ жестокости довело царя до сумасшествія и онъ привналь себя кабаномъ.

## I٧.

Несчастіе, постигшее царя Тиридата, поразило его подданныхъ, въ особенности же его семейство. Но бъдствіе увеличивалось еще отъ того, что подобная же бользнь постигла и многихъ другихъ. Агаеангелъ и Зенобъ Гланскій говорятъ, что демоны овладъли, кромъ царя, многими изъ армянъ; даже въ царскомъ



семействъ страдали подобною же бользнію 39). Въ семействъ Тиридата была между прочимъ сестра его Хозровидухта. Она какъ и ен брать была воспитана въ чужихъ людяхъ у нъкоего вельможи Оды изъ фамили Аматуни, который "быль человъкъ справедивый, мужъ великой твердости и примерной мудрости. Хотя онъ и не повналь истины относительно Бога, однако быль убъжденъ въ ложности идоловъ" 40). Естественно, что такой воснитатель не могь вложить въ серцце своей воспитанницы особенной привязанности къ богамъ, но могъ развить въ немъ любовь и сострадание въ ближнему, отвращение во воякаго рода жестокости и насилію, чуткость ко всему справедливому и прекрасному. Имъя нъжное и сострадательное сердце, она отвращалась конечно отъ твуъ строгихъ мвръ, какія принимались ея братомъ по отношенію къ христіанамъ, и теперь при видъ ето болъзни, поняла, что ета последняя послана небомъ въ наказаніе за жестокость къ людимъ невиннымъ. Въроятно она думала о томъ, какъ бы загладить гръхъ брата, и вознаградити несправедливо обиженныхъ, а при такомъ душевномъ настроевія неудивительно, что она видъда по внушенію Божію сонъ, въ которомъ повелевалось отыскать и освободить узника Григорія. когда-то брошеннаго въ глубокое подземелье въ Арташатв. Она вышла къ народу и сказала: "я видела сонъ въ эту ночь". Человъкъ съ лицемъ дучезарнымъ пришелъ и сказалъ мив: "неть другаго средства остановить кары, которыя надъ вами тяготъють, какъ послать въ г. Арташать отыскать тамъ узнива Григорія. Когда онъ прійдеть, онъ укажеть вамъ лекарство противъ вашихъ страданій". Слова царевны были выслушаны со смъхомъ и удивленіемъ. "Ужели и ты лишилась разума?

<sup>. 33)</sup> Адать. XX § 89, Lanob de Glag. p. 343, dans Collect t. I. Не лишне со ставить здѣсь извѣстіе Моис. Каганкатваци о болѣзни бывшей въ Агваніи въ началѣ VII вѣка послѣ голода: «захваченные этою болѣзнію дѣлались нечуствительными въ продолженіе одного или двухъ мѣсяцевъ, сврежетали зубами, пучили глаза и нечувствовали никакого признака болѣзни; не знали просить води. Нѣлоторые какъ помѣшанные лунатики, выскакивали нагіе и страшные изъ постелей, говорили со стѣнами и плакали съ вѣтрами, иные били ухаживающихъ за ними. Хотя болѣзнь была заразительна, но смертельныхъ случаевъ не было. Назвали ее болѣзню умалишенія». М. Каг. II, гл. 15, перев. Патканова.

<sup>40)</sup> Mouc. Xop. II, 82.

ужели и ты также одержима?" говорили ей въ отвътъ: "какъ это возможно: воть уже пятнадцать леть, какъ его бросили въ глубокую яму, а ты говорищь, что онъ еще живъ? Кто знаетъ, остались-ии его кости въ этомъ мъств, ибо онъ навърное умеръ туть же въ тотъ самый день, какъ его бросили въ виду пресмыкающихся". Но Хозровидухта видъла тоть же сонъ еще нъсколько разъ потомъ съ угрозой еще большихъ бъдствій, если она не разскажетъ объ немъ. Она со страхомъ исполнила повельніе, и на этоть разъ ен послушались. Великій сатрапъ Ода быль отправлень въ Арташать, чтобы извлечь изъ подземелья Григорія. Когда Ода прибыль въ Арташать, то нивто изъ здешнихъ жителей не могъ сказать, живъ ли еще тотъ узникъ, освоболить которого онъ пришель. Принесли длинныя веревки и спустили ихъ въ подземелье. Григорій оказался живъ. Онъ взяль спущенную веревку, обвязаль себя ею и находившіеся вверху вытащили святаго наружу. Онъ быль совершенно нагъ; все твио его было черно какъ уголь. Тотчасъ принесли ему одежду, одван его и съ радостію отвели въ г. Вагаршапать 41).

Народъ и вельможи вышли навстречу св. страдальцу въ надежив получить отъ него избавление отъ постигшаго страну несчастія. Изнуренный продолжительнымъ заключеніемъ смрадной подземной тюрьмъ и постояннымъ голодомъ, пережившій и перечувствовавшій свое прошлое и созравшій нравственно среди своихъ уединенныхъ религіозныхъ созерцаній. Григорій должень быль производить своимь видомь и словами сильное впечатленіе. "Все одержимые, по действію промысла Божія, пришли и собрадись къ св. Григорію. Самъ царь подобно животному изъ породы свиней вышель изъ тростниковъ, гдв бродило множество дивихъ звърей, и издавая хрюканье, роя землю своимъ лицемъ, съ пъной у рта приблизился къ блаженному Григорію" 42). Всв модили святаго простить имъ то здо, которое они ему причинили, и даровать исцеление больнымъ. Но Григорій отвітить: "я тавой же человівь, какь и вы, и иміно тіло подобное вашему. Но вы познайте своего Творца, который сотвориль небо, землю, солнце, луну, звізады, море и пустыню,



<sup>41)</sup> Agath. XX § 90, 91.

<sup>42)</sup> Agath. el. § 110.

ибо Онъ одинъ только можетъ васъ исцвлить 43).-- "Гав положены тыл мученицъ Божінхъ? спросиль онъ о св. Рипсимін и ея спутницахъ. Ему показали мъсто, гдъ лежали непогребенные трупы свв. дъвъ. Онъ собралъ эти трупы, завернулъ каждый въ его разорванное платье и перенесъ ихъ въ тотъ самый загородный сарай, служившій для храненія виноградныхъ чановъ, въ которомъ прежде жили св. мученицы. Онъ самъ поседился въ этомъ сарав; сюда же приходили къ нему царь, получившій облегчение и вельможи слушать его проповъдь о Христв 44). Цълыхъ пять дней съ утра до ночи св. Григорій услаждаль ихъ своею проповедью, заставляя поститься и каяться въ несправелинвыхъ жестокостяхъ, причиненныхъ върующимъ во Христа 45), а затемъ въ продолжение 2-хъ месяцевъ поучалъ въ томъ же мъсть собиравшійся народъ. Наконець по прошествіи 66 дней, вогда царь и вельможи пришли по обычаю въ Григорію и просили о дарованіи полнаго исціленія, Григорій приглашаль ихъ въ молитев и покаянію и расказаль имъ виденіе, бывшее ему въ последнюю ночь. "Около половины ночи, говорилъ св. Григорій, между тъмъ, какъ вы утомились бодретвовать, заснули, я еще не спаль и размышляль о безконечномъ милосердіи Божіемъ, такъ скоро постившемъ васъ и поставившемъ васъ въ гориив усвоенія его премудраго и божественнаго ученія. И я вспоминаль любовь св. мучениць въ своему дпвному Творцу и несказанныя награды, имъ уготованныя. Тогда раздалси сильный раскать грома; это быль ревъ страшный, какъ яростныхъ волнъ бушующаго моря. Сводъ тверди небесной раскрылся какъ шатеръ, и сошелъ человъкъ лучезарный; онъ назвалъ меня по имени и сказаль мнв: "Григорій!" и я, взглянувь, увидель Его лицо; но устрашенный и трепещущій, я упаль на землю. И онъ сказаль мив: "взгляни вверхъ и смотри чудеса, которыя я тебъ покажу." И я, взглянувъ, видълъ сводъ небесный отверстый, раздъленныя воды и какъ бы долины и вершины горъ, нагромажденныя тамъ и сямъ и настолько высокія, что глазъ не

<sup>43)</sup> Agath. XX. § 92.

<sup>&</sup>quot;) Agath. XX. § 93.

<sup>46)</sup> Въ память сего армянами соблюдается интидневный постъ, называемый по армянски Арачаворкъ.

могъ достигнуть до нихъ. И свять, разлившись по нимъ, нисходилъ до земли, а вмёстё съ святомъ и безчисленные сонмы людей блистающихъ и крылатыхъ; крылья же ихъ были огненныя. Свётъ былъ подобенъ легкимъ атомамъ пыли, которые при весенней теплотв играютъ въ солнечномъ лучъ, проникающемъ чрезъ окно или другое какое отверстіе. Сонмы одновременно съ свётомъ наполнили всю землю и по мёрё того, какъ распространялся свётъ, они распространялись съ нимъ. И человёкъ съ видомъ грознымъ, великій и страшный сощель после всёхъ. Онъ держалъ въ руке огромный золотой молотъ и всё следовали за нимъ. Онъ несся быстрымъ полетомъ подобно орлу на мощныхъ крыльяхъ. Онъ спустился до земли въ средине города и ударилъ въ толстую кору неизмёримой земли. Ударъ отдался даже въ пропастяхъ преисподней и вся земля, доколе могъ хватить взоръ, сдёлалась гладкой какъ равнина.

"И я заметиль въ средине города возле царскаго дворца водотой круглый пьедесталь, широкій какь великая площадь, изъкотораго возвышался неизмаримый огненный столбъ съ облакомъ вмъсто капители, увънчанный свътящимся крестомъ. И я смотрель и видель три другіе пьедестала, одинь на месте, гле была замучена св. Гайанія еъ двумя своими спутницами, другой тамъ, гдъ была замучена Рипсимія съ тридцатью тремя 46) своими подругами, третій на мъсть выжиманія винограда. И пьедесталы эти были цвета врасной крови, столбы же были облачные, а капители огненныя. И на трехъ столбахъ кресты свътящіеся подобные кресту Господню. И кресты этихъ столбовъ быль похожи на капитель колонны света, которая была выше, чемъ всъ другія. И надъ крестами этихъ четырехъ колоннъ соединялись удивительныя арки, и на этихъ аркахъ я видель зданіе съ обдачнымъ куполомъ въ видъ шатра. Это было произведение чудное. А подъ этимъ шатромъ на аркахъ я видълъ 37 святыхъ мученицъ 47) блистающихъ въ своихъ бълыхъ одеждахъ, съ формами невыразимой прасоты. На верху зданія я видъль престоль божественный и удивительный, весь изъ огня, где возвышался

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Acta Sanct. § 114: triginta sanctos Christi martyres; τριάκοντα άγίου> μάρτυρας του Χρίστου.



<sup>46)</sup> Acta sanctorum § 114; съ 30 Agath.

вресть Господень. Свъть разлившійся со всэхъ сторовъ, обнималь его и сливаясь съ лучами креста, образоваль столбъ дучистаго свъта, нисходящій до основанія колоннъ. И обильный источникъ билъ ключемъ, текъ и разливался по всей равнинъ, покрыть ее всю, насколько могь видеть глазъ, и она превратилась въ море ровное и голубое и всф поля приняли цвътъ неба. И видътъ я несмътное число огненныхъ алтарей и возлъ важдаго алтаря столбъ, увънчаный врестомъ, и явилось мнъ безчисленное множество блистающее, какъ звъзды. И видълъ я неисчисленныя стада черныхъ козъ, которыя, перешедши чрезъ воды, преврагились въ агнцевъ и ихъ цвътъ сдъдался бълымъ и шерсть ихъ сверкала и бросала искры. И между темъ, какъ я смотрвлъ, вдругъ стада принесли плодъ и умножились и народившіеся агнцы наподници поле и всв быди цвета ослепительно бълаго. Затъмъ народились еще и умножились. И половина, перешедши воды, превратилась въ волковъ черныхъ, они напади на стада и начали производить неимовърную ръзню и кровь текла волнами. И между темъ, какъ я смотрель, я видель, выросли крылья у стадъ и они сдвлались крылатыми и полетвеши соединились съ лучезарными воинствами. И потекла огненная ръка, которая поглотила волковъ, и я' созерцалъ все это **удивленіемъ".** 

Затъмъ Григорій разсказаль, какъ ангель, явившійся ему, объясниль это видъніе. "Образъ человъческій, сказаль ангель, есть Господь, зданіе увънчанное крестомъ означаеть вселенскую церковь, пребывающую подъ охраною креста, ибо на крестъ умеръ Сынъ Божій. Мъсто это должно сдълаться мъстомъ молитвы. Огненный столбъ и источникъ знаменуютъ божественное крещеніе, которое истекаеть изъ вселенской церкви для возрожденія человъчества"... "Повергнись предъ благодатію, которую явилъ тебъ Богъ, и воздвигни здъсь церковь". "Затъмъ, продолжалъ Григорій, послышалось великое землетрясеніе и жогда показался день, видъніе исчезло" 48).

Кончивши разсказъ о чудномъ видъніи ночью и о поведъніи воздвигнуть храмъ на указанномъ мъстъ, св. Григорій пригласилъ присутствовавшихъ воздвигнуть прежде всего часовни—



<sup>48)</sup> Agath. ch. H. §§ 112-121.

усыпальницы для св. мученицъ. Призывъ былъ встръченъ сочувственно. По распоряженію Григорія приготовлены были всв нужные для постройки матеріалы и свезены на указанныя м'вста. Народъ, всегда готовый по первому впечатавнію единодушно отдаться делу по призыву сильнаго и авторитетнаго голоса, съ жаромъ принядся за работу, и не только трудились мущины, но и женщины. Даже самъ царь, получившій по молитвъ св. Григорія полное исціленіе, съ своимъ семействомъ принималь діятельное участіе въ общей работв. Скоро воздвигнуты были три часовии: одна на съверо-востовъ отъ города, тамъ гдъ потерпъли мученіе св. Рипсимія и ея спутницы, другая въ югу отъ него въ томъ мъсть, гдъ пострадала св. Гайанія съ двумя подругами, третья въ виноградникъ, гдъ было пристанище этихъ св. дввъ. Часовни эти были богато украшены и снабжены золотыми и серебряными дампадами, люстрами и канделябрами. Въ нихъ были вырыты могилы, въ которыя и схоронили св. мощи. Царское семейство, вельможи и народъ всически хотым почтить священные останки; принесля св. Григорію богатыя ткани, златотканныя одежды и душистыя смолы. Но Григорій отвергнуль всв приношенія, говоря, что приношенія эти нечисты, такъ какъ сами они еще не очистились врещеніемъ. Въ каждой изъ трехъ часовень на могидахъ мученицъ Григорій поставиль "знаменіе креста Господня и вельль народу поклоняться истинному Богу, ихъ Творцу, предъ этимъ священнымъ знаменіемъ".

Посль того на томъ мъстъ, гдъ въ видъніи стоялъ огненный стоябъ на золотомъ основаніи, Григорій ръшилъ устроить церковь. Онъ окружилъ все то мъсто высокою ствною, поставилъ въ серединъ крестъ и заперъ на замокъ сдъланныя въ ствнъ двери <sup>19</sup>).

Такимъ образомъ въ самой столицъ армянскаго царства христіанство утвердило свое знамя въ знакъ своей побъды, одержанной здъсь надъ язычествомъ и върный залогъ скораго и окончательнаго торжества.



<sup>4&</sup>quot;) Agath. CIII, CIV, CV, § 122-126.

٧.

Построеніемъ часовень и торжественнымъ чествованіемъ казненныхъ за въру христіанъ была решительно и всенародно осуждена прежняя редигіозная подитика армянскаго правительства. Государственная власть не только не оказала препятствія такому публичному чествованію гонимой візры и вазненныхъ ва нее, но и сама своимъ дъятельнымъ участіемъ въ этомъ чествованіи одобрила обравъ дъйствія св. Григорія и своимъ поступкомъ объявила повороть на иной путь въ своихъ отношеніяхъ къ христіанству. Царь Тиридать, самъ на себѣ испытавшій благодатное дійствіе этой религін, сознавшій по опыту ея внутренную мощь и непоколебимую внешнюю крепость, сделался последователемъ Христа и решился сделать христіанство государственной религіей Арменіи. Но чтобы утвердить новую въру, нужно было сначала разрушить старый религіозный строй и разрушить до основанія. Поэтому царь поручиль Григорію уничтожить все древнія армянскія божества и самъ ревностно принялся ему содъйствовать въ этомъ. Въ сопровождение сильнаго отряда войска онъ отправился съ Григоріемъ въ Арташать, уничтожиль на пути храмъ бога Дира, гдъ объясняли сны, внушаемые этимъ богомъ и при немъ главное жреческое училище, въ которомъ обучались "всемъ искусствамъ", пришедши же въ Арташать, разрушиль алтари богини Анашть 50). Затымъ царь и Григорій перешли въ область Таранаги, разрушили въ Торданъ храмъ знаменитаго бога Баршимній и разбили въ куски его статую 51); сокрушили въ Ани статую бога Арамазда и направившись въ провинцію Ексгеацъ, разрушили здёсь въ мёстечке Ерецъ многочисленные храмы въ честь богини Анаштъ. Въ Тилъ они уничтожили статую Нанен, дочери Арамазда, а въ Пакайридже разрушили до основанія храмъ Михро, сына Арамазда 38). Имущества разрушенныхъ храмовъ, ихъ многочисленныя богатства раздавались бъднымъ и нищимъ или отбирались въ казну

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Agath. CVIII, § 129-130.

<sup>41)</sup> Ag. § 132.

<sup>62)</sup> Agath. CX, § 133-134.

на дело утвержденія новой веры 53). Везде где только ни быль, св. Григорій обличаль языческую віру армянь, проповідываль имъ ученіе Христа и наставляль ихъ въ заповъдяхъ Божінхъ. ставиль вресты на перекресткахъ, по дорогамъ, на площадяхъ и въ началь улицъ: во всехъ городахъ, местечкахъ и селахъ онъ назначалъ мъсто для церкви, но не полагалъ самаго основанія, и не воздвигалъ алтаря во имя Божіе, потому что еще не былъ облеченъ саномъ священства, но только окружалъ выбранныя мъста стънами и ставилъ кресты 54). Народъ при видъ проповъдника, на сторонъ котораго стояда государственная власть, большею частію не противился низверженію кумировъ и разрушенію храмовъ, а иногда даже самъ помогалъ правительству въ двяв разрушенія, какъ это было въ Эразамойнъ при разрушенін храма Анашть 55). Но иногда, возбуждаемый жрецами, онъ смъдо выступаль на защиту своихъ боговъ и оказываль Григорію сильное противодъйствіе. Такъ, когда начали разрушать храмъ бога Дира, то собрадась цедая громадная тодпа демоновъ въ образв человвческомъ, какъ говорить Агаоангелъ. пъщихъ и конныхъ, вооруженныхъ копьями, дротиками, пращами". Эти демоны въ человъческомъ образъ испускали неистовые крики, но не надъясь на свою силу, устремились въ храмъ Анаштъ и съ вершины его начали бросать стрълы и камни на разрушителей. Побъда однако оказалась на сторонъ разрушителей. "Тогда всв демоны обратились въ бъгство предъ народомъ, разрывая свои одежды и ударяя себя въ лобъ, рыдая и испуская раздирающіе крики": "горе намъ, потому что Інсусъ, сынъ Маріи, гонить нась со всей земли, мы должны оставить эти мъста по причинъ могущества мертвыхъ и узниковъ; что являть намъ безпріютнымъ, такъ какъ слава Его наполнила вселенную? Развъ намъ идти къ обитателямъ Кавказа на съверъ? Тамъ можетъ-быть намъ удастся укрыться и жить, и вивсто того, чтобы сражаться безпрестанно съ ватрами, отдъленные отъ людей мы можемъ исполнить свою волю противъ



<sup>13) §§ 131, 132; 133, 134.</sup> 

<sup>5&</sup>quot;) § 131.

<sup>51) § 131, 132, 133.</sup> 

нихъ 4 56). Въ Эрецъ, гдъ были многочисленные храмы, демоны, собравшись арміей со щитами, дали правильное сраженіе конвою Григорія и Тиридата 57). Нать сомивнія, что въ этомъ глухомъ извъстіи о противодъйствіи демоновъ и бъгствъ ихъ посль пораженія на съверъ нужно видеть противодействіе армянскихъ язычниковъ, преданныхъ въръ отцевъ и хотъвшихъ отстоять старый религіозный порядовъ. Противодъйствіе это могло бы быть серьезнве, еслибы опасность не пришла такъ неожиданно для ревнителей отечественныхъ религіозныхъ преданій. Послъ оно въ нъкоторыхъ мъстностяхъ организовалось въ цълое возстаніе противъ царя, съ кровопродитными стычками и затэмъ неоднократно сказывалось во время политическихъ безпорядковъ въ Арменіи, не только усложняя обычные раздоры и бунты князей, но часто причинно обусловливая эти бунты, коварныя предательства и измены. Чтобы законнымъ порядкомъ отменить прежнюю языческую редигію и санкціонировать уже прицятый правительствомъ образъ дъйствій по отношенію къ христіанству, Тиридать созваль въ Вагаршапать начальниковъ и предводителей армянскаго народа. Тогда собрадись въ царю въ г. Вагаршапать всв войска, "вельможи и префекты, правители областей, знаменитые полководцы, коменданты, князья, сатрапы, судьи, магистраты". Съ общаго согласія решено было обратить армянскій народъ въ христіанство, избрать св. Григорія духовнымъ руководителемъ и учителемъ въры и поставить его епископомъ. Григорій отназывался принять такой высокій санъ. Но настоятельная просьба и боязнь оказаться противникомъ опредъленію Божію заставили его согласиться. Тогда, по распоряженію царя, составлена была пышная депутація изъ главныхъ сатраповъ и внязей страны и отправлены вместе съ Григоріемъ въ Кесарію Каппадовійскую въ архіспископу Леонтію для посвященія избраннаго кандидата въ епископа. Тиридатъ снабдилъ депутацію богатыми подариами для сосёднихъ христіанскихъ церквей и особымъ письмомъ къ архіепископу Леонтію. Сопровождаемый многочисленной и блестящей свитой, съ телохранителями и многочисленнымъ конвоемъ, на царской колесницъ Григорій пере-

<sup>56)</sup> Agath. CVIII, § 130.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Agath. CIX, § 133.

правидся дътомъ 303 года чрезъ армянскія границы во владънія римлянъ. Здъщнія христіанскія общины, узнавши о мученичествъ Григорія и обращеніи имъ въ христіанство цълаго царства, вездъ встръчали его съ радушнымъ гостепріимствомъ и велиними почестями, какъ исповъдника Божія и чудотворца 58).

Посольство св. Григорія за посвященіемъ въ Кесарію ясно показываетъ, что въ Арменіи еще не было своихъ епископовъ не смотря на то, что въ предълахъ армянскаго царства должно было быть болве или менве значительное число христіанъ. Почему именно была избрана Кесарія, а не другой какой-либо епископскій городь, это объясняеть авторь жизни св. архіепископа армянскаго Нерзеса (У в.), который по поводу путешествія его въ Кесарію для посвященія въ епископа говорить: "когда страна армянская досталась въ удвав апостолу Фаддею, то этотъ последній пришель сначала къ царю Авгарю въ Эдессу и просветиль страну, но такъ какъ Кесарія находилась подъ властію армянъ, то апостоль Оадей отправился также и въ эту страну и обративши (жителей), посвятиль пресвитеромь и епископомь одного изъ своихъ учениковъ, по имени Өеофила, котораго и оставилъ въ качествъ духовнаго главы; потомъ отправился въ Арменію. Воть основаніе, почему армяне ходили за посвященіемъ въ Кесарію до собора Халкидонскаго 59). При всемъ этомъ Кесарія была издавна знакома Григорію, она была вторымъ его отечествомъ; тамъ онъ воспитался и тамъ провелъ лучшее время своей молодости.

Когда депутація прибыла въ Кесарію и представила архіспископу письмо Тиридата, то архіспископъ съ радостію согласился исполнить общее желаніе. Онъ созваль соборъ мъстныхъ спископовъ и вмъстъ съ ними "возложилъ на Григорія руки съ св. Евангелісмъ, дабы онъ получилъ власть на землъ и на небъ и ключи царствія небеснаго" во). Чтобы обогатить невообращенную страну святынями, Григорій выпросилъ у Леонтія половину мощей св. Іоанна Предтечи. Но жители города воспротивились выдачъ мощей. Послъ долгихъ споровъ между армянскими са-



<sup>58)</sup> Agath. CXIII, § 139.

<sup>69)</sup> Vie de Saint Nersès. Cm. Collect. par Langl. t. II, p. 25, IV.

<sup>60)</sup> Agath. CXIII, § 140.

трапами и кесарійскими христіанами, сатрапы заплатили архіепископу 12 т. тагекановъ и, взявши открытою силой мощи, вышли изъ города. Одинъ изъ армянскихъ внязей предлагалъ даже поджечь Кесарію ночью. Архіепископъ Леонтій своимъ краснорѣчіемъ успѣлъ возстановить миръ и въ-замѣщь 12 т. тагекановъ, далъ Григорію мощи священномученика Аомногена<sup>61</sup>).

Для просветительнаго дела въ Арменіи Григорію нужны были пособники, поэтому онъ искадъ подходящихъ дюдей среди каппадовійскихъ христіанъ. Онъ встрітиль въ Кесаріи сирійца Зеноба Глана и пригласиль его сопутствовать ему и трудиться на новой христіанской нивъ. Кромъ того и Леонтій даль ему двухъ благочестивыхъ людей Антонія и Кронидесса 62). На возвратномъ пути изъ Кесаріи Григорій съ своими спутниками пробыль изъ техъ же видовъ несколько дней въ Севастіи. Здесь онъ нашелъ много монаховъ, которыхъ и убъдилъ идти съ нимъ въ Арменію, чтобы тамъ посвятить ихъ во священники 63). "Онъ вызваль также многихъ учителей изъ Александріи съ прекрасными священниками", изъ которыхъ одного, Тегларіоса, посвятиль во епископа Девинской равнины, а равно пригласиль изъ Спріи 64). Собравши, насколько было возможно, способныхъ дюдей Григорій возвратился въ Арменію и оставивши въ обдасти Таранаги нъкоего Сурдиноса, изъ Ефеса, въ качествъ учителя всвук округовъ, снова предался миссіонерской двятель - .

<sup>61)</sup> Zenob de Gl. р. 344, Coll t. I, cf. Agath. CXIV, § 142. Аевногенъ еп. Севастійскій быль замучень при Діоклетіанѣ. Сl. Galani hist Armena eccles. et polit. р. 10. Что касается Іоанна Предтечи, то Зенобъ Глакъ говорить слѣдующее: «евангелистъ Іоаннъ, возвратившись съ острова Патмоса, принелъ въ Ефесъ и потомъ вошелъ въ Іерусалимъ, гдѣ по внушенію Божія Провидѣнія открыль его (Предтечи) мозилу. Іоаннъ взяль ночью святое тѣло Предтечи и дальего еп. Поликарпу, своему ученику, чтобы тоть перенесъ его въ Ефесъ и положилъ въ построенной имъ церкви во имя Божіей Матере. Послѣ смерти евангелиста св. мощи Предтечи оставались въ Ефесѣ до временъ императора (Трояна) Деція. Въ царствованіе этого послѣдняго сидѣлъ въ Ефесѣ ученикъ Агтена (т.-е. Оригена) Фирмиліанъ, которыѣ, будучи изгнанъ изъ этого города, взялъ съ собою мощи св. Предтечи, за исключеніемъ головы, и пришелъ въ Кесарію. См. Coll. t. I, р. 344.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Zen. p. 337, Coll.

<sup>43)</sup> Agath. CXIII, § 140.

<sup>44)</sup> Zen. p. 344, Coll.

ности. Вооруженный теперь законными полномочіями, Григорій думаль уже приступить къ крещенію армянь, но получивши извъстіе, что въ округъ Таронъ остаются еще ява храма, въ воторыхъ приносять жертвы идоламъ, отправился туда, чтобы ихъ разрушить. Разрушить эти храны оказалось нелегко. Жрецы и мъстное население оказали Григорію сильное сопротивление. Дело въ томъ, что здесь была целая жреческая колонія, происшедшая отъ переселившихся 450 лъть предъ тъмъ изъ Индіи индійскихъ князей братьевъ Кизане и Темедра. Эти два брата, канъ разсказываеть Зенобъ Глакъ, замыслили заговоръ противъ своего царя (Тинаске). Заговоръ быль отврыть. Избъган гивва царя, они бъжали къ царю армянскому Вагаршаку (за 150 лъть до Р. Х.). и получили отъ него въ удълъ провинцію Таронъ. Здесь они воздвигли городъ Вишапъ (драконъ), а въ г. Аштишать поставили двъ статуи во имя своихъ индійскихъ боговъ-Чрезъ 15 л. по неизвъстному побужденію царь приказаль ихъ убить, а ихъ владенія разделить между тремя сыновьями. Спустя нъкоторое время эти последніе удалились на гору Карке, устроили здъсь селенія и воздвигли два идола, одинъ подъ именемъ Кизане, другой подъ именемъ Темедра, и членовъ своей фамиліи посьятили на служенія этимъ идоламъ 65). Составляя такимъ образомъ пришлый элементь среди армянь, эта жреческая колонія обладала особенной силой сплоченности и единодущія. Храмы Кигане и Темедра владели громадными совровищами, многими значительными селеніями и обширными пастбищами. Сословіе жрецовъ, находившихся при этихъ храмахъ, составляло изъ себя какъ бы государство въ государствъ и находилось по отношенію въ царю въ такихъ же вассальныхъ отношеніяхъ, какъ и прочіе армянсвіе виязья и нахарары (дворяне). Насколько значительны были средства этихъ индійскихъ жрецовъ, можно видеть изъ того, что они владвли въ Таронской провинців между прочимъ 6 огромными деревнями, въ которыхъ было 12.298 домовъ, весь хаштіанкскій округь (въ Четвертой Арменіи) служиль пастбищемъ, по воторому паслись ихъ стада, у нихъ было въ распоряженія до 8 т. человъкъ войска. Вліяніе этого сословія въ Таронъ было весьма значительно, а потому язычество держалось здъсь



<sup>45)</sup> Zenob p. 349, 350 cm. Coll.

песравненно упориве. Не даромъ св. Григорій въ письмв въ архіспископу Леонтію говорить, что въ томъ міств, гдв были храмы Кизане и Темедра, смерть обитала какъ бы въ пещерв-Когда Григорій съ своими спутниками прибыль въ селеніе, по сосъдству съ храмами Кизане и Темедра, то находившіеся тамъ жрецы, узнавши о цъли его путешествія, ночью проникли въ храмъ и скрыли въ подземелья ихъ богатыя сокровища. Затъмъ они обратились къ жрецамъ сосъдняго города Аштишата съ возваніемъ: "собирайте войска и поспешите соединиться съ нами завтра, ибо великій Кизане должень дать сраженіе князьямъ отступникамъ" 46). Они заставили жителей селенія Гувара устроить засаду въ виноградникахъ. Самъ главный жрецъ Артванъ и его сынъ Темедръ приняли начальство надъ гуварскимъ отрядомъ, простиравшимся до 400 человъкъ и занявши сосъднюю гору, стали ждать подкрышленій. Когда, на слыдующій день, отрядъ Григорія въ 300 челов'ять, ничего неподозр'явавшій, подошель къ горъ, то находившиеся тамъ язычники при эвукъ трубъ, съ распущенными знаменами, въ боевомъ порядкъ бросились на него. При видъ неожиданной опасности внязья поспъшили отправить Григорія съ св. мощами и съ его спутнивами назадъ, чтобы укрыть его въ одной небольшой врвпости (Огнанъ); но на дорогв находившіеся въ засадв напали на небольшой конвой св. Григорія. Сознавая величину опасности, Григорій скрыль св. мощи въ приметномъ месте и бежаль вивств съ своими спутниками и конвоемъ въ Огканъ. Ночью жители Гувара осадили кръпость, но вызванное подкръпленіе въ 4000 человъкъ обезопасило положение христіанъ. Гуваръ быль взять и разрушень, а жители его отведены въ другое мъсто. Между тъмъ князья вели серьёзную битву съ жрецами и наконецъ одержали верхъ. "Послушайте насъ, князья армянскіе, воскликнуль сынъ верховнаго жреца Темедръ: сорокъ лъть им служимъ великимъ богамъ, мы поняли ихъ силу и знаемъ, что они лично сражаются противъ враговъ жрецовъ своихъ. Мы не можемъ конечно сопретивляться вамъ, ибо здъсь страна царя армянскаго, а вы князья. Но знайте, хотя мы не можемъ побъдить васъ, но лучше умереть намъ сегодня за сво-



<sup>66)</sup> Zen. p. 345.

ихъ боговъ, чъмъ видъть ихъ оскорбденными вами, вотъ почему мы отказались отъ жизни и желаемъ смерти" <sup>67</sup>). Верховный жрепъ Артзанъ вышелъ самъ на единоборство съ однимъ изъ армянскихъ князей и палъ. На помощь жрецамъ прибыли жреческія войска изъ города Вишапа и окрестныхъ селеній въчисль 5400 человъкъ, а черезъ день ихъ уже почти 7 тысячъ; разбитые было князья получили также подкръпленіе, но число ихъ едва превышало 5 тысячъ сражающихся, при томъ же, когда началось новое сраженіе, одинъ изъ князей перешелъ на сторону Темедра съ 700 своихъ. Однако мужество князей одержало верхъ. Измънникъ князь Темедръ и главный жрецъ Аштишата Медагесъ были убиты, а съ ними 1038 человъкъ. На могильномъ камнъ, положенномъ надъ убитыми, написано было: "мы сражались за бога Кизане и за Христа" <sup>68</sup>).

Когда такимъ образомъ миновала на этотъ разъ серьёзная опасность для христіанскаго дъла въ Арменіи, Григорій снова вышелъ изъ връпости, нашелъ скрытыя имъ мощи, и взошедши на поле сраженія, по свийдітельству Зеноба, благословилъ страну правой рукой Предтечи, говоря: "да прострется десница Господня на эту страну и сохранитъ ее отъ врага; теперь она потерпъла отъ Господа наказаніе за свои грѣхи, пусть же враги ея перестанутъ возмущать ее, и да погибнутъ они съ своими беззаконіями. Да не обитаютъ еретики въ сей странъ; да будетъ десница св. Предтечи ея печатью и хранителемъ и пусть настоящій строй продолжится изъ рода въ родъ" 63).

"Едва мы отвътили "Аминь." говорить тоть же Зенобъ, очевидецъ тъхъ событій, какъ послышался ужасный шумъ. Когда мы спустились къ "Девяти источникамъ", армянскіе князья вышли къ намъ навстръчу и возвъстили намъ добрую въсть о пораженіи Темедра. Прибывши на мъсто мы увидъли, что храмъ разрушенъ и идолъ, который имълъ 15 локтей вышины, былъ разрубленъ на четыре куска. Жрецы испускали крики и про-

<sup>•••)</sup> Ibid. р. 348. Кажется, слова: «да не обитають еретиви» и т. д. происхожденія послів халкидонскаго и можеть быть принадлежать продолжателю Зеноба Іоанну Мамиконьяну (VII в.), редактировавшему трудь Зеноба.



<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Zenob de Gl. p. 346.

<sup>48)</sup> Ibid. p. 347.

дивали горькія слезы; сами деноны утоманди уши своими жалобными криками: "горе намъ, говорили они, кости мертвыхъ гонять насъ изъ этой страны". Потомъ подъ человъческимъ видомъ пустились, накъ будто они имъли крылья, укрываться при храмъ идоловъ Аштишитскихъ. Другіе, подобно тучъ осъ или проливному дождю бросилисъ на толпу и избили жестоко жредовъ, которыхъ оставили почти замертво. Между тъмъ св. Григорій приблизился въ нимъ и исцелиль ихъ: потомъ даль приказъ разбить идолъ Кизане, который быль медный и высотой 12 локтей. Когда люди, которымъ поручено было это дело. вошли во храмъ, то служители святилища, при видъ ихъ. устремились въ нимъ и напали на нихъ, говоря: "умремъ, прежде чъмъ великій Кизане будеть низвергнуть". Вомны окружили жрецовъ и убили изъ нихъ шесть; после чего они сокрушили врата смерти. Тогда демоны, возвышая голосъ, завричали: "хотя вы насъ и выгоняете отсюда, но не будеть никогда покоя темъ, ито пожедаеть туть жить «. Трудно повърить: подобно городскимъ воротамъ, чрезъ которыя проникають массы соддать, это місто сділалось дверью демоновь, число которыхь было такъ же велико въ Кизане, какъ въ глубинахъ преисподней.

Когда воины разбили идоловъ, Св. Григорій положиль основаніе церкви. Такъ какъ не было подъ рукой нужныхъ матеріаловъ, то онъ взяль необдёланные камни, потомъ, нашедши въ храмахъ идоловъ известь, началь построеніе церкви на мёстё храма Темедра и въ тёхъ же самыхъ размёрахъ 70). Онъ жилъ въ этомъ мёстё 12 дней и хотёлъ даже положить здёсь всё мощи св. Предтечи; между тёмъ не получалъ повелёнія отъ Господа. Онъ положиль ихъ въ глиняную гробницу, — ибо не изъ золота, а изъ земли образовано тёло, потомъ положилъ въ мёдный ящивъ и присоединиль туда одинъ изъ камней самоцевтныхъ, называемый аметисть, который онъ принесъ изъ Кесаріи 71). Все это дёлалъ онъ одинъ, не позволяя никому

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>) У Зеноба находится изв'ястіе очевидно позди'я шаго происхожденія, что архіепископъ Леонтій ви'яст'я съ св. мощами даль Григорію два драгоціянныхъ камия, полученныхъ имъ отъ римскаго архіепископа.



<sup>10)</sup> Скорве всего этотъ храмъ былъ просто обращенъ въ церковъ. Во всякомъ случав эта церковъ была первою церковъю въ Арменіи, Фаветъ Византійскій называетъ ее матерью церквей армянскихъ. Taust. Byz. l. III, ch. 14.

видеть что-нибудь. Потомъ когда избрано было тайно удобное швето, епископъ Альбинъ и я (Зенобъ) принесли ночью заступы, выкопали могилу въ размере двухъ человекъ, набросали въ нее булыжнику и положили тамъ мощи св. Предтечи: верхнюю часть правой руки и до локтя, левую руку выесть съ верхнею ея частію, кость праваго бедра вивств съ другими малыми костями твла. Что же васается мощей Аовногена, то мы раздвлили ихъ пополамъ до пояса и положили въ глиняную гробнецу. Если вы хотите знать точныя подробности веего этого, спросите Бизитона сиріянина, тодкователя, онъ сообщить ихъ вамъ словесно 72). Предтеча въ углу, гдв аршанидская дверь на пядень разстоянія; гвозди служать указаніемь входа и находятся на полиндь выше грунта въ правой сторонъ церкви. Затвиъ св. Григорій заставиль начертить на міздной пластинкі при вході (слъдующія слова): "пусть никакая женщина не осмълится переступить порога сей церкви изъ страха наступить на мощи, и пусть немилосердный гиввъ Божій падеть на твхъ изъ нихъ, воторыя войдуть и будуть ихъ смотреть « 73). Бизитонъ самъ читаль надпись. Мощи Авиногена находятся у той же самой двери вълвномъ углу. Место, где положены мощи, такъ закрыто, что не возможно найти его даже съ помощію гвоздей, которые служать приметой, хотя выкопали яму въ сорокъ доктей. Воть почему, когда мы погребли мощи святаго, то св. Григорій, приклонивши вмістів съ нами трижды коліна, всталь, потомъ простирая руки къ востоку, сказалъ: "Боже боговъ и Господь господей, исполняющій волю боящихся Тебя и не отвергающій молитвы просящихъ у Тебя; Ты, Господи, который сохранилъ сіи мощи и принесъ ихъ въ мъсто сіе, простри десницу свою на могилы сін и запечатай силою Своею безконечной кости, въ нихъ заключающіяся, чтобы никто не могъ взять ихъ отсюда, ниже обръсти ихъ до конца міра, до времени ихъ обновленія и обновленія встать святыхъ. Если кто-либо изъ святыхъ попытается извлечь ихъ отсюда, молю Тебя: не услышь его молитвъ; но тъ, вто и надеждою и върою будеть просить себъ



<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Зенобъ писаль свою исторію Тарона по просьбі віжоторыхъ сирійцевь, о которыхъ річь будеть ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Cf. Jean Mamiconien ch. I.

мсцвленія у двери св. Предтечи, исцвли ихъ, по врайней мврв утиши ихъ страданія и пусть они, получивши облегченіе твлесно, живуть духовно до последняго суда. Соблюди священниковъ, которые будуть служить Тебе съ ревностію и верою во святой сей церкви, пбо Ты одинъ пивешь всемогущество и Тебе принадлежить слава во веки".

"Когда мы сказади: Аминь! послышался съ неба голосъ, который говориль: "будеть сдълано по твоему желанію, никто не откроеть (мощей) святыхъ съ намъреніемъ взять ихъ, и тъ, кто посвятить мив въ семъ мъсть жизнь чистую и искреннее сердце, получить участіе въ ихъ благахъ". Тотчасъ земля задрожала и снова закрыла то мъсто, гдв положены были мощи.

"На следующій день привели въ виязю Сіонійскому язычесскаго жреца, стали заставлять его повазать мёсто, где сврыты совровища и указать где находилась дверь въ подземелье. Онъ отказался и умеръ на висельнице въ мученіяхъ. Не было возможности съ того времени отврыть эти совровища, хотя извёстно было хорошо, что оне должны были быть сврыты подъ основаніями цервви, которая была предъ этимъ святилищемъ Темедра, ибо она была построена на томъ же самомъ мёстё и точно съ теми же самыми пропорціями ширины и длины, съ темъ различемъ однако, что (Индійцы) обращались въ западу. Они разрыли равнымъ образомъ храмъ Кизане, расположенный близъ обильнаго источнива въ востоку въ разстояніи около двухъ человёческихъ шаговъ, въ надеждё открыть (совровища), но успели не больше.

"Проживши въ этомъ мъстъ девять дней, внязь Сіонійскій оставиль селеніе Гуваръ и при этомъ посовътоваль варослымъ мущинамъ этого селенія принять врещеніе; они согласились и послъдовали за нимъ. Св. Григорій отвель ихъ въ глубь долины Айдзанской, расположенной противъ Гайджгонка въ востоку отъ врвпости Астгонвъ. Онъ врестилъ ихъ, дароваль имъ помазаніе Христово, и посвятилъ ихъ въ въру во Св. Троицу. По дъбствію Господню явился веливій свътъ въ видъ огненнаго столба надъ новообращенными; онъ держался въ продолженіе трехъ часовъ надъ мъстомъ свидътелемъ этого чудеснаго врещенія, послъ чего исчезъ. Число врещеныхъ мущинъ и дътей было пять тысячъ пятьдесятъ". По свидътельству Агафангела, здъсь

прежде всего были врещены внязья и сатрапы. сопутствовавшіе Св. Григорію въ Кесарію. Аганангель говорить, что здісь въ теченіе трехъ неділь было врещено боліве 190 тысячь человінь <sup>74</sup>). "Оттуда, продолжаеть Зенобъ, онъ привель ихъ въ храмъ Господа и веліль праздновать въ честь св. Предтечи: это быль первый день Навасарта (303 г.) <sup>75</sup>).

"Потомъ св. Григорій поручиль (этихъ новообращенныхъ) заботамъ священниковъ, которые по его приказанію отвели ихъ въ ихъ деревни, и повелълъ имъ поставить деревянный вресть на мъсть, гдь онъ скрывалъ мощи, а въ центръ селенія поставить другой и крестить женщинъ въ этомъ мъсть. Когда все это было окончено, св. Григорій собраль детей языческихъ жрецовъ вивств съ служителями идоловъ и убъждалъ ихъ служить Господу Богу. Эти последніе отказались и сказали князьямъ: "помните: если мы останемся въ живыхъ, мы потребуемъ отъ васъ того же самаго; а если мы умремъ, то боги отомстятъ за насъ". Князь изъ дома Анкехъ, услыхавши эту угрозу, вельль отправить ихъ въ Пайдакаранъ 76) и заключить въ тюрьму въ числъ 438 человъкъ, послъ чего имъ обръзали волосы, которые они отпускали по примъру Кизане. Принявшіе же христіанство не были большею частію искренними христіанами, и язычество еще долго жило въ этихъ христіанахъ, въ ихъ обычаяхъ и понятіяхъ. Когда эти инородцы обратились во Христу, то въра ихъ быда сомнительная, ибо не имъя возможности открыто следовать обычаямъ своихъ отцевъ, они измыслили следующую увертку, -- оставлять пучекъ волосъ на голове своихъ дътей, чтобы видъ этихъ дътей напоминалъ имъ ихъ гнусное служеніе " 77).

Устроивши церковь въ "Девяти Источникахъ", Григорій оставиль здёсь Антонія и Кронида и другихъ священнивовъ, а для содержанія церкви, съ согласія князей уступлены были на 32 года 12 большихъ сель, прежде принадлежавшихъ

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Zenob, p. 147—350. Dans Coll par V. Langloist. t. I. ср. Варданъ Већ. Всеобщ. Ист., стр. 51. Москва. 1861 года.



<sup>&</sup>quot;) Agath. CXV, § 143.

<sup>75)</sup> Первый місяць армянь, начинающійся съ 11 августа. По Аганангелу (§ 143) празднованіе памяти св. Іоанна Крест. и муч. Аниногена была совершена въ 7-й день м. Сахми—16 октября. Посліднее кажется дучше.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Городъ и провинція В. Арменіи.

таронскимъ жрецамъ. Послъ этого Григорій продолжалъ свой путь по Арменіи, проповъдуя христіанство въ другихъ мѣстахъ, устрояя храмы и поставляя священниковъ. Такъ въ разстояніи двухъ перевъдовъ отъ "Девяти Источниковъ" онъ устроилъ церновь, гдъ точно такимъ же образомъ, какъ и тамъ, положилъ остальныя частицы мощей <sup>78</sup>). Послъ болъе или менъе продолжительнаго путешествія Григорій прибылъ наконецъ къ подошев горы Небатъ, въ Багреванъ, въ Араратской провинціи Здѣсь встрѣтилъ его Тиридатъ съ своимъ семействомъ и множествомъ народа. Въ назначенный день самъ царь и масса народа собрались на рѣчку Евфратъ и крестились <sup>79</sup>). По словамъ Агафангела здѣсь въ продолженіе недѣли крестилось болѣе 4 милліоновъ человѣкъ <sup>80</sup>). Царь издалъ эдиктъ, которымъ повелѣвалось принять христіанство всѣмъ желавшимъ слѣдовать примъру царя и креститься <sup>81</sup>).

Во всёхъ удобныхъ мёстахъ Григорій строилъ для обращенныхъ церкви. Между прочимъ вскорт по своемъ возвращенім изъ Кесарія онъ воздвигъ церковь въ Вагаршапатт на указамномъ въ виденіи месте и назваль ее Эчміадзинъ, что значитъ "Сошествіе Единороднаго". Зная по опыту, какъ упорно язычество въ техъ мёстахъ, где существуютъ языческіе храмы, Григорій строилъ церкви преммущественно въ такихъ мёстахъ".

20\*

<sup>28)</sup> Agath. CXV, § 143, 144; Zenob, p. 350, 351.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) Agath. CXV, § 144—CXVII, § 149. Армянскій мартирологій подъ 18 ноября утверждаеть, что Григорій даль Тиридату имя loanus. V. Langlois, Coll. t. I, р. 177, not. 2. Варданъ Велик. Всеобщ. Ист.. стр. 54.

многочисленным вставки и искаженія въ тексті. Агасангела заставляють быть нодосрительнымы вообще къ свидітельствамы этого писателя. Такъ наприміврь въ данномъ случай сомнительнымь представляется, чтобы въ такой короткій срокъ (7 дней) могло быть обращено боліве 4 миль. Принимая въ соображеніе замічаніе Агасангела (§ 150), что послів крещенія такого числа армянь Григорій повеліль устронть празднованіе намяти святыхъ (І. Кр. и Асин.) въ тотъ день, когда праздновали въ честь бога Аманора (т.-е. въ честь новаго года 11 августа) за не упуская изъ виду, что више было свазано имъ, что въ «Девяти Источничикахъ» память этихъ святыхъ была отпразднована въ 7-й день м. Сахсин— 16 ноября, мы не безъ основанія можемъ предположить, что Агасангелъ говорить о двухъ праздникахъ въ октябрів 303 года въ Таронів и въ августів 304 г. въ Багреванів. Въ такомъ случаїв для обращенія 4 милл. армянъ будетъ времени почти годъ.

<sup>°&#</sup>x27;) Agath. CXX, § 153; Созоменъ, II, 8; cl. Galan. Hist. Arm. p. 16.

<sup>\*2)</sup> Agath. § 153.

VΙ

Въ виду быстраго распространенія хрпстіанства среди армянъ потребовалось для обращенныхъ множество руководителей, священниковъ, толкователей, учителей, епископовъ. Взятыхъ изъ Кесаріи и Севастін и приведенныхъ въ Арменію Григоріемъ оказалось далеко недостаточно, тъмъ болъе, что не зная большею частію народнаго языка, миссіонеры эти мало могли приносить пользы для начальнаго миссіонернаго дела. Поэтому Григорій, не щадя своихъ силъ, старался самъ быть повсюду и употреблять всё мёры, чтобы увеличить число своихъ сотрудниковъ людьми способными и полезными. Онъ предложилъ цорю собрать дътей, научить ихъ новой въръ, чтобы приготовить изъ нихъ способныхъ учителей и пастырей народа. Тиридатъ сдълалъ распоряженіе, чтобы со встать частей Арменіи сводили детей въ опредвленные пункты и давали имъ ежегодное содержание. Собранныхъ дътей вельно было раздълить на двъ группы и одну учить языку греческому, другую сирійскому. Особенное винманіе было обращено на дътей бывшихъ жрецовъ, съ одной стороны, какъ на болъе развитыхъ и подготовленныхъ, а съ другой въроятно съ цълью разобщить ихъ съ отцами, болъе упорными въ язычествъ, и вывести изъ-подъ ихъ вреднаго рдіянія. Нъкоторыхъ изъ дътей Григорій даже воспитываль при себъ подъ своимъ личнымъ наблюдениемъ 82). Такъ какъ бывшие жрецы безъ сомивнія составляли самый образованный классъ среди армянъ, то Григорій не пренебрегь ихъ прежнимъ званіемъ и болве испреннихъ изъ нихъ и преданныхъ христіанской върв рукоположных во священныя степени и даже поставных епископами. Такихъ епископовъ было не мало: Агаеангелъ перечисляетъ изъ нихъ, кого знаетъ, и насчитываетъ двенадцать человекъ 83). Онъ обращался въ архіспископу Леонтію, своему законному руководителю въ делахъ. церковныхъ, и просиль его прислать въ Арменію нужныхъ людей. Такъ какъ письмо св. Григорія къ архіепископу Леонтію не можеть быть лишено интереса, то приведемъ его здёсь целикомъ.

e2) Agath. CXlX, § 151—CXX, § 154.

<sup>&</sup>lt;sup>вз</sup>) Смотр. имена ихъ Agath. CXX, § 154.

"Госнодину трижды благословенному, прославленному свыше и почитаемому людьми, дивному и святому первосвященнику, архіспископу великаго, славнаго и великолівпнаго города Кесаріи это первое письмо слабости нашего разумінія въ благодарность за святое посвященіе, которое вы даровали намъ, посылается съ нашимъ привітомъ и любовію, вашей славів и всей вселенной.

"Воздаемъ громкія благодаренія Богу, который въ Своемъ отеческомъ попеченін явиль милосердіе Свое роду человаческому посылня ему Своего Единороднаго Сына, призвавшаго всв народы въ небесный градъ проповадью апостольской. Это благодъяніе было для сей страны причиной неизреченной славы, ибо два апостола пришли сюда въ эту страну, которая была имъ предвазначена, приведенные благодатію и повинуясь вельнію Св. Духа. Хотя со времени ихъ страна отвергла истину, между твиъ божественное милосердіе скалилось надъ нашей окудостію, посему Духъ святый совершиль въ наши дии чудеса, о которыхъ вы узнали изъ нашего разсказа. Кромъ того ны воздаемъ чревъ ваше посредство въ Богу другія благодаренія и вамъ въ частности выражение нашей привнательности за дарование землъ Армянской сокровища жизни, посредника между Богомъ и людьми мощи св. Ісанна Крестителя. Арменія возрадовалась с ихъ прибыти тою же самою радостію, вакъ нъкогда Іорданъ о прижествік Христа. Сообщаемъ вамъ завірное, что какъ чрезъ сошествіе Христа въ воду была уничтожена смерть, точно такъ же когда прибыли сюда мощи святаго, двери ада были сокрушены. Въ самомъ дълв есть въ Арменіи, въ провинци называемой "Четвертая Арменія", тамъ, гдв она граничить съ третьей, въ цвии Таврскихъ горъ, место, откуда ветвь отдедяясь, продолжается до Пахаскихъ вороть въ Персіи. Вокругь простираются владенія Мамиконскія, богатыя пріятными местоположеніями и въ изобиліи поврытыя деревьями на всв нужды. Въ этой-то именно странъ смерть обитала какъ въ пещеръ, въ двухъ различныхъ мвотахъ.

"Въ одномъ изъ этихъ мъстъ смерть утвердилась столь прочно, что слъдуя откровенію Св. Духа, это мъсто было дъйствительно входомъ въ адъ. Индійцы и Персы называють его "Девятью Источниками" (Иннакніанъ). Жители относились съ ве-

ликимъ уваженіемъ къ идолу Кизане и его брату Темедру и Сатына прочно утвердиль здесь свое местопребывание. Мы низвергли идоловъ Сатаны, и въ часовив, воздвигнутой на этомъ мъсть, положили мощи (в. Предтечи Іоанна и мощи мученика Аниногена. И такъ смерть повержена была съ своей силой и нынъ Богь прославляется тамъ и почитается. Въ этомъ мъств "Девяти Источниковъ" я оставилъ двухъ человъвъ, живущихъ (въ Богъ) Антонія и Кронидеса, которыми Твоя любовь одарила страну армянскую, людей предавшихъ свои живыя тыв. дабы распяться со Христомъ для искупленія души тахъ которыю въ жизни, и и смотрю на нихъ, какъ на данную мив жемчужину невыразимой цвны 84). Въря въ любовь и благорасноложение, которое ты питаешь къ намъ, умоляю тебя дать намъ другаго человъка въ даръ, ибо если жатва обильна, то дълатели въ мадомъ числв. Зандинаю тебя прислать двлателей сдвлать сію жатву. Одинъ изъ жисцовъ, котораго мы желаемъ Елеазаръ, другой брать Іакова Сирійца, котораго я привель съ собой и посвятить во епископа дома Мамиконскаго. Пришли его вывсты оъ другими дълателями и въ частности съ Тимоовемъ епископомъ Актенскимъ, литературныя знанія которого ты самъ восхваляль, онь послужиль бы нь величайшей пользв для нашей страны, вспомоществуемый твоими молитвами и советами. Ты примъръ по своему постоянному покаянию, ты учитель мяюжества людей, по милости Вожіей поживещь ты въ Господ'я нашими молитвами, ради многихъ. Аминь 65).

Въ отвътъ на это письмо архіепископъ Леонтій писалъ: "Блаженному и дивному Господину (моему) брату. Мы получили твое святое и милостивое письмо, которое исполнило насъ радостію совершеннъйшаго среди нашихъ скорбей. Вслъдствіе бользни, постигшей насъ, мы были въ печали, но твое благодарственное письмо отряхнуло нашу лъность. Прочитавши его, я воздалъ

<sup>\*\*)</sup> Zenob. de Gl. p. 337—338. Это письмо, по сопоставлении изкоторых в обстоятельствъ, писано св. Григоріемъ изъ «Девяти Источниковь», и судя по содержанію сибдовавшаго затіжи письма къ еп. Елеазару, года 4 или 5 спустя послів воявращенія Григорія изъ Кесарів т.-е. ополо 806 года.



<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Не эти ли носледнія слова навели исказителей арманских намитинковьна мисль о двухъ драгоценных камияхъ.

благодареніе Богу за то, что какъ ты пишешь, онъ не отвергнуль народы съверные, которые будучи въ теченіе долгихъ лють лишены истины, считали богами виновниковъ своихъ заблужденій сообразно тому, какъ они узнали это отъ Сатаны, врага истины: ибо ходя въ темнотъ, они были дишены познанія Бога. Но въ нимъ прилагаются следующія слова пророка: "народъ, который сидвать во мракт, увидтать великій свыть познанія Бога". Хотя солнце правды (Інсусъ Христосъ) блистало надъ тварями уже долгое время, твои народы ходили ощупью при свётё дня накъ въ глубокую ночь. Посему Богъ бросилъ не давно на нихъ вворъ и сощель освободить ихъ отъ Фараона безтълеснаго. Въ самонъ двив чрезъ мученія, которыя ты претерпвиъ ты сивдался выше Моисея, потому, что ты не пощадиль своего твла до твуъ поръ, пока не освободнаъ ихъ и не повелъ въ пустыню Синайскую, гдв ивть доступа животнымъ и откуда изгнаны печали и скорби. И такъ поелику чрезъ тебя возсіяло надъ нами Солнце Правды, Христосъ, и ты избранъ былъ заместить св апостоловъ Вареоломея и Фаден, которые избраны были (раньше), то вспомни объ ихъ трудахъ и слъдуй всегда по ихъ стопамъ. Впрочемъ для этого неть основанія, ибо Господь, который даль ихъ для созиданія, а не для разоренія, пожелаль, чтобы ты, новый предтеча, снова только что вступаль въ свою армянскую страну. Напиши мов имя въ свою книгу, поминай его, чтобы и мев получить участіе въ благословеніи посль тебя.

"Вотъ добрый совътъ, который я тебъ даю: на мъстъ "Девять Источниковъ", которое, говорять, обильно превосходными плодами, построй обитель для монаховъ, ты устроишь ихъ на манеръ монаховъ сей страны, какъ ты видълъ въ нашей епархіи, а правила монашеской жизни ты узнаешь отъ блаженнаго Антонія, ибо онъ нисколько не ниже перваго (Антонія). Думаю, что это для тебя будетъ полезно, ибо я совътовалъ Епифанію, ученику блаженнаго Антонія идти въ Девять Источниковъ. Онъ ведетъ съ собою сорокъ человъкъ добродътельныхъ, исполнентыхъ покаянія, покрытыхъ власяницами, людей нравовъ безукоризненныхъ и умершихъ для міра. Когда примешь ихъ, поставь Епифанія начальникомъ надъ ними, а равно и надъ другими братьями. Потомъ напиши постоянный уставъ, чтобы никто въ мъстечкахъ или селеніяхъ по примъру монаховъ александрій-

свихъ не строилъ каждый для себя храма Господу и не ставилъ себъ дома отдъльно. Собери въ томъ же мъстъ сто человъкъ, назначь имъ большіе пригороды и селенія для вспомоществованія нуждамъ монастыря, дабы монахи прилежали единственно молитвъ и покаянію.

"Посовътуй и князьямъ страны укращать церкви, любить бъдныхъ и монаховъ и жить въ страхъ Божіемъ. Не возводи монастырскихъ построекъ для жилища своимъ монахамъ, но поставь имъ священниковъ и хорепископа, назначь ему селенія и устрой въ томъ мъстъ гостинницы, чтобы тъ, кто придетъ пскать себъ исдъленія, не роптали, какъ нъкогда тъ, которые приносили жертвы и которыхъ оставляли спать у воротъ скиніи<sup>яв</sup>). Исполни все это, какъ я только что тебъ сказалъ.

"Что же касается епископовъ Тимовея и Елеазара, которыхъ ты настоятельно просишь у меня, то они уже ушли прежде, чамъ ты низвергнуль алтари идоловъ и отвътиль намъ. Елеазаръ оставиль, какъ бъглець, свою канедру, по причинъ происковъ еретиковъ, которые возстали противъ него и выгнали на территорію грековъ (римлянъ). Касательно же Тимовея я узналъ, что онъ пошелъ въ Герусалимъ по поподу греческаго перевода Евангелія. А я, претерпівая мучительныя испытанія смерти, не знаю, сколько еще продолжится мое существованіе; поэтому откладываю писать имъ. Но ты пошли имъ письмо, чтобы сообщить имъ о людяхъ, вакихъ ты имъещь съ собой и предестяхъ вашихъ странъ. Особенно сообщи имъ точную исторію той войны, которую вы выдержами противъ жреновъ (изыческихъ), когда разстались съ нами. Ты укажешь также имъ секретнымъ письмомъ мъста, гдъ ты положилъ мощи, чтобы они, зная это не отказались върить, полагая, что они еще не открыты.

"Если после этого они пожелають знать о состояніи нашего здоровья (сважи имъ, что) мы находимся въ ожиданіи смерти и конца нашего существованія. Внёшній человёкъ, поистине, разлачется въ насъ, но человёкъ внутренній начинаеть жить новою жизнію. Пусть Господь Богь пошлеть вамъ то, чего не достаеть намъ, чтобы вы могли вести довёренное вамъ стадо въ овчій дворъ духовный небеснаго Сіона, и пусть чрезъ то и чрезъ



<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) 1 IIap. 2, ст. 22.

твои молитвы Христосъ простретъ свое милосердіе и на нашу собственную паству, и чтобы наконецъ, когда явится пастырь, и мы получили награду первыхъ дълателей. Привътъ въ Господъ <sup>67</sup>).

Узнавши содержаніе письма Леонтія , всів, говорить Зенобъ, не исключая и царя (Тиридата), были объяты глубокой печалью главнымъ образомъ по причинъ гоненій, перенесенныхъ Елеазаромъ, и его удаленіемъ изъ страны". Насколько эта печаль оправдывалась обстоятельствами, видно изъ письма Григорія и Тиридата въ упомянутымъ Елеазару и Тимофею, гдів ярко изображается истинное положеніе христіанскаго діла въ Арменіи, а равно и насущныя нужды армянской церкви въ то время. Вотъ содержаніе этого письма, имъющаго важный историческій интересъ.

"Господину (Смагару), любезнайшимъ братьямъ, работникамъ, удаленнымъ по причина Слова жизни, посылаемъ приватотвіе въ Господа съ Тиридатомъ и всами князьями.

"Кто предпринимаетъ трудиться на двив Господнемъ, долженъ быть гонимъ, потому что проповедь его не всеми принимается. По этой причинь, какъ мы узнали сегодня насательно васъ, вы оставили свое мъстопребываніе, и приняли ръшеніе оставить своихъ друзей и свою епархію, не помышляя о ссылкъ. Слъдуя своему ръшенію, вы ушли, не зная, куда идти. По сему мы поздравляемъ васъ по причинъ вашего переселенія; но думаемъ что мудрость ваша находится въ ошибкъ. Въ самомъ двив; поелику вы знали, что царь (армянскій) исполнень христіанской въры, и что поклонение Богу находится эдесь въ почеть, то почему вы бъжали въ мъста чужія и отдаленныя, зная особливо, что во всемь областямь нужда въ епископе и священникамь? Много, правда, собралось сюда съ разныхъ сторонъ, но что значить ихъ малое число сравнительно съ шестью стами двадесятью областями Арменін? Это съ трудомъ, если въ наждомъ находится одинъ священникъ или два. Здвшніе молодые люди еще школьники и никто изъ нихъ не можетъ быть посвященъ во священные саны 88). А вы со столькими священниками, ко-

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Zen. p. 338-339.

<sup>••)</sup> Последняя фраза показываеть, что письмо писано не болье пяти льть

торыхъ вы ведете, решились искать приключеній въ долгомъ и далекомъ путешествій и не думаете прійти въ эту страну, которая есть ваша. Итакъ, заклинаемъ васъ не оставлять насъ. взять мужество и поспъшить къ намъ вмюсть съ послами, которыхъ мы къ вамъ послади. Если придете, мы предложимъ вамъ страну Экегіацъ и Гаркъ. Какое бы мъсто вы ни избрали для жительства, оно будеть принадлежать вамъ и валиямъ пресмиикамъ после васъ, пока будемъ мы живы, вы и мы. Если территорія Мамиконская вамъ угодна и правится вамъ, какъ ты заявляль это некогда, прося у меня "Девять Источниковъ", то такъ какъ въ этой странв и посвитиль твоего брата (Зеноба) въ епископа и благодаря настоятельнымъ его просьбамъ измвниль ими этой мъстности на его собственное прозваніе (Глакъ) а онъ имветъ столько ревности къ службъ святаго Предтечи. что поставиль всв постройки монастыря изъ камня и извести и кажется нерасположенъ уступать его кому бы то на было раньше своей смерти. — то не прилично намъ его отнимать у него, и онъ трудился одинъ и окончилъ самъ церковь которой я положиль только основание. Между тъмъ, если онъ уступить самъ собой, то я прибаваю новыя селенія. Въ противномъ случав избирай все, что тебв будеть угодно. Мвсто, которое понравится тебъ больше всего, есть твое и вы не найдете съ нашей стороны ничего, чего бы мы не исполнили. Привътствіе въ Госповв!"

Такимъ образомъ, не смотря на довольно значительное число священниковъ и епископовъ, потребности церкви въ духовныхъ лицахъ были такъ велики, что приглашаемымъ изъ другихъ странъ сулились всякія выгоды, лишь бы согласились прійти. Однако настоятельныя просьбы Григорія удовлетворялись медленно. Посланные никакъ не могли найти ни Елеазара, ни Тимофен, пока наконецъ Григорій самъ не встрітиль перваго изъ нихъ и не привель въ Арменію.

Важнымъ пособіемъ св. Григорію въ дълв просвещенія ока-

спустя послѣ возвращенія Григорія изъ Кесаріи; между тѣмъ число священниковъ, гораздо болѣе 600,—показываеть, что со временя обращенія армянъ прошло по крайней мъръ года 4. Въ виду этого кажется, что какъ это, такъ и два предыдущія письма нужно отнести приблизительно къ 308 году.



зали устроенные имъ монастыри. Добрый совътъ архіепископа Леонтія касательно устроенія монастыря въ томъ месть, гдв прежде покланялись Темедру и Кизане, и утвержденія монашества въ странв быль принять св. Григоріемъ, потому что последній не могь не видеть всей целесообразности и неизмеримой пользы монашества въ Арменіи. Онъ устроиль монастырь въ епархіи Зеноба Глака въ "Девяти Источникахъ". Года черевъ два или три послъ построенія Глакскаго монастыря построенъ былъ монастырь во имя св. апостоловъ и порученъ былъ епископу Елеазару, почему и сталь называться Елеазаровымъ 50). Кромъ того донъ посыдаль прлыми толпами кеновитовъ въ мъста населенныя и дикін, въ подя и на горы, упрывающихся и собирающихся въ пещерахъ " 90). и въроятно основаль несколько другихъ монастырей "1). Онъ самъ быль примеромъ монаховъ и старался подъ своимъ руководствомъ восинтать строгихъ подвижниковъ. "Онъ оставляль Альбина, говорить Агаевигель, человъна искрениято и преисполненнаго любви въ Богу, бодретвовать при войски царскаго двора, а самъ отъ времени до времени уходиль на горы и показываль собою приивръ другинъ. Онъ бралъ ивкоторыхъ изъ своихъ учениковъ изъ разныхъ монастырей и уходиль вместе жить на услиненныхъ горахъ, спрываясь въ угротахъ и пещерахъ и вполив довольствуясь употребленіемъ въ пищу травъ" вз). Ніть сомнінія, что вскетическая жизнь и строгое подвижничество монаховъ, производили должное благодътельное дъйствіе на арминское населеніе, обращенныхъ укръпляя въ новой въръ и правственной жизни, а оставщихся въ язычествъ располагая къ отреченію оть него и принятію христіанства. Благодаря неусыпнымъ трудамъ и заботливости св. Григорія, при могущественномъ содвиствін царя Тиридата, дъдо христіанской проповъди шло такъ быстро и такъ широво, что не только вся Арменія приналь христіанство, но и сосъднія страны Иверія и Агванія "2).

<sup>\*\*)</sup> Этотъ монастырь находится по сосъдству съ Мунюмъ въ восточномъ Курдистанъ.

<sup>\*\*)</sup> Agath. CXX, § 154.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Agath. CXX, § 156.

<sup>\*)</sup> CXX, § 155.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Agath. CXX, § 158; Cosom. II, 7; Cedren. ad. ann. XIX Constant. Magni.

## VII.

Григорій учредиль епископскія канедры во всихъ болье важныхъ армянскихъ провинціяхъ, поставилъ епископовъ и хорепископовъ и организовалъ церковное управленіе. Число епископій невозможно опредвлить, хотя приблизительно, а равно нельзя указать постепенности открытія извістных в изъ нихъ. Воть перечень епископскихъ канедръ, упоминаемыхъ древними армянскими историками, какъ несомнънно открытыхъ св. Григоріємъ. Это: "гариская, останская, тайкская, мардагійская, артамунивская, ардэрунійская, сіонійская, ристуникская, мовеская, ашатуникская, бозенская, мамиконьянская, багратунійская, хорхоруникская, ванаидская, апагуликская, аршаруникская, гнунійсная, гохинская, гардманская, епископская канедра въ Акн, бажуникская, ерутакская, азорикская, анцевадзійская, палуникская, мехнуникская, епископія Эли, загревапская и мивсъ-азорикская 34). Сюда же нужно присоединить епископскую канедру въ Авганіи и въ области Арарать (Эчміадзинь). Кромв того упоминается также епископъ Девинской равнины 95), епископъ по ту сторону Евората (?) "", говорится, что Григорій предлагаль епископу Тимофею Экегіацкую епархію. Но нужно думать, что епископскихъ канедръ во время Григорія Просвітителя было гораздо больше, потому что при замвчательной раздробленностя армянскаго царства на мелкія и крупныя княжества и при большей или меньшей ихъ политической обособленности, каждому значительному князю хотелось иметь своего епископа. По этому вполив возможно, что Григорій во время своего правленія двйствительно поставиль болве 400 епископовъ 37). Собственная каеедра св. Григорія была въ Эчміадзинь. Здысь быль центръ церковнаго управленія Арменіи "6).

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) Эчміадзинъ быль главной архісп. каосдрой до половины V віка, а потомь



<sup>94)</sup> Oukht. d'Our. p. 269. Deux hist. Arm. par. Brosset livr. I.

<sup>93)</sup> Zen. p. 344.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Agath. § 154.

<sup>&#</sup>x27;') Agath. CXXIII, § 158 cf. CXIX, § 151; Ou kht. p. 269; Stéphan Orbél. Hist. de la Siounie par Brosset, p. 15, livr. I.

Впрочемъ Григорій мало жилъ въ Эчмівдвинъ, но то обходиль Арменію, то удалялся въ удиненіе или проживаль въ другихъ монастыряхъ. Обходя страну, онъ слъдиль ва состояніемъ въ ней христіанской въры и содъйствоваль укръпленію началь христіанской нравственности среди своихъ грубыхъ соотечественниковъ. Онъ спасъ жизнь многимъ узникамъ, избавивъ ихъ отъ пытокъ, уничтожилъ много жестокихъ и несправедливыхъ распоряженій властей, а обиженныхъ и притъсненныхъ убъждаль въ справедливомъ воздалніи за гробомъ и направляль ихъ въ порядку и благочестію зу).

Въ 325 г. Григорій и Тиридать послади на нивейскій соборъ епископа Аристанеса, сына Григорін. Аристанесъ подписаль акты собора и никейскій символь, и принесь Григорію копін съ соборныхъ постановленій. Григорій принядъ все, что было постановлено и утверждено соборомъ, "и отъ себя прибавилъ нъсколько праткихъ главъ къ правиламъ собора для большаго охраненія своей паствы 4 100). Спустя нвоколько леть после никейскаго собора Григорій совершенно отказался отъ управленія церковью и предоставилъ полное завъдываніе церковными дълами своему сыну епископу Аристакесу. Престарвами и изможденный трудами и страданіями, онъ давно уже жаждаль отдохновенія оть своихъ тяжелыхъ трудовъ и потому, устроивши овончательно церковь, удалился въ 332 году на гору Себукъ и поселился тамъ въ пещеръ Мане, въ округъ Таранаги. По преданію онъ умеръ адъсь въ томъ же году, будучи 75 лъть отъ роду, въ стоячемъ положеніи, опершись на свой посохъ. Пастухи нашли его бездыханное тело и не зная кому оне принадлежить, предали земль 101). "Такъ угодно было Божественному Провиденію, говорить Монсей Хоренскій, чтобы невежественные народы, недавно обращенные въ христіанство, не сдвиали



мочти черезъ тысячу лётъ съ 1441 года и до настоящаго времени продолжаетъ быть резиденціей армянскаго католикоса.

<sup>\*\*)</sup> Agath. § 154, cf. Zen. de Gl. p. 855.

<sup>140)</sup> Monc. Xop. II, 90; Agath. CXXVII, § 169.

<sup>101)</sup> По другому преданію настухи нашли его въ дупл'є кипариснаго дерева: по однимъ въ сидичемъ, по другимъ въ стоячемъ положеніи съ посохомъ въ руків, 146 прим'єч. Змина къ его переводу Вардана.

изъ него предмета поклоненія 102). Спустя 50 льть восль овоей смерти, во время императора Зенона, Григорій явился во смъ одному пустыннику и приказаль ему взять его тыло и похоронить въ Тордань, что и было исполнено. Зенонъ повелыть перенести его потомъ въ Константинополь, оставивши въ Тордань только часть. Оставшееся изъ мощей св. Григорія въ Арменіи было раздылено на части и помыщено въ драгоцынныхъ гробницахъ. Одна часть, именно правая рука св. Григорія была поломена въ патріаршей церкви въ Вагаршанать (Эчміадзинь); а другая часть другой руки послы разныхъ перипетій была положена въ церкви патріаршаго монастыря въ Сизь (въ Киликіи). Части же мощей, перенесенныя въ Константинополь, были потомъ, къ періодъ крестовыхъ походовъ перенесены въ Италію 103).

Св. Григорію приписывають 1) книгу подъ заглавіємъ Гачахапатумъ (Hatchakhapatoum — ръчи и разсужденія) 104), 2) Молитву Просвътителя и 3) Договорный актъ великаго императора Константина съ Тиридатомъ царемъ армянскимъ 105).

Послів овончательнаго удаленія св. Григорія отъ участія въ діялахъ церковныхъ могущественный его сподвижникъ царь Тиридатъ оставался на стражів армянской церкви въ продоженій еще 10 літь. Но утомившись послів продолжительныхъ трудовъ на благо армянскому государству и церкви, онъ также вакъ его ревностный сподвижникъ Григорій, подъ конецъ жизни сталъ жаждать отдыха. Онъ удалялся по временамъ отъ людскихъ обществъ и проводилъ въ уединеніи дней по сорока въ постів и молитвв. "Онъ убіждаль великихъ нахаровъ и все множество народа соділаться дійствительно Христовыми дабы діла всізхъ

<sup>101)</sup> Bullet. d'Acad. imper. des Scien. de S.-P. 1860 г. II, р. 53. Что касается первыхъ двухъ произведеній, то быть можеть въ той или иной степени оми привадлежать св. Григорію, но Договорный актъ, по признанію лучшихъ авторитетовъ въ армянской исторіи и языкѣ, есть плодъ тенденціознаго измышленія времень крестовыхъ походовъ, когда наводнивніе Арменію братья проповѣдники въ витересахъ Рима исказили многія произведеніи армянскихъ авторовъ вставками и поправками.



<sup>&</sup>lt;sup>162</sup>) М. Хор. II, 91 cf. Jean Mamie ch. 1; Вардань, стр. 52, перев. Эмина; Кігасов р. 7.

<sup>102,</sup> Galeni Hist. Arm. p. 34—35; Landlois, Collect. des hist. t. I, p. 191, not. 2. 104) Напечатано въ Римъ въ 1783 году, въ Венеціи 1838 г. Рукопись въ Парижъ-

свирътельствовали о ихъ въръ". Но вельможи и народы не сразу могли бросить всв свой дурныя привычки, нажитыя въ язычествъ, и вполет проникнуться христіанскими понятіями, постому они не внимали голосу благочестиваго царя и следовали больше "внушеніямъ своихъ женъ и наложницъ" и сообразолись съ ихъ желаніями. Наконецъ Тиридать не могь выносить такого разлада между нравственными требованінми своей христіанской души и окружавшей его действительной жизни общества. Онъ оставиль свой царскій вінець и удалился въ ту же самую пещеру Мане, въ воторой подвизался и провель послъдніе дни св. Григорій. Вельможи просили его воротиться и снова управлять царотвомъ, объщая во всемъ исполнять его волю 108). Посль долгихъ просьбъ и горячихъ объщаній Тиридать уступиль ихъ желаніямъ и онова заняль престоль. Но изкоторые вельможи, которымъ наскучила его набожность решились отдедаться отъ него изминой. По внушенію персидскаго царя Сапора они устроили заговоръ на живнь престарвдаго Тиридата, чтобы после его смерти возстановить въ Арменіи язычество.

Тиридать подооръваль существование во дворцъ коварнаго замысла противъ него, но не хотвлъ много заботиться о продолженіи своей земной жизни, и предоставиль себя воль Божіей. Позвавши разъ своего камергера, который быль изъ числа заговорщивовъ, онъ спросилъ, дъйствительно ли существуеть во дворцъ подобный заговоръ. Камергеръ смутился, но сказаль, что не знаеть ничего подобнаго. Не подавая сбоихъ подозрвній, Тиридать удадился на западъ въ округъ Эксгіацъ и здёсь во время охоты, нъкоторые сіонійскіе вельможи ранили его стръдой, но такъ какъ оставался еще живъ, то его камергеръ далъ ему яду, отъ котораго онъ и умеръ после 56 летияго царствованія около 342 года 107). Тавимъ образомъ Богъ привелъ Тиридату христіанину претеривть насильственную смерть въ томъ самомъ мъстъ, гдъ онъ, будучи язычникомъ, приносилъ свою первую торжественную жертву и подвергъ мученію св. Григорія. Такъ заглажена была неправда по отношенію къ Григорію.

<sup>106)</sup> Agath. CXXIII; § 158; Монс. Хор. кн. II, гл. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup>) Fragment du IV-e livr. de l'histoire de Mois. de Khor. Collect. par V. Langlois t. I, pp. 193-194; Kirac p. 8.

. Повъствуя, -- говорять Монсей Хоренскій, -- о святомъ, великомъ и второмъ ратоборцъ, о просвъщенномъ виновинкъ нашего просвъщенія, о истинномъ царъ (т.-е. Тиридать), бывшемъ со временъ Христа, надлежало бы говорить языкомъ дивнымъ и говорить, какъ о сподвижникъ, о мужъ, въ строгой жизни равномъ нашему первопутеводителю и первоначальнику нашего просвъщенія. Святому Духу угодно было облечь свътителя моего саномъ іерея и исповъднива, прибавлю также и апостола, но затемъ царь является равнымъ святому Григорію и въ словъ и въ дълъ. Скажу даже, что преимущество было на сторонъ царя: ибо въ созердания Бога и въ строгой жизни оба они были равны; но касательно покоренія кого-нибудь убъдительнымъ и могущественнымъ словомъ, преимущество дара было на сторонъ царя: ибо у него въра рука объ руку шла съ его двиствіями. По этому и называю его первымъ путемъ и вторымъ отцомъ нашего просвъщенія" 108).

Въ самомъ дълъ, облеченный полнотой государственной власти и вившией принудительной силы, располагая матеріальными средствами, доступными только вънценоснымъ особамъ, при умъ тонкомъ и покоряющемъ, съ характеромъ решительнымъ и неустрашимымъ, Тиридатъ былъ важнымъ помощникомъ Григорія и его заслуга предъ христіанствомъ и Арменіей действительно ни чемъ не меньше заслуги его сподвижника. Содействуя всеми мърами внутреннему процвътанію армянской церкви. Тирихатъ быль могущественнымь защитникомь ея оть многочисленныхъ враговъ. Но потеря Тиридата была незамвнима для армянской церкви въ особенности въ виду того вліянія, какое онъ имъль на своихъ подданныхъ. Замъчательная сила воли Тиридата, его очевидныя военныя и гражданскія способности, несометиныя заслуги предъ Арменіей, какъ его лично, такъ и его рода, окружили его такимъ авторитетомъ, что для него было возможно то, что для другихъ было бы немыслимо. Разрушивши почти безпревословно древнюю народную религію и сдълавши христіанство религіей государственной, Тиридать единственно благодаря



<sup>108)</sup> Моис. Хор. гл. 92, стр. 160, по перев. г. Эмина.

этому же своему авторитету могь держать въ должномъ повиновеніи и страхѣ враговъ армянскаго христіанства, внѣшнихъ и внутреннихъ. Даже подъ конецъ своей жизни, не смотря на старость и слабость, онъ былъ еще страшенъ для своихъ враговъ, такъ что потребовалось върохомное убійство для того, чтобы дать языческой партіи въ Арменіи возможность снова приподнять голову. Во вниманіе къ великимъ заслугамъ царя Тиридата предъ Арменіей и армянской церковью послѣдняя причислила его къ лику своихъ святыхъ.

А. Авнинскій.

## ЗАКОНЪ СЕРДЦА\*.

Возлюбити (Мат. ХХП. 37)

Изъ безсмертной формулы закона, изъ которой І. Христосъ сдълать высшее правило нравственной жизни, я, братіе, взяль, для собесъдованія съ вами только это одно слово: "возлюби!" Если я отдъляю его такимъ образомъ отъ послъдующихъ, то для того чтобы сосредоточить ваше вниманіе на заключающейся въ немъ идет; а идея эта такова: любовь можеть быть предиссана, любовь можеть быть предметомъ закона. Прежде чти напоминать намъ, кого должны мы любить, формула закона утверждаеть, что мы должны любить. Показать, что любовь можеть быть предписана, показать, что сердце человъческое какъ и все прочее, имъетъ свой законъ, которому должно слъдовать,—вотъ пъль, которой я, съ помощію Божією, надъюсь сегодня достигнуть.

Одна изъ важнайшихъ законныхъ причинъ торжества современной науки — это то, что она утвердила и доказала съ постоянно возрастающею строгостію метода всеобщность закона. Въ обширной области, гдв невъжество помвщало накогда царство случая и капризы природы и боговъ, наука открываетъ, какъ и повсюду, скрытый порядокъ, прямую связь двйствій и причинъ; она показываетъ двйствіе закона въ области того, что мы навываемъ безконечно малымъ, также какъ и въ области безконечно великаго; она не допускаетъ того, чтобы какая-нибуть былинка,

<sup>\*</sup> Изъ Берсье.

ман пылинка могла укрыться отъ него, также какъ и одна изъ этихъ блестишихъ точекъ, которыя мы называеть неполнижными ввъздами, изъ коихъ одна, еслибы ее измърить, заключала бы въ себъ ивсколько сотъ милліоновъ разъ массу нашего шара. Она стремится найти законъ того, что кажется намъ самымъ непредвиденнымъ и случайнымъ, и какъ она можеть за несколько въковъ впередъ предсказать, одно изъ этихъ зативній содица, въ которыхъ древніе видьли предвістіє смерти для какого-нибудь маленькаго земнаго царя, такъ она разсчитываеть когда-инбудь опредълить движение вътра, порядокъ циклоновъ и бурь, и предсказать нівоторымь образомь, въ какой точкі неба молнія доджна разорвать облако, ослешляя наши испуганные взоры. Я не зиам, много ли у человъка болъе возвышевныхъ и чистыхъ радостей, чемъ та, которую онъ испытываеть, открывая новый законъ или видя подтверждение уже извёстного законо такимъ феноменомъ или такимъ фактомъ, который прежде казался ему противорвчащимъ. Когда разумъ въ нъдрахъ кажущагося безпоряжа вещей различаеть правильную двятельность ясно определенных естественных силь, когда онъ признаеть разумную причину и связь фактовъ, казавшихъ случайными или неожиданными, или когда совъсть по несомивннымъ признавамъ усматриваеть въ роковыхъ событіяхъ действіе закона вечной правды:то все наше существо трепещеть отъ возвышеннаго энтузіазма: мы чувствуемъ, что тамъ есть истина, потому, что есть порядокъ, и какъ ученый по линіямъ, открытымъ имъ на отдельномъ вамив, угадываеть въ немъ обломовъ великолепнаго зданія, такъ мы въ этихъ ясно сознанныхъ частныхъ законахъ находимъ следы безпредельной гармоніи, которая должна быть последнею основою дела Божія.

Должны ли мы, какъ христіане, страшиться этого подтвержденія всеобщаго владычества закона? Да, конечно, если за этимъ закономъ и выше его нъть ничего, если эта гармонія есть выраженіе величественной, но безжалостной необходимости, если въ ней должно видъть только силу вещей, игру необъятнаго механизма, который отъ въчности находится въ колебаніи, но къмъ составленъ изящный планъ его и отъ кого онъ получилъ первый толчекъ—неизвъстно. Но нъть—если выше закона есть законодатель, выше порядка умъ, который распоряжается, выше

Digitized by Google

святаго закона—Святый Богь, выше закона симпати—Богь, который есть любовь. Но это и есть картина, которую представляеть намъ Библія; это и есть-то двойное утвержденіе, которов ны встръчаемъ на каждой ея страницъ. Съ одной стороны, онаутверждаеть Бога живаго, вездъсущаго, сіяющаго во всахъ своихъ двлахъ, принимающаго участіе во всёхъ нашихъ судьбажь. нитающаго птицъ небесныхъ и одъвающаго полевыя дилін: съ другой,-и это недовольно замечено,-после слова Бого знасте ли, какое чаще всего повторяется въ св. Писанія? Это слово: законь. Законь повсюду встречается въ Библін, начиная съ чухнаго повъствованія о творенія, гдъ Богь поставляеть кажичю вещь въ ея порядкъ, времени и видъ, начиная съ этихъ столь удивительныхъ страницъ книги, гдф Вфчный является намъ дающимъ законы свъту, вътрамъ, самой буръ, до образованія народа Израндьскаго, который по преимуществу есть народь закона, причина существованія котораго состояла можно сказать только въ томъ, чтобы онъ былъ среди людей народомъ-представителемъ и исповедникомъ закона Божія. Какая центральная и яркая страница во всей исторіи Израиля? Какан главиая сцена. и великое воспоминание господствующее во встать его летописяхъ? Это обнародованіе закона. Оно совершается на высотахъ Синая, какъ-бы для утвержденія его высоваго происхожденія, и въ мрачномъ уединеніи пустыни, для того чтобы никакой людской шумъ не ослабляль его силы; ему предшествовали свервающія модній и глухія рокотанія грома, какъ бы для того. чтобы показать, что всв силы природы собираются воздать честь его величію и служить ему свитой. Пусть поважуть мизво всемъ міръ и во всъхъ лътописяхъ народовъ подобнуюэтой сцену, гдъ бы всъ силы, всъ величія, все то, чему человъкъ поклоннется и удивляется, преклоняло колъна предъ этимъ святымъ, въчнымъ предметомъ, который называется закономъ. Пусть покажуть мив какого-нибудь бога, который бы такимъ образомъ свизываль и ограничиваль себя, утверждан, что откровенный законъ есть истинное въчное выражение Его характера и воли! Что такое въ исторіи Ивраиля пророкъ, какъ не свидътель закона, напоминающій его, когда его забывають, снова возстановляющій сглаженныя или потуснавшія буквы его, осващающій исторію блескомъ этого закона. Справедливо замічали»

что другіе народы имъють гадателей и авгуровъ, одинъ Изранль имъеть прорововъ, т.-е. людей, указывающихъ въ исторіи исполненіе плана Провидънія и торжество въчныхъ законовъ.

Посмотрите также, что воспъваеть Израиль? Какое слово безпрестанно возвращается на уста псалмопъвца? Это слово-зажонъ. Уставы, предписанія, запов'яди Ісговы, т.-е. подъ различными именами божественный законъ, -- это то, что Давидъ прославляеть съ святою монотонностію, и когда онъ удивлялся красотамъ природы, когда изъ усть его вырывалось эта изящное восклицаніе: "Небеса повідають славу Божію", то это для того, чтобы савлять изъ самой природы пьедесталь для закона своего Бога: "Законъ Господень совершенъ, - украпляеть душу; откровеніе Господа върно. - умудряєть простыкь; повельнія Господни праведны, - веселять сердце; заповёдь Господия свётла, - просвёщаеть очи. (Пс. XVIII, 8, 9.) Есть напримёръ такой изъ псалмовъ (CXVIII), котораго все содержание составляеть прославденіе вакона, и котораго каждая изъ многочисленныхъ стросъ возвращается въ этому предмету. Знаете ли вы другой народъ, который бы двладь изъ закона предметъ своихъ пъсней? Я всноминаю здёсь, съ какимъ энтузіазмомъ всегда приводили то преврасное місто, въ которомъ веливій греческій трагивъ Софовать прославляеть "неписанные законы неподвижное дело боговъ, которые ни сегодня, ни вчера, но всегда живы и которыхъ происхожденія нивто не знасть". Антил. Но чтоже! эта мысль которая встрёчается тамъ только отрывочно, проникаеть весь Ветхій Завътъ.

Я говориять о Ветхомъ Завътъ особенно потому, что онъ мале навъстенъ и дурно понимается у насъ, потому что ходячая идея объ Ісговъ есть идея о всемогущемъ деспотъ, и ищутъ Его образъ въ трепещущихъ и часто мутныхъ волнахъ исторіи Его народа, а не въ законъ, гдъ онъ является въ спонойномъ сіяніи. Нужно ли мит настаивать на томъ, что Евангеліе представляетъ намъ нравственный законъ осуществленнымъ и подчиняетъ ему все прочее? Кто далъ блесвъ формулъ закона? Кто сдълалъ изъ него хартію въчной религіи? І. Христосъ. До него эта формула существовала, но была заключена въ книгъ второзаконія, какъ насохшая мумія, заботливо сохраненная народомъ-законникомъ и формалистомъ. Христосъ оживиль его; Онъ сдълаль изъ любви

къ Богу и ближнему двойной полюсъ нравственнаго міра. Онъ не только провозгласиль его, но и сдёлаль его возможнымъ. Законъ любви имъетъ свою хронологію въ исторіи: онъ родился у подножія креста.

Я хорошо знаю, что возразять намъ. Намъ скажутъ. что сверхъ-естественное наполняющее Библію и особенно Евангеліе есть отрицание царства закона, потому что сверхъестественное есть произволь, капризъ, постоянная непредвиденность, безпорядовъ, брошенный во всеобщею гармонію. Да, я сознаюсь, что такую идею составили о сверхъестественномъ въ настоящее время, и вообразили, что это-слабый пункть христіанства, гдъ легко сдалать въ немъ брешь, -и на этомъ пункта неваріе сосредоточило свой огонь. Но оказывается, что атака ведется противъ воображаемаго врага. Христіанское сверхъестественное не только не отрицаеть и не уничтожаеть закона, но еще напротивъ, энергически утверждаеть высшіе и божественные законы, проникающіе въ нашу разстроенную и поврежденную гръхомъ природу. Мы всъ допускаемъ, что разумъ человъческій можеть остановить или изменить въ известной мере законы, которые мы называемъ естественными; христіанство утверждаетъ, что святость, нравственное совершенство будетъ обладатъ этимъ могуществомъ во всей полнотъ, и даеть намъ живой примъръ этого могущества въ Інсусъ, побъдитель матеріи, страданія, гръха, смерти. Есть ли въ этомъ какое-нибудь нарушеніе естественныхъ законовъ? Нарушаеть ли законы природы изобрътатель или врачъ, - первый - порабощая дикія силы, которыя она заключаеть, последній-победоносно борясь противъ бользни? И если Сынъ Божій, совершенный человъкъ, торжествуеть надъ бользнію или смертію, отрипаеть ли Онъ законы естественные? Напротивъ, Онъ утверждаеть высшій. Если пронивая въ какой-нибудь островъ, который я считалъ необитаемымъ, вижу тамъ ръку, которой теченіе мостовая плотина отвлонила въ сторону, вижу привитыя фруктовыя деревья, приносящія новые виды плодовъ, скажу ли я, что законы природы тамъ не существують? Нътъ-я заключу только, что эти факты свидетельствують о присутствін на этомъ острове человена съ его разумомъ и силами, ему свойственными.--силами, превышающими тв, которыми обладала бы природа, предоставленная

самой себъ, и которыя, поэтому, я имъю право назвать въ этомъ особенномъ смиств сверхъестоственными; и если въ нървить человъчества я вижу совонупность нравственныхъ фактовъ, дъйствій и событій, очевидно превыньющихъ то, что человъчество можеть совершить собственными силами, то я закцючаю изъ этого не то, что итръ болте законовъ, но что это суть законы, превышающіе тв, которые я знаю, сверхъестественные относительно меня, которые и называю божественными. И такъ неправда, что щея христіанскаго сверхъестественнаго въ какой-нибудь стецени уничтожаеть идею закона. Напротивъ, самая идея о Богв, абсолютномъ владыяв всего существующаго, о Богв духв, о Богв премудромъ, подтверждаетъ мое убъщение въ томъ, что повсюду въ Его дълахъ долженъ оказаться законъ, даже тамъ, гдв мив еще невозможно его раздичить. Онъ есть въ мірі физическомъ, и тамъ онъ является мив роковымъ: кто нарушаеть его, тоть подвергается смерти; онъ есть въ интелектуальномъ мірв въ формв аксіомъ: кто нарушаеть его, тоть впадаеть въ безсмысліе, въ абсурдъ, въ безуміе; онъ есть въ міръ нравственномъ, гдъ онъ долженъ быть принять по свободному сочувствио: кто нарушаеть его, тоть впадаеть въ здо; онъ есть повсюду, повсюду я нахожу его, и видя, какъ онъ царствуетъ въ своемъ ясномъ, мирномъ и странномъ величін, я хочу обратиться нъ нему съ великольпиными словами псалма. "Куда пойду отъ Духа твоего и отъ лица твоего куда убъгу? Ввойду ли на небо, -- ты тамъ, сойду ли въ преисподиюю,--и тамъ ты; возьму ли крылья зари и переселюсь на край моря, и тамъ рука твоя поведеть меня и десница твоя удержить меня. (Пс. СХХХУПІ, 7-11). Такимъ образомъ, нигдв нвтъ безпорядка, фатальности, произвола, -- повсюду законъ: вотъ возвышенная идея, которую даетъ намъ Библія о мірт ж человъчествъ.

Но въ томъ изреченів, которое составляеть предметь нашей бесёды, законъ представляется намъ, какъ имъющій также власть надъ чувствованіями (аффектами) человіческими. Сердце должно быть понорно ему точно также, накъ и разумъ. Возлюби. Недостаточно понимають, что это — идея смілая, оригинальная, которая находится только въ откровенной религів, тидея, до которой природа сама по себів никогда не возвышалась. Воть что я хочу разъяснить вамъ сегодня.



Любовь есть законъ. Этотъ законъ додженъ овязывать всъ существа въ необъятной гармоніи. Внѣ этого закона для тварей, которыя не хотять ему повиноваться, не остается начего, промъ заблужденія, страданія и смерти.

Мы всв знаемъ физическій феномень, называемый притяженіемъ. т.-е. еще необъясненную причину, по которой модекулы матерія стремятся одна къ другой. Наука говорить намъ, что это есть общее свойство матеріи, что оно существуеть во всёхъ тълахъ, будутъ ли они въ поков или въ движеніи и канова ни была бы ихъ природа; что оно дъйствуетъ на всякомъ разстояніи, также какъ и чрезъ всякія субстанціи; когда оно двёствуеть между звіздами, его называють всемірнымь тяготвнісмь: погда оно обнаруживается на поверхности нашего шара, его навывають тяжестію. Всв изучавшіе природу съ древивищихь временъ признавали его. Ньютонъ далъ первый законъ его въ ФОРМУЛВ, КОТОРУЮ МЫ ВСВ ВЫУЧИЛИ НАИЗУСТЬ ВЪ ЮНОСТИ, И ВСВ дальнейшія наблюденія постоянно его оправдывали. Но этоть законъ Ньютока самъ есть не что иное, какъ возвышениая аналогія закона любви, который въ нравственномъ порядка долженъ связывать всв мыслящія существа: какъ неть ни одного атома матеріи, который могь бы укрыться оть онвического притяженія, такъ нёть ни одного нравственнаго существа, которое должно бы было укрываться отъ закона любви. "Возлюби!" Тысячу разъ съ восторженнымъ энтузіазмомъ выражалось внечативніе всеобщаго порядка и гармоніи, которое производить на разумъ теорія Ньютона, подчиняющая всв міры единотвенной формуль и не оставляющая ни одного угла въ физической вселенной случаю. Что насается до меня, то я дрожу оть гораздо болъе живаго и глубоваго чувства когда, на одной страницъ нашихъ Священныхъ книгъ, написанной болъе 40 въковъ, я нахожу формулу закона, навсегда устанавливающаго въ одномъ неизгладимомъ начертанім отношеніе Бога нъ людямъ и всёхъ людей между собою.

Но притяжение въ физическомъ мірѣ, еслибы не было регулируемо, вскорѣ ничего не произвело бы кромѣ смерти: точно также и любовь, эта величественная и неодолимая сила, не менѣе имѣеть нужду въ управленіи Богомъ.



Эта идея кажется намъ смачала странною. Мы не допускаемъ, чтобы любовью можно было управлять въ какомъ-нибудь отношеніи. Кажется, что это—роковая сила по своей прирокв. Дъйствительно, на первыхъ порахъ она есть дъйствіе плоти и врови. 
Тольно-что родившееся дитя бесъ нолебанія склоняется на грудь 
матери; удивительный инстикть указываеть ему, что тамъ его 
жизнь; всъ первыя наши стремленія въ этомъ родь, и когда 
моздиве пробукдаются страсти, онъ бывають сліпы: онъ не допускають ни сопротивленія, ни сдержий; все, что останавливаеть 
ихъ, тяготить и раздражаеть ихъ, и во имя самой роковой 
силы, увлекающей ихъ, онъ требують полной свободы.

Свободная любовь! Это одна изъ любимыхъ теорій нашего въка, и не одинъ романистъ изобразилъ ее въ пламенныхъ страницахъ. Одна знаменитая швода (Сенъ-Симона) считала возможнымъ едвлать изъ нея систему; она видела въ ней врачевство отъ нъкоторыхъ изъ худшихъ страданій человічества; она хотвла сокрушить жестокіе барьеры, которымъ христіанство подчинило общество. Свободная любовь! Сколько разъ люди мечтали объ ней въ часы заблужденія: сколько разъ върили, что въ ней счастіе, сколько разъ въ припадкъ безумія презирали священныя границы законныхъ страстей, кроткую власть семьи. порядокъ, ноторому Богь кочеть подчинить наши сердца! Ахъ! Не свлоинться болве подъ эти тяжелыя обязательства, освободиться оть этихъ устаревшихъ узъ, не дышать болве этою атмосферою скупи, убъдиться, что существують только сощальныя условія, которымъ умные люди не должны подчиняться;предоставить своему сердцу увлекаться всёмъ тёмъ, что его тревожить, пить полною чашей все, что предлагаеть мірь, упиваться страстями, которыхъ очарованіе возрождается вмёстё съ тыть, что есть въ нихъ непредвиденнаго,-какая мечта для пламенныхъ воображеній и какое обольщеніе! Посмотрите на мододаго человъка, которымъ овладъла преступная страсть: въ его осанив, въ его языкв, въ его взорв даже - все протестуеть противъ ига чистыхъ привязанностей: онв тяготять, онв раздражають его, онв надовдають ему; нежность, которою окружають его сестра или меть, безсильна противъ этого глухаго раздраженія, которымъ часто дышеть его страсть. Ему хотьлось бы принудить себя не върить ихъ нъжности; онъ, сынъ чистой и святой матери, собираеть въ языкъ виверовъ оразы противъ женской добродътели; онъ чтобы заглушить протесты совъсти позволяеть себъ оскорбительныя слова; онъ дълается скептикомъ, онъ придумываеть теорію для оправданія своего поведенія; онъ упивается жалкими софизмами, которые не выдержать и одного часа размышленія; и когда онъ разбиль то, что онъ называеть соціальными сдълками, когда у него ничего не осталось, кромъ влеченій одного дня и капризовъ одного часа, — онъ считаеть себя свободнымъ и бросаеть взглядъ презрънія на тъхъ, кого религіозная въра еще влечеть къ берегу и жертвеннику законныхъ привязанностей.

Что же? Мы не оставимъ ему этой гордой радости. Эта мечта будеть иметь свое завтра, это очарование будеть иметь свое пробужденіе, пробужденіе печальное, полное горечи и часто стыда. Знаете ли, братіе, какое неминуемое наказаніе свободной любви? Это — не меньше, какъ смерть любви. Произнося это слово, я не повторяю декламаторской фразы,--- я утверждаю факть, тысячу разъ наблюденный. Ахъ! Вы не хотым бодретвовать надъ вашимъ сердцемъ, вы не хотели покорить его божественнымъ законамъ, вы не хотвия запереть его для запрещенныхъ привязанностей и укръпить его питаніемъ святыхъ привязанностей:--что же! оказывается, что это сердце двивлось болве и болье неспособнымъ любить. Его сила истощилась въ измънчивыхъ капризахъ; его энтузіазмъ и восторги дълались все короче и ръже; его глубовіе источники изсохли; восторги любви, о которыхъ вы мечтали, сменились влеченіями плоти, можеть быть и пламенными, но поверхностными и притомъ оставляющими вамъ один угрывенія и презрівніе въ самимъ себів. Это всегда было такъ. Когда св. Павелъ изображалъ нравственное состояніе язычниковъ своего времени, онъ говориль покольнію, которое предавалось всяческимь излишествамъ. И теперь, осмотритесь кругомъ себя: множество позорныхъ ж мрачныхъ опытовъ подтвердять вамъ ту истину, что безпорядочная страсть есть завйшій врагь истянной дюбви! Итакъ, вотъ что дълается съ сердцемъ, когда оно превираетъ законъ Божій. Теперь посмотримъ, какую силу и величе можетъ дать ему этотъ законъ, когда ему повинуются. И прежде всего мы обстоятельно

4

разсмотримъ дълаемое намъ возраженіе. Говорять, что для сердца не можеть быть закона, что отличительный характеръ ассекта это свобода отъ всякой заповъди. Правда ли это?

Есть во всякомъ человъкъ область, въ которой природа царствуетъ неограниченно. Мы въ очень значительной степени составляемъ продуктъ необходимости (оатальности): надъ нами господствуетъ темпераментъ, привычки, унаслъдованныя отъ предковъ, вліянія плоти и крови. Матеріалисты кромъ втого ничего не видять въ человъчествъ; нравственная свобода, по ихъ мнънію, не что иное, какъ иллюзія и пустое слово.

Очевидно однако, что человакъ можетъ быть воспитываемъ; но какая цаль воспитанія? Уменьшить въ человака всемогущую силу инстинкта и первой необходимости, чтобы развить силу разума и воли.

Это очевидно въ умственной области. Наши чувства представляютъ намъ содице опускающимся къ западу; но вмѣшявается наука и говоритъ намъ, что наши чувства обманывають насъ, что солице неподвижно, а это мы сами движемся къ востоку.

Инстинкть говорить намь, когда мы подвергаемся обидь: "отвъчай и мсти за себя". Но вмъшивается соціальное воспитаніе, обезоруживаеть нашу руку, останавливаеть на нашихъ губахъ слово ненависти и угрозы и научаеть насъ прибъгать къ покровительству закона.

Инстинить побуждаеть насъ удовлетворять всемъ нашимъ естественнымъ наилонностямъ. Но вмъшивается размышлене (рефлексія) и доказываеть намъ, что въ такомъ случав общество было бы не что иное, какъ арена, открытая для всехъ противоположныхъ похотей, т.-е. для дикой и звъриной жизни, тъмъ болъе опасной, что животное здъсь самъ человъкъ, т.-е. существо мыслящее по преимуществу. Мы такимъ образомъ, подчиняемся правилу или принужденію вслъдствіе хорошо понятаго интереса.

Итакъ върно, что сердце можетъ возвыситься надъ инстинктомъ. Върно, что оно можетъ подчиняться не однимъ импульсамъ озгальности (естественной необходимости). Сердце можетъ въ извъстной мъръ направляться и видоизмъняться волею. Тъ, кто говорятъ: "любишъ кого можешъ", не знаютъ по этому нашей природы съ ея безконечными рессурсами, судятъ ее поверхностно и презираютъ ее.

Христіанство даеть намъ о ней совствив другую идею. Съ возвышенною смелостію оно повелеваеть человтку любить.

Какъ это возможно? Спрашиваете вы меня. Сейчасъ я ворочусь иъ этому вопросу, а теперь я просто констатирую факть. Христіанство предписало такія привязанности, какихъ природа никогда не внушала; оно захотъло ихъ, и получило: это фактъ.

Вотъ у воротъ Іерусалима іудей, сынъ неукротимой расы, которую Тацитъ охарактеризоваль одною чертою: ненависть из роду человъческому. Этотъ человъкъ подвергается жестокой казни. Его палачи окружають и терзають его, какъ свора голодныхъ псовъ; онъ обливается кровью; но онъ поднимаеть къ небу взоръ, полный ангельской кротости и молится за тъхъ, которые побивають его камиями: Богъ повелъль ему любить, и онъ любить.

Воть фарисей, сынъ фарисея. Савлъ изъ Тарса. По закону естественнаго подбора, всё предразсудки, всё вражды, вся узость привязанностей, всё ненависти его расы и его школы должны были концентрироваться въ немъ и дойти до высшей степени. И этотъ человъвъ написалъ тринадцатую главу перваго послания къ Кориноянамъ, т.-е. возвышеннъйшій гимнъ любви, какого земля никогда не слыкала. Богъ повелёлъ ему любить, и онъ любить.

Когда христіанская дівушка, воспитанная въ нітт и роскоши, заключается въ школу или госпиталь и встрічаеть тамъ вульгарность, безобразія, досады, безпрестанно повторяющіяся огорченія отнынів принесенной въ жертву жизни,—почему большею частію вы встрічаете на ея лиці ореоль мира, котораго уже не иміноть овітскіе люди? Богь повеліль ей любить, и она любить.

Когда миссіонеръ удаляется въ ледяныя страны Лабрадора, подъ это небо, которое есть не что иное, какъ необъятный саванъ, когда онъ заключается въ эти отвратительныя землянки, гдв атмосфера постоянно наполнена міазмами, когда онъ осуждаеть себя на отвратительную пищу, когда после несколькихъ леть геройскаго труда, онъ успеваеть тамъ создать целый верующій народь, который на своемъ необработанномъ и грубомъ языке поеть песнопенія, которыхъ мы не могли слышать безъ глубокаго волненія, — откуда у него это вдохновеніе,

котораго жара ничто не могло ослабить? Богъ повеляль ему любить, и онъ любить.

И когда у насъ супруга и мать христіанка, осужденная, какъ это мы слишкомъ часто видимъ, терпфть у собственнаго очага подвости, насившки, жестокости, постоинныя измыны, противопоставляеть всему этому кротость и несокрушимое величе дука. когда она умветь оставаться полною достоинства безъ горечи н сполойною безъ слабости, когда она умфеть отъ встать скрывать свое тайное уныніе и отчанніе, когда она учить овоихъ сыновей уважать имя, которое недостойный отець можеть-быть безчестить въ вертепахъ, когда, перенеснии столько оснорблений, она находить въ себв еще довольно силы, чтобы ухажевать въ предсмертной бользни за своимъ мужемъ, который возвращается нъ ней тогда, когда ему уже ничего не остается какъ страдать и умереть: - думаете ливы, что въ такой драми, болве обывновенной, чемъ вы думаете, внушеній природы достаточно? Неть. вы это хорошо внаете: здёсь есть нёчто другов. Богь повелети вио и чтирой женщина порить, и она любить.

Итакъ справедливо, что мы можемъ научиться любить, итакъ справедливо, что сердце можеть побъдить природу. Любовь не заключена въ роковомъ кругъ: ей открыта безконечность, не та безконечность въ безпорядкъ, гдъ она находила одно рабство плоти, но та высшая безконечность, гдъ божественная любовь разливается въ своей въчной полнотъ и гдъ можно обнимать всъ существа, даже тъ, къ которымъ по естеству оканспытываеть отвращение и омерзение.

Я, братіе, показалъ вамъ идеалъ, не ложный и приводящій въ отчанніе: его можно достигнуть, его достигали и достигають люди, которыхъ природа создала такими же, какъ и мы. Но этотъ идеалъ можетъ-быть ужасаетъ васъ; вы обезкуражены: откуда, говорите вы, родится эта любовь въ томъ сердцъ, которое хотъло бы любить, но не любитъ, которое хотъло бы чувствовать, и не чувствуетъ, а которое, поднявшись на одно мгновеніе въ порывъ энтузіазма, падаетъ опять, подавленное тяжестію своего равнодушія, лъности и инерціи? Кто можетъ исцълить эту бользнь? Кто въ состояніи возвратить жизнь этому мертвецу?

На это я не колеблясь отвъчаю: одинъ Богъ можеть это, братіе. Здъсь нужно вдохновеніе, превышающее природу. Чтобы

Digitized by Google

наше сердце любило, нужно, чтобы это сердце оперва пронивлось божественною любовію.

Итакъ овладъйте этою любовію Божією въ ся полноть такъ. кавъ она открыта ванъ въ І. Христь. Христосъ прикосить ванъ не доктрину только и теорію любви, но и осуществленіе. Богь вовлюбыть васъ въ І. Христь, возлюбыть такими, какъ вы есть, такими какими Онъ васъ видить, со всёми вашими неко-CTATERME I CEBEDERME, ECTODES IIO ECTECTBY HARCELIS IOLEHE DASдучать васъ съ Нимъ. Онъ возлюбиль васъ до жертвы, до креста. Безпрестанно возвращайтесь къ этому центральному таниству Евангелія: въ немъ глубина, которой вы никогда не нечерпаете; смотрите на крестъ, каковъ онъ есть, смотрите на него въ центръ всъхъ божественныхъ даровъ; смотрите на него, какъ на цель, къ которой все стремилось въ пророчестве, какъ на источникъ, изъ котораго истекио все въ новомъ міръ, ведущемъ свое начало отъ него; ндите въ нему чревъ Геосиманію, чрезъ преторію и скорбный путь; не пытайтесь ваключить въ неполной формуль этоть неизмъримый факть искупленія, котораго безконечную силу не можеть объять само сердце; размышляя предъ Голгоескою жертвой о примереніи виновнаго человъчества съ Богомъ, находите въ этомъ ежедневно собственную ващу исторію, ибо діло идсть объ васъ. "Я думаль о тебі въ въ моей агоніи, я такую-то кашаю крови продиль за тебя": эти слова, воторыя Паскаль влагаеть въ уста І. Христа, -- нътъ ни одного върующаго, который не поняль бы ихъ. Это несравненное милосердіе, эта святая и неизреченная любовь да наполнять все ваше существо. Перечислите всв ся черты, скажите себв, что всв человъческія привязанности, вакъ бы ни были онъ горячи, суть тольно бледный образъ ея, попытайтесь съ апостоломъ измърить высоту, широту и глубину любви, которую Богъ показалъ вамъ въ І. Христь; попытайтесь понять эту любовь, превосходящую всякій умъ. Въ ней только вы найдете вдохновеніе, котораго вамъ недостаеть: любовь производить любовь; чёмъ более вы будете върить тому, что Богъ отврыль вамь въ І. Христв, твиъ болве вы будете чувствовать въ себв тотъ источникъ живой воды, котораго не изсушить самая ввиность; онъ орошаль, онъ оплодотворяль тысячи сердець, болье изсохинхъ, болье безплодныхъ, чъмъ ваше, онъ производилъ самоотреченіе и самопожертвованіе тамъ, гдъ царствоваль одинь эгоизмъ. Все, что

совершалось лучшаго и наиболье веливаго на земль, исходило отсида.

Когна такимъ образомъ эта происходящая отъ въры дюбовь возникнеть въ вашихъ сердцахъ, вамъ возможно будеть полюбыть человичество, не только въ неопределенномъ порыви обшей облантронів, но и въ частной привязанности, которыя въ кажномъ изъ его членовъ видить существо, созданное по образу Божію, искупленное вровію І. Христа и предназначенное въ въчной жизни. Братіе, чтобы любить человъчество, надо върить въ него. Если для васъ человъкъ — не болъе, какъ животное случано возвысившееся надъ своей природой не булете. то любить его долго; если вы видите въ немъ только существо, которое его роковой темпераменть обрежаеть на вульгарную и можеть-быть презранную судьбу, то вашь энтувіазмъ скоро уступить місто пессимистической мизантропіи. Будьте христіаниномъ, и подъ самымъ жалиниъ, самымъ пошдымь, самымь отталкявающемь существомь вы за пошлостію и грявью, которыя васъ оттаживають, различите существо идеальное, которое когда-нибудь, можетъ-быть скоро, возродится подъ дыханісмъ Божінмъ. Научитесь видеть въ немъ He to, uto band anthuateuno by Hemb, ho bos to, uto momers существовать въ немъ добраго, благороднаго и истинато. Въ самыхъ омраченныхъ душахъ остается какая-то божественная нскра; въ самыхъ печальныхъ правственныхъ развалинахъ есть нъкоторыя черты первоначального плана Божія.

Особенно остерегайтесь этих несправединных предравсудковь, этихь дикихь антипатій, которыя затемняють вворъ и
мішають намь видіть въ настоящемь світт тіхь, кто встрівчають нась на нашемь пути. Они мыслять не такь, какъ мы,
они вірують не такь, какъ мы, есть у нихь извітное мийніе,
расположеніе, наклонность, даже меніе,—какая-нибудь можетьбыть незначительная странность, и воть этого довольно, чтобы
мы безь угрывеній отказывали имь во всякомь участіи. Мы
оправдываемся, ссылаясь на то, что они антипатичны намъ и
этого слова довольно, чтобы успокоить нась. Холодность, сухость, надмінный взглядь, різвое оскорбительное слово, все
кажется намь дозволеннымь въ отношеніи къ нимь, и они не
будуть даже знать того, что въ нихъ намь не понравилось и
такъ странно оттолкнуло оть нихъ наши сердца.

Когда же ны научимся смотреть на людей очами Бога? Когда мы научимся различать все то, что остается въ жикъ великаго, божественнаго, а также и всв страданія, какія скрываются въ нихъ подъ обманчивою внешевствю безпечности в ясности? Я скажу вамъ наконецъ, и это будеть мое последнее слово: "дюбите, чтобы научиться любить". Не вричете, что этопарадоксъ: этотъ парадоксъ есть сама истина. Здъсь особенно нрименлется слово Христово: "имеющему дано будеть". Здесь върный въ малыхъ вещахъ видить разширеніе круга, въ которомъ вращается дъятельность его сердав. Побъждайте лъность, удерживающую васъ у вашего очага, холодиясть, удерживающую на вашихъ губахъ слово доброжелательства, или иснущающее васъ первое движение антипатии, и вы увидите, что все сделастся для васъ легкимъ и въ этой нервой побъдъ вы найдете сладость, какой вы и не подозръвали. Не было ли наблюдаемо тысячу равъ, что ничто такъ не украпияеть любовь, какъ жертвы, которыя она сама налагаеть на себя, и начто не возбуждаеть въ насъ такого пристрастія къ предмету, какъ страданія, которыхъ онъ намъ стоивъ. Если безпорядочныя страсти доводять до головокружения и увлевають въ бездну, изъ которой уже не поднимаются поддающіяся имъ души, думасте ли вы, что благородивиная, святвиная, лучшая изъ страстей—любовь не наветь токой силы? Не будеть ли она имъть своихъ энтузіавмовъ, своимъ неодолимыхъ порывовъ, которые дотого овладвють душею, что она не захочеть уже другой жизни, потому что не найдеть. въ ней начего вромъ холодности и скуки. Эти святыя души, повторяющія на вемль черты изъ живни Христа и проводящія въ міръ потокъ пламенной любви, были сначала столь же апатачны и колодны, какъ и ваща, онв испытывали тоже унывіе, тоже отвращение и омерзение, на какія жалуетесь вы. Но окъ предались сначала Богу, а потомъ человъку; они любили, и любовь сдълалась ихъ господствующею страстью; начто небесное началось для нихъ връсь на земль; отнынь всякая низшая цвль назалась имъ безплодною и непривлекательною; овъ нашли уже и скоро будутъ имътъ во всей безконечной полнотъ въчную жизнь, которой законъ есть любовь.

## ПРИВЪТСТВЕННЫЯ РЪЧИ

ЕГО ИМПЕРАТОРСКОМУ ВЕЛИЧЕСТВУ БЛАГОЧЕСТИВЪЙШЕМУ ГОСУ-ДАРЮ ИМПЕРАТОРУ АЛЕКСАНДРУ АЛЕКСАНДРОВИЧУ ВО ВРЕМЯ ПУТЕШЕСТВІЯ ПО РОССІИ,

произнесенныя Высокопреосвященнъйшимъ Палладіемъ Экзархомъ Грузіи.

1 \*.

## Благочестивъйшій Великій Государь Императоръ!

Въ глубовомъ благодарения Господу Богу, предъ симъ святилищемъ древняго знаменитаго храма Сіонскаго, сретаемъ Тебя, Всемилостивъйшій нашъ Отецъ Отечества, и съ чувствами несказанной радости имвемъ счастіе привътствовать Тебя отъ лица всей Иверіи. Подъ Твоею, Богомъ благословенною державою благоденствуя со всеми Твоими верноподданными, какъ діти одного необъятнаго великаго семейства, покоясь, якоже древній Израиль во дни Соломона, подъ виноградомъ своимъ и сможовницей (3 Цар. 4. 25), пользуясь миромъ, спокойствіемъ и довольствомъ-чего мы еще могли просить у Господа? Единаго-да возвеселимся радостью передъ лицомъ Твоимъ. И Господь услышаль пламенныя желанія сердець нашихь, и на насъ, сущихъ далече, знаменася свътъ лица Твоего. Да, не ясно ли являють эти трудныя и далекія Твои путешествія по обширнымъ областямъ исполинской Твоей державы, простертыя даже до горъ, морей и ущелій Кавказа, что Ты, Великій Государь, царственными Твоими заботами и отеческимъ попеченіемъ объемлешь

<sup>\*</sup> Произнесена въ Тифансскомъ соборъ.

одинаково всв народы, Богомъ Тебв врученные, что Ты желаешь знать Свое царство не только по сведеніямъ, восходящимъ къ престолу Твоему, но и Твоимъ личнымъ усмотреніемъ, желаешь собственнымъ взоромъ видеть людей и дело, чтобы непосредственными мановеніями все исправлять къ правдъ, пользъ, порядку, ко благу и совершенству. Поистинъ труды и подвиги Твои неустанные-нашъ полой, наша безопасность, наше благоденствіе и счастіе. Кавказъ, нівогда грозный и тревожный, а нынъ мирный, славный доблестями и побъдами, дорогая жемчужина въ Царскомъ вънцъ Твоемъ и одна изъ лучшихъ областей Твоего необъятного Царства. Просвыти же лице Твое благоволительно на народы Иверіи, царелюбивые, радостно торжествуюшіе Твое путешествіе, что зрится воочію въ этихъ воднахъ стремящагося въ Тебв народа, въ этихъ восторженныхъ взорахъ, въ этихъ торжественныхъ восклицаніяхъ. Многострадавшая страна сія видить въ Тебт Великаго Благодттеля своего, видить въ Тебъ свой миръ и свое благоденствіе, горить въТебъ върноподданническою преданностью и дюбовію и готова за Тебя на всв жертвы. Милостивое Твое посъщение нашего края неизгладимо запечативется въ радостныхъ и благодарныхъ сердцахъ нашихъ и будеть передаваться изъ рода въ родъ съ благословеніями. Преискренняя наша радость возвышается еще твиъ, что мы удостоились и лицезрвнія Августвишей Супруги Твоей Благочестввишей Государыни Императрицы, Матери Отечества. Это великое, необывновенное счастіе даруется отдаленному нашему краю еще въ первый разъ. А вотъ юные, но уже мужающіе Сынове Ваши Первенцы, яво насажденія масличныя, цвътущія отрасли благословеннаго корене, довершають нашу радость. Подъ высокимъ и мудрымъ руководствомъ обходя земяю, они поучаются и пріобратають мудрость. Сердца наши и очи всецвло обращены въ Вамъ, да насладимея эрвніемъ Царственныхъ доброть Вашихъ и да будеть радость наша о Васъ радостна и Вамъ. Преисполненная же радость наша да сольется теперь съ теплою, сердечною молитвою. Престолъ Твой, Благочестивъйшій Монаркъ, да будеть выну осъненъ покровомъ Божественнаго Провидънія и Держава Твоя кръпка и могущественна. Царь Царствующихъ да исполняеть во благихъ всв желанія Твоего любвеобильнаго сердца и невредимо всегда и вездъ, во всъхъ путяхъ Вашихъ, хранитъ Тебя, Знидителя нашего благоденствія, нашу силу и славу, Твою Августвішую Супругу—наше счастіе, Наслідника Цесаревича— нашу надежду, и весь Царствующій домъ. Внидите свойственнымъ Вамъ Царскимъ путемъ въ сіе древнее святилище, и Всевышній благословить Васъ благословеніемъ пренебеснымъ отъ Сіона святаго Своего.

2 \*.

Благочестивъйшій, Великій Государь Императоръ! Благословенъ грядый во имя Господне. Благословенно вшествіе Твое, всемилостивъйшій и возлюбленный нашъ Отецъ Отечества, во градъ сей, прежде темный и невъдающій Бога истиннаго, нынв же свътлый и богопросвъщенный. Ибо гдъ свъть истиннаго христіанства, тамъ свъть истинный гражданственности, тамъ царствуетъ правда и милость. Твоимъ милостивъйщимъ посъщеніемъ этой отдаленной окраины необъятного Твоего Царства даруется жителямъ града сего необыкновенное счастіе. Градъ сей въ первый еще разъ имъетъ несказанное счастіе встрътить Самодержца своего, Царя Православнаго, съ Благочестивъйшею Царицею и Наследникомъ-Цесаревичемъ. Восторженно и съ чувотвами неописуемой радости онь привытствуеть Ваши Величества. Сердца и очи встять насъ всецвио обращены въ Вамъ, да насладимся зрвніемъ царственныхъ доброть Вашихъ и да будеть преискреннъйшая радость наша о Васъ радостна и Вамъ. Блатословенна и препрославлена буди, Великій Государь, Держава Твоя свлою и помощію Всевышняго. Да управляется она всегда мудростію и правдою внутри, крвико ограждается отвив и изобилуеть всеми средствами благоденствія, да подъ сенію Твоего Престода поживемъ тихое и безмоденое житіе, Божія всемогущая десница да освинеть и, како звинцу ока, хранить Тебя, Августвицій Монархъ нашъ, Благочестивъйшую Государыню Императрицу и весь Царствующій Домъ на славу и счастіе дорогаго Отечества. Господь Заступнивъ и Спаситель да будеть и пребудеть съ Вами во всвхъ путехъ Вашихъ, ныне и всегда.

<sup>\*</sup> Произнесена въ соборъ въ Баку.

# торжество 900-лътія крещенія

СВ. КНЯЗЯ ВЛАДИМІРА И ВСЕЙ РУСИ ВЪ ХЕРСОНИСЪ-ТАВРИЧЕСКОМЪ.

Юбилейное торжество 900-летія со времени крещенія св. Равноапостольнаго княвя Владиміра и народа русскаго, продолжалось три дня—13, 14 и 15 іюля.

14 іюля совершено было освященіе нижняго храма, построеннаго на мъсть того храма, въ которомъ крестился св. Князь Владиміръ. Храмъ этотъ построенъ по мысли Благочестивъйшаго Государя Александра Павловича. Впрочемъ привести въ исполнение эту мысль суждено было только благочестивъйшему Государю Александру Николаевичу. Ко времени Его царствованія нашимъ извістнымъ археологомъ, графомъ Уваровымъ, въ развалинахъ древняго Херсониса найдены были остатки древняго храма Рождества Пресвятыя Богородицы, въ которомъ крестился внязь Владиміръ, и это отврытіе указало, где быть храму въ память этого событія. Государемъ Александромъ Николаевичемъ Высочанше быль утвержденъ проекть храма по рисунку профессора архитектуры Грима и въ 1860 году имъ собственноручно положено было первое основание храма. Храмъ построенъ изъ Инкерманскаго бълаго камин съ желтыми крестами изъ Инкерманскаго мрамора. Нижній храмъ заключаеть въ себъ остатки ствиъ Херсониского храма Пресв. Богородицы; направо отъ парскихъ врать находится купель, въ которой св. Князь Владиміръ воспріяль св. крещеніе. Купель эта имветь форму четыре-угольника, шириною 3 арш. 6 верш., длиною 2 арш. 14 верш., глубиною 1 арш. 10 верш.; купель раздълена поподамъ каменною перегородкою, водою она наполняется изъ резервуара, помъщающагося внъ храма, посредствомъ трубъ, проведенныхъ подъ поломъ. Въ нижнемъ храмъ сдъланы временныя приспособленія для освященія и открытія въ немъ служенія, ко дню 900-лътняго юбилея. Въ верхнемъ храмъ, который внутри еще не отдъланъ, предположено 3 престола; средній во имя Св. Равноапостольнаго Князя Владиміра, правый во имя Св. Благовърнаго Князя Александра Невскаго и лъвый во имя Апостола Андрея Первозваннаго \*).

12 іюля въ 51, ч. вечера братією монастыря перенесены были моши Равновпостольного Князя Владиміра изъ монастырскаго храма седьми священномучениковъ Херсонскихъ въ вый храмъ. Въ 6 ч. вечера всенощное бдение и 13-го освященіе нижняго храма въ честь Рождества Пресвятыя Богородицы н лигургія въ новоосвященномъ храм'в совершены были двумя ' святителями: Архіепископомъ Херсонскимъ и Одесскимъ, Никаноромъ, и Епископомъ Таврическимъ и Симферопольскимъ, Мартиніаномъ, въ сослуженій канедрального протоїерея Алексія Назаревскаго, настоятеля Севастопольскаго Адмиралтейскаго собора, протојерея Александра Миловидова, ключаря протојерея Михаила Маркова, настоятели Севастопольской Петрово-Павловской цервви, протојерея Владиміра Баженова, намастника Херсонисского монастыря, игумена Андрея и настоятеля Инкерманскаго монастыря, ісромонаха Іоасафа. На литургін ректоромъ Таврической Семинаріи, протоіеремъ Іоанномъ Знаменскимъ. произнесено было следующее поучение.

## Ръчь на освящение храма.

"И ста Соломонъ предъ лицемъ олтаря Господня предъ всвиъ соборомъ Ізраидевымъ, и воздвиже руцв свои на небо и рече: Господи Боже Ісраидевъ, нъсть якоже ты Богъ на небеси горв и на земли низу... Аще небо и небо небесе не довлъютъ ти, кольми паче храмъ сей, егоже создалъ имени твоему;... Да будуть очи твои отверсты на храмъ сей день и нощь. И услышищи молитву раба твоего и людей твоихъ Исраиля, о ниже помолятся на мъстъ семъ... и милостивъ будещи о согръщеніяхъ людей своихъ Ісраиля... И милостивъ будещи неправдамъ ихъ (3 Цар. VIII, 22, 27, 29, 30, 34 и 50).

Такъ молитвенно взывалъ Царь Соломонъ ко Господу, когда имъ устроенъ былъ храмъ Іерусалимскій и когда въ этотъ

<sup>\*)</sup> Подробную исторію и описаніе сего храма см. въ № 29, «Церк. Від.» за 1888 годъ.



храмъ священниками поставленъ былъ ковчегъ завъта. Храмъ Іерусалимскій имълъ великое значеніе для народа Божія—Израмля. Онъ служилъ мъстомъ селенія Самого Іеговы, мъстомъ проявленія Его славы, мъстомъ служенія Израмля Іеговъ, наконецъ мъстомъ очищенія народа отъ гръховъ его. Посему Соломонъ, чувствуя себя во вновь устроенномъ имъ храмъ предъ лицемъ Самого Бога, поручаетъ Ему въ молитвъ себя самого и народъ свой и проситъ у Бога благоволенія и милости Израмлю.

И мы, благочестивые слушатели, присутствовали нына при освящени вновь устроеннаго храма. Посему и мамъ прилично въ настоящій моменть размыслять, какое значеніе имаєть христіанскій храмъ для нашей жизни, какъ относились наши предкихристіане, въ теченіи протекшаго 900 латняго періода христіанской жизни, къ храмамъ Божіммъ и какое значеніе долженъ имать для насъ нына освященный храмъ въ честь и славу Пресвятыя Владычицы нашея Богородицы. Прилично также намъ въ настоящій день и вознести ко Господу Богу вызываемыя обстоятельствами времени молитвы.

Храмъ Божій для христіанина имветь несравненно большее значеніе, чемъ какое имель для ветхозаветнаго Іудея храмъ Іерусалимскій. Вся духовная жизнь и двятельность христіанина отъ момента рожденія и до переселенія христіанина въ жизнь въчную, находится въ теснъйшей связи съ храмомъ Божівмъ. Въ храмъ Божіемъ новорожденный получаеть духовное возрожденіе чрезъ таннство Крещенія; въ храмъ Божіемъ врещенный получаеть благодать Св. Духа для своего укращения и развития въ духовной жизни чревъ таинство Муропомазанія; въ храмъ Божіемъ христіанинъ очищаеть свою совъсть, удрученную гръхами, чревъ таинство Покаянія; въ храмъ Божіємъ раскаявшійся въ своихъ беззаконіяхъ грешникъ теснейшимъ образомъ соединяется съ своимъ Искупителемъ отъ власти грвка, Господомъ Інсусомъ Христомъ, черезъ пріятіе Его Пречистаго Тъла и Крови въ таинствъ Причащенія; въ храмъ Божіемъ таинствомъ и молитвою церкви христівнинъ освящаеть свою семейную жизнь; въ храмъ Божіемъ христіанинъ возносить къ Господу Богу свои молитвы и прошенія; въ храм'в Божіємъ христіанинъ заканчиваеть свое земное существованіе, получая напутствіе церкви въ будущую загробную жизнь; наконецъ въ храмъ же Божіемъ и по смерти христіанина приносится безкровная жертва и возносятся предъ престоломъ Божінмъ молитвы церкви о его спасеніи и оставленіи граховъ. Словомъ-нать такого момента въ жизни христіанина, когда онъ не имвлъ бы нужды прибъгнуть въ храму Божію. Случилась у христіанина радость, онъ опъщить въ храмъ Божій излить предъ Господомъ свои благодарныя чув-

ства: постигло христіанина горе или несчастіе, онъ въ храмъ же повергаеть предъ Господомъ свою молитву объ избавленів его оть несчастій; одержать христіанина бользан-онь въ храмъ же просить помощи Божіей и заступленія Его Пречистой Матери и святыхъ угодниковъ Божінхъ и часто здесь же получасть чудесное исцеление отъ своихъ недуговъ. Въ храме Божіемъ христіанинъ получаеть правственные уроки относительно своихъ семейныхъ, общественныхъ и гражданскихъ отношеній и обязанностей, о почитаніи власти духовной, гражданской и родительской, о уваженім въ старшимъ, о любви въ ближнимъ вообще, объ обязанности христіанина быть въ своей авятельности честнымъ, миролюбивымъ, ко всемъ доброжелательнымъ, о неумъстности въ человъкъ семомнънія и излишняго довърія въ своимъ собственнымъ силамъ и необходимости при всякихъ обстоятельствахъ своей жизни обращаться въ Богу и Его помощи, словомъ-всв тв высокіе нравственные уроки и наставденія, которыми христівнство поб'вдило міръ. Отсюда, благочестивые слущатели, легко усмотреть, сколь великое значение имъетъ храмъ Божій не только для земной жизни и нравственной авятельности христіанина, но и для его спасенія и прославденія въ будушей загробной жизви.

Храмъ Божій всегда имъль такое важное значеніе для жизни христіанина. Но всегда ли въ теченіе 900 летняго существованія православнаго русскаго государства русскимъ православнымъ народомъ понималось надлежащимъ образомъ такое значеніе храма для редигіозно-нравственной жизни христіанива и выражалось ди въ чемъ-либо это понимание? Обратимся въ указаніямъ исторіи и будемъ отъ нея ожидать ответа на этоть вопросъ. Христіанство на Руси сдълалось религіею народною и господствующею 900 леть тому назадь при Князе Владиміре. Святой Князь Владиміръ самъ крестился въ сей святой купели и врестиль свой народь въ Кіевъ въ 988 г. по Рождествъ Христовомъ. Въ чемъ же прежде всего выразилось христіанское настроеніе и христіанская ревность Равноапостольнаго Князя? Тотчасъ по врещени народа св. Князь Владиміръ приступилъ къ ниспроверженію идоловъ и построенію храмовъ Божінхъ. Ревность его въ этомъ двив была столь велика, что древніе писатели говорять о немъ: "всю землю русскую и грады вся украси святыми церквами" (Мак. Ист. 1 прил. № 1, стр. 266). Исторія называеть намъ и по именамъ много храмовъ, устроенныхъ св. Княземъ Владиміромъ, таковы: въ Кіевъ храмы во имя св. Василія, во имя Пресвятой Богородицы—десятинный, въ Вышгородъ, въ Бългородъ, въ Берестовъ, въ Василевъ и т. д. Преемники св. кн. Владиміра Великіе князья Кіевскіе и удальные внявья русскіе-Черниговскіе, Владимірскіе, Галицкіе, Ростов-

скіе и др. отличались твиъ же усердіемъ въ устройствв храмовъ, слъдствіе чего было чрезвычайно быстрое ихъ умноженіе. Такъ, по истечени не болве ста лътъ со времени прещенія Руси въ Кіевъ считалось уже до 700 храмовъ, въ другихъ городахъ: Новгородъ, Черниговъ, Владиміръ и др. число храмовъ также опредъявось десятками (П. С. Р. Л. І ст. 165, 175, 184 и рд.). Благодареніе Господу! Это усердіе русскихъ христіанъ: князей, царей, правителей и народа въ построеніи храмовъ Божіихъ проходить светлою нитью чрезъ всю исторію русскаго государства до настоящаго времени, вследствіе чего земля руссвая на всемъ своемъ необъятномъ пространствъ является усвянною храмами Божінми. Усердію въ построеніи св. храмовъ соотвътствовала у нашихъ предковъ ревность и объ ихъ украшеніи. Літописець, изображая Успенскій Соборь г. Владиміра, говорить, что на устройство и украшеніе его внутри и снаружи было употреблено множество драгоцинаго матеріала. "Крыша его была позлащенная и на ней въ разныхъ мъстахъ стоям золотыя птицы, вазы в флюгера; позолота была и на наружныхъ ствнахъ очень красиво сочетаясь съ разноцвътнымъ мраморомъ и полированными камнями; внутри-двери обитыя волотомъ, алтарная преграда съ цвлыми рядами иконъ, блещупихъ золотомъ, крупнымъ жемчугомъ и другими драгопънными камнями, предъ ней серебряный съ позолотою амвонъ, по ствнамъ живописныя изображенія съ золотыми полями, испещренными также дорогами камия" и т. д. (П. С. Р. Л. II, 88 112). Пониманіе нашими предками-русскими православными христіанами - высокаго значенія храмовъ Божінхъ, кромъ ихъ устроенія и укращенія выражалось еще въ усердномъ ихъ посъщеніи въ часы общественной молитвы и въ томъ, что они никогда не проходили мимо храмовъ Божінхъ, не изобразивши на себъ врестнаго внаменія. Такъ высоко почитали наши предки святость храмовъ Божінхъ и такъ много заботились они о ихъ украшеній. Своимъ высокимъ примъромъ они завъщали и намъ, какъ ихъ потомкамъ, относиться съ такимъ же уваженіемъ къ св. храмамъ. Къ чести русскаго народа относится то, что эта исконная преданность его св. Православной вврв и ревность о благольнія храмовъ Божінхъ сохранилась и донынъ.

И теперь не видимъ ли мы, что города и веси нашего отечества украшаются величественными храмами Божінми? И теперь не видимъ-ли мы что на устройство и украшеніе св. храмовъ затрачиваются цёлые милліоны, что всё слои русскаго народа начиная отъ благочестивъйшихъ нашихъ государей, отпускающихъ изъ своихъ средствъ и разрёшающихъ въ отпуску изъ государственной казны цёлыя сотни тысячъ, и до послёдняго бъдняка, опускающаго въ кружку сборщика свою скудную лепту

всв одинаково охотно жертвують своими достатками на устроеніе и украшеніе храмовъ Божінхъ? И не подтверждаеть ин тоже самое самымъ неопровержимымъ образомъ исторія сего нынъ освященныго храма? Этоть нынь освященный св. храмъ воздвигнуть на мъсть существовавшаго 900 лъть тому назадъ въ г. Херсонись храма въ честь и славу Пресвятыя Богородицы, въ которомъ пріядъ св. крещеніе св. Кн. Владиміръ. Мысль объ устройствъ на мъсть крещенія св. Кн. Владиміра и въ память этого событія храма возникла у Благочестивъйшаго Государя Александра I, но положить начало осуществленію этой мысли суждено было только его Августвишему племяннику. Благочестивъйшему Государю Александру II, который въ 1861 году собственноручно положиль основание сего храма. Не свидьтельствуетьли это величественное зданіе, что въ русскомъ народв не охладвла любовь въ устроенію храмовъ Божінхъ, что русскіе благочестивъйшіе цари и досель служать для своего народа добрымъ примъромъ усердія въ этомъ дель? Не свидьтельствуеть ли этоть храмь о томъ, что и въ настоящее время никакія матеріальныя жертвы не считаются слишкомъ великими когда дъло касается до проявленія религіознаго чувства? Но въ данномъ случав построение сего храма, кромв проявления религіознаго усердія, пиветь еще значеніе свидвтельства объ уваженій русскаго народа къ дъяніямъ почтенной старины, свидътельства о благодарной памяти потомковъ къ великому двлу, совершенному на семъ мъсть равноапостольнымъ просвътителемъ земли Россійской, св. кн. Владиміромъ. Къ этому св. храму вромъ уваженія, какое мы питаемъ къ св. храмамъ вообще, мы должны еще питать особое чувство почтенія, какъ къ памятнику, имъющему цълію приводить въ наше сознаніе воспоминаніе о томъ, что на этомъ освященномъ мъсть Святымъ Равноапостольнымъ княземъ Владиміромъ воспринята была въ св. крещеній святая православная въра канолическая и что мы должны твердо и неизмънно сохранять ее въ томъ видъ, въ какомъ она была принята. По сему къ этому св. храму мы должны питать особенное чувство благоговънія и на немъ сосредоточить всв свои благожеланія. Обратимся же въ Господу Богу съ молитвою о семъ св. храмъ и воскликнемъ къ Нему, подобно Соломону: "Господи Боже Ісраилевъ! Да будуть очи Твои отверсты на храмъ сей день и нощь... яко да разумъють вси людіе земніи имя Твое и убоятся тебъ, и разумъють, яко имя Твое наречеся на храмъ семъ" (3 цар. VIII, 29 и 43).

13-го іюля всенощное бавніе и 14-го зауповойная литургія совершены были въ новоосвященномъ храмв Преосвященнымъ



Епископомъ Таврическимъ Мартиніаномъ, въ сослуженій ректора семинаріи, протоіерея Іоанна Знаменскаго, настоятеля Мелитопольскаго собора, протоіерея Стефана Чепиговскаго, настоятеля Бахчисарайскаго скита, іеромонаха Германа, и настоятеля Космадаміановскаго монастыря, іеромонаха Павла. На литургій канедральнымъ протоіереемъ, Алексіемъ Назаревскимъ, произнесено было слъдующее поученіе о значеніи христіанской върывь загробной жизни человъка:

### Слово на заупокойной дитургіи.

«Блажени мертвін умирающіє о Господ'є отниви; ей, глаголеть Духъ, да почіють отъ трудовъ своихъ, діла бо ихъ ходять всябдь съ ними» (Апок. XIV, 19).

"Хорошо этимъ—по правую сторону и горе тъмъ—по лъвую сторону", вздохнувши сказалъ Владиміръ, при видъ картины Страшнаго Суда. Если хочешь стать съ праведниками по правую сторону, отвъчаетъ ему христіанскій проповъдникъ, то крестись", или что тоже: "блаженни мертвіи умирающіе о Господъ". Отсюда мы видимъ, что самая ръшимость князя принять христіанство окончательно созръла, при размышленіи о блаженномъ состояніи умершихъ о Господъ и горестномъ состояніи умершихъ не о Господъ. Посему мы думаемъ, что размышленіемъ о загробномъ состояніи умершихъ о Господъ мы не умалимъ и не омрачимъ настоящаго торжества.

Князь Владиміръ, еще будучи язычникомъ, понялъ своимъ свътлымъ умомъ и добрымъ сердцемъ, что хорошо праведникамъ-по правую сторону престола Божія, и горе гръщникамъпо явную сторону. Тайновиденъ же новозавътный, св. апостолъ Іоаннъ Богословъ, ясно даеть намъ разумъть эту истину, говоря уже не отъ себя, а что было ему открыто Духомъ Бо-жімиъ: "блажени мертвіи умирающіе о Господъ, ей глаголеть Духъ, почіють отъ трудовъ своихъ, дъла бо ихъ ходять вследъ съ ними". Кто же эти умирающіе о Господъ? Конечно тв, которые и живуть о Господъ, облекшись во Христа върою и крещеніемъ, таинственно питансь Его животворящимъ твломъ и кровью, уготовдяя для Него обитель въ себъ-любовь нъ Нему. Какія же то двла, которыя ходять вследь за умирающими? Конечно не дъла плоти и врови тлъющія и растлъвающія, не дъла земной корысти и чувственнаго самолюбія сами по себъ мертвыя и мертвящія, но живыя діла духа, діла покаянія, віры и любви въ Богу и ближнимъ. Почему же сказано: блажени умирающіе о Господъ "отнынъ"? Что значить: "отнынъ"? Если это выражение отнести въ нашимъ предвамъ, то получится такая мысль: только отнынъ, т.-е. со времени вступления въ лоно Христовой цервви и съ того момента, какъ предки наши, по внушению свыше и по влинию равноапостольнаго внязя Владимира, крестились и во Христа облеклись, когда они умерли для жизни плотской и гръховной и ожили для жизни духовной и святой, когда они получили для этой новой жизни всъ потребные дары Св. Духа, тогда только они стали жить и умирать о Господъ.

До принятія христіанства худо жили предви наши и въ матеріальномъ, и въ общественномъ, и въ нравственномъ отношеніи. "Живяху, говорить о нихъ древній літописець, звівринскимъ образомъ, въ лъсахъ; брана у нихъ не бывало". Они допуснали многоженство, кровосмъщение, сожигали женъ вмъсть съ умерщими мужьями, смотря на жену, какъ на вещь и собственность мужа; торговали рабами, переносили месть за оскорбление изъ рода въ родъ. Вообще же говоря, предви наши въ язычествъ накъ и всв язычники жили плотскою, животною жизнію; "двлаже плоти извъстны: они суть: прелюбодъяніе, блудь, нечистота, непотреботво, идолослужение, волшебство, вражды, ссоры, зависть, гиввъ, распри, разногласія, соблазны, ереси, ненависть, убійство и тому подобное" (Гал, V, 16-20) Если и върили они въ загробную жизнь души, то не имъли истинало и яснаго почятія объ этой жизни и о самой душъ. Поэтому они ужасно боялись смерти и представляли ее въ образъ грознаго и темнаго божества-Морены. Впрочемъ, въ этомъ представление о смерти предки наши были отчасти правы: плоть и кровь не могуть не бояться смерти потому, что "плоть и кровь, по ученю св. апостола, не могуть наследовать царствія Божія (Гал. V, 20; 1 Кор. XV, 50).

Совствить иначе предки наши стали жить и умирать после принятія христіанства. Возродившись въ таинствъ св. крещенія для жизни духовной и святой и укрыпившись для этой жизни таинствами св. церкви Христовой, безчисленное множество изъ нихъ "расияли плоть свою со страстьми и похотьми" и жили духовною, ангелоподобною жизнію. Плоды же духовной жизни тоже иввъстны; они суть: "любовь, радость, миръ, долготерпъніе, благость, милосердіе, въра, протость, воздержаніе" (Гал. V, 22-23). Смерть для христівнъ стала уже не страшнымъ привидъніемъ, а давно желаннымъ гостемъ и благодвяніемъ веливимъ. Каждый изъ нихъ можеть сназать съ апостоломъ Христовымъ: линь бо еже жити Христосъ, а еже умрети пріобретеніе" (Фил. 1, 21). "Ибо мы знаемъ, что когда земный нашъ домъ, эта хижина, разрушится, мы имвемъ отъ Бога жилище на небесахъ, домъ нерукотворенный, въчный. Отъ того мы и вздыхаемъ, желая облечься въ небесное наше жилище" (2 Кор. V, 2). Отъ того истинные христівне и бывають готовы перенести благодушно всевозможныя страданія этой временной земной жизни: "ибо кратковременное легкое страданіе наше производить въ безмърномъ преизбыткъ въчную славу, когда мы смотримъ не на видимое, но на невидимое; ибо видимое временно, а невидимое ввчно" (2 Кор. IV гл., 8 — 18). И если мы раскроемъ страницы бытописанія св. земли русской и православной церкви нашего отечества, то найдемъ тамъ безчисленные примъры праведной, святой и богоугодной жизни безчисленнаго множества нашихъ предковъ. Со времени блаженной княгини Ольги и св. равноапостольнаго князя Владиміра св. церковь Россійская считаеть тысячами умершихъ о Господв, имена которыхъ видимо прославлены Богомъ или даромъ чудесъ и испъленій еще во время ихъ земной жизни, или же чудеснымъ нетлъніемъ св. мощей ихъ послъ смерти. Тысячами украшають св. церковь нашу лики преподобныхъ, проповъдниковъ, воздержниковъ, прозордивцевъ и св. мучениковъ за въру и отечество. Нътъ такого сословія. вовраста и состоянія, которое не указало бы въ средъ своей десятки и сотни мужей и женъ, прославившихъ Господа своимъ житіемъ и прославленныхъ отъ Господа при жизни или же по смерти.

Поистинъ намъ не достанетъ времени даже по именамъ только назвать открыто прославляемыхъ св. церковію угодниковъ Божіихъ изъ предковъ нашихъ. А сколько же еще избранниковъ Божіихъ, которые по причинамъ, довъдомымъ Единому Богу, досель почиваютъ въ неизвъстности людямъ, хотя при жизни своей служили Богу и въ душахъ и въ тълесахъ своихъ. И мы въруемъ, что такихъ-то неизвъстныхъ міру избранниковъ Божіихъ гораздо болье почиваетъ въ горнихъ обителяхъ Отца Небеснаго, чъмъ такихъ, которые стали намъ извъстны по воль и по милости Божіей въ намъ грышнымъ; ибо святые Божіи познаются по своимъ дъламъ, а не по чудесамъ только, вакъ учитъ вселенскій учитель св. Іоаннъ Златоусть.

Но всв святые подвижники земли нашей не достигли бы ввинаго блаженнаго состоянія и не почили бы отъ трудовъ своихъ, еслибы они не крестились во имя Христово, еслибы они подвизались не во имя Христово и еслибы они умирали не со Христомъ и не во имя Христово. Не мало несли подвиговъ и жертвъ и предки наши — язычники во имя своихъ боговъ; они приносили въ жертву богамъ даже дътей своихъ, имъя надежду жить съ богами, но надежда ихъ была суетна; ибо ихъ боги дъло рукъ человъческихъ и подвиги ихъ погибали вмъстъ съ подвижниками, доставляя подвижникамъ не утъшеніе и успокоеніе отъ трудовъ, а суету и томленіе духа. Ибо "блажени мертвіи" только "умирающіи о Господъ, дъла бо ихъ ходять вслъдъ съ ними". Изъ этого размышленія о смерти и загробномъ состоянія умирающихъ о Господъ вытекають, братіе, нъкоторыя обязанности для насъ въ отношеніи къ Богу Просвътителю и Спасителю нашему и святымъ Его, въ отношеніи къ нашимъ ближнимъ умершимъ и живущимъ и въ отношеніи къ намъ самимъ.

Первве всего, братіе, пріндите, повлонимся и припадемъ Христу Цареви и нашему Богу и Спасителю и исповъдуемъ свою въру передъ Нимъ, исповъдуемъ, что мы знаемъ Его только Единаго истиннаго Бога, не служимъ Богу иному и не вланяемся Богу чуждому, и возблагодаримъ Его, Милосердаго Промыслителя. что Онъ не до конца прогиввался на гръхи невъденія и заблужденія отцовъ нашихъ и не попустиль имъ досель блуждать во тымъ язычества и погибать внъ стада Хриотова, какъ блуждають и погибають еще иногіе языческіе народы и въ наше время. Будемъ, братіе, всегла помнить съ благодарнымъ сердцемъ къ Богу, что воть уже 900 леть предки наши живуть и умирають не "якоже не имущін упованія", но съ върою въ Бога и надеждою воскресенія и въчной жизни, — что многіе изъ нихъ имъють дерановение по благости Божией стоять у престола Царя Славы и ходатайствовать въ своихъ молитвахъ за насъ грешныхъ; будемъ помнить, что и мы съ вами и дъти наши съ момента появленія въ міръ сей освящаемся молитвами и таинствами св. церкви Христовой для новой духовной и святой жизни, что и во всю жизнь нашу она не перестаеть заботиться о насъи подаеть всв благодатные дары Св. Духа, "да совершень будеть Божій человінь, на всякое благое діло уготовань", --даже и при смерти она-чадолюбивая мать наша не оставляеть насъбезъ надежды и утвшенія, но каждаго изъ насъ напутствуетъ своими молитвами и благословеніемъ и сопровождан до могилы, внушаеть пророческимъ голосомъ: "блаженъ путь, въ онь же идеши днесь душе, яко уготовася тебъ ивото упокоснія". Вотъ ва это, братіе, первъе всего и прославимъ Господа.

Прославимъ, братіе, и святыхъ угодниковъ Божіихъ, предковъ нашихъ по духу и по плоти, послужившихъ промыслу Божію орудіемъ и посреднивами для просвъщенія върою Христовою всей земли нашей, утвердившихъ въ ней въру и благочестіе и оградившихъ оныя правилами и уставами, основанными на богооткровенномъ ученіи и преданіи церкви вселенской, а наипаче своимъ добрымъ житіемъ и примъромъ, и теперь предстательствующихъ за насъ гръшныхъ у престола Божія. И прежде всъхъ ублажимъ св. равноапостольнаго просвътителя страны нашей, благовърнаго князя Владиміра и блаженную княгиню Ольгу и всъхъ святыхъ земли русской и помолимся, да утвердить Господь предстательствомъ ихъ святую православную въру въ землё нашей во въкъ въка. Помолимся, братіе, и о всъхъ

прочихъ, прежде почившихъ отцахъ и братіяхъ нашихъ, здѣ лежащихъ и повсюду православныхъ христіанахъ, съ вѣрою и благочестіемъ подвизавшихся въ сей жизни и усопшихъ въ надеждѣ воскресенія и жизни вѣчной, да простить имъ Праведный Судія согрѣшенія ихъ вольныя и невольныя, да вселить ихъ въ горныхъ обителяхъ своихъ со святыми и здѣсь — на землѣ да сотворитъ имъ вѣчную память.

Помолимся, братіе, въ сей нарочитый и благознаменитый день праздника нашего за самихъ себя и другъ за друга, да сохранять нась Господь молитвами святых внаших въ върв, единомыслін и взаимной дюбви; и далимъ объщаніе за себя и за чадъ нашихъ здёсь, у св. купели просвётителя отечества нашегосв. Владиміра, кръпко держаться святой въры Христовой и хранеть ее въ чистотв и неповрежденности, какъ она была принята и хранима преднами нашими въ теченіе тысячельтій. Наппаче же будемъ знать и помнить, что св. въра Христова и св. крещеніе необходимы, но еще недостаточны для нашего въчнаго спасенія; "нбо въра безъ дъль мертва"; а о техъ, кон согръшають после врещенія св. апостоль Христовь говорить, что "лучше бы имъ не познать пути правды, нежели познавши возвратиться назадъ отъ преданной имъ заповъди" (2 Петр. II, 20-21). А потому, если мы, принявши св. крещеніе, будемъ провождеть жизнь нечистую, плотскую и граховную, если мы, называясь христіанами, будемъ жить по язычески, тогда и самыя таниства св. церкви намъ не помогутъ, а напротивъ послужать намъ въ судъ и осуждение. Слово Божие, молитвы и таинства предлагаются намъ св. церковію только какъ вспомогательныя средства для нашего спасенія, самое же спасеніе достигается при помощи Божіей нами самими, нашею жизнію, добрыми дълами, нашею доброю волею; если же ны будемъ жить о Господъ. то сподобимся и умереть о Господъ съ надеждою на упокоеніе отъ трудовъ своихъ.

Наконенъ, братіе, любовь къ Богу и ревность о славт Божіей и любовь къ ближнимъ налагають на насъ обязанность позаботиться и о техъ братіяхъ нашихъ по плоти, пиже не суть 
отъ двора сего" и блуждають внт стада Христова; мы должны 
позаботиться, чтобы они и пожили о Господт, и умерли о Господт, какъ позаботились о насъ отцы и дтды наши. Намъ извтстно, братіе, какое множество людей и не только за предтлами нашего отечества, но и въ самыхъ нтдрахъ онаго, даже 
ридомъ съ нами, ходить еще во тьмт язычества, іудейства и 
магометанства. Мы знаемъ, какое множество братьевъ нашихъ 
по плоти и по втрт отторгнуто отъ матернихъ нтдръ св. церкви 
Христовой, отторгается еще и доселт на глазахъ нашихъ разными лжеучителями и расколоучителями: молоканами, скопцами.

бантистами, штундистами, пашковцами и др., имже имя дегіонъ. Божественный Пастыреначальникъ нашъ въщаеть намъ: "и тыя подобаеть ми привести и гласъ Мой услышать и будеть едино стадо и единъ пастырь". Непреложно Божественное слово Сына Божів и рано ли, поздно ли св. Евангеліе будеть пропов'ядано во всемъ міръ. "Гласъ мой услышать", сказалъ Спаситель. Но какъ услышать, "если не будеть проповъдающаго"? Посему, братіе, на всвуъ насъ лежить священный долгь по мере силь и возможности содъйствовать распространению евангельской проповъди между язычниками, іудеями, магометанами и разными сектантами и особливо между иновърцами, населяющими отечество наше. Какъ это можемъ дваать, если мы къ тому не призваны, спросить вто либо. Для этого прежде всего мы сами, должны жить такъ, чтобы "свъть нашъ свътился предъ человъки, яко да видять наши добрыя дъла и прославять Отца нашего, иже на небесвхъ"; а затвиъ приивръ св. князя Владиміра, его сподвижниковъ и преемниковъ научаеть насъ, какъ мы лолжны и можемъ служить двлу обращения ко Христу заблуждающихъ братій нашихъ. По сказанію летописцевъ св. Владиміръ самъ лично путешествоваль по всей русской земль съ епископами", разрушаль капища, сокрушаль идоловъ, "созидаль церкви Божія и учреждаль школы" для детей. Тоже делали и сполвижники его-первый митрополить кіевскій Михаиль и первый архіспископъ новгородскій Іоакимъ; имъ ревностно помогали князья и бояре и посадники удельныхъ городовъ. Известно, какую ревность оказали въ Новгородъ дядя св. князя Владиміра Добрыня съ тысяциить Путятой, - какъ они усмирили возмутившихся язычниковъ; извъстно, какъ усердно старались утвердить христіанство ви. Борисъ въ Ростовъ, а Глебъ въ Муромъ и др. По замвчанію древняго летописца, одни крестились по своему убъжденію, другіе - по примъру князей и бояръ, а многіе "изъ страха въ повелъвшему", — потому что не смъли противиться воль внявя; "понеже бо благоваріе его со властію сопряжено". Нынъ же, слава Богу, ни Государю, ни митрополиту, ни князьямъ и боярамъ не нужно предпринимать путемествія съ миссіонерскою цвлію или прибъгать къ крутымъ мърамъ противъ непокорныхъ; достаточно теперь одного благоволенія и соизволенія Высочайшей власти, благословенія св. церкви, и найдутся десятии и сотни дюдей, готовыхъ съ врестомъ и Евангеліемъ идтя въ непроходимые люса и тундры для просвъщенія динарей и людовдовъ. Мы же съ вами, братіе, хорощо сдвлаемъ, если позаботимся о необходимой пищь и одеждь для этихъ тружениковъ, и навърное, какъ бы не была нечтожна жертва наша на это святое дъло, мы не потеряемъ своей награды. Ибо Спаситель, отправляя учениковъ своихъ на проповедь, сказаль: если "вто напоить одного изъ малыхъ сихъ только чашею холодной воды, во имя ученика, истинно говорю вамъ, не потеряетъ награды своей". Это значитъ, что вмъстъ со всъми пожившими и потрудившимися о Господъ, и мы принявшіе участіе въ ихъжизни и трудахъ, будемъ имъть утъшеніе слышать сладчайшій гласъ Духа Божія: "блажени мертвіи умирающіи о Господъ; ей почіють отъ трудовъ своихъ; дъла бо ихъ ходять въ слъдъ съ ними".

По окончаніи дитургіи четырьмя святителями: архіспископомъ херсонскимъ и одесскимъ Никаноромъ, спископомъ аксайскимъ Августиномъ, спископомъ сумскимъ Петромъ и спископомъ сухумскимъ Геннадіемъ отслужена была вселенская паннихида о упокосніи всёхъ праотцевъ, отцевъ и братій нашихъ: великихъ князей и княгинь, благовърныхъ царей и царицъ, императоровъ и императрицъ, православныхъ россійскихъ патріарховъ, преосвященныхъ митрополитовъ, архіспископовъ и спископовъ, православныхъ воиновъ, на брани убіснныхъ, и всёхъ православныхъ христіанъ. После паннихиды его преосвященствомъ, Мартиніаномъ, спископомъ таврическимъ и симферопольскимъ, въ г. Севастополе освященъ былъ ночлежный пріютъ, устроенный городомъ на 100 кроватей въ память 900-летія крещенія св. князя Владиміра.

Въ 5 часовъ вечера учителемъ симферопольской гимназіи, Шебедевымъ, прочитана была слъдующая ръчь:

#### Рвчь г. Шебедева.

На мъсть этого храма, въ которомъ мы съ вами находимся, назадъ тому 900 леть совершилось величайшее событіе русской исторіи. Здесь въ Херсонисе приняль крещеніе русскій великій иннаь Владиміръ, а съ нимъ вместе приняль христіанство и весь русскій народъ. О томъ, какъ приняль крещеніе Владиміръ и какъ крестился русскій народъ, нашъ первый русскій летописецъ передаль следующее.

Предки русскихъ назывались славянами; эти славяне при первыхъ русскихъ князьяхъ были язычня виндолоповлоненки, т.-е. върили въ существованіе многихъ боговъ. Наши предки думали, что и солице богъ, и луна богъ, и вътеръ богъ. Солице, посылающее на землю тепло и свътъ, извъстно было подъ именемъКорса и Дажъ-бога. Дождь посылался добрымъ божествомъ Стрибогомъ, т.-е. вътромъ, другомъ Солица и благодътелемъ людей. Волосъ или Велесъ былъ покровителемъ стадъ. Но самымъ 
страшнымъ и грознымъ богомъ былъ Перунъ — богъ грома и 
молнів. Славяне изображали боговъ въ видв людей, и не щадили 
расходовъ, чтобы этихъ идоловъ украшать подрагоцъневе; чаще

всвиъ изображался Перинъ; почти во встиъ городамъ славанскихъ были изображенія этого страцинаго бога. Напр. въ Кіевъ. на высокомъ ходив, близь княжеского дворца отонкъ Перумъ. савланный изъ дерева, съ серебряной головой и волотыми усами. Приносили богамъ въ даръ плоды, домашнихъ животныхъ, в иногда даже людей. Но славине очень часто интали сношенія съ греками христіанами, которыхъ государство было на Балканскомъ полуострове и главнымъ городомъ быль Константинополь-теперь турецкій городь. Въ этомъ городь жиль императоръ, греческій царь, почему русскіе назвали этотъ городъ Царь-Градъ. Прівзжая въ Грецію, русскіе видван богослужение и жизнь христівнъ, и многіе изъ нихъ престились. Такъ при третьемъ русскомъ князъ Игоръ, когда ему приходилось заключать миръ съ греками, часть дружины его оказалась христіанами и присягали въ соборной церкви св. Илів. Жена Йгоря, Ольга, память которой православная церковь празднуеть 11 іюля, также приняла крещенів. Такимъ обравомъ и до Владиміра на Руси было много христіанъ, но только княвю Владиміру принадлежить слава крещенія всего русскаго народа. После Ольги вняжиль сынь ея Святославь, который еще при жизни раздвлиль русскую землю между тремя своими сыновьями: старшему своему сыну Ярополку онъ даль Кіевъ, въ то время славный городъ русской земли, второму сыну Олегу даль Древлянскую землю, Владиміру же, третьему сыну, достался Новгородь. После смерти отца между братьями начались междуусобія: Ярополкъ убиль Олега и завладвль его удвломъ, противъ Ярополка вооружился Владиміръ, который побъдиль войско Ярополка и пригласивъ брата на свиданіе, убиль его; такимъ образомъ Вдадиміръ сделался единодержавнымъ властителемъ всей русской земли. Въ первое время своего каяженія онъ оказался ревностнымъ язычникомъ, вельдъ дълать идоловъ и ставить ихъ на высокихъ мъстахъ, такъ вышеупомянутый идолъ Перупъ быль поставленъ по повельнію князя Владиміра. Сдвлавшись единодержавнымъ. Владиміръ предпринималь походы на разные соседніе народы; после одного удачнаго похода онъ вздумаль возблагодарить Перуна человъческой жертвой. Когда онъ посовътовался объ этомъ съ старцами и боярами, то сказали ему старцы и бояре: "кинемъ жребій на отрока и на дівицу: на кого жребій падеть, того заръжемь богамь". Быль одинь варигь, пришедщій изъ Греціи, христіанинъ, и быль у него сынъ прекрасный душею и теломъ, на него-то и паль жребій. Пришли къ варягу посланные отъ бояръ и сказали: "На твоего сына паль жребій; онь угодень богамь; сотворимь ихь волю". Варягъ отвичаль имъ на то: "то не боги, а дерево; сегодня есть, а завтра сгність; они не вдять, не пьють, не говорять, потому что сделаны руками. Богь единъ, которому поклоняются греки: Онъ создаль небе и землю, солние и луну. Онъ создаль человена и поселиль его на земле; а эти боги что сделали? — они сами оделаны. Не дамъ своего сына бесамъ". Посланые равсказали это людямъ; они взяли оружіе, пошли и разломали дверьего; онъ же стояль въ сеняхъ. Сказали ему: "Отдай сына; мы дажимъ его богамъ". Онъ отвечалъ: "если они боги, то пустъ пришлють одного изъ евоихъ и возмутъ моего сына, а вы чего требуете"? Тогда закричала толна и подсвела сени. Такъ погибли эти два первые мученика Осодоръ и Іоанаъ. На томъ мъстъ, гдъ былъ домъ, князъ Владиміръ, когда крестился, поставилъ перковь Божіей Матери. Память ихъ православная перковь чтитъ 12 іюля.

Послв похода на Камскихъ болгаръ (гдв теперь Казань) и но заключеній съ ними мира, пришли во Владиміру послы этихъ болгаръ, которые были вары магометанской, и сказали ему: ты княвь мудръ и смышлень, но живешь беззаконно, прими законъ нашъ и повлонися Магомету". Спросиль ихъ Владиміръ: "какая въра ваша?" Они отвъчали: "въруемъ Богу, а Магометъ учить насъ образаться, свинины не асть, вина не пить, позводяеть иметь много жень и на томъ свете дасть каждому по 70 женъ прекрасныхъ". Владиміру пріятно было слушать о томъ, ски стами стиниства става стно сень отоги стеми онжом отг много); не нравилось ему обръзаніе и запрещеніе всть свинину, а особенно пить вино: "пить веселіе Руси; безъ того не можемъ быть", свазаль онъ. Приходили католики и свазали ему: "пана велъть тебъ сказать: земля твоя такая же, какъ и наша, но въра твои не такаи, какъ наша: въра наша свъть есть, кланяемся Богу, который сотвориль небо и землю, звъзды, мъсяць ш всякое дыханіе, а боги ваши дерево". "Какая запов'я ваша?" спросиль Владимірь. Они отвъчали: "пость по силь, если же вто пьеть или всть, то все во славу Вожію, какъ сказаль учитель нашъ Павель". Владиміръ отвъчаль имъ: "ступайте прочь; отпы наши не приняли этого". Пришли Казарскіе евреи и сказали: слышали мы, что приходили болгары и христіане, уча каждый своей вврв; христіане вврують Христу, котораго мы распяли, а мы въруемъ единому Богу Авраамову, Исаакову и Іаковлю". Владиміръ спросилъ: "въ чемъ же законъ вашъ?" Они отвъчали: "обръзаться, не всть свинины, сохранять субботу". Владиміръ опять спросиль ихъ: "гдв земля ваша?" Они отвъчали: "въ Іерусалниъ". "Тамъ ли вы теперь?" спросиль Владиміръ. "Нынъ, отвъчали они, Богъ разгиввался на отповъ нашихъ, расточилъ насъ по всемъ странамъ за грахи наши, а земию отдаль иристіанамъ". На это сказаль имъ Владиміръ: "Какъ же вы сами, отверженные Богомъ, другихъ учите. Еслибы вы и законъ вашъ были угодны Вогу, то не расточиль бы Опъ васъ по чушивъ земнямъ. Хотите ни вы, чтобы и съ нами тоже было?" Пришель наконець философъ отъ грековъ и сказаль: \_слышаль, что приходили нъ вамъ болгары и учили своей въръ; но въра ихъ ведетъ нъ погибели. Приходили и католики: ихъ явра малымъ отъ нашей различеется, только олужать они на опресновахъ или облатнахъ, а Інсусъ Христосъ повелель служить на клюбо". Владишіръ сназаль ему: "приходили еще евреп. коворили, что вы върите тому, кого они распили. Правда ли вто?" "Правда" свазаль оплософъ и вкратце разсказаль ему всю священную исторію; потомъ, когда кончиль, показаль нартину. на которой изображень быль страшный судь: праведники направо съ веселемъ идуть въ рай, а грешники налево идуть въ муку. Владиміръ, ведохнувши, сказаль: "хорошо твиъ, кто направо: горе твыть, кто налвво; на что философъ ответиль: "крестись, если хочешь быть направо". Владиміръ, положа руку на сердце, сказаль: "подожду немного". Онъ котъль еще разсмотрыть разныя выры. Потомы, одаривы философа, отпустиль его

Созваль Владиміръ бояръ и городенихъ старващихъ и свазаль имъ: "приходили но мив болгары и говорили: "прими нашъ законъ": потомъ приходили евреи, послъ же пришли греки, хулили всв законы; свой хвали и много сказывали о бытіи всего міра отъ начала его; красно говорили и чудно ихъ слушать и пріятно каждому; говорили, что есть другой світь, что кто вступить въ ихъ въру, тотъ, если умретъ, оживеть и во въки не умреть, а кто другой законъ приметь, тому горыть въ огив на томъ свътв. Что посовътуете? Вояре и старцы отвътили ему на то: ты внаешь князь, что всякій свое не хулить, а хвалить: а если хочешь узнать правду, то есть у тебя мужи, пошли ихъ, пусть посмотрять, какъ каждый народъ служить Богу". Понравился этоть советь Владиміру и всемь людямь, выбрали десять человъкъ хорошихъ и смышленныхъ, и послели ихъ сначала къ болгарамъ-и не понравилось посланнымъ магометанское богослуженіе. Потомъ послаль ихъ Владиміръ къ немцамъ, а оттуда яъ гренамъ. Пошли они къ нъмцамъ, посмотръли ихъ службу: потомъ пошли въ Царь-градъ, а тогда тамъ было два царя: Василій и Константинъ. Когда пришли они, цари спросили: "зачемъ. пришли?" и, узнавъ причину, обрадовались и приняли "ихъ съ честью. Поутру послали цари сказать патріарху: "пришли русскіе разузнать о нашей въръ; убери церковь, а самъ одънься въ святительскія ризы, пусть видить славу Бога нашего". Услышавъ это, патріархъ велель убрать церковь по праздничному, освътить ее всю и приготовить пъвчихъ. Когда пришли послы въ церковь, имъ объяснили всю службу; потомъ отпустили съ

. честью. Когда послы возврстились въ Кісвъ, Владиміръ опять соврать бояръ и старцевъ и вельлъ посламъ разсказать все по порядку. "Были мы у болгаръ-сказали послы-видъли, какъ они молятся въ мечетяхъ, стоятъ безъ поиса, поклонятся и потомъ сядутъ и глядять по сторонамъ, кажъ бъщеные; не весело у нихъ, но почально; не хорошъ ихъ законъ. Были у нъицевъ и видъли въ храмахъ ихъ многія службы, но нътъ у нихъ никакой красоты. Потомъ пришли къ грекамъ и повели они насътуда, гдв служать овоему Богу, и не знасмъ, на землв ли мыбыли или на небъ? Такой красоты на землъ нътъ; мы знаемъ только то, что тамъ Богъ пребываеть съ людьми. Мы не можемъ забыть той врасоты. Каждый челововь, когда попробоваль сладкаго, не можеть вкусить горькаго; такъ и мы "не имамы вав быти"-т.-е., не хотимъ оставаться въ языческой върв. Бояре сказали на это: "если бы дуренъ быль греческій законъ, то не приняла бы его бабка твоя Ольга; а она была мудрейшая изъ людей". Спросилъ Владиміръ: "гдъ же мы престимся?" Отвъчали бояре и старцы: гдъ тебъ угодно"...

На следующій 988 годо Владиміро пошело войной на греческій городъ Корсунь или Херсонисъ городъ, на развалинахъкотораго мы съ вами находимся. Этоть городъ 900 леть тому назадъ былъ большимъ и богатымъ городомъ. Собственно городъ быль расположенъ амонтеатромъ (полукругомъ), между Стръдецкой бухтой на Востокъ и Карантинной бухтой на Западъ и быль обнесень ствною. Но этимъ владънія города неограничивались. На востокъ Херсонису принадлежала гавань Символонъ, теперь Балаклава, Совійская гавань, теперь Кругдая бухта и гавань Ктенусъ, или большая Севастопольская букта. Чтобы безопасно владать окрестностями этихъ букть проведена была другая ствна отъ конца Севастопольской бухты. у Инвермана до Балаклавы, на протяжении 13 версть со многими сторожевыми башнями. Все это пространство между ствною собственно города и большею ствною было великолешно обработано и поврыто загородными дачами жителей Херсониса. Этими двумя ствиами Херсонисъ быль такъ сильно украпленъ, что не разъ выдерживаль продолжительныя осады различныхънародовъ.

Воть этоть-то городь въ 988 году и осадиль русскій ведикій князь Владимірь. Этимь походомь Владимірь какь бы хотыльпоказать грекамь, что онь хоть и приметь крещеніе, но всетаки не хочеть подчиняться имь.

Владиміръ присталь съ флотомъ къ ствнамъ города и окружиль его, ставъ отъ него на разстояніи выстрвла изъ лука. Начали горожане изнемогать. Владиміръ послалъ сказать имъ: "Если не сдадитесь, то готовъ три года простоять у вашего

торода". Они однако не сдадись. Вельть Владиніръ сипать насынь въ городский ствизмъ, а ворочные одбили подвопъ подъ ствною городского, и выходя по ночамъ, уносили ту землю и емпали ее внутри города. Тогда одинъ порсунянинъ, по имени Анастасъ, броснаъ стрвау въ станъ русскій, а на стрвав было написано: "перекопай колодерь, который оть тебя къ востоку: жет него по трубъ идетъ вода въ городъ". Владиніръ, услыхавъ это, подняль руку къ небу и сказаль: "Если это обудется, то прещусь". Тотчась вельть перекопать трубу-и вода перестала нати въ городъ; моди изнемогали отъ жажды и сдались. Владиміръ вошель съ дружиной въ городь и послель сказать царямъ Василю и Константину: "я взяль вашь славный городъ; слычналъ я, что у васъ сеотра дъва; если не отдадите ес за меня. то такъ же сдълаю съ Царь-градомъ". Узнавъ это, цари занечалились и отвъчали: "не следуеть христіанке выходить за язычника; если крестишься, то получинь, и царство небесное наслвдуещь, и будещь съ нами одной въры; з если этого не сдълаещь, то не можемъ отдать сестры ва тебя". Когда передали это Владиміру, онъ отвічаль: "снажите царямъ, что я прещусь. Еще прежде испыталь я вашь ваконь и правится ваша въра и служеніе, о ченъ разскавали мив мон носланные". Услыхавъ это, щари обрадовались, уговорили сестру свою Анну, и послали сказать Владиміру: "крестишься, тогда пошлемъ сестру свою". Владиміръ отвъчаль: "пусть крестять меня пришедшіе съ сестрою вашею". Тогда цари стали посылать сестру, изкоторыхъ сановниковъ и священниковъ. Анна же не котвла идти: "иду жакъ будто въ плънъ-говорила она-лучше бы мев умереть здъсь. И сказали ей братья: "чрезъ тебя Богь обращаеть руссную землю въ покаяніе, а греческую избавляеть оть лютой рети. Развъ не видишь сколько Русь сдълала зла грекамъ? Если не пойдешь, то они будуть продолжать по старому". Едва ее уговорили. Съвши на судно, она со слезами стала прощаться съ родными и съ плачемъ вхала черевъ море. Когда приплыли въ Херсонисъ, норсунцы или херсонисцы встрътили ее съ почетомъ. Въ то время заболели у Владиміра глаза, и послада царевна сказать ему: "хочешь выздороветь - крестись". Владиміръ сказаль: "если это сбудется, то поистинъ великъ Богъ христіанскій". Епископъ корсунскій съ священниками, прибывлими съ царевной, крестили Владиміра и въ ту минуту какъ епископъ возложилъ на врещаемаго руку. Владиміръ прозрыль и воскликнуль, выходя изъ купели: "теперь-то я узналь Бога мстиннаго". Многіе изъ дружины, видя совершившееся чудо, туть же последовали примеру своего князя. Въ крещеніи дали Владиміру имя Василія. Посль врещенія совершень быль бравъ Владиміра съ царевной.

Крестившій Владиміра архипастырь првподаль ему подробнійшій символь візры, котораго бы постоянно держался князь, чтобы не быть увлеченнымь ложными мизніями еретиковъ.

Владиміръ, возвращансь назадъ въ Кіевъ, взяль съ собою парицу, Анастаса и священниковъ корсумскихъ съ мощами св. Климента и Фива, ученика его, съ нионами и церковными сосудами. На томъ мъств въ городъ, гдъ жители силадывали землю, унося ее съ насыпи, насыпаемой войскомъ русскимъ, Владиміръ поставилъ церковь во имя св. Василія, а самый городъ отдалъ въ "въно" за царицу (такъ назывался подарокъ, который новобрачный давалъ женъ и родственнивамъ ея).

Возвратись въ Кіевъ, велъль Владиміръ повалить идоловъ, рубить ихъ или жечь огнемъ; Перуна же вельлъ привязать въ вонскому хвосту и спустить съ горы въ рвку, и потомъ, преследуя до пороговъ, отталкивать палкою; если приставаль из берегу, вричали: "выдубай (вышлывай) нашъ боже! Оттого это мъсто прозвано Выдубаны, и построенъ здесь впоследствии Выдубецкій монастырь. Потомъ посладь Владиміръ кличь кликать по городу: "кто не придеть къ ръкъ, богатый или убогій, нищій или рабъ, тотъ будеть мнв противенъ". Всв шли креститься, говоря: "еслибы это не добро было, то не приняль бы этого внязь съ боярами". Утромъ вышель Владимірь съ священниками царициными и корсунскими въ Дивпру, гдв сошлось множество людей. Всв пошли въ воду: кто стоялъ по шею, кто до груди, дъти стояли у берега, другіе держали грудныхъ; варослые уходили далве, и священники стояли и творили молитву. Когда торжественный обрядъ такиства крещенія совершился, тогда Владиміръ, устремивъ взоръ на небо, произнесъ следующую молитву: "Боже, сотворивый небо и землю: призри на новыя люды сія и даждь имъ Госполи увъдъти тебе, истиннаго Бога, якоже увъдъща страны христіанскія, утверди и въру въ нихъ праву несовратиму и мнв помоги на сопротивнаго врага, да надъяся на ти и на твою Державу побъжду козни его!"

Такъ совершилось величайшее событіе русской исторіи, крещеніе великаго, равноапостольнаго князя Владиміра и всей русской земли.

Всенощное бдівніе 14 іюля и литургія 15 іюля совершены были въ трехъ храмахъ: въ новоосвященномъ Рождество-Богородичномъ, въ монастырскомъ храміт седьми священномучениковъ Херсонскихъ и въ домовомъ Покровскомъ. Въ новомъ Рождество-Богородичномъ храміт всенощное бдівніе совершено было высокопреосвященнымъ архіепископомъ херсонскимъ и одесскимъ Никаноромъ, преосвященнымъ епископомъ таврическимъ и симферопольскимъ Мартиніаномъ и преосвященнымъ

еписнопомъ сухумскимъ Геннадіємъ въ сеслуженіи настоятеля керсонискаго монастыря, архимандрита Инновентія, каседральнаго протоіерея, Алексія Назаревскаго, настоятеля севастопольскаго адмиралтейскаго собора протоіерея Александра Миловидова, настоятеля кизильтаціскаго монастыря, игумена Николая, члена консисторіи, священника Іоанна Тяжелова и законоучителя бердянской гимназіи, священника Анемподиста Голубева.

Въ храм'я священномучениковъ херсонскихъ всенощное бдінів совершено было преосвященнымъ Августиномъ, енископомъ Аксайскимъ въ сослужения ректора семинаріи, протоіерея Іоанна Знаменскаго, настоятеля бердянскаго собора, протоіерея Аноллона Щербакова, настоятеля балаклавскаго монастыря, игумена Іоанна и инспектора классовъ женскаго епархіальнаго училища, священника Евставія Новина.

Въ домовомъ храмв Покрова Пресвятыя Богородицы всеношное бявніе совершено было преосвященнымъ Петромъ, епискоцомъ сумскимъ, въ сослужени помощника настоятеля берлянскаго собора, протојерен Владиміра Вуколова, члена консисторім священника Петра Царевскаго, благочиннаго священника Вланаврен вомоните выстоятеля вышимом и ответовым выменя выменя в наменя выполняться в наменя выполняться в наменя выполняться вышим в наменя выполняться в наменя в нам священника Александра Терновскаго. На всенощномъ бавнік читанъ былъ акаонстъ св. равноапостольному князю Владиміру и розданы были во время елеопомазанія въ храмъ священномучениковъ херсонскихъ и покровскомъ бронговыя высеребренныя его наображенія. Въ новомъ же Рождество-Богородичномъ храмв изображенія эти не могли быть розданы по причинв многолюдства молящихся и тесноты, а розданы они были 15 іюля. Всего изображеній св. Владиміра роздано до 4000. Богомольцевъ въ этоть день было такъ много, что 3 храма, изъ которыхъ одинь новоосвященный можеть вивстить очень большое число молящихся, не могли вивстить въ себв всвхъ ихъ.

Въ самый день праздника 15 іюля въ 6 часовъ утра, намъстникомъ херсонисскаго монастыря, игуменомъ Андреемъ, съ ассистентомъ іеромонахомъ Павломъ доставлены были на пароходъ въ севастопольской адмиралтейскій Николаевскій соборъ св. мощи равноапостольнаго князя Владиміра. Въ 7 часовъ въ соборъ изволилъ прибыть Мартиніанъ, епископъ таврическій и симферопольскій; здъсь онъ облачился, слушалъ часы и во время молебнаго пънія св. равноапостольному князю Владиміру въ сослуженіи настоятеля адмиралтейскаго собора, протоіерея Александра Миловидова, настоятеля евпаторійскаго собора, протоіерея Іакова Чепурина, настоятеля мелитопольскаго собора, протоіерея Стефана Чепиговскаго, настоятеля алешковской церкви, протоіерея Іоанна Щекина, настоятеля оръховскаго собора, протоіеріе Михаила Попова, настоятеля есодосійскаго собора, протоіеріе Михаила Попова, настоятеля есодосійскаго собора, протоіеріе Михаила Попова, настоятеля есодосійскаго собора,

протојерея Андрея Свитлова, севистопольскаго военнаго протојерел Кудрявцева, благочивнаго ялтинскаго округа, свящевника Михаила Сорокина, священника с. Верхняго Рогачика Константина Пивоварова, настоятеля бахчисарайскаго монастыря, іеромонаха Германа, настоятеля имперманскаго монастыря, іеромонаха Іоасафа, благочиннаго наховенаго округа, священника Михаила Рыльскаго, благочиннаго мало-знаменскаго округа, священника Іоанна Легкова, благочиннаго 2-го ногайскаго округа, священника Стефана Новицваго, свверно-севастопольской цервви священняка Іоанна Явецкаго и священника с. Малой-Лепатихи Андрев Завадовскаго, предъ началомъ нанона съ возгласомъ: "съ миромъ изыдемъ" вышелъ со св. мощами св. внязя Владиміра преотнымъ ходомъ изъ адмиралтейскаго собора въ херсонисскій монастырь. Въ врестномъ хода приняли участіе мастныя войска, поставленныя шпалерами по всему пути крестнаго хода отъ адмиралтейскаго собора по екатерининской улиць, нахимовокому проспекту и большой морской улица, воспитанники мъстныхъ учебныхъ заведеній, цеховыя корпораціи съ своими значками и проч. Во время шествія военные оркестры играни гимиъ: "Коль славенъ", а духовенство пъло, поперемънно съ оркестромъ, канонъ св. равноапостольному князю Владиміру.

Въ тоже время въ севастопольской петропавловской церкви облачился и слушаль часы преосвященный Петръ, епископъ сумской, который въ сопровождении вастоятеля севастопольской петропавловской церкви, протојерея Владиміра Баженова, протојерен Матоен Сидоренко, свищенника севастопольской петропавловской церкви Петра Тихомирова и священника с. Каменки Пуда Алейникова, крестнымъ ходомъ вышелъ навстръчу главному крестному ходу, когда онъ приближался къ петропавловской церкви; здвсь произнесена была сугубая эктенія съ присоединеніемъ моленія объ избавленіи отъ глада, губительства и проч., затвиъ следовало осенене народа св. мощами на четыре страны съ четырекратнымъ произнесеніемъ отъ протодіакона: "св. благовърному внязю Владиміру помолимся", при пъніи: "св. благовърный княже Владиміре моли Бога о насъ". Затымъ преосвященный Петръ сталь во главы врестнаго хода вижето преосвященнаго Мартиніана и крестный ходъ направился далве по пути къ херсонисскому монастырю по большой морской и херсонисской улицамъ. Въ концъ херсонисской улицы врестный ходъ остановился противъ больничной часовии, причемъ произнесена была малая эктенія, обычное предъ Евангелісиъ, Евангеліс Іоанна зач. 35; слава: молитвами св. благовърнаго князя Владиміра, и нынь: молитвами Богородицы, помилуй ми Боже, стихира, эктенія: спаси Боже люди Твоя, и освненіе народа св. врестомъ на четыре страны съ четыревратнымъ произнесеніемъ отъ протодіавона: "Господу помодимся, рцемъ вси", и птиіемъ: "Господи помидуй". Замъмъ врестный ходъ прододжалъ свое шествіе отъ Севастополя мъ херсонисскому монастырю.

Въ то время въ владбищенской всвхъ святыхъ цервви, накодящейся въ средний равстоянія между Севастополемъ и монастыремъ, облачниея и слушалъ часы преосвященный Геннадій, епископъ сукумскій, который въ сопровожденіи настоятеля керченской цервви, протоіерея Іоанна Сарбинева, протоіерея перченскаго округа, протоіерея Іоанна Сербинева, протоіерея с. Черниговки, Григорія Чулановенаго, и благочиннаго 1-го влешновокато округа, протоіерея Леонтія Ромоданева, крестнымъ ходомъ вышелъ навстръчу главному преотному ходу, когда отва приближался къ владбищенской коркви; вдесь была произнесена заупокойная литія, во блаженномъ успенія и въчная память и осъненіе народа св. мощами на четыре страйы, какъ у петропавловской церкви. Затънъ преосвященный Геннадій сталь во главъ крестнаго хода вмъсто преосвященнаго Петра, и крестный ходъ направился далье по пути къ керсонисскому монастырю.

Въ то время, какъ совершался крестный ходъ указаннымъ выше порядкомъ изъ севастопольского адмиралтейского собора въ херсонисскій монастырь, въ самомъ монастыръ преосвященнымъ Аврустиномъ, епископомъ аксайскимъ, въ сослужении тваъ же священнослужителей, съ которыми наканунт онъ совершаль всенощное бявніе, на площади предъ новымъ храмомъ совершено было молебное паніе св. равноапостольному внязю Владиміру съ водоосвященіемъ и преотный ходъ вопругь новего храма и всего херсонисского монастыря. Когда престный ходъ, шедшій наъ Севастополя, приближался въ херсонисскому монастырю, то высокопреосвященный Никаноръ, преосвященные: Мартиніанъ, Августинъ и Петръ съ духовенствомъ, назначеннымь для служенія литургін во всёхь хражахь, престнымь ходомъ вышли ему навстрвчу ко вратамъ херсонисскаго монастыря. Здись произнесена была дитійная энтенія съ осиненіемъ народа св. мощами не четыре страны, какъ у петропавловской церкви, и крестный ходъ направился въ новый храмъ, причемъ преосвященные Августинъ и Петръ съ своими сослужащими отдължись отъ крестнаго хода и последовали въ те церкви, въ поторыхъ имъ назначено было совершать литургію.

Антургія совершена была преосвященными въ твиъ же краманъ и съ твив же сослужащими, канъ и неванунъ всенощное бдъніе. На литургіи въ новомъ Рождество-Вогородичномъ крамъ произнесено было высокопреосвященнымъ архіспископомъ Никаноромъ слъдующее поученіе: Поучение высокопреосвященнаго Никанора.

«Не самъ ли Госполь, отемъ твой, стама тя, и сотвори тя, и созда тя. Помините дни въчные, разумъйте люта рода родовъ. Вопроси отца твоего, и возвъстить тебь, старцы твоя, и рекуть тебь. Егда раздъляще Вышній языки, яко разсім сини Адамови, постава преділы лючеовь по числу авлель Божінхъ. И бисть часть Господця людіе Его Іаковъ, уже наслідля Его Исранль». (Втор. 32, 6—9).

Это говорить пророкь Божій Монсей. Говорить въ прощальной рвчи своей народу нарамльскому. Прислушайтесь. Рвчь эта обращена и из народу россійскому. Смыслъ ея глубокъ и многознаменателенъ Касаясь судьбы израмльскаго народа, эта рвчы предначертываеть ее въ поразительныхъ подробностяхъ. Въсудьбъ израмльскаго народа она и сбылась съ поразительною точностію. А это удостовъряеть насъ и въ томъ, что съ такою же непреложною върностію она осуществится и въ судьбъ россійскаго народа, конечно, осуществится только та часть ея, которая явно касается насъ. Касается же она насъ русскихъмменно въ тъхъ изреченіяхъ, которыя мною только что приведены.

Помяните дни древніе, размыслите о літахъ предковъ, говорить Монсей Боговидець, обращаясь нь Изранию. Вопроси отца твоего, и возвъстить тебъ. Вопроси старцевъ твоихъ, и скажуть тебв. Скажуть вопервыхь воть что: не самъ ли Господь Богъ-отецъ твой? Не онъ ди усвоиль тебя себъ, и сотвориль тебя, и устровать тебя? Должно быть, переходила въ сознания патріархальныхъ родовъ изъ рода въ родъ следующая великая тайна: когда раздъляль Всевышній народы, именно когда послъ вавилонскаго смъщенія Всевышній разсъеваль сыновъ Адамовыхъ по лицу всея земли, то поставиль предълы народовъ по числу ангеловъ Божінхъ, народныхъ ангеловъ хранителей. Тогда на свою собственную часть Ісгова Господь взяль людей своихъ, сыновъ Іакова; въ свое собственное наследіе, ужемъ или вервіемъ, отбивающимъ предвлы народовъ, Господь отделяль сыновь Израиля. Вникните. Боговидець Монсей разъясняеть намъ одинъ изъ коренныхъ догматовъ относительно промыслительнаго міроправленія; разъясняеть, что вогда Богъ разсвеваль народы по лицу всея земли, то самъ же, своимъ промыслительнымъ ужемъ или вервіемъ, отбилъ и означилъ, какъ въ пространства, такъ и во времени, предалы каждаго народа, раздъливъ народы по числу ангеловъ Божінхъ и надъ важдымъ народомъ поставивъ особаго ангела хранителя; а на свою собственную часть, въ свое особое наследіе Господь взяль сыновъ Израиля. Отдъливъ же Израиля въ свое избранное наствле, Богъ самъ защищать его, наставлять, хранить его, какъ
звинцу ока; покрывать его, какъ орель покрываеть гнездо свое,
берегъ любовно, какъ орель бережеть птенцовъ своихъ; самъ,
распростерши свои прылья, поднимать ихъ и носиль на своихъ
раменахъ. Ісгова единъ водивь ихъ, и не было съ ними Бога
чуждаго. Самъ Богъ Ісгова былъ апгеломъ хранителемъ Изранля. Почему Богъ, водившій Изранля, и называется въ ветхомъ
завётъ неръдко ангеломъ, ангеломъ завёта. Это былъ именно
Богъ Сынъ, второе лицо Святыя Троицы. Онь уже тогда, въ
ветхомъ завётъ, былъ промыслителемъ спасемія, ангеломъ хранителемъ, отцемъ избраннаго народа, возлюбленнаго своего Изранля. Почему Изранль и называется сыномъ Божівмъ, какъ
особое избранное, любимое, первое между народами чадо Божіе.
"Сынъ мой первенецъ Изранль, и Азъ возлюбихъ его", глаголетъ Господь.

Къ намъ православнымъ русскимъ это относится потому, что въ этомъ высовомъ правъ быть любимымъ избраннымъ между народами Сыномъ Божіямъ, быть особымъ ужемъ наследія Божія, имъть самого Бога своимъ ангеломъ хранителемъ ветхому Израилю наследовалъ въ новомъ завътъ именно русскій православно-христіанскій народъ. Русскій народъ въ новомъ завътъ есть новый Израиль. Это мы и желаемъ разъяснить.

За насъ разъясняеть это св. апостояъ Павель, на основани св. пророва Исаін. Оба они, св. Павежь и св. Исаія, представдяють богоизбранный родъ Авраама, Исаака и Іакова подъ видомъ великаго дерева. Святой начатокъ этого дерева — это сами патріархи, Авраамъ, Исаакъ и Іаковъ. Они корень, они стволь великаго древа. Оть Іакова 12 ветвей, 12 коленъ Изранля. Отъ колена Іудина-богоотецъ Давидъ, съ целымъ поколеніемъ царей еврейскихъ. Этоть господствующій родь и сталь главнымъ стволомъ Израильского родоваго дерева. Родъ Давида царя, во времени пришествія на землю Господа Інсуса Христа, не пресъкся, но уманилоя, потерявъ царское достоинство, такъ что прямой отростовъ царственнаго Давидова рода, нареченный отецъ Господа Інсуса, Іоспоъ обручникъ Пречистыя Дъвы Бородицы быль уже простой древодьль, простой плотникь. Это значило, что парственное древо Давидова рода усъчено п представляло только усвченный пень. Но отъ этого пня произрасла преврасная вътвь, преблагословенная Дъва Марія. А Ней и изъ Нея возникъ преврасный цвътъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ, новое съмя новаго Израиля, новый живой стволъ богонасажденнаго великаго древа. Къ этому-то новому стволу прививаются вътви двухъ родовъ, отъ рода Израилева вътви естественныя, родныя сему древу, а другія вытви отъ язычества. не родныя дереву, вътви дикія. Прочія же вътви отъ рода Пзрамлева, плотскія чада Израмля плотоваго, тв не привилось въ древу Израмля новаго, тв засожли и отломились. А новопрививающіяся вътви, отъ плотскаго ли Израмля, отъ языческикъ ли народовъ, тв, прилъпляясь къ животворному корию и стволу, тъ напитываются соками отъ кория, прониваются его жизненною силою, и становятся едино съ богонасажденнымъ древомъ новаго Израмля. Сей-то новый Израмль и есть наслъдникъ всъхъ правъ и обътованій, данныхъ нъкогда Израмлю ветхому; наслъдникъ правъ и обътованій даже большихъ, потому что Аврааму и роду его дано и повторялось обътованіе: "о съмени твоемъ благословятся всъ народы". Въ ветхомъ завътъ это было только обътованіемъ. А въ ковомъ завъть обътованіе осуществилось, обътованное Съмя Авраамово народилось и принесло благословеніе небесъ на землю на чадъ новаго Израмля.

Кто же нынъ сей новый Израиль? Между многими иновърными народами это православно-христіанскій русскій народь. Мы новый Израиль. Мы народъ избранный. Мы съмя Божіе на землъ. Мы возлюбленныя чада Божіи. И высокимъ даромъ усыновленія Богу мы обязаны просвътителю русскія земли, святому благовърному равноапостольному князю Владиміру.

ь Съ этой точки зрвнія получаеть особый смысль учиненное святымъ Владиміромъ избраніе въръ. Избранниками Божівии движеть промыслительный персть Божій. Какъ люди, какъ существа ограниченныя, самые великіе мудрецы міра сего всегда смотрять бливорую, въ самыхъ дучшихъ своихъ намереніяхъ и предпріятіяхъ движутся ближайшими своими видами, равумъя смысль только ближайшихъ окружающихъ обстоятельствъ, но нивогда ясно и полно не сознаван плановъ божественнаго ломостроительства, которое направляеть ихъ помыслы, намеренія и двиствія въ своимъ глубовимъ и далевимъ премудомиъ пвлямъ. Да и глядя свади впередъ уже на осуществившіеся планы Божественнаго Промысла, люди не постигають ихъ во всей широтв и глубинв, хотя потомкамъ и виднве, чвиъ современнивамъ, причинная и цвлесообразная связь историческихъ событій. Не сознавая ясно, великіе избранники Промысла Божія опредвляють положение вещей внутреннимъ чутьемъ, чутьемъ же намъчають и последующее развитие событий, иногла весьма великихъ. Въ этомъ смыслъ св. Вледиміръ есть одинъ изъ величайшихъ избранниковъ Промысла, намътившій на въка и тысячельтія развитіе судебъ русскаго народа, а съ нимъ развитіе судебъ и многихъ другихъ народовъ міра какъ въ Европв, такъ и въ Азіи.

Движимый перстомъ Божінмъ, Владиміръ чувствовалъ, что язычество, омрачавшее людей въ продолженіе многихъ въковъ и тысячельтій, язычество, произведеніе, забава и руководительное

начало младенческого человъчества, что явычество теперь уже отжило; что человъчество уме вышло изъ дътства, возмужало уже но вредней мере на столько, что уже постигало, что нанойлибо Перумъ даже въ облакахъ не богъ; еще страниве Перуна облачнаго одицетворять въ двевесномъ нотупанъ, стоявшемъ на берегу Дивира; этотъ иступанъ даже не Перунъ, твиъ болъе не борь, а простое дерево, которое сегодня стоить, вавтра сгимо, которое сгорить въ огив, не выплыветь само собой изъ Дибпра, не станеть на свое прежнее мъсто въ капиць на берегу Дивира. И мудрый Владиміръ осудиль язычество въ своемъ духв на смерть. Идуть но Владиміру послы нав разныхв отранв, отв разныхъ народовъ, предлагая наждый свою въру. Идуть послы отъ евреевъ. "А гдъ ваща земля?"—"Въ Герусалимъ",—отвъчають они, "но Богь разсвяль нась по разнымь странамь за гръхи нашихъ отцевъ". — "Какъ же вы, отверженные Богомъ, хотите учить другихъ своей въръ? Не хотите ли, чтобы и насъ постигла та же участь?"--Почуньось ему, что эта въра когда-то жела, а теперь уже отжила, и для новонараждающихся народовъ, навъ отмившая, не годится. Идутъ послы магометанскіе. Летоинсь передаеть повидимому только поверхность переговоровъ съ магометанами, поверхность впечативній отъ этой візры и елбогослужения. Запрещая винопитие, эта выра разрышаеть всякую другую разнузданность страстей; богослужение печальное, угрюмое, инчего не говорящее внутреннему чувству, не возвышающее сердце, не влекущее его къ небу... Не надо такой въры. И этимъ глубоко-мудрымъ решеніемъ мудраго Владиміра намеченъ целый ходъ нашей исторіи, вековой тысячелетній ходъразвития тяжкой смертельной борьбы крещеной православной Руси съ магометанскою луною.. Идуть ко Владиміру послы въры римской. Не зналъ, не видълъ Владиміръ того, что латино-римсвая въра въ его время уже совствиъ отвлонилась отъ единства цервы вселенской, отъ чистоты православія свято-отеческаго, отъ неповрежденной въры апостольской и Христовой. Конечно, слабо постигаль онъ и то, котя и могь знать по сообщеніямъ отъ недаленихъ зарубежныхъ славянъ, что тріязычная ересь убиваеть развитіе народнаго языка и совнанія, подчиняя его латинской мертвичинь и давящему римско-папскому всевластію. Духомъ постигь онъ несрояность папизма съ славяно-русскимъ духомъ. "Нътъ, наши отцы не приняли въры латинской, не принимаемъ и мы", простой отвъть мудраго Владиміра. А между твиъ въ этомъ простомъ ответе предрешена судьба русскаго народа и царства также на въка, на цълое тысичельтіе. Предуказана въковъчная борьба русскаго православія съ польскодитовскимъ католичествомъ, съ западно-европейскимъ разновъріемъ и невъріемъ. Движимый перстомъ Божіниъ, духомъ почуялъ Владиміръ, что Промыслу нужно возжечь новый свъточь истинной въры Христовой въ новонъ мощномъ народъ; что этогь свыть привлекательнымъ блескомъ горить въ Цареграда, только уже догорая; что дни самостоятельного жатія Византіи **УЖЕ СОЧТЕНЫ, ЧТО СИЛА СЯ, ТО ВСПЫХИВАЯ, ТО ПОТУХАЯ, ИЗИСИОГА**еть поль удерами разнородныхъ варваровъ; что на Византію надвигается новая грозная давящая туча магометанства; что истинная церковь Христова не должна погибнуть въ мірв; что врата адова не одолжить ея; что въ православной върв дышетъ Лухъ Божій, влекущій душу въ небу; что въ православныхъ храмахъ человъкъ способенъ забыть, на земль ли онъ или на небъ: что въ православной церкви живеть Богъ съ человъками; что отцы наши всегда тяготвли къ греческой въръ, къ греческой земль, къ греческому народу; что греческую въру облюбила и мудрая бабна Владиміра Ольга. Такъ подсказываемый Промысломъ выборъ Владиміра и быль рашенъ, принять вару отъ грековъ, неповрежденную въру Христову.

Такъ чрезъ въру во Христа, избранную святымъ Владиміромъ, мы русскіе и стали новымъ Израилемъ. Старый Израиль—это начатокъ святый, это святый корень. А мы примъшеніе къ начатву святому; мы привившіяся вътви. Мы дикія вътви отъ язычества, прицъпившіяся къ корню и сдълавшіяся причастниками его жизненныхъ соковъ, на мъсто естественныхъ вътвей этого дерева, отломившихся отъ него. Тъ, по слову святаго апостола Павла, отломились невъріемъ, а мы привились къ дереву върою.

И если вся система нашей въры имъетъ незыблемыя основанія, то несомивино, что мы усвоены Богомъ, какъ возлюбленныя Его чада; что мы Его собственная часть, уже Его наследія вместо Израиля ветхаго, плотскаго, который отвергся оть своего Бога: что самъ Богь наставиль и наставляеть насъ своею вврою: самъ хранить насъ, яко звницу ока; самъ покрываеть насъ, яко оредъ гивадо свое, самъ носить насъ и жребій нашъ на раменахъ своихъ; что народъ русскій -сынъ первенецъ Божій между другими народами, и Богъ нашъ любить насъ. Это однако же предметь только въры, предметь внутречняго нашего чувства, внутренняго самосознанія. Но воть что доступно и простому усмотрению, что вера наша выдвигаеть насъ въ положение одного изъ первыхъ народовъ міра, въ положение даже въ нвиоторомъ смыслъ перваго народа въ міръ, несомивнио народа избраннаго по несокрушимой мощи; что именно внутренняя сила въры возводила насъ со степени на степень народной мощи, отъ силы въ силу; что выборъ православной греческой въры святымъ равноапостольнымъ Владиміромъ наметилъ направленіе всей нашей народной жизни; что въра была твиъ оружіемъ, которымъ русскій народъ побіждаеть всі народы и народности около себя; въра тотъ живительный соиъ, посредствомъ котораго мы прививаемъ вой другія народности къ себя, претворяя ихъ въ себя, въ единый народъ русскій, народъ Божій.

Посмотрите. Отвертъ мудрый Владиміръ отживающее язычество вакъ начало мертвящее, разрознивающее, а не сплотияющее народъ. Живительная-же въра Христова какъ прежде сплотияла всё племена Скавинства въ единый Русскій народь, такъ и до сихъ поръ таже въра претворяетъ всъхъ окружающихъ насъ инородцевъ въ единство народа Русскаго. Такъ претворила и претворяеть племена Финискія въ Росоіи Европейской, разныя племена въ Сибири, на Кавкавъ, въ Средней Авіи. Отвергъ Владиміръ въру Магометову, канъ несродную Русскому духу. И посмотрите, подивитесь, -- этимъ намвчена цвлая многовъковая исторія Русской борьбы съ исламомъ, борьбы и побъды надъ нимъ въ лиць татаръ и монголовъ, сперва на Русской земль, в потомъ и въ самомъ ворив его въ глубинахъ Средней Азіи, въ Самаркандв, Хивъ, Ташкентв. Отвергъ св. Владиміръ въру западно-Европейскую въ лить Римского католичества, и тымъ наметиль многовековую борьбу нашу съ латинствомъ въ лице Летвы и Польши, противъ которыхъ Русскій народъ много въковъ ратоваль въ силу своей въры, въ силу же своей въры и побъждаль въру латинскую, какъ и все западно-Европейское разновъріе, проистекшее изъ нъдръ датинства, какъ и зачатки антихристівнства, выродившіеся отгуда же, изъ латинскаго ствененія, изъ протестантской разнузданности, изъ раціоналистической необузданности. Во имя вреста же Христова врестною силою повалили мы и нечестиваго губителя земли Наполеона. Во имя вреста же врестною силою отразили мы и адъсь въ Севастополь антихристіанское нечестів Европы, подавшее руку исконнъйшему врагу креста Христова исламу. Во имя креста же Христова силою въры мы и въ самые послъдніе дни снова повалили идолъ изманлитизма, хищнически утвердившійся въ священномъ и дорогомъ для насъ по священно-историческимъ воспоминаніямъ Царьградъ. Принявъ въру Греческую православную, Владиміръ направиль историческія стремленія Русскаго духа къ православнымъ восточнымъ братіямъ нашимъ, а ихъ привязанность, ихъ надежды и чаянія направиль къ намъ. И напрасны наши отрицанія оть историческаго нашего призванія, что мы Царяграда не хотимъ, что онъ намъ не нуженъ. Нътъ, историческій, намізченный св. Владиміромъ жребій нашъ влечеть и повлечеть насъ туда противъ нашей воли. И напрасны усилія всего свъта остановить насъ на этомъ историческомъ нашемъ пути. Остановить они не остановять, а только задержать до уреченнаго предвла.

Представимъ вотъ иля примъра, что никакія человъческія усили не остановили даже безсильнаго Израиля въ историческомъ его шествін къ наміченной Промысломъ ціли. Судьба толкнула его въ Египеть, оттуда въ продолжении въковъ перетоленула на съверъ Африки до Гибралтара, отгуда перекинула чрезъ Гибралтаръ въ Европу, въ Испанію. Оттуга невыносимое гоненіе перетолкнуло Евреевъ въ Галлію, изъ Галліи въ Германію, изъ Германіи въ Польшу, оттуда изъ соединенной съ нами нынъ Польши Еврейство разселяется по Русской земль. О глубокомъ вредв Еврейскаго разселенія по Русской земль пусть скажуть другіе: мы скажень о пользв. Мы укажемь промыслительное предначертаніе жребія, ожидающаго еврейство. Апостоль Павель изъясняетъ, что ослъпление части Израиля произощло и держится до времени, пока полнота язычниковъ войдеть въ церковь Божію; что они противники и враги Богу тодько на предопредвленное время, но современемъ они обратятся; что какъ отпаденіе ихъ отъ Бога было нужно для примиренія язычниковъ съ Богомъ, такъ тъмъ обращение ихъ къ Богу будеть ведикимъ благомъ для міра, будетъ воспресеніемъ изъ мертвыхъ. (Рим. гл. 11). Конечно недаромъ Промыслъ Божій судиль большинству наотскаго Израиля жить среди Израиля новаго, среди христолюбиваго Русскаго народа. Предвидится, предсказано обращение всего Израиля въ истинной въръ, и это обращение его будетъ воскресеніемъ духа въры, быть можеть, и во всемъ христіанскомъ мірв, но во первыхъ во всемъ боголюбивомъ Русскомъ народъ.

Такъ если человъческія препятствія не остановили историческое шествіе десятимидліоннаго племени Евреевъ, то какъ они остановять историческое шествіе стомилліоннаго народа Русскаго. поднаго въры въ свое призваніе? Воть во дни Севастопольскіе вся антихристіанская сила европейскаго невърія возстала противъ нашего христолюбія и метнула въ насъ всеми новейшими ужасающими способами разрушенія. Какъ Владиміръ древле врестился въ Херсонисской купели крещенія, такъ и въ наши дня христолюбивая Русь пріяла здёсь же на Севастопольскихъ высотахъ второе крещеніе, крещеніе огнемъ и кровью. И что же? Чего Европа достигла здёсь, что оставила, какой памятникъ себъ поставила! Пользы дли себя не получила никакой. Завоевала только безславіе. Оставила Севастопольскія развалины, изъ которыхъ возраждается фениксъ Севастоподя новаго. Цамятникомъ же себъ оставила на Севастопольскихъ высотахъ только свое кладбище, подъ благостнымъ покровомъ Русскаго христолюбія и Русской несокрушимой мощи; кладбище на которомъ конечно самымъ костямъ европейскихъ воиновъ стыдно тавть отъ гнетущаго ихъ безславія жалкой безвременной ихъ вончины. За кого, за что они погибли? За Наполеона III, бевславно жившаго, сгинувшаго еще безславные? Или за Аглицкіе торговые интересы? За подаую цваь коварнаго Альбіона убить насъ посредствомъ Французовъ, вакъ нъногда тотъ же Альбіонъ убиваль Французовъ руками русскихъ?! Боже! Міромъ править идея... Какая же гнусная идея направляла въ Севастополь умвъйшія націн Европы! И столько жизней сгибло за гнусную вдею борьбы не за существованіе, которому мы не угрожали, а за преобладание здась, у насъ. Мы же, восприявъ здась новое провавое прещеніе, мы не умерли, а возродились. И наша провь, пролитая здась, какъ и въ другихъ мастахъ, за кресть Христовъ, была и будеть съменемъ святымъ, которое разростется широко и принесеть плодъ сторичный, на въка и тысячельтія. Такъ продитан диними Азіатами провь наша на Куликовскомъ полв пустила отпрыски, которые разрослись до Хивы, Ташкента, Бухары и Самарканда, до Китая и Сахалина. Пролитая поляками наша вровь на подяхъ Малороссін, Бъло-Руссін и подъ Москвою пустила отпрыски, которые заполонили самую Варшаву. Продитан кровь наша на высотахъ Севастоподьскихъ пустила живые свои отпрыски до Батума и Карса и Эрверума, до Балканъ и самаго Цариграда. Не соврвиъ еще плодъ отъ крови нашей у врать Эрзерума или Царяграда. Созрветь...

Въ храмъ седьми священномучениковъ Херсонскихъ произнесъ поучение настоятель Севастопольской Петропавловской

церкви, протојерей Владиміръ Баженовъ.

## Поученіе протоїерея В. Баженова.

«Уподобился еси кунцу, ищущему добраго бисера, славнодержавный Владиміре,... и обрать еси безпанный бисерь Христа (тропарь святому).

Сегодня православная Россія совершаеть особое, такъ называемое юбилейное торжество во славу Пресвятыя Троицы и въчесть Равноапостольнаго Князя Владиміра, крестителя Руси. Назадъ тому 900 лёть на этомъ святомъ мёстё мудрый князь Владиміръ принялъ святое крещеніе, здёсь впервые увидёль онъ свёть Христовъ, который потомъ онъ распространяль и вовсемъ своемъ Русскомъ царствё.

Кто быль князь Владимірь до крещенія? Онь быль язычникь по воспитанію и по жизни, какь и всё племена, населявшія въто время землю Русскую. И Владимірь не чуждь быль самыхъ грубыхъ пороковъ и наклонностей, которыя допускались и считались законными въ языческой религіи. Но крыпкій умь и добрая душа святаго князя не были расположены къ языческой

въръ. Онъ сознаваль ложь и неправоту язычества. Душа его не удовлетворялась чувственно-грубымъ ученіемъ язычества, она искала чего-то высшаго, неземнаго, сверхъестественнаго. что блеже подходило бы въ идев о величіи и святости Божества. И воть князь Владимірь начинаеть развідывать, распрашивать, какія существують редигіи на свете и какая изъ нихъ правильная, истинная. Какъ купецъ желающій иметь добрый бисеръ, иди драгоценный камень, услышавши о его местонахождении, не жальеть никакихъ средствъ, проважаеть для того иногда сотни, тысячи версть, чтобы непременно пріобрести его: такъ и св. князь употребляеть различныя міры въ тому, чтобы убіздиться, гдв истинная, правая въра: -- то онъ выслушиваетъ проповъдниковъ, повъствующихъ ему каждый о своей въръ, то онъ совътуется съ боярами о въръ, то посыдаеть ихъ въ разныя страны узнать на мъстъ, какая въра правильнъе. И, наконецъ, св. Владиміръ находить безцінный бисеръ-Христа; при помощи озаряющей благодати Божіей онъ убъждается, что истинная, спасительная въра-есть въра христіанская, православно-канолическая, та самая которую принесъ людямъ самъ Господь Единородный Сынъ Божій и Спаситель нашъ Інсусъ Христосъ и которую Св. Апостолы и преемники ихъ сохранили во всей чисстотв и святости, и въ 988 году вдесь въ бывшемъ г. Херсонись въ храмь Пресвятыя Богородицы онъ принимаеть Св. крещеніе. Возвратившись въ свою столицу-Кіевъ, св. Владиміръ крестиль Кіевлянь и послаль христіанскихь пропов'ядниковь въ другіе города Руси. Съ того времени въра православная безпрепятственно распространямась по Русскому царству и прежняя языческая Русь стала страною христіанскою, православною. "Уподобился еси купцу, ищущему добраго бисера, славнодержавный Владиміре, и обраль еси безцанный бисерь-Христа, поеть сегодня святому князю православная церковь.

Братіе христіане! Отъ воспоминаній о св. Владиміръ перенесемся мыслію къ настоящему времени, къ самимъ себъ. Св. князь Владиміръ усиленно искалъ истинной въры и, нашедши ее, берегъ ее какъ дорогое сокровище стараясь, развить такое же уваженіе къ ней и въ другихъ. Много ли между нами подражателей ему? Мы со дня рожденія получили дорогое наслъдіе отъ св. князя—святую православную въру. Но такъ ли мы дорожимъ ею, какъ дорожилъ св. равноапост. князь Владиміръ? Много ли между нами такихъ, которые бы, подобно св. Владиміру, стремились, желали усовершенствовать себя въ знаніи религіозныхъ догматовъ и нравственныхъ правилъ, твоторые бы высшею цълію своей жизни ставили исполненіе заповъдей православной религіи, которые бы имъли возможно полное понятіе о самомъ главномъ предметъ нашихъ знаній—о христіанскомъ

въроучение? Обо всемъ мы миого заботимся, заботимся объ усовершенствовании разныхъ научныхъ свъдъній, объ усовершенствовании исвусствъ, ремеслъ еще, болье заботимся объ увеличении матеріальнаго благосостоянія, словомъ—о многомъ заботимся, но мало или совсъмъ не заботимся о самомъ дорогомъ сонровищь въ этой жизни—о святой православной въръ. А между тъмъ какой предметъ можетъ быть важнъе предмета религіи Христовой, что можетъ быть драгоцънные для насъ православныхъ божественнаго ученія о въчномъ спасеніи человъка? Справедливо Святая церковь сравниваетъ православную въру съ драгоцъннымъ бисеромъ или драгоцънными камнями, изъ которыхъ иногда одинъ маленькій камень цънится въ нъсколько тысячъ рублей.

Въ христіанской православной въръ заключается ведикое и цънное для насъ благо, залогъ благоденствія и счастія не только отдъльнаго лица, отдъльной семьи, но—счастія и благоденствія цълаго царства. Подвержденіемъ этой мысли служить вся прошлая 900-лътняя исторія православной религіи въ Русскомъ царствъ.

Что такое было Русское царство до принятія св. княземъ Владиміромъ православной віры? Небольшое княжество, которое едва составляло третью или четвертую часть нынвшняго могущественнаго Россійскаго государства, и которое было населено разными враждебными другь другу славянскими племенами, мало чемъ отличавшимися по своей жизни отъ дикихъ народовъ. Не то сталось съ Русскимъ княжествомъ по приняти и распространенін въ немъ христіанской православной въры. Христіанство скоро облагородило и смягчило нравы Руссовъ. Взамвиъ превратныхъ понятій о Богь и грубыхъ взаимныхъ отношеній. православная религія сообщила истинныя понятія о Богв и Его совершенствахъ, установила и освятила семейное начало-основу твердости общественнаго строя, уясника правижьныя понятія о правъ собственности и, основываясь на евангельскомъ учени Спасителя о любви ко всемъ, внушала братскія отношенія другь въ другу. Все это необходимо содъйствовало возвышению благосостоянія и могущества Руси. Русское вняжество, отличавшееся прежде только храбростію и мужествомъ, скоро стало крапнуть и религіозно-правственными силами.

Но воть древнюю Русь постигло несчастие: она подпада тяжелому игу тагаръ-монголовъ, которые употребляли все, чтобы уничтожить, обезсилить и, такъ сназать, стереть оъ лица земли самое ими Руссовъ, навсегда покоривши ихъ своей власти. Что спасло Россію отъ неизбъжной гибели и избавило отъ тяжелаго монгольскаго ига? Православная въра. Какъ ни велики были притъсненія татаръ, какъ ни тяжело было монгольеное иго, христіанская религія визпила Русскому народу неивмънную преданность волъ Божіей, всегда благой и совершенной, внушила увъренность, что "многими спороми подобаеть
внити въ Царствіе Божіе" (Дъян. XIV, 22). Вмъсть съ тъмъ,
ученіемъ православной въры Русскій народъ укръплялся въ
надеждъ на милосердіе Божіе и помилованіе отъ рабства татарскаго, какъ древле Иэраиль былъ избавленъ рукою Божіеючревъ Моисея отъ рабства Египетскаго. Только православная
въра могла воспитать такихъ мудрыхъ правителей кинзей и благодътелей Русскаго народа, какъ святый благовърный князьАлександръ Невскій, Св Андрей Боголюбскій, князь Димитрій.
Донской, Іоаннъ III и проч., которые при помощи Божіей освободили Русскій народь отъ тяжедаго татарскаго ига.

Православная же въра Христова избавила Русское парствоотъ паденія и униженія и въ последующее время-во дни междуцарствія въ тяжелую годину 1812 года и въ недавнюю Севастопольскую войну 1853—1856 годовъ. Православное учение Христово научило Русскій народъ во всяхъ своихъ скорбяхъ и несчастіяхъ искать помощи у Всевышняго Создателя и просить заступничества и ходатайства предъ Нимъ Его Пречистой Матери и Угодинковъ Божінхъ. Самъ Спаситель сказаль: "Просите и дастся вамъ, ищите и обрящете, толцыте и отверзется вамъ: всякъ бо просяй пріемлеть (Ме. VII, 7, 8). И вще, что просите отъ Отца во имя Мое, то сотворю" (Ioan. XIV. 18). Православные люди утвшали себя во время напасти словами Божінми, сказанными чрезъ пророка Давида: "Живый въ помощи Вышняго, въ вровъ Бога небеснаго водворится. Речеть Господеви: заступнивъ мой еси Ты, Богъ мой и уповаю на него. Воззоветь по мив, и услышу его, съ нимъ есмь въ спорби. изму его и прославлю его и явлю ему спасеніе Мое" (Псал. 90, ст. 1, 2, 15, 16). И сколько разъ Россія избавливсь отъ враговъ вившинхъ и внутреннихъ помощію Божією и заступлетемь Пречистой Его Матери! Что воодушевана русского человъка переносить всв тягости войны съ ел последствінии и разныя общественныя бъдствія побъядать терптніемъ? Любовь въ православной въръ и беззавътная преданность царю, внушаемая религіею. Если вспомнимъ только одну безпримърную Севастопольскую оборону въ 1853—1856 гг., то мы внолив убъдимся въ томъ. Непріятелямъ нашимъ казалось возможнымъ взять беззащитный городъ Севастополь въ въсколько дней, и однакохрабрость и мужество Севастопольских героевъ, укращиюмыхъ твердою надеждою на помощь Божію и преданностію св. върън Русскому Государю, были въ состояній защищать 11 місядевъ г. Севастополь при разныхъ неблагопріятныхъ обстоятельствахъ и должны были уступить только несоразмърно большей противъ насъ силъ непріятелей.

Православная религія Христова служить источникомъ счастія и благоденствія и каждаго человъка въ частности. Доказанная истина, что счастія не даеть человъку ни богатство, ни слава, ни высокое положеніе въ обществъ. Истинное счастіе способна дать только Божественная религія Христова. Православная въра не оставляеть человъка безъ своего руководства отъ самаго его дътства и во всъхъ обстоятельствахъ жизни его. Начинаеть ли человъкъ какое-либо дъло, отправляется ли въ путь, совершается ли какая перемъна въ жизни, святая въра Христова не оставляеть человъка безъ своего благословенія, укръпляя его въ надеждъ на помощь Божію и сообщая всъмъ его добрымъ дъйотвіямъ и намъреніямъ правильное теченіе и успъщный конецъ.

Тяготить ин человъка бъдность, бользнь или друган какаялибо напасть, святая вера и здесь укрепляеть духъ его словами Спасителя пріндите во мнв вси труждающійся и обремененній, и Азъ упокою вы" (Мо. XI, 28). И человъкъ, украпляемый благолатію Божіею, постигшее его несчастіе переносить съ терпъніемъ и преданностію воль Божіей. Въра православная разъясняеть человеку, что эта жизнь со всеми ея невзгодами временная, скоропреходящая, что настанеть для насъ другая. новая жизнь, жизнь за гробомъ. Для людей добродьтельныхъ, терпвливыхъ и върующихъ въ Бога Спасителя жизнь эта булетъ столь блажевная и счастливая, что и доко не видь, и ухо не слыша и на сердце человъку не взыдоша, яже уготова Богъ дюбящимъ Его" (1 Кор. 2 гл. ст. 7). И человъвъ, въ чаяни иной жизни и по въръ въ правосуднаго Бога, довольствуется теми дарами Божінми, которые даль ему Господь, стараясь данный ему таланть упогребить въ дъло, дабы не лишиться награды отъ Бога. Словомъ, только православная религія Хриотова можеть водворить въ душт человака миръ-спокойствіе, довольство своимъ состояніемъ и правильный взглядъ на жизнь-усдовія, необходимыя для земнаго счастія и для приготовленія къ вругой жизни. "Азъ есмь путь, истина и животъ" (Ioan. XIV, 6), говорить Спаситель нашъ Іпсусъ Христосъ. "Соблюдани заповеди моя, той есмь любяй мя, а любяй Мя, будеть возлюбленъ Отцемъ Монмъ" (Іоан. XIV, 21).

Итакъ, братіе, поревнуемъ усердію Святаго Равноапостольнаго князя Владиміра и его ревности о православной въръ Христовой. Не будемъ равнодушны въ своей религіи: она есть источникъ и земнаго нашего счастія и залогь въчнаго блаженства по смерти. Будемъ усердно стремиться, подобно св. Владиміру, къ усвоенію религіозныхъ истинъ нашей св. православной въры

и своею жизнію засвидётельствуємъ, что мы называемся христіанами не по имени только, а и на дёлё, дабы единымъ сердцемъ и едиными усты прославить Господа, показавшаго намъсвёть Христовой вёры...«

Въ домовой Покровской церкви настоятелемъ Евпаторійскаго собора, протоіереємъ Іаковомъ Чепуринымъ, произнесена была слъдующая ръчь:

## Ръчь протојерея Іакова Чепурина.

Нынъ мы празднуемъ два величайшія событія въ исторической жизни русскаго народа: крещеніе св. кн. Владиміра въ Херсонисъ и крещеніе Руси въ столичномъ градъ Кіевъ!

Съ сими двумя многознаменательными событіями твено и неразрывно связаны судьба древняго, некогда славнаго Херсониса и отрадное воспоминаніе о томъ, чёмъ онъ быль для насъвъ эпоху первоначальнаго развитія и образованія Русскаго государства, какое онъ имъль вліяніе на развитіе просвещенія въ нашемъ отечестве вообще —христіанства же въ особенности?

Свъть — съ Востока! Херсонисъ, стоя на перепутьи, быль для насъ окномъ, посредствомъ коего проникали къ намъ лучи свъта, разгонявшие тъму Кимерійскихъ мраковъ, густой пеленой облегавшихъ обширныя равнины нашей родины. Свъть въры Христовой проникъ къ намъ тъмъ же путемъ. Такимъ образомъ Херсонисъ становится для насъ исходнымъ пунктомъ въры и просвъщенія. Онъ былъ посредствующимъ и связующимъ звеномъ между просвъщеннымъ востокомъ и младенчествующимъ обверомъ; — передовымъ миссіонерскимъ постомъ и средней инстанціей между отдаленнымъ востокомъ и славяно-русью; — пунктомъ не пассивно передаточнымъ, но самостоятельно вырабатывающимъ начала христіанской жизни и практики, положенныя вдъсь въ основу Апостоломъ и Апостольскими мужами.

Первое свия слова Божія пало здвсь на благодатную почву Тавриды и разраслось въ веліе древо, подъ свнію коего привитають многіе милліоны Русскаго народа: отъ Херсониса до Камчатки, отъ Капы и полунощныхъ хладныхъ странъ до полуденныхъ знойныхъ степей, — до подножія Гиндукуша и Парапомиза! Такимъ образомъ, освненная съ высотъ Кіевскихъ Первозваннымъ Апостоломъ Христовымъ, Св. Русь знаменаласьтвиъ самымъ крестомъ, на которомъ овъ воспріялъ свою мученическую кончину!

Въра Христова, насажденная Св. Апостоломъ въ Херсонисъ, прочно утвердилась въ Тавридъ и сохранилась здъсь во всей

своей первоначальной чистоть. Въ первые въка христіанства, Херсонисъ служилъ мъстомъ ссылки и заточенія для многихъ поборниковъ чистоты въры противъ ересей, обуревавшихъ въ началь Церковь Христову. Такъ сюда сосланы были: Св. Климентъ, Папа Римскій; преемникъ его по каседръ, Св. Мартинъ; Георгій, Архіспископъ Митиленскій; Св. Іосисъ пъснописецъ и творецъ каноновъ и много другихъ... Первые христіанскіе Святители посылаемы были отъ Іерусалимской Апостольской каседры—такъ сказать, изъ самаго непосредственнаго источника въры... Епархіи Тавриды на всъхъ вселенскихъ соборахъ имъли представителей въ лицъ своихъ Архипастырей, которые являлись ревностными защитниками и поборниками чистоты православія; такъ что ни одна ересь не проникла въ Крымъ.

Здъсь на окраинахъ зачиналась и формировалась Русь. Славянскія племена, прилегая къ границамъ земли Корсунскія, "присъдяху въ Днепру", и, простираясь "оле до моря", естественно входили въ самыя близкія торговыя сношенія съ Херсонитами, заниствуя отъ нихъ не только предметы роскоши и житейскаго обяхода, но и въру Христову. Пути торговые и транзитные

были всегда проводниками въры и просвъщенія!

Съ половины девятаго въка уже весьма примътными становится слъды близкихъ и частыхъ сношеній Руси съ Херсонисомъ. Такъ, еще за 150 лътъ до крещенія св. Владиміра, Новгородскій внязь Бравалинъ "прінде со многою ратію и плъни отъ Корсуня до Корчева"; но, пораженный тяжкимъ недугомъ и исцъленный у раки мощей Св. Стефана, крестился въ Сурожъ со всей своей дружиной. По пути къ Хазарамъ, первоучители славянскіе Кириллъ и Мефодій, посътили Херсонисъ, изучая здъсь языкъ Хазарскій. Здъсь они обръли Евангеліе и Псалтирь, "русскими письмены писаный", а равно и мощи Св. Климента, Папы Римскаго.

Въ-началъ Руси, русскіе князья безпрепятственно совершають свои смълые походы къ Царьграду; между тъмъ какъ Херсонисъ, имъя въ тылу сильный олотъ, нисколько не препятствуетъ имъ опустошать Пропонтиду и наводить ужасъ на жителей Царьграда. Это указываетъ на то, что Херсонисъ былъ въ добрыхъ отношеніяхъ съ русскими: или на то, что они были въ полной зависимости отъ князей. Пр. Несторъ, дълан этнографическій очеркъ разселенія славянскихъ племенъ, въ началъ своей лътописи говоритъ: "а Дивпръ втечетъ въ понетьское море жереломъ, еже море словетъ Русскимъ". Изъ договоровъ Олега, Игоря и Святослава видно, что русскіе простирали свои виды на Корсунскія земли, и обязывались покровительствовать торговлъ херсонитовъ и защищать ихъ отъ сосёднихъ народовъ. Торговые пути въ гречникамъ: водяной, соляной и залозный, были заповъдными и хорошо знакомыми путями нашимъ предкамъ.

Ровно 900 лътъ тому назадъ великій князь Владиміръ предприняль походь въ Херсонись, осалиль его съ моря и сущи. н городъ быль взять. Здесь воспріяль онь св. крещеніе, и по выходъ изъ св. купели, провръвъ тълесно и духовно, восиливнуль: теперь я позналь Бога истиннаго"! Здвсь онъ рышиль просватить сватомъ истинной вары и свой народъ: а потому по праву завоевателя, онъ береть въ Херсонись все, что было необходимо для врещенія віевлянъ. Князь взяль съ собой: моши св. Климента, папы римскаго, и ученика Энва: - много иконъ, на благословение себъ и своему народу; -- церковную утварь и сосуды: въ томъ числе: две часовни и двое царскихъ врать изъ кориноской меди. Съ нимъ прибыла въ Кіевъ вся церковная іерархія: митроподить, четыре епископа, много священниковъ и діаконовъ и хоръ славянскихъ пъвчихъ. Великій князь взяль съ собой изъ Херсониса искусныхъ зодчихъ, строителей храмовъ; мастеровъ мозанчнаго и цвининаго дваа и живописцевъ; словомъ-все, что потребно было для водворенія въры Христовой въ нашемъ отечествъ. Следовательно не все шло къ намъ прямо и непосредственно изъ Византіи: а весьма существенная доля церковнаго благоустройства заимствована нами изъ Херсониса. Однимъ изъ доказательствъ тому можетъ служить долгое время господствовавшій у насъ корсунскій стиль живописи, который пользовался особымъ почетомъ и любовію у нашихъ предковъ предъ всеми другими пошибами живописи. Онъ отличается тонкостью и ръзвостью въ чертахъ, отсутствіемъ перспективы и светотени, мрачностью въ колорите, фигуры длинны, лица темны и тощи, глаза велики и выразительны. Вообще въ корсунскомъ письмъ преобладаеть символизмъ и возвышеніе надъ плотяностью, которая досель сохраняеть надъ душами глубокую и неисповъдимую тайну. Это чувство испытываль каждый, кто только пристально всматривался въ лики древнихъ иконъ корсунскаго письма. Всв древнія фамильныя и чтимыя народомъ, а равно и всв чудотворныя иконы-корсунского письма, но отнюдь не фряжского и не въ новомъ стилв возрожденія.

Всѣ первыя церкви Кіева, Новгорода, Пскова, Старой Ладоги, Ростова и Владиміра строились "гречниками" и расписывались стѣнной живописью и мозаикой корсунскими мастерами. Все, что ни создано было за это время монументальнаго, все носило на себъ печать и названіе корсунскаго, которое служило намлучшей гарантіей его достоинства и древле-православія. Важное значеніе Херсониса въ исторіи развитія христіанскаго искусства и зодчества русскій народъ давно призналь и увъковъчиль память его твиъ, что даль наименованіе многимъ городамъ, селамъ, мъстечкамъ и монастырямъ въ Россіи.

Пещерный образъ жизни и подвижничества заимствованъ изъ Крыма. Отсюда онъ проникъ въ Кіевъ, Черниговъ, Бългородъ, въ Святогорскій монастырь на Донцв, и распространился на съверв: въ Псковъ, Ростовъ и другихъ городахъ. Херсонисскан нещерная церковь, недавно открытая въ центръ города, равно и другія—служать прототипами такихъ церквей въ Кіевъ и другихъ мъстахъ: та же структура и расположеніе, тъ же примкнутые къ стънъ престолы, въ нишъ подъ аркою, какъ это было прежде и въ Кіевъ. Всъ фрагменты, отрытые при раскопкахъ Десятинной церкви—херсонисскаго происхожденія. Гробница князя Ярослава, по своей формъ, матерьялу и наружной орнаментаціи — несомнънно вывезена изъ Корсуня, въроятно еще во времена святаго Владиміра.

Мы намътили один штрихи, или существенныя и очевидным черты того вліянія, какое Херсонись овазываль на подготовку, ходь и развитіе просвъщенія въ нашемъ отечествъ — на развитіе христіанскаго искусства и распространеніе въры среди славянскихъ племенъ. Но въ лътописяхъ и греческихъ хронографахъ есть много указаній на сношенія херсонитовъ съ нашими предками и ихъ вліяніе на нравы и обычаи первобытныхъ славянъ.

Христіанство пронивло въ намъ не вдругь, а исподоволь и постепенно. Крещение св. Владимира и Руси въ Киевъ - это такъ свазать последняя завершительная глава того священнаго событія, начало коего надо искать нъсколькими въками раньше. и не за моремъ гдв либо или въ Византіи; а естественнъе и ближе на оконечности роднаго материка, -- въ предълахъ нашего отечества, -- въ керсонисской автокефальной церкви. По этому византивиъ отьюдь не есть достояніе всецвло унаследованное нами отъ грековъ и цвиномъ переложенное на почву нашей родины, со всемъ ритуализмомъ и омертвелостью созденныхъ фор. ъ и обрядностей; а христіанская жизнь и церковная практика были нъсколько видопамънены и приспособлены къ обычаямъ и нравамъ нашихъ предковъ въ Херсонисв. Потому что церковь русская и вара православная есть чисто національная въра, вошедшая въ плоть и вровь русскаго народа и сдвлавшаяся такимъ существеннымъ и неотъемлемымъ достояніемъ его, что безъ нея немыслимъ русскій народъ и русское государство. Православіе, самодержавіе и народность дегли въ основу строенія земли русской; съ ними она росла, развивалась, кръпла, боролась, побъядала и создала того волосса, — имя воему св. Русь! Для однихъ она становилась предметомъ удивленія и страха; для другихъ - зависти и недоброжелательства; а для насъ самикъ-это благодать Божія, ниспосланная по молитвъ св. князя на русскій народъ!

Выполнивъ историческую свою миссію п передавъ свое достояніе нарождающемуся юному государству, Херсонисъ постепенно начинаетъ приходить въ упадокъ. Онъ разрущается, ноне исчезаетъ окончательно: руины его послужили матеріаломъдля возникновенія новаго города — Севастополя, подъ станами коего на нашей памяти разыгралась вровавая драма, стоившая объимъ сторонамъ до полумилліона отборнаго народа!

Знаменательна судьба Херсониса въ исторіи нашего отечества! Здёсь нёкогда цариль кровавый культь язычества во всемъ своемъ безобразіи, но благодётельный свёть вёры Христовой отодвинуль его далёе на сёверъ, въ предёлы нашего отечества; но съ появленіемъ христіанства онъ исчезаеть и у насъ. Здёсь въ лицё князя и его рати мы русскіе приняли св. крещеніе водою и духомъ; и пов'ялъ на насъ духъ новой и благотворной жизни. Здёсь еще такъ недавно русскія ратныя силы крестились огнемъ и кровію за святое дёло—за обладаніе ключами къ гробу Господню, къ источнику и подателю свёта; и вновь пов'ялъ на насъ духъ новой более сознательной и разумной жизни, которая составляеть эпоху и поворотную точку въ исторіи развитія государственной жизни.

На всвят подобныхъ мъстахъ, пріобръвшихъ себъ громкую историческую извъстность, или игравшихъ весьма видную роль въ исторіи культурнаго развитія народовъ, лежить какъ бы некая печать гитва Божія; тамъ каждая пядь земли обагрена человъческою кровію и каждый камень служить надгробнымъ памятникомъ пришельцу. Взгляните вокругъ, что сталось съ симъ нъкогда славнымъ Херсонисомъ!? Здесь, на стогнахъ и торжищахъ его, кипъла жизнь и торговая двятельность; подъ портивами орестіона и другихъ общественныхъ зданій расхаживали важно въ своихъ тогахъ ученые риторы, гордившіеся темъ, что въ нимъ посыдають на обучение своихъ детей не только именитые граждане, но цари и владътельные князья. Тамъ, въ заливъ лъниво покачивались на якоряхъ своихъ корабли, приносившіе на себъ богатства и произведенія своихъ странъ; теперь же одив развалины, почва вокругь камениста и безплоднасловно Богомъ сожжена; вмъсто кораблей снують рыбачьк лодин, и рыбани беззаботно сущать и чинять мрежи свои. Теперь на этихъ пустынныхъ берегахъ стоитъ скромная и тихая обитель, и надъ развалинами Херсониса возвышается этотъ величественный храмъ, вакъ памятникъ исчезнувшаго величія Херсониса и въ воспоминание того великаго события, которое мы празднуемъ въ настоящій день! Но это священное місто никогда не утратить своего значенія въ глазахъ русскаго народа. По мере развития его роста и самосознания взоры его всегда будутъ обращаться туда, откуда пришла къ нему въра христіанская и православная, гдв зачалась заря новой и лучшей

жизни, гдё положено начало и основаніе къ его возрожденію въживнь духовную и гражданскую!

Мы твердо върниъ и надвемся, что отсюда, съ этого овященнаго мъста, нъкогда будеть нанесенъ окончательный ударъ той стоглавой гидръ, которая уме столько въковъ заслоняеть и помрачаеть лучи свъта, возсіявшіе намъ съ Востона! Въ этомъ заключается историческая миссія и призваніе русскаго народа, чтобы сохранить и соблюсти то святое достояніе, которое принесено ему нъкогда оъ высотъ Сіона и повергнуть во всей частотъ и неповрежденности къ подножію Голгоем"!

По окончание дитургия все служивные въ 3 монастырскихъ храмахъ соединились въ новомъ храмъ, гдъ отслужено было молебное пъніе св. князю Владиміру съ водоосвященіемъ въ купели св. Владиміра, причемъ въ одной половинъ купели въ освящаемую воду св. вресть погружаль архіенновонь херсонскій Никаноръ, а въ другой епископъ таврическій Мартиніанъ. Во время погруженія въ воду св. креста мастной артиллеріей скаданъ былъ 101 пушечный выстрель. Молебное пеніе закончено было провозгламеніемъ многольтія Царствующему Дому, Святвишему Правительствующему Синоду, присутствующемъ архипастырямъ, благовърному правительствующему синклиту, военачальникамъ, градоначальникамъ, христолюбивому военству и всвиъ православнымъ христіанамъ. После модебнаго пенія и водоосвященія высовопреосвященнымъ Никаноромъ св. водою опроплены были воинскія знамена и войска и благословлена трапеза, приготовленная для богомольцевъ и войскъ.

После литургін все участники торжества приглашены были нъ чаю; преосвященнайшимъ же Мартиніаномъ, епископомъ таврическимъ и симферопольскимъ, какъ хозниномъ херсонисскаго торжества, отправлены были телеграммами приветствія.

Въ 2 часа пополудии состоядось торжественное юбилейное собраніе. Для сего всё архипастыри, представители разныхъ учрежденій и вёдомствъ и всё гости приглашены были въ верхнюю еще неосвященную часть неваго храма, гдё на амвонт поставлень быль столь и вокругь него кресла и стулья для преосвященныхъ, духовенства и почетныхъ гостей херсонисскаго торжества и каеедра для произнесенія річей; въ алтарной части храма помістились симоеропольскій архіерейскій и севастопольскій адмиралтейскій хоры, а въ самомъ храмі богомольцы, наполнившіе почти все поміщеніе очень общирнаго храма. При вході въ храмъ архипастырей хоръ пропіль тропарь: "днесь благодать Святаго Духа насъ собра". По окончаніи тропаря и благословеній народа архипастырями, преосвященній мартиніанъ обратился къ собранію съ слідующимъ привітствіемъ:

"Своль ни богата исторія русснаго народа знаменитыми себытіями, послужившими въ утвержденію на незыблемомъ основаніи любезнаго нашего отечества и возвеличившими Богомъ благословенную Россію, но ни одно изъ няхъ не нивло столь сильнаго вліянія на благоденствіе и утвержденіе, и славу ея, какъ введеніе въ Россіи христіанской религіи св. разновпостольнымъ великимъ княземъ Владиніромъ и посему ни одно изъ нихъ не должно быть столь любезно всякому истинному сыну отечества и доброму христіанину, какъ именно это событіє.

Нынъ исполнилось ровно 900 лъть съ того времени, какъ сей равноапостольный великій князь во св. купели воспріяль спасительную силу св. крещенія; это высокознаменательное для Россіи событіе совершилось на томъ самомъ мъстъ, гдъ мы вънастоящія минуты совершаемъ торжественно-благоговъйное воспоминаніе о немъ, гдъ мы только что видъли и осязали не малые остатки стънъ того древняго крещальнаго Херсонисскаго храма, въ купели котораго, въ которой нами нынъ совершено освященіе воды, св. князь Владиміръ омылся отъ тьмы гръховной.

Какъ высокознаменателенъ для Россіи этотъ день и какъ священны для нея эти съдые остатки храма и древняго града Херсониса по совершившемуся въ нихъ великому событію! Въ этотъ день и на этомъ мъстъ началось обращеніе Руси-язычницы въ Русь-христіанскую православную, въ этотъ знаменательный день и съ этого священнаго мъста христолюбивый внязь вынесъ на Русь крестъ Христовъ и подъ сънію сего благодатнаго знамени она стала рости и кръинуть!

Привътствуя васъ, Богомудрые архипастыри и достоуважаемые представители власти, учебныхъ корпорацій, городскихъ обществъ и разныхъ учрежденій, въ этотъ священный для насъ день и на этомъ священномъ мъстъ съ настоящимъ праздникомъ праздникомъ, отъ лица всей херсонисо-таврической церкви приношу вамъ и всёмъ, принявшимъ участіе въ этомъ духовномъ торжествъ, сердечную благодарность за ваши труды и великіе подвиги, предпринятые вами по истинно-христіанской любви къ сему священному мъсту, и молю св. Просвътителя Руси, да пребудетъ, по его предстательству за насъ предъ Богомъ, любы сія и духовное общеніе между нами до скончанія въва".

Когда симъ привътственнымъ словомъ козяина собраніе было отврыто, архіерейскимъ коромъ исполнена была юбилейная кантата Малашкина: "свътло пріндите и достольно возгласите, сымове россійстіи, ко отцу нашему равноапостольному великому князю Владиміру и память его върно вси да празднуемъ, алиплуіа"; и стихира по 50 псалмъ: "апостоломъ ревнителя Владиміра, преблаженнаго отца и учителя, сошедшеся восквалимъ.

Имже Христа Бога познахомъ и отъ тымы въ овъту приближающеся, очи и сердца просвъщаемъ; въ цамять его диковствующе, кутю веседимся, обратие его вожда правовариа въ царотвіе небесное". Затамъ адмирадтейскимъ коромъ процъта была стикира: "прімлите стецемся вси нь честиви памяти отпа русснаго, наставнива нашего Владиміра: сей бо отъ языкъ родися и возмоби возмобльшаго и Христа, къ нему не взыде радуяся, оъ праматерио своею Ольгою. Вся бо люди евоя научи въровати, и покланятися въ Тройцъ единому Богу, идолы же раврушивъ попра и израсти намъ свои честиви деторасли, Бориса и Гавба. Тънже и мы свътло нынъ цъсньми пемять ихъ върно чтуще, любовію празднуємъ: да молятся о насъ во Господу, Императору нашему подати побъды на поганыя враги и умирити весь міръ, и спасти души наша". Затвиъ обоими хорами вивств повторено было: "свътло пріндите". По окончаніи півнія быль прочитань адресь духовенства его преосвященству, Мартиніану, епископу таврическому и симферопольскому, и принесены были привыствія отъ представителей г. Севастополя, Ялты и Перекопа.

Когда постители заняли свои мъсть, на каседру взошель его высокопрессвященство Никаноръ, архіспископъ херсомскій и одесскій, и собраніе съ живъйшимъ интересомъ выслушало чтеніе его высокопрессвященства \*.

По окончания рачи высокопреосвященного Никанора мужскими голосами обоихъ хоровъ исполненъ былъ 2 тропарь 8 пъсми канона св. Владиміру: "мати всахъ градовъ воистину царства твоего градъ явися Кіевъ, въ немже Христосъ прежде со Отцемъ и Духомъ прославися твоею Праматерію и тобою, блажение: идъже мужественное твое тъдо лежить светло въ церкви Владычицы: мы же людіе твоп, хваляще поемъ Христа во въки". Затвиъ собранію принесено было поздравленіе председателемъ одесскаго общества исторіи и древностей, профессоромъ новороссійскаго университета, А. А. Кочубинскимъ, диренторомъ симферопольской гимназіи Гр. Ив. Тимошевскимъ и г. Балабухою который произнесъ следующую приветственную речь отъ представителей печати: "Ваше преосвященотво! На мою долю выпала честь привътствовать васъ въ столь знаменательный день н на семъ памятномъ мъсть отъ имени русской повременной прессы, какъ по уполномочію здъсь присутствующихъ стодичныхъ и провинціальныхъ корреспондентовъ, танъ и по порученію нівоторых редавцій, въ органах воих я иміно честь участвовать... - Со временъ Владиміра святаго, когда, по словамъ летописца, прибылъ изъ Царьграда митрополить со мно-

<sup>\*</sup> Оно напечатано въ сент. кн. «Правосл. Обозрѣнія».



гими епископами, Херсонисъ не видълъ въ своихъ ствиахъ или върнъе на своей почвъ такого сонма архипастырей, какъ жымъ. Ужь одно это обстоятельство невольно переносить насъ мыслями въ 988 году, вдвойнъ памятному намъ, служителямъ печатнаго слова, какъ эпохъ просвъщенія Россіи христіанствомъ и накъ году введенія среди русскаго народа грамотности. Наша повременияя пресса, какъ законное дитя русской дитературы, нивогда не должна забывать, что родная грамотность и словесность возросии у насъ не на почва сватских произведеній, нанъ въ мірь языческомъ, но исключительно на почво религіозной. Первыя строки, написанныя на древне-славянскомъ языкъ, этомъ родоначальникъ русскаго, — были строки Священнаго Писанія; первыя пъсни, заключившіяся въ начертанныя строфы — были пъсни священныя псалмы. Участіе русскаго православнаго духовенства въ распространени грамотности въ народъ яркою. блестящею чертою прошло черезъ всю нашу исторію и не мив вспоминать эти заслуги. Даже и теперь есть окраины, где служители церкви являются единственными просветелями темной инородческой толпы. Мив вдвойнь пріятно напомнить это, такъ какъ здесь присутствуеть епископъ, более 20 летъ своимъ благотворнымъ примъромъ показывавшій, что можеть далать ревностный архипастырь и учитель-миссіонеръ. Велики заслуги русскаго духовенства и въ двив собственно печатнаго слова. Когда быль изобретень печатный становь — этоть могущественный рычагь и союзникь современной прессы, то онь заработаль въ Россіи подъ рукой человека, принадлежавшаго къ клиру--первопечатника діакопа Өеодора. И въ дальнъйшія времена, во времена народнаго неудовольствія и негодованія печатное слово нашло себъ защитника въ лицъ православнаго духовенства. Русская повременная пресса должна это отметить и твердо помнить. И я, ея скромный служитель, привътствуя здёсь отъ ея великаго имени ваше преосвященство и весь сонмъ епископовъ, исполняю лишь долгь и приношу дань истинно русскаго

За симъ директоромъ симферопольской гимназіи прочитаны были привътственныя телеграммы отъ разныхъ общественныхъ учрежденій, сословій и частныхъ лицъ.

По окончаніи чтенія телеграммъ, полученныхъ до настоящаго собранія, на канедру взошель дъйствительный статскій совътникъ, бывшій профессоръ новороссійскаго университета Ив. Іуст. Палимпсестовъ и прочиталь следующую речь \*:

<sup>\*</sup> Отправляясь изъ Москвы въ Севастополь, я не думалъ говорить рвчи на торжествъ 15 ірдя въ память крещенія князя Владиміра въ Херсонисъ Таврическомъ, и если эта рвчь была приготовлена (за нъсколько дней до торжества) и сказана, то единствено въ слъдствіе желанія глубокочтимаго архипастыря та-



## Рвчь И. I. Палимпсестова.

Подъ сводами этого храма — купель духовнаго рожденія. купель жизни и временной, и въчной; но я начну мою посильную рвчь предъ вами гробомъ, смертію; и вы услышите, что этимъ началомъ я не омрачу настоящаго свътлаго торжества.торжества не только для всего православнаго русскаго народа и парства. — не только иля всего многомиллоннаго славянскаго міра, но и для всего міра. Да, для всего міра! Здёсь нёть преувеличенія: изъ священной купели, въ которой крестился русскій внязь Владиміръ, разлился и разливается животворно-спасительный свыть Христовъ на цылую шестую часть свыта, занимаемую нашимъ дорогимъ отечествомъ, и мы не знаемъ: гдъ предвлы этого разлитія. Эта купель есть купель жизни для народа, который имветь всв права на міровое значеніе въ исторіи человъчества: но она должна быть святынею и для всего христіанскаго міра, состоящаго изъ братьевъ и сестеръ во Христь. Объ этой купели жизни для русскаго народа и царства я и буду товорить; но прежде скажу нъсколько словъ объ одномъ гробъ и смерти, -- скажу словами современнаго намъ глубокаго мыслителя, доктора богословскихъ наукъ Ф. В. Фаррара. Въ своемъ влассическомъ твореніи: "Жизнь І. Христа", онъ говорить: "Не было въ исторіи зрълища, которое возбуждало бы въ людяхъ одновременно благоговъніе и ужасъ, какъ зрълище Голгонское. Ни одинъ свътскій бытописатель, хотя бы онъ быль отчаяннымъ скептикомъ, не можетъ не видеть въ этомъ событіи центральной точки міровой исторіи. Въруеть ли онь во Христа, или нътъ, -- онъ не можетъ умолчать, что новая религія возрасла изъ самомалъйшаго зерна въ могучее дерево, на вътвяхъ котораго птицы небесныя открыли себъ убъжище, что это быль небольшой, изсвченный руками камень, разгромившій въ щебень колоссальныя изображенія языческаго величія, а затымъ выросшій въ гору и наполнившій собою всю землю. Для върующихъ и невърующихъ вознесеніе на Кресть есть граница между древнимъ и новымъ временемъ. Нравственно и физически. не менъе какъ духовно, Христова въра была возрожденіемъ міра. Къ народамъ, безсильнымъ отъ опьяненія преступленіемъ, она явилась какъ свъть новой весны... Съ того часа, какъ Христосъ умеръ на креств, начался похоронный звонъ цар-

врическаго преосвященнаго Мартиніана. По краткости времени и по неимънію подъ руками потребныхъ для этой цьле источниковъ, я отчасти воспользовался составленною мною книгою: «За истину и правду»; а потому прошу благосклоннаго читателя памятовать: quod potui—feci, т.-е. что могь—сдълать. Ив. П.



ству діавола и всей языческой мерзости... Последствія Христова ученія даже для невърующихъ суть событія неоспоримо историческія. Оно смягчило жестовость; увротило страсти; завлеймило позоромъ самоубійство: подъ строгимъ наказаніемъ вапретило отвратительное детоубійство; низвергло языческую нечистоту въ мракъ, который ей сроденъ. Не найдется ничего отрицающаго подобное дъйствіе Христова ученія. Оно изгнало гладіатора, освободило узника, защитило планника, возстановило слабаго, взяло на себя попеченіе о сироть, возвысило женщину, свътлымъ ореоломъ осънило священную невинность нъжныхъ дъть дътства, возвело бъдность изъ проклятія въ блаженство, облагородило трудъ, обративши его изъ черной работы въ доотоинство и обязанность, освятило бракъ, въ первый разъ открыло ангельскую красоту чистоты, въ которой люди отчаядись, и добросердечія, надъ которымъ они издъвались. Оно дало върное понятіе о милосердіи, распространивши границы его съ твснаго вруга соседства на весь родъ человеческій. Оно идею о человачества обратило въ идею объ общемъ братства".

Пусть, кто хочеть и смветь, видить во всемь этомъ не двло Божественнаго провидвнія; пусть считаеть себя просвещеннымъ омлософомъ, считая христіанство и христіанъ за мечты благороднаго самообольщенія. Не будемъ ни о комъ судить; но скажемъ имъ, что ни одна религія въ свёть не внесла въ жизнь совершеннаго равмовъсія между философіей и народностію, между религіей и нравственностію, между полнымъ подчиненіемъ и гордостью свободы, между идеальнымъ и реальнымъ, между внутреннимъ и внёшнимъ, между скромнымъ спокойствіемъ и геройскою энергіею, между мягкимъ консерватизмомъ и самыми смѣлыми планами міровой реформаціи. Свидътельство Христовой исторіи есть свидътельство несокрушимой силы убъжденія,—свидътельство, которому подобнаго не существуетъ".

Но если, продолжаетъ именитый ученый, такого вліянія жизни и смерти Інсуса на міровыя событія и жизнь не можеть не замътить невърующій; то для каждаго върующаго въ нихъ заключается, поистинъ, глубовій смыслъ: для него онъ значать "воскресеніе изъ мертвыхъ". Въ крестъ Христа-Спасителя онъ видить не одно историческое, но гораздо большее значеніе. Онъ видить здъсь изъясненіе тайны рожденія, побъду надъ тайной могалы. Въ жизни Іисуса онъ находить превосходный примъръ; въ его смерти безпредъльное искупленіе. Взирая на воплощеніе и распятіе, онъ уже не чувствуеть, что Богь далеко отъ него и что вемля есть только незамътное пятно на безпредъльной лазури, а самъ онъ—незначительный атомъ, случайно попавшій между тысячью милліоновъ живыхъ душъ несчетнаго покольнія; но онъ-

воскливнетъ съ върою, надеждою и любовію: "вы храмъ Бога живаго, какъ сказалъ Богъ: вселюсь въ нихъ и буду ходить въ нихъ" (2 Кор. VI, 16).

Такъ говорить во всеоружім самой разносторонней учености глубокій мыслитель нашего времени. Такова, по его непредожнымъ словамъ, смерть Богочеловъка! Таковъ свъть, возсіявщій изъ гроба Христа-жизнодавца. Но, имъя въ виду, съ одной стороны, открыто проповъдуемое разнаго рода и вида суемудріе, а съ другой-уяснение торжественности или значения настоящаго событія, приведемъ слова другаго глубокаго, роднаго намъ мыслителя епископа Іоанна, бывшаго въ свое время профессоромъ и ректоромъ с.-петербургской духовной академіи. "Свобода, говорить онъ, есть источникъ всехъ доблестей и всехъ паденій человъка, вськъ его благь и вськъ его несчастій: ничто столько, какъ свобода, не развиваеть жизни и всвуъ силъ человъка, и ничто столько, какъ свобода, не требуеть увъ. Но гив же она, эта драгоцинная свобода? Что дилаеть человива дъйствительно свободнымъ? Истина. Но гдъ та истина, которая даеть человыку свободу? Это открыль божественный Освободитель человъчества": "Если Сынъвасъ освободить", говорить Онъ, "то вы дъйствительно будете свободны, и уразумъете истину и истина сдълаеть васъ свободными" (Ioan. VIII, 36). Итакъ-вотъ гдъ, во Христъ, въ христіанствъ дъйствительное освобожденіе человъка; потому что туть, и только туть, чистая, въчная истина. Благодатнымъ искупленіемъ и возрожденіемъ человъка положивъ начало внутренняго, нравственнаго освобожденія его отъ зла, христіанство поставило его на прямой путь свободы жизни, во свъть истины, которую Евангеліе открыло разуму и сердцу его. И какъ живо, быстро воспарилъ человъческій разумъ, освобожденный отъ ига стеснявшихъ его заблужденій до христіанства, воспариль во всю широту и высоту высшаго въдънія и созерцанія! Какъ легко и свободно онъ почувствоваль себя въ области-и собственных естественных познаній, когда світь христіанской истины открыль ему въ мірозданів бытіе и двиствіе безпредъльнаго разума, систему движенія, не одну грубо-вещественную и механическую, но разумную и нравственную, открыдъ жизнь, полную высокихъ идей и целей, необъятную, непобъдимую въ самой смерти и чрезъ самую смерть развивающуюся въ безконечность! А если разумъ теперь началь уже забывать, откуда данъ ему этотъ высокій полеть, кто указаль ему путь въ эту безграничную область знаній; то это такъ же, какъ оперившійся птенецъ, на окрышихъ крыльяхъ полетывшій въ поднебесную ширь, скоро забываеть родное гивадо, гдв оперился. Какъ широко и свободно раскрылось человъческое сердце, какія глубокія и живыя чувства возбудились въ немъ,

когда христіанская истина, сложивъ съ него узы давящаго всякое чувство эгоизма, высвободивъ его изъ тесныхъ предвловъ ограниченной дюбви: ближней, родственной, дружественной, національной, указала ему безграничный предметь любви — все человъчество! Какъ пространно и свободно развилась вся сила и жизнь человъческого духа, когда свътъ Евангелія возвысиль его къ ясному сознанію своего нравственнаго достоинства, открыль ему широкое поприще высшей духовной двятельности. уже не ствсяемой никакими земными видами, не скованной цвпями временной жизни, а свободно устремленной за предълы самаго гроба, въ жизнь ввчную! Двиствительно, какъ объяснить тв великіе подвиги ума, сердца и воли человвчества, какіе только въ христіанств'в показали, до какой высоты умственнаго и нравственнаго развитія человакъ можеть достигать? Это объясняется только твиъ, что въ основаніи жизни человвка положено христіанствомъ начало истинной свободы; отнимите эту свободу, свободу христіанскую, и человічество не въ состояніи будеть подниматься на такую высоту; оно будеть такъ же, какъ до времени христіанства, только пресмываться на земль, только биться о землю, какъ птица безъ крыльевъ"\*.

И после этихъ словъ нашего просвещеннаго архипастыря, увы! такъ рано взятаго отъ насъ могилой, мы еще разъ должны повторить: таковъ светь жизни для человъчества, возсіявшій изъ гроба Христа-жизнодавца. Таковъ и тотъ светь отъ этого света, который возсіяль изъ священной купели князя Владиміра!

Вся наша девятивъковая исторія подтверждаеть, что православная церковь, какъ выразительница въры во Христа, была для русскаго народа и царства зиждительною силою, щитомъ и огражденіемъ; что ей и самодержавію, охраняемому церковію, ученіемъ Евангелія, обязанъ русскій народъ тъмъ, что онъ возросъ и возмужалъ въ міровую семью, въ одно изъ могущественныхъ царствъ въ міръ. Я укажу на нъкоторыя эпохи и событія въ нашей исторіи и буду говорить словами тъхъ, которые изучали судьбы русскаго народа и царства.

Вотъ безсмертныя слова нашего безсмертнаго бытописателя, Н. М. Карамзина: "Если мы, говорить онъ, въ два стольтія, ознаменованныя духомъ рабства, еще не лишились всей нравственности, любви къ добродътели, къ отечеству: то прославимъ дъйствіе въры; она удержала насъ на степени людей и гражданъ; не дала скаменъть сердцамъ, ни умолкнуть совъсти; въ униженіи имени русскаго мы возвышали себя именемъ христіанъ, и любили отечество, какъ страну православія" \*\*.

<sup>\*\*</sup> Т. V, гл. IV, стр. 213; изд. Эйнерлинга 1842 г.



<sup>\*</sup> Бесед. Іоанна, еп. смоленскаго 1876 г.

Именитый историкь указываеть здёсь на то тяжелое время (длившееся 237 льть), въ которое надвинувшаяся на русскій народъ разрушительная стихія дикихъ ордъ могла смести самое имя его съ лица земли. Но тяжесть монгольского ига увеличичильсь другою, болье продолжительною и едва ли не болье тяжелою: твин раздорами, смутами, кровавыми междоусобіями, которыя прошли чрезъ весь удъльный періодъ нашей исторіи. И эдесь, какъ свидетельствуеть исторія, православная вера, въ лиць ся служителей, являлась какъ миротворецъ, какъ свъточъ, который если не разгонять, то въ значительной мъръ ослаблядь мглу страстей, замедлявшихъ рость русскаго народа, выходъ его изъ рабства и доводившихъ до братоубійственныхъ вровопролитій и развореній. "Літописныя сказанія, говорить маститый профессоръ нашей маститой духовной академіи. Н. И. Субботинъ о временахъ междоусобій и безпорядковъ въ Россіи, представляеть действительно многочисленные примеры благотворнаго посредничества пастырей церкви во взаимныхъ княжескихъ неудовольствіяхъ, представляють несомнівным доказательства того, что въ сіи времена они старались всёми средствами, какія были въ предвлахъ ихъ духовной власти, содвиствовать прекращенію безпорядковъ и водворенію прочнаго мира, необходимаго для благоденствія государства "\*.

Междоусобица четырехвъковаго удъльнаго періода смънилась самодержавіемъ, "откуда, можно сказать, и пошла та русская вемля", которая сложилась въ одно изъ общирнъйшихъ и могущественныхъ царствъ въ міръ. И эта власть, если позволительно такъ выразиться, вошла въ плоть и кровь русскаго народа, который въруетъ и глубоко сознаетъ, что только при верховномъ, самодержавномъ вождъ онъ можетъ быть и сильнымъ, и безопаснымъ, и счастливымъ. Эту истину онъ дозналъ своими многовъковыми страданіями и опытомъ всей прожитой имъ жизни. Но исторія записала на своихъ страницахъ, что въ созиданіи, развитіи, укръпленіи и освященіи самодержавной власти принимала самое дъятельное участіе православная въра,— церковь. Она назвала православнаго царя помазанникомъ Божівмъ, и народъ русскій върить всёмъ сердцемъ, что власть его отъ Бога.

Перехожу къ самому тяжелому времени для русскаго народа и царства, къ такъ-называемому смутному. "Православные христіане, говорилось въ грамотахъ, которыя разсылалъ Троицеій Сергіевъ монастырь во времена самозванцевъ, вспомните истинную православную христіанскую въру, что мы родились отъ христіанскихъ родителей, знаменались печатію, святымъ креще-

**ў \*** Приб. къ Твор. св. От. 1858. 328—329.

ніемъ, объщались въровать во св. Троину, вовложите упованіена силу вреста Господня и покажите подвигь свой, молите служилыхъ людей, чтобы быть всемъ православнымъ христіанамъвъ соединении и стать сообща противъ предателей христіанскихъ и противъ въчныхъ враговъ христіанства, польскихъ и дитовскихъ дюдей. Сами видите конечную отъ нихъ погибедьвсьмъ христіанамъ, видите, какое разореніе учинили они въ-Московскомъ государствъ: гдъ святыя Божін перкви и Божін обряды? Гав иноки, сваннами цватущіе, инокини добродателями украшенныя? не все ли до конца разорено и обругано злымъпоруганіемъ? Не пощажены ни старики, ни младенцы грудные. Помяните и смилуйтесь надъ видимою общею смутною погибелью. чтобъ васъ самихъ также лютая не постигла смерть. Пустьслужилые люди бевъ всякаго мъшканія спъщать въ Москвъ, въ сходъ къ боярамъ, воеводамъ и ко всемъ православнымъ христівнамъ". Приведши въ своей исторіи эту безсмертную грамоту, нашъ незабвенный историвъ С. М. Соловьевъ говоритъ: "Троицкія грамоты не могли остаться безъ двиствія, народъ быль готовъ встать (и всталь) какъ одинъ человакъ; непрерывный рядъ смуть и бъдствій не сокрушиль могучихъ силь юнагонарода, но очистиль общество, привель его въ совнанію необходимости пожертвовать всёмъ для спасенія вёры, угрожаемой врагами вившими".

Но воть слова другаго бытописателя судебъ русскаго народа и царства, Н. И. Костомарова, относящіяся до того же смутнаго времени нашей исторіи. "Государство Московское, говоритъонъ. какъ ни долго составлялось, но въ эти печальные годы стало показывать признаки разложенія. Но въ Руси крапче государства была другая соединяющая связь — въра. Псковичъ, новогородець, русскій казанець, сибирякь, казакь, всв чувствовали одинаково, что они православные, всв люди одной въры, принадлежать одной церкви. Въ житейскихъ бъдахъ, не находя ни средствъ, ни способовъ избавиться, русскій человъкъ видълъ единственную отраду въ упованіи жизни будущей, а къ ея достиженію вела церковь; понятно, что народь сохраняль въ ней. то, что было дороже всего, что оставалось въ утвшение тогда, ногда все отнималось; понятно поэтому, что чвиъ угнетеннъе его положение, твыть онъ живъе ощущаеть важность церкви; туть всв одинавово чувствовали, одинаково мыслили и всв одинаково поднимались противъ поляковъ, когда убъдились, что поляки, овладовъ Москвою, посягнуть на эту святыню. Нельзя сказать, что больше поднимало русскій народъ-страхъ ли польскихъ насили надъ своими твлами и "животами" или страхъза въру:--и то и другое соединялось вивств". "Вообще, продолжаеть историкъ, надо сказать, что духовенство главнымъ ображомъ боролось съ врагами въры и отечества, что ему главнымъ образомъ и принадлежить та заслуга, что съ одной стороны православіе русских въ это время осталось палымъ, а съдругой и государство русское навсегда невависимымъ, самостоятетьнымъ <sup>с</sup> \*.

Я могь бы привести еще нъсколько свидътельствъ лицъ, изучающихъ нашу исторію, свидетельствъ, подтверждающихъ, что въ смутное время, время самозванцевъ, русское государство стояло на краю погибели и его спасла православная въра.

. А въ достопамятную Отечественную войну? спрашиваеть оъ церковной канедры одинъ изъ достойнъйшихъ проповъдниковъ нашего времени: не силой ли въры спасена \*\* Россія? Съ первымъ непріятельскимъ выстрвломъ вспыхнула тлввщая подъ мусоромъ французскаго легкомыслія испра въры въ Бога и загоръдась яркимъ светомъ. Изъ конца въ конецъ общирной Россіи, всв отъ мала до велика, и царь и бояре, и врестьяне единогласно возопили во Господу: "Боже отецъ нашихъ, помяни шелроты Твоя и милости яже оть ввиа; не отвергни насъ оть лица Твоего, ниже возгнушайся недостоинствомъ нашимъ, но по велицый милости Твоей и по множеству щедроть Твоихъ, презри беззаконія и гръхи наши \*\*\*. Эта въра подняда весь русскій народъ на защиту отечества; она научила собирать войска безъ военачальниковъ, она мирныя селенія обратила въ укръпленные станы; она ополчила на брань не только мужей, но и женъ. Она неграмотныхъ поселянъ сдълала ораторами, которые своими пламенными ръчами воодушевляли своихъ односельцевъ; она лицъ, никогда не бравшихъ оружія, сделала и тактиками, и стратегами... А канунъ Бородина? Смотрите, какъ полки за полками падають ниць. То православные воины повланяются иконъ Божіей Матери... "Спаси отъ бъдъ рабы Твоя Богородице!... и на загоръдыя щени катятся слевы умиленія".

Этими выписями изъ трудовъ людей светлаго разума и науки я котыль припомнить при священной купели кн. Владиміра, какою зиждительною и спасительною силою для нашего отечества была православная въра, которую онъ приняль въ этой купели. Подобныхъ непререваемыхъ свидътельствъ нашей исторіи можно бы привести многое множество; но я закончу этотъ отдыть моей рвчи словами того, дивный образъ котораго такъ рисуетъ нашъ именитый историкъ - богословъ митрополить Макарій: "это быль человъкъ, въ собственномъ смысль, геніальный: высокій, свътлый, проницательный умъ, всегда богатое неистощимое сообра-

<sup>\*</sup> Смутн. вр. Т. III. 338—339. \*\* Прот. М. Некрасовъ. Слово въ день Р. Х. «Душеп. Чт.» 1883, янв. кн. 103. \*\*\* Изъ молитвы, которая читалась ръ церквахъ въ 1812 г.

женіе, живая и общиривищая память, легкан и быстрая сообразительность, тонкій и правильный вкусь, дарь творчества, изобрътательности и оригинальности, совершенивний даръ слова, все это, въ чудной гармоніи, совивщено было въ покойномъіерархв. При такихъ необыкновенныхъ талантахъ, онъ имълъ и необыкновенное образование: не одив духовныя науки, которыя извъстны были ему въ совершенствъ, онъ зналъ болъе или менве весьма многія светскія науки, такъ что могь разсуждать объ нихъ съ спеціалистами, и не ръдбо своими маткими, оригинальными вопросами или отвътами поражалъ знатоковъ дъла. Это былъ образцовый профессоръ: своими вдохновенными импровизаціями онъ пробуждаль, увлекаль, восторгаль умы слушателей"... Едвали мив нужно называть по имени эту свътлую дичность въ исторіи нашей церкви и духовнаго просв'ященія, и особливо предъ тъми птенцами, которые адъсь присутствуютъ и вышли изъ того гивада, надъ которымъ носился такъ высокопарившій этоть орель нашей православной церкви... То незабвенный херсоно-таврическій архіопископъ Инновентій, по выраженію историка Погодина, великій русскій гражданинъ, возстановитель крымскихъ святынь и основатель этой обители, назначая ее быть върнымъ стражемъ при священной и драгоцвиной для русскаго народа и царства купели ки. Владиміра. Вотъ глубокосозерцательныя слова его, относящіяся къ судьбамъ нашего дорогаго отечества: "еслибы наша православная Русь не пвав велінит гласомъ, т.-е. отъ всей глубины душв своей: "Кресту твоему покланяемся, Владыко, и святое воскресеніе Твое славимъ"; то нътъ и мальйшаго сомнънія, что она еще нъсколько въковъ кланялась бы "басмъ", или на нее иной нто наложиль бы ярмо, но тяжелье монгольскаго, и она, изнемогши подъ нимъ, не воскресла бы для міровой жизни. Вообразимъ, что бы было съ русскимъ народомъ, еслибы онъ цвловалъ туфли паны, или висълъ бы надъ нимъ мечъ германскихъ императоровъ: сохранила ли бы наша святая Русь свою самобытность, тъ начала жизни, которыя только ей одной присущи, и которыя, Богъ дасть, будуть имъть міровое значеніе \*.

Мы не можемъ не припомнить, при настоящемъ случав, еще одной воистину неоцвинмой заслуги нашей православной ввры, заслуги, которую и исторія, и многочисленные опыты настоящаго времени подтверждаютъ самыми неопровержимыми фактами. Заслуги эти—слитіе при посредствв православной ввры, въ одну родственную русскую семью разныхъ племенъ и инородцевъ, вошедшихъ въ составъ русскаго государства, слитіе до того

<sup>\*</sup> Эти слова я лично слышвать, записать и помёстить въ своихъ воспоминапіяхъ объ арх. Иннокентіи. Изданіе «Странникъ» 1888 г.



родственное, что Россія по отношенію въ этимъ инокровнымъ дътямъ своимъ можеть сказать: то плоть отъ плоти моей и кость отъ костей моихъ. Я приведу нъсколько строкъ изъ ръчи. сказанной почтеннымъ о. протојереемъ Виноградовымъ въ торжественномъ собраніи, по случаю нразднованія 300-дътняго юбидея присоединенія Сибири къ Россіи, въ Иркутскъ. "Сибирь въ настоящее время, говорить о. протојерей, составляеть одну изъ неразрывныхъ частей нашего общирнаго отечества, не только по праву завоеванія, но и по большинству ея насельниковъ. Природные русскіе, прівзжая въ Сибирь, встрачають здась всюду, и въ городахъ, и въ селахъ, своихъ братьевъ по языку, по въръ, народному быту и патріотическимъ убъжденіямъ. Чему мы обязаны этимъ отраднымъ явленіемъ въ странв, гдв за 300 лътъ назадъ не было ни одного русскаго человъка, даже не знали объ имени Бълаго русскаго царя? Не обинуясь скажу: христіанству. Христіанство есть наиболье дъйствительное средство къ обрусвнію инородцевъ и къ пріобщенію ихъ къ европейской гражданственности. Вмъсть съ русскою върою, инородець принимаеть рано или поздно русскій языкъ, русскій образъ жизни-образываеть свою косу, маняеть свою юрту на русскую набу, изъ кочеваго быта переходить въ осъдлому, изъ пастушеского въ земледванческому. Крещеный инородецъ перестаеть чуждаться просвъщенія. Взгляните на здъщнія учебныя заведенія! Крещеныхъ бурять вы встратите и въ институть, и въ гимназіп, и въ духовномъ училищь, и въ учительской семинаріи. Возьмите здішних природных сибиряковъ. Во всіхъ ихъ есть значительная примъсь инородческой крови; это или примые потомки инородпевъ, принявшихъ православную въру, или потомки русскихъ гулящихъ людей, вступившихъ въ бракъ съ инородческими женщинами; но по своему языку, своимъ убъжденіямъ-это русскіе люди, проникнутые русскимъ духомъ. Я самъ дично ношу на себъ явные признаки инородческаго происхожденія моихъ предковъ, но я русскій человъкъ, можно сказать, до мозга костей; ни кому изъ природныхъ русскихъ я не уступлю ни въ любви къ отечеству, ни въ преданности царской власти. Честь, слава и благосостояние России для меня такъ-же дороги, какъ для великоросса или малоросса; ея униженіе, ея страданія и бъдствія такъ-же больно отзываются въ моей душв, какъ и въ душв всякаго русскаго. Нътъ жертвы, которой я не принесъ бы, наряду со всеми истинно русскими людьми, въ годину опасности на адтарь отечества. Кто осмедится сказать, что подобныя чувства не присущи встмъ здтшнимъ карымамъ? Что же сдълало ихъ такими? Христіанство! Христіанство, да, оно, а не другое что создало изъ Сибири и Россіи тотъ нешвенный хитонъ, котораго нельзя разорвать руками человъческими". Это говорить живой свидетель обрусения Сибири, ея инородцевь, язычниковь, номедовь.

Такъ пересоздаеть язычника-дикаря въра во Христа, такъ она прививаеть инородцевъ или номадовъ въ тому дереву, которое составляеть древо жизни для нашего отечества. И мы знаемъ, что тамъ, въ тъхъ областяхъ или среди тъхъ племенъ, входящихъ въ составъ русскаго государства, гдъ иной религіозный культъ, тамъ, выражаясь языкомъ нашихъ народныхъ сказаній, не совсъмъ пахнеть русскимъ духомъ, по крайней мъръ по временамъ.

Я не буду здёсь говорить о томъ, что всёмъ извёстно, именнокакъ неизмъримо важно для цълости и кръпости государства единение всехъ членовъ его въ одну родственную семью, единеніе, разумью по въръ, языку, взглядамъ на историческіе завъты и отправленія государственнаго организма: не буду приводить для этой цвли въ примъръ опередившую насъ по своему образованію и идеямъ государственнаго унлада Германію, которая такъ ревниво охраняеть единство своего племени, такъ настойчиво онвмечиваеть другія племена и "выживаеть" все, что не пахнеть нъмецкимъ духомъ, даже самыя названія (славянскія) городовъ и урочицъ: подобныя указанія или примвры завлекли бы насъ слишкомъ далеко: но при настоящемъ случав я не могу не припомнить одного изъ важнайшихъ событій въ нашемъ отечествъ - присоединенія къ русскому государству Украйны, самой лучшей части Европейской Россіи, приблизившей этотъ обширный континентъ къ міровому пути-къ морю. Изъ почтенныхъ труговъ нашихъ историковъ, и частиве-изъ извъстнаго труда Н. И. Костомарова, мы видимъ, что доблестное казачество этого края вело продолжительныя и ожесточенныя войны съ иновърцами, насъдавшими на него и съ запада, и съ юга, а частію и востока, преимущественно за православную въру; ради ея она, т.-е. Малороссія, слилась съ Великороссію, и теперь составляеть съ нею одну душу, одно сердце. одну плоть и вровь. Воистину здась заслуга православной вары неопънима!

Но мы припомнимъ еще одну, истинно неоцънимую услугу родной землъ со стороны нашей православной церкви. Она, св. церковь, была въ теченіи нъсколькихъ въковъ свъточемъ, свътившимся среди темныхъ народныхъ массъ, на которыхъ такъ долго оставались слъды идолопоклонства. Со временъ Ярослава Великаго, заведшаго первыя школы грамотности въ Россіи, до самаго въка Петра, на русской землъ не было другихъ школъ, кромъ школъ при церквахъ и монастыряхъ. Глубокій мыслитель, въ такой полнотъ изучившій духъ, серцце, и протевшія

судьбы русскаго народа именитый до безсмертія митрополитъ Филаретъ вотъ что высказаль относительно просвъщенія въ нашемъ отечествъ: "какія трудности перенесъ русскій народъ! Онъ перенесъ трудныя времена княжескихъ междоусобій, татарскаго ига, самозванцевъ и борьбы съ поляками, а потомъ французами; онъ великодушно подчинился преобразовательному перелому начала XVIII въка и заслужилъ удивленіе сдержанностію своею послъ объявленія ему Положенія 19 феврала 1861 года. Во встахъ этихъ случаяхъ, въ теченіе 900 лётъ, онъ имёлъ для всей своей массы одно училище — церковь, былъ руководимъ однимъ учителемъ—духовенствомъ" \*.

Такъ говоритъ мужъ самаго свътлаго и глубокаго ума, говорить, основываясь на непреложныхъ свидетельствахъ исторіи. Возражать ему можеть только детское легкомысліе и оно безъ зазрвнія соввсти возражаеть, возражаеть открыто, въ слухъ всъхъ, Можеть быть, говорять наши ни во что невърующие и все порицающіе современные глашатам, церковь и учила, но ничему не выучила; наши народныя массы скорве находятся во мракъ язычества, чъмъ въ свъть христіанства, скоръе кланяются рукотворенному богу, чемъ Тому, Которому, по словамъ Христа, следуеть поклоняться въ духе и истине. Не место, не время, да и не стоить входить въ препирательство съ подобнымъ легкомысліемъ, и удовольствуемся одною неопровержимою истиною: свъть Христовъ ярко свътится въ темныхъ нашихъ народныхъ массахъ, духъ Христовъ живеть въ русскомъ народъ. проявляя себя въ немъ самыми высокими доблестями. Это признается всвиъ истинно - образованнымъ міромъ. Вотъ что говорить одинь изъ нашихъ писателей, котораго за высоту, глубину и чистоту мыслей чтимъ не только мы, русскіе, но и на западъ Европы, О. М. Достоевскій: "знаеть народъ Христа-Бога своего, можеть быть, лучше нашего, хоть и не учился въ школь. Знаеть, потому что во много въковъ перенесъ много страданій, и въ горъ своемъ всегда, съ начала и до нашихъ дней. слыхиваль объ этомъ Богв - Христв своемъ отъ святыхъ своихъ, работавшихъ на народъ и стоявшихъ за землю русскую до положенія жизни, отъ техъ самыхъ святыхъ, которыхъ чтитъ народъ досель, помнить имена ихъ и у гробовъ ихъ молится. Повърьте, что въ этомъ смысла даже самые темные слои народа образованы гораздо больше, чамъ вы въ культурномъ вашемъ невъдъніи объ нихъ предполагаете, а можеть быть даже образованиве и васъ самихъ, хоть вы и учились катихизису". По слову Св. Писанія, духъ животворитъ", но не письмя",

110 taves, the manufacture of th

<sup>\*</sup> Отчетъ митрополита Филарета за 1863 г.

которое даже убиваеть духъ, и этимъ животворнымъ духомърусскій народъ обязанъ своему всенародному училищу— церкви, Истина неоспоримая!

О, еслибы можно было спросить твои безмолвные, упитанные нровію ходмы и долы, нашъ многострадальный Севастополь, въ настоящее время на радость всей русской земли такъ дивновозраждающійся и болье четверти выка служившій предметомъ какого-то страннаго равнодушія, которое какъ будто забывало и твое самою природою созданное назначение служить, въ своюочередь, къ развитію производительныхъ силъ дорогаго отечества, и твои испецеленныя развалины, ихъ славу и ихъ горькую долю, славу во время безпримърнаго боя и безпримърногорькую долю во время мира; о еслибы, повторяю, спроситьтвои окровавленные стогны, или твои надменныя твердыни, грозный Карсъ, или тв подоблачныя снъжныя вершины Балканъ, чрезъ которыя, на удивленіе всему свёту, такъ молодецки, среди громовъ и модній, перешагнуль русскій чудо-богатырь, спросить: что за душа была у тъхъ, которые и здъсь, и тамъ переносили безпримърную въ исторіи войнъ тяготу, дышали мужествомъ и отвагою въ бояхъ, проливали потоки крови и такъ геройски умирали за въру, царя и отечество, во ими евангельской любви въ братьямъ, увы! въ настоящее время, въ лицъ своихъ вожаковъ, удивляющихъ свъть самою черною неблагодарностію... Спрашиваю... но вивсто отвъта одно великое безмолвіе.

Но здѣсь, въ этомъ собраніи, есть кому отвѣтить на этотъвопросъ: отвѣтите вы, доблестные воины, посѣдѣвшіе въ кровавыхъ сѣчахъ и вы, въ цвѣтѣ лѣтъ, готовые какъ львы ринуться въ смертельный бой съ первымъ врагомъ русскаго царства. И мы знаемъ вашъ отвѣтъ; вы скажете: русское воинство достойно и праведно носить имя христолюбиваго. А мы прибавимъ къ вашему правдивому отвѣту: духъ этого воинства есть отраженіе, сила духа народнаго, въ которомъ, мы неизбѣжно должны заключить, живетъ духъ Христовъ, тотъ духъ, который впервые излился на русскій народъ изъ священной купели князя Владиміра.

Именитый по своей глубокой учености и классическимъ трудамъ историкъ поздивйшаго премени Карлейль, всматриваясь въ духъ русскаго народа и въ его прошедшее, говоритъ, что "этому народу суждено совершить много великаго для блага человъчества". Конечно, глубокомысленный историкъ высказалътакое пророчество, имъя въ виду первооснову жизни всъхъ народовъ во всъ времена, религіозное настроеніе народной души, то, что кладется въ основу жизни человъка, семьи, общества и государства; это пророчество для насъ, русскихъ, не можетъ не быть въ высшей степени отраднымъ, и тъмъ болье, что оно реходить отъ члена англо-германскаго племени, которое, по богатству своихъ духовныхъ дарованій (которыми, замвчу, и мы не бъдиве его), и по высокому образованію, имветь право объщать счастливую судьбу и вліяніе на судьбы другихъ народовъ по преимуществу себъ одному. Но такова наука: для нел истина-неприкосновенная святыня. Науки, какъ святыни безсмертнаго духа, не признають только современные извъстнаго направленія глашатан, и чужіе и наши, съ своими всеразрушительными замыслами и похотями самыхъ дикихъ страстей, тв глашатан, которые проповъдують полное невъріе въ Высшее существо и въ чистые идеалы человъчества, проповъдують безвластіе или замвну исторически сложившейся власти какимъ-то правовымъ порядкомъ, проповъдують космонодитизмъ, съ которымъ уничтожаются священные и самые естественные узы семьи, неприкосновенность собственности и личности, всякій общественный и государственный строй, которыми одними и обусловливается совершенствование человычества на всвхъ цутяхъ его жизни. Но оставимъ этихъ глашатаевъ, которыхъ по сравненію съ авторитетами глубокаго ума и науки не повволительно даже назвать школьниками, ничего неизучавшими, ни во что не вдумывавшимися, но къ сожальнію владьющими страшною силою-печатнымъ словомъ и демонически злыми. Если въ кому, то къ нимъ, этимъ недоучкамъ, должно быть отнесено двустишіе даровитьйшаго нашего поэта, гр. Толстаго:

«Все, чего имъ не взвѣсить, не смфряти, «Все, кричать они, надо похерити».

Но тв, которые все взвышивають и меряють своимъ свытдымъ умомъ, посвящая этой работь всъ силы своей души, всю свою жизнь, пначе смотрять на общее мірозданіе, на назначеніе человъка въ цъпи твореній, и слагають, по отношенію къ нему или данному народу, истины, вытекающія изъ непреложныхъ законовъ мышленія и неподкупныхъ свидетельствъ исторіи. Какъ выводъ подобнаго мышленія я повторю самую близкую къ намъ истину, которой незыблемымъ основаниемъ служить вся тысячельтняя жизнь нашего дорогаго отечества и которая должна быть для него священнымъ завътомъ на всъ грядущія времена. Вотъ смыслъ этой непререкаемой истины: самодержавная власть, безграничная народная любовь къ ней и родной земль: это - силы, которыя созидали и создали общирное и могущественное русское царство; но эти силы единила, роднила, укръпляла и одухотворяла третья сила, истекавшая изъ подножія православнаго креста, остинявшаго св. Русь-свъть Христовъ. – Воистину -- то силы, то -- устои нашей народной и государственной жизни, устои исторически сложившеся, и нътъ даже малъйшаго основанія замънять ихъ другими; ибо при нихъ, какъ опытъ столькихъ въковъ показываеть, можеть свободно развиваться народная жизнь по всъмъ ея путямъ и достигать желаемой полноты или совершенства.

Но вромъ этихъ силъ, которыхъ главное назначение освъщать и провладывать пути для народной жизни, направлять и охранять эту жизнь, для развитія силь даннаго народа необходима сила, кроющаяся въ глубинъ народной души и приходящая въ возрасть, въ силу чрезъ образование. Благодарение Богу, наше народное образование ширится; и намъ остается только одного желать, чтобы это образование шло рука объ руку съ нашею православною церковію, про которую никто не посмъетъ сказать. чтобы она не приготовляла истинныхъ христіанъ, взаимно любящей и почитающей семьи честныхъ гражданъ, върныхъ слугъ царю и отечеству. Припоминаемъ мысль, высказанную приснопамятнымъ митрополитомъ Филаретомъ, про котораго безпристрастное потомство уже начинаеть говорить, что подобные мудрецы родятся въками, -- мысль, высказанную имъ при видъ начавшагося движенія въ пользу народнаго образованія: досель подъ руководствомъ церкви наши безграмотныя матери воспитывали върныхъ дътей церкви, царю и отечеству; не знаемъ, дадутъ ли таковыхъ грамотныя: ибо неизвъстно, что онъ будутъ читатъ". Занеимъніемъ подъ руками печатнаго источника мы не могли съ буквальною точностію привести словъ, въ которыя была облечена эта мысль нашимъ глубовимъ мыслителемъ; но содержание мысли дъйствительно таково.

Кромъ всенароднаго образованія, намъ русскимъ людямъ еще одного можно бы пожелать, чего у насъ часто недоставало, — пожелать побольше гражданскаго мужества, самоуваженія, благородной народной гордости, большей самостоятельности и увъренности въ своихъ силахъ, — поменьше боязни прослыть отсталыми, или что скажутъ о насъ другіе, ради чего мы неръдко поступались самыми кровными, самыми дорогими интересами родной земли: и нашимъ государственнымъ авторитетомъ и нашими богатствами, и народнымъ трудомъ, даже народною кровію и именемъ русскаго.

Однажды великаго учителя азыковъ апостола Павла приготовились бичевать; но онъ воскликнуль: я Римскій гражданинъ, — и руки палачей опустились. Въруемъ, что послъ столькихъ бичеваній и собственными руками, и чужими настало то время, когда каждый русскій человъкъ, видя кръпкую руку своего верховнаго вождя, сознавая мощь своего государства и народную честь, предъ лицемъ всего свъта скажеть: я русскій гражданинъ, сынъ той земли, которая ширится отъ Карпать до Восточнаго океана, отъ Ледовитыхъ морей Европы и Азіи до Арарата и

ствиъ недвижнаго Китая (уповаемъ, что гораздо-гораздо юживе), и. полобно Тевтонцу, боюсь только одного Бога.

Князя Владиміра, котораго день духовнаго рожденія мы празднуемъ, русскій народъ называль краснымъ солнышкомъ и считаль себя счастливымъ, согръваясь теплотою его княжескаго народолюбиваго сердца. Въ высшей степени счастливыми должны считать себя и мы: надъ русскою землею во всю величавую ширь и даль ея свътить истинно-русское Красное Соднышко, окруженное ореоломъ царственнаго величія, силы, блеска и теплоты,— свътитъ и освъщаеть русскому народу именно тотъ путь, который пробить стопами безсмертныхъ собирателей и строителей земли русской. Но въ сонмъ этихъ собирателей и строителей первенствующее мъсто принадлежитъ святому и равновпостольному князю Владиміру, который во главу угла великаго русскаго царства положилъ камень нерукотворенный— Евангеліе Господа нашего Іисуса Христа, "о немже" по Апостолу, "живемъ, движемся и есмы".

Г. Палимпсестова сміниль на канедрів промессоръ Новороссійскаго Университета, А. И. Кирпичниковъ, произнесшій слівдующую рівчь.

## Рвчь А. И. Кирпичникова.

Преосвященнъйшіе архипастыри, милостивые государи!

Представитель одного изъ юнвйшихъ русскихъ университетовъ, житель младшаго изъ большихъ городовъ русскихъ, я имъю честь привътствовать въ этомъ священномъ мъстъ глубокую, съдую древность одной изъ важнъйшихъ окраинъ обширнаго царства русскаго, праматерь нашей христіанской цивилизаціи. Одесса еще не дожила до своего столътняго юбилея, а Херсонисъ Таврическій могъ бы праздновать свой тысячельтній юбилей чуть не за пятьсотъ лътъ до крещенія Руси. Херсонисъ больше чъмъ на 2000 лътъ древнъе Петербурга, приблизительно на 1200 лътъ старше Москвы. Его общирныя бухты пестръли своими и иностранными судами, онъ жилъ полной культурной жизнію, былъ богатъ и славенъ уже въ то время когда на мъстъ старъйшихъ городовъ русскихъ рыскали стада дикихъ звърей. Земля, на которой мы стоимъ теперь, —единственный уголокъ Россіи, хорошо знакомый историкамъ древности.

Позволю себъ напомнить вамъ въ главныхъ чертахъ славное прошлое Херсониса, чтобы потомъ съ нъсколько большею подробностію остановиться на томъ важномъ моментъ въ исторіи нашей, священную память котораго мы нынъ празднуемъ.

Во времена императора Августа всё берега Чернаго и Азовскаго морей были усённы греческими колонінми, принадлежавшими конечно римлинамъ, которые тогда владёли всёмъ извёстнымъ міромъ.

Изъ европейскихъ колоній важніве всіхъ въ политическомъ отношеніи были города, лежавшіе на южномъ берегу Крыма, тогдашней Тавриды: Пантикацея (нынішняя Керчь) и Херсонисъ.

Когла именно быль основань Херсонись, съ точностію неизвъстно; надо думать, что стольтій за пять до техъ поръ, во время славной войны Грековъ съ Персами и особожденія греческихъ колоній отъ персидскаго ига. Его построили выходцы изъ Гераклен Понтійской, которая въ свою очередь была колоніей извъстной Мегары. Херсонисъ погречески значить полуостровъ и этимъ словомъ, съ присоединениемъ прилагательнаго Тавричесвій, сперва назывался весь Крымъ; одинъ изъ самыхъ важныхъ городовъ его, называвшійся кажется прежде того Мегарикой, присвоиль себъ это имя, какъ собственное. Первоначально Херсонисъ, какъ думали до последняго времени, былъ основанъ въ очень укръпленномъ природою, но неудобномъ мъстъ, на томъ полуостровъ, гдъ нынъ находится маякъ. Когда городъ расширился и окрестныя страны и море сталидля него безопаснъе постепенно основался новый городъ на нъсколько верстъ съвериве. Я сказалъ: "какъ думали до последняго времени", потому, что производимыя въ настоящее время раскопки легко могуть измънить общепринятое мнъніе. Долго посль паденія независимости Греціи Херсонисъ оставался болве или менве свободнымъ; какъ мелкая политическая единица, онъ иногда долженъ былъ спасать себя отъ однихъ варваровъ, подчиняясь другимъ сильнъйшимъ и менъе грубымъ.

Лѣтъ за 80 до Рождества Христова Херсонисцевъ твсникъ скиескій царь Скилуръ; они обратились за помощію къ Митридату, царю Понтійскому; тоть началь войну съ Скилуромъ и побъдиль его; Херсонисъ послъ вого быль укръпленъ и благо-устроенъ, но подчинился Митридату, который впрочемъ поступаль съ нимъ очень милостиво. Скоро эта мъстность стала театромъ войны между Митридатомъ и Римлянами. Митридатъ, кавъ извъстно, быль убитъ въ Пантикапев и Херсонисъ достался Римлянамъ, которые, сознавая политическую и торговую важность этого пункта, тоже явились по отношенію къ нему господами снисходительными. Они и "должны" были относиться въ нему съ большимъ вниманіемъ, нежели къ Пантикапев, такъ вакъ послъдняя во времена Августа уже сильно поддалась варваризму, тогда какъ Херсонисъ былъ на всемъ полуостровъ главнымъ представителемъ эллинскаго цивилизованнаго элемента.

Въ мирныя для этого уголка имперіи времена первыхъ императоровъ Херсонисъ богатыв, обстраивался, расширяль свою торговлю и цивилизоваль съ ея помощію обрестныхъ варваровъ. Онъ пользовался значительною долею самостоятельности и содержимый въ немъ Римскій гарнизонъ скорве быль пріятенъ гражданамъ, нежели отягощалъ ихъ. Вследствіе своей отдаленности отъ государственнаго центра, Херсонисъ часто служить мыстомы ссышки для людей неугодных правительству: сюда при Траянъ былъ сосланъ Св. Климентъ и работалъ въ каменоломияхъ нынешияго Инкермана; здёсь же въ 94 году по Рождествъ Христовомъ онъ былъ сброшенъ въ море. Императоръ Адріанъ вывель изъ Херсониса, какъ и изъ всехъ другихъ мъстъ Тавриды, свои гарнизоны, и Херсонисны съ этихъ поръ должны были сами заботиться о своей безопасности отъ варваровъ и оварварившихся босфорцевъ. Они вели свои дъла съ большимъ успъхомъ.

Одинъ современный путешественникъ оставилъ намъ любопытную картину жизни этихъ греческихъ городовъ, стоявшихъ на границъ варварскихъ странъ и исполнявшихъ великую миссію ихъ просвещенія посредствомъ торговли: эти купцы-воины въ костюмъ на половину варварскомъ, на половину греческомъ, всегда готовые вскочить на коня, но въ тоже время готовые бросить всв двла, чтобы послушать пвина, поэта, или оратора, ходили въ битву съ пъснями Гомера и съ саблей въ рукъ защищали честь Ахиллеса. Такъ жили послъ Адріана и Херсонисцы: только вследствіе богатства и силы своей они мене боялись сосъдей и ихъ городъ не подвергался періодическимъ разрушеніямъ, а стоять крыпко и твердо, какъ прочный оплоть образованнаго міра. Херсонисцы умъли ладить съ босфорскимъ царствомъ и богатели, и усиливались по мере его ослабленія. Они были въ очень хорошихъ отношеніяхъ съ своими номинальными владывами-Римлянами и не только не пользовались военною помощію со стороны имперіи, но напротивъ помогали ей: такъ при Діоклитівнъ Херсонисъ за римскіе интересы вель вейну съ Сарматомъ Криспономъ и побъдиль его: за то онъ кромъ полной муниципальной свободы (элевтеріи) быль награжденъ еще ателей, т.-е., свободой отъ податей (до тыхъ поръ онъ добровольно платиль подати, разумъется, ради торговыхъ выгодъ). При Константина Великомъ Херсонисцы помогають имперіи въ война противъ Скиновъ и за это получають статую жиператора, а ихъ корабли освобождаются въ римскихъ гаваняхъ отъ пошлины.

Христіанство распространяется въ Херсонисъ постепенно, послъ довольно продолжительной борьбы. Его исторія начинается вдъсь еще со времемъ Апостольскихъ: по преданію Андрей

Первозванный перевхаль сюда изъ Синопа и отсюда отправился на свверъ. Здёсь бывали гоненія на христіанъ и при одномъизъ нихъ бы замученъ народомъ епископъ Василій. Съ Константина новая вёра пользуется полной свободой, а потомъ и господствомъ, и епископы Херсониса играютъ довольно важную роль на соборахъ. Позднёе въ Херсонисъ была даже архіепископія.

Наступаетъ мрачная эпоха переселенія народовъ, отъ которой больше всего пострадала южная часть нынішней Россіи; богатый Крымъ волей-неволей принималь къ себъ орды разно-племенныхъ варваровъ. Его опустошали Готы, часть которыхъ и осталась здёсь, потомъ страшные Гунны, окончательно разрушившіе когда-то могучее царство босфорское, потомъ явились Авары, за ними Турки, Болгары, Узы, Хозары, наконецъ Печеніти. Всё когда-то богатыя греческія поселенія были обращены въ развалины; устояль только Херсонисъ.

"Можеть быть, ни одинь городь не имыль болье славной исторіи" \*. Среди полнаго варварства окружающихъ странъ Херсонисъ со своими кръпкими стънами, защищавшими не только городъ, но и его богатыя окрестности (укръпленія шли непрерывно отъ Черной ръчки до Балаклавы), съ мраморными храмами и портиками, съ красивыми іоническими колоннами, выдерживаетъ ударъ за ударомъ и стоитъ, какъ несокрушимый оплотъ цивилизаціи почти на краю извъстнаго тогда міра. "Онъ показалъ, говоритъ тотъ же Рамбо, что можетъ сдълать благородная греческая раса тамъ, гдъ духъ ея не былъ подавленъ римскимъ деспотизмомъ".

Въ началъ христіанскаго періода Херсонисцы даже являются завоевателями: они ведуть счастливыя войны съ Сарматами и Босфоромъ и распространяють свои владънія до Өеодосім и даже далье.

Подвиги Херсонисцевъ во время борьбы съ Босфоромъ были предметомъ народныхъ сказаній; эти сказанія доходили и до Константинополя, а нѣкоторая часть дошла и до насъ чрезъКонстантина Багрянороднаго. Таково сказаніе о протевонѣ Фарнакѣ, сынѣ Фарнака, который побѣдилъ въ единоборствѣ начальника непріятелей, Савромата, заставивъ его хитростію обернуться назадъ, и исторія Гикіи, дочери Ламаха, которая, пожертвовавъ мужемъ и домомъ, спасла родной городъ.

Византійскіе императоры со свойственною имъ политическою дальновидностію оцінили важное значеніе Херсониса. Хотя оми были гораздо болье расположены брать деньги съ отдаленныхъ



в Рамбо, стр. 487.

провиний, чемъ тратиться на нихъ, для Херсониса они не жамам расходовъ и заботъ. Они не одинъ разъ на свой счетъ подновляли его укръпленія, долго давали ему постоянную субсидію, охраняли его безопасность договорами съ варварскими народами и ежегодными подарками имъ и зорко следили за его внутреннею и внешнею жизнію.

Херсонисъ служилъ для Византіи не только однимъ изъ главныхъ торговыхъ пунктовъ, но имълъ и важное политическое вначеніе. На его площадяхъ толпились предстанители самыхъ разнообразныхъ національностей. Здѣсь была станція и базисъ для всѣхъ сношеній съ Печенѣгами и вообще со всѣми народами древней Скиеіи; отсюда выходили самые искусные дипломаты для веденія дѣлъ съ народами съвера и востока; здѣсь какъ эти дипломаты, такъ и проповѣдники христіанства изучали языки тѣхъ странъ, куда имъ приходились отправляться (здѣсь напр. св. Кирилъъ, впослѣдствіи Апостолъ славянства, собираясь отправиться къ Хозарамъ, учился похозарски). Короче сказать, Херсонисъ былъ однимъ изъ лучшихъ перловъ въ коронѣ наслѣдниковъ Константина Великаго.

Выгодное, даже исключительное положение Херсониса относительно центральнаго правительства, а также его торговое значеніе чрезвычайно рельефно характеризуются тами марами. которыя императоръ Константинъ Багрянородный рекомендуетъ своимъ наследникамъ въ томъ, очевидно возможномъ и не небываломъ сдучав, если Херсонисцы отнажутся повиноваться императорскому указу. Тогда во первыхъ следуеть немедленно зажватить всв корабли херсонисскіе, которые окажутся въ портахъ имперіи и отвести ихъ въ Константинополь со всёмъ ихъ грузомъ; грузъ конфисковать, а матросовъ и пассажировъ изъ Херсониса арестовать. Затвиъ надо запретить кораблямъ оемы армянской, берега Пафдагонскаго и Букелларійскаго возить въ Херсонисъ хавоъ, вино и т. п. При этомъ Константинъ объясняеть, что Херсонись не можеть существовать, если окъ будеть лишень возможности транспортировать въ Азію грузы съ сввера и получать изъ гаваней имперіи съвстные припасы. Наконецъ онъ рекомендуетъ еще третье наказание для непокорныхъ Херсонисцевъ: царскій стратегь конфискуеть 12 лиръ серебра, которыя городъ получаеть изъ казны, и покинеть Херсонисъ.

Мать этого видно, что Херсонисцы были скорте на положение подчиненных союзнаковъ или вассаловъ, нежели на положении подданныхъ, и что пребывание въ ихъ городъ стратега было скорте для нихъ выгодно. Не такъ распорядилось бы ревнивое въ своей власти византийское правительство, еслибы какой-нибудь изъ значительныхъ и ближайшихъ къ столицъ городовъ

отвазался исполнять его распоряженія. Неизвъстно подчинились ди бы Херсонисцы безъ ръзко выраженнаго неудовольствія даже такимъ мърамъ: если византійское правительство могло вмъ грозить коофискаціей судовъ и ослабленіемъ ихъ торговли, они могли ему угрожать передаться какому-нибудь изъ съверныхъ сосъдей.

Уже въ IX въкъ изъ этихъ сосъдей начинаютъ выдвигаться Руссы, народъ смълый, энергичный и способный. Хозары отступають на задній планъ въ глубь восточныхъ степей; начинается борьба о первенствъ между Печенъгами и Русскими, но Печенъги—дикари, кочевники и не индо-европейскаго племени; не имъ принадлежало будущее.

При Константинъ Багрянородномъ Русскіе входять въ ближайшія сношенія съ Византіей и ихъ княгиня Ольга посъщаеть столицу имперіи, можеть быть даже не одинъ разъ. Съ Херсонисомъ, или Корсунемъ, какъ они его называютъ, Русскіе уже давно знакомы и давно смотрять на него какъ на весьма жедательную добычу, такъ что въ договоръ съ Игоремъ Византійское правительство считаеть нужнымъ обязать Игоря не присваивать власти надъ Херсонисомъ и его городами (ст. 7-я), въ 9 стать в сказано, что Руссы не должны обижать Херсонисцевъ которые довять рыбу въ устьяхъ Дивира. Святослава, съ которымъ наши предви выступають на арену всемірной исторіи, отъ Корсуня отвлекають другія болье важныя задачи; но онъ не миноваль рукь его ближайшаго наследника, который вступиль на него грубымъ завоевателемъ, а вышель изъ него христіаниномъ и равновностольнымъ просветителемъ земли Pvcckoff.

Я не буду приводить прекрасной дегенды объ испытаніи въры и о крещеніи Владиміра, занесенной въ нашу начальную летопись: она слишкомъ извъстна, а въ эти дни священнаго воспоминанія она читается во всякой избів престьянской, гдів только есть грамотный человъкъ. Уже довърчивый Карамзинъ считалъ отдъльныя части легенды только "въроятными" и говорилъ, что льтописецъ "угадывалъ" рвчи пословъ. Болве строгая ученая притика нашихъ временъ разбила, какъ извъстно, эту легенду почти во всвуъ главныхъ и второстепенныхъ пунктахъ. Профессоръ Московской Духовной Анадеміи, Е. Голубинскій (Ист. рус. цер. т. І. Москва 1880 г.) довазываеть, что Апостоль Андрей на Русь не приходиль, что "дъло невозножное, чтобы Владиміръ выбираль въру и для этого посылаль пословъ въ народамъ" (стр. 102); возможно, что къ нему приходили послы, но и этого на самомъ двав не было (стр. 103); что Владиміръ врестился въ 987 году отъ священниковъ Варяговъ, въроятно тайно отъ народа въ Василевъ (стр. 113, 114, 115), а Корсунь взяль только чрезъ 2 года въ 989 году и т. д. Насъ не можеть это ни удиввлять, ни огорчать: принятіе христіанства—такой важный моменть въ исторіи народа, что уже ближайшія покольнія "должны "
были облечь его въ поэтическіе и величественные образы. 
Строгая фактичность нашего преданія доказала бы недостатокъ религіознаго одушевленія юнаго русскаго общества, въ чемъ 
конечно никто не имъеть права обвинять его.

Я не буду подвергать обстоятельному разбору всю дегенду, но остановлюсь только на той ея части, которая касается Херсониса-Корсуня. Здесь, по моему убъждению, основа ея можеть выдержать самую строгую критику.

"Память и похвала внязю Русскому Владиміру", на которую ссылаются тв, вто отвергаеть врещеніе Владиміра въ Корсунв, документь несомивно древній и подлинный; но это не повъствованіе, а риторически-украшенное "слово", пвль котораго не изложеніе событія въ исторической последовательности его частей, а прославленіе его. "Память" нъсколько разъ переходить оть Владиміра къ Ольгв и обратно и ничего не говорить о мъств крещенія Владиміра. Можеть ли она составить достаточный противовъсъ обстоятельному разсказу летописи, которая даже сличаеть разныя сказанія о мъств крещенія, ея источнику—житію Владиміра и проложному сказанію?

Нельзя считать въроятной войну Владиміра съ имперіей немедленно послъ того, какъ онъ приняль въру этой имперіи отъ рукъ духовенства, бывшаго въ зависимости отъ клира Константинопольскаго, между тъмъ какъ его походъ на Корсунь до крещенія можеть быть легко объясненъ. Весьма важное арабское извъстіе тоже ставить въ связь крещеніе Владиміра съ его женитьбой на царевнъ Аннъ.

Наконецъ за Корсунь-внутреннія основанія и многія парад-

Новую въру удобите было принять въ новомъ мъстъ и преимущественно въ такомъ, гдъ все окружающее ей соотвътствовало. Въ Кіевъ, гдъ стояли капища, въ Василевъ, гдъ таковыя могутъ предполагаться съ полнымъ основаніемъ, крещеніе князя и дружины его не могло въ должной торжественности быть обставлено, а напротивъ могло встрътить противодъйствіе со стороны горячихъ приверженцевъ старой въры, которое во всякомъ случат нарушило бы мирный характеръ великаго акта. Въ Корсунт же съ его великолъпными храмами и святынями, среди сплошь христіанскаго населенія крещеніе Владиміра могло совершиться въ такой формъ, которая была вполить достойна государя великаго народа. А когда новообращенный князь Владиміръ вернулся въ Кіевъ съ побъдоносною дружиною, тоже окрещенною, съ мно-

жествомъ священниковъ, хоругвей и иконъ, сопротивленіе водъ его могло проявиться развів въ частныхъ и незначительныхъ случаяхъ.

Нътъ никокого сомнънія, что Владиміръ явился подъ стънами Корсуня съ твердымъ наивреніемъ принять здась крещеніе, въ которому онъ быль уже внутренно предрасположенъ заранве, чего конечно не скрываль отъ близкихъ людей. Вотъ источникъ тъхъ несвъдущихъ, которые говорили, что онъ крестился въ Кіевъ, или въ Василевъ, или еще гдъ-то ("друзіи же инако скажють"). Отчего ему понадобилось предварительно взять городъ, мы навърное не знаемъ: можетъ быть, въ самомъ дъл гордый князь русскій не желаль быть на чужой вемль, въ положенів гостя, можеть быть недовърчивые греки не хотыи виустить его. Какъ бы то ни было, онъ осадилъ городъ и взялъ его, и разсказъ летописи объ этой славной побъде во всехъ подробностяхъ, кромъ стръды Настаса представляется вполнъ въроятнымъ. Его грозное посольство въ Константинополь тавже соотвятствуеть его характеру; императоры Византійскіе въ принципъ были конечно противъ брака сестры съ княземъ варварскаго народа, но "нужда законы перемъняеть", а они хогя и не очень опасались нападенія русскихъ на столицу, но за тосильно нуждались въ помощи Владиміра противъ бунтовщика Варды Фоки съ товарищами.

Анна прівхала, а Владиміръ сталь готовиться къ крещенію. Въ Корсунъ на одной изъ главныхъ площадей стояла церковь Богородицы между двумя дворцами; въ одномъ изъ нихъ жила Анна, а въ другомъ Владиміръ. Легко себв представить душевное настроеніе русскаго князя и его дружинниковъ, какъ бы волшебствомъ перенесенныхъ изъ военныхъ становищъ своихъ деревянныхъ крытыхъ соломой строеній Кіева въ великоленные лворцы съ мъдными и мраморными статуями и храмы, украшенные іоническими п кориноскими колоннами и изящными портиками. Здёсь въ первый разъ князь русскій вошель въ культурную жизнь, увидаль на двлв выгоды цивилизаціи, познакомился съ гражданскими порядками въ то время, какъ умъ и сердце его были размягчены подготовленіемъ въ принятію христіанства, вавъ его воображение представляло ему заманчивыя последствия его вступленія въ семью императорскую. Нельзя отказаться отъ мысли, что все, видвиное имъ въ Корсунв, глубоко врезалось въ его память, и что, возвратясь въ Кіевъ, онъ желаль его савлать, въ чемъ можно, похожимъ на Корсунь. Такимъ образомъ Херсонисъ былъ тоже для Владиміра, что западно-европейскіе города для Петра Великаго; онъ былъ образцомъ русской цивпливаціи. Не даромъ слово "Корсунскій" въ домонгольскуювпоху получило почти нарицательное значене въ смыслъ "затраничный, изящный". Нельзя не удивляться тому, что Владиміръ возвратиль Корсунь имперіи. Трудно думать, чтобы онъ въ самомъ дълъ "вдасть Корсунь гренамъ за въно царицъ дъля", накъ объ этомъ говорить летопись, по всей вероятности, князь имъль какія-либо другія основанія, можеть быть, возвращеніе Корсуня было включено въ условіе временной сдачи города; можеть быть онъ, наученный примъромъ отца своего, не хотвлъ нивть владенія вдали отъ ядра земли своей, предположеніямъ отврыто широкое поле. Если здёсь, какъ это часто бываеть въ жизни, соединилось нъсколько мотивовъ, между ними долженъ быль играть роль и мотивъ нравственный: Владиміръ после принятія прещенія пересталь стремиться въ завоеванію: онъ ивиствительно совлекъ съ себя ветхаго человика и возродилоя въ новой жизни. Если разсказъ летописи о крутомъ поворотв въ его характеръ и нравахъ и не свободенъ отъ поэтическаро преувеличенія, онъ все же долженъ имъть реальное основаніе. тригорій Турскій имъль такіе же мотивы благоговыть предъ памятью Хлодвига, однако онъ не приписываеть ему и твин повобныхъ добродътелей.

Какъ бы то ни было, Херсонисъ остался Византійскимъ, или върнъе свободнымъ городомъ. Любопытно, что и во времи войны съ греками въ 1043 году Русскіе, отъ языческихъ предковъ которыхъ имперіи приходилось такъ тщательно оберегать Херсонисъ, его не трогали, можетъ быть хоть отчасти подъвліяніемъ того благоговънія, которое питали они къ мъсту крещенія Владиміра Равноапостольнаго.

Доскажу въ двухъ словахъ дальнъйшую судьбу Херсониса. Въ XI и XII вънахъ онъ попрежнему оставался въ вассальныхъ отношеніяхъ въ Византін, служиль иногда мъстомъ ссылки н жиль въ мирв съ русскими, которые стали почти его сосвдями по Тмутаракани. Въ XIII въкв Херсонисъ быль во власти траневунтскихъ императоровъ. Вскоръ Крымъ былъ занятъ татарами, но Херсонисъ оставался свободнымъ, хотя районъ его коммерческихъ операцій, очевидно, съувился. Окончательно потубили его генурацы, которые въ томъ же XIII въкв основались на южномъ берегу Крыма и сильно подняли торговлю Судака, а потомъ Кафы-древней Осодосіи. Въ срединь XIV стольтія гежурацы, имвещіє тогда огромное вліяніє въ ослабъвшей Византін, запретили ей торговать съ Херсонисомъ, и городъ, лишенный своего единственнаго нерва жизни, умеръ, такъ сказать, своею смертію. Когда въ 1475 году турки завладовають Кафою. Менкубомъ и пр., о Херсонисв нътъ уже и рвчи: онъ быль трупомъ безъ признаковъ жизни, но развалины его ствиъ, дворцовъ, башенъ и храмовъ поражали своинъ великольпіемъ немногочисленныхъ путешественниковъ еще въ концъ XVI въка, время и люди медленио, но върно истребляли и ихъ.

Этотъ трупъ вызванъ въ новой и славной жизни тъми же русскими, которые изъ него получили за 8 въковъ до тъхъ поръ и въру, и культуру. Въ 1773 году Крымъ присоединенъ въ России, чрезъ годъ послъ втого \* отчасти изъ камней Херсониса стали отстраивать Севастополь. Отчего же онъ не получилъстараго и славнаго имени?

Самая знаменитость Херсониса или Херсона, какъ его сокращенно называли въ христіанской періодъ его существованія, помѣшала ему возродиться съ прежнимъ названіемъ: за 9 лѣтъ предъ этимъ Екатерина, не разсчитывавшая такъ скоро и легко овладѣть Крымомъ, задумавъ основать на Черномъ морѣ большой портовой городъ, назвала его ради счастливаго предзнаменованія именемъ Херсона, которое онъ сохраняетъ и досихъпоръ.

Севастополь, наследнике Херсониса, не прожиле еще полной человеческой жизни, каке пріобреле уже всемірную известность и даль имя свое одной изе самыхе знаменательныхе страницемсторіи; ве неме дружина русская получила новое крещеніе "огнеме и кровію". Многострадальный городе обратился вегруду развалине; но прошло 30 леть, и оне, каке фениксе, возродился изе пепла.

Милостивые государи! Исторія—наша общая наставница, изученіе прошлаго есть единственное средство догадываться о будущемъ и направлять его во благу родины и человъчества. Выгодное географическое положеніе Херсониса и то значеніе, которое имъль онъ 900 лътъ назадъ, предоставленный самому себъ, оторванный отъ государства, частью котораго считался онъ, окруженный со всъхъ сторонъ злыми и завистливыми врагами, указываеть на то, чъмъ можеть и долженъ быть для Россіи неразрывно съ нею сплоченный его преемникъ. Слава погребеннаго здъсь Херсониса осъняеть молодой, но уже испытанный судьбою Севастополь. Да будетъ его грядущее достойно той священной своею древностію земли, на которой стоить онъ".

По окончаніи рѣчи г. Кирпичникова, архіерейскимъ хоромъ исполненъ былъ гимнъ св. Владиміру (слова К. П. Случевскаго, музыка Главача):

> Върою русской свободна, незиблема наша держава, Древлеврестольнаго Кіева князю Владиміру слава! Девять въковъ миновало!

<sup>\*</sup> См. Скальковскій-хронологическое обозрѣніе исторін Новороссійскаго края, Одесса 1836 г. У Кеппена ошибочно поставлено 1786 г. Крымскій Сборникъ, С.-Петербургъ 1837 г. стр. 284.

Въ прир тевитой волии. Щить нашей въры надежень, Криовъ завить старины. Вветь коругвь православыя, Всюду далеко свытясь! Радуйся, княже Владиміръ, Равновпостольный князь! Сердцу народа любезный, • Ставленникъ въры святой, Днесь славословимъ мы, княже, День твой всей русской землей! Если ее не измерить, Если въ ней весей не счесть, Господу силы молитва. Князю Владиміру честь! Вірою русской свободна, незыблема наша держава, Древлепрестольнаго Кіева князю Владиміру Слава!

Потомъ обоими хорами вмёстё исполненъ быль народный гимнъ: "Боже Царя храни", которымъ и закончилось настоящее собраніе. После сего торжественнаго собранія присутствовавшимъ на немъ розданы были "житія св. равноапостольнаго князя", изд. общества "Нар. Польза"—1000 экз., "Херсонисъ Таврическій, крещеніе въ немъ св. равноапостольнаго великаго князя Владиміра и Херсонисскій монастырь", изд. Херсонисскаго св. Владиміра монастыря—2000 экз. и "Херсонисскій монастырь", книг. Горчаковой—2000 экз.

После торжественного собранія преосвященные архипастыри, представители власти, разныхъ учрежденій и въдомствъ, духовенство и частныя лица, принявшія участіе въ торжества, приглашены были въ объду въ общирныя зады монастырскаго дома. На объдъ его высокопреосвищенствомъ, Никаноромъ, архіепископомъ херсонскимъ и одесскимъ провозглашенъ быль тестъ за Государя Императора Александра Александровича, на который присутствующіе отвічали дружнымъ и долго несмолкавшимъ "ура". За этимъ тостомъ савдовалъ тость за Государыню Императрицу Марію Осодоровну, Наследника Цесаревича Ниволая Александровича, Великаго Кинвя Владиміра Александровича, какъ ктитора новаго Херсонисскаго храма, за Святвиний правительствующій Синодъ и за преосвященнаго таврическаго Мартиніана. Преосвященнымъ Мартиніаномъ провозглащенъ быль тость за высокопреосвященнаго архісписнопа херсонскаго Ниванора. Затемъ высокопреосвященнымъ Ниваноромъ провозглащались тосты за пропеттаніе науки, за севастопольскаго градоначальника, севастопольского городского голову, таврическое духовенство и пругихъ почетныхъ представителей на херсонисскомъ торжествъ. По окончаніи объда, поблагодаривши преосвященнъйшаго Мартиніана, какъ радушнаго хозянна, участники торжества оставали херсонисскій монастырь.

## ОТВѢТЪ

НА БИБЛІОГРАФИЧЕСКУЮ ЗАМЪТКУ О РУКОВОДСТВЪ ПО ИСТОРІИ РУССКОЙ ЦЕРКВИ.

## Audiatur et altera pars.

Въ сентябрской книжкъ "Православнаго Обозрънія" помъщена библіографическая заметка г. Доброклонскаго на мою кингу "Руководство по исторіи Русской церкви". Въ ней указаны разныя погращности - историческія и хронологическія, - вкравшіся въ нашу вингу, но вся тяжесть обвиненія завлючается въ пристрастномъ пользованім нами пособіями. По словамъ рецензента, мы или своими словами по плану накого-нибудь изъ пособій излагаемъ тотъ или другой вопросъ, не сообщая новыхъ свъдъній, или же-что еще чаще, дълаемъ изъ нихъ буввальныя выписки и группируемъ, приправляя своими сокращеніями или разсужденіями, не дающими ничего фактически новаго" (стр. 187). Не поводу этого пункта, какъ важивищаго, мы и намерены сдвлать объяснение. Признаемся, рецензия г. Добровлоноваго привела насъ въ недоумъніе твиъ принципіальнымъ недоразумъніемъ, которое положено въ ся основу и дало возможность автору ен винить меня въ широкомъ и безцеремонномъ нольво ванін пособіями. Всякому, (въ данномъ случав исилючаємъ г. Добровловского) вто только потрудится прочитать предполовіе нъ немей инить, ясно будеть, что мы стевиле себь чрезвычайно спромную вадачу. "Не задавалеь широкими цвилми, говоримъ мы въ предисловін, составитель руководства постаралон вос-

пользоваться свёдёніями, сдёлавшимися достояніемъ русской церковно-исторической науки" и здась же далаемъ подстрочное указаніе пособій, на основаніи которыхъ мы составили свой курсъ. Кажется ясно, что всякія ученыя претензін мы отклонили отъ себя и пошли по дорогъ, проложенной уже другими, говоря короче, отводили себъ роль организаторскую, а не творческую. Думается, что нашему рецензенту хорошо извъстна разница между понятіями составлять и сочинять, а эта разница вызываеть, естественно, и иныя требованія къ сочинителю и составителю. Полная самостоятельность и оригинальность-обязательныя качества ученыхъ сочиненій. По отношенію же въ учебному руководству, какъ показывають многіе опыты, требованія ставятся иныя. По нашему мивнію эти требованія сводятся иъ слвдующимъ пунктамъ: 1) Учебный матеріалъ долженъ быть подобранъ цълесообразно т.-е. долженъ прямо, ясно и точно отвъчать на требуемые вопросы и по объему находиться въ соотвътствін съ количествомъ учебнаго времени; 2) онъ долженъ быть расположень по опредвленному плану и въ общемъ представлять изъ себя стройное цвлое; 3) наконецъ по обработив и подборку матеріала учебное руководство исторического характера должно отличаться живымъ изложеніемъ фактовъ и событій. Этимъ вачествамъ учебнаго руководства мы, наскольно могли, и старались удовлетворить, не особенно заботясь о самостоятельности и оригинальности. Да не подумаеть нашъ строгій рецензенть, что ны совершенно отрицаемъ необходимость самостоятельности въ учебныхъ вурсахъ. Мы говоримъ только, что въ такихъ произведеніяхъ самостоятельность далеко не главное вачество и учебное руководство, удовлетворительное съ точки врвнія самостоятельности, будеть неудовлетворительнымь для школы, если оно не отвъчаеть другимъ указанымъ нами педагогическимъ требованіямъ. Разумвется, книга самостоятельная и удовлетворяющая всемъ другимъ педагогическимъ требованіямъ, будеть неизивримо стоять выше всвхъ несамостоятельныхъ руководствъ и пособій. Но если предъявлять такія требованія, ванъ обязательныя, къ учебной литературы, тогда пришлось бы произвести въ этой области стращное опустошение и долго дожидаться выполненія этого пробъла. Если бы г. Добровлонскій взяль на себя трудь приложить свой строгій анализь въ нашей учебной литературъ, то много ли бы онъ нашелъ учебниковъ отинчающихся самостоятельностью? А мы, признаемся, въ достаточной мара овналомились съ этимъ, для уяснения себа вопросе, въ вравт ли мы были давать такую непритявательную на оригинальность постановку своему дълу. И результать знажеметра таковъ: составители учебныхъ руководствъ сплошь и

**ОВДОМЪ САМОСТОЯТЕЛЬНОСТЬ И ОРИГИНАЛЬНОСТЬ СТАВЯТЬ НА ВТОРОМЪ** плань, а иногда ихъ руководства и совершенно чужды самостоятельности. Приведу насколько примарова Всама хорошо извастенъ курсъ гражданской исторіи Шульгина. А какъ онъ составленъ? Сколько тамъ самостоятельнаго элемента? "Въ этомъ курсь, говорить его составитель, помъщены почти безь изминеный тв статьи изъ иностранныхъ и отечественныхъ монографій и учебникова, которыя по убъжденію составителя, вполнъ удовлетворяють назначенію руководства" (Пред. стр. VII). Прекрасная внига Гуревича "исторія Греціи и Рима", удостоєнная Петровсвой преміи, не свободна отъ буквальныхъ заимствованій. Сравн. статью: главныя черты государственнаго и общественнаго устройства быта древней Греціи по Гомеру (стр. 21) и Сборникъ Историческихъ очерковъ Пютца (стр. 223—231). Половина книги проф. Лучицкаго "Исторія новаго времени" составлена по Зеварту съ исключеніями и совращеніями. (Предисл. ІІ стр). Обратимся въ курсамъ богословскаго и церковно-историческаго характера. Учебное руководство по литургикъ Лебедева можно разложить по составнымъ элементамъ, съ указаніемъ отдыловъ взятыхъ изъ обработанныхъ источниковъ; существующій учебникъ по основному богословію подчиняется тому же анализу. Въроятно нашему рецензенту извъстны гимназическіе курсы по церковной исторіи Лаврова и Лебедева. Первый въ предисловіи говоритъ следующее: "источниками при составлени означеннаго очерка служили преимущественно тв руководства, какія означены въ самой программъ, именно исторія Русской церкви Филарета и краткая исторія Рудакова" и вромъ того, указываеть на Исторію Манарія и Очеркъ исторіи Добронравина. А последній въ своемъ Очерке Исторіи Христ, церкви при составденіи отдала по исторіи русской цернви, пользовался преимущественно руководствомъ профессора Знаменскаго, о чемъ и заявиль въ выноскъ къ этому отдълу (стр. 75). Пусть посмотрить г. Доброклонскій, въ какой міррів составители этихъ руководствъ выходять за предвлы указанныхъ ими пособій и въ какой степени пользуются ими. Можно бы и еще указать иного примъровъ, но полагаемъ и этого достаточно для убъжденія въ томъ, что цользуясь указанными нами пособіями, мы могли оригинальность и самостоятельность своей работы ставить на второмъ планъ. Равнымъ образомъ изъ указанныхъ примъровъ следуеть тоть поучительный выводь, что люди, заинтересованные въ дучшей постановки учебнаго дила, понимающие и опиневающіе его потребности, по мірів возможности стараются удовлетворить этимъ потребностимъ, не принимая близно въ сердцу, есле ихъ будуть упрекать въ запиствованіять и компиинціи. Этоть упрекъ впрочемъ примѣнимъ и къ такимъ сочиненіямъ, которыя видимо бьютъ на самостоятельность. Говоря это мы имѣемъ въ виду Руководство по исторіи Р. Ц. нашего рецензента. Если приложить къ его труду такую же анатомическую операцію, какою онъ удостоилъ нашть, то пришлось бы указать и буквальныя заимствованія въ его курсё изъ руководства т. Знаменскаго \*, а еще боле изъ исторіи Макарія. Между тъмъ г. Доброклонскій ни однимъ намекомъ не проговорился, что онъ не будеть пользоваться готовымъ матеріаломъ. По моему мнёнію гораздо лучше высказаться предварительно на счеть характера своей работы виёсто того, чтобы прикрываясь самостоятельностію, давать все-таки мёсто и компиляціямъ и заимствованіямъ.

Но наше предупреждение, что не объщаемъ быть самостоятельными, не помогло. Г. Добровлонскій, выписавъ изъ нашего предисловія питату, изъ которой ясень характерь нашего трука. являеть диверсію въ сторону и предъявляеть такія требованія нъ нашей внигв, вакимъ могуть удовлетворять ученыя сочиненія: онъ винить насъ въ заимствованіяхъ и компиляціи и въ доказательство представляеть множество цитать усмотранныхъ имъ буквальных ваимотвованій или очень близких вомпиляцій изъ руководства профессора Знаменскаго и его Доброклонскаго. Съ упрекомъ въ компиляціяхъ и заимствованіяхъ мы миримся, потому что составляли учебное руководство. Но кромъ улики въ этомъ. г. Добровлонскій посредствомъ цитать пытается ограничить вругь пособій, которыми мы пользовались и чуть все дело не сводить къ своему руководству и къ руководству Знаменеваго. Последній упрекъ вынудиль насъ произвести анализъ цитатъ отмъченнаго г. рецензентомъ сходства моего курса съ его и отврылось следующее: а) врайняя придирчивость нашего рецензента, всябиствіе которой абазлись для насъ непонятныя сопоставленія накоторыхъ страниць нашего руководства съ его и б) слишкомъ высовое представление г. Доброклонскаго о самостоятельности своего курса, отчего вышло крупное недоразумъніе. Г. Добровлонскій забыль, что онъ свободно польвовался исторією Манарія и позволять себъ буквальныя оттуда заимствованія, а потому и упустиль изъ виду, что буквальное совпаденіе выраженій и цалыхъ строкъ въ нашемъ курст съ

<sup>\*</sup> Добр. внп. 1 стр. 18 ср. Знам. стр. 16—17; 52—53 ср. Знам. стр. 29; 89 ср. Знам. 31; 93—94 Знам. стр. 29—80; внп. II стр. 16 Знам. стр. 80—81; 17 Знам. стр. 101; 201 Знам. стр. 148; 224—225 Знам. стр. 134; 226 Знам. 135; 249—250 Знам стр. 78; 254 тоже. Приведи эти примбры, чтобы не быть голословными: делать дальный сличенія находимъ безправнымъ.



его объясняется тою же причиною. Вышло это отъ того, что мы такъ же часто заглядывали въ исторію Макарія, какъ и г. Добровлонскій. Тамъ, гдѣ г. Добровлонскій ссылается на свое руководство, будеть правдивѣе во многихъ случаяхъ поставить соотвѣтствующія цитаты изъ исторіи Макарія. Если потребуется доказательства, мы представимъ. Изъ руководства же г. Добровлонскаго въ мое вошло очень мало элементовъ, дично принадлежащихъ ему. Но такъ какъ кое-что вошло, то мы и ноставили его въ числѣ пособій. Отсюда попытку г. Добровлонскаго ограничить кругъ пособій, которыми мы пользовались, мы считаемъ недоразумѣніемъ и пусть ома останется упрекомъ на совѣсти нашего рецензента.

Что касается руководства профессора Знаменскаго, то было бы странно не пользоваться, при составланіи учебнаго курса, книгою почтеннаго ученаго. Нъкоторыя статьи составлены нами преимущественно по этому руководству (Общ. знач. храмовъ, просвътительное и колонизаціонное значенін р. монаст., житія св.; канъ велики эти статьи, г. Добровлонскому хорошо извъстно), но статей, представляющихъ исключительную переработку матеріала руководства Знаменскаго, безъ привнесемія чего-либо изъдругихъ источниковъ, въ нашей книге не много. Въ некоторыхъ случанкъ мы позволили себъ занести на страницы своей книги буквальныя выраженія изъ руков. Знаменскаго въ силу ихъ типичности и многосодержательности, находя ихъ вполнъ соотвътствующими цвли и руководясь въ данномъ случав и своимъ и не своимъ взглядомъ на составление учебнаго курса. О послъднемъ впрочемъ жалвемъ, потому что рецензенть нашелъ въ этомъ главное основание обрушиться всею тяжестию своей вритиви на нашу внигу. Г. Добровлонскій построиль такъ цитаты, что будто бы цвлые отдвлы и страницы буквально списаны съ книги г. Знаменскаго (напр. 181—185 Знам. 103—105; 229—237 Знам. 137—143). Пусть онъ уважеть эти отделы или страницы, или даже одну страницу въ вниге въ 318 страницъ, переписанную целикомъ съ руководства Знаменскаго. А цитовать такъ, какъ дълаеть онъ,-значить стараться представить дело въ иномъ виде.

Чтобы усилить компилятивный характеръ нашего руководотва, г. Добровлонскій говорить, что мы но плану какого-нибудь руководства излагаемъ тоть или другой вопросъ. Мы нёсколько не понимаемъ г. Добровлонскаго. Что значить излагать историческій сакть по плану какого-нибудь руководства? Историческіе сакты имёють свой собственный планъ, который опредёллется ихъ хронологическимъ развитіемъ и важнёйшими моментами этого развитія. А потому планъ передачи сакта разными лицами, если только сакть будеть вёрно излагаться въ процессё своего

развитія, будеть естественно совпадать. Если на основаніи плана изложенія исторических фантовъ предъявлять обвиненіе, то можно обвинить иногихъ составителей и сочинителей учебныхъ руководствъ и пособій историческаго характера, не исключая и г. Доброклонскаго. Беремъ вопросъ о распоряженияхъ правительства о церковныхъ вотчинахъ. Въ руков. Знаменскаго отмъчаются важнъйшіе моменты въ развитіи этого вопроса, у г. Добровлонского тоже, и планъ получается общій, а еще ближе его планъ совпадаеть съ исторією Макарін. И такихъ примъровъ можно указать много. Предъявлять же обвинение въ такомъ родъ къ составителю руководства по программъ учебнаго номитета легче всего, потому что программа во многихъ случаяхъ составлена по руководству проф. Знаменскаго. Принять это въ разсчеть было не въ интересахъ нашего рецензента. Поставивъ въ парадлель 229-237 стр. нашего руководства съ 137-143 рук. Знам., г. Добровлонскій, вероятно, имель въ виду указать, что разсказъ идетъ по плану Знаменскаго, между тъмъ изложеніе идеть пунктуально по программи учебнаго комитета.

Теперь нъсколько замъчаній по поводу увъреннаго тона о спорныхъ и темныхъ предметахъ. Мы знаемъ хорошо, что собственное имя Бравалина можно превратить въ нарицательное "бранства" и видъть въ немъ не предводителя новгородской дружины, хорошо знаемъ, что характеристику Владиміра-язычника можно смягчить, равно можно усумниться въ нападеніи Аскольда на Византію, въ годъ крещенія св. Владиміра и т. п., но по нъкоторымъ соображеніямъ не нашли нужнымъ и удобнымъ дълать этого въ учебномъ курсъ.

Въ заключение скажемъ г. Доброклонскому, что его библіограоическая замътка тенденціозна и разсчитана на то, чтобы дискредитировать нашу книгу. Онъ намъренно сталъ на такую точку арънія въ оцънкъ ея, которую мы отклонили, опредъливъ характеръ своей работы и указавъ ен источники. Мы не выдаемъ и не вылавали свой трудь за самостоятельный, ибо въ основу его положено тоже начало, которое лежить въ основа многихъ учебныхъ руководствъ (см. выше). Наша задача была цълесообразно подобрать матеріаль, расположить его по плану, выработанному не нами, и облегчить этимъ изучение воспитанниками семинарій русской церковной исторіи. Удачно ли это сделано - это вопросъ для насъ существенный. Рецензенть библ. листка Рук. для сельскихъ пастырей посмотръвъ на дъло съ этой стороны, сказалъ много хорошаго о нашей книгъ (№№ 8-9). Въ этой удачъ не совсвиъ отказываетъ намъ и г. Доброклонскій, хотя видимо ему не хотелось сделать и этой уступки - Мы первые преклонимся предъ руководствомъ, составленнымъ по всемъ

идеальнымъ представленіямъ о наукв, а наше пусть останется опытомъ неудавшагося усердія восполнить существующій пробъль и удовлетворить "настоятельной нуждв", которая сознается всвин, но для удовлетворенія которой до сихъ поръ не предпринималось ничего даже въ такомъ скромномъ видв, въ какомъ явился нашъ опыть. А между твмъ двло оттого сильно страдаеть.

За указанія исторических и хронологических погрышностей приносимь благодарность рецензенту. Отвычая г. Доброклонскому, мы отвычаемь и всымь тымь, кто будеть предъявлять ученыя претензій кы нашей книгы. Мы не сочиняли ученой книги, а составляли учебное руководство.

П. Малицкій.

# ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

#### **ЛЮТЕРАНСКАЯ ВЪРОТЕРПИМОСТЬ.**

Корреспондентъ "Варшавскаго Дневника" сообщаетъ изъ Будапешта отъ 29 сентября.

"Не усивлъ еще затихнуть газетный шумъ и гамъ по поводу "бъловарскаго столкновенія", какъ раздаются новыя "изъявленія негодованія" участникамъ кіевскаго торжества, притомъ не со стороны католицизма, а со "стороны представителей лютеранско-евангелическаго въроисповъданія".

"Здѣсь собирался генеральный конвенть евангелическихъ лютеранъ для обсужденія своихъ текущихъ дѣлъ. Въ числѣ присутствующихъ было нѣсколько quasi-епископовъ, "министръ юстиціи Фабини", большое количество членовъ конвента и масса публики, преимущественно учащейся молодежи. Засѣданіе происходило подъ предсѣдательствомъ генеральнаго инспектора барона Проняя.

"Послв решенія вопросовъ, непосредственно относящихся въ церковнымъ деламъ, поднялся делегатъ Чонтагъ съ предложеніемъ, чтобы "конвентъ выразилъ свое негодованіе старшему инспектору, словаку Павлу Мудроню, за его участіе въ кіевскомъ торжествъ и осудивъ этотъ поступокъ, уполномочилъ окружнаго суперъ-интендента произвести следствіе, и согласно канонамъ церкви (!), "подвергнуть г. Мудроня взысканію". По его мненію, г. Мудронь, какъ инспекторъ и делегатъ втораго округа, не имълъ права принимать участія въ русской "церковнополитической" (sic!) демонстраціи, а потому евангелическая церковь (?) должна его осудить.

"Эти слова вызвали въ публикъ "бурное одобреніе" и заставили г. Мудроня, присутствовавшаго туть же, защищаться. Онъ ръшительно потребоваль отдъленія своей личности отъ своихъ обязанностей по отношенію къ конвенту и доказаль, что конвенть не имъеть никакого права вмъщиваться въ его личныя дъла. Затъмъ онъ разъясниль, что побудило его ъхать въ Кіевъ. Для него все равно, имъло ли кіевское торжество характеръ политическій, національный или церковный. Онъ ъхаль въ Кіевъ на праздникъ 900-лътняго юбилея принятія христіанства цълымъ русскимъ народомъ, и думаеть, что это торжество столь знаме-

нательно, что къ нему должны сочувственно отнестись всв исповъдующіе христіанскую въру... (Въ публикъ раздаются громкія возраженія, точно эта публика состоить изъ жидовъ, а не изъ христіанъ). Онъ быль не одинъ на этомъ торжествъ (изъ публики: и Штроссмайръ быль тамъ же!); да, онъ присутствоваль тамъ духомъ, благодаря своей телеграмив. И епископъ кентерберійскій отъ имени англиканской церкви прислаль поздравленіе. Что вто торжество было чуждо всякаго политическаго характера, въ томъ не можетъ быть сомнънія. Еслибы Кіевъ находился не въ Россіи, а во Франціи или Англіи, тогда на участниковъ торжества не посыпалось бы столько обвиненій (голосъ: это правда, это върно!). Если онъ, какъ славянинъ, симпатизируеть де съ родственнымъ ему племенемъ, то это не можетъ считаться измъной; съ этимъ чувствомъ онъ родился, и его ничто искоренить не можетъ...

"Интерпеллянтъ въ другой речи сказалъ: ссылка г. Мудроня на епископа кентерберійскаго свидетельствуеть, что этоть епископъ принадлежить къ руссофильской гладстоновской партіп. Лютеране не могуть сочувствовать кіевскому торжеству, имевшему двойной характеръ, "такъ какъ неть надежды, что русскіе стануть когда-нибудь лютеранними" (еще бы!)

"Послъ столь сильныхъ доводовъ интерпелляція "была принята". Не удивительно ли, что при такихъ спорахъ присутствовалъ и министръ юстиція? Или онъ былъ здъсь не какъ министръ, а какъ инспекторъ? Іезупты примътны и въ лютеранской кожъ..."

Какъ, однако, хорошъ этотъ откровенно-циничный мотивъ преслъдованія: "русскіе никогда не станутъ лютеранами"... Вотъ какова въротерпимость лютеранъ, имъющихъ наглость взывать о ней къ нашему правительству! (Моск. Biod.).

Ценворъ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.



Отъ Московскаго Дуковно-цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Октября 19-го дня 1888 года.

# ОБЪЯВЛЕНІЯ.

# **ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ**

въ 1889 году, (30-мъ отъ своего основанія)

БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Православное Обозрвніе, учено-литературный органъ богословской науки и философіи, особенно въ борьбѣ ихъ съ современнымъ невѣріемъ, церковной исторіи, критики и библіографіи, современной проповѣди, церковно-общественныхъ вопросовъ и извѣстій о текущихъ церковныхъ событіяхъ внутреннихъ и заграничныхъ, выходитъ ежемъсячно книжнами въ 12 и болѣе печатныхъ листовъ.

Цѣна съ пересылкою въ Россів 7 рублей, за границею 8 руб. Подписка принимается въ Москвѣ, у редактора журнала протоіерея при церкви Оеодора Студита, у Никитскихъ воротъ, П. Преображенскаю и у всѣхъ извѣстныхъ книгопродавцевъ. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: въ редакцію Православна по Обозрѣнія въ Москвѣ.

#### ВЪ РЕДАКЦІИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ:

Оставшіяся въ небольшомъ количествъ экземпляровъ Писанія мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводъ со введеніями и примъчаніями къ нимъ свящ. П. А. Преобра кенскимъ. Цъна съ пересылкою 2 р.—Кромъ того:

Digitized by Google

- 1) Уназатель къ "Православному Обозрѣнію" за одинналцать лѣтъ 1860 1870 гг., составленный П. А. Ефремовымъ. Цѣна Указателя 75 к., съ пересылкою 1 руб.
- 2) Уназатель къ "Православному Обозрѣнію" за 1871—1886 гг. Цѣна 75 коп., съ пересыякою.
- 3) Псалтирь въ новомъ славянскомъ переводѣ Амвросія архіепископа Московскаго (Зертисъ - Каменскаго). Москва 1878 г. Пѣна 50 коп.
- 4) Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Аеннагора, Өсофила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданіе прот. П. Преображенскаго Ціна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.
- 5) Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять вишть противъ ересей. ІІ. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданіе его же. Цёна 3 руб. съ пересылкою.
- 6) Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва. 1881 г. Ціна 75 к. съ пересылкою.
- 7) Чудеса Господа нашего Інсуса Христа. Объяснительныя примъчанія къ евангельскимъ повъствованіямъ о чудесахъ Христовыхъ. Сочиненіе Дублинскаго архіеп. Тренча, переведен. А. З. Зиновъевымъ. Москва 1883. Цъна 1 руб. 30 коп. съ перес.
- 8) Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пінія на основаніи автентических трактатовъ и акустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва. 1880. Ціна 2 р. съ перес.

#### Редакторъ прот. П. ПРЕОБРАЖЕНСКІЙ.

Только что отпечатана и поступила въ продажу

#### новая книга:

## ИСТОРІЯ ХРИСТІАНСКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ, ВЪ ОБЩЕДОСТУПНЫХЪ РАЗСКАЗАХЪ.О

СОСТАВЛЕННАЯ ПРИМЪНИТЕЛЬНО ВЪ ПРОГРАММАМЪ ГОРОДСКИХЪ УЧИЛИЩЪ И ЦЕРВОВНО-ПРИХОДСВИХЪ ШЕОЛЪ

#### Священника ӨЕОДОРА МИТКЕВИЧА.

Цѣна 40 коп. На пересыяку отъ 1 до 2 экз. прилагается 20 коп. При вышискъ большаго количества экземпляровъ пересылка по разстоянію.

Адресъ: въ Минсвъ губ. Священнику Өсөдөру Миткевичу.

#### У НЕГО ЖЕ ПРОДАЮТСЯ КНИГИ:

1. "Объясненіе праздниковъ и постовъ православной церкви для дътей младшаго возраста". Его же. Цена 12 коп. На пересылку 8 экз.

Digitized by Google

прилагается 20 коп. Выписывающіе не менфе 25 экз. за пересылку ничего не платять.

- 2. "Священная Исторія Ветхаго Завѣта, въ простыхъ разсвазахъ для дѣтей младшаго возраста". Его же. Изд. 6-е 1888 г. Цѣна 20 коп., съ пересылкою 25 коп.
- 3. "Священная Исторія Новаго Завѣта, въ простыхъ разсказахъ, для дѣтей младшаго возраста". Его же. Изд. 5-е. 1888 г. Цѣна 15 коп., съ пересылкою 20 коп.

Въинсывающимъ Сващенныя Исторіи Ветхаго и Новаго Завѣта свыше 50-ти экз. уст.  $15^{0}/_{0}$ ; при выпискѣ болѣе 100 экз.  $-20^{0}/_{0}$ .

4. "Сборнивъ духовныхъ стихотвореній, выбранныхъ изъ лучшихъ авторовъ, въ V отдълахъ". Отдълъ I—Ветхій Завётъ; отдълъ II—Новый Завётъ; отдълъ II—Молитвы и размышленія; отдълъ IV—Переложеніе церковныхъ пѣсней; отдълъ V—Переложеніе Псалмовъ. Его же. Цѣва 85 коп., съ перес. 1 руб. Та же книга въ красивомъ переплетъ для подарковъ—дѣна 1 руб. 25 коп., съ пересылкою 1 руб. 45 коп.

Склады внигъ имъются: въ С.-Петербургъ у А. Я. Панафидина, въ Москвъ: у наслъдниковъ братьевъ Салаевыхъ и книжномъ магазинъ А. А. Карцева, въ Кіевъ у Оглоблина.

Съ дозволенія духовной цензуры вышла изъ печати и поступила въ продажу внига:

# ЗАЩИТИТЕЛЬНОЕ СЛОВО

СТАРООБРЯДСТВУ

Онисима Швецова и замъчанія на оное Павла Полуэктова. Ціна 1 р. съ пересызкою.

# пчеловодство.

Сводъ свёдёній о жизни и природё пчель въ примёненіи къ потребностямъ пчеловодовъ или руководство къ толковому веденію пасёки въ рамочныхъ ульяхъ варшавскихъ, съ 40 рис. въ текстё. Соч. Казиміра Леоцикаю. Перев. съ 2-го дополи. изд. И. В. Любарскаю. Варшава 1888 года.

Главный свладь у автора, продается въ внижномъ магазинъ Исто-

мина. Цівна 1 руб. 50 коп., съ пересылкою 1 руб. 70 коп.

Въ Москвъ продаются въ книжныхъ магазинахъ: Васильева, Суворина, Карбасникова и друг.

## О ПРАЗДНОВАНІИ ВОСКРЕСНАГО ДНЯ.

Собесъдованія въ простому народу. Сели, К. Каванцева. Цъна 20 в. Москва. 1888 года. Продается въ внежныхъ магазинахъ: Суворина, Васильева, Карбасникова и друг.

Только-что поступили въ продажу новыя вниги:

- 1) Лучъ. Первая послѣ азбуки внига для чтенія въ школахъ грамоты, одновлассныхъ церковно-приходскихъ школахъ и въ младшихъ классахъ низшихъ учебныхъ заведеній. Цѣна 35 коп. стр. 210 + I—VIII. Составилъ Г. М. Дьяченко, бывшій преподаватель русск. языка въ Полив. учит. сем., 3-мъ Воен. Александровскомъ Училищѣ и Моск. 2-й гимнавін, ныпѣ священникъ, магистръ богословія, законоуч. Реальнаго Михайл. Училища въ Москвѣ. Его же.
- 2) Доброе Слово. Годъ 1. Книга для класснаго и внакласснаго чтені я приміненная къ потребностямъ народныхъ школь: сельскихъ городскихъ (земскихъ, Министерства Народнаго Просвіщевія съ трехлітнимъ курсомъ и церковно-приходскихъ) и духовныхъ училищъ. Цъна 60 коп. стр. 372+I—XV.
  - 3) Доброе Слово. Годъ II. Цена 60 коп. стр. 338+I-XVIII.
  - 4) Доброе Слово. Годъ III. Цена 1 р. 60 коп. стр. 1033.
  - 5) Объяснительная замътка нъ Доброму Слову. Цена 15 коп. стр. 27.
- Содержаніе книгъ: Предварительныя упражненія въ чтеніи. Отділы: І. Семья, П. Школа. ІІІ. Дізти. ІV. Природа и ея явленія. V. Животныя. IV. Наши ближніе. VІІ. Богь. VІІІ. Церковь. ІХ. Изъ исторіи христіанской церкви. Х. Приміры благочестивой жизни людей. ХІ. Приміры наказанія Божія, которое постигаеть людей грішныхь. ХІІ. Загробная жизнь человіка. ХІІІ. Святыя міста. ХІV. Родина и Царь. ХV. Изъ крестьянскаго быта. ХVІ. Изъ военнаго быта. ХVІІ. Изъ жизни великих людей. ХVІІІ. Человікь, ХІХ. Душеполезныя размышленія и наставленія. ХХ. Матеріаль для первоначальнаго упражненія въ славянскомъ чтеніи. ХХІ. Статья для письменныхъ работъ по русскому языку и ХХІІ. Подготовительныя письменных упражненія и темы для письменныхъ работь въ связи съ книгою для чтенія.
- 6) Методика обученія правописанію. Для учительскихъ семинарій и институтовъ. Цівна 80 коп. стр. 216.
- 7) О приготовленіи рода челов'єческаге къ принятно Христіанства, Богословское и историко-философское изслідованіе. Ціна 2 руб., съ перес. 2 р. 25 коп.

Означенное сочиненіе Учебнымі Комитетомі при Св. Суноді одобрено кі употребленію ві духовныхі семинаріяхі ві качестві учебнаго пособія при преподаванія "Введенія" ві православное Богословіе и для вніваласснаго чтенія учащихся.

8) О современномъ религіозно-нравст. состоянім рус. общества. Ціва 60 коп.

Главный свладъ означенныхъ внигь находится въ Москвѣ, ва Мясницкой, въ внижномъ магазинѣ В. В. Думнова подъ фирмою: "Наслѣдники братьевъ Салаевыхъ," куда и благоволять обращаться за внягами.

Отъ Московскаго Духовно-цевзурнаго комитета печатать дозволяется. Москва. Октября 19-го 1888 года.

Цензоръ свящ. Іоанкъ Петропавловскій.

Мосива. Университетская типографія, на Страсти. бульв. 1888.

# 3/3

## ПРИВЪТСТВЕННАЯ РЪЧЬ

ЕГО ИМПЕРАТОРСКОМУ ВЕЛИЧЕСТВУ БЛАГОЧЕСТИВЪЙШЕМУ ГОСУ-ДАРЮ ИМПЕРАТОРУ АЛЕКСАНДРУ АЛЕКСАНДРОВИЧУ ПРОИЗНЕСЕН-НАЯ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШИМЪ ІОАННИКІЕМЪ МИТРОПОЛИ-ТОМЪ МОСКОВСКИМЪ ПРИ ВСТРЪЧЪ ВЪ УСПЕНСКОМЪ СОБОРЪ.

#### Благочестивъйшій Государь!

Въ отеческой заботливости о благъ и счастін милліоновъ Твоихъ вфрноподданныхъ Ты пріемлешь продолжительныя, далекія и небезопасныя путешествія по обширивищей въ мірв Имперін Твоей, чтобы Самому, какъ Верховному Хозяину земли Русской, видъть все своими глазами, возбуждая гдъ нужно энергію въ двятельности въ поставленныхъ Тобою мъстныхъ правителяхъ, направлять на прямой путь всякія уклоненія отъ предначертаннаго Тобою плана, утвшать и ободрять двятелей, понимающихъ Твои благія предначинанія и въ предвлахъ предоставленной каждому власти способствующихъ исполненію муддрыхъ Твоихъ предначертаній ко благу народа Твоего, а всёхъ Твоихъ върноподданныхъ радовать лицезрвніемъ Тебя, Августвишей Супруги Твоей, Государя Наследника престола Твоего и всей Царственной Семьи Твоей. Съ восторжественною любовію следили Твои верноподданные за каждымъ шагомъ Твоего благодътельнаго для нихъ, далекаго путешествія. Но этоть восторгь, эта дюбовь живъе и сильнъе чувствовались въ сердцъ Россіи-Твоей первопрестольной столиць, и выразились съ поражающей силою по получении перваго извъстія о чудесномъ

избавленіи Твоемъ отъ угрожавшей Тебв и Царственной Семьв Твоей опасности. Лишь только получено было извъстіе сіе, жители первопрестольной столицы Твоей, всв. какъ одинъ человъвъ, безъ различія пола и возраста, поспъщили въ храмы Божін, чтобы вознести въ Парю Царствующихъ горячія, кольнопревлоненныя благодаренія за чудесное избавленіе Тебя отъ страшной опасности и молитвы во Всевышнему, да хранить Тебя на всъхъ путяхъ Твоей жизни. Господь видимо для всъхъ явилъ милость Свою къ намъ, чудесно спасши Тебя и Августвишую Семью Твою отъ страшной опасности. Въ чувствъ безпредъльной преданности и любви въ Тебъ, умоляемъ милосердіе Отца Небеснаго, да продолжить милость Свою на насъ, да сохранить Тебя, Августвишую Супругу Твою и Царственную Семью Твою отъ всякаго зла; да ограждаеть Тебя во всёхъ путехъ Твоихъ святыми ангелами Своими, да преблагословенная Матерь Господа всесильною модитвою Своею въ Сыну Своему и Богу сохранить въ миръ и безопасности вхождене Твое и исхождение Твое.

# поученіе

на храмовой день святаго апостола андрея первозваннаго, въ церкви одесской духовной семинаріи.

Преосвящ. Никанора, архіепископа херсонскаго и одесскаго.

#### О долгъ духовнаго пастырства.

"Апостолъ Андрей наречеся первозванный, яко первъе всъхъ апостоловъ последователь и ученивъ Інсусь Христовъ бысть. По вольной же страсти Господа и воскресении и вознесени Его. пріемшу Андрею святому, якоже и прочимъ апостоломъ, Духа Святаго, въ огненномъ языцъ на него сшедшаго, и раздъляемымъ бывшимъ странамъ, падоша ему жребіемъ Виеинійскія и Пропонтійскія страны съ Халкидономъ и Византією, Оракією и Македонією, даже до Чернаго моря и Дуная, Осссаліа же и Елдада, и страны Ахайскія, и Ираклія, и Трапезунть, и Синопъ. Оттуду же воставъ, св. Андрей иныя прохождаще страны. Таже отплы во Оранійскій градъ Византію, идъже онъ первый Христа. проповъда и, многи научивъ, постави пресвитеры церковныя. Стахія же, его же Павель святый въ посланіи въ римляномъ поминаеть, во емископа имъ рукоположи. Самъ же, апостольскія подъемля больвии и труды во Христовъ благовъстіи, обхождаще Понть, Черное море, Скинію и Херсонисъ. Смотриніемъ же Божіниъ дойде и до ръки Днъпра въ россійстви странъ и къ горамъ кіевскимъ приста. Возшедъ же на горы, благослови 27\*

я, и крестъ водрузи. Прошедъ же и вышнія грады россійская, идъже нынъ Новгородъ великій, въ Епиръ, страну греческую, возвратися и паки во Оракію пріиде, утверждая христіаны в поставляя имъ епископы и учители. И многи страны прошедъ, достиже Пелопенниса, и вниде во градъ Ахайскій, нарицаемый Патры, идъже анеипатъ Егеатъ, емши святаго апостола, ко кресту пригвозди".

Вы знаете, почему святый апостоль Андрей наименовань первозваннымъ. Витстъ съ апостоломъ Іоанномъ они сперва была учениками святаго Іоанна Крестителя. Скоро послъ крещенія Господня, однажды по утру стояль Іоаннь Предтеча и двое изъ учениковъ его, это и были одинъ Андрей, а другой по преданію Іоаннъ, и узръвъ Інсуса, проходящаго около нихъ, Іоаннъ Креститель произнесъ: "се агнецъ Божій". Услышавъ эту ръчь. оба ученика пошли за Інсусомъ. А Інсусъ, обратившись и увидъвъ ихъ идущихъ за Собою, говорить имъ: чего ищете? Чтовамъ нужно? Они же сказали ему: равви, учитель, гдъ Ты живешь? И сказаль имъ Інсусъ: придите и посмотрите. Пришли в увидели, где Онъ жилъ, и у Него пробыли день тотъ. Затемъ Андрей отыскаль брата своего Симона и говорить ему: мы нашли Мессію Христа. И привель его въ Інсусу. Такимъ образомъ положено первое начало апостольской общинь. И первый Андрей, какъ старъйшій вмість съ Іоанномъ юнійшимъ. услышаль изъ усть Господа: приди во Мив. А самъ уже позваль въ Інсусу брата своего Симона Петра.

Думали вы конечно и о томъ, почему храмъ училища, въ которомъ вы воспитывнетесь, посвященъ именно памяти святаго Андрея первозваннаго. Въ прошедшемъ конечно потому, чтостопы именно святаго апостола Андрея первозваннаго обходилисіи берега нашего Понта Евксинскаго; а въ настоящемъ и будущемъ конечно для того, дабы капомиить вамъ, питомцамъ сегодуховнаго училища, что и вы не только ученики и послъдователи св. "первозваннаго" апостола, но и въ особомъ смыслъ первозванные" же.

Вы знаете, что въ ветхомъ завътъ Господь, изъ всего богоизбраннаго израильскаго народа, освятилъ себъ первенцовъ еврейскихъ; вмъсто первенцевъ избралъ и освятилъ Себъ колъно Левіино; въ колънъ Левіиномъ отдълилъ и освятилъ Себъ родъ-

Аароновъ, родъ священим ческій. Весь родъ нараплыскій Господы избраль изъ всего рода человъческаго на ближайшее служение Себъ; но и въ родъ изранивскомъ особо призвалъ колъно Левівно, а въ кольнъ Левівномъ родъ Аароновъ, такъ что потомки Аврона были, въ особомъ родв, первозванные на служение Богу. Въ новомъ завътъ Богу угодно было отвергнуть наслъдственное ветхозавътное призваніе къ священству, за невърность ему священства Ааронова и Девінна, и заменить его свободнымъ призваніемъ. Такъ на сердечный порывъ Андрея первозваннаго последовать за Христомъ, Господь ответствуеть ему призваніемъ: прійди, посмотри, послушай, наччись и будешь ловцомъ человъковъ. Андрей зоветь Петра. Далве Господь срътаеть Филиппа и призываеть его: гряди по Мив. Такъ призываеть п особо приближаетъ въ Себъ, изъ всего богоизбраннаго народа, и всехъ дванадесять апостоловъ, которые и явились первозванными и первоизбранными, изъ всего рода не только іудейскаго, но и человъческаго. Они же призвали ко Господу и освятили на особое ближайшее преемственное служение Ему цвлые сонмы своихъ преемниковъ, пастырей и учителей церковныхъ, которые въ своихъ преемственныхъ рядахъ были первозванными же учениками Господа, каждый рядъ первозваннымъ для своего въка и покольнія. Другь-другопріимательно сіе исключительное призваніе перешло и на насъ, а отъ насъ переходить и на васъ. Управляющій судьбами народовъ промысль Божій устронль судьбу православнаго народа русскаго и вашу личную такъ, что въ нашемъ народъ священство стало преемственнымъ же въ мэвъстныхъ родахъ, которые искони служили Богу въ своихъ предкахъ, какъ готовы же служить и въ потомкахъ, котя призваніе Господне на особое священнослуженіе Богу обращается и но всемъ прочимъ родамъ. Обращается но всемъ, но жаль, что пріемлется немногими. Отъ лица Господня мы къ вамъ обращаемъ Господне призваніе: пріндите и видите, гдв и какъ живяще Господь нашъ Інсусъ Христосъ". И по сему гласу вы пришли сюда и пребываете здёсь дни многи въ наказаніи и ученіи Господнемъ. А затемъ мы же къ вамъ обратимъ и рвепительное призвание на особое служение Господу: грядите по Немъ, и Онъ сотворить васъ чрезъ насъ ловцами человъковъ. И будете вы преемники апостоловъ, послъдователи и продолжатели въ семъ крат труда и дъла св. апостола Андрея первозваннаго, сами въ особомъ смыслъ первозванные.

Здёсь васъ учатъ подробно и тщательно, какъ следуетъ выполнять пастырское призваніе. Но и я, какъ Богопоставленный 
руководитель пастырства, теперь какъ человёкъ давно уже жизни, 
а не школы, сважу вамъ нёсколько практическихъ словъ о современныхъ требованіяхъ и условіяхъ выполненія вашего будущаго призванія. Конечно, я коснусь только самыхъ выдающихся требованій, при настоящихъ условіяхъ, касательно учительства церковнаго, священнодёйствія и пастырскаго приходскаго управленія.

Пастырское учительство стоить въ особыхъ условіяхъ по городамъ и въ особыхъ по селамъ.

"Проповъдуй слово", можно повторить это апостольское слово пастырю церкви и теперь; но—"настой благовременнъ и безвременнъ"— это можно сказать, кръпко подумавши, прибавивъ къ тому и Христово слово: "будите мудри, яко зміи, и цъли, яко голуби". Городское пастырское учительство распадается на три вида: законоучитетьство въ училищахъ, проповъданіе въ церквахъ, вообще при богослуженіи, и частныя наставленія върнымъ на духу и по домамъ.

Законоучительство въ училищахъ, особенно же свътскихъ, завлючено въ тесныя рамки времени и программъ. Пастырь законоучитель преподай именно то-то, въ такіе-то именно часы и во столько-то именно времени. Туть пастырю первви и разсуждать приходится мало; остается только выполнять обдуманныя многими начальственными инстанціями, утвержденныя законоположенія и тщательно оберегаемыя начальственнымъ надворомъ требованія учебныхъ заведеній. Но благоразумію пастыря предлагается и здёсь иметь въ виду одно кренко назревающее, хотя еще и не принявшее форму законоположенія требованіе. Мыслящіє люди, горячо радвющіе о сохраненіи и поддержаніи религіозности въ учащемся юношествъ, не довольствуются уже употребительнымъ нынъ методомъ законоучительства. Тутъ дело идетъ не более ни менее, какъ о переворотъ въ двяв законоучительства. И этоть перевороть резко намечается религіознымъ переворотомъ совершившимся и совершающимся въ нашемъ обществъ. Въ православной Христовой цер-

вви, отъ самаго основанія ся и до конца XVIII столетія, а въ нашемъ русскомъ обществъ и до половины XIX въка кръпко стояль духь веры, такъ что не было нужды особенно настойчиво защищать въру именно противъ невърія. Отъ върующихъ отцовъ этотъ дукъ наследовали и дети. Доказывать имъ божественность христіанства вовсе не требовалось, и усиліе доказать было бы излишествомъ, часто даже вреднымъ. Въ то время требовалось только наставить детей въ вере; требовалось огласить ихъ Христовымъ ученіемъ. Отсюда возникло, утвердилось, изъ въка въ въкъ передавалось и дошло даже до нашего въка преподавание такъ-называемое катихизическое. Прежде катихизическимъ ученіемъ всв, въ світскихъ училищахъ, и довольствовались, чтобы светскіе юноши знали, во что они верять; знали въру, которую приняли въ духъ отъ отцовъ. Теперь же не то. Теперь многіе отцы во многихъ семействахъ въруютъ во многое, а живуть вив духа христіанскаго и всякой церковной дисциплины. Мало же въруя сами, отцы и дътей своихъ воспитывають въ томъ же духв маловърія, если только не невърія. Тъмъ не менъе у насъ въ Россіи отцы пока еще не потеряди желанія, чтобы діти ихъ были воспитаны не только въ знаніи, но и въ духѣ вѣры. Сами отцы, говоримъ конечно не о встать, ни того ни другаго, ни знанія ни духа втры уже не сильны преподать своимъ делямъ: скорее способны некоторые передать ивкоторое знаніе, чвить духъ въры. Потому они и ждуть, что эту обязанность родительскую исполнить для дътей ихъ законоучитель, и требують, чтобы законоучительство удовлетворяло именно этимъ двумъ задачамъ: чтобы давало юношеству не только знаніе въры, но и духъ ея. Вотъ для этогото въ городскихъ училищахъ катихизическій методъ законоучительства и оказывается совершенно недостаточнымъ, такъ какъ онъ предполагаетъ въ питомцахъ незыблемость духа въры; преднолагаеть, что питомцы сердцемъ своимъ върують въ правду Христову, имветъ же въ виду только научить, какъ юному чедовъку исповъдать точно и ясно эту правду, въ которую въруетъ онъ сердцемъ непоколебимо. Для этого требуется если не отмъна собственно катихизическаго метода, то восполнение его методомъ апологетическимъ. Для чего требуется совершенная перестановка и времени и программъ для законоучительства, вакъ перестановка и развитія многихъ законоучителей. Совершить эту перестановку никакой частный законоччитель не силенъ. не имъя на это никакого права. Но благоразумію и предусмотрительности будущихъ законоучителей нужно имвть это въ виду. Требуется переводить нынвшнее катихизическое преподаваніе, которое по незнанію многіе честять якобы непочетнымъ именемъ схоластическаго преподаванія, требуется переводить мало-по-малу въ апологетическое. При семъ долгое разсуждение предлежить еще и о томъ, можно ли апологетическимъ преподаваніемъ совъмъ замънить катихизическое; конечно нельзя что же толковать дётямъ или даже юношамъ въ защиту вёры которой они не въдають? И что поставить впереди, катихизись или апологію? Конечно, катихизись. Но то ясно, что нынвшнів ваконоучители должны знать, а будущіе пастыри должны крвпко изучить апологію вёры, апологію, и какъ философію вёры вообще, и какъ связную научно самозащищенную систему собственно христіанства. Безъ этого нынъ въ дълъ законоучительства нельзя сделать и шага къ благонадежному успеху.

Совершавшійся перевороть въ редигіозномъ состояніи обравованнаго общества требуеть другой постановии въ городскихъ церквахъ и христіанской проповеди. Что сказать объ огромномъ большинслев проповедей, раздающихся пока еще съ нашихъ церковныхъ канедръ? Не сказать ли, что онв имвють скоръе отрицательное, не скажу-вредное вліяніе? Господствующаго содержанія пропов'яди, касающіяся общихъ положеній христіанской нравственности, - прежде всего спросимъ, - слушаются ли такія проповъди въ нерквахъ? Конечно, слушаются богобоязненными людьми. Плохія пропов'яди не докучають-ли? Хорошія живо произнесенныя не развлекають ли только, какъ корошо исполненный концерть? Можно сказать положительно и рашительно, что концерты въ церквахъ служать единственной цели развлеченія предстоящихъ въ тв незанятыя минуты, когда священнослужащіе причащаются въ алтаръ. Такое же значеніе часто имъетъ и проповъдь. Немолящіеся люди, полувърующіе, мнящіе себя многосвідущими даже въ вірів, не говоря о друрихъ знаніяхъ, послушають пропов'ядника, покритикують въ душ'в, мысль ихъ на несколько минутъ будеть занята, пролетить несволько минуть богослуженія вив пустоты, томящей особенно

головы, привыншія къ постоянной умственной работь, къ умственному развлеченію. Много много, что вынесется иной разъ одна другая добрая мысль, которая займеть сердие и воображеніе, поко суста житейская опять не вытеснить ес оттуда. Заметьте, что самое требованіе несмолкающей проповёди указываеть на совершающися перевороть въ христіанскомъ обществъ. Это требованіе, которое раздается со всехъ сторонъ въ наше время, указываеть, что христіанство нужно не только насаждать, но и охранять и защищать. Когда христіанство въ убъжденіяхъ людей стояло твердо, тогда ораторская проповъдь не была особенно мужна. Замвчательно, что наша православная россійская церковь не мало въковъ, можно сказать, чуждалась проповъди, живой ораторской проповеди. Чуждалась не по одному только мадоразвитію какъ пастырей, такъ и пасомыхъ, но и по духу глубовой віры. Придуть вірные во храмъ. Здісь слушають уставныя слова молитеъ церковныхъ, благоговъйно внимаютъ наждому слову протяжно раздающихся священныхъ чтеній слова Божія, умиленно по мірт разумінія проникнуть въ словенскія реченія святоотеческихъ поученій, и помолившись, соутышившись обще-церковною върою, укръпившись духомъ, исходять изъ церкви, бевъ сомивній и колебаній, съ духовнымъ утешеніемъ и умиленіемъ, часто съ веселіемъ и миромъ о Духъ Свять въ душъ. Былъ свой глубокій смыслъ въ нашемъ древле-церковномъ стров и бытв. А теперь духъ строя этого отлетвль, древній быть исчевь, настроеніе душь стало иное. Мало ли теперь глаголемыхъ христіанъ, которые дома не молятся ниногда и въ церковь не ходять почти никогда? Между тъмъ и такихъ настыри обязаны же удерживать въ оградв церковной. А чэмъ? Конечно, словомъ ученія. А нанъ заставить ихъ послушать это слово? Тъмъ же словомъ, его привлекательностію. Нъть ли и такихъ, которые ходятъ нынё въ церковь по нужде, -- сказать бы такъ, что по стороннему побуждению или же по привазу? Лучшіе во всехъ отношеніяхъ, самые развитые и серьёзные люди идуть въ церковь съ запросами въ душъ, вытекающими изъ повсемъстно распространяющагося невърія и возникающихъ изъ мего обычаевъ, несогласныхъ съ духомъ христіанства, идуть однакоже безъ мальйшей надежды, что эти запросы ихъ будуть въ церкви сколько-либо разъяснены... Что же наша проповъдь?

Она или вовсе молчить, или же обходить именно эти запросы современнаго маловърія, а если и толкуєть, то объ извъстныхъ всъмъ общихъ положеніяхъ въры и морали, не касаясь ихъ отрицательной стороны.

Между темъ кажется, еслибы самъ Златоусть воскресь и выступиль нынъ между нами на церковную канедру съ своимъ положительнымъ разъясненіемъ положительнаго содержанія Христовой въры, то и его наши современники послушали бы немного, кажется, тодько изъ любопытства, а затемъ и оставили бы. Кто, многіе ли стали бы слушать нынв полутора-часовыя проповъди, состоящія изъ гомидетического толкованія Свящ. Писанія? Что это не одно только гаданіе, доказательство тому на лицо. Всв многочисленныя писанія св. Златоуста переведены на всв изыки, между прочимъ и нашъ россійскій, а кто ихъ читаеть? Нужно въ современной проповеди затрогивать вопросы того же современнаго неверія, и затрогивать искусно и целесообразно. Тогда только наша проповедь могла бы стать и привлекательною и плодотворною. Къ сожальнію, это требованіе пока только подсказывается духомъ нашего въка. Опыта же широкаго удовлетворенія этому требованію пока еще не явиль никто. У немногихъ избранныхъ нашихъ проповъдниковъ мы видимъ только робкія попытки. Робкія потому, что всякій, даже сознающій и чувствующій лежащую на раменахъ своихъ эту задачу современной проповеди, боится не только внешнихъ страховъ, но стращится и того, какъ бы по неизвъданности новой тропы не переступить за предвлы, начертанные и древними правидами, ограждающими правоту церковной проповъди, и неизменнымъ строгимъ духомъ православія. До сихъ поръ въ духв нашей школы не выяснилось рвшеніе вопроса даже о томъ, позволительно ли внести въ церковную проповъдь современную апологію христіанства, съ ел научнымъ, вытекающимъ изъ существа двла характеромъ. И не выяснилось не даромъ, а потому, что самое внесеніе апологіи христіанства въ пропов'я могло бы для однихъ приносить и пользу, но для очень многихъ приносить и вредъ. Ясно однакоже, что въ недалекомъ будущемъ наша проповъдь неизбъяно приметь господствующій апологетическій характеръ.  $oldsymbol{A}$  что теперь мы видимъ только колеблющіяся попытки приступить къ такой проповіди, то естественно. Всякая зелень после зимы выползаеть изъ подъ снега робко; часто бываеть, что и морозъ придавить. А все же чему быть, того не миновать. Совершающійся ныне перевороть переродить людей, неизбежно,—перерождая въ отрицательную, переродить и въ положительную сторону. Мы, промежуточное поколеніе, умремъ. А вамъ придется выступить деятелями, бойцами за падающее въ убежденіяхъ людей христіанство. Перевороть несется и несется быстро. Готовьтесь, слуги и воины Христовы.

О прочехъ поставленныхъ вопросахъ для краткости скажу кратко. Сперва о сельскомъ пастырскомъ учительствъ. Будущіе сельскіе пастыри, въ учительствъ своемъ исходите изътого печальнаго сознанія, что народъ въ большинствів не знасть вівры. Онъ хранить ее въ своемъ духв. Но членораздъльнаго цониманія истинъ віры, особенно же догматическихъ, историческихъ, за исключениемъ только нравственныхъ, -- такого членораздвльнаго пониманія въ сознаніи народа не обратается. Здась въ этомъ крав, быть-можеть, и не найдете человвка, который не зналъ бы ни одной молитвы, ни даже "Во имя Отца и Сына и Святаго Духа, аминь." Однако же поищите и не отчаявайтесь, въ присворбію, найти. Учите модитвамъ и въ шкодъ и на исповъди (назначайте изученіе одной молитвы отъ исповъди до исповъди), учите и въ церкви, вив богослуженія, подъ такъ-называемый диктанть. Но знайте, что невъжество народное простирается до неразличенія св. иконъ, до незнанія и неузнаванія даже образа Христа Спасителя. То напрасное самообольщение, будто наши святые иконостасы-это расерытая предъ очами народа книга. Нътъ, это раскрытая предъ очами народа еврейская Библія, въ которой часто ни одной буквы, твиъ болве ни одного слова народъ не разбираетъ. Отсюда и начинайте обучение народа въръ. Распройте предъ очами народа эту всегда распрытую передъ нимъ, и въ тоже время всегда закрытую для него внигу. Въ сельснихъ училищахъ историко-катихизическое обучение въръ пока удовлетворяеть первой насущной потребности. Тамъ въ средъ народа пока еще, въ истинному счастію церкви, духъ въры не исчезъ. Но въдайте, что и тамъ уже со всъхъ сторонъ начинають дуть преразнообразные вътры, разсвявающіе этоть цваьный духъ въры. Тамъ по мъстамъ около нъкоторыхъ, болве или менъе интеллигентныхъ и легкомысленныхъ центровъ, начи-

наеть уже продувать вётерь и маловёрія и неверія и кошунства. Но кромъ маловърія тамъ ходять еще свиръщые вътры разновиднаго сентантства. Не спите, бодрствуйте, наблюдайте. врислушивайтесь, и неотложно беритесь за цельный духъ веры. Скажу по архіерейской сов'ясти. Знайте, что я болье 25 льтъ тому назадъ сталъ толковать своимъ ученикамъ, предсказывая появленіе въ народъ ереси въ родъ штунды; то видите-теперь осуществляется. А что вы еще увидите черезъ тридцать-иятьдесять лють, то Богь святый ведаеть. Я предсказываль и повторяю, что священники, если не проснутся, могуть очутиться безъ словесныхъ овецъ, и, -- если ихъ это не пугаетъ, пусть испугаеть другое, — и безъ куска хавба... Дъла идуть быстро. Не спите, проснитесь. Учите и уча учитесь. Вы знаете, многому ли учать, а главное-многому ли учатся ваши отцы. Знайте, чего не знаете по опыту, что знанія, вывосимыя изъ школы, но не подновляемыя въ жизни, улетучиваются почти безъ слъда. Коли не върите, повърьте, что я человъкъ, многому учившійся и много учившій, перезабыль многое не только то, чему учился, но и то, что самъ преподавалъ, и даже то, что самъ писалъ. Такъ возгръвайте же въ жизни даръ Божій, даръ въдънія, который теперь живеть и возгнещается въ васъ постояннымъ ученьемъ. Это бъдственное заблуждение нашей брати, что по выходь изъ школы она видаеть изъ рукъ всякую книгу. Увы! Книга тенерь не роскошь, а книга знаніе, а знаніе сида, невнаніе же безсиліе и безхлабица...

Что касается совершенія богослуженія, то по выяснившимся запросамъ современности его нужно удучшить, къ нему нужно привлечь. Говорю о здішнемъ країв. Здісь оно доведено было до сокращеній, дальше которыхъ идти значило бы исказить богослуженіе православной церкви. А чтобъ оно у насъ не перестало быть таковымъ, всёмъ намъ приходится кріпко вспомнить церковный уставъ и кріпко по возможности держаться его. Повірьте, нашъ уставъ богослуженія не только въ своихъ частяхъ, но и въ распорядкі частей и въ весьма многихъ подробностяхъ упирается въ первую христіанскую древность и даже въ древность ветхо-завітную, которая и нерешла перушимо чрезъ два тысячелітія и нерушимо же достигла до насъ. Намъ ли отнестись къ ней легкомысленно? Тв, которымъ не дорога

христіанская древность нашего богослужебнаго устава, тъ, не безпокойтесь, съумъють отлично облегчить себя оть усталости въ нашихъ храмахъ; тв и выйдуть пораньше и придуть попозже, а то и вовсе не придуть. Нужно позаботиться о народь, о техъ милліонахъ православныхъ, которымъ еще дорого наше православіе, и дорого не только въ духв, но и въ старовавътныкъ его формахъ, дающихъ бытіе вещи. Второе улучшеміе,нужно устранить изъ нашего богослужения то неблагообразие, которое внесено въ него небрежениемъ, невъжествомъ и дожнымъ вкусомъ. Нужно совершенно устранять чтеніе посившное, неразборчивое, совсвиъ же несомысленное. Нужно по возножности стеснить въ церквахъ чтеніе разговорное, противное извъчнымъ обычаямъ всъхъ древнихъ церявей какъ православныхъ такъ даже и неправославныхъ, даже церкви ветховавътной. Во всъхъ древнихъ церквахъ, впродолженіи тысячельтій, богослуженіе совершалось не иначе, какъ распівнымъ произношенісмъ; разговорное же впервые введено и поддерживается только общинами протестантскими, а въ православной перкви, къ прискорбію, здешнимъ духовенствомъ. Этотъ предметь гораздо важнъе, чъмъ можетъ казаться съ перваго взгляда. Такого же рода удучшение требуется здёсь и относительно церковнаго пънія. Утверждаю, что простое древле-церковное пъне на гласы въ здешнемъ крат забыто. За доказательствами, какъ вамъ извъстно, кодить делеко не нужно. Если же проделжать идти по тому же пути, по которому шло здвоь изменение цервовнаго пвнія, то чрезъ какое-либо стольтіе древле-церковные напывы здёсь переродятся, если только не выродятся совсёмъ. Затёмъ въ сельскихъ церквахъ весьма нужно привлечение всего народа нъ участію въ перковномъ пінін; нужно уже потому одному, что этимъ путемъ, путемъ непосредственнаго участія въ совершеніи богослуженія, простой, до сихъ поръ мало свідущій въ въръ нашть народъ усвоить ее весьма быстро устами, а тамъ и ухомъ, а наконецъ и сердцемъ. Участіе въ пъніи пріучаеть особенно детей любить церковное богослуженіе, любить церковь и въру и Бога. Нужно только, чтобы древлецерковный характеръ првія, врдомый народу, не наменялся; нужно, чтобы весь составъ пвнія проникнуть быль провівреннымъ церковію духомъ молитвеннаго умиленія, поважнія, смиренія, услажденія, утвшенія, духомъ христіанскаго веселія, торжества, всегда же духомъ мира о Дусв Святв...

О пастырскомъ приходскомъ управленій сказать нужно, что на Руси оно и зачивалось только въ духъ обще-церковнаго управленія, но не въ ясномъ сознаніи отдъльныхъ лицъ. Это пастырско-приходское управление состоить въ томъ, что пастырь обяванъ всякаго своего пасомаго двятельно руководить ко спасенію, следя за его христівнскою жизнію отъ колыбели до могилы, да и по смерти поминая его въ своихъ молитвахъ, какъ свое духовное чадо. Но не выяснившись въ практической двятельности нашего пастырства, это пастырское руководительство или управленіе въ нашему времени начинаеть, повидимому, чуть ли не замирать. Посмотрите на городскіе приходы теперь. Паотыри не знають даже, гдв предвлы этихъ приходовъ и кто ихъ прихожанинъ. Въ этомъ словъ — прихожанинъ, да, выражается сущность нынжшнихъ отношеній пасомыхъ къ пастырямъ. Прихожанивомъ считается только тотъ, кто приходить въ церковь ва какою-либо требою, и только тогда, когда приходить. А ушель онъ, вмъсть съ темъ перестаеть быть и прихожаниномъ. Ушель въ другую церковь, къ другому священнику, сталъ прихожаниномъ другихъ и церкви и священника. Не пошелъ, не ходитъ ни въ вакую церковь, --- вивств съ твиъ пересталь быть и чьимъ либо прихожаниномъ, а иногда перестаетъ быть даже и вовсе христіаниномъ. Что можетъ-быть печальнее и гибельнее такого пути, по которому мы идемъ, или точиве-роковымъ образомъ низпадаемъ въ бездну? Въ большихъ городахъ это и поправить трудно. Въ селахъ же это пока еще возможно. Но знайте, я знаю факты, что и по селамъ этотъ пагубный порядовъ отношеній въ церкви и приходу уже начинается. Я самъ слышаль отъ священниковъ такія выраженія о своихъ прихожанахъ: "да я его, быть можеть, въ первый разъ въ жизни вижу".--"Какъ въ первый разъ видите, святый отецъ!? Да вы обязаны постоянно смотреть за нимъ, идетъ ли онъ по тому пути, по которому должны идти ваши прихожане ко спассейо". Однимъ ли стимуломъ должны мы руководиться, следя, чтобы приходы наши не умелялись, - стимуломъ грубаго интереса?! Нъть, поставьте предъ собою высшій, истиню христіанскій, Христовъ стинуль, чтобы ввъренное вамъ Пастыреначальникомъ Христомъ стадо не умалялось, чтобы наемникь не разгоняль, чтобы волкь не расхищаль, чтобы каждый изь вась вель свое стадо въ целости до единаго двора овчаго, до обителей небесныхь, и тамъ сдаль своихъ духовныхъ чадъ целыми спасенными Пастыреначальнику Христу: "Се Азъ и дети, яже Ми даль еси..." Увы, этотъ предметь, когда на него поглядищь съ разныхъ сторонъ, представляетъ только мрачные виды. Даже идею духовнаго пастырства мы потеряли, выпустивъ ее изъ виду. Въ городахъ эту идею уже и не уловищь, по независящимъ отъ насъ обстоятельствамъ. Въ селахъ же ловить ее еще можно, но ловятъ ли, это вопросъ...

Последнее мое слово вамъ, будущіе пастыри, первозванные ученики Христовы. Ваше пастырское положеніе, безъ сомненія, будеть тревожнее нашего. Вамъ же придется и более работать, чемъ работало или работаеть отживающее поколеніе пастырей, вашихъ отцевъ. Если же вы не поймете этого неотложнаго запроса времени, то чего добраго, кто либо изъ васъ перестанеть быть и пастыремъ по той простой, но роковой причине, что некого будеть пасти, по слову пророка: "еда пастыри пасуть себе самихъ? Не овецъ ли пасуть пастыри"? Переставьте вопросъ: овецъ ли пасуть пастыри? Не себя ли только пасуть пастыри? Да и размыслите о семъ. Аминь.

# ХАРАКТЕРЪ ПЕРВЫХЪ ДВУХЪ ГОНЕНІЙ

ПРОТИВЪ ХРИСТІАНЪ\*.

Въ техъ отрывкахъ литературныхъ памятниковъ, которыми досель мы пользовались при изложении первыхи враждебныхи столкновеній между христіанскою дерковію и римскимъ государствомъ, или говорилось о Нероновомъ и Домиціановомъ гоненіяхъ вмість, или же, какъ напримірь въ Апокалипсись, не опредвиялось съ точностію и оставалось нервшеннымъ то, къ вакому изъ этихъ двухъ великихъ гоненій относится свидетельство разсматриваемаго отрывка. Поэтому, и свидътельствами этихъ отрывновъ можно было воспользоваться прежде всего и главнымъ образомъ лишь только въ примъненіи ихъ къ преслвдованіямъ противъ христіанъ перваго стольтія, и то въ общихъ чертахъ. Мы нашли тогда, что эти свидътельства вполнъ благопріятствують болье древнему болье распространенному въ наукъ возэрънію на положеніе первыхъ христіанъ въ римскомъ государствъ. Мы именно пришли къ тому несомивниому общему завлюченію, что уже первыя два преследованія, при Нероне и при Домиціанъ, направлены были противъ христіанъ, какъ такихъ; что онп быди авторизованы императорскими декретами и простирались далеко за предълы города Рима. Этотъ, добы-

<sup>\*</sup> См. «Прав. Обозр.» октябр. кн. текущаго года.

тый уже нами, общій результать еще болье подтвердится и уяснится для насъ, если мы разсмотримъ оба первыя гоненія въчастности.

Мы уже выше имъли случай упомянуть, что взглядь о всеобшности Неронова гоненія на христіанъ подтверждается свидътельствами такихъ церковныхъ писателей, какъ Мелитонъ и Тертулліанъ. Именно, этотъ последній писатель гораздо боле веса приписываеть насильственнымъ дъяніямъ Нерона противъ христіанъ, чвиъ покушеніямъ Домиціана. Къ этому же гоненію при Неронъ остественнъе всего, по нашему мнънію, относить также увазанія перваго соборнаго посланія ап. Петра; ибо если относить описываемое здесь тревожное время въ какому-дибо другому гоненію, кром'в Неронова, то въ такомъ случав мы должны будемъ предположить всеобщее гоненіе противъ христіанъ еще до времени царствованія Нерона. Но о такомъ раннемъ всеобщемъ гоненіи ничего неизвъстно; даже слова Тертулліана совстить исплючають существованіе такого гоненія. Если же указанія перваго посланія Петра необходимо принять въ смысле свидетельства о гоненіи противъ христіанъ, бывшемъ при Неронъ, тогда вопросъ о всеобщности этого гоненія можно признать ръшеннымъ, потому что гоненіе это, согласно свидътельству посланія, простиралось, по меньшей мірів, также и на христіанъ въ Малой Азін. Еще съ большею несомивиностію завъряется тогда для насъ характеръ этого гоненія, какъ гоненія собственно противъ христіанъ. "Только бы не пострадаль вто изъ васъ, какъ убійца, или воръ... Если же какъ христіанина, то не стыдись, но прославляй Бога за такую участь" (4, 15. 16). Кажется невозможно уже болье точно обозначить альтернативу между древнимъ и новъйшимъ взглядомъ на характеръ первыхъ гоненій противъ христіанъ, равно какъ нельзя ожидать болве яснаго и опредвленнаго решенія нашего вопроса въ смысле древняго взгляда. Впрочемъ, свидетельство св. апостола Петра сохраняеть свою полную ценность для нашего вопроса даже и тогда, когда въ его посланіи стали бы усматривать указаніе на иное гоненіе противъ христіанъ, кромъ гоненія при Неронъ, потому что и тогда все-таки оставалось бы несомнъннымъ, что гоненіе, описываемое св. апостоломъ, было всеобщимъ, повсюднымъ и направлялось именно противъ христіанъ, кикъ таковыхъ.

Защищаемое нами древнюйшее воззръніе на характеръ первыхъ гоненій на христіанъ находить для себя поддержку и основаніе даже въ извъстіяхъ языческихъ писателей. Для бодве върнаго пониманія этихъ извъстій мы напомнимъ о тъхъ воварвніяхъ, какія уже въ первомъ стольтіи нашей вры были общераспространенными въ языческомъ обществъ касательно христіанъ вообще. Такъ, по свидътельству св. Іустина мученика, по смерти Господа І. Христа, іудеи, злайшіе враги Христа, повсюду разсвевали самыя ужасныя клеветы и злословія противъ новой религіи 1), и именно вследствіе распускаемыхъ ими тяжвихъ обвиненій, зарождавшееся христіанское общество въ представленіи римлянъ приравнивалось почти въ тому, что нынв у насъ въ Европъ назвали бы нигилизмомъ. На юное христіанство смотръли вообще какъ на секту, которая отрицала и готовилась потрясти всв уже сложившеся устои человаческаго общества, а въ своихъ тайныхъ собраніяхъ систематически предавалась всякаго рода порокамъ и мерзостямъ. Уже самое принятіе, посвященіе въ эту секты, по взгляду тогдашняго языческаго общества, будто бы обставлено было такими церемоніями, которыя могли имъть смыслъ только дерзкаго глумленія надъ всемъ темъ, что было святаго среди людей. Римскій историкъ Тацитъ, какъ сынъ свосго времени и общества, вполнъ раздъляеть эти возарънія касательно христіанства, и увъряеть насъ, что христіане уже во времена Нерона "были ненавидимы по причинъ ихъ мерзвихъ дъяній": это значить, что уже тогда на христіанъ клеветали вышеупомянутымъ образомъ. Изъ этого можно заключать, что если на христіанъ ваводили обвиненіе въ поджоге Рима, то бевъ сомнения-потому, что они были именно христіане, а при такомъ положеніи вещей римскія правительственныя власти уже по необходимости должны были перейти къ осужденію христіанской религіи, именно како такой. Такъ

<sup>1)</sup> См. Разг. съ Трифон.—сим Тryph.—17.—Съ этимъ вполнъ согласуется и то обстоятельство, что въ Өессалоникахъ, при появлении туда св. ап. Павла, уже знали о христіанствъ: «иже развратиша вселенную, такъ возмущали іуден народъ противъ ап. Павла и его спутниковъ, сін и здъ пріндоша» (Дъян. 17, 6).



дъйствительно и было на самомъ дълъ; ибо тотъ же Тацить ясно и выразительно говорить, что посаженныхъ въ тюрьму христівнъ "изобличали не столько собственно въ поджогъ. сколько скорве-въ ненависти къ человвческому роду". Следовательно, уже тогда ихъ судили и осуждали именно како христано. Такъ, напримъръ, Тигеллинъ, намъстникъ Нерона, при производствъ суда надъ христіанами, считаль ненужнымь приведеніе особыхъ довазательствъ въ пользу преступленія поджога. находя вполив достаточнымъ основаніемъ для осужденія ихъ принадлежность ихъ къ сектъ, которая, по тогдашнему возарънію, не ладила со всемъ общественнымъ строемъ. А такъ какъ. следовательно, "клеветы іудеевъ противъ церкви, скажемъ словами de-Rossi, такимъ образомъ подтверждаемы были образомъ поведенія судей, то отсюда следовало съ избежною необходимостію, что и самое испов'яданіе христіанства должно быть запрешено во всей Имперіи". Въ самомъ двив, этого требовала самая простая последовательность. Нельзя же было объявлять христіанъ чемъ-то въ роде шайки нигилистовъ и утверждать, что ихъ сектантская ненависть построила было планъ сожженія и уничтоженія города Рима, не предпринимая вийсти съ тимъ энергическихъ міръ къ испоренію вредной секты. Иной образъ дъйствія со стороны римскаго правительства быль бы просто фактическимъ объявленіемъ невинности христіанъ. Приведемъ для сравненія примъръ изъ нашего времени. Кто могъ бы понять, положимь, такой образь действій, еслибы напримерь наше правительство, после указаннаго факта цареубійства въ 1881 году, обвиняя въ этомъ злодъйствъ шайку нашихъ нигидистовъ, несмотря на это однако не принядо бы нивакихъ дальнъйшихъ мъръ противъ этой преступной щайки?

Съ приведеннымъ выше свидътельствомъ Тацита вполить согласуется показаніе Светонія. Такъ, въ числъ полицейскихъ распоряженій, изданныхъ Нерономъ и по митию Светонія, вполит заслуживающихъ похвалы, этоть историкъ приводитъ между прочимъ также и притъсненіе христіанства. "Посредствомъ казней, говорить онъ, были истребляемы христіане, порода людей, которая исповъдывала новую и преступную религію « 2).

<sup>2)</sup> Sueton. Nero. 16.

Причиной же обвиненій онъ считаеть однаво не подмогь Рима, потому что о наказаніи за новую религію онъ говорить въ § 16 своей біографіи Нерона, о пожаръ же въ Римъ разсказываеть, напротивь, въ § 38 того же сочинения и уже бевъ всякаго упоминанія о христіанахъ. Напротивъ, изъ приведеннаго мъста видно, что причиной вазней христіанъ быль по его мивнію именно внутренній характеръ христіанства, какъ "религін новой и преступной". А что въ приведенныхъ словахъ Светоній хотыль указать, двиствительно, именно причину осужденія христівнъ, а не причину, напримъръ, того, почему Светоній съ своей стороны одобряеть и оправдываеть осуждение ихъ, это иожно видъть изъ сравненія съ непосредственно следующимъ затъмъ мъстомъ изъ біографіи императора. Кромъ того, такое же завлючение можно вывести и изъ того обстоятельства, что въ названномъ мъсть Светоній перечисляеть только хорошія распоряженія императора. Но невозможно, чтобы казни христіанъ онъ причислялъ къ хорошимъ распоряженіямъ Нерона, разъ только онв совершались надъ христіанами изъ-за пожара въ Римъ, такъ какъ этотъ пожаръ, по очевидному взгляду Светонія, произошель отъ Нерона и следовательно обвинение въ поджоге только съ крайнею несправедливостію могло быть взвалено на христіанъ. Такимъ образомъ, и по Светонію, христіане были наказываемы собственно какъ христіане.

Что касается поздивиших христіанских историков, то всвои безъ исключенія высказываются единогласно въ томъ смысль, что гоненіе Нерона противъ христіанъ было всеобщимъ. Такъ Лактаний побудительную причину гоненія усматриваетъ въ злобной досадъ тиранна по поводу усиливавшагося повсюду распространенія христіанства. По его словамъ, Неронъ замъчая, что не только въ Римъ, но и повсюду множество людей ежедневно отставало отъ культа идоловъ и переходило на сторону новой въры, и будучи гнуснымъ и зловреднымъ тиранномъ, приступилъ къ уничтоженію небеснаго храма и къ искорененію правды, т.-е. христіанской религіи 3). Но само собой разумъется,

<sup>3)</sup> Cum animadverteret non modo Romae, sed ubique quotidie magnam multitudinem deficere a cultu idolorum et ad religionem novam... transire, ut erat execrabilis et nocens tyrannus, prosilivit ad excedendum coeleste templum delen-



что такой мотивъ въ преследованію, какъ гиввъ по поводу повсюднаво распространенія и всесторонняго успъха христіанства. полженъ быль вызвать и преслъдование всеобщее. Церковный историкь  $E_{\theta cee iu}$ , подобно Лактанцію, правда, не высказывается въ ясныхъ, опредъленныхъ словахъ, будто Неронъ предпринядъ всеобщее гоненіе противъ христіанъ, однако несмотря на это его можно считать несомивниымъ свидетелемъ въ пользу всеобщности гоненія. Въ своей потописи онъ выражается о гонемім Нерона совершенно въ такомъ же смысле и дуке, какъ и о гоненіи Деція и Валеріана 4). О Неронъ, какъ и о Деців, просто говорится безъ всякаго ограниченія и оговорки, что они воздвигали преследованіе противъ христіанъ. Еслибы Евсевій совнаваль какое-либо различіе между гоненіями двукъ различныхъ императоровъ, то онъ конечно о каждомъ изъ нихъ и выражался бы различно, темъ более что въ другомъ случав онъ называетъ страну, въ которой свирепствовали гоненія 5). Съ этимъ вполнъ согласуется и свидътельство его церковной исторів. О первыхъ жестокостяхъ тиранна въ отношеніи въ христіанамъ, какія описываеть Тацить, адёсь Евсевій совсёмъ ничего не говорить, онъ только въ самомъ общемъ смыслв называеть Нерона первымъ "гонителемъ", и даже-однимъ изъ самыхъ завйшихъ этихъ "враговъ Божінхъ". Затвиъ довольно обстоятельно онъ разснавываеть, какимъ чудовищнымъ извергомъ быль Неронъ и накимъ образомъ только отъ такого чедовъка могла произойти и начаться борьба противъ христіанства. Но понятіе "гонителн" современняки епископа кесарійскаго составили себъ о Діоклетіанъ, Максиминъ, Деців, и слъ-

damque justitiam. De mort. pers. с. 2.—Повидимому, и Тертулліанъ причину гоненія видить въ распространеніи христіанства въ столицѣ имперіи: Neronem in hanc sectam cum maxime Romae orientem ferocisse.

<sup>&#</sup>x27;) Для примъра можно сравнить савдуюнія міста: Primus Nero super omnia screlera sua etiam persecutionem in christianos facit, in qua Petrus et Paulus... Secundus post Neronem Domitianus christianos persequitur... съ містами: Maximinus adversus ecclesiarum sacerdotes persecutionem facit.—Decius,... qui cum Philippos... interfecisset ob odium corum persecutionem in christianos movet, qua diaconus Laurentius Romae martyrium duxit.—Valerianus in christianos persecutione permota, statim... capitur.

Ad a. Chr. 168 (Ed. Migne P. G. XIX, 562).

довательно, если какой-либо императоръ просто-на-просто называется этимъ именемъ, даже — однимъ изъ самыхъ выдающихся 
гонителей, то при этомъ мы имъемъ полное право представлять 
себъ върное подобіе Деція, Діоклетина и т. д. Притомъ Евсевій, переходя отъ характеристики Нерона, какъ перваго гонителя противъ христіанъ, къ мученической кончивъ первоапостоловъ, выставляеть на видъ то, что они пострадали именно 
въ самомъ Римъ (èп αὐτῆς 'Ρῶμης). Но спращивается: къ чему 
было бы съ особенной силой ударять на это мъсто мученичества апостоловъ, если уже и раньше ръчь была собственно 
только о гоненіи христіанъ въ Римъ?

Сто льть спустя посль Евсевія два латинскіе писателя, Сульпипій Северъ и Орозій, уже совершенно ясно засвидьтельствовали, что міры преслідованія хриотіань со стороны Нерона,
были систематическаго характера в всеобщи. Ихъ свидьтельствонесмотря на триста літь, которыя отділяли ихъ оть Нерона,
отнюдь однако не должны терять своей цінности въ нашихъ
глазахъ. Въ яхъ распоряженій еще находился тогда совствиъ
другой первоисточный матеріаль, чінь какимъ владнемъ мы, и
они именно подтверждають только то, что утверждали и другіє
писатели гораздо раньше ихъ и что вроміт того и само въ себъ
вполіть правдоподобно. И особенно на основаній послідней причины, де-Rossi говорить, что ихъ свидітельство не можеть быть
оспориваемо на достаточномъ основаній и по хорошей причинть.

Но прежде чъмъ мы вполит присоединимся къ этому митнію, мы обязаны дать высказаться съ своей точки зрвнія также п противникамъ взгляда, который мы досель защищали.

Прежде всего, представители противнаго нашему взгляда отвергають показанія позднайшихъ источниковъ, каковы—Лактанцій, Сульпицій Северъ, Орозій,—на томъ основаніи, что этр источники излагали только преданіе позднайшихъ временъ. Въ этомъ вопросв, говорять наши противники, могли бы служить для насъ достаточнымъ руководствомъ только болье древніе христіанскіе источники, особенно изъ втораго и третьяго столатій, и таковымъ руководствомъ эти источники служили бы для насъ тамъ болье, чамъ болье они въ своихъ извъстияхъ согласовались бы съ указаніями самыхъ древнайшихъ языческихъ источниковъ. Затамъ обыкновенно сладуетъ, на основаніи накоторыхъ мъсть

изъ Мелитона и Тертуллівна, довазательство того, что гоненіе Нерона было ограниченно. Следовательно свидетельство поздивишихъ источниковъ отвергается на томъ основаніи, что оно находится въ противоръчіи съ Мелитономъ и Тертулліаномъ. которые-якобы-считають гонение Нероново ограниченнымъ. Такая аргументація принадлежить именно не разъ упомянутому нами, Görres-у. Но здёсь, при всемъ нашемъ уваженіи къ начитанности нашего противника, мы не можемъ подавить въ себъ изумленія, какое возбуждаеть въ насъ явиая непоследовательность нашего противника. Въ приведенномъ уже выше мъстъ своей статьи Görres самъ призналь, что апологеты, въ числъ которыхъ у него поименно названы Медитонъ и Тертудліанъ, "предполагають систематическое гоненіе до-Траяна", и по этой причинъ онъ даже упрекалъ ихъ въ томъ, что "они представляли дъйствительныя отношенія въ совершенно превратномъ видъ" (Real-Encyklop. II, 887). И вдругь теперь на основании тахъ же апологетовъ тотъ же ученый доказываеть уже совстви противное, именно ограниченность до-траяновскихъ гоненій, и въ этомъ отношении выдаетъ ихъ извъстія за "руководственныя" ("massgebend")! Но наше изумленіе растеть еще далье. Мы уже привели всв мъста, въ которыхъ Мелитонъ и Тертулліанъ говорять о первомъ гоненіи вообще. Следовательно, если Görres признаеть, что апологеты утверждають систематичность характера этого гоненія (R.-Е. ІІ, 887), то онъ дъласть это на основаніи мість, которыми пользовались также и мы. И однако, теперь изъ однихъ и техъ же месть выводится уже мивніе объ ограниченности преследованія, и апологеты въ несколькихъ фразахъ овазываются въ прямомъ противоръчіи съ самими собой! Однако, всмотримся ближе въ отдельныя доказательства.

Прежде всего ссыдаются на одно мвсто изъ исторіи Медитона, сохранившееся у Евсевія (Euseb. Hisl. ecct. IV, 20), которое гласить такъ: "Изъ всвят императоровъ одни только (μόνοι) Неронъ и Домиціанъ хотвли нашу религію обвинить (ἐν διαβολῆ καταστῆσαι)". Въ этомъ свидвтельствъ останавливаются на выраженіи ἐν διαβολῆ καταστῆσαι, которое мы передали словомъ обвинить, и переводя его словомъ оклеветать, построяють следующее заключеніе: "Такъ какъ здѣсь Мелитонъ упреваеть кесаря, пользовавшагося дурною репутаціей, въ оклеве-

таніи христіанства, то въ нашемъ мість безспорно заключается намень на происшествіе, разсказанное Тацитомъ; сльдовательно апологеть зналь изъ времени Нерона только о дурномъ обращении съ римскимъ обществомъ христіанъ". Но выраженіе: є одавод катабтяба не значить непремінно только оклеветать, оно имветь точно такъ же и другое, болве широкое значеніе: поставлять кого въ положеніе обвиняемаго, обвинять. Пониманіе этого выраженія въ его болье узкомъ значенія, въ данномъ случав, должно признать сомнительнымъ уже по одному тому, что ничего неизвъстно о какомъ-нибудь частномъ, спеціальномъ оклеветаніи христіанства со стороны Домиціана, а между твиъ и этому государю нужно приписать какое-то особенное оклеветаніе христіанъ, потому что частица дорог, стоящая предъ именемъ Нерона, одинаково указываетъ и на ими Домиціана, какъ на клеветника противъ христіанъ. Да и къ чему было бы особенно выставлять на видь то, что одни только два названные деспота выступили съ спеціальной клеветой на христіанъ? Въдь совершенно естественно и даже необходимо было бы ожидать, что и всякій другой государь языческой имперія готовъ быль къ накому-нибудь вполнъ опредъленному обвиненію противъ христіанъ? Не спеціальную какую либо клевету противъ христіанъ приписываеть здесь апологеть Нерону и Домиціану, но обвиненіе противъ ихъ религіи, т.-е. гоненіе ихъ именно за то, что они были христіане. Къ такому же заключенію приводять затемь и следующія выраженія апологета, въ которыхъ говорится, что отъ Нерона и Домиціана распространялись ложныя обвиненія на последующее время, ложные вагляды (йүчога) названныхъ государей снова были исправляемы ихъ преемниками. Всв эти выраженія теряють всякое значеніе, если ихъ относить въ опредъденнымъ клеветамъ. А почему Медитонъ вивсто слова "преследовать" употребляеть въ разсматриваемомъ случав лишь неясное и не совсвые опредвленное выражение έν διαβολή καταστήσαι, это дегко объясияется характеромъ всего его стиля. Вообще онъ говорить къ императорамъ тонкимъ, осторожнымъ и мягкимъ тономъ, старается до крайней возможности оправдывать или извинять ихъ, обнаруживать возможно больше довърія въ нимъ. Если онъ желаеть сказать, что гоненія несправедливы, то онъ двласть не съ тою независимою

прямотою, какую слышимъ мы напримъръ у св. мученика Іустина: "Мы открыто высказываемъ вамъ это: вы не избъжите суда Божія, если будете упорствовать въ вашей несправедливости". Онъ скоръе употребитъ для этого болъе тонкій оборотъ который однако въ существъ дъла высказываетъ тоже самое: "Если бы (эти несправедливости) совершались по твоему привазанію, это было бы хорошо. Справедливый государь, конечно, въдь не прикажеть ничего несправедливаго". Даже Нерона Медитонъ старается все-таки какъ-нибудь извинить, потому что, по его изображенію, Неронъ только "будучи наученъ нъкоторыми завистливыми людьми" возсталь противъ христіанъ. Въ связи съ такииъ общимъ характеромъ стиля Медитона объясилется и мягкое выражение  $\frac{1}{2}$  εν διαβολή καλςαλήςαι", собственное значеніе котораго однако совершенно ясно въ разсматриваемомъ мъсть. Христіанская религія, таково послъдовательное теченіе мыслей епископа сардійскаго, явилось въ мір'в для спасенія римской имперіи. Императоры (первые), дъйствительно и были добразо мивнія о новой религіи, и потому не преследовали ее, а напротивъ, относились къ ней, какъ и ко встать прочимъ формамъ культа. Только Неронъ и Домиціанъ стали взводить на христіанство обвиненіе, — обвиненіе, значеніе котораго у аподогета достаточно ясно изъ противоположенія онаго означенному последствію первоначальнаго добраго мивнія, т.-е. какъ первоначально, въ силу добраго мивнія о христіанахъ, ихъ не преследовали, такъ теперь, въ силу худой молкы объ нихъ, ихъ стали преследовать. Такимъ образомъ, указанное место изъ Мелитона ничего не доказываеть въ пользу новъйшаго взгляда на гоненіе Нерона.

Повидимому, съ большимъ правомъ и основательностію ссылаются на два мѣста Тертулліана. "Спросите свои лѣтописи, говорится въ Апологетикѣ, тамъ вы найдете, что впервые Неронъ сталъ неистовствовать съ мечемъ кесарскимъ противъ нашей религіи, которая тогда пышно процвѣтала въ Римѣ". Слѣдовательно, такъ заключаютъ наши противники изъ этихъ словъ апологета, и Тертулліанъ признаетъ во время царствованія Нерона только страдамія римской общины христіанъ; ибо онъ язычниковъ, противъ которыхъ направленъ былъ его апологетикъ, раньше съ настойчивостію отсылаетъ за справками къ языческимъ же источникамъ, т.-е. къ Тациту и Светонію, и затвиъ говоритъ: "противъ нашей религіи, которая тогда пышно пропвътала въ Римъ" (sectam cum maxime Romae orientem). Еще опредъленнъе выражается по тому же вопросу Тертулліанъ въ другомъ своемъ сочиненіи (Scorp. с. 15): читаемъ мы жизнеописанія кесарей, возникающую въру въ Римъ первый окровавиль Неронъ" (Uitas Caesarum legimus, orientem fidem Romae primus Nero cruentavit).

На первый взглядъ действительно можеть показаться, будто оба приведенныя мъста Тертулліана рышительно говорять въ пользу взгляда нашихъ противниковъ. Въ самомъ деле, если Тертулліань знаеть еще какое-либо гоненіе на христіань, внъ ствиъ города Рима и его области, то невозможно понять, почему онъ ничего не говоритъ объ немъ? И если у него есть еще какіе-либо источники историческіе, кромъ языческихъ, то почему онъ никогда не называеть ихъ? Но стоить лишь поближе всмотръться въ это дъло, и отвъть на всв эти вопросы скоро найдется. Разсмотримъ мы прежде всего последнее изъ приведенныхъ мъстъ изъ указанной книги Тертулліана противъ ужаленія скорпіона. Тертулліанъ говорить здёсь совсёмъ не о гоненіи Нерона вообще. Онъ имветь въ виду твхъ, которые презирали христіанскихъ мучениковъ, и противъ такихъ онъ хочеть доказать, что апостолы Петръ и Павель умерли мученическою смертію, въ подтвержденіе чего онъ и ссылается теперь на языческихъ писателей: "И если еретикъ требуетъ доказательства изъ письменнаго документа, то (объ этихъ) скажуть (ему) государственные акты, равно какь камни Іерусалима. При такомъ намъреніи Тертулліана, для него дъйствительно было весьма интересно, чтобы вмёсто него стали говорить явыческія письмена, подобно камнямъ Іерусалимскимъ", потому что такая ссылка конечно должна была устыдить его противниковъ. Поэтому онъ могъ заставить говорить за себя язычеекихъ летописцевъ, хотя они упоминаютъ только о гоненіи въ Римъ. Для того чтобы установить мученичество первоверховныхъ апостоловъ, какъ незыблемый, несомивнный фактъ, апологету вовсе не предстояло никакой надобности упоминать о преследовании вие Рима, такъ какъ такое упоминание совсемъ не относилось въ существу дела. Для его цели вполие было достаточно такого документа, который свидътельствоваль о гоненіи римскомъ, каково было, напримъръ, свидътельство Тацита.

Сомнанія, возбуждаемыя въ представителях повайщаго взгляда на гонепія христіанъ приведеннымъ выше мъстомъ изъ Ароlog. c. 5, - разрѣшаются еще проще и легче. Противъ язычниковъ апологетъ ссылается на языческихъ писателей, вопервыхъ потому, что такая ссылка несомнённо имёда болёе сиды въ глазахъ языческихъ читателей, а вовторыхъ потому, что христіанскія писанія большею частію оставались неизвъстными язычникамъ и доходили до нихъ большею частію только благодаря какой-нибудь случайности, следовательно не могли пользоваться и никакимъ авторитетомъ у язычниковъ. Упоминаніе апологетомъ въ этомъ мъсть объ одномъ только Римъ точно такъ-же нимало не показываетъ, будто апологетъ ограничивалъ гоненіе однимъ городомъ Римомъ; противъ такого пониманія говорить прежде всего самая свизь мыслей апологета. Тертулліанъ говорить въ этой главъ (5 гл.) о происхожденіи законовь противъ христіанъ, именно, - что эти законы происходять отъ Нерона, и въ доказателсство такого ихъ происхожденія онъ ссылается на показаніе языческихъ письменныхъ документовъ. Что касается того утвержденія нашихъ противниковъ, будто изъ язы ческихъ источниковъ, подразумъваемыхъ христіанскимъ апологетомъ, существують только Тацить и Светоній, то съ нимъ можно было бы согласиться только тогда, когда по крайней мірів, за Светоніемъ признали бы упоминаніе о законахь, враждебныхъ для христівнъ, съ чемъ вивсте следовательно признали бы у него указаніе на гоненіе христіанъ, именно какъ христіанъ. Впрочемъ, кромъ Тацита и Светонія существовали тогда и другія литературныя произведенія изъ времени императора Нерона, указанія на каковыя и находятся въ "Исторіи Римской Литературы" Тейффеля (ср. Teuffel, Römische Literatur Geschichte, 4 Anfl. §§ 312, 5; 314; 341, 8); многіе знатови римской письменности подъ часто упоминаемыми у разныхъ писателей commentarii подразумъвають общественныя архивныя дъла. Врядь ли можно отрицать также и существование въ то время собраний законовъ. По крайней мъръ въ отношении мученической смерти апостоловъ, Тертулліанъ ссылается на одинъ языческій, совершенно утерянный для нашего времени письменный источникъ,

который называется у него instrumenta imperii (Scorp. 15), и подъ которымъ можно разумъть собрание государственныхъ д**ва**ъ <sup>6</sup>).

Для доказательства, что первое гоненіе на христіанъ имвло узкія рамки и ограничивалось областію Рима, противники древняго взгляда на подлежащій вопросъ приводять во свидътели также церковнаго историка Евсевія. "И Евсевій, говорять они, изъ времени Нерона знастъ тольно о притъсненіяхъ римской общины христіанъ: въ церковной исторіи (Hist. eccles. II, 25), гдъ онъ вспоминаетъ о Нероновомъ гоненіи, онъ просто даетъ переводъ относящагося сюда мъста у Тертулліана (Apol. 5). Но что епископъ кесарійскій вовсе не защищаеть Нерона противъ обвинения его въ всеобщей ненависти къ христіанамъ, это мы, надъемся, уже достаточно показали выше. Что же касается того обстоятельства, что онъ при упоминаніи о гоненіи Нероновомъ ограничивается приведеніемъ словъ Тертулліана, то это вовсе не можеть служить доказательствомъ противъ защищаемаго нами воззрвнія. Какъ мы уже показали выше, приводимое мъсто изъ Тертулліана вовсе не подтверждаетъ взгляда нашихъ противниковъ; Евсевій же приводить оное для того, чтобы усилить свое собственное воззрвніе на Нерона, какъ на гонителя христіанъ вообще, а не римскихъ христіанъ въ частности, и совершенно ложный переводъ этого мъста у нашихъ противниковъ еще гораздо меньше, чемъ текстъ оригинала, заставляеть предполагать, будто свиръпое обращение съ христіанами ограничивалось лишь извъстною областію имперіи. Невозможно допустить, чтобы великій церковный историкь не имъль у себя никавихъ другихъ источниковъ, кромъ аподогета кареагенскаго, для того чтобы изложить свой взглядъ на первое гоненіе противъ христіанъ. Интересныхъ частностей касательно этого гоненія его источники быть-можеть не доставили бы ему. Но такія мъста, какъ напримъръ свидътельство Мелитона и быть-можеть, еще болье ясныя, конечно могли весьма кстати пригодиться къ его услугамъ. Но очевидно, что онъ и Нероново гоненіе предполагаеть уже хо-

<sup>&#</sup>x27;) Въ подобномъ сочетания словъ instrumentum, по крайней мере у Квинти-ліана, встречается съ значеніемъ документа государственныхъ приказовъ.



рошо извъстнымъ и говоритъ объ немъ не все, что онъ знаетъ касательно онаго. Также и о тъхъ сценахъ свиръпости противъ христіанъ, какія разсказываетъ Тацить, онъ не упоминаетъ, и однако онъ должны быть ему извъстны. Указанія на нихъ онъ находилъ частію у св. Климента римскаго (1 посл. Корино., св. Климента), частію же тъ "многіе" біографы Нерона, на которыхъ дълаетъ ссылки Евсевій въ своей исторіи, заключали въ себъ, по крайней мъръ, кое-что касательно того же предмета.

Дальнейшее доказательство въ пользу новейшаго древивишаго взгляда на гоненія стараются выводить изъ того, что Неронъ быль безрелигіозный челов вкъ. Предполож еніе, что Нерономъ были издаваемы всеобщіе эдинты о гоненіи противъ христіанъ, -- говорять, -- съ необходимостію предполагаеть также, что императоръ находилъ живой интересъ въ сохраненіи древней государственной религии. Но что безсовъстный деспоть, какимъ былъ Неронъ, не изъ своей религіозности имълъ такой интересъ, это въ состояніи признать каждый. Неронъ не быль благочестивымъ язычникомъ. Но значить ли это, чтобы онъ дъйствительно не находиль совстьмь никакого интереса въ религін, которая завершалась въ культв кесарей, которая почти встхъ его предшественниковъ на императорскомъ тронт возводила въ боговъ? Съ другой стороны, если онъ былъ въ душв безрелигіознымъ человъкомъ, то достаточно ли было этого для того, чтобы онъ дъйствительно быль совершенно свободенъ отъ всякой ненависти къ новой религіи, которая и кесаря обязывала признавать надъ собой единаго Бога и въ силу этого поставляла его въ отношени къ этому Богу на одну ступень не только съ его подданными, но даже и съ его рабами, которыхъ онъ онъ не привыкъ даже и за людей считать?

Другими словами, несомнанно, что если Неронъ не ималь никакихъ политическихъ причинъ ненавидать христіанъ, то могли быть у него личныя къ тому побужденія. Позднайшее преданіе, котораго мы впрочемъ не будемъ здась разсматривать ближайшимъ образомъ, причину смерти первоверховныхъ апостоловъ приписываетъ однако именно такого рода побужденію 7), да и



<sup>1)</sup> Cp. 31aToycra. adv. oppugn. vitae mon. I, 3.

помимо того, отъ дней Амана и Мардохея исторія указываеть достаточно примъровъ такихъ гоненій, ближайшимъ поводомъ которыхъ было превратное чувство гордости или извращенная чувственность какого-нибудь владыки земнаго. Что касается нашего вопроса, то Неронъ могъ уже вполив хорощо знать христіанство. Іудеи, которые были такъ могущественны при Неронъ и въ его дворъ, безъ сомивнія, не процускали ни одного благопріятнаго случая, чтобы начертить предъ тиранномъ надлежащій образъ своихъ ненавистныхъ противниковъ. Къ тому же, христіанство пускало корни при двор'в самого императора (ср. Филипис. 4, 22). Весьма могло быть, что совъсть последователей христіанства, подъ сгржимъ вліяніемъ новой религіи, страшно возмущалась разными проявленіями распутства императора и вследствіе того быть-можеть происходили иногда крупныя придворныя столкновенія. Да если даже Неронъ не имълъ и никакой причины ненавидеть христіанство, - то разъ уже онъ взвалиль на христіань, именно за ихъ религіозныя убъжденія, такое тяжкое обвиненіе, какъ обвиненіе въ поджогъ Рима, -- онъ долженъ былъ и дальще продолжать идти въ томъ же направленія и гнать отовсюду эту religio malefica (злодъйственную религію). Иначе онъ самого себя навазаль бы за свою ложь.

Разсмотрънныя нами основанія не единственныя изъ тъхъ доказательствъ, которыя обыкновенно приводятся противъ традиціоннаго пониманія характера перваго гоненія на христіанъ. Накоторые изъ вольнодумныхъ современныхъ изследователей заходять такъ далеко, что начинають отрицать действительность насилій Нерона въ отношеніи къ христіанамъ не только въ провинціяхъ римской имперіи, но даже и въ самомъ Римъ, и несомнънное свидътельство языческаго историва Тацита о страданіяхъ христіанской общины въ Римъ при Неронъ стараются устранить различными способами или, точнъе, разными измыпленіями. Такъ напримёръ, французъ Гохартъ рвшается объявить, что относящееся въ нашему вопросу мъсто изъ льтописей (Annales) Тацита есть ни больше, ни меньше какъ поздивищая христіанская фальсификація, подлогъ, который не заслуживаетъ ръшительно никакого въроятія. По митнію же Германна Шиллера, напротивъ, при Неронъ было дъйствительно



гоненіе, но не противъ христіанъ, а противъ іудеевъ: Тацитъ же, который смешиваль іудеевь съ христіанами, по собственной ошибив выдаль бывшее гоненіе за преследованіе христіань. Мы не будемъ вдаваться вдесь въ подробный анализъ этихъ двухъ гипотезъ и оставимъ ихъ въ поков; насиле прямаго смысла первоисточниковъ, которому единственно и обязаны эти гипотезы своимъ существованіемъ, уже само по себъ достаточно опровергаеть ихъ состоятельность. Но мы не можемъ здёсь обойти полнымъ молчаніемъ тъ основанія, которыя приводить Шиллеръ противъ общепринятаго взгляда, что гонение Нерона обнимало собой обширную территорію государства, было всеобщимъ. При этомъ нъмецкій историкъ совершенно устраняетъ свидътельства церковныхъ писателей, лишаеть ихъ права годоса въ этомъ вопросъ, который всего ближе ихъ именно и васается, и основываеть свое доказательство единственно на повазаніяхъ Тацита и Светонія. По свидетельству обоихъ этихъ писателей, — такъ разсуждаетъ Шиллеръ, — оказывается вполив върнымъ то, что гоненіе христіанъ ограничивалось только городомъ Римомъ и не выходило дальше его предвловъ, равно какъ и то, что это гоненіе воспоследовало не въ силу какоголибо религіознаго соображенія императора или правительства, но единственно и исключительно въ силу обвиненія христіанъ въ поджогъ. По описанію Светонія, весь этоть христіанскій процессъ принадлежить къ разряду чисто полицейскихъ распоряженій, которыя исходили отъ подлежащихъ полицейскихъ властей столицы, а потому и ограничивались ствнами этой столицы, не распространяясь далве ея области. Что васается Тацита, то онъ знаетъ только двв страны или области, въ которыхъ христіанство имъло своихъ последователей, именно: Іудею и Римъ. Еслибы гоненіе происходило въ другихъ мъстахъ Италіи и провинцій, то онъ не могъ бы сдълать этого указанія на опредвденныя двъ области; во всякомъ случать гоненія въ Италін, еслибы только они были въ дъйствительности, безусловно должны бы быть ему извъстны. Да навонець, еслибы это гоненіе было дъломъ обще-государственнымъ, а не частнымъ распоряжениемъ городской римской полиціи, то Неронъ конечно потребоваль бы касательно онаго решенія сената, какъ это делали его предшественники и какъ самъ онъ въ редигіозныхъ отношеніяхъ

никогда не лишалъ сената его законной власти въ разсмотръніи и ръшеніи дълъ.

Самое слабое между всеми этими доказательствами есть, конечно, второс. Правда, Тапить действительно, называеть только Іудею и Римъ; но что онъ не знаеть другихъ мъстъ, это ни откуда не следуеть. Третій аргументь доказываеть слишкомъ много, больше, чемъ сколько заключается въ его посылкахъ. Въдь изъ свидътельства Светонія ясно вытекаетъ, что Неронъ наказывалъ христіанъ именно за ихъ религію. Если, такимъ образомъ, онъ долженъ былъ признать за лучшее, чтобы и на этотъ разъ также было выражено осуждение этой религи сенатомъ, то это предположение ничего не доказываеть въ пользу Шиллера, потому что бывали такія сенатскія постановленія противъ христіанъ, о времени и поводъ которыхъ мы ничего не знаемъ. Больше затрудненій представляеть объясненіе того, что ставитъ Шиллеръ на первомъ планъ. Дъйствительно, Светоній разсказываеть о мірахъ противъ христіанъ въ такой связи ръчи, которую можно назвать примъчательнъйшею. Непосредственно выше говорится у него о харчевняхъ, непосредственно ниже следуеть запрещение безчинствъ актеровъ. Однако такую связь ръчи у Светонія нельзя назвать случайною; напротивъ, онъ по своему обывновению сводить рядъ постановлений Нерона подъ извъстныя точки зрънія. Первую группу этихъ постановленій составляють у него запрещенія противъ роскоши и т. под.; они всв, конечно, могли относиться въ городу Риму. Затьмъ следують распоряжения и меры противъ мятежей, которые производила чернь противъ общественнаго порядка и правственности: здёсь-то на первомъ плане оказывается "уничтоженіе " христіанъ (afflicti christiani), затымь упоминается о мърахъ противъ актеровъ и страшной борьбы партій театра и цирка. Спрашивается теперь, такое расположение указанныхъправительственныхъ правилъ исилючаеть ли собой предположеніе, что Светоній котыть сказать о всеобщемъ запрещенія христіанства въ имперія? Мы думаемъ: нътъ. Намъ кажется, можно бы спросить нашего противника: въ какомъ другомъ мастъ изъ названныхъ трехъ описатель жизни императора долженъ быль бы упомянуть о христіанахъ, еслибы онь захотыль упомянуть о действительномъ запрещении христіанской религіи?

Если пересмотръть всю схему, по которой располагаеть Светоній, въ гл. 9—19, хорошія распоряженія Нерона, то трудно отыскать въ ней болье подходящее мьсто. Да къ тому же и въ другихъ мьстахъ у Светонія встрычаются такого рода, въ высшей степени странныя для нашего пониманія, сопоставленія. Наконець, если онъ, по обыкновенному чтенію разсматриваемаго мьста, говорить объ уничтоженіи христіанъ, то это выраженіе следуеть понимать у него въ самомъ простомъ смысль (совершенно подобно тому, какъ понимають его же выраженіе объ "отмъненіи" религіи друндовъ — Clavdius, 25), именно въ смысль изданія закона, который отрицаль право существованія христіанства. Но что и посль этого "уничтоженія" христіанства Нерономъ въ Римъ всетаки еще были христіане, это конечно долженъ быль знать Светоній.

Но если даже допустить, что Светоній хотвль сказать только о страданіяхъ римскихъ христіанъ при Неронъ, то спрашивается, что же отсюда следуеть? Мы скажемь, что не следуеть решительно ничего, кромъ того, что мы уже и безъ того знаемъ, т.-е. что этотъ біографъ императора на первомъ планв имветь въ виду событія, которыя переживала тогда столица, а все остальное, само по себв даже болве важное, онъ проходить молчаніемъ. Итакъ поступаеть онъ во многихъ своихъ жизнеописаніяхъ. Такъ напримъръ, мы знаемъ изъ Іосифа Флавія (Antiqu. XIX, 5), что императоръ Клавдій благосклонно относился въ іудейской религіи, утверждаль за нею разныя привилегіи. А между тымъ Светоній ничего не разсказываеть намъ про это. Когда онъ говорить объ отношении Клавдія из иноземнымъ народностямъ, то касательно іудеевъ онъ упоминаетъ только о сравнительно весьма неважномъ распоряжения, а именно - о временномъ изгнаніи ихъ изъ римской столицы.

Главный недостатокъ въ исторической аргументаціи Шиллера составляеть его полное пренебреженіе христіанскихъ свидътельствъ. А это опущеніе изъ вниманія свидътельствъ христіанскихъ писателей тъмъ болье несправедливо и къ тъмъ большимъ опибкамъ можетъ привести, что не только Тацитъ и Светоній, но и всъ языческіе писатели трактуетъ о христіанствъ съ большимъ презръніемъ. Нъкій Діонъ Кассій описываетъ пожаръ въ Римъ при Неронъ, вовсе не упоминая о

христіанахъ, и во всемъ своемъ изображеніи первыхъ двухъ христіанскихъ стольтій употребляеть имя христіанъ всего одинъ разъ. Но его еще превосходить своимъ пренебреженіемъ христіанства Иродіанъ, который кажется совсьмъ не знаеть и про существованіе христіанства, равно какъ и историки, которые описывая жизнь Діоклетіана вовсе не упоминають о его гоненіи противъ христіанъ. Слъдовательно, что же есть удивительнаго въ томъ, если и Светоній доставляеть намъ недостаточныя свъдънія касательно христіанскихъ обстоятельствъ того времени, и какія же серьёзныя заключенія можно выводить изъвтого пренебреженія сектой, казавшейся неважной?

Проявившееся вскоръ по смерти Нерона, всеобщее отвращеніе къ кровавымъ эдиктамъ тиранна послужило ко благу также и для христіанъ. Если его законы и не были отмънены окончательно, какъ это, кажется, утверждаеть Тертулліанъ, то во всякомъ случав они и не приводились уже въ дъйствіе, и борьба противъ церкви притихда на продолжительное время. Дъйствительно, въ первые годы царствованія Домиціана повидимому судьба улыбнулась христіанамъ и предъ ними открывались блестящія перспективы. Отрасль императорской фамиліи, двоюродный брать Домиціана, Флавій Клименть, испов'ядываль христіанство, и такъ какъ Домиціанъ быль бездетенъ, то онъ усыновиль обоихь сыновей своего христіанскаго родственника. Но видно, не приспъло еще время для того, чтобы на римскомъ престоль возсыдаль христіанскій императоры; да и усыновленные на тронъ могли быть только тъмъ, чъмъ несомивнио сдълались ихъ родители, а быть-можеть и они сами,-мученивами.

Совершенно неожиданно Домиціанъ, какъ выражается церковный историкъ Евсевій, "увънчалъ свои жестокости, въ другихъ отношеніяхъ, царской короной, объявивъ себя преемникомъ Нерона въ ненависти и враждв противъ Бога" (Euseb. Hist. eccl. III, 17). Началось второе гоненіе противъ христіанъ. Флавій Клименть, несмотря на близкое родство съ императоромъ, умеръ смертію мученика; его супруга Домицилла была сослана въ ссылку, а сыновья ихъ какъ-то совствить исчезаютъ изъ исторіи безслёдно. Клименть и Домицилла не были единственными жертвами этого гоненія. Одинъ языческій писатель, по имени Бруттій, повъствуеть, что "при Домиціанъ многіе христіане

свидътельствовали кровію свою въру" (є́нарто́рησαν, у Euseb. chron.), т.-е. сдълались мучениками за свою въру, и его показаніе подтверждается другимъ, также языческимъ, исторіографомъ Діономъ Кассіемъ (І, 67. с. 14), который подъ послъднимъ годомъ царствованія Домиціана замъчаетъ о большомъ числъ казненныхъ смертію и затъмъ разсказываетъ, какъ "многіе другіе". кромъ Климента и Домициллы, также были умерщвлены или сосланы по той же самой причинъ, т.-е. за христіанскую свою въру.

Дальнъйшее свидътельство о гоненіи христіанъ при Домиціанъ представляеть намъ Апокалипсисъ. Что указанія этой книги должны быть относимы, между прочимъ, къ гоненію Домиціана. это видно изъ свидътельства св. Иринея, епископа ліонскаго, по которому св. апостолъ Іоаннъ Богословъ получалъ таинственное откровеніе "почти еще въ наше время, къ концу правленія Домиціана" (Adv. haeres. V, 30). А свидътельство св. Иринея ліонскаго больше чвиъ трудно оспоривать; ибо учитель св. Иринея, Поливариъ смирискій, быль еще ученикомъ апостола Іоанна. Следовательно гоненіе на христіанъ, которое въ первыхъ главахъ Апокалипсиса изображается непродолжительнымъ, кратковременнымъ, есть не какое-либо другое, а именно гоненіе Домиціаново. Кром'в свидетельства Апокадипсиса, мы встречаемъ только весьма краткія, отрывочный указанія на вто гоненіе. Клименть римскій (около 96 г.), Эгезиппъ (около 160 г.), Мелитонъ (около 170 г.), Тертулліанъ (около 200 г.)-всв они указывають почти только на тоть факть, что Домиціанъ снова предприняль борьбу противъ церкви Христовой; по крайней мъръ изъ ихъ свидетельствъ мы не узнаемъ ничего новаго-Нъсколько словъ Светонія, которыя имъють отношеніе къ нашему предмету, страдають обычнымъ у этого писателя недостаткомъ жедательной ясности. Даже весьма важное для насъ ивсто у Діона Кассія колеблется среди столь неясныхъ выраженій, что намъ еще нужно нісколько доказать свое право опираться на это місто.

Дъло въ томъ, что въ подразумъваемомъ мъстъ Діона Кассія совсъмъ не называется имя христіанъ. Слова его гласять такъ: "и въ томъ же году умертвилъ Домиціанъ, между многими другими, также и консула Флавія Климента, хотя онъ былъ его

двоюродный брать и женать быль на Флавіи Домициль, точно такь же кровной родственниць его. Но на обоихъ взвели обвиненіе вз безбожіи (ἀθεότης), за которое были осуждены также и многіе другіе, которые склонились къ іздейскому образу жизни. Изъ таковыхъ одни были казнены смертію, другіе лишились своего состоянія, Домицилла же только была сослана на островъ Пандатерію". Нерва, говорится затывь далье, "уже болье не позволяль жаловаться на кого-нибудь за безбожіе или за іздейскій образъ жизни".

Здъсь необходимо заметить, что подъ пудейскимъ образомъ жизни", покрайней мірів, можно подразумівать христіанство. Припомнимъ, что еще ко времени Тертулліана, т.-е. къ концу втораго христіанскаго въка, христіанство трактовали какъ іудейскую секту, и замвчательный способъ выраженія Діона дегко объясняется его равнодушіемъ въ неизвъстной ему религіи. Вообще онъ называетъ христіанъ по имени единственный разъ, хотя онъ излагаетъ римскую исторію вилоть до третьяго христіанскаго стольтія. А что разсматриваемое нами мьсто дийствительно подразумъваеть, между прочимъ, также и христіанъ. это следуеть изъ сравненія его съ христіанскими писателями. Изъ нихъ мы усматриваемъ, что при Домиціанъ, въ последній годъ его жизни, воспоследовало гоненіе на христіанъ, которое потребовало для себя жертвъ также и изъ семейства Флавія Климента. Домицилла, племянница консула, у Евсевія ясно упоминается какъ исповъдница христіанская при Домиціанъ. А такъ какъ теперь религіозное преследованіе у Діона точно также вторгается въ среду ближайшихъ родственниковъ Климента, и такъ какъ, далве, хронологическія данныя совпадають; то мы должны заключить, что здёсь мы имёемъ дёло съ однимъ и твиъ же фактомъ. Что же касается, далве, обвиненія въ безбожін, о которомъ говорить Діонъ, то оно было одною изъ самыхъ обычныхъ формъ обвиненій, какія ваводились противъ тогдашнихъ христіанъ, точно такъ же, какъ упрекъ въ неспособности къ государственнымъ дъламъ (contemptissima inertia, Sveton, Domit. 15) который Светоній въ частности приводить противъ Климента. Что въ семействъ этого последняго христіанство дъйствительно уже тогда нашло доступъ, это подтверждается къ тому же еще археологическими открытіями послед-

нихъ десятильтій. Если же Клименть и Домицилла были христіане, если обвинение ихъ въ приверженности въ іудейскимъ обычаниъ и въ атензив нужно понимать въ смыслв обвиненія въ принадлежности ихъ къ христіанству; то это же нужно скавать и о прочихъ, о которыхъ говорить Діонъ, потому что въдь жалобы на всъхъ были однъ и тъже, а это указываетъ на тесную связь Климента и Домициллы съ "другими" исповедниками ічлейскихъ обычаевъ. После того, какъ исторіографъ сказаль о последнихъ, онъ снова возвращается въ Домициллъ и выставляеть на видь то, что она была только сослана. Но эта неравномерность наказанія, при совершенной равносильности преступленія, указываеть на что-то особенное, выдающееся. Все это, вмъсть взятое, вынуждаетъ насъ видъть въ сдовахъ Діона указаніе на Домиціаново гоненіе противъ христіанъ. Напротивъ, мы не имвемъ рвшительно никакого основанія-распространять эти религіозныя угнетенія также и на іудейскихъ прозедитовъ. Ибо о редигіозномъ преследованіи ихъ ничего неизвъстно; іудейство считалось религіей, закономъ дозволенной и следовательно, принадлежность къ іудейству отнюдь не могла служить основаніемъ для обвиненія. Наконецъ, іудеевъ врядъ ли и можно было обвинять въ безбожіи: выработанная церемоніальность ихъ культа безъсомнёнія достаточно застраховывала ихъ отъ такого обвиненія.

Ближайшимъ поводомъ къ гоненію было, какъ кажется, одно распоряженіе Домиціана касательно іудеевъ. Со времени завоеванія Іерусалима іудеи должны были уплачивать прежнюю подать въ пользу храма на Капитолів въ Римв, что для іудеевъ было весьма чувствительнымъ притвсненіемъ, и естественно, что многіе изъ нихъ всёми возможными мірами старались уклониться отъ взноса этой подати. Но такъ какъ расточительность Домиціана сопровождалась крайнею нуждою въ деньгахъ, то между прочимъ и эту іудейскую пошлину снова стали взыскивать съ величайшею суровостію, и притомъ не только съ природныхъ іудеевъ, которые часто отрицали свое національное происхожденіе, но и со всёхъ, кто въ какомъ либо отношеніи "жилъ по образу іудеевъ", хотя бы и не исповідываль іудейской религіи (ср. Sveton Domit. 12). Къ этому посліднему классу людей могли тогда причислять также христіанъ, и римъ

скіе чиновники имвли даже свой интересъ въ томъ, чтобы действительно и ихъ считать уже за іудеевъ, совершенно выпуская даже изъвниманія собственное названіе этой мнимой секты іудейской. Покрайней мірів, въ извівстіи Діона имя христіанъ дъйствительно не называется. Такимъ образомъ, іудейскому надогу были подвергнуты также и христіане, и въ этомъ заключалось уже тяжкое угнетеніе, не столько по причинъ денежныхъ жертвъ, которыя требовались налогомъ, сколько по причинъ безпощадности тъхъ разслъдованій, къ какимъ подавала поводъ эта подать (ср. у Svet., Domit. 12.). Безпорядокъ и насиле были такъ ведики, что императоръ могь позволить Нервъ, въ знакъ отличія, отчеканить собственную медаль, когда онъ положиль конецъ этому дълу. Наибольшая часть этихъ угнетеній естественно должна была падать на техъ, которые отказывались отъ уплаты подати; а таковыми могли быть главнымъ образомъ христівне. Безъ сомивнія, христівнское общество и тогда хорошо сознавало долгъ не противиться властямъ и добросовъстно выполнять ихъ требованія. Но дёло въ томъ, что подать была наложена на последователей іудейства; следовательно, чрезъ уплату этой подати, плательщики ео ірво признавали себя исповъдниками іудейства, чего понятно, не могла позволить христіанамъ ихъ совесть. Такимъ образомъ, между темъ какъ для іудеевъ, при точности наступившихъ разследованій, всякая попытка уклониться отъ платежа подати оказывалась безнадежной, и следовательно, они не имели никакой причины отказываться отъ взноса подати, христіане должны были отказываться отъ такого платежа потому, что съ нимъ соединялось для нихъ преступленіе противъ собственной религіозной совъсти. Но вслъдствіе этого отказа, при отсутствіи яснаго пониманія настоящихъ его мотивовъ, какъ и пониманія вообще сущности христіанства, у римскихъ властей конечно снова стало выясняться различіе между собственно іудействомъ и іудействомъ "безбожнымъ" и было признано Нервой впоследствии. Ближайшимъ последствиемъ отказа отъ уплаты подати было то, что "безбожные" іуден была обжалованы предъ императоромъ. Разъ его внимание остановилось на нихъ при такихъ обстоятельствахъ, его природная подозрительность получила теперь конечно сильнейшій толчекь и всецвло направилась противъ религіи, которая дерзала — въ

чемъ-либо отказывать, возражать властителю міра. Немедленно эта религія была запрещена и ея последователи должны были уже не платить только подать, но жертвовать всемь своимъ состояніемъ и даже жизнію.

При ближайшемъ ознакомденіи съ христіанствомъ, къ чему могли послужить начавшіяся разследованія, особенно возбуждало въ деспотв опасеніе, кажется, христіанское ученіе о царствъ Христа, и еще болъе поощряло его къ подавленію новой религін. Ибо когда до свъдънія его дошло, что въ Іудев тогда жили еще нъвоторые потомки Давида и родственники Христа, то онъ приказаль привести ихъ къ себъ, этихъ мнимыхъ своихъ соперниковъ во всемірномъ владычествъ, и только тогда снова отпустиль ихъ безвредными, когда видь этихъ простыхъ людей, ихъ бъдность, ихъ мозолистыя руки прогнали отъ него всякій страхъ, замънивъ его презръніемъ (Euseb. Hist. ecl. III, 20). Изъ этого разсказа Эгезиппа мы усматриваемъ, что Домиціанъ преследовалъ христіанство, како такое, и тоже самое достаточно ясно видно изъ всвхъ другихъ источниковъ. Діонъ Кассій довольно ясно свидътельствуеть, что преслъдуемые были осуждаемы за свою религію, а свидетельство Аповалипсиса въ этомъ отношенін еще болъе несомивнио. Понятіе мученичества, страданія за имя Інсуса выступаеть въ этой книге такъ ясно и определенно, какъ только возможно.

Страданія христіанъ вовремя этого гоненія, безъ сомнівнія, были непродолжительны. Отъ мученической смерти Флавія Климента до умершвленія Домиціана протекло всего восемь міссяневь. Но несмотря на это, гоненіе должно было быть жестокимъ. Кромів Апокалипсиса, жестокость гоненія засвидівтельствована для насъ Бруттіемъ и Діономъ Кассіемъ, которые разсказывають наміь о многочисленности жертвъ гоненія. Да и вообще уже одно то обстоятельство, что языческіе писатели находять нужнымъ говорить на этоть разъ не только о выдающихся жертвахъ, но вообще о гоненіи, достаточно убіждаеть насъ, что преслідованіе было сильное. Что касается, въ частности, гоненія въ Римів, то объ немъ мы имівемъ еще свидітельство въ первомъ посланіи кориноянамъ св. Климента римскаго. Возникшими спорами въ церкви кориноской, такъ объясняеть св. Клименть въ первыхъ же строкахъ своего посланія, онъ не могь

тотчасъ заняться, потому что въ самомъ Римѣ ("надъ нами") вдругъ и севершенно неожиданно разразились надъ христіанами страданія и угнетенія. Такимъ образомъ, изъ этого объясненія причинъ замедленія св. Климента отвѣтомъ на происходившія неурядицы въ Коринеѣ во всякомъ случаѣ слѣдуетъ, что христіане въ Римѣ находились въ весьма опасномъ положеніи.

Однако однимъ Римомъ не ограничивалось гоненіе, но въ силу всеобщаго эдикта о преследовании христіанъ, оно распространялось и далеко за ствнами столицы. Въ этомъ насъ увърнютъ поздивищіе христіанскіе исторіографы, какъ Лактанцій, Евсевій, Сульпицій Северъ. Они характеризують Домиціана какъ гонителя и врага Божія, безъ всякаго ограниченія, и мы уже раньше показали, какъ нужно понимать эти ихъ выраженія. Такъ какъ извъстіе Бруттія о жертвахъ Домиціанова гоненія сохранено для насъ только Евсевіемъ и имъ никонмъ образомъ не ограпичивается, то мы и не имъемъ никакого основанія предполагать, что онъ говорить только о гоненіи въ городе Римъ. Оровій ясно говорить объ эдиктв, предписывавшемъ гоненіе, и Тертулліанъ подтверждаеть его свидітельство. Далье изъ первыхъ главъ Апокалипсиса мы усматриваемъ, что малоазійскія церкви имъли много пострадать отъ распоряженій Домиціана. Также и въ Вионніи это гоненіе требовало себъ жертвъ, ясные следы которыхъ указываеть намъ уже много разъ названное нами письмо Плинія младшаго. Упомянувъ о томъ, что многіе христіане были предъ нимъ обжалованы за свою въру, Плиній младшій, какъ мы уже говорили, продолжаеть, что некоторые изъ обжалованныхъ признавали себя христіанами, но вскоръ снова отъ него отвазывались; они объясняли Плинію, что хотя они были христіанами, но потомъ снова оставили эту въру; нъкоторые изъ нихъ сдъдали это назадъ тому три года, нъкоторые болве леть, а многіе даже двадчать льть тому назадь, но никто не раньше этого года в). Почему, спрашивается, въ этомъ разсказъ, послъ общаго указанія на болье льть, Плиній находить нужнымъ указать еще разъ, и притомъ съ особеннымъ удареніемъ на двадцатый годъ тому назадъ? Почему именно на

<sup>\*) «</sup>Quidam ante triennium, quidam ante plure sannos, non nemo etiam ante viginti quoque». Plinius. X. 97.



этотъ годъ многіе указывали, какъ на время своего отпаденія отъ христіанской въры? Такое указаніе безъсомивнія приводить къ заключенію, что тогда, т.-е. двадцать лють до написанія письма Плиніемъ, произошло какое-то особенное событіе, которое было способно, создать въ христіанствю отступниковъ въры. А такъ какъ ровно двадцать лють тому назадъ Домиціанъ началь свирёнствовать противъ церкви Божіей, то мы по справедливости можемъ видють въ этой особенной отмъткю двадцатаго года намекъ на это печальное событіе. Впрочемъ, что гоненіе Домиціана должно было быть всеобщимъ и повсюднымъ, это явствуеть уже изъ самой побудительной причины этого гоненія. Если оно вытекало изъ ненависти къ христіанству, какъ такому, то оно должно было постигать христіанъ, гдю бы они ни находились въ Имперіи.

До сихъ поръ мы старались изложить и обсудить тв историческія данныя, которыя дошли до насъ касательно побужденій разміровъ и жестокости Домиціанова гоненія. Теперь мы посвятимъ остальную часть своей статьи разсмотрівнію нікоторыхъ возраженій со стороны нашихъ противниковъ, придерживаясь при этомъ снова разсужденій тогоже Görres.

Прежде всего тъ обремененія, которыя связаны были съ іудейскимъ налогомъ и о которыхъ говорилъ Светоній, Görres старается ограничить, относя ихъ дишь въ кристіанамъ въ городъ Римъ, причемъ онъ думаетъ найти основанія къ такому взгинду въ словахъ самого Светонія. Въ некоторыхъ рукописяхъ дъйствительно говорится, что іудейскому налогу подвержены были именно тв, которые внутри города Рима (intra urbem) слвдовали іудейскому образу жизни. Но это доказательство не основательно. Въ рукописяхъ, признаваемыхъ за лучшія, словъ intra urbem совстви неть, и потому притическія изданія-посавднее закончено Ротомъ (Roth)-совершенно устранили эти слова изъ текста. Съ другой стороны, способъ чтенія, на который ссылается Görres, стараются защищать, конечно, по внутреннимъ причинамъ; но эти основанія отнюдь не имвють силы принудительнаго доказательства. Правда, вследствіе недостоверности дошедшаго до насъ текста, Görres ограничиваетъ обремененія іудейскимъ налогомъ только преимущественно Римомъ. Но если уже такъ захотвлось Görres--у ссылаться въ пользу

взгляда именно на сомнительное чтеніе рукописи, то, по нашему мивнію, онъ долженъ бы со всею ясностію присовокупить, что такое чтеніе оспоривается и не имветь принудительно доказательной силы.

Гораздо важиве этихъ спорныхъ вопросовъ для насъ то, что выставляется противъ всеобщности распространенія собственно Домиціанова гоненія. "То, что этоть императорь предприняль враждебнаго противъ христіанъ, такъ начинаетъ свои разсужденія по данному вопросу Görres,—вовсе не относилось въ христівнамъ, какъ таковымъ, но лишь къ отдельнымъ личностямъ; политические раздоры въ средв его семейства, какъ кажется, побудили его къ такому шагу противъ многихъ христіанъ" (R.-Епс. I, 223 col. 2). Такимъ образомъ, незначительность гоненія, по взгляду Görres, доказывается прежде всего мотивами Домиціана къ преследованію. Но что Домиціанъ преследоваль христіанъ, какъ такихъ, это, какъ выше показано, вполнъ ясно видно изъ историческихъ источниковъ. Görres, для опроверженія этого основанія, не приводить доказательства равносильнаго и однороднаго, а вмёсто того довольствуется ссылкой на Баура, Гильгенфельда, да и изъ этихъ цитатъ указаніе на Введеніе Гильгенфельда въ Н. Завътъ — стр. 541 опибочно. Гильгенфельдъ правда утверждаеть безъ всякаго дальнайшаго доказательства недостаточность Домиціанова гоненія; но васательно побужденій императора въ этому гоненю онъ говорить какъ разъ противное тому, что говорить Görres. Относя написание соборнаго посланія Іакова во времени Домиціана, Гильгенфельдъ находить въ этомъ посланіи (Іак. 2. 6, 7; 5, 6) указанія на судебныя преслъдованія христіанъ, како такихо; следовательно, объясняеть это гоненіе общимъ религіознымъ мотивомъ, а не частными отношеніями императорскаго семейства. "Конечно,—такъ продолжаеть нашь противникь, - Орозій говорить объ общихь декретахъ о пресладованіи; но этоть позднайшій авторь опровергается болъе древними источниками." Но болъе древніе источники, особенно Тертулліанъ (Apol. 5), какъ мы уже раньше говорили, совершенно согласуются съ Орозіемъ, и самъ Görres это признаеть тамъ, гдъ онъ утверждаеть, будто апологеты защищають совершенно ошибочныя воззранія касательно гоненій до Траяна,-о чемъ мы также уже говорили. Съ доказатель-

ствомъ того, что гоненіе это было непродолжительно, мы можемъ согласиться, но отнюдь не можемъ принять всего, что приволится въ доказательство неважности распоряженій Домиціана. Результать своихъ изследованій Görres резюмируеть въ следующихъ словахъ: "Преслъдование христіанъ Домиціаномъ продолжалось, сабдовательно, только немногіе місяцы, и ограничивалось твиъ, что въ Римв нъкоторые христіане были казнены смертію, другіе были сосланы и лишены своихъ имуществъ ". Всякому, кто припомнить оба свидътельства Бруттія и Діона касательно "многихъ" жертвъ гоненія, теперь покажется весьма страннымъ, какъ изъ этихъ "многихъ" теперь вдругь оказывается уже только "нъкоторые," или "другіе". Это мгновенное превращение тъмъ болъе способно поразить всякаго мыслящаго человъка, что предъ этимъ Görres самъ приводилъ оба мъста и оба раза слово "многіе" написалъ собственноручно и раздъльно. Однако, мы понимаемъ, какимъ образомъ сразу устранено то мъсто, гдъ Діонъ Кассій говорить о "многихъ", которые были осуждаемы за іудейскіе обычаи.

"Можетъ быть сомнительно, подразумвраются ди здесь христіане и іуден", говорится въ энцивлопендів Görres-а на стр. 220. А теперь, на стр. 224, предполагается уже какъ достовърное то, что четырьмя страницами выше было еще сомнительне, и такимъ образомъ "многіе" подразділены на христіанъ и іудеевъ. Затемъ христіанская часть "многихъ" въ свою очередь раздедена еще на такихъ, которые потеряли свое имущество, и на такихъ, которые потеряли свою жизнь, и такимъ образомъ мы счастливо достигли уже того, что свидетельство Діона боле уже не представляеть затрудненій. Однако, самъ Cörres не придаеть большой важности этому объясненію. "Безъ сомнінія, -продолжаеть онъ, -- Діонъ Кассій говорить о "многихъ" осужденныхъ, а также... Бруттій говоритъ у Евсевія: многіе христіане засвидътельствовали (έμαρτύρησαν) свою въру при Домиціанъ (πολλοί δὲ χριστιανών ἐμαρτυρησαν κατὰ Δομετιανόν ὡς ὁ Βρεττιος ἱστορεί)". "Но иногда засвидетельствование веры (партирегу) не доходить съ необходимостію до смертной вазни, и тогда (Apol 5) Тертулліанъ называеть гоненіе Домиціана только "испытаніемъ" и говорить только объ "изгнанныхъ". Къ тому же Тертулліанъ разсказываетъ, что Домиціанъ самъ снова отмениль начащое имъ гоненіе христіанъ. "После такихъ своихъ положеній Görres считаєть оба места изъ Бруттія и Діона устраненными. Мы такимъ образомъ достигли той точки, на которой вместо "многихъ" жертвъ Домиціанова гоненія говорится только о "некоторыхъ" и "другихъ", и где "некоторые" и "другіе" составляютъ уже только "значительное" число" (R.-Enc. I, 223 col. 2), а все гоненіе ограничиваєтся стенами города Рима. Что касаєтся этого последняго ограниченія, то въ его пользу не приводится особаго устойчиваго доказательства. Но съ точки зренія нашего противника, оно являєтся последовательнымъ, такъ какъ, по его мненію, онъ уже доказать ограниченіе Неронова гоненія однимъ городомъ Римомъ, а гоненіе Домиціаново Тертулліанъ считаєть менье значительнымъ.

Противъ многочисленности жертвъ Домиціанова гоненія вообще можно приводить въ доказательство только два выраженія, именно выраженія Тертулліана, который говорить объ этомъ гоненіи только какъ объ "искушеніи", какъ о "начинаніи" (coeptum). Но противорвчие Апологета съ Діономъ Кассіемъ этими словами отнюдь не доказывается, и оба указанныя выраженія удобно объясняются въ отношеніи къ незначительной продолжительности гоненія при Домиціанъ. Два другія мъста изъ Бруттія и Тертулліана, по мивнію нашихъ противниковъ, должны служить свидвтельствомъ противъ кроваваю характера этого гоненія, но они во всякомъ случав не доказательны. Иногда засвидетельствованіе въры (μαρτορείν), какъ думаеть Görres, -- несопровождается необходимо смертною казнію. Съ этимъ мивніемъ, правда можно согласиться, но точно также нужно помнить, что это засвидътельствование и не исключаеть смертной казни за въру. Равнымъ образомъ, если Тертулліанъ говорить въ одномъ месте только объ "изгнанныхъ", то это вовсе не должно вести насъ къ завлюченію, будто Тертулліанъ отрицаетъ существованіе вровавыхъ жертвъ гоненія. Дівло въ томъ, что въ данномъ мівств онъ и могъ только сказать объ изгнанникахъ за въру, упоминаніе же о назненныхъ смертію было бы безсмысленно. Тертулліанъ характеризуеть Домиціана въ смысль тирана, который однаво не лишенъ быль нъвоторый человъчности. Будучи тиранномъ, онъ сдъдался гонителемъ христіанъ; но жившая въ немъ искра человъческаго чувства свлоняла его иногда замвиять



свои здодъянія противъ христіанъ добрыми дълами, и такъ сказать смягчать тяжесть своихъ преступленій. Въ доказательство этой послъдней его черты, Тертулліанъ и приводить тотъ фактъ, что онъ снова возвращаль изъ ссылки изгнанныхъ за въру; но легко понять, что здёсь онъ и не могъ упоминать о казнеиныхъ христіанахъ, потому что мертвымъ нельвя уже оказать каное-либо помилованіе.

Следовательно, приведенныя выраженія Тертулліана вовсе не дають намъ права совращать число вровавыхъ жертвъ Домиціанова гоненія до такого минимума, какъ то дваасть Görres. Конечно, числовое отношение между казненными и инымъ образомъ наказанными при Домиціанъ христіанами не указывается намъ въ первоисточникахъ; слъдовательно въ этомъ отношеніи мы по необходимости должны будемъ довольствоваться темъ указаніемъ Діона, что при Домиціанъ многіє христіане пострадали за свою въру, одни претерпъвъ смерть, другіе потерявъ свое имущество. Изъ того факта, что во время этого преслъдованія были не только казненные смертію, но также и просто только изгнанные, нельзя слишкомъ много заключать противъ жестокости гоненія. Ссыдка, лишеніе имущества были навазаніями, которыя практиковались точно также и въ позднайшихъ, болье жестовихъ гоненіяхъ. Еслибы мы захотьли сделать попыткуопредвлить какъ-нибудь числовое отношение между собственномученивами и простыми исповъдниками, то мы бы пришли къ заключенію, прямо противоположному съ мивніємъ Görres. Болве знатныхъ людей было мало между христіанами, лишеніе имущества было следовательно наказаніемъ, которое могло иметь значеніе только для немногихъ. Следовательно, вероятнее всего, что большинство обвиняемыхъ было наказываемо смертію. Въ пользу этого предположенія говорять также ті немногія отдільныя черты, которыя мы видимъ при примъненіи эдиктовъ Домиціана. Апостолъ Іоаннъ быль осужденъ найти себв смерть въ котав съ випящимъ масломъ 9), Антипа и Флавій Клименть должны были также умереть, и если родственники по плоти Інсуса Христа и Домициила избъжали подобной судьбы, то это объясняется

<sup>\*)</sup> Tert. De persec. — У Сенски находимъ упоминание о подобномъ наказании одного раба (ер. 86).



только частными обстоятельствами. Діонъ Кассій въ упомянутыхъ уже словахъ, въ двухъ различныхъ случаяхъ, говоритъ о "многихъ" жертвахъ Домиціанова гоненія и однажны говоритъ весьма ясно, что многіе были умерщелены. "Въ томъ же году умертвиль Домиціань многихь другихь, а также и Флавія Климента", такъ начинается подразумъваемое нами мъсто. Чрезъ нъсколько строкъ еще разъ упоминаются "многіе", которые въ то же время пострадали, подобно названнымъ прежде и которые снова поставлены въ тъсную связь съ Климентомъ. Такъ какъ весьма можеть быть, что Діонъ оба раза говорить объ однихъ и твхъ же "многихъ", что во второмъ мъсть онъ еще разъ возвращается къ упомянутымъ уже "многимъ", потому что, при первомъ упоминаніи, его вниманіе было отвлечено отъ нихъ болве обстоятельнымъ разсказомъ о судьбв Флавія Климента; то при такомъ пониманіи, мы будемъ имъть требуемое свидътельство о многихъ кровавыхъ мученичествахъ при Домиціанъ.

Еслибы захотыли, такъ сказать, поналечь на слова Тертулліана, то и въ нихъ мы могли бы найти свидътельство въ пользу кроваваго характера втораго гоненія, и притомъ въ той же самой главъ на которую ссылается Görres въ пользу своего взгляда. Въ послъдней фразъ, именно, Тертулліанъ приписываеть "злохудожнымъ императорамъ" попытку "искоренить" христіанъ (eradicare). Но подъ такими императорами, во всей главъ, разумъются только Неронъ и Домиціанъ.

Если, наконецъ, слова Діона объяснять иначе, чёмъ это мы сейчасъ видёли, то и они еще боле увёряють насъ въ томъ, что именно ко времени преследованія христіанъ жестокость Домиціана требовала многихъ жертвъ. Это можно подтвердить еще однимъ стихомъ Ювенала (IV, 153), изъ котораго явствуетъ, что въ это время деспотъ нападалъ даже на простыхъ людей, на ремесленниковъ (cerdones). А подъ последними проще всего подразумевать именно христіанъ; ибо ни въ одномъ изъ письменныхъ памятниковъ нельзя найти указанія на насильственныя мёры противъ людей низшаго сословія. Если же не желательно принять это объясненіе, то упоминаемый Ювеналомъ фактъ во всякомъ случав показываеть, что во время занимающаго насъ гоненія Домиціанъ выказываль особенныя жестокости. Но спрашивается теперь, разумно ли предполагать, чтобы тиранъ ока-

вывался особенно мягкимъ въ отношеніяхъ къ христіанамъ, хотя онъ съ ихъ стороны опасался даже посягательствъ на его тронъ? Выше мы приведи, въ числъ свидътельствъ въ пользу всеобщности гоненія при Домиціанъ, также свидътельство Апокалипсиса. И дъйствительно, его свидътельство должно быть принято во вниманіе во всякомъ случав, если только желательно составить себъ понятіе о характеръ первыхъ гоненій противъ христіанъ, о государственномъ положеніи христіанъ въ первомъ стольтіи. Какъ же, спрашивается, относится Görres къ извъстію Апокалипсиса? Въ стать его Энциклопедіи объ этомъ неть упоминанія, и мы должны теперь обратиться въ стать объ аповадипсическомъ мученикъ Антипъ въ "Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie" (Bd. XXI, S. 258 и дал.). Изъ этой статьи мы узнаемъ, что по ввгляду Görres, Отвровеніе Іоанна написано вскоръ послъ смерти Нерона, и такимъ образомъ, повидимому, можно было бы ожидать, что именно въ мученичествъ Антипы нашъ ученый усмотрить следь, воторый убедиль бы его въ более широкомъ распространении христіанскаго мученичества, чъмъ думаль Görres. Но мы ошиблись. Мученикъ Антипа никогда не существоваль, - такъ гласить тезись, доказательству котораго должна быть посвящена названная статья. Въ Азіи тогда совсвиъ не могдо имвть мъсто мученичество, потому что Нероново гоненіе не было всеобщимъ. Императоръ не издаваль никанихъ всеобщихъ эдиктовъ касательно преследованія христіанъ, его намъстники сами не могли открыть преследованій, потому что христіанство считалось іудейской сектой и следовательно, было религіей дозволенной закономъ. Но въ такомъ случав какъ же понимать то, что апостоль Іоаннъ свидетельствуеть объ Антипъ? Это обстоятельство объясняется нашимъ противникомъ бевъ всякаго дальнъйшаго затрудненія тэмъ, что Аповалипсисъ, какъ "писаніе чисто визіонернаго характера", по его митийо, "неспособно достаточно засвидетельствовать частныхъ фактовъ прошедшаго" (S. 270). Но эта ссылка на визіонерный харакмера Отвровенія Іоанна не можеть имѣть силы тамъ, гдв требуется доказать или опровергнуть историческій факть, потому что самая эта теорія о визіонерномь характерь вниги Откровенія составляеть лишь гипотезу, еще не принятую въ наукъ и далеко не доказанную. Кромъ того, во всъхъ случаяхъ, по-

добныхъ настоящему, наши противники вращаются въ заколдованномъ кругъ, изъ котораго для нихъ нътъ выхода. Чтобы доказать визіонерный характерь книги Откровенія, они говорять. что излагаемые въ ней факты недъйствительны, а чтобы локазать затымь недъйствительность излагаемых въ книгь фактовъ въ частности они ссылаются на предположенный, но недокаванный, визіонерный характеръ книги. Такъ донавывать легко. но кто же такъ доказываетъ, кромъ раціоналистовъ? Мы въримъ, что такой способъ доказательства можеть пустить пыль въ глаза и безъ того ослъпленному раціоналисту; но върующій христіанинъ не пойдеть на такого рода приманку и не поколеблется въ своемъ убъжденіи, что если Богь открыль въ видьніяхъ или какъ-либо иначе о состояніи малоазійскихъ церквей. если затемъ апостолъ Іоаннъ записалъ эти откровенія въ книгу. то значитъ сообщаемое въ ней есть дъйствительныя событія, а не вымысель. Въ самомъ дълъ, предположимъ на минуту, что авторъ Апокалипсиса, въ состояніи галлюцинацій, видъль многое такое, что въ дъйствительности было совстиъ иначе. Какъ же объяснить тогда то, что Апокадипсисъ быль принять всею христіанскою церковію за боговдохновенную княгу? Если въ немъ разсказывались изъ тогдашняго времени такія событія, которыхъ совсёмъ тогда не было, то невероятность, а следовательно и небоговдохновенность виденій была бы поразительна. И происхождение вниги отъ апостола не было бы достаточно для того, чтобы сообщить ей каноническое достоинство. Напротивъ, именно уваженіе, какимъ пользовался апостоль въ христіанской церкви, способствовало бы тому, чтобы эта книга затерялась, какъ ничего нестоющая. Могли бы объяснять происхожденіе книги по возможности мягче, наприморъ болознію и т. под. и тогда изъ снисхожденія къ почитаемому апостолу, повозможности скорве устранили бы памятникъ его слабости.

Изъ нашего разсмотрънія вытекаеть слъдующее: всъ новъйшія умствованія касательно первыхъ гоненій противъ христіанъ вовсе не основываются на убъдительныхъ доказательствахъ. Напротивъ, вполнъ достовърно то, что Неронъ и Домиціанъ были гонителями христіанства, какъ такого, ихъ гоненія были поистинъ гоненіями противъ христіанъ, ихъ жертвы были истинными мучениками за въру. Всъ голоса изъ христіанской древности, сви-

дътельство языческихъ писателей, а часто и сознаніе самихъ противниковъ вполнъ согласны между собою въ этомъ. Точно такъ же самыя важныя свидътельства говорять въ пользу того, что уже и эти преследованія были санкціонированы всеобщими эдиктами и въ силу этого распространялись также и на провинціи. Всв эти три свойства гоненій такъ тесно связаны между собою, что одно изъ нихъ почти необходимо следуеть изъ другаго. Кто воюеть противъ христіанства, какъ именно противъ христіанства, тотъ естественно долженъ бороться противъ него повсюду. Мы можемъ, следовательно, спокойно оставаться при древнемъ, освященномъ традиціей въковъ, возарвніи на гоненія перваго віжа, жертвы этихъ гоненій — почитать мучениками за святую нашу въру, и въ столь раннемъ разраженіи страданій и угнетеній — усматривать подтвержденіе истины нашей религіи. Только истину преследуеть всюду, какъ тень, смертельная ненависть. Одна только высочайшая истина пользуется тою привилегіей, что противъ нея каждый объявляеть болве или менъе продолжительную и упорную войну, и кто не за нее, тоть противъ нея, или по выраженію Тертудліана, — tot hostes ejus, quot extranei (Ap. c. 7).

Z٠

## ПИСЬМА

## КЪ ПОЧИВШЕМУ ВЪ БОЗѢ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШЕМУ МАКАРІЮ МИТРОПОЛИТУ МОСКОВСКОМУ\*.

## А. В. ГОРСКАГО и К. И. НЕВОСТРУЕВА \*\*.

1. Преосвященнай шій владыко, Милостивайшій архипастырь и отеця!

Получивъ отъ васъ, чрезъ отца ректора академіи, четвертую часть Православно-догматическаго богословія, приношу вашему преосвященству всенижайшую благодарность за даръ вашъ. Тъмъ болъе его пъню, чъмъ менъе заслуживалъ безотвътностію при полученіи первыхъ трехъ томовъ. Ей, преосвященнъйшій

<sup>\*</sup> См. январьскую книж. «Правосл. Обозр.» за текущій годъ.

<sup>\*\*</sup> Александръ Васильевичъ Горскій, профессоръ Церковной исторіи въ московской духовной академін, посвященный въ санъ протоіерея въ 1860 г., съ 23 октября 1862 г. Ректорь той же академін, сконч. 11 октября 1875 года. По порученію Св. Синода занимался описаніемъ рукописей Синодальной бывшей патріаршей библіотеки вибсті съ помощникомъ своимъ Константиномъ Ивановичемъ Невоструевымъ. Послідній — по окончаніи курса въ московской духовной академін въ 1840 г. бывшій наставникомъ въ Симбирской духовной семинаріи, въ 1849 г. съ причисленіемъ къ московской семинарін, быль назначень въ помощь А. В. Горскому, при которомъ были изданы 4 тома Описанія Рукописей до 1863 г., а съ сего года работаль одинъ; скончался 30 ноября 1872 года.

владыко, вврилъ я, что вы не усомнитесь въ твхъ чувствахъ, съ какими принималъ я всегда ваши ученые труды. Радовался и радуюсь, что наука богословія нашла въ васъ себъ такого усерднаго и неутомимаго дъятеля и върнаго охранителя священнаго достоянія въры. Да благопоспівшить вамъ Господь довести свой огромный трудъ до конца и изъяснить чадамъ церкви православной все, чему она учитъ и на какихъ основаніяхъ учить.

Исправивая вашего архипастырскаго благословенія честь нийю пребыть Вашего преосвященства покориййшій слуга профессоръ Александръ Горскій.

Октября 14 дня 1852.

Преосвященнъйшій владыко,
 Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

Многократно удостоиваясь знаковъ вашего милостиваго вниманія ко мив, прошу покорнейше ваше преосвященство принять отъ меня начатокъ трудовъ нашихъ въ описаніи рукописей М. С. Библіотеки. Ваша ревность въ отысканіи древнихъ памятниковъ русскаго церковнаго слова позволяеть мив наденться на ваше сочувствіе подобнымъ и моимъ желаніямъ, сколько ни скудными могутъ казаться последствія розысканій. Благоснисхожденіемъ вашимъ покройте ошибки наши, восполните недостатки наши и преподайте архипастырское благословеніе ваше и благіе советы для продолженія труда,

> Вашего преосвященства, милостивъйшаго архипастыря и отца усердивишему почитателю и нижайшему слугъ. Пр. Александру Горскому.

23 Ноября 1855.

Преосвящены в йшій владыко,
 Милостив в йшій архипастырь и отецъ!

Приношу вамъ усерднъйшую благодарность за присланныя вами три части Русской Церковной Исторіи.

Душевно радуюсь, встръчая въ книгахъ вашего преосвященства, при общирной разработкъ источниковъ, и невооткрываемыя сокровища древности. Правда не всъ древніе памятники соб-

Digitized by Google

ственно—нашей духовной литературы имъють внутреннюю важность: но всъ драгонънны какъ свидътельство минувшей, еще мало извъстной намъ жизни,—какъ первые проблески богослововой мысли и благочестивой ревности. Много значить уже и то, что имъя предъ глазами такіе памятники, не тернемся въ области догадокъ по однимъ ихъ надписаніямъ.

Да благопосившить Господь трудамъ вашимъ.

Примите вивств, преосвященнвишій владыка, поздравленіе съ приближающимся Сввтлымъ днемъ Воскресенія Христова и святительское благословеніе препошлите

Вашего преосвященства усердный шему слугь А. Горскому.

30 Марта 1857.

4. Высокопреосвященнай шій владыко, Милостивай шій архипастырь и отеца!

Приношу вашему высокопреосвященству усерднъйшую благодарность за даръ, которымъ благоволили почтить меня. Душевно радуюсь, что Господь благопоспъшилъ вамъ продолжить вашъ трудъ изъ ученія церковной древности нашей и передать плодъ вашего изученія на общую пользу. Слава Богу, жизнь нашихъ предковъ церковная все болъе и болъе предъ нами раскрывается.

Со вступленіемъ въ должность ректора я отъ описанія рукописей синодальныхъ долженъ былъ отказаться, чтобы не задерживать хода этого діла: но все подготовленное передаль на руки достопочтеннаго сотрудника моего К. И. Невоструева. Онъ успівль напечатать еще томъ описанія, въ которомъ подвергнуты разбору богослужебныя Рус. Синодальной Библіотеки (впрочемъ не вст еще, а только половина). Когда явится на світь эта книга, (можеть быть, вскорт) буду иміть честь представить ее вашему высокопреосвященству.

Испрашивая архипастырскаго благословенія вашего честь им'єю пребыть

Вашего высокопреосвященства Милостивъйшаго архипастыря и отца покориъйшимъ слугою Ректоръ Московской Д. Академін Пр. Ал. Горскій.

14 Генваря 1866.

1. Ваше преосвященство, Преосвященнай владыко,

Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

Честь имъю покорнъйше принести вашему преосвященству вновь отпечатанную, но въ свътъ еще не вышедшую 3 книгу Описанія Синодальныхъ рукописей. Она содержить догматическія и нравственныя писанія Отиовъ Церкви (не исключая и Русскихъ), изъ коихъ многія замѣчательны по древности славянскаго перевода или достоинству списковъ. Что же до самаго Описанія: то смиренно просимъ ваше преосвященство многаго не въыскать и недостатки его покрыть вашею благоснисходительностію,—мы дѣлали, какъ могли. Теперь приступили къ печатанію 4-й или по нашему раздѣленію 3-й книги 2-го отдѣла, отеческаго, въ которую войдуть разныя богословскія сочиненія иерковныхъ писателей, содержанія а) учительнаго, б) полемическаго и в) смѣшаннаго или сборника. Она будеть объемомъ не менѣе настояшей книги.

Всепокориватие испращивая вашего архипастырского благословевія съ глубочайщимъ почтеніемъ и совершенною преданностію честь имъю быть

> Вашего преосвященства Милостивъйшаго архипастыря и отца нижайшій послушникъ Московской семинаріи наставникъ Капитонъ Невоструевъ.

1860 Мая 6 дня.

2. Ваше преосвященство, Преосвященнъйшій владыко,

Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

Всепокорнъйше имъю честь привътствовать ваше преосвященство съ наступающимъ свътлымъ праздникомъ Воскресенія Христова и душевно желаю вамъ, яко другомъ Божіимъ, внити въ радость Господа своего и исполнитися благодати, отъ живоноснаго гроба его возсіявшей.

Не знаю, наих съ одной стороны благодарить ваше преосвященство за благовнимательность и снисхожденіе, съ наковыми изволили обнаружить мою худость публикъ и удостоили меня высылкою самого журнала, а съ другой, какъ извинить, или лучше осудить мое не чувственное, долговременное при всемъ этомъ молчаніе. Припадая къ стопамъ вашимъ за все приношу душевную мою благодарность и вины моя, прошу покорнъйше, простите хотя Воскресеніемъ: въ объясненіе же отчасти могу сказать, что я не хотвль писать вамъ всуе, безъ чего-нибудь, а это нъчто, нынъ же по почтв на имя ваше посылаемое, по немощи моей и належащей мнъ работъ, только теперь привелъ къ концу.

Это суть древнерусскія поученія и посланія объ иноческой жизни. Поводомъ къ собранію ихъ служило для меня келейное правило инокамъ, отпечатанное въ янв. книжкв Дух. Въстника. Воззрите милостивно, ваше преосвященство, на сіе посильное отъ меня приношеніе, и если усмотрите годнымъ, благоволите сообщить оное въ редакцію журнала. По примъру сихъ, иноческихъ поученій думаю я приготовить два или три таковыхъ же, не отпечатанныхъ поученій къ священникамъ и мірянамъ: но опасаюсь причинить оскомину, аще и теперь посланными уже не причинилъ. Не легки они, кажется, будуть и для корректуры. Въ случав же негодности или неудобности отпечатанія какоголибо поученія мнъ желательно бы оное изъ редакціи получить обратно, хотя при книжкъ Дух. Въстника.

Еще есть у меня небольшая статейка въ подтверждение того, что епископъ Ростовский Прохоръ действительно составняъ житие св. митрополиту Петру: житие это служившее основаниемъ болъе пространному, составленному митроп. Кипріаномъ, такое же, какъ стпечатанное вами въ Дух. Въстникъ, читается въ двухъ синод. рукописяхъ и двухъ чудовскихъ, изъ коихъ въ одной заглавие показываетъ того же составителя, епископа Рост. Прохора. Но опять боюсь, да не стужаю вамъ, и отлагаю до слъдующаго раза.

Всеповоривище испрашивая вашего архипастырскаго благословенія, съ глубочайшимъ почтеніемъ и совершенною преданностію честь имъю быть

> Вашего преосвященства, Милостивванаго архипастыря и отца инжайшій послушникъ Семинаріи профессоръ Капитонъ Невоструевъ.

1862 Марта 31 двя.

Digitized by Google

8. Ваше высокопреосвященство, Высокопреосвященный шій владыко,

Милостив вйшій архипастырь и отець! Усердныйше приношу вашему высокопреосвященству вновь изданную книгу Описаніе славянских рукописей синодальной библіотеки, отд. ІІ, ч. 3. За симъ представлень въ Свят. Синодъ одобренный цензурою оригиналь слыдующей книги: отдыть ІІІ о книгахъ богослужебныхъ, имфющій состоять изъ двухъ томовъ.

11 мая, въ день свв. первоучителей славянскихъ Кирилла и Менодія, у насъ въ Москвъ хотвин было открыть епархівльную библіотеку: но владыка возразиль, что безь указа Св. Синода этого сдълать нельзя. При библіотекъ составляется еще особое общество дух. ученыхъ, не исключая и светскихъ сочувствующихъ, которое предположило издавать записки или журналъ,--изъ переводовъ греческихъ неизданныхъ доселв отеческихъ и другихъ твореній духовныхъ, сочиненій русскихъ духовныхъ же писателей, изъ отечественныхъ сказаній и т. п., -- по рукописямъ синодальной библіотеки, и другихъ доступныхъ, печатать извъстія и акты о московской епархін, ен древностяхъ и замъчательностяхъ, отмъчать и разбирать какъ дучшія вновь явдяющіяся дух. сочиненія въ защиту и распространеніе въры и церкви, такъ и худшія, журнальныя п газетныя, -противъ сего. Желаніе это прилежить многимь, но не знаемь, обрящутся ли усердные и способные двлатели.

Здёсь предпринимается профессоромъ университета Тихонравовымъ и г. Викторовымъ новое изданіе Стоглава спискамъ по пяти и более синод. и другихъ моск. и троицкихъ библіотекъ,— афера, подъ видомъ, что Кожанчиково изданіе, передающее совращенную редакцію, неудовлетворительно.—Можетъ быть дело скоро дойдеть до поморскихъ и керженскихъ ответовъ, и ихъ будуть печатать.

Всепокорнъйше пспрашивая вашего архипастырскаго благословенія съ глубочайшимъ почтеніемъ и совершенною преданностію имъю честь быть

> Вашего высокопреосвященства, Милостивъйшаго архипастыря и отца Нижайшій послушникъ Семинарін профессоръ Капитонъ Невоструевъ.

1863. Мая 13 лня.

4. Ваше высокопреосвященство, Высокопреосвященняй шій владыко,

Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

Честь имъю покорнъйще привътствовать васъ съ великимъ и радостнъйшимъ праздникомъ Воскресенія Христова и искреннъйше желаю вамъ по сшествін въ страданія и смерть Его внити въ радость и благодать, обильно отъ гроба Его возсіявшія.

Приношу вашему высокопреосвященству искреннъйшую мою благодарность за внимательность и щедроту вашу къ убожеству моему, съ какими изволили на дняхъ пожаловать мнъ сильныя мыслію и словомъ слова и ръчи ваши.

Описаніе богослужебныхъ книгъ дъйствительно у меня теперь печатается, но дъло идетъ медленно и не скоро еще кончится, по значительному объему книги. По отпечатаніи же непремъннымъ долгомъ, какъ и прежде, поставлю немедленно представить вамъ экземпляръ.

Наши любители духовнаго просвъщенія на жертвуемую отчасти сумму собираются начать изданіе, притомъ въ двухъ видахъ, одно для просвъщенной и ученой публики, другое — для простаго народа. Но нътъ какъ то согласія въ обществъ, мало людей способныхъ, со свъдъніями и благонадежныхъ даже по направленію.

Приготовляю также я въ печать на счеть и въ пользу Іосифа Волоколамскаго монастыря современныя почти житія преп. Іосифа Волоцкаго, писанныя одно Саввою Чернымъ, епископомъ крутицкимъ, другое родственникомъ преподобнаго Досифеемъ Топорковымъ и третіе неизвъстнымъ, также Сказаніе о Кассіанъ Босомъ, воспріемникъ отъ купели Грознаго и Волоколамскій Парерикъ.

Высовопреосвященныйшему владывы нашему не понравилась помышенная недавно въ "Дух. Дневникъ" какимъ то священникомъ статья объ исповыди, — владыка видить здысь неразумную и вредную гласность. Не кажется также многимъ статья объ Аввакумъ протопопы въ "Дух. Выстникъ" — свящ. Баратынскаго, говорять онъ не обличаеть, а защищаеть по нынышнему духу этого глупаго фанатика.

Всеповорнъйше испрашивая вашего архипастырского благословенія съ глубочайшимъ почтеніемъ и совершенною преданностію честь ямъю быть

> Вашето высокопреосвященства, Милостивайшаго архипастыря и отца Нижайшій послушникъ Семинаріи наставникъ Капитонъ Невоструевъ.

Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

1864. Апреля 15 дня.

Ваше высокопреосвященство,
 Высокопреосвященнъйшій владыко,

При семъ покорнъйше приношу вашему высокопреосвященству отдъльные оттиски: а) Житія преп. Іосифа Волоколамскаго и б) Записки о славянскомъ переводъ Евангелія свв. Кирилломъ и Менодіємъ. Первый—изъ печатающейся 2-й книги Общества любителей духовнаго просвъщенія, вторый изъ издаваемаго же М. П. Погодинымъ Кирилло-Менодієвскаго сборника, черезъ мъсяцъ имъющаго выйти въ свътъ.

У насъ въ Чудовъ находятся въ качествъ простыхъ теперь иноковъ и радуютъ преданныхъ истинной церкви присоединившіеся изъ раскола бывшіе архіерен Пафнутій, Онуфрій съ влириками, къ коимъ пріобщенъ и обратившійся на дняхъ епископъ Сергій. Каждодневно у нихъ бываеть не мало изъ раскола посвтителей,--Никодимовъ, какъ они называютъ, т.-е. потаенно бесъдующихъ и ищущихъ пути истиннаго, а также и соглядатаевъ изъ противной, крамольной партіи раскола. Броженіе идетъ сильное, и если Господь благословить, плодъ долженъ быть многъ. Да не похвалится всяка плоть предъ Богомъ, -- означенные отцы сами своимъ размышленіемъ и наблюденіемъ дошли до мысли присоединенія, а потомъ въ обращенію ихъ и многихъ сочувствующихъ имъ весьма много способствовали и содъйствують навъстныя статьи о современномъ движеніи въ расколь банкадавра моск. д. академін г. Субботина, который находится съ оо. Пафнутіемъ и Онуфріемъ въ постоянной переписка и дружественнъйшихъ отношеніяхъ, получая отъ нихъ и самыя матеріалы для статей своихъ, большею частію подлинные ввятые ими изъ Бълокриницкой митрополіи акты. Для успъшнъйшаго дъйствія надъ коснъющими и томящимися въ расколь Пафнутій съ братією и главами здъшнихъ единовърческихъ церквей хотять просить начальство объ открытіи единовърческаго муж. монастыря въ московскомъ старовърческомъ Преображенскомъ или Рогожскомъ кладбищъ. Видно, что они имъють у раскольниковъ большой авторитеть, и въ своемъ обращеніи, образованіи, характеръ дъйствительно представляють много хорошаго и привлекательнаго. Въ послъднее время, вопреки всегдашнему уклоненію отъ раскольниковъ, ко мнъ приходящихъ, а иногда и пишущихъ, и я съ о. Пафнутіемъ и др. познакомился, и снабжаю ихъ теперь книгами изъ своей библіотеки, хотя они и сами не бъдны ими.

Всепокорнъйше испрашивая вашего архипастырского благословенія съ глубочайшимъ моимъ почтеніемъ и совершенною преданностію имъю честь быть

> Вашаго высокопреосвященства, Нижайшій послушникъ Семинаріи профессоръ Капитонъ Невоструевъ.

1865. Іюня 26.

6. Ваше высокопреосвященство, Высокопреосвященнъйшій владыко,

Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

Честь имъю покорнъйше привътствовать ваше высокопреосвященство съ настоящимъ праздникомъ Рождества Христова и наступающимъ новымъ годомъ, вседушевно желая вамъ благословеніе свыше на сіе лъто благости Божіей и обновленія силами духа и тъла.

Благоволите принять, ваше высокопреосвященство, малое приношеніе мое, по почтв нынв посылаемое: Житіе преп. Іосифа, сост. неизвъстнымъ и похвальнаго ему слова Досифея Топоркова, да слово Ал. Вас. Горокаго въ юбилей тысячельтія славянскихъ просвътителей, отпечатанное въ Кирилло-Мефодіевскомъ сборникъ.

Въ Чудовской славянской рукописи XII в. открылось слово Ипполита Римскаго объ антихристь, подлинное, найденное и

изданное на греч. Гудіемъ 1661 г. и перепечатанное у Галланда въ В\*—са vo. PP. t. 2. По представленію моему высокопреосвянъйшій влючику мнр же поралить избогр это стово ср монир русскимъ въ параллели древнему славянскому переводу и подъ обоими съ греческимъ, подлиннымъ текстомъ. Побуждениемъ къ изданію, кром'в древности славянскаго перевода и р'вдкости слова, служило болье то, что оно своимъ несогласіемъ и явнымъ противоръчіемъ подрываеть подложное слово, хотя также съ греческаго у насъ переведенное, помъщаемое въ Соборникъ въ недълю мясопустную, на основания коего раскольники не привнають наше священство и церковь и называють ее антихристовою. Досель живущіе у насъ въ Чудовь, изъ раскольной іерархіи обратившіеся, Пафнутій съ братією весьма одобряють и поддерживають своими совътами это предпріятіе, которому живо сочувствуеть и также помогаеть знакомый со мкою почтенный писатель извъстнаго Окружнаго посланія Илларіонъ Георгіевъ.

Къ этому протестомъ въ обществъ древнерусскихъ искусствъ противъ печатанія заявленной уже въ "Моск. Въдомостяхъ" въ немъ произнесенной статьи г. Филимонова о подложности хранящихся въ Успенскомъ соборъ сосудовъ подъ именемъ преп. Антонія Римлянина, я самъ же вызваль другое затруднительное и непріятное порученіе относительно сего предмета. Въ подлинной ваписи дворцоваго архива о поступавшихъ въ 1631 г. вещахъ въ царскую казну Филаретъ нашелъ извъстіе, что Константинопольскій жилець Гречанинъ Юрій Панагіоть "биль оть себя челомъ" царю Михаилу Өеодоровичу чашу яшмовую, украшенную золотомъ и камнями, а потомъ потиръ яшмовой же, съ приборомъ, и также украшенный, съ подробнымъ описаніемъ того и другаго приношенія. Последнее 1) по описанію точь въ точь соотвътвуеть яшмовымъ, Антоніевымъ Словущимъ сосудамъ, подлинность коихъ заподозрвна уже въ памятникахъ Россійскаго государства. Владыка, собравъ и сообразивъ почти всв сведенія и данныя, доставленныя прочими членами нарочно составленной по сему вопросу коммиссіи, такъ какъ усиливалась

<sup>1)</sup> Въ слѣдующемъ году царемъ переданное патр. Ф—ту, а отъ него въ Усп. соборъ.



иолва, особенно между раскольниками, поручиль мив сдълать печатное объясненіе, что все-таки этотъ памятникъ четвероконечнаго вреста, указанный и означенный патр. Іоакимомъ въ Увътъ, относится въ начаду XVII в. Какъ ни тижео миъ казалось сдёлать такую уступку, но при всёхъ поискахъ монхъ въ государственномъ архивъ старыхъ дълъ, въ главномъ архивъ иностранныхъ двяъ, въ кремлевскихъ соборахъ и т. д. ничего не могь я найти въ подтверждение подлинности сосудовъ, а нашель только въ подкришение статью Филимонова. Помянутая яшмовая чаша, досель хранящаяся въ оруж. палать, и мнимые Ант. сосуды, сопоставленные между собою, сходны ванъ двъ ваши. Снегиревъ въ описаніи Моск. древностей указаль на соб. опись 1627 г., будто уже свидетельствующую объ Ант. сосудахъ: но такой описи въ соборъ не бывало, а между тъмъ преизвъстно, что онъ многое въ памяти смъщиваль, и выставиль цвну сосудовъ по этой никому неизвестной описи — туже самую, какая въ оруж. записи 1631 г. Недьзя прибъгнуть и къ натегоріи Өеогностова требника, о коемъ въ нашемъ описаніи и не упоминается: впрочемъ я еще подожду объяснениемъ.

Новоприсоединившіеся въ церкви, вышепом. Пафнутій съ братією скоро перейдуть оть нась въ утвержденный за ними единовърческій монастырь въ бывшемъ Преображенскомъ владбищъ (а Рогожцы свое отстоями). По доставляемымъ ими свъдъніямъ г. Субботинъ скоро напечатаеть въ "Рус. Въстникъ" новую статью о последнемъ движеніи раскола и полную исторію беловринициой митрополіи. Теперь въ Москвъ по удаленіи австрійснимъ правительствомъ отъ кафедры м-та Кирилла производятся соборища объ утверждении и посвящении привезеннаго сюда преемника его (котораго скрывая ищеть полиція). При этомъ возгорвансь пренія объ окружномъ посланін, и тогда какъ сперва почти единогласно предали оное провлятію, въ ближайшее время сторонники его, малые числомъ, но не умомъ, стали поправляться, такъ что многія вліятельнійшія лица, подписавшіяся прежде противъ окружнаго посланія, теперь ваявляють себя въ пользу его. Но мы, духовные, иногда сами вредимъ дълу, какъ показывають две статьи здешняго священника Виноградова въ Духъ христіанина, кои впрочемъ не прошли ему даромъ.

Всепокорнъйше испрашивая вашего архипастырского благословенія съ глубочайшимъ почтеніемъ и совершенною предакностію честь имъю быть.

> Вашего Высокопреосвященства, Милостивъйшаго архипастыря и отца нижайшій послушникъ Семинаріи профессоръ Капитонъ Невоструевъ.

21 Декабря 1865.

7. Ваше высокопреосвященство, Высокопреосвященнъйшій владыко, Милостивъйшій архипастырь и отець!

Приношу вашему высокопреосвященству глубочайшую благодарность за симсходительное внимание ваше, съ каковымъ изволили и мив по писанію вашему пожаловать два вновь вышедшіе и недавно мною изъ С.-Петербурга полученные вашего сочиненія исторіи русской церкви Господь да поможеть вашему высокопреосвященству вести и совершить это великое и благополезивишее двло съ такою же твердостію и достоинствомъ, какъ доведено оно доселв. Порядокъ, ясность, отчетливость и полнота въ изложеніи, съ употребленіемъ всёхъ до последняго времени открытыхъ документовъ, особенно же Аста Patriarchatus Constantinopolitani, отличающіе трудъ вашъ — не заградите и не заврите откровенное и невольно исторгающееся слово мое-делають его сколько занимательнымь, столько же необходимымъ, настольнымъ произведеніемъ. Кстати признаться, что давно у меня быда мысль сдвлать обозрвніе всвхъ автовъ въ означенныхъ протоколахъ и граматахъ константинопольскаго патріархата и перевесть замічательнійшіе изъ нихь для нашей исторів; но никакъ не нахожу къ тому времени, и безъ того оставаясь должникомъ почти во всёхъ дёлахъ своихъ, а въ тоже время удивляюсь равнодушію въ этому безцівному для насъ изданію болье свободныхъ и спеціально исторіей и каноникой церк. занимающихся академическихъ или и семинарскихъ наотавниковъ.

Всепокорнъйше испрашивая вашего архипастырскаго благословенія съ глубочайшимъ почтеніемъ и совершенною преданностію честь имъю быть.

> Вашего Высокопреосвященства; Милостивъйшаго архипастыря и отца нижайшій послушникъ Семинаріи профессоръ Капитонь Невоструевъ.

21 Генваря 1866.

8. Ваше высокопреосвященство,
Высокопреосвященнай владыко,
Милостивайшій архипастырь и отеца!

Приношу вашему высокопреосвященству покоривйшую благодарность за вашу ко мив сиисходительную внимательность, съ кановою на дняхъ изволили послать мев столь плавное, изящное и сердцу русскому близкое слово въ юбилей незабвеннаго нашего баснописца. Прошу поворивние ваше высокопрессвященство съ тъмъ же благоснисхождениемъ удостоить внимания вашего при семъ прилагаемыя брошуры: а) нъкоторыя древнерусскія поученія объ иноческой жизни-въ современномъ русскомъ нарвчін, б) описаніе плащаницы, приложенной въ Іосифовъ Волоколамскій монастырь удёльнымъ княземъ Владиміромъ Андреевичемъ Старициимъ, в) о скуфьв и камилавкв, и г) историческое описаніе двухъ Самарскихъ монастырей. Къ стать о скуфь въ февральской или мартовской книжке "Лушепол. Чтенія" будеть дов. важное дополненіе, по источникамъ, которыми въ свое время воспользоваться не дозволили мив встретившіяся препятотвія. Особенное вниманіе, въ последнее время обращаемое академісю наукъ на наше описаніе синод. рукописей, побудило меня писать статью, довольно теперь растянувшуюся, въ защещение 1 тома Свящ. Писания, обнесеннаго критикою Безсонова, именно въ защищение сдвланныхъ тамъ заключений о несуществования въ древней Руси до Геннадія полнаго состава. Библін. Статья, если выйдеть порядочная, можеть быть помъстится въ запискахъ академіи. Съ другой стороны печатаю теперь подлинное Ипполитово слово объ антихристь въ слав. переводъ XII в., виъстъ съ греческимъ текстомъ я для ясности—съ русскимъ еще переводомъ съ предварительнымъ вступленіемъ, замъчаніями къ тексту и приложеніям; мъсяца черезъ два—три надъюсь покончить это изданіе. Сім и нъкоторыя другія подобныя дъла и отвлекаютъ отъ окончанія вновь отпечатанной уже вниги описанія синодальныхъ рукописей.

Всепокоривние испращивая вашего архипастырского благословенія съ совершеннымъ моимъ почтеніемъ и истинною преданностію честь имъю быть.

> Вашего высокопреосвященства, Мелостивъёшаго архинастыря и отца нижайшій послушникъ Капитонъ Невоструевъ.

19 Февраля 1868 г.

## позитивизмъ.

## (Критическіе очерки).

Въ последнее время вниманіемъ русскаго образованнаго общества завладель графъ Толстой своею религіозно-философскою пропагандою, но вниманіемъ этимъ онъ, какъ кажется, обязанъ не столько передовой новизнё и современности своего ученія, сколько своему имени. Въ журнальной и газетной полемикъ, вызванной сочиненіями Л. Толстаго, выяснилось напротивъ, что къ его идеямъ отнеслась особенно несочувственно какъ разъ именно та самая часть русской интеллигенціи, которая выдаетъ себя наиболе современно—передовою. Въ самомъ деле, господствующая религіозно-мистическая черта въ міровоззреніи Толстаго и его отрицательное отношеніе къ положительной наукъ никоимъ образомъ не соответствуютъ положительному складу и направленію современной интеллигентной русской мысли, а потому не могутъ упрочить успеха его пропагандъ.

У насъ, конечно, еще и теперь существуеть матеріамистическое направленіе, но оно все болье и болье вытысняется родственнымы ему позитивизмомь. Пропаганда позитивной оплосовіи у насъ началась съ сороковыхы годахы (въ "Отеч. Зап."— Милютинымь, поздиве продолжалась Михайловскимь); но принесла плоды сравнительно въ очень недавнее время (съ семидесятыхъ годахъ, когда стали у насъ появляться журналы въ духъ позитивнаго направленія, въ родь "Мысли", смънившейся

потомъ "Русск. Богатствомъ", "Знанія"). На Западв повитивиамъ въ качествъ модной оплософіи давно вытвениль матеріализмъ п привился особенно во Франціи, на своей родинъ, гдъ онъ имъетъ и главныхъ своихъ представителей (О. Контъ, Э. Литтре, Рибо), и въ Англіи (Ст. Милль, Льюнсъ, Г. Спенсеръ).

Въ настоящее время изъ всёхъ философскихъ направленій европейской мысли позитививиъ насчитываеть у насъ наибольшее число последователей и сторонниковъ. На страницахъ "Привославнаго Обозрвнія не разъ уже говорилось о широкомъ распространени повитивнаго направления мысли въ русской интеллигенціи, не разъ привывался къ участію въ борьбъ съ нимъ всякій, кому дороги интересы истины и нашего отечественнаго благосостоянія. Вотъ, что говорить, напр., почтенный сотрудникъ журнала А. Ө. Туссов въ 12 кн. 1886. (Древніе и новые софисты. Библіографическая замітка): "Увлеченіе позитивными возарвніями... является у насъ чуть-ли не повальнымъ... Обратимся-ли мы къ нашей такъ-называемой светской журналистикв, увидимъ, что большая часть органовъ ея является проводникомъ позитивныхъ идей. Обратимъ-ли мы вниманіе на научныя изследованія, выходящія изъ-подъ пера отечественныхъ "овётскихъ" ученыхъ, встрътимся съ преобладаніемъ техь же идей въ этихъ изоледованіяхъ. Кто именть и иметь случаи сталииваться съ лицами университетского и вообще высшаго "свътскаго" образованія, тоть въ большинствъ случаевъ имъль дъло со сторонниками и защитниками позитивныхъ же возгръній. Мало того: въроятно, не намъ однимъ приходилось встръчать таковыхъ лицъ въ среде даже гимназистовъ и юниеровъ, нахватавшихся модныхъ взглядовъ изъ журнальныхъ книжевъ или изъ бесъдъ съ болъе зрълыми понлонниками позитивизма. Въ виду текой распространенности этого направленія на борьбу съ нимъ должны главнымъ образомъ быть направлены силы всахъ такъ, кому дорога истина и ито искренно радветь объ общемъ благв. Здвсь важенъ всякій трудъ, оригинальный ли или переводный, лишь бы онъ былъ направленъ противъ господствующихъ интеллентуальныхъ увлеченій..."

Чъмъ объяснить столь широкое распространение у насъ позитивнаго направления? Многое для объяснения успъха позитивизма заключается уже въ самой природъ его, какъ философской док-

трины. Позитивизмъ имветъ всв шансы на успвхъ въ борьбв , съ матеріализмомъ, имъ вытъсняемымъ. Позитивизмъ не столь грубая философія, какъ матеріализмъ: онъ не относится такъ неделикатно и прямо отрицательно къ благороднымъ, высшимъ чисто духовнымъ интересамъ и запросамъ человъческой души, какъ дълаетъ матеріализмъ, не отталкиваетъ матеріалистическимъ цинизмомъ, но напротивъ можетъ привлекать къ себъ неопытныхъ своею недосказанностью и неопредъленнодвусмысленнымъ отношениемъ къ впинымъ вопросамъ. Послъдняя особенность позитивизма можеть быть особенно выгодною для него въ наше время безвърія или полувърія, индифферентизма, отсутствія строгихъ убъжденій. Есть симпатичныя стороны въ позитивизыв, которыя должны вліять на его успъхъ. Таковы отсутствіе въ немъ исключительности, нетерпимости, свойственной болье или менье всвыть философіямъ 1), его плодотворная заботливость о наукъ, имъющая цълью обезпечить ея прочность и прогрессъ указаніемъ и обоснованіемъ дучшихъ пріемовъ и методовъ научнаго знанія, вообще заботливость о знаніи достовърномъ-точномъ, ясномъ, положительномъ. Есть кромъ внутреннихъ и вившнія условія для успаха позитивизма у насъ, въ Россіи. Эти условія заключаются, можеть-быть въ особенномъ пристрастіи русскихъ нъ естествознанію, интересы и права котораго защищаеть съ такою ревнивою заботливостью позитивизмъ.

Препятствіемъ широкому распространенію у насъ позитивизма могло бы быть строго-критическое обсужденіе его въ нашей періодической и неперіодической печати. Но наша литература, какъ свётская такъ и духовная, далеко не можетъ похвалиться ни количествомъ, ни качествомъ, ни своевременностью появлявшихся въ ней критическихъ отзывовъ о позитивной философіи. До сихъ поръ еще не представлено ни одного опыта полнаго систематическаго разбора Контовой позитивной философіи въ ея основныхъ принципахъ и въ ея приложеніи (соціологіи). Контова соціологія не нашла себъ еще полнаго критическаго об-

<sup>&</sup>quot;) Мы не входимъ въ обсужденіе источника и природы позитивной терпимости: многда, кромф уваженія къ истинф, терпимость, какь показываеть опыть, питается мидифферентизмомъ умственнымъ.



сужденія. Переведенныя на русскій явыкъ капятальныя сочиненія Льюиса ("Исторія философін" и "Вопросы жизни и духа") и сочиненія Спенсера не вызвали ни одной спеціальной статьи хотя бы въ журналь (если не считать Апостольского-опроверженіе ученія Спенсера о происхожденіи религіи). Изъ періодическихъ изданій болье не только свытскихъ, но и духовныхъ, дало мъста обсужденію позитивизма "Православное Обозрвніе". Сюда принадлежать двъ статьи В. Д. Кудрявцева (1875 г. кн. 3 и 1883. кн. 5), одна статья Соловьева В. (1874. кн. 11), библюграфическая замътва по поводу книги Хмобникова (Русское Государство) А. Гусева (1876), М. И. Каринскаго ("Явленіе и дъйствительность" 1878. Кн. 4 ("Борьба противъ силлогизма въ новой философіи" 1880. кн. 2), А. М. Дапатина нъкоторыя главы обширной статьи: "Положительныя задачи философін 1885. кн. 5—1886 кн. 1), Кн. Цертелева ("Логика позитивизма" 1887. кн. 1). Къ анти-позитивной притической литературв непереводной относятся еще следующія журнальныя статьи а: книги: "Письма о конечныхъ причинахъ" (Творенія св. отцевъ), "Три опыта Милля о религін" Волкова (Прав. Собес. 1879 г.), , Кризисъ западной философіи В. С. Соловьева, "Наука и Религін" Чичерина (вн. III, гл. IV), "Основные вопросы философіи исторін" *Карпева* (по разн. мъст. вниги), "Философскій лексиконъ " Гогочкаго (т. III), "Религіозныя воззрвнія Дж. Ст. Милля" Спб. 1884, изслъд. свящ. Городиева 2). Переводныя: "Древніе и современные софисты" Брентано въ перев. Я. Новичкато Спб. 1886 г. Каро ст. въ пер. съ франц.: "Э. Литтре и позитивизмъ" (Русск. Мысль 1884. кн. 1-5) и его же: "Религія позитивизма" (Р. М. 1883. кн. XI). Большею частію позитивизмъ въ поименованныхъ сочиненіяхъ затрогивается случайно, эпизодически и стороною. Наша полытка спеціальнаго систематическаго разбора Контовой философіи въ ся теоретическихъ основаніяхъ (законъ о трехъ фазисахъ исторіи и классификація наукъ) и въ ея практическомъ выраженіи и приміненіи (соціологія Конта) въ виду

<sup>2)</sup> Мы позабили было упомянуть о капитальномъ трудъ, посвященномъ позитивнему, пр. Никанора: «Позитивная философія и сверхчувственное бытіе».

бъдности подобныхъ образцевъ въ наличной литературъ, будетъ не лишнею.

Мы предполагаемъ имъть дъло съ читателями, которые уже знакомы съ самымъ ученіемъ позитивизма, а потому въ своей стать в изложенію позитивнаго ученія мы даемъ лишь столькомъста, сволько это нужно для цълей статьи. Впрочемъ, такъкакъ въ интересахъ правильной оценки Контова повитивнаго ученія необходимо, конечно, точное представленіе о немъ, то мы не можемъ не упомянуть о существующихъ на русскомъ язывъ изложеніяхъ Контовой системы позптивной философіи. Лучшимъ изложенісмъ считается изложеніе Д. Ж. Ст. Милля и Г. Г. Льюнса въ переводв Неклюдова и Тиблена. Первому принадлежить: "Ог. Конть и позитивизиь", второму-, Философія наукъ Ог. Конта" (оба эти трактата соединены въ одну книгу, изд. Спб. 1867). Что касается оригинальных трудовъ въ этомъ родъ, то они большею частью принадлежать перу русскихъ последователей повитивизма, а потому имеють тенденціозную окраску. Поэтому нельзя не привътствовать недавно появившееся въ печати вполнъ точное и полное изложение Контова позитивного ученія, особенно его соціологіи, принадлежащее Смоликовскому (изд. 6. Варшава 1886). Изложение Смоликовскаго по мъстамъ сопровождается критическими комментаріями 3).

T.

Знаніе можно подразділить на два вида: безусловное и условное, или относительное. Первое иміть діло съ внутреннею природою вещей, ихъ сущностью, т.-е. тімь постояннымъ в неизмітннымъ вітото, что лежить въ основіт всего міра явленій; оно не довольствуется знаніемъ того, чімь бываеть вещь, но стремится поститнуть, что она есть сама въ себі по своей внутренней природі и чімь должна быть. Вообще знаніе безусловное стремится в полному постиженію важдой вещи отдільное в внутренней природы и смысла и всей совокупности явленій, всего бытія, его смысла и значенія; оттого сущность этого знанія выражается въ вопросі: "что такое?" А этоть вопрось распадается на нісколько другихъ частныхъ; чтобы понять вполніть

<sup>2)</sup> Реценз. о вниги Смоликовскаго См. Руссв. Мысль 1887. № 1. въ отд. библ.



вещь и узнать, что она такое, нужно рышить: откуда она и зачимо существуеть? Нужно знать ен первыя и конечныя причины. Вопросы: что, откуда, зачиме и почему - характерные вопросы для знанія безусловнаго. Всв эти вопросы связаны между собою органически и резюмируются въ одномъ: что есть та или иная вещь? Обстоятельный отвёть на каждый изъ нихъ выражаль бы собою полное постижение вещи, ея истины, вещь объяснялась бы намъ изъ нихъ вся безъ остатив, сразу и навсегда. Тогда и како вещи, т.-е. ен феноменальное существованіе въ каждый данный моменть намъ было бы вполнъ понятно: мы всякій разъ знали бы, почему вещь проявила себя такъ, а не иначе, почему напр., воздухъ отъ теплоты расширился и т. п. Такимъ образомъ, безусловное знаніе не хочеть условной истины вещи, т.-е. не всей истины, но хочеть объять её всю; оно ищеть истины вещи не въ ся феноменальной, изманчивой, относительной сторонь, по которой вещь является лишь выраженіемъ отношенія къ другой вещи, не въ томъ, что бываеть въ вещи, но что есть и что должно быть, въ ел внутренней природъ, оно хочетъ постигнуть вещи, т.-е. найти истину ихъ м самыя вещи принять въ себя, какъ истину. Но вещь не можеть быть постигнута, если знаніе будеть выходить изъ этой же самой вещи и ею замываться: онв не могуть вами быть приняты, какъ истинное бытіе, истина ихъ намъ будеть непонятна. Причина этого простая: всё бытіе конечно, это бытіе не самостоятельное, истинно-реальное, цвиное бытіе, не содержить въ себъ само по себъ истины и потому для пониманія себя какъ истины отсыдаетъ насъ къ безусловной истинъ, отъ которой зависить истина конечнаго бытія, нь бытію единственно реальному и истинио-ценному - Богу. Изъ этой истины только становится понятной всякая вещь, ея начало и конець, ея суть ея истина; сведенное лишь въ этому безусловному Началу познаніе наше можеть быть законченнымъ в завершеннымъ, напр. добро и красота могутъ быть совсвиъ приняты нами, какъ нвчто истинно-ценное, тогда только, когда ихъ начало положено будеть для насъ въ истиню-ценномъ бытіи; истина ихъ не можеть быть установлена путемъ относительнымъ, путемъ сравненія съ темъ, что не истиню, некрасиво, мало истиню и красиво и т. п., всякая вещь и всякое бытіе получають свой полный и

ваконченный смысль, свою истину лишь въ истина абсолютной. Богь-алфа и омега всего. Отсюда исно, что безусловное знаніе прежде всего и натурадьные всего находить себы мысто вы области религіозной, религіозное знаніе по природъ своей знаніе безусловное. Таково же по существу и философское знаніе, которое всегда стремится быть постижениемь вещей, пониманіемь ихъ, объяснениемь бытія, и вполив можеть совпадать съ религіознымъ знаніемъ, стремясь постигнуть одно и то же, что религія въ большей части, котя можеть постигать не такъ же, какъ религія. Конкретное свое выраженіе безусловное знаніе религіи и философіи получило въ следующихъ классическихъ вопросахъ, относящихся въ Богу, міру и человъку: откуда міръ и гдъ его первая причина? Въ чемъ цъль міра? Что такое чедовъкъ? Что такое добро? Въ чемъ цъль и смыслъ человъческаго существованія? Что душа? Есть ин безсмертіе? Вопросы эти составляють центръ и жизненный нервъ человъческого знанія: только при болве или менве удовлетворительномъ разрівшеніи ихъ все существующее становится намъ понятнымъ, оно перестаетъ быть чвиъ-то намъ чуждымъ, страннымъ, недостойнымъ существовать и какъ бы несуществующимъ, мы принимамаемъ истину его. Въ то же время такое или иное ръшеніе въковых вопросовъ имъетъ безусловно опредъляющее значеніе для жизни, и настоятельно требуется жизнью. Составляеть ли безусловное знаніе истинную природу знанія? необходимо ли оно, коренясь въ природъ дужа человъческого, или случайно? не предръшаемъ этого, но это знаніе-всеобще, принадлежить встмъ временамъ, начиная съ древивйшихъ и до сего дня, всвыъ народамъ и всёмъ ступенимъ образованности, чёмъ оправдывается поговорка: "всякій человъкъ философъ". Безусловное знаніе сф ствойственными ему пріемами и методами мышленія находить себъ мъсто тамъ даже, гдъ прямою задачею себъ ставять лишь знаніе относительное, въ точной наукъ, и отсюда его не могуть изгнать не смотря на всв старанія: такъ глубоко укоренились въ насъ потребность въ безусловномъ внаніи и привычка въ пріемамъ его, такъ трудно отдълаться, эмансипироваться отъ него (трудность, граничащая съ невозможностью). Что всего замъчательнве, человвчество всегда сознавало невозможность нолнаго удовдетворенія этой потребности въ безусловномъ знаніи, но это внаніе ему такъ дорого, что оно не отказывается и отъ самой миніатюрной доли его, хотя бы эта последняя доставалась съ потомъ и кровью.

Что касается другаго вида знанія-условнаго или относительнаго, то оно представляеть собою противоположность первому. Чтобы ясиве намъ было это последнее, унажемъ существенныя черты относительнаго знанія, т.-е. знанія, которое не можеть быть въ полномъ строгомъ смысле слова названо знаніемъ и стремится не въ полной абсолютной истинъ, а въ относительной, неполной. Вопросъ, "что такое вещь" и ея внутренняя природа не входять въ задачи этого вида знанін; главный вопросъ здёсь како: какъ существують вещи? какъ происходить смена явленій? чвиъ, какими законами она опредвляется? Знаніе это имъетъ дело лишь съ отношеніями вещей, а не съ самыми вещами, а потому и называется относительнымъ. Истина для него извъстна только какъ отношение, вещь -- какъ отношение (прежде всего къ нашему сознанію, а потомъ къ другимъ вещамъ), словомъ, оно имъетъ дъло съ истиною и бытіемъ условнымъ, которыя не могуть быть равны самимъ себъ, суть нъчто измъняющееся съ перемвною вившнихъ отношеній вещи, истина вещи ищется не въ ней, а вив ея, въ ея отношеніи къ другой, и всякій разъ перестаеть быть истиною съ переминою этого отношенія, т.-е. здісь истины въ полномъ смыслі слова не существуеть. Пояснимь это примъромь. Бытіе мы представляемь себъ какъ совокупность предметовъ. А что такое предметъ? Совокупность признаковъ? а признакъ? Ничто иное, какъ отночиеніе этого, т.-е. всякаго даннаго предмета къ другому. Говоря: жельзо импеть тяжесть, мы говоримь собственно только, что земля притягиваеть жельзо; говоря: - жемьзо тяжело, мы сравниваемъ степень притяженія землею жельза со степенью притяженія ею другихъ тваъ. Говоря: жельзо плавится, мы выражаемъ линь отношение между огнемъ и жельзомъ; называя жельзо предметомъ матеріальнымъ, занимающимъ мъсто въ пространствъ, мы выражаемъ только отношеніе жельза къ нашей рукъ, т.-е. констатируемъ фактъ, что железо мешаетъ нашему движенію, что наша рука въ него упирается; цветь железа, наконецъ, есть лишь отношение между световымь лучемь, самимь желевомъ, его отражающимъ, и съткою нашего глаза. Вообще, вся-

ній признань есть лишь отношеніе и всякій предметь лишь совокупность отношеній; предметь вив своихъ признаковъ (т.-е. его сущность) намъ неизвъстенъ. При этомъ всякій данный, опредвленный предметь не есть постоянная совокупность отнопиеній, истина его условна, относительна. Дівло въ томъ, что мы никогда съ увъренностью не можемъ признать какой бы то ни было признакъ въ предметв постояннымъ, неизивннымъ. всегда присущимъ ему. Твердость желвза при двиствіи огня изчезаеть, цвъть его мъняется, въсь его на земль одинь, а на Сатурив будетъ другой. Химія навываеть теперь жельзо стымъ элементомъ, но вто знаетъ, не удастся ли его раздожить завтра? Какой же признакъ въ железе можно назвать постояннымъ, если вев они мвияются или могутъ измвинться? Следовательно, въ понятіи мы соединяемъ не неизмінные признаки предмета, а только тв, которые при обывновенныхъ условіяхъ обитаемой нами планеты являются наиболье постоянными, такъ. напр., въ понятіе ртути у насъ входить признакъ жидкости; даже и подъ словомъ вода мы непремвино разумвемъ жидкость, хотя каждая зима наглядно убъждаеть насъ, что вода можетъ быть названа столько же жидиниъ, сколько и твердымъ теломъ. Чъмъ болъе мы изучаемъ предметы природы, тъмъ болъе отврываемъ фактовъ измънскія тёхъ признаковъ, которые казались намъ наиболье постоянными. Вмвств съ твмъ измвияются и наши понятія о предметахъ. Характернымъ признакомъ условпаго знанія следуеть признать отсутствіе въ немъ необходимости, въ противоположность знанію безусловному. Это-прямое следствіе основной природы относительнаго знанія, которое не претендуеть на понимание, постижение вещей и равнодушно къ вопросу: что такое? Мы говоримъ, напр., что понимаемъ желвзо, когда съумвемъ перечислить его признаки: однако же ясно, что мы здъсь ровно ничего не понимаемъ, или по крайней мврв, что между пониманіемъ, что такое жельзо, и пониманіемъ, что такое треугольникъ, есть большая разница. Въ понятіи треугольника привнави вытекають необходимо изъ сущности предмета; признаковъ этихъ не можеть быть ни больше, ни меньше, и они не могутъ быть другими; словомъ, они необходимы, иначе треугольникъ не будеть треугольникомъ. Соверниенно не такъ мы понимаемъ жельзо. Между цвътомъ жельза

и его тижестью у насъ итть никакой необходимой связи; желбео morio om omite histroipro igrae min histroipro trmeribe. Hubite больще или меньше упругости и т. п. Мы не полимаемъ необходимости соединенія признаковъ, составдяющихъ наше по-HATIE O MELIBER, HOTOMY WTO MIN HE HOMENAGEN'S BEYTDERNEM MONроды, сущности этого предмета. Точно также мы не понимаемъ причинной необходимости. Собственно говоря, вы вполнъ постигаемъ причину только трхъ явленій, которыхъ причиною мы сами являемся: внига была на одномъ столь и очутилась на другомъ, и причину этого явленія я вполив ностигаю, потому что я самъ переложиль кингу; видя же напр., что за нагрѣванісив тала сладуєть его разширеніе, за схлажденісив уменьшеніе объема и т. п., я туть мичего не понимаю, а только замъчаю последовательность явленій, и явленіе предшествующее называю причиною, а явленіе послідующее - слідствіемъ, когда замвилю, что они идуть выботв и именно въ темъ же порядкв. Будуть де они всегда сведовать въ томъ же перядев-этого мы, не постигая внутренней природы вещей, не знаемъ, а тольно етрима, что дожево быть будуть: и во всявомъ одучев, не выходя даъ самой вещи, не можемъ, не имвемъ права собственно говорить и о причиниости. Вопросъ почему, такинъ образонъ, чуждъ относительному знанію. Отсутотвіе необходимости въ относительномъ зивнін, наконецъ, обусловливается твиъ, что оно не допускаеть изследованія первичныхъ и конечныхъ причинь по самой природъ своей относительности, не допускаеть вопросовъ откуда и зачими? Оно принимаеть быте въ томъ видь, каково одо есть, безъ дальнейшихъ разопросовъ, иначе перестало бы быть внаніемъ относительнымъ. Само бытів въ томъ видъ, какъ оно есть, не говорить намъ, ни откуда оно произошло, ни зачемъ произопло, не говорить даже, произопло ли вообще или же въчно. Для рышенія этихь вопросовь должно выдти за предвлы самого бытія, а существенный признавъ безусдовнаго знамія это-объясненіе вещи не жаз ея самей, а изъ безусловнаго начала: безусловное знаніе, чтобы постигнуть вещь, выходить за саму вещь и, выходя за вещь, находить вещь, а условное хочетъ найти вещь, не выходя изъ нея, и не находитъ. Понятно, что бытіе безъ начала и конца, цвли будеть представляться намъ случайнымъ, чепонятнымъ, неразумнымъ. Другой признакъ условнаго знанія-его объективность. апостеріорность въ противоположность безусловному-субъективному и апріорному. Эта оригинальная особенность вытекаеть изъ различія источниковъ того и другого знанія: въ безусловновъ источникъ знанія преимущественный — внутренній опыть, самосознаніе, наше я съ прирожденными ему принципами и категоріями мышленія, въ условномъ —вившній опыть и наблюдение. Въ безусловномъ знании миръ объясняется изъ самосознанія, макрокозмъ изъ микрокозма, міросознаніе опредвляется самосознаніемъ; оно стремится понять міръ мяъ я, міра внутренняго, и такимъ образомъ признаетъ я мърою всъхъ вещей, такъ въ самомъ мірв нять нечего, что говорило бы за существование субстаний, но мы представляемъ міръ какъ совокупность отгальныхъ, опредаленныхъ предметовъ или субстанцій по образцу своей души, субстанціальность которой непосредственно очевидиа намъ во внутреннемъ опытв или самосознанів. Тоже должно свазать и въ отношеніи въ причинамъ первичнымъ, конечнымъ (цълямъ) и дъйствующимъ: иден о нихъ берутся изъ внутренняго опыта и переносятся наружу-въ міръ. Условное знаніе, напротивъ, я ставить въ зависимость отъ міра, самосознаніе хочеть опреділить изъ міросознанія, человъка понять, понявъ прежде вившній міръ. Эти особенности условнаго знанія (эмпирическаго) и безусловнаго (теологическаго и метафизическаго) савдующимь образомъ повазываются у Льюмса 1): безусловное знаніе "смотрить на міръ съ сибъекмисной точки эрвнія, т.-е. объясняеть всв космическія явленія посредствомъ аналогій съ нашими собственными чувствами и воспріятіями; другое - подчиняеть человіна законамь, управляющимъ вившинимъ міромъ, и утверждаетъ, что разгадать себя мы можемъ только после того, какъ разгадаемъ различныя свойства вещества, проявляющися въ природв"... Безусловное знаніе основано на древнемъ предположеній, что человъческій умъ составляеть нормальную меру всехъ вещей; (оно) приравнива-



<sup>&#</sup>x27;) «Г. Г. Льюисъ и Д. С. Мил. в. Огюстъ Контъ и положительная философія». Перев. Неклюдова. С.-Петербургъ 1867. Цитаты мы будемъ ділать по этому сочиненію, отмічая лишь страницы и имя автора трактата. Льюисъ 178—179.

еть законо идев и вседенную подчиняеть человыку". У Милля 2): "всеобщій признакъ метафизическаго вида мышленія... состоитъ въ привычев пробою или нормою вившней истины ставить чистое произведение ума, а въ абстрантиомъ выражении признанныхъ върованій-вильть основаніе и доказательство, оправлывающія ихъ". Разсмотренную особенность можно въ вовце концевъ свести къ основнымъ особенностямъ абсолютнаго знанія и условнаго: первое объясняеть вещь выходя за саму вещь, вторая-не выходя изъ самой вещи. Наконецъ, можно указать еще одну характеристическую черту въ томъ и другомъ видь знанія: абсолютному знанію свойственна цельность, а относительному чужда она: последнее, напротивь отличается отрывочностью, механичностью, оно есть знаніе только фактическое, отрывовъ безъ начала и конца, нъчто само по себъ лишенное смысла. Это, конечно, зависить отъ того, что относительное знаніе не имфеть двла съ причинами конечными и первичными, внутреннею природою вещей, вообще чуждается вопроса "что такое? не претендуеть на постижение и понимание; постинать же всякую вещь и все бытіе мы можемъ только навъ начто цваьное, начало и конецъ чего намъ даны. Міръ, бытіе, котораго происхожденіе, природа, цвль намъ ненявістны, не можеть намъ казаться чемъ-нибудь цельнымъ, понятнымъ: это - что-то такое расползающееся, неуловимое, безконечный рядъ конечныхъ явленій; въ нашемъ сознаніи бытіе невольно раздробляется на безконечную совокупность явленій, поставленныхъ къмъ-то и для чего-то въ отношенія последовательности, преемственности. Видимъ, что одно явленіе здесь следуеть за другимъ, почему, зачемъ, почему явленія сменяются воть такъ, а не иначене знаемъ. Не знаемъ даже, всегда ли они будутъ такъ смвняться: законь, т.-е. математическая формула, выражающая постоянное и необходимое отношение между явлениями, лишь пустой звукъ для знанія относительнаго; всегда ли и вездъ ли будуть върны положенія "притяженіе обратно пропорціонально квадрату разстояній", "уголь паденія равень углу отраженія" и т. п.-не знаемъ. Не безъ основанія Льюисъ видить связь между понятіемъ закона и безусловнымъ знаніемъ и рекомен-



²) CTP. 66.

дуеть даже выбросить изъ науки этогь терминь, потому что заковъ есть "только болъе утонченная, болъе обозначенная форма оверхъестественной силы, которой въ теологическій періодъ приписывали владычество надъ всеми вещами, "которая и вихрями, и бурей управляла". Если динарь говорить, что бурею управляеть демонь, то не говорить ли человань науки, что ею управляеть законъ? Развъ эти два воззрвнія не тождественны "3)? Законы не болъе не менъе, какъ только общіе факты, только faits généraux по Ог. Конту, т.-е. обывновенно всегда и вездв бываеть такъ, что притяжение дъйствуеть обратно пропорціонально ввадратамъ разстояній. Сказать что-нибудь болье этого мы не имвемъ права. Послв всего этого относительному знанію ничего еще не остается, какъ только изучать явленія въ ихъ преемственной последовательности, узнавать внешнія условія и причины ихъ, показывать, когда и какъ имветь мвсто извъстное явленіе; затвиъ заниматься совершенно механическою равсортировною предметовъ и явленій природы на группы, классы по икъ сходотву, словомъ-изучать неподвижную сторону бытія, статическую или сосуществование предметовъ, брать ихъ въ пространственномъ отношени, и-подвижную сторону бытія, динамическую, и последовательность, преемственность предметовъ, брать ихъ со стороны исторической, временной. Настоящее и проиндое міра, какъ онъ существоваль и отчасти-какъ будеть существовать, какъ существуеть теперь - воть предметы относительного знанія. Откуда міръ, зачемъ, что онъ такое, какой смыслъ и какая вообще необходимость во всемъ этомъ неустаниомъ теченін вещей-остается для него terra incognita, бытіс--- загадкой, таннотвеннымъ сфинксомъ, чемъ-то безъ начала и конца, отрывкомъ изъ книги. Знаніе относительное, занонное и естественное свое мъсто имъеть въ области точной, естественной науки: дело ен только описывать бытіе и объяснять, --- влассификація и законы, соотв'ятственно статическому и динамическому элементамъ въ бытіи. Этотъ видъ знанія не можеть притязать на всеобщность, какъ безусловное, и по времени и по объему. Ог. Конть, Милль и Льюисъ утверждають, что только въ поздивищемъ (третьемъ) періодв исторіи ясно



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 59. См. еще 58. 61 и д. ;

обозначился этотъ видъ знанія, а въ двухъ первыхъ гораздо данинъйшихъ по времени онъ совершенно заслонядся безусловнымъ (теологическимъ и метафизическимъ); кромъ того еще утверждають, что и теперь знаніе относительное не составляеть всего содержанія сознанія человаческаго, что энаніе безусловное и условное существують совывство, гораздо болье: знаніе условное и теперь только въ зачаточномъ состоянім, оно даже не основалось прочно въ точныхъ наукахъ и нъть на одной науки, гдв бы не было примъсей безусловнаго знанін 4), кромв астрономіи. По всеобщности научное знаніе нивать не можеть идти въ сравнение съ безусловнымъ, особенно редигознымъ: первое достояніе небольшихъ вружновъ и отдільныхъ дицъ, а второе-массъ. Мало того, и для отдельныхъ кружковъ ученыхъ и для каждаго ученаго порознь наука не составляеть всего содержанія сознанія ихъ, въ ней не видятся имъ всего знанія, оно дополнение только къ безусловному: наука не мъщаеть ученымъ быть въ тоже время религозными и философами. Въ историческихъ примърахъ подобнаго совмъщенія обожхъ видовъ знанія (Ньютонъ, Лейбницъ, Гётэ, Декартъ, Пасналь и пр.) нътъ налобности: явление это-обычное. Напомнимъ однако згась. что самъ Милль, защитникъ относительного знанія, не находить ничего неприличнаго для относительного знанія, еслибы оно обратилось и въ безусловному опособу объясненія явленій -идев Бога Творца и Управителя міра, и недоволенъ Контомъ, не допускающимъ этой идеи, видитъ со стороны Конта ошибки въ данномъ случай: онъ долженъ быль бы, по Миллю, вопросъ о Богв Творцв и Промыслителв оставить открытымъ 5).

Что касается вопроса о цвиности относительнаго знанія, какую ему придаеть человвчество, то отвъть на это дается уже въ факть его малораспространенности. Прямые факты исторік далве свидътельствують, что люди относительное знаніе цвнять низко, выше всего ставять абсолютное, особенно религіозное: относительное знаніе мало видъло страдальцевъ за себя, мучениковъ, у науки мало было Галилеевъ, у религіи—цвлые въка мучениковъ и героевъ, и религіовное знаніе есть един-



<sup>4)</sup> Льюнсь 88. См. еще. 40-41. 42. 57-58. Милль: 21-22, 31, 48.

<sup>5)</sup> Cm. 16 cmp.

ственное знаніе, за которое челов'ять охотно отлаеть свою жизнь. изъ-за него земля не разъ обагрядась вровію. Ценность знанія относительного дъйствительно такова, что она никавъ не можетъ быть поставлена наряду съ цвиностью безусловнаго: первая-практическая, вторая-теоретическая. "Наука есть знаніе ваконовъ природы. Это знаніе единственное раціональное основаніе человіческой діятельности. При его помощи человінь предусматриваеть, какіе будуть результаты техь или другихь самопроизвольныхъ явленій, и какими средствами можеть онъ произвести иной, болве для себя выгодный результать. Наука даеть возможность предисматривать, и предвидиние ведеть въ дъйствію. Отсюда связь науки съ искусствомъ" в) т.-е. съ промышленностію. Такъ опредъляется значеніе науки знанія относительнаго у Льюнса. Но правтическое значение знанія не относится въ существу его, случайно въ немъ, есть нечто добавочное по общему сознанію людей или, какъ говорять теперь, лучшаго меньшинства ихъ, истинныхъ представителей человъчества: для нихъ знаніе прежде всего важно какъ знаніе, важна теоретическая сторона его, къ которой собственно сводится и вся основная суть его. Такъ Ог. Конть истинную ценность науки видить не въ ея практической сторонъ или "функцін", какъ выражается Льюнсъ 7), но въ теоретической, предостерегаетъ насъ, чтобы мы не теряли изъ виду ея высшей функціи — удовлетворенія первой потребности нашей натуры". Конту принадлежить несколько прекрасных строкь въ защиту знанія какь знанія, какъ средства, удовлетворяющаго первую потребность нашей природы,--- дюбознательность. "Какъ бы ни были велики заслуги наукъ для индустріи, (ибо, по меткому выраженію Бэвона, знаніе родить сиду), мы однако не смвемь забыть, что пряман и болве благородная задача ихъ состоить въ удовлетвореніи основной потребности нашего разсудка, - именно знать завоны явленій. Чтобы понять всю силу и глубину этой поттребности, нужно только на минуту припомнить физіологическія дъйствія удивленія и принять во вниманіе, что наистраннъйшее ощущеніе, какое только мы можемъ испытывать, происходить



<sup>6)</sup> CTD. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Тамъ же.

въ томъ случав, когда какое-нибудь явленіе повидимому оказывается въ противоръчіи съ законами природы, съ которыми мы свыклись... Если бы непреодолимая сила нашей умственной организацін сама собою не задерживала въ ученыхъ односторонне утилигарныя, нына модныя, тенденцін-ограничивать научныя изследованія только ихъ практическою целью, то и эта последняя ціль, ради которой пожертвовали бы чисто-теоретическою, не достигалась бы, ибо важивйшія практическія примівненія науки всегда получають начало въ теоріяхъ, которыя возникали лишь изъ одной научной цали и сплошь да рядомъ въ продолженіи тысячельтій обработывались безъ всяваго практическаго результата. Замъчательный примъръ этого можно видъть въ прекрасныхъ умозрвніяхъ греческихъ математиковъ о коническихъ свченіяхъ, которыя посяв дяннаго рода покольній способствовали въ оживленію астрономіи и въ возведенію искусства мореплаванія на ту степень совершенства, какого оно достигло въ последнее время и какого оно никогда бы не достигнуло безъ чисто-теоретическихъ работъ какого-нибудь Архимеда или Аполдонія, такъ что Кондорся въ отношеніи къ этому справедливо могъ свазать: "Матросъ, который обезпеченъ отъ крушенія морского точнымъ наблюдениемъ долготы, делается обязанъ жизнію своею какой-нибудь теоріи, изобретенной две тысячи летъ тому назадъ геніальными людьми, которые ничего не имвли въ виду, кромф чисто-геометрическихъ построеній " в) Контъ немного, даже очень немного съузиль объемъ любознательности, но пока дело не въ этомъ, а въ томъ, что онъ главнымъ образомъ знаніе цінить по той мірів, по какой оно служить удовлетворенію любознательности, потребности самаго знанія. Послъ этого понятиве для насъ будеть низкая цвиность относительнаго знанія, которое собственно отназывается даже быть знаніемъ и удовлетворять въчно неугомонной, необъятной любознательности, необъятному спросу на знаніе истинно ценное безусловное или просто на знаніе, потому что всегда лучшее меньшинство въ немъ только видело знаніе истинное въ полномъ смысле этого слова. Это соображение не должно навлечь на насъ упревъ въ томъ, что въ данномъ случав мы не съ-

<sup>°)</sup> Comte, Cours de philosophie positive, t. I. p. 51 etc.

умвли или не котели стать на точку эрвнія Ог. Конта,--петь: мы хотимъ стать на точку зрвнія универсальную, всего человъчества. А опо-то именно въ ликъ своихъ истинныхъ представителей низко ивнить относительное знаніе и-ньть ничего страннаго —предпочитаетъ представителей безусловнаго внанія представителямъ знанія условнаго. Слава человъчества-не мелкіе труженики-спецівлисты, эти трудолюбивыя пчелки, не способныя выдти за свою спеціальность, для которыхъ весь міръ сходится въ ихъ спеціальности, которые всю жизнь могуть преспокойно, съ полнымъ сознаніемъ важности своего дела и своего назначенія, заниматься изследованіемъ какой-нибудь одной букашки или даже врылышекъ ея,--нътъ: это только рабочая или чернорабочая сила въ наукъ, это только ремесленники науки, готовящіе матеріаль для ней, а слава науки, истинные хозяева ея-философы, тв, кто понимають вначение всякой букашки в всвяъ ихъ вывств, которые способны на широкія обобщенія. которые могуть открывать людямь новые горизонты мысли, новын идеи, которые учать людей и объясняють людямь жизнь. Человъчество гордится Сократами, Паскалями, Гумбольдтами, Гето и имъ подобными; человъчество можетъ гордиться и самими Контомъ, Миллемъ, Литтре (хотя этими уже менве), поскольку оно обязано имъ свътлыми идеями, великими обобщеніями, геніальными указаніями и замітками, въ общей сложности способствующими къ лучшему пониманію, къ большей разгадав жизни. Конть все это понималь можеть-быть лучше всякаго; онь указалъда же на вредъ, какой приноситъ самой наукв ея излишнее, сдълавшееся необходимымъ съ теченіемъ времени въ видахъ ея же лучшей разработки, дробленіе т.-е. призналь такъ или иначе необходимымъ для ученаго въ то же время быть и философомъ, способнымъ съ одного взгляда объять бытіе какъ начто цальное, а въ недостатив цвльности, свойственной точной наукв и характеризующей, какъ видели, знаніе безусловное, побстоятельство, дълавшее, по мивнію Конта, для богослововъ и метафизивовъ борьбу съ позитивною философіею болве надежною и легкою ). Съ целью устраненія этого обстоятельства Ог. Конть и придумалъ философію наукъ или такъ называемую іерархію наукт,



<sup>&</sup>quot;) Cours de philos. posit. 1. I, 26 etc.

ртиь о которой будеть ниже. Конть могь проповъдывать относительное знаніе, но самого его оно не могло удовлетворять, какъ не удовлетворяло всегда великихъ людей: Конть оотавался философомъ, а во вторую половину своей жизни и особенно къ концу ен не только философствоваль, но даже ужъ "зафилософствовался" (припомните одну его religion de l'humanité, его "Système de politique positive"). Философсий складъ умовъ-Милля и Льюиса не подлежить никакому сомнънію.

Если относительное знаніе не выражаеть истинной природы знанія и не есть, по общему сознанію, знаніе въ строгомъ в' полномъ смыслъ, и если, напротивъ, тъмъ же общимъ сознавіемъ все это приписывается, да и вообще говоря должно быть приписано знанію безусловному, единственно способному удовлетворить человъка; то чъмъ же объяснить неръдкіе случан предпочтенія, отдаваемаго знанію относительному передъ безусловнымъ, и даже исключительнаго, по крайней мъръ стремящагося въ исключительности, господства перваго? Кромъ весьма возможныхъ случайныхъ условій къ преобладанію знанія относительнаго надъ безусловнымъ (въ ограниченномъ кружиъ людей) можно указать постоянныя причины, сравнительно поднимающія его цънность, въ самомъ человъкъ, внутреннія причины.

1) Ограниченность ума, въ извъстной мъръ свойственная всвиъ, и двлающая для насъ знаніе безусловное болве труднымъ, чемъ условное. Слабые умы оту трудность принимають за доказательство негодности знанія безусловнаго; для нихъ эмпирическое знаніе, знаніе конкретное, наглядное гораздо убъдительные: ихъ въ этомъ случав, помимо головы, могуть убъждать самые глаза, уши, руки и т. п. Понятно, успахи относительнаго знанія видиве и замітиве, чімь безусловнаго, здівсь прогрессъ больше и это-то особенно сбиваеть иногихъ съ толеу; они выводять отсюда: значить, относительное знаніе единственно только и имъеть право на существованіе. Имъ никакъ не удается понять, что внаніе трансцедентное, безусловное, требуеть для себя не одного ума, но всего человъка, и его прогрессъ является только какъ результатъ прогресса цъльной личности во всъхъ отношеніяхъ (въ томъ числь и въ отношеніи къ внанію условному); оно является всегда плодомъ цельнаго развитія дичности и идеть парадледьно его развитію. Это есте-

ственно: истина не есть что-нибудь вивщиее для человъка. До истины нужно дорости, доразвиться, сдълаться достойнымь ея: нужно хорощо жить, чтобы хорошо знать, больше жить, чтобы больше внать и понимать. Способность понимать вается вовсе не внигою, но жизнію, и стоить въ связи съ безграничною совокупностью всевозможных условій. Вследствіе только непониманія или невнанія этого многіе позволяють себъ бранить другихъ за непониманіе, незнаніе, позабывая часто, что можеть быть бранять себя, можеть быть — въ нихъ самихъ мало усдовій въ знанію и пониманію. Соблазнителень для многихь и споръ представителей знанія безусловнаго о способакъ и путяхъ къ познанію истины, ибо одки говорять, что къ истинъ ведеть только вера, другіе-только разсудокь, третьи считають недостаточною и одну въру, но требуютъ еще сверхъ-естественной помощи- Откровенія Божественнаго, четвертые утверждають необходимость разсудка и вёры вмёстё, пятые считають невозможнымъ ихъ соединение и потому исключають то вфру, то разсудокъ, а тъ отстаивають возможность ихъ совмъщенія и вотъ завизывается безконечный въковой споръ объ отношени въры и разума, науки и Откровенія и т. п. Между тамъ въ естественной наукъ, въ относительномъ знаніи все такъ просто и такъ прочно, обо всемъ давно договорились - и наука мирно и безпреиятственно катится по гладкому пути, делая постоянныя пріобретенія и умножая свое богатство... Сравненіе обоихъ видовъ знанія въ этомъ отношеніи не можеть идти въ пользу безусловнаго знанія; какъ можно им'єть дов'єріє къ нему, когда еще не договорились, да и нътъ повидимому надежды договориться о методахъ и способахъ знанія? Можетъ быть весь много споръ въновой о томъ, какими путями узнать истину, основанъ на недоразумении, котя не место здесь говорить объ этомъ. Дело не въ этомъ. Зачвиъ спорить? Зачвиъ двлать еще хуже того: смотръть вакъ спорятъ? Не дучше ди познавать? Пусть же всякій нознаеть тоть, какъ можето и какъ хочеть, а не ждеть оть другихъ, какъ они ему велять или посовътують познавать. Сдвдайте такъ и увидите, какое чудо последуетъ. Сперва много путей къ знанію будеть правтиковаться, --чуть ли не столько же сколько познающихъ людей, нбо какъ всякій живетъ по своему такъ и знаетъ по своему, какъ всякій индивидуаленъ въ жизни и какъ характеръ, такъ индивидуаленъ и въ знакіи и какъ ученый, оплососъ и т. п., вообще-познающій субъекть. Но въ концѣ понцовъ, всв придуть къ одному источнику знанія—Богу. Не мъщайте только людямъ прибавить свои силы, не стъсняйте ихъ и дайте знать каждому только такъ, какъ онъ можетъ, и только въ такой мъръ, въ какой можетъ.

- 2) Оцвика и выборъ знанія зависить также отъ общей настроенности людей, общаго склада ихъ симпатій, стремленій, вообще направленія воли: оно можеть быть идеалеммы и практичческимь. Для человъка практическаго въ родь Петра Иваныча "Обыкновенной исторіи" Гончарова, такого человъка, у котораго все сокровище здёсь, въ этой области относительнаго, безусловное, подъ формами ли религіи, искусства, или философіи, не можеть имъть никакой цінности, а равно и его знаше трансцедентное, безусловное. Вся исторія и жизнь за это.
- 3) Томе ділаеть привычка упражнять и занимать свою мысль на понятіяхь изъ области относительного, другими словами—исключительно односторожнее занятіе естествознаніемъ. Не само конечно естествознаніе виновато въ этомъ, и намъ гораздо понятніве Ньютоны, при имени Бога снимающіє шляпу, чімть лаплась, хвалившійся тімь, что побываль во всіхть праяхъ вселенной и не нашель тамъ Бога; намъ понятніве Бэконъ, утверждавцій, что истиное знаніе природы приближаеть къ Богу, а не удаляеть отъ Него; понятніве Льюнов 10), говорящій: астрономія "не подавить, а укоренить религію. Не отыщется ни одного смертнаго, котораго бы звіздное небо не наводило на религіозные помыслы... послідній изъ людей, взирая на звізды, въ глубинів своей благоговійной души повторить стихъ Псалмопівна:

Небеса повъдають славу Божію»!

всв они понятиве намъ, чемъ Ог. Контъ, 11), когда онъ говорить: "Для умовъ, рано ознакомившихся съ истинно-философиской астрономіею, небеса не возвъщають иной славы, кромъ славы Гиппарха, Кеплера, Ньютона, и всъхъ, кто помогали

<sup>10)</sup> CTp. 101.

<sup>11)</sup> Льюнсь 96, 27.

установленію ихъ законовъ". Виновато не естествовнаніе само по себѣ, а устройство нашего ума, его узкость природжая, способность опредъляться въ методахъ и выборѣ предметовъ привычкою: намъ легко работается тамъ, гдѣ мы постоянио работаемъ, и вту работу мы любимъ. То же здѣсь. Намъ дорого относительное, потому, что оно намъ доступнѣе, мы къ нему привывли, природа дороже самого человѣка, потому что она намъпонятнѣе и ближе. "Чѣмъ дольше мы останавливаемся на окружающемъ насъ", говоритъ Гётв 12), "чѣмъ болѣе наблюдаемъ его и въ немъ принимаемъ участіе, тѣмъ менѣе начинаемъ мы цѣнить себя и общество" (desto schwächer wird das Gefühl unsers, еіgnen Werthes und d. Gefühl d. Gesellschaft). Только кръпкимъ умамъ и счастливымъ натурамъ дается стать выше этой слабости нашего разсудка.

Для должной и правильной оценки позитивизма важно опредъленіе его истинной природы, а она вполнъ опредвляется его происхожденіемъ: появленіе позитивизма обусловлено необыкновеннымъ развитіемъ и успъхами естественныхъ наукъ, главнымъ образомъ, за последнее время. На вопросъ, что такое позитивная философія? Каро совершенно справедливо отвъчаеть: "это-повитивная наука, дополненная отрицаніемъ (13). Повитивизмъ кромъ знанія естественно-научнаго никакого еще не хочеть, безусловное знаніе считаеть недоступнымъ и рішительное сужденіе объ объектахъ его отъ себя отстраняеть, его содержание вполнъ совпадаеть съ содержаніемъ точной науки-кром'я того, что онъ еще береть на себя его защиту. Это-та же наука, только присвоившая себъ исключительность, хлопочущая на право исключительнаго въ себъ вниманія и потому относящанся съ отрицаніемъ ко всему тому, что не наука, — къ метафизикъ и религіи; особенно за то, что неправильное примъненіе ихъ часто вредило успаху ся. И ранве Конта наука въ дица Ньютона, Галился, Бекона, Джемса Милля, Гамильтона, Бентама и др. 14) хорошо сознавала всв условія для своего преуспъянія, но никогда изъ-за злоупотребленія метафизикою и религією не отрицала самой метафи-



<sup>12) «</sup>Willhelm Meister» VI. 2, S. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) «Э. Литтре и позитивизмъ» «Русск. Мысль» 1888 г., ч. 2, р. 219.

<sup>14)</sup> Cm. Mules, 8-10 ctp.

энки и религіи и занималась своимъ дёломъ въ своихъ границахъ, не претендуя на какое-нибудь исключительное положение. Чемъ же объясияются въ позитивнямъ подобное отридание и подобная исключительность? Этому способствоваля можетъ-быть неудовлетворетельное состояніе метафевики, соціальных условій, необыкновенное развитие остественной науки, могли дъйствовать всв причины, предрасполагающія къ исключительному викманію въ пользу относительного вианія. Что мать позитивизма-естествознаніе, это видно уже и изъ позитивно-реальнаго направленія или силада ума ся представителей О. Конта, Милля, Льюнса, Г. Спенсера (последняго впрочемъ, строго говоря, нельзя причислить въ позичивняму); всв оне - естествовъды. Далъе всюду въ ихъ сочиненияхъ въ разпообразныхъ формахъ оказывается ихъ необывновенно-теплая, доходящая до увлеченія, привяванность из точной науки: все въ ней ихъ соблазняеть, прельщаеть. Кажется, что тодько съ этой точен эрвија на позитивнемъ, какъ на защитника интересовъ естествознанія, накъ на естественноначчнию дисциплину возножна только правильная оприка его, тольно съ этой точки врвнія получають правильный смысль и должную ценность два представленныя има и единственныя основанія въ пользу его гносеологическаго принципа: познавать только относительное, а о безусловномъ отказываться что-либо знать и утверждать что-инбо решительно. Разборъ ихъ лучше всего покажеть истинную природу позитивизма и чего онъ стоить; покажеть, что позитивизмъ лишь наука, взявшаяся не за свое двло и потому ничего въ немъ не сдвлавшая.

По самой своей природе позитивизмъ не могь считаться съ безусловнымъ знаніемъ его же оружіемъ; отъ того въ немъ только и есть два основанія за себя, характера чисто-эмпирическаго. Однако такое положеніе позитивизма по многимъ причивамъ жельзя считать особенно для него удобнымъ, обосновка его становится вследствіе етого очень слабою и шаткою, чего ме могь не сознавать и самъ позитивизмъ. Этимъ объясняется, что по местамъ енъ выходить за себя, перестаеть быть собою, т.-е. представляеть за себя соображенія мета изическаго характера, какъ ето увидимъ скоро. Эта невозможность стать на почву своего противника, что легко делаетъ съ своей стороны последкій, делаетъ счеты съ позитивизмомъ деломъ не особенно

дегнить и прінтимить. Сверхъ того серьёзности и пекренности CHOTOBE OF HOSELHBREMOND HE MOJO MOMORE EDGRATOTEOBAL BOS ME OFO HECROADEO FORMOS, CBLICORS CHECKOARTEADEO OTHOнісніє ко всему, что не окъ: в'ядь окъ — вершина культуры, а ди инэвуто нанальтивоточно област -- кітило и бянкиватом нему. Котати спросить вайсь однако, какъ это вяжется съ основнымь принципомъ можетивизма, -- его нейтральностью? Вообще. канъ примирить позитивный фазись ума, поставленный въ столь искиочетельное положение, съ мыслыю, что можеть-быть и метаонния и религія правы, а мы только не можемъ знать этого навърное? Эти внутреннія противорьчія и несогласіє позитивизма съ сажинъ собою въ принцепахъ, дълающія новозможнымъ омрежбление истиниаго характера отполнения его къ вамъ (дъйствительно ин онъ гордитея передъ вами или линь хочетъ быть ни тъпъ, ни другимъ---инчъмъ въ отношени въ вамъ?)---не вытеляють ли они изъ какой-нибудь въ самонъ началь допущенной имъ важной фальши? Не есть ля онъ въ самомъ дълв спрытое отринамие, отрицание про себя, слишномъ все рвшившее догиатически и давнымъ-давно? Предположение весьма естественное. Но тогда разумъется не было бы повитивизма. а было бы какое-то безхарактерное и трусливое отрицаніе. замасиированный и лицемърный матеріализиъ... Во всявомъ случав указанныя колебанія и двусмысленное отношеніе позитивизма нъ безусловному знанію требуеть для себя объясненія. и едва-ли лучшее этого намъ дадутъ...

Переходимъ къ оценко основаній его.

Еслибы въ законт о трехъ оазисахъ умственнаго развитія слова "умственнаго развитія" подминить "научнаго развитія", то не могле бы быть почти никанихъ возраженій противъ него: онъ хороше выражаль бы собою историческій ходъ нашихъ знаній о природъ, историческаго развитія точной науки и быльбы подевенъ для нея въ практическомъ отношелія, онъ имъльбы смыскъ; но онъ теряетъ смыскъ и должкую цѣнность, когда хечетъ бытъ универсальнымъ закономъ всего вообще умственнаго развитія. Правильное жониманіе и оцънка Комтова закона везможны только при первой точкъ зрѣнія.

Законъ этотъ утверждаетъ, что все наше знаніе, всякая наука и даже воявая отдільная вітвь ея, боліве—всякая ндея прохо-

дить три ступени въ своемъ развитіи, переходя отъ назмей (теологической), гдв знаніе носить характерь религіовный, ибо явленіямъ двется объясненіе религіозное-из болье совершенной ступени (метафизической), гдв мысль стремится объясиять явленія помимо религіозныхъ идей, но не имъя большаго запаса точныхъ знаній, получаемыхъ изъ наблюденія и опыта, даетъ объяснение явлениямъ произвольное, апріорное, не выходящее изъ живаго и непосредственнаго изученія явленій, а отъ этой переходной ступени доходить до последней, опончательной и самой совершенной-до вънца умственнаго развитія (позитивной), гав все существующее хочеть быть объяснено только однимъ опытомъ и наблюденіемъ, и знаніе получаеть вполев объективный карактеръ, отвергнувъ субъективный методъ двухъ предшествующихъ ступеней. На первой ступени интеллектувльнаго развитія все объясинется дійствіями и видшагельствомъ живыхъ существъ, преммущественно боговъ: "въ теологичеокомъ періодъ, на природу смотрять какъ на арену, гдъ произвольныя желенія и минутныя прихоти верховныхъ существъ равыгрывають свои разнообразныя и изпънчивыя роли<sup>и 15</sup>). Чудо-господствующее объяснение въ этомъ периодъ, понятия о неизменности законовъ природы очень смутны или ихъ почти вовсе нътъ. Вотъ примъръ объясненій изъ этого періода. Загивніе солнца эдесь объясияется темъ, "что будто бы нени драконъ проглотиль солице", заразу въ лагеръ Агамемнона "устрашенная армія приписываеть гитву оскорбленнаго Аполлона, мотящаго за обиду своего жрена метаніемъ стръвь изъ серебрянаго дука" и вообще где желенія объясняются не ненеменными вавонами, а изивичивою волею, тамъ нужно видеть теологическій способъ возарвнія на природу, "Когда дюди вврять, что есля вы "желаете чего-нибудь" глядя на пъгую лошадь, то желаніе сбудется; когда они върять, что если тринадцеть лиць сядуть за объдъ, то одно изъ нихъ умретъ до истеченія года; когда они върять, что кого укусить собака-тоть будеть страдать водобоявнью, если впоследствій собака впадеть въ эту болезнь; когда они върятъ, что извъстное созвъздіе будетъ унравлять



<sup>16)</sup> Льюнсь 30.

ихъ судьбами: они въ теологическомъ періодъ, они считають природу безнонечно-изминчивою 4 16). Въ метафизическомъ состояній ходъ вещей представляется уже чвиъ то постояннымъ. невамъннымъ, идея неизмъннаго порядка явденій здвоь находить себъ мъсто; но явлемія эти объясняются такъ же субъективно и произвольно, какъ въ предшествующемъ фазисъ: независимо отъ вещей существующія живыя существа переносятся теперь въ самыя вещи подъ видомъ разныхъ силъ, сущностей, способностей, которыя действують въ вещахъ; очевидно, все это-лишь замаскированные боги перваго періода и одицетворенныя отвлеченія, произвольныя измышленія ума. Ртуть стремится занять пустое масто въ очищенной отъ воздуха трубив не всявдствіе давленія на нее воздуха, а всявдствіе того, что "природа не любить пустоты", адъсь дъйствуеть "horror vacui" (боязнь пустоты). Такъ же метафизичны термины "духъ", "жизненное начало", vis inertiae въ матерін (сила инерцін), химическое "сродство" и т. п. Кеплеръ былъ метафизикомъ, когда думаль, "что правильность планетныхъ движеній была следствіемъ того, что планеты одарены умами, которые могутъ дълать наблюденія надъ воображаемымъ діаметромъ солнца и регулировать свои движенія такимъ образомъ, чтобы описывать дуги пропорціональныя временамъ" 17). Льюнсь приводить следующій примъръ на три періода вивств въ возгръніи на уродства. Сперва уродство объяснялось навазаніемъ Божінмъ или же дъйствіемъ діавола (теологическая точка арвнія); потомъ природою самаго зародыша, который, предполагалось, потенціально напередъ завлючалъ въ себв все, "что могло изъ него последовательно развиться"; наконець, пріостановкою или задержною въ развитін зародыша (позитивная) 18). Не можеть подлежать никакому сомевнію, что разсмотрівный законъ до извівстной степени точно выражаеть последовательную смену точекъ аренія наи методовъ въ наукт о природт, естествознани, что первоначально двиствительно наука прибъгала къ помощи религін, потомъ ондософія, но лишь тогда только стала на надлежащую

<sup>46)</sup> Льюнсъ 31.

<sup>17)</sup> Льюнсь 32.

<sup>16)</sup> Ibid. 35.

твердую почву, когда прибъгда къ помощи точнаго метода-наблюденів и опыта. Върно, что безусловное внаніе-древиве научнаго, релегія и онлософія-науки. Къ точному и тщательному изучению природы человъкъ могъ обратиться лишь по прошествім навъстнаго времени, онъ сперва должень быль обратиться къ знанію берусловному, дажныя для котораго находились въ немъ самомъ и были ближе ему, чемъ природа, а потомъ уже ногла его занимать и природа. Но на нервыхъ порахъ, не владвя большимъ запасомъ наблюденій и опыта, овъ ищеть объясненія всему въ религіи, въ себъ самомъ, ябо самъ себъ чедовъкъ гораздо поиятиве. Дикарь, ребеновъ, необразованный человъкъ одицетворяютъ природу; они объясняють ее вивлогіями съ собою, да и гдъ же взять было бы имъ другихъ объясненій, когда они еще не познакомились съ нею? Недостатокъ знаній поэтому всегда заставляль людей возм'ящать его религіозными представленіями или же представленіями дётскаго, скавочнаго свойства. Тапими объясненіями пробавляется можетьбыть большинство и теперь. Съ теченіемъ времени, съ развитіємъ мыслительной силы и нъвоторымъ накопленіемъ знаній могла уже появиться метафизическая точка эрвнія на явленія природы; метафизика совнадаеть съ тою порою науки, ногда умъ человъческій почувствоваль свои силы, но еще за немичнісив надлежащаго запаса знаній должень быль объяснять веши провзвольно своими построеніями, отчасти еще по непривычив спрашивать саму природу. Ученые умы той метаонзической поры въ наукъ можно было бы поставить въ параллель съ людьми, которыхъ бранять теперь философами, т.-е. ламивцами, которые малознаніе и нежеланіе трудиться надъ пріобратеніемъ его котять покрыть своимъ умничаньемъ. Конечно въ то время оплософією злоупотреблями не по ліности, а потому что кругь точныхъ знаній быль еще очень не широкъ, чтобы всегда въ немъ самомъ можно было изыскать для объясненія явленій удовлетворительныя начала; чтобы стать вполив точною, науко еще нужны были микроскопы, телескопы, компасы и т. п., а для всего этого требовалось время и время не малое. Да и теперь еще не пришла, по сознанію самихъ позитивистовъ, пора для науки въ точномъ смысле этого слова: она еще далено не эмансипировалась отъ привычки къ прежиниъ методамъ, она прак-

тикуеть ихъ темъ, гда въ нихъ вовсе изть никакой надобности. Что такое напр. психологія? По мизнію большинства это только часть метафизики и тольно мемногіе сумвли сувлать различеніс межку чисто-научнымъ он элементомъ и оплософсийнъ, отчиоливъ вопросы о сущности души, ея безсмертін и т. п. въ области ондософін, а на долю науки психологіи оставивъ классифивацію психических мвлевій и изследованіе ихъ ваконовъ. Психологія ничего не пріобр'ятаеть, а только теряеть, принимая оплософсиую оболочку. Эта мысль лежить въ основани единственно-научной психологія англійсной эмпирической школы, ла и эта шиола подчастую изивняеть своему принципу, выходить за границы науви и получаетъ метаоизическій оттановъ. Во многихъ другихъ наукахъ тоже смъщеніе двукъ элементовънаучнаго и философскаго; но только тогда науку можно поздравить съ полнымъ успъхомъ, когде въ ней будеть произведено строгое различеное между философскимъ и чисто-научнымъ влементомъ, когда она вообще станотъ въ правидьныя отношенія къ редигіи и философіи.

Однако Контъ далъ уже слишкомъ широкія рамки своему вакону и изъ правильнаго наблюденія въ области всторіи науки сявляль слишкомъ широкое обобщение по всему объему человъческого совнанія, объявивъ пресиство методовъ наи способовъ воззрвнія въ наукв о природв за преемство направленій или состояній всего интеллентуального сознанія вообще, объявивъ философію и религію временными состояніями совнанія только, признавъ враво на существование за одною наукою. Нужно было слишномъ осердиться на религію и философію, чтобы на основани неправильного примънения ихъ къ наукъ, злоупотребленін ими и исходящаго отсюда вреда для последней, отвергнуть ин въ чевъ неповинныя религію и философію, которыя существовали и существують сами по себв независимо оть науки, имъя свое особое содержание и свои собственныя задачи. Только по каному-то недоразумению дано Контову закону значение доназательства за его основной гносеологический принципъ, утверждающій законность одного лишь относительнаго энанія: безусловное внаніе няп религія съ философією инсколько не страдають отъ Контова закона, не устраняются имъ; какъ

явленія человіческаго совивнія самостоятельныя, имінощія свое седержаніе и свои задачи, они даже и не затрогиваются закономъ; ибо оно касается лишь отношенія религи и философіи по науко, а не самой религи и философіи. Сладующія соображенія покажуть, что законъ Ог. Конта не касается религи и философіи самихь по себів, а имітеть въ виду только ихъ отношеніе къ науків.

1) Опредвленія, какія даются Коштомъ религія и метафизикъ, ечень узки и не обнимають ни сущности ихъ, ни воего ихъ ръйствительного содержанія или формъ, въ векихъ онв ирояванются. Прежде всего, что васается религіи, она вовсе не воть объяснение желений трироды, въ ней не одинь тольно интелдектуальный элементь: религія стремится удовлетворить не одной лишь интеллектувльной, но и вемиь другимь (правственнымь и эстетическимъ) потребностимъ дука. Она не знаніе - это върко, тъпъ болъе - не теорія, и сившио представлять себв развыи исторически сложившияся редигін теоріями, ноторын челов'ять ию м'ор'я надобности придумываль для объясненія явленій съ теоретическою цваью. Такъ и сказывается въ этомъ воззрвніи на редигію, выть на теорію, и на върующихъ людей, какъ на ученыхъ-теоретиковъ, кабинетный ученый, для котораго весь міръ сходитен въ наукъ и выше которой онъ ничего не знаеть. Взглядъ на религио какъ на знаніе выскавань быль еще у Гегеля и обоснованъ гораздо дучше. Онъ уже достаточно давно оцененъ и намъ нетъ надобности повторяться. Укажемъ здёсь лишь на то оботоятельство, что съ этой точки зрвнія никакъ нельзя объяснить вамыхъ существенныхъ и общихъ всемъ религіямъ явленій, лучше---ни одно явленіе какъ сладуеть не можеть-быть объяснено. Какъ можеть подойти подъ Контову религію моминея? На это достаточно только уназать — безъ дальнъйшемъ объясненій. Вообще, какъ кожять кравотвенный и сердечный влементь, несомивино соотавляющій центральное ядво всикой религіи, ся несомивино жизненно-практическій карактерь при Контовонъ объяснении редигия Редигия—не внание, а отношение человъка въ Вогу, выражение живаго отремления человъка нъ живому единению съ Бевнонечнымъ Существомъ. Только этимъ опредвленіемъ обнимаются всь виды и формы религіи, исчернывается все содержание религизного сознания въ человъчествъ. Подъ Контово опредвление религи не подходить ни одна религія въ частности; ни одна изъ нихъ не огзывается теорією. Если иногда люди пользуются религіозными представленіями для объясненія явленій, то это только потому, что религія дъйствительно имветь ихъ, въ ней есть интелектуальный элементь, но она далеко не исчерпывается имъ. Всякая религія отвъчаетъ на вопросы о началь видимаго міра, о его конць, о темъ, что движеть жизнью его, объ участів Божественной силы въ природъ и т. п.; но большая часть религіозныхъ представленій, прилагаеныхъ нъ объясненію явленій, получають интеллентуальный характеръ лишь случайно, не имън его сами по себъ внутри самой религія; такъ идея объ Ильв-Громовникв, напримвръ, получилась лишь путемъ произвольного перенесенія представленія о пророкв Идін, инвющемъ свое свиостоятельное місто въ системв религіозныхъ върованій, на явленія онвическія. Отоюда следуеть, что если громъ и молнію простолюдины объясияють тэмъ, что. пророкъ Илія ведить по небу на огненной колесниць, викакъ нельзя утверждать: Илья выдумань для объясненія грома. Примъровъ подобныхъ можно было бы привести множество, примъровъ, конечно строго обоснованныхъ исторически. Еслибы нъсколько повнимательнъе Контъ проанализировалъ случан, гдъ религіозныя идеи объясняють явленія, то онъ не пришель бы въ своему опредълению религии. При этомъ не можетъ не показаться страннымъ, что Конть не потрудился провършть свою. теорію фактами. Еслибы во время процесса самой работы надъ теорією Конту во всей ясности предстала бы хоть одна какаянибудь религія, то думается, онъ позаботился бы о другой теоріи. Извъстиващія религіи индійская, буддійская, магометанская и христіанская никакъ не подойдуть подъ Контову религію, какія бы ни дълались для этого натяжки. Индійская религія, по которой все существующее тольно случайное инчтожество, и особенно будрійская, конечная цваь которой уничтоженіе всего бытія, Нирвана-вовсе умъ не объясненія явленій видимаго міра, ногда имъ тошно признать даже одно его существование; тугъ не до объясненій, есть лишь одно отрицаніе, но отрицаніевовое не объяснение даже хотя бы въ смысле Контовомъ. Еще

менье подойдеть христіанская, которая тоже равнодушно или отрицательно относится въ феноменальной конечной действительности (1 Іоан: 2, 15 — 17), задачи которой носять внодий транецендентный характеръ, по существу своему она есть искувленіе, освобожденіе отъ недостатновъ, неустройства и зла, которыми полно все существующее, что мы навываемъ міромъ или природою (Рим. 8, 21-23). Мало-мальски знакомый съ Евангелісмъ никогда не скажеть, чтобы Христось приходиль въ дюдямъ для того, чтобы позаняться съ нама естествовнаніемъ, объясненіемъ явленій природы. Во всякомъ случав еще никто не осмедился, да и не осмедется по самой природе дела представить наив и объяснить христіанство, какъ натуровлософскую систему, или по частямъ хоть, напримъръ отдъльные догматы его, какъ воплощение, воскресение, Троичность Лицъ, объяснить съ Контовой точки зрвнія. Магометанская религія не менве, выжется, индійской равнодушна къ міру, хотя въ иномъ видь, и столь же мало можеть поощрять умъ къ научнымъ занятіямъ, отрого разъ навсегда решивъ, что все въ міре определено напередъ Богомъ, и нечего значить доискиваться, отчего и почему бываеть то-то и то-то, ибо "чему быть, того не миновать". Фатализмъ магометанина изъ области практической волейневолей переносится и въ теоретическую, въ знаніе. Припомнимъ. что Кораномъ занятіе медициною строго воспрещается.

Законъ Конта точно также не имветь въ виду и метафизику саму по себв вив ея отношенія къ наукв, ибо всякому, хотя немного знакомому съ исторією философіи, явевстно, что метафизика вовсе не заключается въ объясненіи явленій "каниминибудь апріористическими, прирожденными или приданными сущеностями" <sup>21</sup>), которыя называются то силами, то способностями, то внутренними свойствами и стремленіями предметовъ. Не много-таки системъ подойдеть подъ это опредвленіе Конта; это конечно и объясняеть то обстоятельство, что ему приходилось употреблять терминъ "метафизическій" въ противорвчіи съ его опредвленіемъ метафизики,—въ твхъ случаяхъ, когда по его не



<sup>21)</sup> Льюнсь, 28 стр.

могло бы быть никакой метаонанки. На это обстоятельство обрашаеть внимание и Милль, которому все-таки хочется удержать Контово опредъление метафизики для закона о трехъ фазисакъ. устранивъ возраженія противъ неполноты и неточности этого опредвленія новымъ и болве удачнымъ терминомъ: абстрактный нли онтологическій <sup>22</sup>). Такъ окъ, напр., говорить на стр. 28: .... неточнымъ употреблениемъ терминовъ, онъ (Контъ) вимочиль въ метафическій видь мышленія все то, что принадлежить дівлектикъ и отрицательному скоптицизму". Изъ этой одной воротеньной выдержин явствуеть, что Ог. Конть самъ не особеннотаки дорожить своимь определениемь метафизики. Ясиве это подтверждають следующія слова Милля на стр. 46; "мы уже имеля случай указать на склонность Конта употреблять терминъ "метафизическій тамъ, гдв нізть ничего, что соотвізтствовало бы его опредвлению этого слова". Таково же и вотъ это место на стр. 67: "что бы тамъ ни скрывалось подъ различными именами: революціонная, радикальная, демократическая, либеральная, невависимая, скептическая или отрицательная инкола или партія въ религін (sic), политикъ или философін, — вое это сливалось у него въ одинъ терминъ "метафизическій". Ясиве дия, что метафизика сама по себв вовсе и не нужна для Контова занона, двао обходится и безъ нея; не напрасно же Ст. Милаь совътуеть совсвиь даже выбросить этоть терминь и замвнить его другимъ, который не могъ бы вводить въ заблужденіе, будто въ законв идеть рвчь о метафизикв действительно. Конту нужна не самая метафизика, а такъ-лишь малость отъ нея,-способъ возаржин на вещи, столько же свойственный метафивиев, сколько и религія, вообще принадлежащій виду безусловнаго знанія, которое, какъ мы видъли выше, стремится постигнуть вещи не нзъ самыхъ вещей, а изъ познающаго ихъ субъевта, объевта (предметь знанія) опредвлить субъектомъ. Въ этомъ смысле и хочетъ только принять самъ Контъ свой терминъ "метаонанческій". Объ этомъ говорить самъ Миль на стр. 66: "всеобщій прианавъ метафизического вида мышленія, въ томъ смысле слова, вакой даеть ему Конть, состоить въ привычив пробою или нор-



<sup>22)</sup> MEJAL 11.

мою внашей истины ставить чистое произведене уна, а въ абстрактиомъ выражени признашныхъ върованій видьть основаніе и доказательство, оправдывающія ихъ". Значить — и это истье самого свъта — Конть береть только отношеніе ремини и философіи ть наукъ и именно единетаенно съ одной этой указанной стороны. Ему нужно было только свазать, что для науки естественной вредно идти отъ самосовнанія иъ вещамъ, что нужно дълать наобороть и стараться единотвенно только наблюденіемъ и опытомъ познавать вещи.

2) Дальныйшее донавательство того, что Контовы законы не имъеть дъла съ самими религіею и метафизикою, а только съ ихъ отношеніями къ наукв, должно видеть въ следующемъ обстоятельствъ: окъ не утверждаеть, что три указакные имъ неріода исторически строго следовали въ томъ порядке, въ какомъ они поставлены. Прямо заявляется, что напрасмо требовать, какъ это большею частію однако же ділается, требовать съ него именно въ этомъ пунктв точности, требование это показывало бы лишь, что законъ непонять. Три эти метода или состоянія интеллента существовали и существують большею частію совитстно, ситшаны другь съ другомъ, но такимъ однако образомъ, что позитивный методъ, зародыши котораго даны еще въ метафизическомъ періодъ, стремится все болье и болье выдвлиться изъ этой смеси элементовъ религіознаго и метафизического и постоянно пріобратаеть все больше и больше силы. Контъ говоритъ: "прогрессъ соверщается не строго хронологически" 23). По Льюнсу "нынашнее состояніе науки предотавляеть три метода вм'ясто одного « 24). Ничего не можеть быть ясиве савдующихъ выраженій самого Ог. Конта 25): не нужно думать, "что въ законъ развитія, каждый изъ трехъ періодовъ является самостоятельнымъ и исключительнымъ. Напротивъ, теологическій, метафизическій и положительный періоды всегда существовали совивстно. Но въ первоиъ періодв теологія была преобладающимъ элементомъ; во второмъ преобладало

<sup>23)</sup> Льюисъ 40.

<sup>24)</sup> CTp. 42.

<sup>25)</sup> Льюнсъ 57 и 58.

метеризическое; въ третьемъ-положительное возарвије. Зародышъ позитивизма можно открыть даже во время фетишевма, да и къ отвлечению человъкъ никогда не быль абсолютно неспособенъ. Съ другой стороны, положительный періодъ не жоключаеть первоначальныхъ и переходныхъ стремленій ума. Дъло въ томъ, что эти три періода тёсно между собою связаны; ибо метафизическій есть переходный періодъ: онъ отчасти и положительный, онъ отчасти и научный. Метафизива соеминила коая пропасти, лежащей между сверхъестественностью и позитивизмомъ". Присоединимъ сюда и ясныя заявленія Ст. Милля 26): "уже на ранней ступени прогресса раздичных последовательныя положенія ума человіческого привходять въ другь друга: фетипизмъ, политензыв и метафизическій строй мысли уживались вывств въ одномъ и томъ же умъ. Между тъмъ върование въ неизмънные законы, составляющіе основу положительнаго вида мышленія, медленно пробивало себв путь по мврв того, какъ наблюденіе и опыть шагь за шагомъ открывали въ классахъ явленій тв законы, которымъ они двиствительно подчинены. Это-то расвитіе положительнаго знанія и обусловило главнымъ образомъ дальныйшій переходы теологическаго пониманія вселенной оты политеизма въ монотеизму". "Иные считають учение о трехъ последовательных ступенях умозренія и верованія несовивстнымъ съ темъ фактомъ, что все оне существовали одновременно: какъ-будто бы естественная преемственность охотничьномаднаго и вемледъльческого состоянія можеть быть отрицаема темъ обстоятельствомъ, что еще и теперь есть народы-охотники и номады. Что три состоянія были одновременны, что всв они старше достовърной исторіи и существують другь подла друга еще въ наше время-это есть прямое положеніе Конта 27)... При всемъ этомъ однаво по необходимости, по природъ самаго дъла, позитивизму приходится доказывать и онъ стремится доказать, что все-таки въ концв концевъ законъ долженъ върно изображать историческую сивну состояній интемлекта, по крайней мъръ—въ общемъ: иначе онъ бы не имълъ



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Миль 22.

<sup>27)</sup> MRJAL 30.

ниваного значенія. Это-то обстоятельство вівроятно и вынужаветь притиковъ требовать въ настоящемъ случав, не смотоя на столь ясныя вышеуказанныя заявленія познтивистовъ, отъ закона того, чего онъ не хочеть и не объщаеть дать и безъ чего все-таки онъ не можеть иметь значенія въ позитивномъ смысле: буквально той последовательности періодовъ, какая указана въ закомъ. Происходитъ очевидно какая-то путаница. Откуда она? А произошиа она оттого, что закону Конта дано такое значеніе, какого онъ не имветь, допущена мысль, что будто онъ касается религіи и метафизики въ ихъ существъ и потому върно выражаеть имъ историческую последовательность, неть: онъ върно выражаетъ лишь ноторическую смъну методовъ въ наукъ. Завсь двиствительно поочередно господствовали тельно въ этомъ указанномъ порядкъ три метода, только отсюда могла быть заимствована мысль о такомъ отношени религін, метафизики и науки, какое силятся утверждать позитивисты: двиствительное наблюдение не могло навести на подобную мысль, ибо религія, метафизика и наука (отчасти) всегда дійствительно существовали и существують совивстно и парадлельно, не мъшая другъ-другу, и ничто на будущее время не мъшаеть имъ опять существовать совместно: между ними антагонизма изтъ, природы ихъ не исвлючають другь друга взаимно: въ религіи нътъ ничего, что противно было бы наукъ, въ метафизикъ-что не ладилось бы съ религіею и т. п. Всъ онъ другъ друга пополняють и только изъ совокупности ихъ создается полное и основательное знаніе. При всемъ томъ каждое изъ этихъ явленій самостоятельно имветь свои собствейныя содержаніе и задачи, и это одна изъ причинъ, почему они нажодятся между собою въ отношения сосуществования, а не преемственности: это не различные моменты одного и того же явленія, но разныя явленія, что понятно безъ разъясненій и конкретныхъ примеровъ.

Изъ того, что законъ не утверждаеть и не можеть утверждать строго-точную последовательность методовъ, какая имъ указана, ибо на опыте они существують совместно, вытекаеть само собою дальнейшее доказательство несостоятельности Контова закона, когда ему дается смыслъ несвойственный.

Позитивный элементь не вступиль еще въ свои права, религія и метафивика господствують пока всюду, даже въ точныхъ наукахъ, и не говоря уже о соціологіи, науки сравнительно менъе разработанной, поздивищей, но и въ другихъ, какъ напр. физика, химія; только одна астрономія лишь вполнъ свободна оть чуждыхъ ей примъсей; можно, такимъ образомъ, сказать. что позитивнаго элемента на самомъ дълв на опытв не существуеть. По прямому заявленію позитивизма это еще только идеаль, къ которому стремятся человъчество и наука. Откуда же взята идея о имъющемъ наступить господствъ позитивности, которое будеть окончательнымъ, последнимъ и завершительнымъ періодомъ въ развитіе человъческаго сознанія, болье котораго еще не будеть, которое будеть l'état définitif de l'humanité, если для нен нътъ основаній въ опыть? Можеть-быть въ этой идев можно придти, скажутъ, путемъ хоть такого, напр., соображенія: положительный элементь, правда, еще не получиль полныхь правъ гражданства, но онъ все-таки заявляеть о себв сильнъе прочихъ и видимо постепенно пріобретаеть все большую и большую силу, такъ что со временемъ окончательно вытеснить редигію и метафизику. Но это заключеніе было бы такъ же невърно, какъ невърно и то, которое утверждаеть, что люди нъкогда перестануть всть на основаніи того неоспоримаго фанта, что съ развитіемъ цивилизаціи замівчается прогрессивное ослабленіе въ потребности питанія, такъ-какъ растительные инстинкты понижаются въ своей интенсивности въ пользу духовности, нервности. Повитивизмъ, какъ знаніе относительное, можеть идти въ своихъ заключеніяхъ дальше того, что есть: строго говоря, для него непозволительно утверждать безусловную истину даже закона тяготвия, т.-е. то, что онъ всегда и вездъ дъйствуетъ и будеть дъйствовать, какъ мы видимъ его у насъ на землв въ настоящее время; можно утверждать его истину только относительно ограниченнаго момента времени (настоящаго) и мъста въ пространствъ (много-много наша соднечная система). И въ данномъ сдучав, не измвняя самому себъ, все, что могъ бы сказать позитивизмъ, это-то, что мы въ настоящее время переживаемъ позитивный фазисъ, я что религіозный и метафизическій физисы окончились—это самое большее; но что при всемъ этомъ вовсе нельзя думать, будто

эти последніе фазисы не могли опять вернуться, что быть-можеть наступить за позитивнымъ еще какой-нибудь четвертый -фазисъ, а за этимъ опять новый и т. п. Относительному знанію доступно только настоящее и данное, дальше идти оно не имъеть права, если хочеть оставаться върно себъ самому. Очевидно, идея о l'état définitif de l'humanité получена изъ источника совствъ не позитивнаго, а метафизическаго, это не подлежить сомпенію. Если ни опыть ни самь законь не дають идеи о l'état définitif de l'humanité, если на основании ихъ съ такимъ же правомъ можно утверждать, что будеть за позитивизмомъ четвертый и даже пятый фазисъ, что первые могутъ опять повториться, то идея эта могда подучиться дишь только изъ апріорнаго, наперелъ решеннаго и догматически-метафизического предпочтенія позитивнаго метода передъ религіознымъ и метафизическимъ. Позитивная точка зрвнія есть дучшая по самой внутренней природъ своей, она единственно истинная; поэтому позитивность должна быть l'état définitif de l'humanité-воть и все. При этомъ конечно самый законъ становится совершенно излишнимъ, и все, что въ позитивизмъ идеть за эту идею, только впоследствии подобрано для оправдания ея, получилась же она вовсе не изъ исторіи или опыта: Конть оть самой идеи шелъ къ нимъ, а не отъ нихъ къ идећ, а потому былъ не позитивистомъ, а только метафизикомъ. По этой же самой причинъ позитивизма никогда не была и нътъ: позитивизмъ такая же метафизика, какъ и всякая другая съ тою лишь ницею, что, стыдясь себя, она хочеть или невольно обманываетъ и себя, и другихъ.

Что закону Конта не можеть быть дано такого значенія, кажое ему дается, особенно ясно открывается въ примънеміи его къ исторіи, которую хочеть объяснить при посредствъ его Ог. Конть: законъ этоть только спутываеть пониманіе исторіи, но не объясняеть ея и нужно было много остроумія и напраснаго труда, чтобы протащить черезъ всю исторію и употребить для объясненія всей совокупности явленій историческихъ такой законъ, который можеть имъть мъсто лишь только въ области одного лишь изъ безчисленныхъ явленій исторіи—знанія о природъ, естественной науки. Въ своемъ мъсть постараемся оправдать эту мысль, если будемъ имъть случай говорить о Контовой

Digitized by Google

соціологія иди оплософія исторія, а теперь пора въ его влассионкація наукъ или, какъ онъ ее называеть, hiérarchie des sciences.

Въ отношени въ Контовой классификации должно сказать то же, что было сказано о законъ трехъ фазисовъ: истинное и собственное ен значение только научно-педагогическое или дисциплинарное. Самъ Контъ по крайней мъръ такъ смотрълъна нее и такова она должна быть по первоначальной его мысли; только въ послъдствии его преемниками ен значение было преувеличено и ей навизанъ смыслъ, какого она не имъетъ — не только безъ всякой пользы для позитивизма, но и ко вреду, къ подрыву его.

Конть сознаваль слабую сторону своей философіи, состоявшую въ томъ, что она не можетъ слишкомъ покровительствовать знанію цільному или истинно философскому, какъ это мы видъли выше при изследованіи природы знанія относительнаго. Наука-воть все позитивное знаніе, но наука на діль существуеть въ видъ разнообразнъйшихъ и безчисленныхъ наукъ отавльныхъ, изъ которыхъ каждая имветь тоже ивсколько мелвихъ самостоятельныхъ подраздёленій, а эти опять въ свою очередь выдвляють изъ себя еще мельчайшіе отдвлы знанія и т. д. Все это другь друга не знаеть, существуеть само по себъ, не помня своего родства. Такая раздробленность науки и спеціализація имъеть конечно свой разумный смысль и необходима въ интересахъ самой же науки: по частямъ она можетъбыть лучше-глубже и поливе разработана. Но эта спеціализація въ такой же мъръ должна была приносить ей вредъ. Такъ-какъ всв науки имвють между собою реальную и генетическуюсвязь, то онв не могуть быть успашно разработаны въ изолированности своей вив своей связи съ другими. Что открытія въ однихъ наукахъ имъютъ вдіяніе на прогрессъ другихъ, которыя повидимому совершенно не относятся въ тъмъ, это Ог. Контъ хорошо разъяснилъ не однимъ примъромъ изъ исторіи науки, напр. по его мивнію химія не можеть доказать, что азоть. простое и элементарное толо безъ содойствія физіологіи и т. п. Возникала волею-неволею надобность парализовать въ наукъ. эло, принимавшее все большіе и большіе размітры по мітрів того, какъ ея спеціализація увеличивалась. Конть, которому

быле такъ дороги усивки науки, не могъ оставаться равномушнымъ къ этому печальному въ области ея явленю. Съ собользнованіемъ онъ замъчаеть: "большая часть ученыхъ совершенно ограничиваются уже изследованіемъ одного какого-нибудь болве или менве обширнаго отдвла науки, не думая особенно о техъ отношеніяхъ, въ вакихъ находится въ общей системъ позитивнаго знанія частная область ихъ изследованій. Поспешимъ найти средство противъ этого зла, прежде чвиъ оно разростется и глубже пустить корни! Позаботимся о томъ, чтобы умъ человъческій не затерялся въ детальныхъ изследованіяхъ! Не будемъ скрывать отъ себя, что здёсь главнымъ образомъ кроется слабый пункть, на который еще съ нъкоторою надеждою на успъхъ могутъ дълать нападеніе приверженцы теологической и метафизической философіи ( 30)! Какое же средство нужно было для борьбы съ этимъ зломъ? Требовалось очевидно жотя бы искусственно свизать всв науки, дать имъ влассификацію, которая такъ пли иначе выражала бы ихъ связь и служила бы руководствомъ при научныхъ занятіяхъ. Этой цели и служить Контова влассификація. Она располагаеть науки по совершенно искусственному признаку-по общности и простоть ихъ содержанія; порядокъ общности есть въ то же время порядокъ трудности ихъ изученія, а всявдствіе этого и такъ-сказать ихъ историческій порядокъ, хронологическій: науки болье простыя и общія должны быть болве древними, ранними, а отсюда вытеваеть, что этоть порядовъ есть порядовъ совершенства, степени точной разработки наукъ: чъмъ проще содержание науки и чемъ древите эта последияя, темъ больше въ ней совершенства и менве постороннихъ религіозныхъ и метафизическихъ примъсей. Наконецъ, нельзя не видъть, что порядовъ общности есть въ то же время до нъкоторой степени, -- хотя по нашему не вполнъ, далеко не вполнъ, --порядокъ зависимости наукъ: самыя общія науки или точнъе, наждая наука не нуждается въ истинахъ слъдующей за ней науки, но эта, имъя свое содержание и еще содержаніе своей предшественницы, очевидно нуждается въ ея истинахъ, такъ астрономическія явленія совстить не зависять, вакъ общія всёмъ, ни оть какихъ другихъ и потому астрономія



<sup>28)</sup> Cours de philos. posit. I, 26.

можеть разработываться съ полнымъ успахомъ независимо отъ другихъ наукъ, но явленія физическія по той мірів, по какой въ нихъ замъщаны астрономическія, уже нуждаются для правильнаго своего объяснения въ истинахъ астрономии и т. Вся наука у Конта распадается на два большихъ отдъла: неорнаническая физика и органическая, а эти на следующія пять наукъ: астрономію, физику, химію, физіологію и соціологію, в въ основъ всъхъ этихъ наукъ лежать явленія числа или математика, къ которой въ концъ концовъ сводится все наше знаніе. Этотъ порядокъ наукъ до нъкоторой степени выражаетъ пхъ дъйствительный историческій порядокъ. "Безъ всякаго сомнанія, очевидно, что такъ какъ раціональное изученіе каждой изъ основныхъ наукъ требуетъ предварительнаго изучения всяхъ предшествующихъ ей въ энциклопедической ісрархіи, то она могла бы сделать какія-нибудь важные успехи и усвоить надлежащій характеръ не ранве широкаго развитія предшествующихъ наукъ, относящихся въ явленіямъ болье общимъ, болье абстрактнымъ и менъе сложнымъ, и независимымъ отъ другихъ « 29). На этомъ основани самая ранняя и въ то же время самая совершенная наука астрономія, поздивйшая и менве другихъ разработанная соціологія. Несомивино классификація наукъ Конта имветъ правтическое достоинство и корошо отвъчаетъ той цъли, для которой предназначена. "Она прямо опредвляеть общій планъ вполив научнаго и раціональнаго образованія... Двиствительно... прежде чвиъ предпринять методическое изучение какой-нибудь основной науки, абсолютно необходимо ознакомиться съ науками, обнимающими тъ явленія, которыя предшествують ей въ энцивлопедической ісрархіи, ибо послёднія всегда сильно вліяють на тв, законы воторыхь предполагають изучать — натуралисты-философы, предварительно не изучившіе астрономіи, по крайней мара съ общей точки зранія; химики, которые, прежде чемъ заняться своей наукой, предварительно не изучили астрономім и затамъ физики; физіологи, не подготовившіе себя для спеціальных трудовъ предварительным изученіем астрономіи, физики и химін, вст одинаково не имтють одного изъ основныхъ условій интеллектуальнаго развитія. Этотъ недоста-



<sup>29)</sup> Льюнсь 52.

тожь еще заметнее въ томъ случай, когда кто-либо хочеть поввятить себя положительному изученію соціальныхъ явленій и между темъ предварительно не запасся общими сведёніями по астрономіи, физике, химіи и физіологіи... Пока люди не стануть изучать наукъ въ пхъ естественномъ порядке, что нынё случается рёдко, до тёхъ поръ научное образованіе не достигнеть самыхъ общихъ и самыхъ существенныхъ результатовъ <sup>630</sup>). Со всемъ этимъ нельзя не согласиться до мокоторой степени, не мужно только преувеличивать значеніе Контовой классификашів, какъ это обыкновенно деластя. Преувеличеніе это прешце всего заключается въ мысли, что науки въ своей исторической последовательности и развитіи шли действительно и буквально въ томъ ворядке, въ какомъ оне поставлены Контовою классификацією.

Самъ Милль проговаривается, что "порядокъ, въ какомъ науки следують одна за другою въ линіи, не можеть во многихъ случаякъ не представлять историческаго порядка ихъ развитія (. 31). Однако почему-то онъ не остается при этой скромной и правильной мысли и вступаеть въ полемику съ Гербертомъ Спенсеромъ, который въ своикъ "Генезисъ науви" и Классификація наукъ" показываеть пожадуй съ излишкомъ, что Контова плассификація не выражаеть точнаго отношенія между науками, что ихъ отношеніе не ісрархическое, а сонвензия, т.-е. взаимная зависимость, поэтому, выходить, не только последующія науки нуждаются въ предыдущихъ, но и эти въ последующихъ, такъ астрономія не могла существовать какъ наука до техъ поръ, пова въ Фивикв не открыть быль Ньютономъ законъ тяготвиія. Этоть фанть вовсе не устраняется справедливыми въ своемъ родъ поясненіями, какія делаеть Милль къ Контовой классификаціи: "Что раннія науки получають помощь оть поздивишихь--это несомивнно върко... Если (по Конту) одна наука исторически предшествуетъ другой, -- это не значитъ, чтобы совершенство первой предшествовало самому скромному началу следующей. Спенсеръ не дълаетъ различія между эмпирическою и научною отупенью разработки какой-либо вътви знанія... Извъстиля пра-



<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Льюнсъ 53-54.

<sup>31)</sup> Миль 38.

вильность въ вовобновленіи небесныхъ явленій была замъчена прежде, чвиъ сдвланы были особенные успъхи въ геометрін. Но до техъ поръ пока геометрія не развилась, для астрономів настолько же было доступно сдълаться наукою, насколько возможно заниматься тройнымъ правиломъ прежде сложенія и вычитанія" 32). Все это такъ, но въ томъ то и бъда для Медля, что Спенсеръ дълветъ различіе между "эмпирическою и чисто научною отупенью разработки науки", что видно изъ выше представленнаго его примъра о законъ Ньютоновомъ. Милль на нтотъ разъ думаеть отделаться отъ этого вескаго факта темъ, что относить законъ тяготвин совершению произвольно въ астрономін, не физикв и такимъ образомъ хочеть поправить Конта (стр. 40--41). Напрасный трудъ: такихъ фактовъ можно указать массу, такъ въ астрономію не могло бы войти ученіе о свойствъ и составъ планетныхъ тълъ до отерытия въ физикъ законовъ предомленія світовыхъ дучей, до спектральнаго анализа, въ химін по Конту не могла быть установлена элементарность авота прежде некоторых открытій въ физіологіи и т. п. Наконецъ главное, исторія говорить намъ, что науки действительно следовали не строго въ томъ порядки, какой дается имъ по влассифиваціи Конта. Соціологія, какъ наука, существовала еще давнымъ давно,-гораздо ранве, чвиъ вступили въ научный фазись ся Контовы предшественницы-физіологія, даже физика съ химією,-представителями ся могуть считаться напр. Платонъ съ его "Республикою" и Аристотель съ "Политикою"; конечно вкъ соціологія не та, что нынішняя, но все-таки наука, а не простой сводъ безъискусственныхъ наблюденій и возарвній. Медицина, далъе, на ступени науки хотя бы въ лицъ Гиппократа (ум. 366 до Р. Хр.) существовала раньше твхъ наукъ, предварительная разработка которыхъ долина была бы повидимому обусловливать ся появленіе т.-е. оизіологіи, танже химін. Все это показываеть, что Контову власоновнацію можно принять только съ довольно значетельными оговорками, не увлекаясь твиъ, что ей удалось объясиять кое-что въ исторіи науки. Указанное преувелечение можетъ-быть имъетъ своимъ источникомъ чувство благодарности въ Конту за помощь, какую онъ оказалъ



<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Melli 39. 40, 41.

своем влассифивацією наукв, и такъ или иначе оправдывается жиъ; но нижволъдующее преувеличение, по которому классификація получаєть несвойственное ей значеніе, ничань не можеть быть оправдано: будто классификація имветь не только дисциплинарно-педагогическое значение, но и философское. "Съ перваго раза непонятно, какимъ образомъ простая классионкація наукъ можеть номочь не только изученію ихъ, но и сама соотавляеть важную часть привнаго ученія: однако же, классвеннація составляєть важную часть философіи Конта в вз. Это вначение ен обнаруживается не въ томъ, что она до накоторой стенени оправдываеть преемственность методовъ въ наукахъ, кания утвержиется закономъ о трехъ фазисахъ интеллекта, а въ ченъ же? Какою своею стороною она оправдываеть или докавываеть гносеологическій принципь позитивизма, утверждающаго завонность одного относительнаго знанія, ограничиваемаго предълами наблюденія и опыта? Отвётомъ на этоть вопрось можеть послужить следующая выдержка изъ Милля:... "более сложныя науки пуждаются не только въ истинахъ наукъ простейшихъ и болье общихъ, но еще бомъе въ ихъ методахъ" вър. По заявленію Льюнса влассификація обязываеть въ одному методу во всёхъ наукахъ и единство метода въ познаніи есть существеннъйшій и главивний во важности результать классификаціи (стр. 54-55). Если танъ, то этимъ все снавано, что только можеть быть свазано въ пользу позитивизма, т.-е. что область знанія ограничивается относительнымъ. Классификація, по мысли позитивистовъ, съ усивхомъ устраняеть ту опасность, накая грозила позитивизму со стороны наукъ, занимающихся человъкомъ издавня; вань-то все привыким къ мысли, что душу человеческую подъ математину не подведешь, человани математикою не исчерпаешь, что запонами вившней природы человъка не объяснишь, а объяснение завлючается въ немъ самомъ, что словомъ-естественный методъ для наукъ о человъкъ долженъ быть субъективнымъ. А это въ чему повело бы, еслибы позитивизмъ не разоблачилъ этого "предразоудна"? Отвъть ясень. Воть влассионнація-то н разоблачаеть его, она доназываеть, что знаню нашему нать

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Musas 32.

<sup>34)</sup> Миль 38.

надобности выходить изъ области относительнаго, что оно даже не терпить ущерба въ объемъ отъ позитивнаго принципа. Иначе это можно выразить такъ: законъ трехъ фазисовъ утверждаеть, что наше знаніе должно быть относительно, что ему подлежить область наблюденія и оцыта, а илассификація какъ разъ на выручку ему говорить: "да наше знаміе таково и есть, все оно относительно и даже то не подлежить изъятію, что повидимому никакъ не подощао бы повъ относительную мъру,наука о человъкъ; все, что прежде думали объ этой наукъ,-плстави: не вристовратие оне среди другихъ, чтобы иля нея еще придумывать особый методъ; всв науки равны." Знаніе такимъ образомъ конечно упрощается, но простота еще не есть признакъ истины, и самое стремленіе къ простотв весьма часто вытекаеть изъ одного, весьма вредно отзывающагося на знанія свойства ума, которое прекрасно показываеть Баконъ сдовами: "Человъческій умъ по самой природъ своей слищкомъ склоненъ предполагать въ вещахъ болъе однообразія, порядка и правильности, чемъ онъ находить ихъ на самомъ деле, и хотя есть безчисленное множество вещей, чрезвычайно отличныхъ отъ встхъ другихъ и единственныхъ въ своемъ родъ, человтвъ не перестаета воображать парадлели, соотвътствія, аналогів и отношенія, которыя не имъють никакой дъйствительности 4 35). Насколько въ позитивномъ упрощеніи знанія сказалось это свойство ума и восколько вообще обойдется это упрощение позитивизму-сейчасъ увидимъ.

Нельзя конечно не замвтить, что мысль о господствв одного метода естественныхъ наукъ во всей области человвческаго знанія должна быть лишь выводомъ изъ какой-нибудь оплосооской посылки, предполагаеть состоявшееся оплосооское возврвніе на существующее; это воззрвніе на міръ, оплосооское объясненія его можеть быть не иначе, какъ только матеріалистическимъ: только матеріализмъ имветь право требовать одного эмпирическаго метода для всей совокупности человвческаго знанія. Двло въ томъ, что единство метода безспорно предполагаеть качественное единство познаваемаго, однородность по существу познаваемыхъ нредметовъ: если къ явленіямъ психическимъ, какъ



<sup>26) «</sup>Novum Orgn.». L. I. Aphor XLV.

и къ физическимъ, приложимы математическія вычисленія, то очевидно, между твыть и другими нать никакого различія по существу, тъ и другія матеріальны, потому что только матеріаль-- ное можеть подлежать мере и счету. Если задушенное ріціп disiderium позитивизма въ отношеніи къ наукт заключается въ томъ, чтобы довести ее до той степени совершенства, она могла бы свести всю совокупность явленій къ одному какому-нибудь закону или "общему факту", напр. тяготвнію и разсматривать вст явленія какъ только видоизмтненія этого факта и различныя формы дъйствій этого закона, то очевидно, позитивизмъ не ибластъ и не видигь никакого раздичія въ жеданіяхъ, все сводеть въ матеріальному и потому превращается въ матеріализмъ. Итакъ, чтобы утверждать законность своей мысли относительно метода, позитивизмъ долженъ выдти за предълы самого себя т.-е. уничтожиться, превратившись въ матеріалистическую метафизику. Возникаеть вопросъ, двиствительно ли позитивизмъ есть матеріалистическая метафизика? Но прежде чвиъ ответить на этотъ вопросъ, необходимо показать, классификація наукъ Конта сама по себъ не заключаеть никакихъ данныхъ для этой матеріалистической мысли о господствъ одного эмпирическаго метода въ наукъ. Классификаціи наукъ есть только классификація-и больше ничего, она никакъ не можеть претендовать на какое-нибудь философское значение и, если какъ мы видъли, съ гръхомъ пополамъ объясняеть отношение наукъ другъ къ другу, то тъмъ менъе можеть претендовать на объясненіе реальнаго отношенія между венцами, быть объясненіемъ всего существующаго. Она есть искусственное расположеніе, группировка явленій, съ практическою лишь цілью, на основаніи отвлеченной логической категоріи, по признаку общности въ ихъ содержанін; следовательно, она располагаеть явленія не въ порядев ихъ реальныхъ (дъйствительныхъ) отношеній, но произвольно навизаннаго имъ признака (общность), и вырываеть ивленія изъ ихъ натуральной связи, произвольно выбирая ихъ и выделяя изъ живаго конкретнаго единства, какое представляеть ивъ себя бытіе, совокупность явленій. Она механична и поэтому не можеть быть объяснениемь действительно существующаго: она расподагаеть неденія въ порядка случайномь, механическомь и

искусственномъ, живое бытіе превращено въ крайне искуственный механическій рядь явленій, ничэмъ реально несвязанныхъ. Можно снизу одно за другимъ выбрасывать звенья этого рода и предшествующія отъ этого не страдають: каждое звено существуеть замкнуто, само по себъ, не нуждаясь въ следующемъ за собою другомъ. Откиньте соціологію, физіологію, химію-остальныя группы и не почувствують этой операціи, они довивють себв-и міръ Контовъ, (если предполагать за его влассифинаціей каной-нибудь реально-философскій смыслъ) настольно же какъ и прежде будеть намъ понятенъ или, лучше, не понятенъ, представлять ли себъ его разорваннымъ на двъ половины, отвинуть ли отъ него половину, третью, четвертую часть и т. д. Онъ какъ ящерица: разбей его хоть на девять частей, -каждая часть еще будеть двигаться и жить. Въ животныхъ низшихъ эта живучесть отдельных частей зависить отъ ихъ сравнительно слабаго развитія нервной системы, отъ отсутствія одного нервнаго центра и существованія ніскольких в самостоятельныхъ нервныхъ центровъ (узловъ). Но міръ-не ящерица, въ немъ есть какой-то центръ, въ немъ есть какое-то органическое единство, онъ-живое единство безконечнаго разнообразія вонкретныхъ явленій и нельзя представлять себ'я діло такъ, что здъсь-только механическій рядь явленій, которыя можно выбрасывать такъ, что другія не терпять оть этого ни малайшаго измъненія; выбросьте человъка-и природа измънится, главное, она будеть не понятна, сдълайте изменение въ одномъ какомънибудь уголкъ мірозданія - и это отзовется на всемъ мірозданіи. Бытіе представляеть свявное единство явленій, изъ которыхъ каждое нуждается въ другомъ, въ другомъ находить свою полноту, законченность и смыслъ, а не въ замкнутомъ, изолированновъ и эгонстическомъ существованіи: поднимаясь отъ явленій болье общихъ и восходя къ болье сложнымъ, бытіе пріобрьтаетъ все большую и большую полноту содержанія и жизни, его абстрактное растеть, съ каждою ступенью наполняется содержаніемъ и достигаеть наибольшей законченности, совершенства и полноты въ человеке. Здесь абстрактное получаеть свой истинный смыслъ и достигаетъ истины и полноты своего существованія дишь въ конкретномъ; здісь, въ дійствительномъ

бытів. заметно движеніе вещей на большему совершенству, на ванонченной формъ существованія; развитіе, бытіе не есть нъчто оцъпенълое и окристаллизовавшееся въ своей неподвижности: оно-жизнь, развитие, діалектическій прогрессь. А въ Контовомъ мірів нівть ни начала, ни конца (цівли), нівть ни низшаго. ни высшаго, -- и о жизни, напр. ничего нельзя сказать, кромъ того, что это явление сложные химическихы; бытие представляеты вакое то мертвое безразличие составляющихъ его частей, какую то лавочку, где вещи чинно разставлены по полкамъ, аккуратно разнумерованы, где о вещахъ можно сказать только, что вотъ эта имъетъ такой-то №, а вотъ эта вещь — новая, другая и имъетъ вотъ такой-то Ж, и все-таки давочникъ затрудняется, когда его спрашивають, какая вещь лучше. Словомь, лищне было бы требовать отъ влассификаціи какого-либо объясненія бытія: вто только искусственная группировка наукъ съ целью практическаго ихъ лучшаго изученія, и можеть быть несколько другихъ классификацій, тогда какъ философія или объясненіе должно быть одно. И данная Контова влассификація могла бы и, строго говоря, должна была бы имъть другой видъ, еслибы Конть совершенно произвольно не началь съ метафизики, а началь бы, какъ слъдовало бы по признаку общности, съ логики, которая должна была бы служить исходнымъ пунктомъ ряда наукъ. Математика поставлена Контомъ во главу наукъ потому, что она содержитъ въ себъ самыя абстрактныя и общія свойства, самые чистые и безусловные пріемы догическаго сужденія, она есть примъненіе, ея конкретная наука (Конть, какъ извъстно, дълить науки попарно: абстрактная, занимающаяся законами извъстной области явленій, и конкретная, разсматривающая эти законы въ двйствительномъ осуществленіи, ихъ приміненіе, напр. могуть быть такія науки: математива и астрономія, физіологія и зоологія съ ботаникою, психологія и исторія. Понятно, что въ плассификацію могли войти науки лишь абстрактныя какъ самыя простыя и общія). Но почему же не должны бы предшествовать логическіе законы самому этому примъненію ихъ-такимъ же точно образомъ, какъ математика предшествуетъ астрономіи, первому конвретному примъненію ся? Такимъ образомъ влассификація Конта совершенно произвольна. Во всякомъ случав за ней нельзя нризнать какого-либо философскаго значенія, какъ того хотвлось бы Миллю. Самъ Конть не претендоваль на это. онъ не скрываль ея механическаго характера, когда строго требоваль воздерживаться отъ того, чтобы объяснять явленія послідующія, болье сложныя, предыдущими, болье простыми, сводить первыя въ этимъ, напр. явленія органическія къ химическимъ, человіна разсматривать какъ животное, животное какъ растеніе, растеніе какъ химическій продукть, химическій процессъ только какъ межаническій и т. д. Въ стремленіи къ такому единству онъ справедливо виділь матеріализмъ.

Однаво на двав и Конть, и его последователи совсемъ не следують этой справедливой мысли о самостоятельности явленій, ихъ "несводимости" (Irreductibilität): они подтягиваютъ всв явленія къ одному матеріальному началу и требують для всёхъ наукъ одного метода. Конечно, примо выразиться было бы неловко и стыдно; поэтому они говорять только о зависимости явленій другь оть друга, напр. въ следующемъ роде: "зависимость наукъ только и можеть вытекать изъ зависимости соответствующихъ явленій " " ",... "Какая же зависимость различных в наукъ между собою? Зависимость эта можеть лишь опредвляться взаимною зависимостью соответствующихъ явленій « 37); или: "отношеніе, действительно существующее между различными родами явленій " 38) и т. д. въ этомъ родв. Но двло въ томъ, что разумвется подъ этими выраженіями? То ли, что каждая наука ссужаеть послівдующую своими пстинами, въ которыхъ эта нуждается постольку, поскольку въ нее входить кое что изъ содержанія ея предшественницы? Нътъ, она главнымъ образомъ нуждается въ ея методъ (Милль 38), а это значить, что содержание ея тоже по существу, что и у предшественницы, только дано въ иной формы; зависимость значить сводится въ тожеству. Делается это безъ всякихъ основаній. Все, что можно было бы сказать, это только то, что каждая наука въ правъ искать помощи въ истинахъ

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Льюнсъ 46.

<sup>37)</sup> Ibidem 47.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Милль 35.

предшествующей для той своей стороны, которая имветь отношене въ предшествующей, напр. наука о жизни-въ законахъ химін, поскольку въ явленія жизни (органическія) привходять химическія. Но методъ вовсе не зависить отъ предпествующей начки, Если явленіе жизни есть дъйствительно новое и оригинальное, то оно хотя и нуждается для полноты своего пониманія въ химін, однаво налагаеть свою новую печать на всю группу явленій, кажими занимается біологія, что непременно предполагаетъ необходимость новаго способа ихъ изследованія, иного къ нимъ отношенія. Если въ исторія койчто объясняется астрономією, физикою, химією и физіологією (Бовль, Дрэперъ, К. Риттеръ и Гюйо), то было бы однако напраснымъ трудомъ весь объемъ историческихъ явленій подводить подъ законы физичесвижь и стремиться всю исторію объяснить твиъ способомъ исвлючительно, какой только пригодень для нихъ. Неудачныя попытви натуралистической школы, пытавшейся сделать изъ исторіи такую же естественную науку, какъ и всв (напр. попытка Бовля въ "Исторіи цивилизаціи въ Англін"), достаточно подтверждають высказанную мысль. Неудачность этихъ попытокъ помимо всего прочаго зависить отъ того обстоятельства, что явленія историческія или соціологическія принадлежать къ совершенно иному порядку, чёмъ всё другія: въ основе ихъ лежить свобода, произвольность и потому математическій маситабъ съ его претензіею на предвидиніе какъ въ астрономія, совершенно неприложимъ здъсь. Методъ натуральныхъ наукъ въ исторіи лишь побочный и вспомогательный, онъ входить какъ часть въ собственно ей принадлежащій дедуктивный методъ и получаеть здесь несколько иной оттеновъ и значение. Если для оннософа исторія-тайна, то темъ более для натуралиста.

Если ни влассификація наукъ О. Конта, ни понятіє о зависимости явленій не дають никакого права къ исключительному госмодству одного эмпирическаго метода во всемъ объемъ человъчесмаго знанія, то спрашивается: гдъ источникъ идеи объ исключительныхъ правахъ этого метода и какъ пришли къ ней позитивисты?

Возможенъ только одинъ отвъть: въ матеріалистической тенденціи поэнтивнама, въ его истинной природі, которую онъ стыдится и боится обнаружить, въ его невольной склончости въ матеріализму (мевольной, говоримъ, ибо стремленіе или тяга новитивизма къ матеріализму лежить въ сущности самаго познуканаго принципа - сохранять равновасів между абсолютнымъ и относительнымъ знаніемъ, не утверждать категорически правду ни того, ни другаго: такое равновъсіе исихологически невозможно и въ фактическомъ предпочтеніи знанія отмосительнаго предъ безусловнымъ заключается для поэнтивизма роковая необходимость нарушенія этого равнов'ясія въ пользу матеріализма, что после постараемся, если будеть случай, раскрыть обстоятельное). Да, позитивизмъ-скрытый, токкій матеріализмъ, по существу, правда, -- тотъ же, что и матеріализмъ Фохта, Бюхнера и Ко, но по формъ совершенно иной: тонкій, политичный, съ разу и не раскусишь, что такое, -- сововиъ изтъ грубой прямоты прежняго. Онъ нигдъ даже словечкомъ не обмолвился въ пользу матерін, нигдё прямо не сказаль, что де есть только одна матерія и больше нъть инчего, въ немъ будто бы нъть "этой метафизики".... Такъ или иначе, а позитививиъ про себя ръщилъ все точно такимъ же образомъ, какой приличенъ быль бы самому добросовъстному матеріалисту. Тэмъ хуже, что решено это молчкомъ и приходится читать между стровами.

Не смущайтесь тамъ, что позитивизмъ признаетъ "несведимостъ" (Irreductibilität) и самостоятельность явленій органическихъ, и не варьте имъ; мы видали уже, какого рода эта "несводимостъ", когда вса они подводятся подъ одинъ методъ. Да и чамъ, крома словъ, позитивизмъ донажетъ намъ эту Irreductibilität, т.-е. то, что онъ дайствительно признаетъ ее? По самой классионкаціи конечно она должна быть признана; но вадъ и здась все зависить отъ того, какъ отнестись из ней: при накоторой склонности иъ матеріализму почти не машаетъ толковать ее въ матеріалистическомъ смысла, потому что классионкація не противится и этому смыслу. Дайствительно, что толку въ томъ, что напр. жизнь разсматривается какъ изчто ровое, не сводимое на химизмъ и механизмъ, если она разсматривается именно только такъ, т.-е. какъ новое, которое совершенно механически и случайнымъ образомъ приссединяется

из старому? Въ новомъ только собственно невторяется старое и новыя явленія, присоединенныя къ старымъ, отъ этихъ разнятся лешь темъ, что они сложете илъ и потому труднее для для изученія,--и только. Впрочемъ, намъ нать нувды искать оправданія для своей мысли въ какихъ-нибудь отвлеченныхъ соображеніяхь: воть документальное доказательство того, что повитивлять сводить явленія органическія къ химическимъ, пспмическія-къ органическимъ, что, следовательно, онъ есть матеріализмъ. "Біологія отдъляется отъ химіи не потому, чтобы была какая-нибудь существенная разница между органическимъ и неорганическимъ веществомъ, а потому, что есть громадная разница во явленіяхо. Точно также мы должны отв'ять кухъ отъ жизни, не вследствіе какого-нибуль сишественного (нуменальнаго) различія (первый выростаеть изъ последней), но вследствіе спеціальности явленій мысли. Это уже не тв явленія, какъ въ жизни. Органическое вещество есть высшая степень осложненія неорганическаго, -- и эта-то спеціальность степени производить спеціальность явленій. Такъ и мысль представляетъ собою только высшую степень жизни, - и ея особенность выражается особенностью явленій « э у). Конть не даль мъсто въ своей классификаціи психологіи: онъ вполнъ отождествиль ее съ фивіодогією и признадъ явленія психическія дишь особенными фивіологическими (мозговыми) функціями, даже методъ самонаблюденія отвергь вполив, противъ чего возсталь Милль. Вообще, савлавъ различіе между растительною жизнью и животною, Конть ни словечкомъ не обмолвился въ пользу особаго отдъла явленій жизненныхъ (какъ будто бы ихъ не было) - разумной, человъческой жизни. Значить, между животною и разумною жизнью нъть существенной разницы. Дъйствительно, по собственному выраженію Конта, человъкъ есть лишь "le dégré supérieur de l'animalité". Въ человъкъ отрицается свободная воля, - и потому позитивизмъ раздвляетъ, какъ и матеріализмъ, детерминизмъ, лаже перещегодить въ этомъ отношении своего близнеца: матерівлизму и не грезилось о томъ, чтобы можно было всю исто-

ээ) **Дьюнсь** .231.

ріш свести нь одному накому-нибудь онзическому запону, напр. замому тяготвиія. Довольно.

Изъ всего свазаннаго досель вытелаеть следующій несомивиный результать: позитивизма ньть, а соть или одна тольно наука, или одинь только матеріализмь <sup>40</sup>).

. Cabraces.

<sup>\*\*)</sup> Для желающих заняться обстоятельно позитивизмомъ можно изъ бъдной русской литературы кромъ указанных статей и внигь еще назвать статьи въ журнать «Православное Обозръне»: В. Д. Кудрявцева, А. Гусева и В. Соловьева; «Письма о конечных причинахъ» пр. Ө. А. Голубинскаго, «Кризисъ занадной философіи» Вл. Соловьева, «Философскій лексиконъ» т. 3 Гогоцкаго, «Право и государство въ ихъ взаниныхъ отношеніяхъ» Хлюбинкова, 1874 г. Изд. Варшава, «Позитивнамъ и христіанство» свящ. П. Городцева, С.-Петербургъ 1881 г. и «Поситивная философія» 1—2 пр. Никанора.



# **УЧЕНИКИ ВО ВРЕМЯ БУРИ\***

"Писусъ понудилъ Своихъ учениковъ войти въ додку и отправиться впередъ на другую сторону въ Виесаидъ, пока Онъ отпуститъ народъ. И отпустивъ ихъ, пошедъ на гору помолиться. Вечеромъ додка быда посреди моря, а Онъ одинъ на землъ. И увидълъ ихъ бъдствующихъ въ плаваніи, потому что вътеръ быдъ имъ противный. Около же четвертой стражи ночи подошелъ къ нимъ, идя по морю, и хотълъ миновать ихъ. Они же, увидъвъ Его ндущаго по морю, подумали что это—призракъ, и вскричали. Ибо всъ видъли Его и испугались. И тотчасъ заговорилъ съ ними и сказалъ имъ: ободритесь; это—Я,—не бойтесь. И вошелъ къ нимъ въ додку,—и вътеръ утихъ. И они чрезвычайно изумлялись въ себъ и дивились" (Марк. VI, 45—51).

Сцена, о которой разсказъ вы, братіе, сейчасъ слышали, произошла тотчасъ посль одного изъ самыхъ великихъ и сдавныхъ дней служенія І. Христа. Въ утро этого самаго дня Онъ быдъ окруженъ множествомъ народа, сшедшагося со всъхъ концевъ Галилеи, и Онъ насытиль его, умножая для него хлюбы—удивительный символъ другаго чуда, чрезъ которое Онъ повсюду, отъ одного до другаго конца міра, насыщаетъ тысячи приходящихъ жъ Нему душъ. Какой контрастъ между этими двумя событіями! Тамъ, на зеленыхъ и смъющихся холмахъ, тянущихся по бе-

<sup>\*</sup> Изъ Берсье.

регу Тиверіадскаго овера, при великолюпномъ сіяніи восточнаго солица, радостная, восторженная толпа окружала учениковъ и кочеть короновать ихъ Учителя:—здъсь, на разстояніи только нъсколькихъ часовъ, въ уединеніи бурной ночи, на разъяренныхъ волнахъ, тв же самые ученики подвергаются опасности погибнуть и испускають крики ужаса, точно какъ будто Богь оставилъ ихъ.

Писаніе часто представляеть намъ подобныя неожиданности. и вто сколько-нибудь знакомъ съ исторіей человъчества, долженъ ожидать ихъ. Вопомните, напр. тоть великій день, когда Соломонъ предъ цвлымъ народомъ освящалъ Іерусалимскій храмъ в произносиль ту удивительную молитву, которая навсегда повидимому посвящала народъ и святилище на служение живому, и истинному Богу. Кто могь тогда предвидеть, что въ близкомъ будущемъ Сынъ Давидовъ, преданный нечистымъ страстямъ, подасть Израндю собдазнительный примъръ позорнаго паденія в превлонить предъ гнусными идолами "свое чело, озаренное сіяніемъ святаго храма?" Вспомните еще тоть памятный часъ, когда Илія, побъдитель Вааловыхъ жрецовъ, возстановляль на горъ Кармилъ служение истинному Богу; весь народъ былъ покоренъ его могучею върою и повсюду раздавались продолжительные крики энтузівама; казалось идолослуженіе побъжденонавсегда и Израиль останется въренъ своему высокому призванію (миссіи). Увы! Проходить два дня, и тоть же самый Илія, встми оставленный, какъ изгнанникъ, бтжитъ въ пустыню Синайскую; въ горькомъ унынін онъ долженъ быль воскливнуть: "довольно уже, Господи, возьми душу мою!". Вспомните восторженныя восилицанія цвотоносной недоли, такъ быстро смонившіяся воплями преторіи и Голговы. Вспомните, какъ въ утро-Пятидесятницы три тысячи человекь, кающихся и верующихъ, падають въ ногамъ апостоловъ, прося врещенія, и подумайте, что спустя нъсколько дней послъ этого великаго торжества Петръсъ своими товарищами брошены въ тюрьму и преданы бичамъпалача, какъ площадные мошенники.

Не удивляйтесь же, что въ исторіи церкви успіхи сопровождаются неожиданными превратностями и что здісь, какъ и вездів, только одинъ шагь оть самаго очевиднаго торжества до самагострашнаго искушенія. Эти превратности могуть поволебать поверхноотную въру; но онъ не удивять никого изъ тъхъ, ито` изучаль въ Инсанія обычные пути Промысла Божія.

Итакъ, утро этого дня было для Інсуса Христа часомъ популярности и восторженнаго тріумов. Толиа хотвла провозгласить Его Царемъ; естественно было Его ученикамъ думать, что паретво Его двйствительно наступаетъ. Мы сами, еслибы присутствовали при этомъ врёлищъ, развъ не нодумали бы того же самаго? Не показалось ли бы намъ естественнымъ воспользоваться этимъ порывомъ толны и провозгласить такимъ образомъ на великомъ театръ начало царства Божія? Имъть за себя народъ не значило ли быть господиномъ будущаго? Что нужды, что къ этому энтузіазму примъщивалось еще много заблужденій и земныхъ страстей? Мало-по-малу совершалось бы раздъленіе между этими сложными элементами,—все, что было въ никъ нечистаго, отпадало бы само собою. Пріобрътено существенное, если власть была въ рукахъ Святаго и Праведнаго, если сила служила истинъ.

Воть благовидный софизмъ, который поздиве такъ часто обольщаль церковь 1) и заставляль ее желать порабощенія всёхь земныхъ властей. Она не замъчала съти, скрытой подъ этой преврасной мечтой; она не предвидвла, что вившнее царство, основанное на энтузіазив массъ, не принесеть человічеству никакой новой силы, никакого принципа возрожденія; она не видвла, что такой тріумов-ничто и что самое сильное пораженіе для нея предпочтительные, если оно по крайней мыры оставляеть на совъсти человъческой неизгладимое впечатленіе правды и истины. Опыть не доказаль ин этого? Церковь выигрывала ин отъ повровительства властей человъческихъ? За то, что политика давала ей, не приходилось ли ей всегда платить съ процентами? Не должна ли она была уступить магометанству треть своей территоріи съ того санаго момента, какъ ся видимая глава надъль тройную тіару? Блестящее покровительство Людовика XIV номъщало ли религіозному упадку ХУШІ въка или напротивъ ускорило его? Каждый разъ, какъ церковь требевала царствъ вемныхъ, она, какъ въ день искушенія, получала ихъ только водъ условіємъ преклониться предъ княземъ міра сего и при-METS OTTS HOPO ODVINIO.

<sup>1)</sup> Пропов'ядинкъ им'ветъ въ виду римско-католическую церковь. Перев.



Воть что предвидель Інсусь и воть почему въ ту самую минуту, какъ ученики готовы были увлечься народного благествонностію. Онъ вдругь приказываеть имъ отдвлиться оть толпы
и переправиться на другой берегь озера. Между ними и міромъ
должно быле произойти разділеніе до того дня, вакъ они поймуть, какимъ образомъ должно придчи Его парство и какою
силою міръ долженъ быть побъяденъ. Онъ Самъ, въ ту самую
минуту, какъ толпа хочеть слілать Его Царемъ, —равсказываетъ
намъ Лука (VI, 15), удаляется одимъ на гору для молитвы. Великое зріляще и великій приміръ для всіхъ тікъ, вто должны
проновідывать Евангеліе людямъ! Не въ благосклонности толны
и не въ рукоплюсканіяхъ ся должны они иснать вдохновенія и
силы, а въ крізной молитвів и глубокомъ благоговініи.

Воть апостолы, по повельню свеего Учителя, отправились; они должны были переплыть на другой берегь, гдв Учитель объщать присоединиться из нимъ. Приназаніе положительное, объщаніе върное; но когда они пытались двинуться внередь, ихъ усилія казались безнолезными, потому что, говорить Писаніе.— бъ пропивень отпръ. Какже такъ? Развъ ихъ Учитель не можеть повельвать вътрамъ и волнамъ? Безъ-сомнънія можеть, и сейчась Омъ сдълаеть это; но нужно, чтобы прежде они выдержали борьбу съ роковою повидимому силою прирады. Его противень статър.

Братіе, весь этоть разсказъ поторическій; все это буквально совершилось XVIII вёковъ тому назедъ; но въ то же время эта страница Евангелія есть какъ бы возвышенная иритча, которой малёйшія черты ваключають урокъ для всіхъ віковъ и которак чукоснымъ образомъ способна подкрівнить віру вірующихъ настенщаго времени.

Что въ самомъ дът такъ часто смущаеть въру въ Божественныя обътованія? Это тогъ сакть, что Богь не направляеть событа и вещи въ торместву своего дъль, и ото дъто повидимому часто побъщается реконою силою обстеятельствъ. Завсь заключается противоречів, которое смущаеть насъ. Богъ кощеть, чтобы ветима тормествовала; Онъ повеленость держви возвъщать се міру; Ето воля (dessein) завоь положительная и очевидная; но, когда для исполненія ся перковь приступаеть въ дълу, то Богь попускаеть обстоятельствамъ вооружаться про-

теръ нея и останавливать е.е. Би протиени митра! Сполько. разъ испытывали это върующие. Въ первые въка это были деріодически повторявшінся неумолимыя гоненія, равсфевевнія стадо, закалавшія пастырей, уничтовавшія священныя Писанія, въ одинъ роковой часъ истреблявшія жатву, которой удивительные начатии видаль мірь. Еп противена витра! Въ конца сред-HEXT BEKOBT. HOLD BLISHICAT CERHARIORT. CORODHIARMENCH BY Римв. это было глубокое и насмещинное неверіе, которое глуко подкапывало церковь съ такою силою, что безъ религознаго пробужденія міръ, подъ дыханіемъ возрожденія, каралось опять должень быль сладаться языческимь. Би промисень симра! Поздиве это были пламенныя и благородныя страсти XVIII в., изъ которыхъ на міръ устремилась ужасная буря. Въ наши динимъяй уни слишати, да слишить!-- благопріятный ли для дълв нашего вътеръ нисходить съ ледяныхъ вершинъ повитивной науки? Симпатичное ли теченіе идеть въ намь изв глубины дашихъ демократическихъ обществъ? Не приходили ли вы часто въ ужасъ, видя, какъ всъ враждебныя силы собяраются въ настоящее время противъ христівнетва? Открыто -- матеріалистическія доктрины, атенемъ серьёзный нак пиническій, грубая и оскорбительная притика, законныя жалобы, слишкомъ оправданя данныя невфриостими върующихъ, предразсудии, недоразунана, сленыя страсти, —все это не предвещаеть ли, даже для наименае проницательныхъ, ужасныхъ бурь, въ сравненіи оъ которыми настоящія наши борьбы не что инов, какъ датокія нгрушин? Почему Богь допускаеть, чтобы его дело такъ худилось? Почему Онъ, Владыка волнъ, не усмирнеть бурь? Это, братіе, одинъ изъ тахъ печальныхъ вопросовъ, отъ которыхъ ничто. изъ насъ не можеть уклониться,

Писаніе въ напоторой мара отвачаеть на него. Богу угодно было, говорить св. Павель, употрибить слабыя орудія для пораженія слабыми слабыми. Она накъ-будто хочеть показать, что горжество Евангелія не должно ничего ожидать оть вывшинкъ вещей, оть поддержки массъ, оть импульса, который дають народныя теченія. То, что было справедливо тогда, справедливо и тенерь. Новый міръ будеть побъжденъ не иначе, какъ при такъ же условіямь, при накижь быль побъждень древній. Богь, геворить еща апостоль благодати, положить сокровніце Евангелія 60 скуфель-

ных сосудах, чтобы показать, что сила, сохраннющая его, приходить отъ Него, а не отъ людей. Всв силы міра могуть соединиться противъ христіанства. Скудельные сосуды могуть быть разбиты и обращены въ пракъ, а истина, содержавшаяся въ никъ, останется столь же велиною, столь же чистою, столь же непебъимою. Что я говорю? Тайное предчувствіе говореть намъ, что эти вившина поражения суть наши торжества и что страданія церкви будуть даже условіємь ея возрожденія и благоденотвія. И потомъ, св. Павель внушаеть намъ еще, что мы должны ходить вырою, а не видыніемь, и что въ этой суровой школк души образуются для царства Божія. Акв! намъ котвлось бы видеть быстрые успехи, очевидныя симпатів, бросающіеся въ глава знани близной побъды. Мы желали бы преданности ученыхъ, руконлеснаній толиы, соединенія числа и силы. Мы забыввемъ, что Христосъ побъдилъ міръ, только вооруживъ протявъ себя все силы, что престь сталь знакомъ торжества только потому, что онъ быль прежде орудіемъ казни и что въ его кажущемоя безсилів и безславін надо во вов времена искать тайны его могущества и его неодолино влекущей силы. Не удивляйтесь же, ученики І. Христа, что вътры противны камъ и яростныя волны грозять потопить ворабль цервви. Не говорите, что Учитемь забываеть васъ. Въ то время накъ вы боретесь на бурномъ морв, на краю горизонта, на возвышенной вершинв, отошть Христосъ, -Онъ бодрствуеть надъ вашею судьбой, Онъ ходатайствуеть за васъ, ибо Онъ живъ во въки въковъ. Шедше пинчите вся языки, говорить Онъ своимъ апостоламъ. Онъ не прибавляеть: "За васъ будуть ученые". Онъ не говорить: "Аоины и Римъ отвроють вамъ свои ворота"; Онъ не объщаль имъ рукоплесканій толпы; — а просто свазаль: Се, Азь сь вами есмь во чен дни, до спончанія въка. Я одинь, и этого довольно. Да, Ты одинь, о, божественный Учитель! и да убъдится наконецъ Твоя церковь, что въ Тебъ одномъ она должна находить во всв въка силу и спасеніе!

от претисень семру. Но не одно это препятствие встручають ученики; не одно это символическая черта поражаеть насъ въ этомъ расскать. Они подвергаются на озерв буру; но замътили им вы, что говорить нашь тенсть. І. Христось приходить къ намъ, но приходить только въ четвертую страку ночи, т.-е.



почти утромы; до техъ поръ Омъ макъ-будто забываеть ихъ. Значить. Онъ приходить къ нимъ на помощь въ последній часъ. Исторія сеть такъ-сказать ночь, продолжающаяся палый вакъ. Во всв времена върующіе призваны ждать помощи Божіей; но Ворь медить, и это есть высшее испытание виры, можеть быть даже большее, чъмъ противодъйствіе людей и самое гоненіе. Первые христівне върили въ близость втораго пришествія Христова; часто эта надежда наполняла энтузіазмомъ верующихъ. Казалось занимается уже заря: привътствовали Паря славы. шествующего освободить церковь и покорить себъ человъчество. Опасное возбужденіе! Ефемериая горячка, въ которой воображеніе принимало болье участія, чыть выра! Когда проходять эти грезы, надорванная душа часто впадаеть въ отчаяніе и въ припадев мрачнаго унимия начинаеть сомивваться въ истинь, потому что уже не ожидаеть ея торжества. Заранъе нужно вооружаться противъ этого унынія, оттальивая иллюзів, которыя подготовляють и повидимому далають его законнымъ. Должно говорить себъ, что Богь, который есть Владыка времени, предоставнить себв опредванть его продолжение и решительно вапретиль намъ навязывать Ему наши мёры и наши предблы: Но то, что истинно относительно исторіи человічества, точно также примъняется и из исторіи каждаго изъ насъ. Когда начинается ночь испытанія, намъ котвлось бы, чтобы еще съ первой стражи намъ было возвъщено освобождение. Зачъмъ Богь остается недеятельнымь и безмоленымь? Зачемь эти долгіяпромедленія и эти неуслышанныя молитвы? Зачамъ этотъ ходъ дъль спокойный, медленный, правильный, эти вторыя причины, ва которыми первая причина остается немою и бездействующею? Сильныя волненія всяких пспытаній не столь страшны, какъ эта неумолимая монотопность, надрывающая и истощающая всв тайныя силы души. Но потому-то и надо предвидеть эту опасность, что она дъйствительна. Будемъ напередъ знать, братіе, что насъ ждеть это испытаніе. Если Богь медлить, потерпи Его! Если стражи смъняють одна другую, если ночь сгущается, противопоставь видимости въру, вещамъ настоящимъ - будущія, оканчивающемуся слезами вечеру-зарю утвшенія; неправда, сокрушающей тебя, возмездіе, которое возстанеть неумолимое я върное; царотву неправды, которое должно кончиться,-- царство Божіе, котораго обътование върно и которое имъетъ за себя въчность. Наконець, Христось приближается. Онъ идетъ по волнамъ на встръчу ученикамъ, по они въ ужасъ видять въ Немъ призравъ и испускають крикъ страха.

Кажется, всё черты этого разсказа составляють воскитительную аллегорію, и эта последняя более прочихь. Часто Христось
назался человачеству призравень. Этоть чистый и святой образъ, котораго всё черты соединяются въ глазахъ вёры, чтобы
образовать восхитительную гармонію; эта госполствующая надъ
всёми онгурами сыновъ человаческихъ, онгура, проходящая
вака въ ореоле правды, чистоты, безконечниго милосердія; это
существо, въ одно и тоже время и столь разльное и столь идеальное—столь реальное, что никто не оставнить на земий более глубонаго впечативнія, и столь идеальное, что ни предъ навимъ сіяніємъ не поблідиветь сіяніе Его личности, этоть Христосъ не
часто ли возбуждаль въ тахъ, которые соверцали Его въ первый разъ, одно недоваріе, враждебность, насмащку? и не одно
покольніє встрачало Его крикомъ вражды.

Прочтите сочиненія древивіщихъ противнивовъ христіанства, и вы не найдете хотя одной страницы, сохранившей слідъ того правственнаго впечатлівнія, которое жизнь І. Христа производить въ настоящее врамя на всякую искреннюю совість: подумаєть, что они никогда не вникали въ нее, никогда ихъ взоръ не останавливался на ней въ серьезную минуту. Они имъщ Евангеліе, цивли живое свидітельство церкви, но смотріли на него сквозь густое облако предубажденія и немависти.

Таже сакты повторялись и въ нашъ вакъ въ совершенно противоположной сормв. Какую цаль имала энергическая и ученая атака противъ христіанства, которую такъ искусно вель Штраусъ, если не ту, чтобы сдалать изъ Христа и Его дала мисъ, т.-е. просто идею человаческой совъсти. Но мисическая личность, это сантомъ и ничего болье. Всв близко изучавшіе эти вопресы помиять еще глубокое впечатлівніе, которое они произвели на ихъ разумъ, и можеть быть мученіе, въ которое они погрузили ихъ. Подъ вліяніемъ втой мелочной критики, столь разъвлающей и твердой, такъ остроумно противонолагающей одимъ другому свангельскіе тексты, уменощей разрушать ихъ чрезъ самое ихъ сближеніе, уничтожающей сакты такъ, что не

остается отъ нихъ ничего вромъ идеи,—намъ вазалось, что евангельская исторія превращается въ поэтическую легенду, болье и болье колеблющуюся и неуловимую; Христосъ становится не болье, какъ созданіемъ воображенія, посыщаемаго мечтами о высшемъ севершенствь; это было видьніе Мессіи, вознесенное правда до своей идеальной высоты, но за этимъ видьніемъ не было уже реальности. Когда освободившись етъ ослышенія, произведеннаго этою системой, мы пытались уловить во, что сирывалось за этими блестящими образами, то мы не встрычали уже ничего кромъ таней, мало по малу гаснущихъ во мракъ ничтожества.

Въ настоящее время антихристіанская критика изминила тактику. Ни одинъ ученый не смъеть уже отрицать историческую реальность жизни Христа. Туманъ, которымъ старались пекрыть ее, исчезаеть, и ученые принуждены совнаться, что еванредія въ шхъ цёломъ достойны в'ары; въ нихъ неходять тверцую и прочную почву исторіи. Наука діласть болів и болів очевидною достовърность множества подробностей, которыми цолны евангелія; это-такія черты, которыхъ нельзя бы было изобръсть и которыя носять на себъ неоспориную печать среды. и времени, къ которому онв относится. Такой-то факть, цожвергшійся подозрівнію, снова получаеть свою неоспорниую сиду; такан-то рачь, образованіе которой критина надалілеь объяснить, оназывается при болве внимательномъ изольдовнім двиствительно произнесенною. Пришлось сознаться, что притявание омететь изъ Христа миническую фигуру было чудоващинымъ заблужденіемъ, что это значило хотеть еделать исторію решитель. но немыслимою и свести христіанство на действіе безъ причины. Если христіанство было (а нивто не отрицаеть этого) глубочаншимъ переворотомъ, который только зналъ міръ, то бевомысленно объяснять его легендарнымъ явленіемъ, лишеннымъ реальности. Неуловимая тэнь не могла до такой степени потрясти человъческую совъсть и ваволновать общество до самыхъ основаній. И такъ Христосъ жиль, большая часть разсказываеных объ Немъ сактовъ достовърны. Онъ действительно проивнесъ слова, которыя Ему приписывають, но такъ какъ эти Факты и слова чрезвычайны и разбивають раму, которую называють естественною, то ихъ изъясняють гигантскимь заблужденіемъ генія. І. Христосъ есть геній <sup>3</sup>)! И такимъ обравомъ, эта божественная личность остается неизъясненною проблемой, отчаянною загадкой исторіи для тіхъ, которые не хотять смотріть на нее въ естественномъ блескі ея божественности.

Впрочемъ и неподвергаясь вліянію антирелигіозной критики можно впасть въ это безуміе. Большая часть изъвасъ, братіе, не были призваны обсуждеть то, что можно назвать научною стороной ихъ върованій, и однако, сколько нужно было имъ времени и усилій, чтобы достигнуть віры. Не съ перваго дня Христосъ явился имъ такимъ, каковъ Онъ есть. Между Нимъ и ими сколько стояло предразсудковъ, недоразумъній, заблужденій! Тв же слова, которыя теперь приносять имъ свёть, казались имъ тогда смесью чуждыхъ и странныхъ идей; изъ страницъ Евангелія выходиль какой-то мистицизмъ, который удивдяль и отталинваль ихъ; все казалось имъ противоръчіемъ тамъ. гдв теперь все для нихъ гармонія, и нравственныя истины, всего божье очаровывающія ихъ теперь въ Писаніи, казались имъ тогда утонувшими въ мрачной и легендарной бездев. Они охотно слушали бы Христа, еслибы въ состояніи были видеть въ Немъ не болье, какъ Сына человъческого, Учителя и Утвшителя смиренныхъ: но, хорошо чувствуя, что Онъ требуетъ другой роди, одишкомъ проницательные для того, чтобы не видеть, какого высшаго авторитета Онъ требуеть, накое мъсто Онъ хочеть занивать въ сердив человвческомъ-они были испуганы этими саными требованіями; сверхъестественный Христосъ быль для никъ ничто иное, какъ призракъ, и ни за что они не повърнии бы тогда, что придеть день, когда они найдуть у Его ногь свъть и миръ.

Ничто не ветрвчается такъ часто, какъ эта продолжительная вражда, это инстинитивное отвращение къ религизной истинъ. Многие изъ васъ начали ненавистию къ тому, что къ собственному сожалънию не всегда такъ пламенно любили, какъ теперь.

Приблизившись въ вемлю обътованной, Іуден послали предъ собою соглядатаевъ, чтобы тайно оснотръть ее. Когда эти люди возвратились, то одинъ изъ нихъ, Халевъ, обратился въ народу съ словами отваги и надежды: "пойдемъ, овладъемъ страното, го-



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) (Ренанъ).

вориять онт, мы будемъ побъдителями". Но остальные соглядатам, имъвшіе малодушное сердце, распространяли въ народъ отчаяніе: "страна, въ которую мы ходили, говорили они, есть земля, пожирающая своихъ жителей"—"и весь народъ изранльскій, слушан ихъ, застональ отъ страха" (Числъ XIII). Братіе, тоже повторяется и теперь. Когда мы пеказываемъ вамъ весь свътъ и силу, какіе объщаетъ Евангеліе, другіе голоса бросають намъ обвиненіе во лжи, которое всегда охотно выслушивается. Они дълають изъ христіанской жизни мрачную пародію, они представляють ее въ отталкивающемъ свътъ и изъ Христа, освободителя душъ, дълають вакой-то призракъ, отъ котораго бъгуть съ ужасомъ. Нотизъ самой глубины мрана, окружавшаго учениковъ раздался (ободряющій) голосъ: "ато Я! говориль І. Христосъ, не бойтесь". Этотъ голосъ... апостолы узнали его, и среди бури сердце ихъ прониклось божественнымъ миромъ.

Тоже самое повторяется во все эпохи. Есть въ одове Христа несравненный звукъ. Вчера еще вы были къ смущени и тоскъ, сегодня вы уже внимаете Ему и покоряетесь. Объясни ито можеть этоть феномень! Это-факть, котораго свидетелей можно найти на встять концахъ, міра. Вотъ буря сомивнія, Мы новали тайну нашей судьбы, мы спрашивали о ней у трудныхъ немсканій философіи и намъ вазалось, что мы наконець отврыли ее. Но. какъ судно, которое гигантская волна вдругъ отбрасываеть навадь, нашь разумь удаляется оть пристани, въ которую готовъ быль войти; бросаемый, какъ мячъ, онъ блуждаеть, колеблясь между противоположными мивніями, и отчаявается вогда-нибудь достигнуть цели. Но вдругь Христось говорить съ нимъ: Авг есмь! говорить Онъ, и соверцая Его, мы обратаемъ свать. Ищите внимательные. Почему выруете вы, что Богь есть Отець? Почему вы становитесь выше власти рока? Почему вы не сомизваетесь болье въ въчной жизни? Почему вы видите въ исторін приготовленіе Царства Божія? На все эти вопросы возможенъ только одинъ отвътъ: потому что Христосъ говорилъ.

Вотъ вругомъ васъ и въ самой вашей душь другая ночь, которая опускается, окружаеть и проникаеть васъ. Это—мракъ угрызеній совъсти; это—воспоминаніе преступнаго прошедшаго-которое приходить и овладъваеть совъстію человъческою. Вамъ говорили: это—злая мечта, разсъйте ее, и вы найдете миръ.

Но вы не можете этого, также какъ сальсионкаторъ не можеть изгладить сделанный имъ сальшивой подписи, какъ развратникъ не можеть уничтожить последствія своего распутства. Отчего же это сердце ваше вдругь обретаеть належду? Отчего прощеніе являются вамъ несомненною действительностію, которою овладеть зависить отъ васъ? Почему за страданіями, ожидающими васъ еще на земле, вы провидите и предощущаете вновь обретенное общеніе съ Богомъ? Потому что Христосъ говориль.

Воть часъ отраданія. Есть, говорять, люди, которыхъ оно щадить. Правда ин? Ахъ! если есть такіе, которые, пощаженные сами, никогна не отенали отъ печалей другихъ, если есть такіс, воторых всность осталась неприкосновенною, то пожальемь ихъ, ибо они не нашей природы. Нужно страдать. Дли нъкоторыхъ это подавляющій и страшный законь; они обречены на испытанія: униженіе, бізность, болізнь, трауръ, все кажется по временамъ собирается на нихъ. Отчего же мы часто слышимъ льющуюся изъ ихъ усть благодаротвенную молитву и возвышенный гимнъ надожды? Откуда этотъ феноменъ, неизвъстный въ древности, но знаномый всемь, который называется радостію въ испытаніи? Откуда тоть тысячу разъ наблюденный, таннотвенный факть, что самые-то несчастные и суть самые благодарные? Почему, между нами свазать, самые невъжественные и последніе изъ вюдей знають, что печаль есть горнило, въ ноторомъ душа очищается, -- святая дисциплина, приготовляющая въ небу? Потому что Христосъ говоривъ.

Вотъ наконецъ смерть, смерть, т.-е. для многихъ изъ нашихъ спутниковъ конецъ всему и разлука безъ свиданія. Вотъ смерть, кеторой вся идиллическая поэзія и всё пустыя декламаціи о въчности рода (расы) не мъщаютъ быть ужасною, смерть съ разлагающимся трупомъ, съ мрачнымъ молчаніемъ, которыго ничто уже не прерветь. Но отчего же мы, христіане, которые въ одномъ отношеніи боимся ея болье всёхъ другихъ, потому что видимъ въ ней герькое следствіе гръха, отчего мы часто говоримъ о ней, какъ о побъжденномъ врагь? Почему надъ отпривътствуемъ замогильное отечество? Почему мы говоримъ о нашихъ умершихъ, какъ о блаженныхъ? Потому что Христосъ говерияъ.

Онъ говорилъ. Замътъте, я не говорю: "Онъ разсуждалъ, изслъдовалъ, доказывалъ". Я просто говорю: Онъ говорилъ. Но оказывается, что повсюду и во всъ времена есть люди, которыхъ втотъ голосъ просвъщаеть, успоконваеть, утвшаеть, и которымъ онъ даетъ непобъдимое убъжденіе, безсмертную надежду!

Христосъ сказалъ имъ: "Не бойтесь! Азъ есмь". Потомъ Онъ вощелъ въ ихъ корабль и волны утихли.

### СЛОВО

ПО ПРОЧТЕНІИ ВЫСОЧАЙШАГО МАНИФЕСТА О СПАСЕНІИ ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА, ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ И ВСЕЙ ЦАРСТВЕННОЙ СЕМЬИ ОТЪ УГРОЖАВШЕИ ИМЪ ОПАСНОСТИ 17 ОКТЯБРЯ 1888 ГОДА\*.

Когда мы, по первому язвъстю о спасени Государя, Государыни и Царственныхъ дътей отъ опасности, угрожавшей имъ 17 октября, приносили Богу благодарственное молебствіе въ этомъ храмъ, мы далеко еще не имъли яснаго представленія о значеніи и силъ той опасности. Лишь въ послъдующіе дни—день за днемъ все болье и болье — раскрывалась передъ нами эта опасность во всемъ ея ужасающемъ значеніи и необыкновенныхъ подробностяхъ. Страшно становится при одной мысли о томъ, что могло бы быть... съ Россіей, еслибы во время крушенія поъзда 17 октября на мъсть погибшихъ жертвъ оказались другія. Въ томъ поъздъ вмъсть были и Государь, и Государыня, и всъ ихъ Августьйшія дъти...

Но дивенъ Богъ, творяй чудеса! Изъ подъ обложковъ страшнаго разрушенія, въ которомъ около двадцати человікъ были убыты и около тридцати ранены, вышли цілыми и почти невредимыми и Государь, и Государыня, и всів члены Царственной семьи... Благодарню исповюдаемь, яко не по беззаконіямь нашимь сотвориль еси намь, Господи, ниже по гръхомь нашимь воздаль

<sup>\*</sup> Сказано въ церкви Александровскаго военнаго училища 6 ноября 1888 года.

сои нама... Дивенъ Богъ, во гивев Своемъ милующій, въ накаваніяхъ поучающій, въ бъдствіяхъ вразуминющій. Тяжко вспоминать, сколько человоческихъ жизней сполались жертвами несчастнаго крушенія, и сколько ужасовъ и мученій перенесено тамъ оставшимися въ живыхъ, всего болве Парственной семьей. Но сколько же и свътлыхъ умилительныхъ воспоменаній и ве--ыто смоте се смын оныва сволоду схишовимувара схимии ствін! Оно показало намъ всемъ--и легкомысленнымъ и бевпечнымъ и маловърнымъ и малоразумнымъ — показало въявь воочію дивную десницу Божію, охраняющую небранныхъ своихъ, которыхъ жизнь нужна мидлонамъ дюдей. Ныню познахомъ, можемъ снавать словами священнаго псалма, яко спасаеть Господь помазаннаго своего, призрить на него съ небеси святаго своего (пс. XIX), ангеламь своимь заповыдаеть охранять его во всыхь путяхь его (пс. ХС)... Оно-это бъдствіе пріобщего русского Царя и Царицу и всъхъ Царственныхъ дътей къ народнымъ скорбямъ и страданіямъ во всей ихъ глубинъ, и имъ конечно съ этого времени еще болве, чвиъ прежде, станутъ близки и чувствительны всякія скорби и страданія народныя. Вийств съ твиъ это бъдствіе имъ самимъ-членамъ Царственной семьипоказато реззяватную преданности и тюрови ки ними нарожя въ такой глубинв, въ какой-можеть быть-эта преданность еще и не отврывалась предъ ними прежде. Въ словахъ того умиравшаго страдальца, который освияя себя врестнымъ знаменіемъ, произнесъ: "Славу Богу! Только бы Государь быль живъ, а наша жизнь-что"?..., и всивдъ затвиъ скончался, въ въ этихъ словахъ сказались мысль и душа всего русскаго народа... Наконецъ это бъдствіе поназало намъ въ невъданной еще нравственной врасоть и трогательности волотыя сердца Государя отца и Государыни матери. Долго-долго-изъ въка въ въкъ - будуть передаваться въ народъ умилительные разсказы о томъ, какъ могущественный Царь, обладатель стомиллоннаго народа, и прекрасная Царица, неразлучная спутница Его при обозръніи необозримыхъ пространствъ русской земли, освободившись изъ-подъ обломковъ страшнаго крушенія-онъ съ ушибленною ногой, она съ пораненной рукой, и съ собравшимися вокругь нихъ милыми детьми, за участь которыхъ еще не перестали трепетать сердца Отца и Матери, какъ они среди от-

35

крытаго поля-въ ненастную погоду-въ грязя и холодъ-въ продолженій нізскольких часовь ухаживали за пострадавшими спутниками, утъщали ихъ, плакали надъ ними, какъ Государь и Государыня и вся высовая ихъ свита на жельзио-дорожной станпін со слезани слушали совершаємые простымъ сельскимъ свяшенникомъ благодарственное молебствіе о ихъ спасеніи и панихиду о упокоеніи убіенныхъ спутниковъ, какъ потомъ въ поздній ночной часъ, при необычной и неприглядной обстановкъ, побратски вкушали они траневу вивств съ слугами своими и слугами слугъ своихъ, -- какъ потомъ, возвращаясь въ свою столицу, вспомивли они, что непременно нужно завхать въ старую первопрестольную столицу помолиться у святой иконы Иверской Божіей Матери, приложиться къ мощамъ великихъ угодниковъ и чукотворцевъ московскихъ... Слава Господу, и въ тяжкихъ бъдствіяхъ открывающему намъ глубочайшія тайны Своего промынименія и челов'я водюбія!...

Государь—Самодерженъ Всероссійскій — въ торжественномъ обращеніи въ народу — въ слухъ всего свъта — исповъдуеть, что "неисповъдимыми путями Промысла совершилось надъ Нимъ и всею Его Царственною семьей чудо милости Божіей". Въ трепетномъ благоговъніи предъ дивными судьбами Всевышняго Онъ приписываеть это чудо "горячимъ молитвамъ, которыя возносять о Немъ тысячи тысячъ върныхъ сыновъ Россіи, и вновъ приглашаеть "всъхъ върныхъ подданныхъ соединить свои молитвы съ Его благодарными въ Богу молитвами о спасеніи".

Помодимся, да услышить Его Господь въ день печали и да защитить Его имя Бога Іаковля, да послеть Ему помощь отъ святаго и отъ Сіона заступить Его... Да дасть Ему Господь по сердиу Его и весь совтть Его во благо народа да исполнить. Возрадуемся о спасеніи Твоемъ и во имя Господа Бога нашего возвеличится. Господи, спаси Царя и услыши ны, въ оньже аще день призовемъ Тя. (пс. XIX). Аминь.

Прот. А. Изанцовъ-Платоновъ.

## ОРИГЕНЪ

И ЕГО ЗАСЛУГИ КАКЪ АПОЛОГЕТА ХРИСТІАНКОЙ РЕЛИГІИ.

Въ сенив доблестныхъ мужей, двлошъ и словомъ подвизавшихся за церковь Христову и послужившихъ ея спасительному и славному торжеству, одно изъ почетивйщихъ мвотъ заимаетъ Оригенъ, знаменитый христіанскій писатель III стольтія.

Жлзнь Оригена была самымъ испреннимъ и двятельнымъ выраженіемъ его убъжденія въ Божестненности І. Христа и основанной Имъ религіи. Его отличныя дарованія, многосторонняя ученость, глубовое и пламенное благочестіе, запечатлівное тяжкими страданіями за имя Христово, вся его многотрудная, меутомимая двятельность были посвящены на служеніе христіанству, на раскрытіе и защищеніе истины Евангелія. Вийсті съ тімъ, плодомъ собственно апологетической двятельности Оригена остались восемь книгъ его противъ Цельса, твореніе драгоцівное, не только какъ памятникъ благочестія и учености Оригена, но и по важности его въ исторіи христіанской апологетиви.

Предлагаемая статья объ Оригенъ ограничивается обозръніемъ его жизни и заслугь въ защищеніи Божественности христіанства, не касаясь всъхъ его сочиненій — толковательныхъ, догнатическихъ и нравственныхъ, кои по важности своей требують особенныхъ и общирныхъ изследованій \*.

<sup>\*</sup> Преврасная харавтеристика Оригена дана въ статъв В. О. Пъвницкаго, помъщенной въ «Трудахъ Кіевской Д. Академіи» за 1879 февр. Оригенъ и его проповъди.



#### часть І.

#### Жизнь Оригена.

"Многое надлежало бы говорить тому, кто на досугъ попытался бы описеть жизнь Оригена": такъ свидътельствуетъ Евсевій епископъ кесарійскій, хотя въ своей Церковной исторіи 1) онъ старался "сколько можно короче сказать о немногомъ, что относится въ Оригену". Дъйствительно, при всей скудости, неопредъленности и даже разноръчіи свъдъній объ Оригенъ, онъ первый изъ учителей церкви, жизнь котораго можеть быть представлена съ нъкоторою подробностію и обстоятельностію. Средства къ этому доставляють Евсевій 2) блаж. Іеронимъ 3) и св. Епифаній 4), сказанія которыхъ остается привести въ порядокъ и согласіе 5).

Евсевія Памфила Церк. Истор. кн. VI, гл. 2. См. русскій переводъ, напечатанный въ Христіанскомъ чтенін за 1848 годъ.

<sup>2)</sup> Въ жизнеописаніи Оригена Евсевій пользовался различными письмами самого Оригена и устнымъ преданіемъ лицъ, коротко знавшихъ его. Много свёдёній оставить онъ въ книгахъ въ защиту Оригена, написанныхъ имъ вийстё съсв. Памфилемъ, но которыя къ сожалёнію не дошли до насъ въ цёлости. (Евсев-Церк. Ист. VI, 23, 36. Сократ. III, 7.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Блаж. Іеронимъ сперва почитатель, а потомъ противникъ Оригена, оставилъ свъдънія о немъ, согласныя съ Церковною Исторією Евсевія, въ своемъ каталогъ внаменитыхъ мужей (De viris illustribus cap. 54) и въ письмахъ въ Павлъ (Epist XXXIII ad Pavlam), къ Паммаху и Океану (Epist. LXXXIV ad Pammach. et Oceanum). См. Patrologiae cursus completus, edit. Migne. Hieronym.. Opp. Tom. I et II.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Св. Епифаній, въ сочиненіи о ересяхъ (сар. 84), разсказываетъ о жизни Оригена по слухамъ уже поздивишить, не довольно ввренить, и даже ясно направленнымъ къ порицанію Оригена, которий въ его время быль предметомъраспрей между кристівивами.

<sup>•)</sup> Опиты его сдъльны Гуевіемъ (Origeniana, поміннен. въ IV томі творемій. Оригена, надан. de la Rue, и Тиллемономъ (Memoires pour scroir à l'histoire Ecclesistique... Tom. III. partie 3).

I.

«Magnus vir ab infantia Origenes et vere martyris filius». (Hierunym. Epist. ad Pammach. et Ocean).

Оригенъ <sup>6</sup>) по прозванію Адамантовый <sup>7</sup>) родился въ 185 году по Р. Х. <sup>8</sup>) въ Египть и въроятно въ Александріи <sup>9</sup>).

<sup>\*)</sup> Мёсто рожденія Оригена точно неизвёстно. Св. Епифаній (Haeres LXIV)



<sup>6)</sup> Имя «Оригенъ (Оргусупу)», подобно именамъ «Діогенъ, Гермогенъ и др.» составлено изъ словъ шрос и темпс. Первое происходить отъ Египетскаго Орь, къ коему прибавлено Греческое окончаніе. Такъ назывался собственно Египетскій богь Солица, рожденный оть Изиды и Озириса; тоже Орь встричается, какъ собственное имя въ ряду древивнимъ Египетскихъ царей, равно какъ после въ исторів Египетских монаховь, и здісь то безь члена, просто Орз. то съ членомъ, напр. мюръ, таоръ (Палладія, еписв. Елеонопольскаго, Лавсанкъ, перев. съ Греч. Спб. 1850 г. гл. 11, 34, 122). См. Гуэція Origeniana lib. 1. сар. 1. § 2.—Оригена, христіанскаго писателя, должно различать отъ дамческаго философа того же имени, о которомъ упоминаетъ Порфирій (Vita Plotini cap. 2 et сет.): последній Оригень быль товарищь знаменитаго Плотина, виссте съ нимъ слушавній уроки философіи у Аммонія, и написаль только два сочиненія, изъ конкъ одно относится въ правлению импер. Галліена. Но о кристіанскомъ Оригень навъстно, что онь навсегда удадился изъ Адександріи ко тому времени. когда Плотенъ прибилъ туда для изученія философін, оставиль посл'я себя значительное число сочиненій и смертію своею предвариль парствованіе Галлісна (cm Histoire de l'ecole d'Alexandrie, par Jules Simon. Tom. II, 43. Paris 1845.). Наконецъ св. Епифаній (Hacres LXIII, 1, LXIV, 3) Августинъ (de haer, cap. 42) и Іоаннъ Дамаскинъ (in libr. de haer.) допускають существование другаго Оригена, который быль основателень секты безиравственных оригеніань, отличных отъ последователей Оригена Адамантова.

<sup>&#</sup>x27;) Не извіство, по смерти, или еще при жизни своей Оригенъ биль прозванъ Адамантовимъ ('Αδαμάντιος). Евсевій въ Церк. Псторін (VI, 14) употребляеть это прозваніе такъ, вакъ будто Оригенъ еще въ свое время носиль его. «Между тімъ Адамантовий (вбо и такъ звали Оригена), говоритъ Евсевій, путемествовалъ въ Римъ». Туже мисль даетъ и св. Епифаній, когда говоритъ, что онъ самъ себів далъ такое мия. (Ерірһап. Нает LXIV, с. 1. «ό καὶ 'Αδαμάντιος ἐπικληθείς». Сн. сар. 74. «τὸ ματαίως ἐαυτψ ἐπιθέμενον ὄνομα Αδαμάντιον»). Такое прозваніе Оригена Іеронимъ (Ерівь. 38) объясилетъ пвъ неугоминаго трудолюбія, в Фотій (Cod. 118) изъ несоврушемости доводовъ Оригена.

<sup>\*)</sup> Для удобивнико опредвления года рождения Оригена, принимаются въ соображения следующия оботоятельства: 1) По свидетельству Евсевия (VI, 2) Оригену было около I7 летъ, когда онъ лишился отца своего въ начале гонения, бывшаго въ 10 годъ царотвования Сентиния Севера (=202 г. но Р. Х.) 2) Евсевий (VI, 36) водъ 3 годомъ царотвования Филиппа (=246 г.) воморитъ, что Оригенъ имелъ уже более 60 летъ отъ роду. Посему справедино виботе съ Гуспіемъ, Тильемономъ и др. полагать рожденіе Оригена въ 185 году но Р. Хр.

Родители его принадлежали въ числу благочестивыхъ христіанъ (Евсев. Цер. истор. VI, 19.). Отецъ, по имени Леонивъ. украшенный въ последстви венцомъ мученика Христова, обладаль достаточнымъ состояніемъ (Евсев. VI, 2.) и безспорно быль уважаемымъ членомъ александрійской церкви 10). Съ живою върою и твердымъ благочестіемъ онъ соединялъ и свътскую ученость 11), которою такъ богата была въ то время Александрія. Его-то попечительности обязаны своимъ первоначальнымъ образованіемъ превосходныя способности Оригена. Леонидъ дъйствоваль при семъ совершенно сообразно съ будущимъ служеніемъ и величіемъ своего сына: знакоми его съ греческими ваувами (грамматикой, математивой и риторикой), онъ прилагаль особенное стараніе о религіозномъ воспитаніи. Такъ какъ чтеніе Св. Писанія вошло въ употребленіе и по домамъ хри. стіанъ, и совершалось въ утренніе и другіе часы 18), то Леонидъ заставляль своего сына каждый день затверживать по нёскольку мъстъ изъ Библіи и пересказывать на память (Евсев. VI, 2). Даровитый и любовнательный отровъ съ охотою предавался этому занятію; и еще въ то время, не довольствуясь престымъ бупвальнымъ смысломъ Св. Писанія, пытливый умъ Оригена искалъ чего-то большаго и въ каждомъ изречени старался найти мысль необывновенную или таинственную. Часто будучи не въ состояніи самъ рішнть свои недоумінія, онъ обращался съ вопросами къ отцу своему и приводиль его въ немалое затрудненіе. Благоразумный Леонидъ показываль видъ неудовольствія

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Объ этомъ свидімельствують Клименть Александрійскій (Stromat VII, 860. Paedag. II, 228. edit Potteri).



довольно неопределенно говорить, что Оржгенъ быль родомъ египтанинь, въ Александрін жибать місто жительства и воспитанія. Впрочемъ Гуецій и другіе місто режденія полагають именно въ Александрін.

<sup>10)</sup> Свида (подъ словомъ 'Орттемтс) и две рукописи Іеронимова каталога, по свидетельству издателей (Patrolog. curs. complet. Hioronym opp. Tom. II.), вазывають Леонидова епископомъ. Но это оченидно поздивание известе не можеть быть принято: потому что противоречить момчанаю Евсевія, который едиали бы опустиль такую черту въ жизни Оригена, и свидетельству того же писателя (Церк. Истор. У, 9, 22. УІ, 2), по коему еписаемская каседра въ то время была запимаема другими.

<sup>11)</sup> Невидеръ (aligem geschichte der Chr. Rel. und Kirche I, 782. Hamburg 1828). повагаетъ, что Леопидъ билъ учителенъ греческаго языка в словесности.

за такое преждевременное любопытотво сына, и обращать его вниманіе на простой, очевидный смысль. Однако втайнъ радовался и съ искреннею благодарностію обращался къ Богу, даровавшему ему много объщавшаго въ будущемъ сына <sup>13</sup>).

Подучивъ первоначальное образование подъ руководствомъ отца своего 14), Оригенъ посъщать и учелище александрійсное, извъстное подъ именемъ Огласительнаго, въ которомъ наставденіе не ограничивалось начатками христіанскаго ученія, но обнемало всю область повнаній, относившихся къ христіанскому Богословію. Въ то времи со славою управляль симъ первымъ разсадникомъ христівнскаго просвъщенія благочестивый и ученый преемникъ Пантена, Клименть (александрійскій). Оригенъ быль въ последнихъ годахъ отроческаго вовраста, когда еще живъ былъ его отецъ 16), но не смотря на свою юность, при отличныхъ дарованіяхъ и быстромъ развитіи ихъ, онъ быль въ состояния слушать урови знаменитаго наставнява. Здёсь онъ слышаль, какъ ученый наставникь христіанства убъждаль юношей и мужей, христіанъ и образованныхъ язычниковъ, въ божественности религін І. Христа, показываль ничтожество идолоповлонства, раскрываль недостотии различных философсиих спотомъ и ихъ отрывочное сопривосновение съ христіанскими истинами, обличаль разныя заблужденія и джеученія, и вообще употребаяль свою общирную ученость на защиту и раскрытіе Евангельскаго слова. Очень мало извъстно о вившинахъ отношеніяхъ Климента иъ его молодому слушателю. Но безъ сомивнія преподаваніе александрійскаго учителя, увлекавшаго своимъ живымъ,

<sup>16)</sup> Евсев. VI; 6: «ιός και τὸν 'Οριτένην τῶν фοιτητῶν, άυτοθ (Канмента) παίδα ὅντα νενέσθαι» Παίς, по греческому словоупотребленію, значить не только дити, но и юноша. Hieronym. de viris illustr. сар. 38: Constat. Origenem hujus (Clementis) fuisse discipulum. Фотій (cod. 118) говорить, что Оригень быль слушателемь и преемникомь Пантена.



<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Евсев. VI, 2. Онъ же сообщаетъ преданіе, что, когда отрокъ ональ, отецъ открываль его грудь и съ благоговъніемъ добываль его какъ святилище Духа Божів.

<sup>14)</sup> Епифаній (Haeres. LXIV, 1) полагаеть, что онъ въ детстве своемъ учился въ Асинской школь. Но пребываніе его въ Асинахъ относится къ позднейшему времени, когда онъ путешествоваль въ Ахаїю, не задолго до удаленія своего изъ Александріи (Евсев. VI, 23).

образнымъ словомъ, высовимъ полетомъ своихъ мыслей, искуснымъ сочетаниемъ всестороннихъ свъдъний съ глубовимъ чувствомъ,—такое преподавание не могло остаться безъ влияния на юную, воспримчивую душу Оригена <sup>14</sup>).

Въ тишинъ учебныхъ занятій и подъ свию христіанскаго благочестія душа Оригена незаметно совревала для подвиговъ многотрудной и вывств достославной жизни. Въ 202 году императоръ Септимій Северъ запретиль подъ страхомъ тяжкихъ казней переходить къ іудейству, равно какъ и къ христіанству 17). Будучи направленъ особенно противъ дальнъйшаго распространзнія св. віры, такой законь императора, досель оказывавшаго благосилонность къ христіанамъ, естественно долженъ быль возбудить и усилить гоненіе противъ церкви. И дъйствительно, въ нъкоторыхъ странахъ гоненіе было такъ сильно, что нъкоторые думали, будто уже приблизилось время Антихриста. (Евсев. VI, 7.). Особенно тяжко страдала церковь египетская: изъ всвиъ провинцій поборенки благочестія были приводимы въ Александрію на судъ къ Префекту Лету. Въ то время Оригену не исполнилось еще 17 леть, но его душею овладело такое сильное желаніе пострадать за Христа-Спасителя, что онъ самъ шель на встрачу опасностямъ и готовъ быль объявить себя христіаниномъ; едва могли его удержать отъ сего просьбы и увъщанія любящей матери. Когда же онъ узналь, что отепъ его взять и завлючень въ темницу, то еще живъе воспламенилась въ немъ ревность разделить участь отца; и после тщетныхъ просьбъ, мать только силою воспрепятствовала исполненю его намеренія, спрятавши всю его одежду. Такимъ образомъ, не имъя возможности идти въ темницу къ Леониду и вмъсть тяготясь опасеніемъ, чтобы онъ не поколебался въ исповъданіи въры неъ сожальнія къ горюющему семейству, Оригенъ послаль письмо, въ которомъ трогательно увъщеваль отца въ благодушному мученичеству. "Смотри, изъ-за насъ не перемъняй своихъ мыслей" вотъ его слова не многія, но достопамятныя по силъ и искренности благочестія, которымъ онв проникнуты. (Евсев. VI, 2).

<sup>17)</sup> Spartian. Sev. cap. 16—17. In itinere Palaestinis plurima jura fundavit. Iudaeos fieri sub gravi poena vetuit. Idem etiam de Christianis sanxit.



<sup>16)</sup> Это подтверждается сочиненіями Оригена, гдѣ замѣтно сходство въ направленіи и частныхъ мысляхъ его съ Климентомъ,

Послъ мученической кончины Леоника, обезглавленнаго за не превлонность свою въ въръ 18), Оригенъ остался сиротою съ матерью и шестью меньшими братьями. Несчастное семейство съ потерію имущесва, отобраннаго въ казну, дишилось средствъ къ существованію, и готово было подвергнуться всёмъ ужаснымъ последствіямъ нищеты. Но его приняла и поместила въ своемъ домъ одна богатая и знатная женщина, которая впрочемъ содержа христіанскую въру, удалилась отъ ея простоты и не чужда была гностическихъ джемудрованій. Въ домів у нея жиль принятый на мёсто сына и преподаваль уроки одинь изъ извёстивйшихъ въ то время ажеучителей (гностиковъ) Павель, родомъ изъ Антіохіи: въ нему стекалось безчисленное множество не только еретиковъ, но и православныхъ христіанъ, желавшихъ слышать что-нибудь новое. Здесь-то Оригенъ обнаружиль ту твердость, съ какою держался православія, и которая одна, при его отважномъ стремленіи раскрыть и привести въ систему ученіе церковное, могла спасти его отъ ложнаго въденія (үчфоіс). Оригенъ, хотя не могъ уклониться отъ разнообразныхъ сношеній съ гностикомъ, но никакъ не хотълъ принимать участіе въ его молитвахъ, не смотря на особенное благорасположение къ нему своей повровительницы. Такое отчуждение отъ ажеучителя не было следствиемъ петерпимости, но выражениемъ той предацности церковному ученію, по которой впоследствін Оригенъ явился неутомимымъ врагомъ джеученія гностиковъ 19). За то съ удвоенною ревностію онъ принядся изучать греческія науки, съ которыми познакомился еще подъ руководствомъ отца, и пріобрвит такой запаст познаній въ грамматикъ, ариометикъ, геометрін и риториев, что могь самъ преподавать уроки въ этихъ наукахъ. Посему онъ решился освободиться отъ зависимости въ средствахъ существованія и самъ сталь доставать себв пропитаніе посредствомъ уроковъ.

Въ то время, какъ ужасы гоненія Северова заставили мно-

<sup>1°)</sup> Comment, in Matth. Series, pag 852: Et malum quidem est invenire aliquem secundum meres vitae errantem, multo autem pejus arbitror case in dogmatibus aberrare et non secundum verissimam regulam scripturarum sentire».



<sup>10)</sup> Евсев. VI, 1. Смерть Леонида по Ринскому Мартирологію относится къ 22 чис. апріля.

гихъ христіанъ удалиться изъ Александріи и даже наставники огласительнаго училища принуждены были скрыться отъ опасности, имъ особенно угрожавшей (Евсев. VI, 2), Оригенъ бевбоязненно продолжаль заниматься преподаваніемъ уроковъ въ грамматикъ и древней литературъ. При объяснении явыческихъ писателей встрачаясь съ ученіемъ многобожія, онъ конечно неразъ имълъ случай высказывать свои христіанскія убъжденія, и среди мрака джеученій бросая искры небесной истины, неприметно воспламенять въ юныхъ сердцахъ своихъ слушателей желаніе познать и принять въру Христову. По крайней мъръ, върно то, что его способности и благочестивая ревность возбудили уважение и между язычниками, и нъкоторые изъ нихъ. желавшіе слышать Слово Божіе, обратились нъ Оригену съ просьбою наставить ихъ въ истинахъ христіанства. Къ числу ихъ принадлежали два брата, Плутархъ и Ираклъ, изъ коихъ первый скоро прославился мученическою смертію, а другой впоследстви быль наставникомъ огласительнаго училища и александрійскимъ еписнопомъ. Благотворная двятельность Оригена не скрылась отъ вворовъ заботливаго пастыря александрійской цервви Димитрія, который назначиль 18 летняго, но благочестиваго и ученаго юношу на праздное мъсто наставника въ огласительномъ училищъ 30).

Славное и вийстй трудное поприще предстояло Оригену: онъ долженъ быть учителемъ, представителемъ христіанской мудрости въ Александріи, бывшей средоточіемъ всего тогдашняго просвищенія, и въ таномъ училищь, въ которомъ наставниками были знаменитые ученостію Пантенъ и Климентъ и учениками често являлись обравованные язычники. Но Оригенъ при свочихъ отличныхъ дарованіяхъ, неутомимой діятельности и благочестивой преданности Евангелію преодоліть вст трудности, и успітхами своими превзошель славу своихъ предшественниковъ.

<sup>20)</sup> Евсевій (Ibid) не опреділяєть времени, когда Оригень быль набрань Дно митріемь въ наставинки огласительнаго училища; но Іеронимь (de viris illustr. s. 54) говорить: «hic (Origenes) катпулюющу ориз aggressus, postea a "Demetri-in locum Clementis conformatus». Изъ этого видно, что Оригенъ сперва частиниъ образомъ занимался оглашеніемъ язичниковъ, а потомъ получиль отъ Димитрія формальное назначеніе на должность наставника



Чтобы вполив удовлетворить множеству слушателей, ему одному повъренныхъ (Евсев. VI, 3), Оригенъ оставилъ преподаваніе граматическихъ уроковъ, на которые онъ не хотвиъ тратить время, столь нужное ему для болье важныхъ и священныхъ занетій. Не будучи никогда врагомъ науки и учености, онъ пересталь отделять особые часы для преподаванія мірскихъ повнаній, хотя способивнщимъ изъ своихъ учениковъ советовавъ заниматься изследованіемъ древности (Евсев. VI, I8). Въ тоже время не желая зависёть отъ другихъ въ средствахъ существованія, онъ продажь драгоприное собраніе имъ самимъ прекрасно переписанныхъ классическихъ твореній 21) одному любителю литературы съ темъ, чтобы онъ даваль ему за то по четыре овола въ день 22). Такимъ образомъ Оригенъ доставиль себъ возможность свободно посвятить свои силы двлу христівневаго просвъщенія. Дъятельность его на этомъ поприще преимущественно выражается въ подвигахъ пламенной въры и благочестія, воими сопровождаль и подтверждаль свои наставленія. Его основнымъ правиломъ было то, чтобы самому первому осуществлять на двле учение, преподаваемое ученивамъ, чтобы ихъ навидать столько же собственнымъ примъромъ, сколько и устными уровами (Евсев. VI, 3). Св. Еписаній свидетельствуєть. что жизнь Оригера была совершению согласна съ его ученіемъ, и его ученіе равнялось святости жизни 22): Онъ провождаль жизнь самую строгую и святую 24). Нельзя не удивляться его добродъдямъ, въ исполнении которыкъ онъ съ свиоотвержениемъ и тамъ усердиве сладоваль Евангельскимъ заповадямъ, чамъ строже и выше онв казались ему. Нищету 25) возлюбиль онь до того, что за свои труды ничего не брагь отъ своихъ слушателей, какъ ни охотно ивкоторые изъ нихъ предлагали ему свои услуги и пособія. Занимаясь днемъ преподаваніемъ уроковъ, большую

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Ευσεμία: λογων άρχαίων πρότερον συγγραμματα φιλοκαλώς εσπουδασμένα». Руфии: Bibliathecam gentilium scriptorum.

<sup>22)</sup> Это составляеть около 7 к. сер.

<sup>23)</sup> Epiphan. haeres LXIV, cap. 2,

<sup>24)</sup> Epiphan. ibid. cap. 2 et 5.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Въ сочинения (Exhort ad Martyr. pag 284), написанномъ спустя около 30 лътъ, Оригенъ причисляетъ себя въ бъднымъ. См. также Homil. in tenes XVI, pag. 104.

часть ночи посвящаль онъ размышленію о св. Писанів, которое зналь наизусь <sup>26</sup>): не много времени уділяль онъ на то, чтобы дать отдыхь утруждениому тілу своему и ложемъ для него часто служила голая земля. Съ неимовітрнымъ терпівніємъ переносиль онъ холодъ, имітя одну только одежду, и въ продолженіе многихъліть ходиль совершенно босой. Часто подвизался въ пості, рідко употребляль мясо и никогда не пиль вина: строгость въ отношеніи въ тілеснымъ потребностямъ довела его до опасности разстроить и безъ того слабую грудь <sup>27</sup>).

Такая жизнь Оригена, одушевленная испренникъ благочестіемъ при необывновенныхъ его дарованіяхъ, не могла оставаться безъ дъйствія на окружающихъ его людей. И должно ли удивляться, что онъ наставленіями и особенно своимъ высовимъ нравственнымъ характеромъ привлекалъ многихъ къ христіанству и воспиталь во своей школо великихо подвижниково благочестія и добропобъдныхъ мученивовъ за въру Христову!... Гоневіе, снова и жарче прежняго возгоръвшееся при другомъ проконсулъ Егнита-Аналь, не могло удержать распространенія Евангелія и поколебать твердость чтителей истиннаго Бога. Многіе изъ учениковъ Оригена, только-что наставленныхъ имъ въ христіаметвъ, съ радостію запечативли свою въру мученическою смертію. Плутаркъ паль въ часль первыкъ жертвъ возобновившагося гоненія; за нимъ вскор'я последовали пять другихъ воспитанниковъ Оригеновыхъ 28). Среди подвиговъ христіанскихъ ратоборцевъ, и самъ Оригенъ не оставался празднымъ и равнодушнымъ эрителемъ. Не смотря на всв опасности, онъ былъ учителемъ, другомъ и братомъ ихъ до последней минуты ихъ жизни: онъ посъщаль исповъдниковъ Христовыхъ въ темницахъ и провожаль ихъ въ судъ для выслушанія последняго приговора, сонутотвоваль имъ на мъсто вазни, и здёсь въ виду самой смерти не страшился утвшать и ободрять ихъ силою въры въ

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Hieronym. Epist. LXV.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ε**всев. VI,** 3: «Διαφθορά τού θώρακος». Epiphan. LXIV, cap. 5.

в) Евсев. VI, 4. Таковы были: Серенъ, который быль сожженъ; Гераклидъ, еще огламенный; Геронъ, не задолго принявний крещеніе; другой Серенъ паль отъ меча, и Геракса.—Потамина (Евсев. VI. 5) не была въ числъ наставленныхъ Оригеномъ.

Распятаго, смело подходель не немь и даваль прощальное лобзаніе. Не разъ подвергался онъ опасности быть лишеннымъ живни отъ неистовой черни, которая въ ярости противъ великаго поборника новой въры бросала въ него камиями. Не разъ случалось, что языческая чернь, подкрышенная солдатами, окружала его жилище, съ намъреніемъ скватить его, и онъ для бевопасности долженъ быль перебегать изъодного дома въ другой. (Евсев. VI, 3). Но десница Божія, незримо простертая нагъ велинить учителемъ благочестія, дивнымъ образомъ охраняла его и спасала отъ смерти. Однажды, повъствуетъ Св. Епифаній (Haeres LXIV, I), язычники, схвативши Оригена, приведи его въ храму Сераписа, дали ему въ руки пальмовыя вътви и заставили по обычаю ихъ жрецовъ, раздавать вътви всемъ входящимъ въ храмъ. Оригенъ раздаваль вътви, по громогласно говорилъ принимающимъ: "Берите, но не вътви идоловъ, а пальмы Христовы!" Изумленные такою силою и твердостію духа, язычники не смвли до него коснуться 29).

<sup>25)</sup> Къ тому же времени, когда Оригенъ быль еще въ юношескомъ возрасть, относится другое доказательство его самоотверженія и ревности къ дёлу своего служенія. Будучи обязань наставлять въ вірів женщинь и дівь, и по причині гоненія—даже въ часы ночи, онъ боялся искушеній плоти, а также подозріній и клеветь людей неблагонамеренныхъ, и буквально исполниль на себе слово Спасителя о скоппахъ, скопившихъ себя ради царствія Божія (Ме. XIX, 12). Но объ тотчась позналь ошноку, и потому старался скрыть свой поступокъ. Епископъ Александрійскій Димитрій, узнавши о немъ, обнаружиль любвеобильное участіе въ горю Оригена, утішня и ободриль его въ продолженію занятій въ огласительномъ училище; хотя после онъ воспользовался этою ошибкою безразсудной ревности ко вреду Оригена. Впрочемъ самъ Оригенъ въ толковании на Евангеліе отъ Матося (Tom, XV. homil, in Matth.) осуждаль буквальное изъясненіе словъ Спасителя, и принималь ихъ въ смисле иносказательныхъ. Евсевія Церк. Истор. VI, глава 8, Блаж. Іеронинъ (Epist ad Pammach et Ocean...) говорить объ Оригень: «voluptates in tantum fugit, ut zelo Dei, sed tamen non secundum scientiam, ferro truncaret genitalia». Нъкоторые изъ новышимъ ученыхъ (напр. Шнитцеръ въ сочиненія: (Origenes über Grundlehren) стараются ваподозреть достоверность этого событія, принимая сказаніе о немъ за выдумку враговъ Оригена, хотевшихъ высокую чистоту его жизни низвести въ рядъ явденій естественных обыкновенных: но несправединю; ибо объ этомъ поступка Оригена свидетельствуеть почитатель его, историкь Евсевій, имевшій возможность чрезв мученика Памфила вврно узнать истину.



Досель жизнь Оригена преимущественно сосредоточивалась въ живомъ одущевленномъ чувствъ въры и выражалась въ христіанской дъятельности, запечатлънной характеромъ строгато подвижничества. Последующее время представляеть вторый періодъ, гдъ въра входить въ тъсную связь съ христіанскимъ знаніемъ, подвижничество теряетъ свою односторонность сохраняя всю свою силу и высоту, и Оригенъ является на болье общирномъ попращъ служенія св. церкви.

## II.

Долгое время Оригенъ довольствовался въ отношенін въ наукамъ и особенно къ онлософіи теми познаніями, какія пріобрвать еще въ раннюю пору своей жисни, частію изъ уроковъ, ему преподанныхъ, частію посредствомъ чтенія ученыхъ сочиненій. Но обстоятельства александрійскаго учителя побудние его снова и глубже изучить различныя онлосооскія системы, равно какъ и еретическія секты. Объ этомъ самъ онъ говорить въ одномъ письмъ (Евсев. VI, 19), оправдывая свои занятія онвософіей: "когда я совершенно предался Слову Божію и молва о монхъ богословскихъ познаніяхъ далеко распространилась: тогда стали ко мив приходить то еретики, то язычники знакомые съ греческими науками и особенно съ ондософією: посему я заблагоразсудиль изследовать учение еретиковъ и мивнія онлософовъ объ истинъ". Такимъ образомъ Оригенъ ръшкися посъщать школу знаменитаго въ то время преподавателя философія, Аммонія Сакнаса, котораго ученіе составляла смісь греческой и восточной ондософія съ истинами христіанства (Евсев. VI, 19). Это событіе относится къ врълому возрасту Оригена 20), когда онъ утверделся уже въ своихъ върованіяхъ и имълъ опредъленный (согласно съ Климентомъ) взглядъ на достоинство философскаго умозрвнія и его правильное употребленіе. Почему нельзя

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Какъ откривается изъ показанія самого Оригена въ письмъ, въ которомъ оправдываетъ свое занятіе философіею. Здёсь между прочимъ Оригенъ говоритъ, что онъ началъ слушать уроки философіи, когда Ираклъ, обращенный имъ въ христіанство, уже 5 лътъ занимался въ школѣ Аммонія.



ожидать, чтобы занятіе онлосооскими науками измѣнило его богословскій образъ мыслей и первоначальныя убѣжденія его ума. Тѣмъ не менѣе оно не осталось безъ вліянія на послѣдующую дѣятельность Оригена, которая при обширности своей получила и болѣе ученое направленіе, но вмѣстѣ подверглась опасности уклоненія къ немаловажнымъ заблужденіямъ.

По возвращении изъ Рима, куда онъ путемествоваль для того чтобы видеть древнюю церковь Римскую 21), Оригенъ намеренъ быль исвлючительно предаться ученымь изследованіямь, и особенно-относительно Св. Писанія. Уступая настоятельнымъ просьбамъ епископа Димитрія, онъ продолжаль обычное дело оглашенія: но чтобы облегчить свои труды и удовлетворить разнородному множеству слушателей, онъ избраль себъ въ помощника друга своего, ученаго Иравда, и ему поручелъ наставленіе только-что приступающихъ въ ученію, а себв предоставиль заниматься съ болъе совершенными и способными (Евсев. VI. 14-15). Чрезъ такое раздъление занятий Оригенъ получиль возможность расширить кругь своего преподаванія. Убъщенный въ пользв научнаго образованія какъ для основательнаго разумвнія Слова Божія, такъ и для удобившаго опроверженія чувственной въры язычнивовъ и произвольнаго мудрованія гностиковъ, Оригенъ сталъ преподавать и науки свътскія, давая имъ впрочемъ христіанское направленіе 32). Прошедши рядъ каукъ приготовительнныхъ, вакъ то: діалектику, физику и математику, онъ читаль съ своими учениками писанія древнихь философовъ (исвлючая безбожниковъ) для того, чтобы пріучить икъ всюду находить и отделять истину оть примеси дожного, не привязываясь ни въ какой школь или системв. Наконецъ, показавши недостаточность языческой мудрости для удовлетворенія потребностей человъческаго духа, онъ возводель ихъ умъ къ истинъ Богооткровенной: довершениемъ и какъ бы вънцемъ его уроковъ было ученое истольование Св. Писания, сопровождавшеся богословскими разсужденіями. Чрезъ такой постепенный ходъ въ

 <sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Евсев. VI, 14. Это было въ 211 году, при римскомъ епископъ Зефирмиъ.
 <sup>23</sup>) Подробности объ образъ преподаванія Оригенова сообщаеть Св. Григорій Чудотворець въ похвальномъ словъ Оригену.



преподаваніи Оригена многіе, которые являлись въ его школу по любознательности, наконець приходили къ убъжденію въ божественности христіанства, и обращались въ нъдра православной церкви. Замъчательный примъръ этого представляеть богатый и знаменитый гражданинъ александрійскій Амвросій который, удалившись отъ простоты церковнаго върованія, думальнайти выещую истину въ гностической секть 33. Привлеченный славою учености Оригена, онъ сталь слушать его и убъдившись въ истинъ преподаваемаго имъ ученія, оставиль свои заблужденія и возвратился въ православіе. Съ техъ цоръ онъ сдълался самымъ искреннямъ другомъ Оригена, доставляя ему необходимыя средства въ совершенію трудовъ на пользу церкви.

Дъятельность Оригена не ограничивалась Александрійскимъ училищемъ, но вийстй съ славою его распространилась далеко и за предълы Египта. Такъ правитель Аравіи въ письмахъ (Евсев. VI, 19) въ епископу Димитрію и въ тогдашнему префекту Египта просиль ихъ безъ отлагательства прислать въ нему Оригена для собесъдованія о предметахъ въры. Вследствіе сего Оригенъ отправился въ Аравію и въ короткое время совершивъ дело своего посольства, возвратился въ Александрію. Неизвъстно, накой именно успъхъ имъло это путешествие Оригена въ Аравію. Но въ последствін имя его въ тамошнихъ церквахъ христіанскихъ пользовалось великимъ уваженіемъ, и онъ быль призываемъ ими на помощь въ борьбъ съ разными заблужденіями (Евсев. VI, 37). Вскорт (около 216 года) Оригенъ опять принужденъ быль удалиться изъ Александріи, избъгая бури, которая разразилась надъ жителями этого города, по прибыти раздраженнаго противъ нихъ императора Каракаллы 34). Отправившись въ Палестину, онъ съ радушіемъ быль принять давнишнимъ другомъ своимъ (Евеев. VI, 14) Александромъ, еписко-



<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Въ какой—решить недьзя. По свидетельству Евсевія (VI, 12) онъ держался ереси Вадентина; а бдаж. Іеронимъ (de viribus illustr. cap. 66) называеть его последователемъ Маркіона, и прибавляеть: deinde ab Origene correctus, Ecclesiae diaconus et confessionis Dominicae gloria insignis juit». Сведенія объ Амеросіи тщательно собрами Мосгеймомъ въ изданіи немецкаго перевода книгъ противъ Цельса.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) EBCeB. VI, 19. CH. Ael. Spartian. VI, 6.

помъ Іерусалимскимъ, и Өеоктистомъ епископомъ Кесарійскимъ Они изъ уваженія къ Александрійскому учителю поручили ему говорить бесъды въ церковныхъ собраніяхъ, не смотря на то, что онъ не имълъ еще степени священства. Обычай церквей палестинскихъ, дозволявшій и мірянамъ проповъдывать въ храмъ съ соизволенія епископовъ, оправдывалъ Александра и Өеоктиста 35). Но Димитрій въ неудовольствіи на почесть оказанную Оригену (Евсев. VI, 8) чужими епископами, представлялъ имъ незаконность проповъданія огласителя въ ихъ церкви и чрезъ письма съ нарочно посланными діаконами настоятельно вызвалъ Оригенъ обратно въ Александрію для продолженія прежнихъ трудовъ 36) его.

Спустя немного леть, Оригенъ предприняль новое путешествіе—въ Антіохію къ матери императора Александра Севера, Юліи Мамев (223—224). Эта благочестивая женщина, услышавши о знаменитомъ христіанскомъ учитель, пожелала видъть его и вывсть получить отъ него болье точныя свъдвнія объ ученіи и учрежденіяхъ христіанъ. Сопровождаемый почетною стражею Оригенъ прибыль въ императорскому двору въ Антіохію и по-казаль тамъ сдаву Господа и силу Божественнаго ученія (Евсев. VI, 21. 11. Ніегопут. сар. 54). Свиданіе Оригена съ матерію императора сопровождалось благодътельнымъ слъдствіемъ для христіанской церкви. Если справедливо преданіе, что Маммея сдълалась христіанскою, то обращеніе это, послъ Бога, должно приписать усиліямъ благочестиваго и ученаго Оригена. Ему же обязаны христіане тъмъ миромъ, которымъ наслаждались они вътринадцатильтнее правленіе ея сына Александра.

Кромъ занятій по огласительному училищу и путешествій по разнымъ странамъ христіанскаго міра, жизнь Оригена представляєть рядъ разнообразныхъ ученыхъ трудовъ, которые посвятиль онъ изследованію Св. Писанія и христіанскаго ученія. Его библейскія занятія расширились чрезъ изученіе Еврейскаго языка (Евсев. VI, 11), которое онъ предприняль, не смотря на

эв) См. письмо ихъ въ Димитрію у Евсевія VI, 19.

м) На вовъратномъ пути въ Александрію Оригенъ нашель въ Іерихонъ въ бочкъ одинъ изъ переводовъ, помъщенныхъ имъ въ Екзаплахъ,—въроятно «натий». (Евсев. VI, 16. Epiphan. de pond. et mensur. cap. 18. См. Huet Origen. 1, 2, 10).

арълый возрасть свой и вопреки обычаю тогдащнихъ ученыхъ 37). Поть руководствомъ Іудея Гундія 28), Оригенъ въ короткое время преодолель трудности Еврейскаго языка 39), познакомившись съ образомъ чтенія письменныхъ знаковъ и съ ходячими, хоть не всегда върными, объясненіями словъ и формъ 40). Тогдаже Орягенъ началъ собирать различные греческіе переводы Ветхаго Завъта и сличать ихъ между собою и съ подлиннымъ текстомъ (Евсев. VI, 16). Въ этихъ трудахъ особенное участіе принималь извъстный другь Оригена Амвросій не только убъжденіями, но и щедрымъ доставлениемъ ему самыхъ способовъ: онъ далъ Оригену 7 скорописцевъ, которые смъняли другь друга для записыванія его мыслей, и столько же другихъ, занимавшихся перепискою. (Есев. VI, 23). Онъ каждый день требоваль оть Оригена новаго плода его занятій, такъ что Адамантовый едва успъвалъ удовлетворять его ожиданіямъ, непрерывно работая днемъ и большую часть ночи употребляя на филологическія изследованія 41). Онъ же побуждаль Оригена изданіемь въ свёть своихъ сочиненій распространить ихъ пользу во всей церкви, для того чтобы противодъйствовать ложнымъ толкованіямъ гностиковъ 42). Тавинъ образомъ Оригенъ написалъ толкованіе на Евангеліе оть Іоанна, на внигу Бытія, на псалмы и плачь Іереміи также Строматы и сочиненія о воскресеніи и о началахъ (περι άρχŵν) (Евсев. VI, 24). Изъ этихъ сочиненій последнее особенно важно какъ по своему значенію, такъ и по вліянію на судьбу Оригена при жизни его и въ въкахъ последующихъ. Оно представляетъ

<sup>43)</sup> Объ этой піли своихъ толкованій самъ Оригенъ говорить: «Такъ какъ инославные (е́тєродобої) подъ личною відінія возстають противъ церкви, и выдаютъ многотонныя сочиненія, обіщающія изъясненіе Евангелія и апостольскихъ посланій, то они увлекуть къ себі жаждущія души, отъ недостатка спасительной пищи готовыя воспользоваться запрещеннымъ, если мы будемъ молчать и не противопоставимъ имъ здравыхъ и истинимъъ понятій». (Comment in Johan. Тога, V).



<sup>21)</sup> Hieronym. ad Pammach. et Ocean.

<sup>38)</sup> Hieronym. advers. Prufin Lib. 1, 3.

<sup>39)</sup> Hieronym. epist. 29 ad Pavlam.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Какъ это видно изъ сочиненій Оригена. См. Huetii Origeniana 11, 1, 2. Rosenmülleri histor. interpret. III, 29.

<sup>44)</sup> Объ этомъ свидетельствуетъ Оригенъ въ письме объ Амвросіи. Origen. орр Тот. І. рад. З. За это онъ называетъ Амвросія еруобиоктиς.

нервый опыть систематического изложенія христіанского ученія на основаніи богословских в началь—св. Писанія 43) и св. преданія 44). Но при раскрытіи догматов в вры пользуясь и соображеніями разума 45), Оригенъ подчинился гопсодствовавшей въто время философіи Платона и допустиль (хотя въ видъ предположеній, догадокъ и мизній) изсколько ошибочныхъ мыслей, которыя самъ впоследствіи отвергнуль 46).

Между тъмъ внутреннія безпокойства, волновавшія церковь Ахайскую, по причинъ распространившихся лжеученій <sup>47</sup>) заставили ее пригласить александрійскаго учителя для возстановленія мира и единомыслія. Отправившись туда съ одобрительными грамотами отъ своего епископа Димитрія <sup>48</sup>), Оригенъ на пути своемъ чревъ Палестину, остановился на время въ Кесаріи, и здъсьбылъ посвященъ въ санъ пресвитерскій епископами той страны (Евсев. VI, 23), во главъ которыхъ находились Александръ ісрусалимскій и Өеоктистъ кесарійскій <sup>49</sup>). Это было въ 228 году. Такой поступокъ епископовъ палестинскихъ съ большею въроятностію объясняется желаніемъ ихъ опять слушать церковныя поученія своего друга; а когда Оригенъ отказывался отъ сего изъ опасенія заслужить новыя укоризны и неудовольствія отъ Димитрія, то они не находя никакихъ препятствій <sup>50</sup>), и ру-

<sup>43)</sup> De princip. Praefat. cap. 1.

<sup>44)</sup> Ibid. Cap. 2. «Servetur ecclesiastica praedicatio per successionis ordinem ab Apostolis tradita et usque ad praesens in ecclesiis permanens: illa sola credenda est veritas, quae in nullo ab ecclesiastica et apostolica discordat traditione

<sup>46)</sup> Ibidem cap. 10.

<sup>46)</sup> Въ посланіи въ римскому епископу Фабіану, защищая свое православіе, онъ изъясняется, что въ сочиненія περί άρχῶν онъ изложнать нѣкоторыя мысли, которыя теперь не признаеть истинными и что Амвросій обнародоваль это сочиненіе противь его воли (Героним. Epist. 41).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>7) Евсев. VI, 23. Сн. Руфан. въ перевод'я сего м'яста. Іероним. de viris illustribus cap. 25.

<sup>4\*)</sup> Hieronym de viris illustr. cap. 54, sub testimonio Eccles. epistolae. lbid. cap. 62. Іеронимъ говоритъ, что Александръ посвятилъ Оригена въ пресвитера. «Juxta testimonium Demetrii».

<sup>41)</sup> Евсев. VI, 8. Обоихъ называетъ и Іеронимъ (de viris illustr. cap. 54).

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Препятствіе было въ прав. 22 апостольскомъ, но епископы палестинскіе жогли не знать, что оно имбетъ приложеніе въ Оригену, снабженному притомъ

коположнии его во пресвитера для того, чтобы имвть ему право проповъдывать въ церкви, согласно съ александрійскою дисциплиною <sup>51</sup>). Какъ бы то ни было, Оригенъ не предвидя горестныхъ послъдствій сего, съ успъхомъ совершиль путешествіе свое въ Ахаію <sup>52</sup>), и чрезъ Ефесъ и Антіохію <sup>53</sup>) возвратился въ Александрію въ 230 году <sup>54</sup>).

Кесарійское событіе произвело рішительный перевороть во внішней жизни Оригена. И прежде епископъ александрійскій Димитрій сильно упрекаль епископовъ Александра и Осоктиста за то, что они уполномочили Оригена говорить въ ихъ церкви поученія: это было первымъ поводомъ къ неудовольствію Димитрін на знаменитаго учителя. Но по мірт увеличенія славы Оригена за его ученость и благочестіє возрастало и нерасположеніе въ нему александрійскаго епископа 55). Рукоположеніе же Оригена вызвало самыя непріязненныя дійствія со стороны Ди-

одобрительными грамотами отъ Димитрія, а самъ онъ уже давно раскаявшійся, также могь не относить къ себ'я строго того правила.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Въ адександрійской церкви, какъ видно изъ посланія еп. Александра и Өсоктиста къ Димитрію (Евсев. VI, 19), учить въ собраніи вірующихъ дозволенотолько пресвитеру.

<sup>53)</sup> Въ Аеннахъ было спорное разсужденіе, которое было записано, и искаженния копін этой записи распространились далеко, достигли даже до палестинскихъдрузей Оригева (Epist. Orig. ad amicos Alexandr.). Кромъ того своимъ пребываність въ главномъ городъ Ахаіи, Оригенъ могъ воспользоваться и для того, чтобы познакомиться съ тамошними философскими школами, которыя щедростію вмп. Антониновъ были опять поставлены въ цвётущее состояніе (Epiph. Haer. 64. Ch. Ritters Geschichte der Philosophie IV, 65).

<sup>53)</sup> Къ этому времени всего дучше могуть быть отнесены происшествія, о которых разсказываеть Оригенъ въ письмів къ александрійскимъ друзьямъ. Въ Ефесів одинъ еретикъ, уклонявшійся отъ всякаго состязанія, составиль подъ именемъ Оригена акты мнимаго спора, пересладъ въ Римъ къ своимъ ученикамъ и распространилъ въ Антіохіи, куда самъ прибылъ прежде Оригена. Но Оригенътамъ уличилъ его въ подлогів.

м) Евсев. VI, 28, гдв оно относится ко времени, когда Понтіанъ вступиль на ениспонскую васедру въ Римв, а Зебниъ—на антіохійскую,—что было въ 7 годъправленія Александра Севера. На этомъ пути Оригенъ нашелъ въ Никонол'я при Акціум'я одниъ изъ переводовъ, пом'ященный имъ въ Экзаплахъ (Евсев. VI, 16. Hieron. Prol. in Cant cap. 11. Epiph. de pond. et mens. c. 18).

В Весев. VI, 8. Hieronym opist. ad Paulam. и у Руфина Invect. adv. Hier-Неандерь, Церков. Истор., т. 1.

митрія. Оригенъ видътъ собиравшуюся бурю <sup>56</sup>) и предпочелъ добровольно <sup>57</sup>) удалиться изъ Александрін, оставивъ огласительное училище другу и сотруднику своему Ираклу. А Димитрій составиль соборъ изъ египетскихъ епископовъ и пресвитеровъ <sup>58</sup>), на которомъ Оригенъ быль отрішенъ отъ наставнической должности и удаленъ изъ Александрін, но не лишенъ священнаго сана. Тімъ не кончилось еще діло. На другомъ соборъ, состоявшемся только изъ нікоторыхъ епископовъ, по настоянію Димитрія, Оригенъ быль признанъ достойнымъ изверженія изъ сана <sup>59</sup>). Соборное рішеніе было объявлено по разнымъ церквамъ и было принято ими, за исключеніемъ церквей въ Палестинъ и Финикіи, Аравіи и Ахаів <sup>60</sup>).

## Ш.

Великимъ, по своему выгодному положенію при морѣ, и по особеннымъ преимуществамъ римской колоніи, очень рано возвысилась надъ всѣми большими городами той же страны; отличаясь многочисленностію и образованностію своихъ жителей, она въ нъкоторой степени справедливо могла быть названа палестинскою Александрією. Здѣсь-то поселился Оригенъ, удалившись изъ своего отечественнаго города, и опять вступилъ на поприще дъятельности, подобное тому, какое только-что оставилъ въ Египтъ. Съ перемъною внъшнихъ обстоятельствъ не измъ-

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) Damnatar a Demetrio Episcope, exceptis Palestinae et Arabiae et Phoe niciae atque Achaiae sacerdotibus. In damnationem ejus consentit urbs Romana ipsa contra hune Senatum cogit, non propter dogmatum novitatem, non propter haeresin, sed gnia gloria eloquentiae ejus et scientiae ferre non poterant (Hierepist. ad Paulam). Сказаніе св. Епифанія (Наег. 64) о причин'я удаленія Оригена изъ Александрін основательно разсмотрено Шреккомъ (Церк. Истор., ч. 4).



<sup>50)</sup> Origen. Tom. in Iohan. VI, 101.

<sup>&#</sup>x27;57) Какъ видно изъ его словъ ibid.

<sup>50)</sup> Евсевій (VI, 8) говорить, что Димитрій въ осужденіе Оригена представляль безразсудний поступокъ пеости его, воспрещавшій принитіе священняго санкі що изъ письма Оригена къ друзьямь александрійскимъ можно заключать, что епископь Димитрій ставиль въ вину Оригену его омибочныя мивнія.

<sup>•</sup> Phol. Biblioth. rog. 118.

нился духъ и не прекратилась двятельность Оригена во благу церкви: та же ревность о благочестіи, та же преданность Евангелію, та же любовь къ истинъ и знанію одушевляють и его послъдующую жизнь. Но справедливо можно полагать, что печальная участь, постигшая его въ Александріи, вивств съ болъе връдымъ возрастомъ умърили порывы пылкаго и выспренняго ума александрійскаго учителя и внушило ему болъе строгости и осмотрительности въ разсужденіи предметовъ въры.

Утвердившись въ спокойномъ расположении духа, которое нъсколько возмущено было непріявненными двиствіями 61) александрійскаго епископа, Оригенъ обратился къ обыкновеннымъ занятіямъ. Онъ сталь продолжать толкованіе на Евангеліе отъ Іоанна, котораго прежде написано было только 5 томовъ. Оставансь въ санъ пресвитера онъ говориль въ собраніи върующихъ бесъды о Свящ. Писаніи и другія поученія въ присутствія епископовъ Осовтиста и Александра. Уважение сихъ пастырей церкви къ Оригену было такъ велико, что они предоставили ему одному все дело церковнаго проповеданія (Евсев. VI, 27). Даже епископъ отдаленной Кесаріи Каппадокійской Фирмиліанъ неръдко отправлялся въ Палестину, для того, чтобы въ поучительныхъ бесъдахъ съ великимъ учителемъ усовершенствовать себя въ познаніи священныхъ предметовъ 42). Въ то же время Оригенъ открылъ въ Кесаріи училище, куда стекалось великое множество (Евсев. VI, 30) учениковъ, не только изъ ближнихъ, но изъ самыхъ дальнихъ областей, для удовлетворенія своей жажды въ знанію въ богатой и щедрой учености Оригена.

<sup>62</sup>) Евсев. VI, 27. Іерон. de vir. illustr. сар. 54.



эт) Въ предисловін къ VI тому своихъ толкованій на Іоанна Оригенъ говоритъ, что врагъ еще жесточе напаль на него чрезъ новое, поистинѣ противное Евангелію посланіе, и возбудиль противь него всё вётри злоби». Здѣсь Оригенъ вѣроятно намекаетъ на опредѣленіе 2 александрійскаго собора, которое достигло и въ Кесарію. Съ своей сторони Оригенъ мисаль посланіе къ нѣкоторымъ друзьямъ александрійскимъ, проникнутое кротостію и умѣренностію въ сужденіи о врагахъ. Онь говоритъ, что хочетъ соблюдать умѣренность въ словахъ, также вакъ въ пищѣ и питіи, и своихъ враговъ предоставляетъ суду Божію. «Такихъ людей, говоритъ, мы должны болѣе жалѣть, нежели ненавидѣть, молиться за нихъ, а не злословить. Ибо мы сотворены для того, чтобы произносить благословеніе, а не проклатіе».

Въ числъ несарійскихъ учениковъ Оригена замвчательнъйшіе были: Өеодоръ, впоследствии Григорій Чудотворецъ епископъ неокесарійскій, и брать его Авинодоръ. Отправившись изъ своего отечественнаго города (Неокесарін Понтійской) въ Беритъ 63) для дальнавишаго образованія своего въ процватавшей тамъ школъ римскаго права, они по обстоятельствамъ 64) должны были остановиться на нъсколько времени въ Кесаріи и здъсь встрътились съ знаменитымъ учителемъ. Своими красноръчивыми бесъдами о высокомъ достоинствъ любомудрія и сустности всякаго другаго стремленія, вивств съ необывновенно привлекательными свойствами кротной и благочестивой души, Оригенъ произвель такое впечатавніе на молодыхъ путешественниковъ, что они забыли право, Берить, родныхъ,-все, дотолв ихъ занимавшее и вакъ бы невольно всею душею предались Оригену. Около 5 лётъ провели они подъ руководствомъ Оригена, и благодарность за превосходныя наставленія учителя, равно какъ и скорбь о разлукъ съ нимъ красноръчиво выразилъ Григорій въ прощальномъ словъ своемъ въ похвалу Оригена 45). О своемъ учитель такъ свидътельствуеть Григорій Неокесарійскій: "О предметахъ, подпадавшихъ его слову, онъ разсуждалъ, не показывая вида человъка, который старается привести въ замъщательство (сконфузить) своихъ противниковъ. Его сужденія были полны силы, но онъ представляль ихъ съ такою прінтностію, что не возможно было ему противостоять и не покоряться. Его бесъды воспламенили мое сердце и наполнили его самою живою страстію столько же къ ученію, сколько и къ учителю. Моя душа прилъпилась къ его душъ, какъ душа Іонасана къ душъ Давида... Въ особенности онъ былъ превосходенъ въ разумъніи Священныхъ внигь. Самъ Духъ Святый избраль его въ достойные толкователи своихъ священныхъ прореченій. Въ содружествъ

съ Panegyr. in Orig. въ IV томъ твореній Оригена, изд. de la Rue. И виосъбдствіи Оригенъ не забыль св. Григорія, но около 240 г. писаль къ нему посланіе, въ которомъ убъждаль своего ученика всъ дарованія и знанія посвятить на служеніе Христу и Его церкви (орр. Origen. T. 1, рад. 30).



<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Іерон. de vir. illustr. cap. 85.

<sup>64)</sup> Они имъли поручение препроводить сестру свою къ ея супругу, отправившемуся на гражданскую службу въ Кесарі». См. Неандеръ Церков, Исторія 1, стр. 817.

этого ведикаго человъка мы вкушали самыя чистыя, самыя дивныя удовольствія".

Дъятельность Оригена неожиданно прервана была въ 235 г., когда съ воцареніемъ Максимина, убінцы Александра и жестокаго врага христіанъ, воздвигнуто было сильное гоненіе преимущественно противъ пастырей и учителей христіанскихъ (Евсев. VII, 28). По свидетельству Орозія 66) опасность особенио угрожала Оригену, какъ ревностивищему распространителю евангельскаго ученія, пропов'ядывавшему его даже при дворъ прежняго императора Александра Севера. Такъ какъ гоненіе было не повсюдное 67): то разсудительный Оригенъ 68) следуя завету Спасителя (Ме. Х, 23) искаль убежнща въ Кесарін Каппадокійской у епископа Фирмиліана, который можетьбыть теперь, какъ нередко и прежде, призываль его къ себе для пользы церкви (Евсев. V. 27). Но и завсь открылось сильное гоненіе 60) и заставило его скрыться въ дом'в одной обравованной и благочестивой девы, по имени Юліаны. Два года жиль онь въ такомъ уединенномъ убъжнщё 70), впрочемъ не безъ пользы для своихъ ученыхъ трудовъ. Случилось, что эта дъва имъла у себя по наслъдству собрание инигъ Симмаха, извъстнаго своимъ переводомъ Ветхаго Завъта, и Оригенъ нашель у нея, кромъ замъчаній на Евангеліе отъ Матеея, и другія толкованія Симмаха на Св. Писаніе 72), которыя могли быть полезны ему въ дълъ сличенія текстовъ Св. Писанія.

<sup>64)</sup> Oros lib. VII, c. 19. Cu. Tillemon. Memoires. T. III, partie 3, pag. 195.

<sup>67)</sup> Firmilian. Epist. c. 9, у Кипріана (Epist. 75) который перевель это письмо на латинскій языкь, такь говорится: «Erat cnim transeundi facultas, eo quod persecutio, illa non per totum mundum, sed localis fuisset».

<sup>••)</sup> Тот. X, in Matth. Оригенъ говоритъ: искушеніе постигающее насъ безъ нашего содъйствія, мы должны мужественно и бодро преодолъвать; но безразсудно неуклоняться отъ него, когда можемъ». Притожь гоненія онъ почитаетъ ухищреніями сатаны и демоновъ (Comment. in Matth. Ser. pag. 898. Contra Cels. VIII, 774).

<sup>•9)</sup> Firmil. loco citat: «Serenianus tunc fait in nostra provincia praesens acerbus et dirus persecutor».

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Palladii Lausaic, сар. 147. Въ русск, перев. Палладія елеопольскаго Лавсанкъ гл. 130, о Юліанъ.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Паллад. тамъ же. Евсев. VI, 17.

Во время того же гоненія, другь его Амвросій, вийсти съ несарійскимъ пресвитеромъ Протоктитомъ, быль заключенъ въ темницу и ждаль исхода своихъ страданій. По сему обстоятельству Оригенъ написалъ сочинение о мученичествъ, въ которомъ трогательно убъждаль друга своего, не смотря на богатства, на жену и дътей его, съ мужествомъ противостоять мученіямъ, Христа ради. "Какъ я желалъ бы имъть, говорить Оригенъ, иного земныхъ благъ и даже больше, нежели ты имвень, н тогда умереть мученикомъ изъ любви въ І. Христу, дабы нъкогда на небъ получить болье, нежели сколько здъсь оставилъ, и сдъдаться отцемъ многочисленнайшаго и святайшаго рода у истиннаго Отца неба и земли. Надлежить, чтобы не испытавшіе страданій стояди неже твхъ, коихъ терпвніе искущено въ мученіяхъ и въ огив; а мы бъдные, еслибы и умерли мученически, должны превлониться предъ вами, которые всв блага земныя, даже любовь въ детямъ и всю предесть міра принесли въ жертву дюбви жо Христу<sup>и 72</sup>).

По смерти Максимина (въ 238 г.), когда возстановленъ былъ миръ церкви, Оригенъ возвратился изъ Каппадокіи въ Кесарію и продолжаль свою двятельность. Но по неизвъстнымъ обстоятельствамъ, а можетъ быть, какъ и прежде (Евсев. VI, 37), для опроверженія распространявшихся тамъ лжеученій, онъ опять отправился въ Афины (Евсев. VI, 32). На пути посътиль Никомидію, гдъ провелъ нъсколько дней у друга своего Амвросія 73), и написалъ письмо къ ученъвшему Юлію Африканскому о достовърности повъствованія о Сусаниъ (въ книгъ пророка Даніила) и вообще о преимущественной важности перевода 70 толковниковъ предъ прочими текстами священныхъ книгъ 74). Нажонецъ въ Афинахъ во время довольно продолжительнаго пре-

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Exh. ad Martyr. T. 1, pag. 283.

<sup>13)</sup> Онъ по евидътельству Іеронима, или жиль діакономъ при церкви того города, или нарочно пріважаль туда для свиданія съ Оригеномъ.

<sup>14)</sup> Оригенъ говорить, что хотя не оставляеть и прочихъ древнихъ переводовъ, однако особенное вниманіе обращаеть на александрійскій, дабы не показалось, будто онь вводить въ церкви вредния новости и не дать повода тімъ, которие любять людей въ церкви значительнихъ порицать и укорять» (Orig. Ep. ed. Jul. Aphric.).

быванія, онъ докончиль толкованіе на пророка Іезекінля и началь одно изъ превосходнійшихъ произведеній своихъ толкованіе на Пізснь пізсней 75).

Прибывши изъ Анинъ въ Кесарію, Оригенъ докончилъ начатое объяснение Пъсни Пъсней (Евсев. VI, 32), но снова долженъ былъ цредпринять путешествіе, Въ то время (около 244 г.) Бериллъ, епископъ Бостры 76) въ Аравін, извъстный, какъ ученый писатель (Евсев. VI, 20) и долгое время со славою управлявшій своею церковію 77) впаль въ заблужденіе касательно лица Спасителя, утверждая, что Онъ до воплощенія не имвлъ самостоятельной, Божеской личности, а существовала единая ипостась Отца, которая и дъйствовала въ І. Христв 78). Новое ученіе ръшительно было отвергнуто правослевными пастырями церкви на многочисленномъ соборъ (въ Бостръ); но напрасны были всъ старанія ихъ привлечь ученаго Берилла къ православію. Тогда епископы обратились къ знаменитому пресвитеру кесарійскому (по рукоположенію) и Оригенъ, явившись въ Бостру, сперва въ частномъ разговоръ съ Берилломъ точнъе постарался узнать образъ мыслей его и потомъ приступиль въ убъжденію его въ собраніи епископовъ. Доводы Оригена уванчались такимъ успахомъ, что Бериллъ оставилъ свое заблуждение (Евсев. VI, 33) и послъ прислалъ благодарственное письмо въ виновнику своего обращенія 79). Нъсколько позднъе еще разъ Оригенъ оказаль аравійской церкви услугу своею глубокою богословскою ученостію. Между тамошними христіанами, паходившимися въ сношеніяхъ съ іудеями, появилась новая секта, которая, въроятнослъдуя древне-іудейскому образу мыслей, учила, что человъческая душа тотчасъ после настоящей жизни умираеть вместе съ те-



<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Іеронимъ въ предисловія къ переводу Оригенова толкованія на Пѣснь иѣсней (Орр. Orig. Tom. III, 11) говорить: «Origenes cum in ceteris libris omnes vicerit, in Cantico Canticorum ipse se vicit.

<sup>16)</sup> Евсев. VI, 20 и 33. Не точно показаніе Сократа, который вийсто Бостры вазываеть Филадельфію (Сократ. III, 7).

<sup>&</sup>quot;) lepozeus de vir. illustr. cap. 60.

<sup>18)</sup> Евсев. VI, 38. Іерон. сар. 60. Сн. Пірекка Цер. Ист., ч. IV.

<sup>&</sup>quot;) Iерон. de vir. illustr. cap. 60.

ломъ, и потомъ снова оживеть вмёстё съ нимъ <sup>80</sup>). На соотоявшійся по сему случаю соборъ приглашенъ былъ и Оригенъ, который съ такою силою опровергъ лисученіе, что державшіеся тго отказались отъ заблужденія и возвратились къ здравому ученію.

Между темъ какъ происходили такіе споры внутри цереви, извив она въ продолжение 10 лътъ наслаждалась отраднымъ и ненарушимымъ миромъ. Послъ благопріятнаго для нея парствованія кроткаго Гордіана (238-244), вступиль на престоль императоръ Филиппъ Аравлянинъ. Расположение этого императора къ христіанству было такъ заметно, что преданіе называло его кристіанномъ 81). По крайней мъръ извъстно, что Оригенъ имълъ съ нимъ и его супругою письменныя сношенія 82). Во время такого мира церкви, Оригенъ уже въ преклонныхъ лътахъ, неутомимо продолжалъ заниматься учеными трудами. Въ царствованіе Филиппа, онъ напискать замъчательнъйшее въ своемъ родъ сочиненіе противъ Цельса, толкованіе на Евангеліе отъ Матеея н др. Ревностно проповъдуя слово Божіе, Оригенъ (когда ему было болъе 60 лътъ) позволилъ нанонецъ скорописцамъ записывать произносимыя имъ въ церкви беседы (Евсев. VI, 36), которыхъ дошло до насъ большое воличество. Къ последнинъ же годамъ его жизни относится окончаніе важивищаго труда по части ібиблейской критики, которымъ онъ, по свидътельству св. Епифанія (Epiphan. Haer. 64) занимался 28 леть. Это-сводь различныхъ текстовъ и переводъ Св. Писанія Ветхаго Завъта, разміщемныхъ по столбцамъ 83). Среди такихъ трудовъ для христіанской



<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>) Евсев. VI, 37. Сн. Неандеръ Цер. Ист., ч. 1, стр. 780.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Евсев. VI, 34. «тобтом катехет догос хрістамом бута». Сн. Діонис. Алекс. у Евсев. Ц. Ист., VII, 10. Но Оригенъ, написавшій въ его царствованіе сочиненіе противъ Цельса, ничего не говоритъ о томъ, хотя возраженія Цельса давали не разъ въ тому поводъ.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>) Евсев. VI, 36. Іерон. de vir. illustr. с. 54. Эти письма до насъ не дошли.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Отъ количества текстовь и самыхъ столбцевъ, этотъ сводъ называется тетрапла, экзапла и октапла. Въ составъ его входитъ еврейскій текстъ и греческіе переводы: 70 толковниковъ, Аквилли, Өеодотіана и Симыхха, и 3 перевода неревода неизвёстныхъ лицъ, заключающіе только изкоторыя книги Ветхаго Заизта. Они изданы и тщательно изслідованы Монфокономъ.

науки Оригенъ приближался къ западу своей жизни: но Промысломъ Божіниъ было суждено ему еще совершить великій подвигъ, который запечатлълъ его пламенную въру и озарилъ его славою исповъдника Христова.

Сбылось предчувствіе Оригена, который въ сочиненіи противъ Цельса говориль, что не много продолжится миръ церкви: ибо враги ея распространяютъ мысль, что причина бъдствій имперін заключается въ умноженін христіанъ 84). Дъйствительно, по убіенін Филиопа, покровительствовавшаго христіанамъ, императоръ Децій, жаркій почитатель древнихъ боговъ, рашился умичтожить новую въру и воздвигь гоненіе, которое жестокостію и общирностію своею превосходило всв прежнія. Императорскій указъ повеліваль христіань всіми мірами свлонять въ явыческому богопочтенію сперва убъяденіями, потомъ угрозами, навонець самыми продолжетельными мученіями, не предавая однавожъ ихъ смертной казни 85). Гоненіе особенно направлено было на пастырей и учителей церкви (Cyprian. Ep. 52), жаъ воихъ тогда скончались мученически епископъ римскій Фабіанъ, Вавила антіохійскій и другь Оригена Александръ і русалимскій (Евсев. VI, 39). Между тъмъ и Оригенъ, въроятно еще до отврытія гоненія изъ Кесарін переселившійся въ Тиръ 84), быль подверженъ жесточайшимъ истязаніямъ, но ничто не могло побъднть его старческой немощи, которую одушевляла и подкрыпляла сила Христа. "Дукавый демонъ выводиль противъ него, говоритъ Евсевій, поперемінно всю свою силу, возставаль на него со всвии возможными ухищреніями и нападаль гораздо болве, чвиъ на прочихъ тогдашнихъ подвижниковъ (Евсев. VI, 39). Узы и многія телесныя истязанія претерпаль Оригень за слово Христово; въ углу темницы страдаль онъ отъ желваныхъ на шев цвией, его ноги въ продолжение многихъ дней были растянуты до четвертой стецени, на деревянномъ орудія казни; грозили



<sup>54)</sup> Orig. Contra Cels. III, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Гриворій Нисскій въ жизнеопис. Григорія Чудотворца (Greg. Nyss. орр. Т. II, 567).

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Елифаній (Наст. 64) говорить, что Оригенъ 28 літь пробыль въ Тирі: во не совстиъ справедливо, какъ видно изъ предмествующей его исторів.

смечь его въ огив... Но онъ все это мужественно вынесъ и съ радостію взираль на смерть. Судья однако сильно настапваль, чтобы его никакъ не лишать жизни". "Когда угодно Богу—такъ онъ говориль не задолго до своихъ страданій, тогда мы и среди ненавидящаго насъ міра чуднымъ образомъ наслаждаемся миромъ; и мы надвемся на Того, Который сказаль: дерзайте! Азъ побъдихъ міръ (Іоан. XVI, 33). Поистинъ Онъ побъдилъ міръ: и потому дотоль міръ имъеть силу, пока угодно Побъдителю его. Мы надвемся на эту побъду. Угодно Ему, чтобы мы подвизались за въру,—пусть выступають противники; мы имъ скажемъ: вся могу о укрънляющемъ мя Христъ Інсусъ Господъ нашемъ (Orig. contra Cels. VIII, 70).

Посль тяжких страданій Оригенъ, вмысты съ прекращеніемъ гоненія, получиль свободу и покой. Остатокъ дней своихъ онъ посвятиль на то, чтобы многочисленными посланіями пренодать утышеніе братіямъ, нуждавшимся въ немъ (Евсев. VI, 39). Около сего времени и онъ получилъ отъ Діонисія александрійскаго посланіе о мученичествъ (Евсев. VI, 46); но изъ всего этого ничего не дошло до насъ. На 69 году (Евсев. VII, 1) своей многотрудной и достославной жизни (въ 254 г.) 87) онъ умеръ въ Тиръ 88), въроятно, вслъдствіе жестокихъ мученій, ускорившихъ кончину его 89).

<sup>\*)</sup> Это было вскорй по вступленін на императорскій престоль Валеріана. Годь смерти Оригена (254 г.) опреділяется изъ соображенія літь его жизни (69) съ родомъ рожденія (185 г.). Памфиль и другіе (Phot. cod. 118), говоря, что онь умерь при Дедів, показывають только, что онь быль въ числів мучениковь во время Деціева гоненія.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>) По свидътельству Іеронима (de vir. illusts. cap. 54), Епифанія (de pont et cap. 18) и Фотія (cod. 118).

<sup>•••)</sup> Никифоръ Каллисть (Hist. Eccl. V, 32) разсказываеть, что Оригенъ принужденный избрать что-либо изъ двухъ — нли воскурить богамъ, или быть предану на поруганіе Мавру, предпочель первое и затёмъ впалъ во многія ереси. Зонара во 2 книгѣ своей Хропики думаеть, что въ Децієво гоненія Оригенъ палъ по превозношенію своему и гордости. Но Никифоръ перенесъ только къ концу жизни Оригена тотъ самый разсказъ св. Епифанія, которымъ св. отецъ объясняетъ удаленіе Оригена изъ Александріи. Зонара говоритъ объ отреченіи Оригена при Деців, не приводя того разсказа; вфроятно, онъ не поняль св. Епифанія:

Такъ живь и двиствоваль Оригенъ— "мужъ великій изъ двтства и поистинъ сынъ мученика!"

Гробъ Оригена долгое время показывали въ Тирѣ, въ стѣиѣ тамомией ваоедгальной церкви, подлѣ большаго алтаря. Здѣсь же до послѣднихъ временъ среднихъ вѣковъ находился мраморный памятникъ съ именемъ его и съ надгробною надписью, кои были украшены золотомъ и драгоцѣнными камиями. Начиная отъ Вильгельма Тирскаго до конца 13 столѣтія, всѣ путемественники, посѣщавшіе Тиръ, сообщаютъ извѣстіе о гробинцѣ Оригена и ея украшеніи. См. въ изд. de la Ruc. Huet. Orig. 1, 4, 9.



<sup>«</sup>Καί αύτὸς ὁ Οριγένης πολλα πεπονθώς είς τελος του μαρτυρίου οὐκ ἔφθασεν» Противъ нихъ, знаменитый своимъ благочестіемъ жизни «епископъ Өеотимъ въ-Церк. Исторіи (VI, 12) даетъ свидітельство, что «Оригенъ скончался во благечестіи».

## ХРИСТІАНСТВО НА ВОСТОКЪ РОССІИ

до св. равноапостольнаго князя владиміра и отношеніє его къ крещенію русскаго народа при владимірь.

Извастно, что не только великія, но и малыя историческія событія находятся въ болве или менве тасной связи съ предшествующими обстоятельствами, такъ или иначе ихъ обусловившими. Много было такихъ обстоятельствъ въ величайшемъ 
событіи исторической жизни русскаго народа, въ крещеніи Руси. 
Многія изъ сихъ обстоятельствъ общеизвастны, а другія еще 
ожидають своей очереди, чтобы въ свое время дать такой или 
иной лучъ свата для темной, но интересной, дали прошлаго. Такимъ сватлымъ лучемъ, хотя можетъ-быть и не великимъ, представляется выясненіе накоторыхъ данныхъ о христіанства на 
свверо-востока Россіи, гда накогда было общирное булгарское 
царство, сманившееся потомъ казанско-татарскимъ.

Первыя извъстія объ отношеніяхъ русскихъ въ булгарскому царству и сопредъльнымъ съ нимъ владвніямъ относятся въ самымъ первымъ временамъ жизни русскаго народа. По сообщенію Никоновской льтописи "Кій на волжскія и камскія болгары ходивъ и побъди" 1). Мусульманскій писатель Эль-Балхи, умершій въ половинъ Х въка, сообщаеть, что Булгаръ былъ маленькій городъ, извъстный тъмъ, что онъ былъ главнъйшимъ тор-

<sup>1)</sup> Полн. собран. лът. IX, 4.

говымъ пунктомъ этого государства 3) и прибавляеть, что Куаба (Кіевъ) больше Булгара 3). Другой же писатель-Ибнъ-Хаукель. который по словамъ Хвольсона и Гаркави, пользовался подобно Истархи выше названнымъ Эль-Балхи 1), сообщаетъ, что Булгаръ нъкогда былъ знаменитъ, такъ какъ былъ складочнымъ мъстомъ торгован, но русскіе разрушнан его въ 358 году (по нашему счисленію въ 968-969 г.) 5). Въ другомъ мъсть онъ еще говорить, что русскіе продавали (міха) въ Булгарі, пова этотъ городъ не быль разрушенъ ими въ 358 году в). Въ первоначальной русской летониси подъ 965 годомъ сообщестся: лиде Святославъ на козаре. Слышавше же козаре, изыдоша противу съ вняземъ, и съ ступища бити; и бывши брани межи ими одоль Святославъ козарамъ и городъ ихъ Бълувежу взя. И Ясы побъди и Косогы" 7). Всъ оріенталисты начиная съ Френа 8) отожествияють этоть походъ Святосиава съ походомъ этого князя на Волгу, противъ хозаръ, булгаръ и буртасъ, о которомъ свидътельствуеть Ибнъ-Хаукель, сообщающій, что руссы, после разграбленія Булгаръ, разграбили также Хазеранъ, Итиль, Семендеръ и оттуда отправились въ Румъ (Византію) и Андолусъ 9). Кромв того, онъ прибавляетъ, что послъ зотого разгрома, "ни булгаръ, ви буртасъ, ни хозаръ со всемъ не осталось; ибо руссы напали на нихъ, отняли у нихъ всв земли и присвоили себъ" <sup>10</sup>).

По митнію Иловайскаго погромъ Булгарів и Хозарів совершился не въ одинъ походъ, а чрезъ пъдый рядъ ихъ, и можетъбыть, говорить онъ, не вст они были совершены подъ непосредственнымъ начальствомъ Святослава <sup>11</sup>). То же отчасти утверждаетъ С. М. Шпилевскій, издавшій спеціальное изслъдо-

<sup>2)</sup> Известія Ибнъ-Даста, 82.

э) Das Buch der Länder, стр. 106.

<sup>4)</sup> Сказ. мусул. пис. Гаркави, 188, 216.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibn-Foszlan, 64.

<sup>4)</sup> Ibid. 66.

<sup>&#</sup>x27;) Иват. вад. 1871 г., стр. 42.

<sup>°)</sup> Krit. Vorarbeit 205; русс. мер., 185 и 186 стр.

<sup>\*)</sup> Ibn-Foszlan, crp. 64-67.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Сказ. мусул. пис., стр. 239—240.

<sup>11)</sup> Mcr. Poccin, I, 45-46, 296.

ваніе по исторіи булгаръ, изъ коего мы почерпнули вышеприведенныя сообщенія  $^{12}$ ).

Но какого-бы рода ни было разрушение Булгаръ, во всякомъ случав изъ приведенныхъ свидътельствъ ясно видно, что русские имъли тъсное и ближайшее сообщение съ булгарами, а вмъстъ съ тъмъ и со всъми тъми народами, кои входили въ составъ царства булгарскаго и кои находились съ нимъ въ сношенияхъ. А эти народы были многоразличны, и въ числъ ихъ не мало было христіанъ. Да и сами булгары по преимуществу считались магометанами, но многіе изъ нихъ были не чущды и христіанства.

Но возвратимся къ фактамъ.

Въ Х въкъ къ царю булгарскому было прислано посольство оть багдадскаго халифа (922 г.). Это посольство прислано было после письма царя къ халифу съ просьбою о присылке наставника для ученія исламу и построенія мечети и крыпости. Въ посольства этомъ быль накто Пбиъ-Фоцланъ, который составиль записку о своемъ путешествін. Эта записка сохранилась въ Словаръ писателя XIII въка, Якуты; и вотъ что между прочимъ сообщается въ ней: "отъ царя славянъ, Блатавара (Влатаваца) Алмуса, сына Шилки, было послано письмо въ эмиру и 12). Основываясь на этомъ сообщении, академикъ Френъ говориль, что болгары представляли амальгаму трехъ расъ (славянъ, финновъ и торковъ) 14), а Иловайскій почти прямо утверждаеть, что камскіе болгары были славяно-булгарскою вітвію, постепенно утратившею свою народность 15). Мысль Иловайскаго, кажется, какъ нельзя болье подтверждается сообщениемъ Эль-Бекри, писателемъ XI въка, который роворилъ, что число Булгаръ очень не велико, что ихъ всего 500 семействъ 16). Съ этимъ извъстіемъ мы встръчаемся, говорить Шпилевскій, и у

<sup>12)</sup> Онь говорить, что изв'ястно о полномъ разореніи Булгарь противор'ятать монеты, выбитыя спустя 8 літь послів похода русскихъ. См. Древніе города и другіе булгаро-татарскіе памятники въ Каз. губ. Казань. 1877 г., стр. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) На русскій языкъ переводъ этой записки сділанъ быль Григоровичемъ и Гаркави, см. у послід. стр. 85.

<sup>14)</sup> Die ältast arabisch. Nachrist. crp. 549.

<sup>16)</sup> Розыск. о началь Руси М. 1876 г., стр. 408.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Смотри его сочин., стр. 9.

другихъ писателей. Въ географіи же Эдриси (XII в.) пользовавшагося Ибнъ-Хаукалемъ сообщается, что Булгаръ имя города, населеннаго христіанами и магометанами <sup>17</sup>).

Что же изъ всего этого можно вывести, что бы такъ или иначе относилось къ существу вопроса занимающаго насъ?

Многое и очень многое. Во 1-хъ, если Булгары были славяне (какъ это явствуеть изъ приведенныхъ свидътельствъ), -следовательно родные русскимъ по врови и явыку, то это могло имътъ громадивищее вліяніе на русскихъ и не въ однихъ только торговыхъ и подитическихъ сношеніяхъ, хотя бы нередко и враждебныхъ. Въдь были же войны и между чисто русскими племенами славянъ, но это не помъщало къ ихъ дальнъйшему объединенію. Не могла война совершенно раздылить русскихъ отъ болгаръ, а вмъстъ и отъ ихъ думъ, стремленій и върованій, а равно и наоборотъ. Вотъ почему быть-можеть и сочли своимъ долгомъ послать свою миссію въ Владиміру болгары омусульманившіеся. Христіане-болгары не сделали этого (они можетьбыть были еще не тверды въ въръ и сами), но можно сказать, что они сдълали большее, а именно своимъ примъромъ показали внязю Владиміру, что нужно переменить языческую веру и при томъ на ту, которую приняди они, т.-е. христіанскую. А приивръ ихъ долженъ былъ не безъизвестнымъ быть для него, ибо лътописи говорять, что онъ предпринималь походы въ Болгарію прежде нежели пришель къ мысли о перемене веры.

По разсказу арабскаго путешественника XII въка (въ г. Булгаръ) Абухамида, Андалузинина, "когда булгары приняли исламъ, то вслъдствіе этого произошла война съ хозарами" 18). Очевидно, это ръчь о религіозной войнъ, которую могли возбудить противъ принявшихъ исламъ булгаровъ хозары, и какъ язычники, или какъ іудеи, державшіеся сначала по преимуществу іудейства, а потомъ христіанства, которымъ они были просвъщены св. равпоапостольными просвътителями всъхъ славянъ: Кирилломъ и Менодіемъ и оставленными ими для проповъди среди итильскихъ (поволжскихъ) хозаръ преемниками ихъ.

<sup>18)</sup> Farmepa, Geschichte der Golden. Horde, 422-24.



<sup>17)</sup> Географія Эдриси напечатана Жоберомъ во французскомъ переводі 1840 г., см. т. П, стр. 498.

Кромъ религіозныхъ интересовъ въ этой войнъ были еще и другіе интересы, а именне политическіе, состоявшіе въ томъ, что гегемонія хозаръ на Волгъ все болье и болье переходила къ болгарамъ, при чемъ центръ тяжести все болье и болье переходиль изъ г. Итиля (Астрахани) въ г. Великіе Болгары (развалины котораго находятся въ Спасскомъ увядъ, Казарской губерніи). Можетъ-быть здысь сказывалась отчасти и племенная вражда.

Хозары составляли вътвь турецкаго племени, пришедшаго отъ Алтая. Утвердившись сначала по съверо-западному берегу Каснійскаго моря и при устьяхъ Волги, они потомъ постепенно распространяли свою власть далеко по Волгъ, поглощая въ свое общество множество народностей, прежде обитавшихъ здъсь, и принимая въ свою среду торговыхъ людей, особенно Персовъ, отъ царя которыхъ Хозроя производятъ и самое название хозаръ, такъ какъ извъстно, что Хозрой Великій устроилъ здъсь нъсколько городовъ и даже столицу Хозаръ—Болангіаръ. Немало здъсь находилось людей изъ всякихъ народностей, не исключая и русскихъ. Но самымъ сильнымъ народомъ въ этомъ своего рода ганзейскомъ государствъ были самые торговые люди—евреи, къ которымъ принадлежали хозарскіе хаганы и знать.

Сначала столицею Хозаріи быль городь Семендерь, нынв Тарху, откуда хозарскіе хаганы были вытёснены нашествіемъ арабовъ и перенесли свое мъстопребывание къ устью Волги, въ городъ Итиль, или Атель, расположенный на обоихъ берегахъ Волги. На западномъ берегу жилъ высшій представитель власти хаганъ, или хованъ, и всё власти, а на восточномъ торговцы Съ ихъ силадами, охраняемыми многочисленнымъ войскомъ, которое управляюсь особеннымъ царемъ наместникомъ, производившимъ судъ и расправу. Ему помогали въ судъ семь судей, явъ которыхъ двое были для магометанъ, двое для евреевъ, двое для христіанъ, очевидно-грековъ, и одинъ для славянъ и руссовъ. Самъ бывши іудеемъ, онъ однако не даваль въ обиду и другой въры. Однажды когда магометане разорили хрпстіанскій храмъ, онъ повелълъ разрушить мечеть магометанскую и казнить Фанатичныхъ противниковъ христіанъ. Что насается хагана, то онъ и по имени и въ дъйствительности считался верховнымъ,

овященнымъ повелителемъ 10), въ которому самъ намъстникъ входиль босыми ногами, а прочіе падали предъ нимъ нипъ, ногда онъ проходиль мино ихъ, что однако случалось весьма ръдко, потому что онъ показывался народу въ годъ раза три. Могущество хагановъ было такъ велико, что съ ними входили въ родство греческіе императоры, которые отдавали за никъсвоихъ дочерей, или сами женились на хозарвахъ (напр. Юстиніанъ II, Константинъ Копронимъ). Это делами императоры въвидахъ политическихъ, желая имёть въ ховарахъ защитниковъ оть разныхъ кочевниковъ и даже отъ персовъ. Особенная дружба гревовъ съ козарами началась по случаю войны Иранлія съ персидскимъ царемъ Хозроемъ. Цели торговыя еще болье скрыпляли дружбу грековъ съ хозарами 20). Наконецъ и просвътительные виды заставляли грековъ имъть сообщенісъ козарами. Извъстно, что къ козарамъ между прочимъ быльпосылаемъ для проповъди самый замъчательный проповъдникъ--миссіонеръ своего времени св. Кириллъ, просвътитель Славянъ. И можно думать, что его проповедь не была безплодною. Существованіе христіанскаго храма въ Атели показываеть, чтосреди хозаръ было много христіанъ, а защита его царемъ даетъ понять, что христівне пользовались достойнымъ уваженіемъ, пока существовала Хозарія въ описанномъ федеративномъ ен устройствв.

Неудивительно посему, что хозары возстали противъ булгаръ, когда тъ приняли исламъ; къ тому еще въроятно, что они въ пылу энтузіазма новообращенныхъ и сами устремились войною противъ невърныхъ. Нътъ сомнънія, что война эта была невыгодна для хозаръ, но не могли съ должною силою булгары, никогда не воевавши сами, воздъйствовать на хозаръ, и потому они находились отъ булгаръ лишь въ слабйо зависимости. Но въ то время и вездъ не было полной политической зависимости провинцій, не исключая даже и Византійской Имперіи. Удивительно ли, что булгары, подчинивъ хозаръ,—задумали распространить свою власть и на русскихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Большая часть свідіній о хозарахъ, сообщени арабскими писателями. См.: соч. Забілина, т. І, стр. 401—407.



<sup>19)</sup> По еврейски «когень» или «когань» значить—священникь.

Нельзя быдо сдёлать этго силою меча; такъ невозможно ди покорить ихъ чрезъ единство вёры? И воть они имеють своихъ миссіонеровъ.

Объ этомъ посольствъ записано въ русскихъ лътописяхъ подъ 986 годомъ. Но еще раньше, а именно подъ 985 годомъ было записано слъдующее: "Иде Володиміръ на Болгаръ съ Добрынею уемъ своимъ въ лодьяхъ, а Торкы берегомъ приведе на конъхъ, и тако побъди Болгары. И рече Добрыня Володиміру: съ гладахъ колодинеъ, и суть вси въ сапозъхъ; симъ дани намъ не платити, поидевъ искать дапотникъ. И съ твори миръ Володимиръ съ Болгары, и ротъ заходища съ бою, и ръща Болгаре: толи не буди мира межи жами, оли же камень начиетъ плавати, а хмель грязнути" 21). По Никоновской лътописи—булгары эти низовскіе, т.-е. камско-волжскіе, какъ говорять почти всъ наши историки (Карамзинъ, Погодинъ, Соловьевъ, Бестужевъ-Рюминъ, Иловайскій). Никоновская кътопись упоминаетъ еще походъ противъ Булгаръ въ 997 году: "ходи Володимиръ на Булгары Волжскіе и Камскіе, и одолъвъ плъни ихъ" 22).

Ничего нътъ страннаго, говоритъ пр. Макарій, что ко Вдадиніру приходили разные миссіонеры: исторія представляєть не одинъ подобнаго рода случай. Въ частности—ничего страннаго въ приходъ ко Владиміру пословъ булгарскихъ: съ волжскими булгарами Владиміръ только, что окончилъ войну и заключилъ миръ. Значитъ, всего легче могло случиться, что булгары вздумали также прислать къ намъ своихъ пословъ, можетъ-бытъ для окончательнаго утвержденія условій договора. Всего легче могло при этомъ случав последовать то, что послы, ведя политическіе переговоры, какъ бы стороною вздумали хвалить свою въру и свлонять Владиміра къ ея принятію <sup>23</sup>). Френъ также говоритъ: "нътъ ничего страннаго, что мы видимъ булгаръ, вскоръ послъ вторженія Владиміра въ ихъ владънія, пришедшими къ великому ниязю и старающимися сдълать его прозелитомъ ислама" <sup>24</sup>).

<sup>21)</sup> Инат. лът. стр. 56.

<sup>22)</sup> Ibid. crp. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Исторія христіанства въ Россін до Владиміра. С.-Петерб. 1868 г. стр. 279—287.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Drei Münzen, 195—197.

Въ приведенныхъ сужденіяхъ великихъ ученыхъ для насъ важно не то, чему они не удиванются, а то, что они вонстатирують какъ несомивнный факть, а именно факть близкаго соотношенія Владиміра съ волжскими булгарами. Они выводять изъ него естественность обращенія болгаръ съ предложеніемъ Владиміру испов'ядуемаго многими изъ нихъ магометанства, которое по словамъ пр. Макарія, "они не задолго предъ твиъ сами приняли и потому сохраняли весь жаръ религіознаго энтузіазма ... Мы же на несомивниости сихъ близкихъ сношеній Владиміра съ будгарами выводимъ ту мысль, что Владиміръ не могъ не заметить среди булгаръ исповедниковъ и другихъ веръ и въ частности христіанской, главными представителями которой здівсь были греви, а второстепенными и некоторые изъ болгаръ, а также армяне и другіе народы, представители которыхъ являлись сюда по деламъ торговымъ съ юга и востока Россіи - чревъ Крымъ и Ховарію, гдв еще такъ недавно широко разспространялся свыть христіанскаго ученія чрезь знаменитыйшихъ проповъдниковъ св. Кирилла и Менодія. Но такъ какъ нельзя было Владаміру не узнать, что истинный свёть распространяется съ востова, то естественно было ему и самому обратиться туда же, а не заимствовать его тамъ, гдв можетъ-быть онъ едва мерцаль, таясь отъ взрыва фанатизма проведитовъ. Но находись у князи Владиміра въ качестви военноплинныхъ, а также легко переходя на его сторону во время войны, булгарскіе христівне не могли стесняться въ выраженіяхъ своихъ върованій, а равно и своего служенія Богу, которое могло иногда совершиться даже со всею полнотою величія, какое бываеть при архіерейскомъ служеніи.

Среди множества булгарскихъ архитектурныхъ памятниковъ, досель показывается довольно значительнаго размъра зданіе, навываемое греческимъ храмомъ, а также среди множества христіанскихъ древностей въ развалинахъ булгарскихъ, между прочимъ, найдена была рипида, употребляющаяся при архіерейскомъ служеніи, которая своими искусными украшеніями и общею изящною отдълкою и живостію красокъ несомнінно свидітельствуетъ о ея древнемъ византійскомъ происхожденіи. Одинъ изъ описателей древностей булгарскихъ относительно сего памятника христіанства въ Булгаріи говорить: "въ церкви (Успенской, въ

сель около булгарскихъ развалинъ) есть весьма замвчательная древность, открытая леть за 40 въ развалинахъ булгарскихъ: это мадный, вызолоченый образь древней греческой работы. драгопенность сія долго находилась въ рукахъ одного здешняго престыянина и служила предметомъ особеннаго уваженія въ овружныхъ мъстахъ, откуда безпрестанно стекались на поклоненіе сему образу усердные богомольцы. Это обстоятельство обратило на себя вниманіе мъстнаго начальства, и обравъ привазано было перенесть въ церковь. Онъ имветь около фута въ діаметръ и заключаеть 10 изображеній святыхъ ликовъ, написанныхъ золотомъ по красному полю. Они расположены по пити съ каждой стороны крестообразно и каждый нарисованъ выпукломъ вружев. Съ одной стороны въ средвив Інсусъ Христосъ, вверху архангель Миханль, внизу архангель Гаврінль, съ правой стороны Богоматерь, а съ лъвой -- Іоаннъ Креститель. На другой сторонь: въ серединь св. Козьма, возлы него св. Василій Великій и св. Николай, сверху св. Кириллъ, а внизу св. Даміанъ. Арабески, коими наполнены промежутки, выполнены съ величайшимъ искусствомъ и разнообразіемъ; но въ изображении ликовъ святыхъ видно, какъ и въ прочихъ вивантійскихъ произведеніяхъ живописи, недостаточное рисунка и перспективы. Но художники того въка превосходили новъйшихъ въ химическомъ составъ врасовъ. Это доказываеть и сія рипида; не смотря на то, что она столь долгое время находилась въ земль, повидимому въ известкъ, и была подвержена дъйствію всъхъ стихій, краска и позолота на ней еще живы и довольно свъжи. Образъ сей становится еще достопримъчательные, если будемъ смотрыть на него, какъ на свидетельство вероятности существованія греческаго монастыря въ ствнахъ магометанскихъ болгаръ" 25). Труно сказать что-либо относительно сказаннаго монастыря въ

<sup>26)</sup> См. описаніе Свиньина, стр. 196—197: у С. М. Шпилевскаго стр. 266—67-Къ сему должно прибавить, что въ коллекціи А. О. Лихачева (въ Казани) находится сабельный клиновъ съ изображеніемъ на немъ Богоматери и греческой надписи, а также и то, что вообще среди развалинъ булгарскихъ въ разное время било найдено много старинныхъ медныхъ и каменныхъ образковъ, изъ коихъ многіе, какъ замъчаетъ г. Шпилевскій, должно считать принадлежащими христіанскому населенію древняго мусульманскаго г. Булгара (стр. 267).



стывахъ магометанскихъ болгаръ, такъ какъ всв усилія многочисленныхъ изслідователей остатковъ и памятниковъ булгарскихъ не привели къ положительнымъ выводамъ относительно опреділеннаго значенія многихъ палатъ и тому подобныхъ другихъ разнообразныхъ остатковъ зданій Булгарскихъ, находящихся внутри городскаго вала <sup>24</sup>).

Но вить городоваго вала до нынъ повазываются остатки зданія подъ вменемъ греческой палаты т.-е. христіанскаго храма.

Не могло ли это крестообразное зданіе быть сначала христіанскимь х ра момъ который въ своемъ устройствів во многомъ напоминаетъ индійскія пагоды? Присутствіе при немъ древнихъ надгробныхъ памятниковъ можетъ служить даже нівкоторымъ доказательствомъ сего, а равно и то, что это зданіе впослідствій превращено было въ баню, такъ какъ удовлетворялся и фанатизмъ магометанъ (чреть уничтожение не только храмовъ, но и погребеннихъ подъ инии умершихъ) и вийсті одна изъ слабостей мусульманъ устранвать роскошнівший бани. Можно предположить даже, что христіане сначала иміъли свой общирный храмъ внутри города, гді полагали, по общему христіанскому обычаю и умершихъ, а потомъ съ усиленіемъ булгарско-магометанскаго фанатизма построили другой меньшій храмъ, за городомъ, остатки котораго и при немъ надгробные памятники и показываются досель.

Считаю необходимимъ при семъ еще сказать, что относительно архитектури Бълой Палаты мит пришлось бестдовать, между прочимъ, съ очень умнымъ архитекторомъ Хр. Гр. Панковскимъ, который въ 1885 году занимался рестатраціи булгарскихъ памятниковъ и онь находитъ возможнымъ признать это.



<sup>26)</sup> Напр. относительно Бълой Палаты, имъющей престообразную форму, 30 саженъ длини и 7 ширини висказано било множество самыхъ разнообразныхъ мевній. Большею частію думали, что это была мечеть, или баня, но Свиньинь врестообразное расположение этого здания считаеть яснымь опровержениемь того, что это была мечеть. Противь предположенія, что это была баня онь указываеть на камен съ надгробными надписями, которые бы конечно не подожили въ банъ. Свиньинъ говоритъ, что это зданіе подходить къ индейскимъ пагодамъ и предполагаеть, что это здание переходило по обстоятельствамь изъ одного назначения въ другое (у Шпил., стр. 215). О погребе со сводами подъ симъ зданіемъ говорыть еще Паллась (ibid. 214). «Можно принять, говорыть Березинь, что это была баня, по такая сложная и съ лепною работою постройка бани въ Булгаре для тогдашняго города не много роскошна; во 2-хъ величина зданія въ отношенін къ мечетямь предславляеть не совсемъ выгодную для последнихъ пропорцію (ibid. 216). Кромѣ того, онь такъ описываетъ Бълую Палату. Главную часть составляеть квадрать, въ которомъ накрыть куполомъ и въ четырехъ углахъ находится по отдельной, также квадратной комнать съ куполомы!» (У Шпилевск., стр. 284).

Въ вышиси 1712 года о семъ здани говорится слъдующее: "да за валомъ въ Волгъ ръкъ палата четвероугольная безъ сводовъ, мърою длины 5 саж. съ аршин.; поперегъ полчетверти (т.-е. 3½) саж.; вышина сажень: входъ въ тое палату, въ едни двери, знатно (очевидно), что та палата была напередъ сего церковію, потому что около ея многіе есть владбищные каменья съ подписьми, а подписи подходили на армянскія письма. Отъ той полаты столпъ небольшой въ знакъ часовни, вышиною 1½ сажени, кругомъ 3 саж."

Кафтанниковъ сообщаетъ о посъщении сего зданія Петромъ Великимъ: "отъ большаго минарета Петръ Великій отправился къ развалинамъ, называемымъ "Греческою Палатою" или греческимъ монастыремъ. Найдя эту палату совершенно разрушенною, онъ распращивалъ о прежнемъ ея фасадъ, но не получилъ удовлетворительнаго отвъта, приказалъ, только беречь эти остатки въ воспоминаніе, что нъкогда христіане покланялись здъсь Творцу міра, и что прахъ нъкоторыхъ изъ нихъ тутъ покоится". (См. у Шпилевскаго стр. 226).

Риттихъ говоритъ, что входъ въ эту палату расположенъ съ западной стороны, следовательно: алтарь приходится на востокъ, въ прямой линіи съ такимъ же направленіемъ сельской церкви. Дале Риттихъ указываетъ на следы четырехъ-угольнаго зданія около греческой палаты, несколько юживе. Это зданіе, по его предположенію было домомъ священника церкви, развалины которой называются Греческою Палатою <sup>27</sup>).

Что касается до нагробныхъ памятниковъ, то большая часть ихъ совершенно утратилась; многіе пошли въ фундаментъ новой церкви и на другія постройки. И надписи сохранились только на весьма немногихъ изъ нихъ и притомъ только позднійшія, такъ напр. армянскія надписи, переводы которыхъ сділаны были еще при Петрів Великомъ армяниномъ Иваномъ Васильевымъ. Эти переводы были переданы потомъ Сенъ-Мартину, который нашелъ, что они во многомъ не вірны. Однако вотъ какъ читается одна по переводу Васильева и Сенъ-Мартина:



<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ibid. crp. 228.

Сей камень положенъ надъ умершими армяны богоугоднемъ Артемъв и Кипріанъ. И кто станетъ тое подпись читать, чтобъ имъ поминать. 984 г.

Это гробница благочестиваго и милостиваго Артемія сына.... Вы, которые читаете это, попросите отпущенія его гражовъ, годъ 984 <sup>28</sup>).

При накоторомъ несходства, здась очевидно во многомъ тожество.

Почти тоже можно сказать и о другихъ надписяхъ. По заявленію Березина одна изъ надписей читается совершенно свободно. Она гласитъ: гробъ этотъ заключаетъ честное твло Сары госпожи, которая перешла ко Христу. Вы, которые читаете это, просите у Бога прощенія грѣховъ ея. Господинъ Аванъ. Годъ 770.

Все это конечно памятники уже позднайшіє, но они потомуто и сохранили свои надписи; древнайшія же надписи даже въ самое первое время знакомства съ ними не могли быть дешиврированы и потому остались не разгаданными вполна, хотя положеніе ихъ съ другими христіанскими памятниками съ несомнанною ясностію говорить о ихъ христіанскомъ значеніи.

Въ самое последнее время В. А. Казариновъ въ своей статьт: "Развалины древнихъ зданій при сель Болгарахъ" 29) обратиль особенное вниманіе на Белую Палату и преимущественно на систему трубъ, проходящихъ цёлою сетью въ подвельномъ помещеніи Белой Палаты. Но эта конструкція отопленія была кажется довольно обычною въ Х векв. Такъ известно, что въ развалинахъ Увека, города современнаго Болгарамъ, также находятъ множество глиняныхъ трубъ. И эта система одинаково удобна какъ для бани, такъ и для храма, темъ более, что Казариновъ не нашелъ никакихъ особенныхъ признаковъ того, чтобы это были трубы водосточныя. Главное же дёло въ томъ, что онъ обрисовываетъ Белую Палату, какъ зданіе, имъющее въ своемъ основаніи правильный крестъ. Казариновъ повидимому недоумъваеть о значеніи пристройки съ зацадной стороны, а между темъ это могла быть пристройка для входа. На эту

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) См. Изв'ястія Общ. Арх. при казанскомъ университет'я. Томъ VI, вып. 2, 1888 года.



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) См. у Шпилевск., стр. 249 и 257.

мысль наводить насъ храмъ св. Владиміра въ Херсонесв, устроенный надъ храмомъ, въ которомъ крестился св. Владиміръ. Этотъ храмъ, въ соотвътствіе древнему, помвіщающемуся въ нижнемъ этажъ его, имъетъ четвероугольную форму, и съ югозападной стороны его имъется входная пристройка съ лъстницею. Такая же пристройка имъется и при Бълой Палатъ. И съ восточной стороны Бълой Палаты имъется пристройка, но она очевидно имъетъ особый характеръ, такъ какъ она не доходитъ до уровня съверо-западной стороны главнаго зданія.

Прот. Н. Каменскій.

# панангликанскій соборъ въ лондонъ,

Въ іюлъ мъсяцъ текущаго (1888) года сто сорокъ иять епископовъ англиканской церкви собрались со всего міра на соборъ въ Лондонъ въ ламбетскомъ дворцъ, городской резиденціи архіепископа кентерберійскаго.

Памбетскій (Lambeth) вварталь Лондона принадлежаль нівогда нівоему Ламбу и назывался Ламбхисомі (Lambehith). Канута при нападеній на Лондонь въ 1026 году прорыль чрезь этоть вварталь ваналь для проведенія флота ві лондонскому мосту. Сестра Эдуарда Исповідника Года подарила всю эту землю епископу рочестерскому. Одинь изъ рочестерскихъ епископовъ построиль туть для себя большой домі и впослідствій обміняль его Губерту Вальтеру архіспископу кентерберійскому. Такимъ образомь ламбетскій домі соділался городскою резиденцією духовнаго примаса англиканской церкви. Теперешній ламбетскій дворець построень быль архіспископомь Бонифаціємь. Уже два панангликанскихъ собора (въ 1867 и 1878 г.) созываемы были въ его стінахъ, а теперь это третій. Двісти десять приглашеній были разосланы по всему міру, но не всі приглашенные прійхали.

Первымъ дъломъ съвхавшихся епископовъ было отправиться въ Кентербери (Cant-wara-birig, т.-е. городъ людей Кента)—, колыбель христіанства въ Англіи и мъстопребываніе примаса англиканской церкви, архіспископа кентерберійскаго. Городъ

Кентербери одинъ изъ самыхъ интересныхъ и древнихъ городовъ Англіи. Онъ былъ уже большимъ городовъ во времена древнихъ бриттовъ. Въ періодъ саксонской гентархіи Кентербери былъ резиденцією короля Кента. Сюда въ 596 году прибылъ св. Августинъ и своею проповъдью обратилъ въ христіанство короля Этельберта и до десяти тысячъ саксонцевъ. Принявъ христіанство, король отдалъ свой дворецъ св. Августину, превратившему его въ великолъпный монастырь—теперешній кентерберійскій соборъ.

Многіе изъ епископовъ прівхали въ Кентербери уже 28 іюня наканунт праздника св. апостоловъ Петра и Павла, такъ какъ въ этотъ день совершаемо было празднованіе сороковой годовщины основанія главнаго миссіонерскаго училища англиканской церкви—училища св. Августина, основаннаго въ 1848 г. въ день св апостоловъ Петра и Павла мистеромъ Бъресфордъ-Гопомъ.

Рядъ зданій извъстныхъ нынь подъ именемъ "Миссіонерской школы св. Августина въ Кентербери" состоитъ частію изъ средневъковыхъ построекъ, частью изъ древнихъ реставрированныхъ зданій и частью изъ современныхъ архитектурныхъ работь. Школа эта помъщается въ юго-восточной части города Кентербери на томъ самомъ мъстъ, гдъ нъкогда находился монастырь св. Августина построенный въ 598 году и предназначавшійся служить містомъ погребенія королей и архіспископовъ Кента. Въ этомъ монастыръ покоились останки св. Августина и королевы Берты, христіанской супруги короля Этельберта. Мъсто это было такъ великольно, что когда въ царствование Генриха VIII церковныя имущества отбираемы были въ казну, оно обращено было во дворецъ. Въ царствованіе королевы Маріи этоть дворець быль отдань въ пожизненное владение кардиналу Полю, по смерти котораго опять отошель въ казну. Въ 1573 г. королева Елизавета проведа въ немъ нъсколько мъсяцевъ; въ немъ совершено было бракосочетаніе короля мученика Карла І съ Генріетою французскою въ іюнъ 1625 года. Затъмъ имъніе это стало переходить изъ однихъ частныхъ рукъ въ другія дробясь и опускаясь все ниже и ниже. Когда въ 1844 году оно продано было съ аукціона м-ру Бересфордъ-Гопу, на развалинахъ древняго монастыря св. Августина возвышались: пивовария, питейный домъ и увесслительные сады. Совершивъ покупку,

м-ръ Бэресфордъ-Гопъ предоставиль ее въ распоряжение архіепископа кентерберійского для основанія тамъ миссіонерской школы св. Августина, которая была окончена и освящена во вторникъ 29 іюня 1848 года.

Наканунъ праздника 28-го іюня совершено было навечеріе (vigil), во время котораго восемь выпускныхъ студентовъ-миссіонеровъ получили благословеніе и прощальное слово своего директора. Въ день самаго праздника въ половинъ восьмаго утра совершена была св. Евхаристія. Часовня украшена была съ большимъ вкусомъ въ особенности алтарь, на которомъ возвышался великольпный серебряный кресть, подарокъ покойнаго основателя училища, обставленный прекраснъйшими цвътами. Въ 11 часовъ совершено было утреннее богослуженіе (matins), по окончаніи котораго воспомянуты были предъ Богомъ имена благодътелей училища св. Августина. Проповъдь говорилъ епископъ Фредериктона, который одинъ изъ числа всъхъ присутствующихъ былъ при освященіи часовни въ 1848 году.

Въ половинъ втораго въ Кольриджскомъ музев училища св. Августина сервированъ былъ великолъпный завтракъ. Общирная зала эта полна была посътителями. Директоръ училища прововгласиль тость "за королеву", принятый съ большимъ энтузівзмомъ и сопровождаемый пъніемъ національнаго англійскаго гимна "Боже, спаси королеву!" Florest Domus! провозглашено было затьмъ. Тость этоть естественно вызваль восноминанія о тыхъ, кто нъкогда провозглашалъ его въ стънахъ училища и въ особенности о м-ръ Бэресфордъ-Гопъ и объ архидіаконъ Гаррисонъ. Епископъ фредиктонскій въ своемъ спичь старался напечатдъть въ умахъ присутствовавшихъ великую идею "домашняго очага", говоря что всв служенія первви должны быть пронивнуты теплотою сердечною, такъ какъ всв мы "домочадцы Бога". "За нашихъ дорогихъгостей и за епископа гвинейскаго!" Въ отвъть на этоть тость епископь гвинейскій замітиль, что нынъшнее собраніе служить признакомъ духовнаго роста церкви (англиканской) и должно служить благодетельныме толчкоме для училища св. Августина.

"За городъ Кентербери!" за отсутствіемъ майора города на этоть тость не последовало ответнаго спича. Епископъ Новой

Джерся пополнить пробъдъ, сказавъ нъскодько трогительныхъ словъ объ единствъ Англіи и Америки и въ особенности церквей англиканской и американской. Послъдній тость быль за старыхъ студентовъ и за епископа рангунскаго, воспитавшагося въ училищъ св. Августина". Въ отвъть на тость епископъ рангунскій замътилъ, что двадцать восемъ лъть прошло съ тъхъ поръ какъ онъ въ присутствовалъ на годовомъ празднествъ училища и теперь радостныя и печальныя мысли наполняють его душу. Радостныя, потому что онъ не видитъ среди присутствующихъ тъхъ дорогихъ лицъ, которыхъ онъ знавалъ тогда. Въ 6 часовъ вечера розданы были награды; чъмъ и закончился этотъ счастливый день.

Въ субботу 30 (19) іюня съ особымъ повздомъ прівхали въ Кентербери около полудня еще 80 епископовъ. Всв епископы вмъсть съ большимъ числомъ духовенства и приглашенными гостями завтракали въ училище св. Августина. После завтрака всв отправились въ соборъ. Зрвлище было великолвиное. Грандіозный соборъ, блестящіе лучи солппа, проникавшіе сквозь окрашенныя стекла, огромная толпа молящихся, въ стройномъ порядев собравшаяся сюда, -- все спосившествовало тому, чтобы придавать эрэлищу особый интересъ и торжественность. Вотъ повазалась процессія. Впереди шли жезлоносцы, за ними крестоносепъ несъ великолъпный крестъ, за которымъ следовалъ арк:епископъ въ длинной мантіи, поддерживаемой его пажемъ, за архіспископомъ шли капеланы, деканы и каноники, почетные каноники, шесть проповъдниковъ, младшіе каноники, хоръ кородевской шволы, ученики, учителя и директоръ училища св. Августина со всеми помощниками, шествіе замывалось сельскими денанами и городскимъ духовенствомъ. При паніи Псадма 68 и гимна "Впередъ воины Христовы" процессія торжественно подвигатась къ западнымъ дверямъ собора на встрачу пріважимъ еписконамъ, облачившимся въ церковномъ домя. Когда процессія дошла до своихъ мъстъ, съ клироса грянула церковная пъснь "Тебе Бога хвадимъ". Архіепископъ кентерберійскій занядъ каеедру св. Августина и со ступеней ея торжественнымъ и трогательнымъ словомъ привътствовалъ епископовъ, съвхавшихся сюда со всего міра. Совершено было вечернее богослуженіе,

закончившееся пвніемъ древняго англиканскаго гимна "The Church's Ond Foundation". Архіспископъ преподаль благословеніе и процессія въ обратномъ порядка двинулась къ выходу. У схода съ солен архіспископъ остановился и опять преподаль благословеніе толив молящагося народа. Затамъ спископы, духовенство и народъ покинули храмъ.

Въ понедъльникъ 2 іюля всё епископы и архіспископы собрались на вечернее богослуженіе въ Вестминстерскомъ аббатствъ. Въ первый разъ двери аббатства отворились для членовъ пан-англиканскаго собора. Когда архіспископы и епископы англійской церкви въ первый разъ собрались на соборъ въ 1867-мъ году, тогдашній деканъ Вестмистерскаго Аббатства Станая не дозволиль имъ совершить вступительное богослуженіе въ этомъ храмъ, подъ тъмъ предлогомъ, что совъщаніе собора имъли совершаться при закрытыхъ дверяхъ. Въ 1878 году двери аббатства оставались закрытыми и для втораго пан-англиканскаго собора—они отворились впервые въ нынъшнемъ году.

Оволо семи часовъ вечера во храмъ аббатства раздались звуки гимна "The Church's One Foundation" и архіспископы, епископы и ихъ свиты въ торжественной процессіи вступили въ храмъ и заняли свои мъста. "Какъ хорошо и какъ пріятно жить братьямъ пмъстъ" (Пс. 32, 1.) "Просите мира Іерусалиму: да благоденствуютъ любящіе тебя! Да будетъ миръ въ стънахътвоихъ, благоденствіе въ чертогахъ твоихъ!" (Пс. 121, 6. 7).

Прочель одинъ изъ эпископовъ (Rev. Flood Jones). За симъ послъдовало исповъданіе гръховъ речитативомъ — священническое разръшеніе и стихири подъ музыку Талли. Пропътъ былъ Псаломъ 103-й и прочитана 49-я глава пророка Исаія. Послъ чего пропъта пъснь Богородицы: "Величитъ душа Моя Господа", послъ которой прочтена была 2-ая глава Дъяній Апостоловъ, по окончаніи ея пропъта была пъснь Симеона Богопріимца; Апостольскій символъ въры сопровождаемый пъніемъ стихиръ подъ аккомпаниментъ превосходной органной музыки М-ра Талли исполненной органистомъ Вестминстерскаго аббатства докторомъ Бриджемъ. По пропъніи стихиръ произнесены были молитвы; въчисло которыхъ была включена особая молитва объ единеміи сердецъ. Послъ молитвы о королевъ и о королевскомъ домъ произнесена была особая молитва за президента соединенныхъ

итатовъ Америми. При чтеніи заключительной молитвы одному изъ капеллановъ сдълалось дурно отъ твсноты и духоты и онъ съ большимъ трудомъ быль вынесенъ изъ храма. Въ толпъ молящихся тоже многіе попадали въ обморонъ. За вечернимъ богослуженіемъ послъдовала проповъдь архіепископа Кънтерберійскаго на текстъ: "Все тъло... при дойствій въ свою мъру каждаю члена, получаетъ приращеніе для созиданія самого себя въ мобъй (Ефес. 4, 16). Передъ проповъдью пропътъ былъ гимнъ "Veni Creator", а послъ нея пъснь: "Saviour, sprinkle many nations", по. окончаніи которой архіепископъ преподаль отъ алтаря благословеніе духовенству и народу. Затъмъ процессія направилась къ выходу изъ храма при звукахъ "марша священниковъ" изъ оперы Мендельсона "Говолія".

Настоящее открытіе пан-англиканскаго собора произошло 3-го іюля. Около 11 часовъ утра члены собора въ полномъ облаченіи собрались въ древней картинной галлерев Ламбетскаго дворца, гдв были выстроены деканомъ Виндвора въ процессіонный порядокъ и откуда отправились въ часовню, гдв совершена была Св. Евхаристія, после которой епископъ Миннезоты д-ръ Хвиппль сказалъ следующее слово:

"Возлюбленные и просвъщенные братіе! Ни на одномъ собранів не лежить такой страшной отвітственности предъ Богомъ, какъ на соборв епископовъ церкви Его. Съ самого того времени какъ Духъ Святый руководиль первымъ соборомъ церкви въ Герусалимъ, върные ввирають съ большимъ участіемъ на совъщание тъхъ, кого Христосъ поставиль пастырями и блюстителями стада своего и кому дароваль обътованіе "и я съ нами во всв дии до скончанія въва". Отвътственность особенно велика въ наши дни, когда расколы и ереси господствують по всюду въ церкви Христовой. Наши слова и дъйствія или ускорять возсоединение всъхъ церквей или замедлять его. Чувствуя всю воздоженную на меня сегодня отвътственность, я готовъ выкликнуть съ древнимъ пророкомъ: "я еще отрокъ и не умъю говорить! Ио молитесь за меня, преосвященные братіе, дабы Богь самъ помогъ мив повиноваться слову Его и говорить то, что Онъ повелеть инв говорить. Я преклоняю колвно предъ Господомъ и мою Его "да наставить насъ Духъ Св. на всякую истину". Мы собранись здесь наиз представители національных (местныхъ) церквей, каждый съ особой, возложенной на него отвътственностію за порученныя его попеченію души; каждый со всвии правами національныхъ церквей примъняться въ мамвняющимся условіямъ человъческого общества, но обязанный въ то же время сохранять нерушимо порядокъ, въру, тамнотва и богослуженія канолической церкви, вверенныя ему. Смиренно преклоняя кольна предъ престоломъ нашего общаго Господа. ны съ прискорбіемъ воспоминаемъ предъ Нимъ нашихъ братій. отвъдившихся отъ единства въры, Раздъленія и расколы до того возросли въ церяви Христовой, что дерзкое невъріе открыто изиввается надъ христіанствомъ какъ надъ безплоднымъ суевъріемъ и современные Саддукеи, болье смылые, чымь ихъ іудейскія братья, прямо восклицають "нать Бога!" Милліоны. за которыхъ умеръ Христосъ, никогда и не слыхивали, что есть на свыть Спаситель. Разследование того, кто виновать въ разделеніи, двлу не поможеть; всв болве или менве ответственны за этоть гръхь. Если одни виноваты въ своеволіи, то другіе въ недостатив христівнской дюбви. Путь въ возсоединенію труденъ; для модей даже невозможенъ, но для Бога все возможно. Въ настоящее время существують благодатныя знаменія, что по всюду Духъ Св. побуждаетъ христіанъ стремиться въ единенію. Всв мы знаемъ, что разъединенное христіанство не можеть побъдить міръ. Теперь, когда всякій видъ заблужденія и гръха соединяется и объединяется для болье успышнаго противодыйствія царству Христову, міръ нуждается во свидвтельства единой церкви. Какъ крещеные во Христа всь мы братья между собою. Всв, ожидающіе спасенія единственно чрезъ въру во Христа Інсуса, не смотря на заборы человъческихъ мивній, построенные людьми въ саду Господа, содержать сообща великія истины божественной въры. То, что насъ разъединяеть, не существенно для спасенія; истины, въ которыхъ мы всв согласны, суть соканолической въры. ставныя NTO&P Дукъ Св., минуя эти человъческія перегородки, повсюду благословляеть усердіе детей Божінхъ, не смотря на ихъ разъединеніе между собою. Благодать Господа Іисуса Христа и обновляющее и освящающее дъйствіе Духа Святаго теже самыя какъ въ хажине крестьнина, такъ и въ дворце императора. Мы радуемся тому, что церкви едного исторического происхожденія съ нами ищуть возсоединенія, и тв. въра которыхъ была подернута колодностью или омрачена заблужденіями, вочеловачившимся Сынома Божіема теперь оживляются из новой жизни, Сердца напы стремятся из Старо-Католикамъ Европы и Америки. Съ глубокою окорбію HOMEHREME MAI O TOME, TO DEMOKER REPRESENTATION OF TABLES OF THE PROPERTY OF T ученія церкви первобытной прибавками къ въръ, однажды преданной святымъ, и требованіемъ для своего епископа преимуществъ иринадлежащихъ единственно только божественному Главъ церяви. Отдавая должное набожной ревности ея миссіонеровъ-героовъ и радуясь добрымъ деламъ множества ея детей, мы въ то же время спорбимъ о недостаткъ кристіанской любви, побуждающемъ се предавать анасемв учениковъ Христа, пронесшихъ Евангеліе до концевъ земли. Мы славимъ Святое имя Бога за братокое дъдо, ведомое подъ руководствомъ кентерберійскаго престоле и которое, мы надвемся, пробудить древнія церкви къ болве глубокой личной вврв во Христа Іисуса. Мы печалуемся, что нъкоторые изъ нашихъ родичей во Христь, дъти одной и той же матери, забыли пути ея.

"Неправда ли: замъчательно, что въ настоящій періодъ всемірной исторіи, когда чудесныя открытія соединяють разноязычныя племень въ общемъ интересъ, Провиденію угодно было поставить англо-саксонское племя во главъ народовъ? Племя это распространило цивилизацію до концевъ земли; оно приносить свободу угнетеннымъ, поднимаетъ униженныхъ и даетъ всемъ язывамъ и народамъ свои обычан, преданія и законы. Я върую, что англо-саксонской церкви божественнымъ Провидъніемъ предоставлено изцілить разъединеніе христіанства и стать во гдавъ дъла его, совершающагося въ вечернее время міра. Эта церковь признаеть действительность всякаго христіанскаго крещенія во имя Отца и Сына и Святаго Духа; она содержить два таинотва Христа и дъластъ ихъ условіємъ христіанскаго общедія. Англо-савсонсная церковь не смущаеть дюдей теоріями и дозунгами партій. Она въруеть въ Бога Отца, Всемогущаго Тверца неба и земли и въ Інсуса Христа, Единороднаго Сына Его и въ Духа Святаго-Трінпостаснаго и Единаго Бога, не она не ослабляеть этой въры въ тріединаго Бога человаческими умствованіями о Троичности въ Единствъ. Она въруетъ, чъо все Священное Писаніе Боговдохновенно, но у нея нътъ тео-

38\*

ріп вдохновенія. Оне содержить искупленіе Христомъ какъ единую надежду ногибшаго міра, но у нея ніть оплосовін искупленія. Она учить, что люди соединяєтся со Христомъ Духомъ Святымъ; она преподаєть таниства, учрежденная Христомъ, для того чтобы служить проводниками благодати Его, но у нея ніть теоріи для объясненія втихъ божескихъ тайнъ. Безь сомивнів втой перкви предоставлено будеть протянуть враждующимъ церквамъ масличную вітвь примиренія и воскликнуть: "Господа вы братья"! Церковь примиренія будеть въ одно и тоже время историческая и канолическая въ своихъ служеніяхъ візрів и таниствахъ. Она унаслідуеть обітованія своего божественнаго Господа; сохранить все, что носить на себі печать канолицивма и божественности; усвоить употребленіе всіхъ средствъ, всіхъ существующихъ учрежденій, споспівшествующихъ діланію діла. Господня и откажется оть всего узкаго, исключительнаго".

Первое засъданіе конференціи пан-англиканскаго собора открылось 3 іюля во вторникъ въ читальной залъ Ламбетскаго дворца и происходило при закрытыхъ дверяхъ. Всъ члены собора раздълены были на двънадцать коммиссій, изъ которыхъ каждая должна была составить донесеніе на одинъ изъ слъдующихъ вопросовъ:

- 1. Въ чемъ состоитъ обязанность церкви по отношенію къ петрезвости?
- 2. Въ ченъ состоитъ практическое дело церкви по отношению къ целомудрію?
  - 3. Вопросъ о разводъ.
  - 4. Вопросъ о многоженствъ.
  - 5. О воспресномъ див.
  - 6. Объ отношени цервви въ содіаливиу.
  - 7. Объ отношенія церкви къ эмпгрирующимъ дітямъ ся.
- 8. О вванивыхъ отношеніяхъ между зпархіями и вътвями англиканского церковного общенія.
- 9. Каними способами достигнуть можно объединенія внутри англиканской церкви.
- 10. Объ отношениять англиканской церкви къ церкви сващдинавской и къ отаро-католинамъ.

- 11. Объ отношеніяхъ англиканской церкви къ восточнымъ щерквамъ.
- 12. Вопросъ объ авторитетномъ образдъ ученія и богослуженія.

Отъ 7 до 22 іюля происходили засъданія коммиссій и 23 іюля соборъ собрался опять въ полномъ составъ для прочтенія и обсужденія донесеній коммиссій. Полныя конференціи всего собора происходили ежедневно отъ 23 до 27 іюля включительно. Каждая конференція начиналась литією въ часовив Ламбетскаго дворпа. Въ субботу 28 іюля совершено было заключительное богослуженіе въ соборъ св. Павла. Проповъдь говорилъ архістископъ Іоркскій. Въ настоящее время печатается въ Лондонъ полный отчеть о засъданіяхъ собора: книгу объщають выпустить въ севть въ началь декабря.

Александра Наумова.

## холмскій праздникъ 8 сентября.

### Въ нынъшнемъ году.

Отпраздновался этотъ ежегодный въ Холив большой праздникъ очень отрадно. Обычныхъ на немъ богомольцевъ, поселянъ изъ Холищины, при-бужной Волыни и отчасти Подляшья, было еще больше, чимъ въ прежніе годы, тысячи на дви болие сравнительно съ прошлымъ годомъ. Изъ приходовъ ближайщихъ въ Холму прибыди они, какъ и прежде, большею частію крестными ходами, именно изъ Савина, Чулчицъ, Руды, Серебрища, Каменя, Плаваницъ, Поболовицъ, Чернвева, Лещанъ, Селецъ, Депултычъ и Павлова, одни наканунъ праздника, послъ полудня и вечеромъ, в другіе въ самый праздникъ, до поздней дитургін. Изъ мъстъ же болве отдаленныхъ стали прибывать богомольцы съ 6 сентября; въ этотъ день, послъ всенощной, всъ соборные священниви заняты были исповедью ихъ съ 7 до 81/, часовъ. Особенное внимание обращали на себя тв, что приходили не въ одиночку или по нъскольку человъкъ, а "компаніями", партіями человъвъ во 100-150. Всю дорогу идуть эти вомпаніи пъшкомъ и въ полуцерновной обстановив: всв мужчины съ непопрытыми головами, впереди несется запрестольный вресть приходской цервви, и весь путь поются "божественныя пъсни" изъ "богогласныхъ . Одна изъ такихъ компаній пришла въ Холиъ изъ села Кривовербы, изъ-за Влодавы, въ 21/2 часа пополудии 7 числа. Этотъ фактъ необходимо отметить, какъ весьма отрадное явленіе въ состоянім православія на Подляшьв. Паломинчество оттуда въ Холмъ на великій холмскій правдникъ можетъ много спосившествовать религіозному возрожденію подляшань; въ высшей степени желательны были бы врестные ходы изъ

ближайшихъ въ Холму подляшскихъ приходовъ и уведичение числа "компаній" изъ болве отдаленныхъ. Холиско-Брествая жельзная дорога удешевленіемъ для таковыхъ "компаній платы ва провадъ въ Холмъ и обратно могла бы много савлать для умноженія и распространенія ихъ въ юго-восточной части Шодляшья (въ увадахъ: Влодавскомъ, Бъльскомъ и даже Яновскомъ). Если "частныя" жельзныя дороги оказывають такое винманіе для Ченстохова, то почему бы не оказать еще большего випманін для Холма жельзной дорогь "правительственной"? Есть иного примъровъ тому, что "упорствующе" изъ Подляшья, пришедши въ Холмъ нъ 8 сентября "присмотрътьси", за вторымъ-третьимъ разомъ приступаютъ къ исповани, къ Св. Причащеню, и возвращаются домой православными, даже съ рев ностью спосившествовать обращению въ православную въру своихъ близкихъ. Въ нынашній праздникъ одинъ простыянивъ изъ Бытеня. Збережецкаго прихода, со слевани радости и умиленія на главахъ, испов'ядавшись и причастившись, разсказываль, что "надобло" ому столько леть жить вие общения со своею церковью, и пошель онъ въ Холмъ: "какъ взглянулъ я на Божію Матерь, слезы потекли изъ глазъ монкъ. Теперь и жена и дети мои пойдуть въ церковь", заключиль онъ. Лативяне обывновенно смущають совъсть возсоединенныхъ, между прочимъ, влеветою, будто "схизмативи (т.-е. мы православные) въ Божно Матерь не върять"; и вдругь тъ собственными глазами видять. кажъ чтимъ мы въ Холмъ св. чудотворную икону ея...

Въ нынъшнемъ году были изъ Подляшья, кромъ возсоединемныхъ отъ унів, русскіе поселяне, никогда ся не внавшіе, именно бывшіе раскольники, а теперь перковные (т.-е. православные), переселившіеся въ числь 27 семействъ ныньшнею весною нуъ Пруссін (Гумбинской губернін, Зонзеборского увада) во Влодавскій увздъ, на отведенныя имъ правительствомъ земли выморочнаго маіоратскаго имвнія Голи. Они считають себя и состоять прихожанами Вольской церкви. Хотя они недавно, только въ мав, прибыли на Подляшье, далеко еще не устроились, даже не обстроились, а уже явились въ Холмъ, не смотря на 50-верстное разстояніе! Этоть факть-допазательство (одно нвъ многихъ) высокаго почитанія Ходмской Чудотворной икрим въ южномъ Подляшь и весьма большой пригодности для "вусскаго двла" въ Холмской Руси (особенно для Подляшья) этихъ новыхъ поселенцевъ. Шесть русскихъ деревень есть въ Зончеборскомъ увадв, и всв готовы, по разсказамъ, переседиться въ Привислинскій край, не безземельные только, промышляющіе тамъ плотничествомъ и садоводствомъ, но и землевладъльны. Изъ поселившихся въ Голь одна, напримъръ, семья владветь въ Пруссіи 50 моргами земли, за которые покунщиви предла-

Digitized by Google

гають уже  $3^1/2$  тысячь тадеровь; такихь состоятельныхь семействъ посединось тамъ инсколько. Поучительны для нашихъ вовсоединенныхъ разсказы этихъ новыхъ поседенцевъ о томъ, нашим бъднявами живуть тамъ безземельные нёмцы, какъ тажело жить у нихъ русскому человъку безъ церкви и съ обязательнымъ обученіемъ дътей своихъ въ нъмецкихъ школахъ (иснлючительно на нёмецкомъ языкъ). Много горькаго для своего религіовнаго и народнаго чувства они вкусили тамъ, чтобы самимъ чувствовать и другимъ внушать сладость обстановки крестьянсной жизни подъ скипетромъ русскаго Царя. Притокъ въ Подлящье (и вообще въ Привислинскій край) такихъ селъ, хотя бы на средства вновь открытаго "крестьянскаго банка", былъ бы весьма желателенъ.

Весь день 7 сентября прошель для прибывшихь въ Ходмъ богомольцевъ въ модятвъ. Въ 7 часовъ утра началась въ соборъ рания литургія, а вслъдъ за нею, въ 9½ часовъ поздняя; за первой причастниковъ было до 300 человъкъ, а за второю въ два раза больше, такъ что служба отошла только въ половинъ перваго часа. Въ три часа пополудни отслуженъ былъ вкачистъ Пресвятой Богородицъ, а въ 5 часовъ началось всенощное бдъніе, продолжавшееся до 8½ часовъ. Съ ранияго и до поздняго вечера десять священниковъ исповъдывали народъ. Исповъдующихъ осаждали толпы желающихъ приступить въ понаянию: невольно думалось, что можно было бы увеличить число духовниковъ, чтобъ это таинство сдълать болъе доступнымъ и выиолнить его возможно внимательнъе, особенио въ виду впервыю приступающихъ къ нему послъ многихъ лътъ отчужденія.

Когда преосвященный Флавіанъ, совершавшій всенощную, вышель съ многочисленнымъ духовенствомъ на соборную площаль для совершенія литійныхъ моленій, то вся она, далеко за колокольню, была покрыта народомъ, а въ соборв въ продолженіе всей службы теснота была страшная. По окончаніи всеношнаго бавнія около часу народъ поучался туманными картинами изъ евангельскихъ событій, при объясненіи ихъ однимъ изъ священии совъ; всъ слушали его съ обнаженными головами. и это безъ всникъ постороннихъ указаній, по присущему здашнему простонародью великому благочестію. Единственнымъ мірсими въ этотъ день развлечениемъ богомольцевъ была иллюминація соборной горы, фейерверки, бенгальскіе огни и другія пиротехническія явленія. Посль одиннадцати часовъ все окончидось; тысячи народа отдыхали туть же на горъ, кругомъ собора, подъ отврытымъ небомъ, освъщеннымъ дуною во всемъ блескъ полнелунія. Богъ послель имъ тихую и теплую ночь...

Съ вечернимъ и утреннимъ повадами Привислинской желъз-, пой дороги прибыли на празднивъ изъ Варшавы и Люблина.

члены Хольскаго св. Богородицкаго братства: попечитель варшавскаго учебнаго округа А. Л. Апухтинъ, люблинскій губернаторъ В. Ф. Тхоржевскій, предсидатель люблинской контрольной палаты Л. К. Деллавосъ, профессоръ Варшавскаго университета И. А. Ефремовскій, директоръ Ново-Александрійскаго института И. В. Эймонтъ, люблинскій вице губернаторъ М. Н. Севастьяновъ съ супругою, окружной инспектеръ О. А. Завтоустовскій, полковникъ Н. Д. Солицевъ, чиновникъ особыхъ порученій М. А. Добрянскій, директоры 1 варшавских гимназій А. Л. Стефановичь и варшавскаго реальнаго училища Н. Н. Кацауровъ и некоторыя другія лица. Быль и известный корреспонденть "Новаго Времени" Е. Л. Кочетовъ (Русскій Странникъ).--Еще не взощло солнце, какъ началась, именко въ 4 часа, ранняя литургія въ Покровскомъ придвав собора. За нею следовали литургін: въ 5 часовъ въ Крестовой церкви, въ 61/4 часовъ въ Кирилло-Менодіевскомъ придъль собора, въ 7 часовъ въ домовой церкви духовной семинаріи, въ 8 часовъ въ Кирилло-Месодієвской часовив, что на горв, и въ 9 часовъ въ Богословской церкви. За всеми дитургінии было множество причастинковъ: причащали одновременно изъ двухъ-трехъ чашъ, а въ тоже время священники съ ранняго утра и въ числе 10-12 человъвъ продолжали исповъдывать богомольцевъ.

Въ 9 часовъ утра для посторонняго наблюдателя внутренность соборнаго храма представляла такую картину: очень многіе богомольцы стоять на кольнахь и, сложивши приподнятыя руки. (ладонями), читають молитвы; нвкоторые молятся стоя, съ возведенными къ чудотворной иконъ очами; иные кладутъ предъ боковыми иконами земные поклоды; многіе ставять предъ иконами свъчи, которыми густо уставлены всв подсвъчники; въ нвополькихъ мвотахъ, ближе къ алтарю, идеть исповедь; неподалеку отъ входныхъ боковыхъ дверей съ объихъ сторонъ стоятъ у станы столики, при нихъ сидятъ мальчики духовнаго училища и записывають поданнія на об'вдик (заздравныя и заупокойнын), молебны и акаристы, -- большинство дателей, и все поселяне, платить по рублю: у праваго придъла девушки-поселянки обтирають полотенцемъ и укращають цватами свою "давичью" выносную икону; по средина храма священникъ съ псаломщикомъ совершають въ полголоса молебствіе Пресвятой Богородиць, именно ванонъ въ честь Ея. Всюду, однимъ словомъ, видны самыя разнообразныя проявленія одного и того же высоваго чувства, благочестія, -- и это вив богослуженія. Одного лишь не доставало здёсь: св. чудотворная икона Пресвятой Богородицы не была спущена. Почему, невольно думалось, не доставить богомольцемъ возможности въ этотъ великій празднакъ и наванунь его привладываться въ этой святынь и возжигать предъ

нею свычи во всякое время дня, свободное отъ богослуженія въ главномъ алтаръ?-- Отрадна была картина и вив собора. Прибывали и престные ходы, встречаемые наждый разъ у въезда на соборную гору крестнымъ ходомъ соборнымъ. Братекая давка осаждается покупающими иконы, крестики, медальоны, картины патріотическаго содержанія, святыя Евангелія, молитвословы и другія книги въ подарокъ своимъ домашнимъ или себъ на память. У новой часовии, что на углу архіерейскаго сада, на отдвльномъ столикв, продаются восковыя сввчи, крестики и медальоны; покупателей и здёсь не мало, а часовенька полна кольнопреклоненныхъ. Русскіе люди Холмщины и Подляшья да "сыны Волыни" всюду на площади стоять и сидять группами, входять въ общение другь съ другомъ, объединяются и привыкають мыслить себя единымъ русскимъ народомъ. Какъ велико благочестивое настроеніе богомольцевъ, это видить Господь Богъ, но по суду человъческому, основанному на всъхъ сейчасъ указанныхъ истинео трогательныхъ проявленіяхъ религіозныхъ чувствъ собравшагося люда, выходить, что благочестие его веливо. Эту веливость подтверждають и денежные расходы его на соборной горъ: братская лавка въ два дня, 7 и 8 сентября, выручила 550 рублей, свъчнаго собора въ сборъ и Крестовую церковь поступило до 400 рублей, записи на литургіи и другія службы въ соборв дали на 400 руб. больше противъ прошлаго года (и гораздо болве сравнительно съ его предшественниками), множество собравшихся въ празднику нищихъ тоже получали щедрую милостыню, - всего на богоугодныя двла оставлено бобогомольцами до трехъ тысячь рублей.

Въ 10 часовъ раздался на соборной колокольнъ благовъстъ къ поздней литургіи. Она совершена была тормественно высокопреосвященнымъ архіепископомъ Леонтіємъ (прибывшимъ въ Холмъ 1 сентября) и преосвященнымъ епископомъ Флавіаномъ въ сослуженіи 10 священниковъ. Предъ отпускомъ его высокопреосвященство сказалъ воодушевленную проповъдъ о томъ, какъ нужно держать "знамя православія" на этой "горъ-Холмъ" и во всъхъ приходахъ Холмской Руси. По окончаніи, по обычаю, слъдовало молебствіе Пресвятой Богородицъ на серединъ соборной площади, съ выносомъ—при врестномъ ходъ—чудотворной иконы Пресвятой Богородицы. Съ устроеннаго для духовенства амвона хорошо видна была вся общириая площадь соборной горы: она представляла море головъ, тысячъ до 15-ти.

По окончанія богослуженія состоялось въ епископскомъ дом'в общее собраніе членовъ Холмскаго Свято-Богородицкаго братства. Изъ отчета за 1887—8 братскій годъ оказалось, что д'ятельность братства въ девятомъ году его существованія продолжала развиваться въ томъ же направленіи, что я въ прежній

восемь леть, и становится все шире и многоплодиве. Матеріальныя средства братства за этоть годъ довольно значительно увеличились. Ленежныхъ пожертвованій отъ разныхъ лицъ поступило за годъ до 5,000 рублей, да кромв того выручено было оть продажи книгь около 2,500 рублей и получено процентовъ съ братскаго капитала 1,417 руб. Изъ этихъ почти 9,000 руб. отчислено къ основному капиталу 3,000 руб., и онъ возросъ теперь до 22,100 руб., а остальные 6,000 руб. употреблены были на издание и покупку полезныхъ для возсоединеннаго народа внигъ, на содержание восьми братскихъ стипендіатовъ въ холмскихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ и въ пособіе разнымъ бъднымъ лицамъ. Изъ книгъ братствомъ изданы: иллюстрированная брошюра "Святыни и древности Холискаго кран" въ 4,000, экземпляровъ и "Холмскій народный календарь на 1889 годъ" въ количествъ 8,080 экземпляровъ. Оба изданія обощлись братству въ 2,200 руб. 2,500 виземпляровъ перваго изданія уже разошлись, причемъ наибольшее содъйствіе въ этомъ дълв оказаль г. попечитель варшавского учебного округа А. Л. Апухтинъ, выписавшій 1,200 экземпляровъ (на 300 рублей) для начальныхъ училищъ; а второе изданіе уже окончено печатаніемъ и къ холмскому празднику было въ складъ и давкъ братства. Кромъ распространенія въ народъ своихъ изданій, совъть братства для той же цван въ истеншемъ году выписвать: изъ хозяйственнаго управленія при св. сунод'в книгъ Священнаго Писанія и молитвенныхъ (вивств съ церковно-богослужебными) на 222 руб., отъ "Общества респространенія духовно-правственныхъ внигъ" на 100 руб., отъ "Славянскаго благотворительнаго общества и изъ реданців "Тронцвихъ дистовъ" на 87 рублей. Книги эти распространялись въ мъстномъ возсоединенномъ отъ унін населенін тремя способами: 1) посредствомъ безмездной раздачи при обозрвніи церивей и посвщеніи русскихь начальимих школь преосвященнымъ епископомъ люблинскимъ Флавіаномъ (роздано было 2.000 экземпляровъ и 10,550 престиковъ), 2) чревъ мъстное приходское духовенство и посредствомъ продажи въ братской лавки и въ книжныхъ благочинническихъ складахъ на Подляшьъ (въ силадахъ благочиній: Радинскаго, Яновскаго и Влодавскаго продано на 250 рублей, и въ одномъ Грубешовскомъ на 200 руб.), и 3) посредствомъ особыхъ братсиихъ книгоношъ. Къ третьему способу совъть братства обратился полторь года тому назадь и исключительно для Подляшья, чтобы вытыснить оттуда, изъ территоріи возсоединенныхъ приходовъ, польскихъ коробейниковъ, усердно снабжавшихъ бывшихъ умівтовъ-подіящанъ римско-католическими священными изображеніями и съ излишнимъ усердіемъ смущавшихъ совъсть ихъ разными бреднями про "схизматиковъ" и про унію. Въ

книгоноши на братскія средства договорены два крестьянина изъ Подляшья (одинъ изъ Дрелевского прихода, а другой изъ Колембродскаго), твердые въ православной въръ, грамотные и разумные. Весьма дюбопытна двятельность этихъ просветителей народа изъ народа, преданныхъ своему двлу, ведущихъ даже дневникъ своихъ бесъдъ съ "упорствующими", обращение которыхъ на путь истины они сами, по собственной инипіатива, поставили своею задачей. "Въ теченіе девяти съ половиною мъсяцевъ (сказано въ братскомъ отчетв) отчетнаго года, съ сентября по 15 іюля, книгоноши сділали 20 обходовъ и прошли по деревнить утадовъ Радинскаго пять разъ. Бъльскаго четыре раза, Константиновскаго три раза, Влодавскаго четыре раза, а въ отдаленномъ Съдлецкомъ увадъ были одинъ разъ. Во время обхода православныхъ приходовъ они заходили, по указанію настоятелей, въ дома вожаковъ "упорствующихъ" и вели съ ними религіозныя беседы, а также беседовали съ упорствующими о православной верв при каждой встрече, увещевая ихъ, покинуть свое заблужденіе, обратиться къ своей родной матери цервви и не слушаться различныхъ агентовъ тайной латинопольской пропаганды, часто заставляя упорствующихъ сознать то, что они (вингоноши) говорять правду". Въ "отчетъ" вонстатировано, что они вывли "значительный успахъ" въ деревив Бощкалахъ, Пратулинскаго прихода, гдъ одни изъ "упорствующихъ" "покупали у нихъ книги, иконы и медальоны, а другіе выражали желаніе оставить упорство и ходить въ церковь". Редигіозныя беседы съ упорствующими книгоноши вели "и въ другихъ мъстахъ: въ Грудъ, Липницъ, Корницъ (Константиновсваго увзда), Корчевка, Гуси, Жукахъ (Радинскаго увзда)", уговаривали чуждающихся православной вёры бывшихъ уніатовъ, щежду прочимъ мъстами изъ св. Евангелія. Подляшскіе "книгоноши"--- весьма любопытное и симпатичное явленіе въ церковной жизии Подляшья. Они, несомивнию, будуть иметь успехъ, и весьма желательно было бы увеличение числа ихъ, конечно, при самомъ тщательномъ выборъ лицъ и умъломъ руководствъ ими. За успахъ этотъ говорять и результаты двительности досельшинкъ книгоношъ: за 91/, мъсяцевъ ими продано 1,212 разныхъ внигъ п бропцоръ, 523 ивоны и 3,235 врестиковъ. Богъ имъ въ помощь!

Сверхъ денежныхъ пожертвованій, въ1887—8 братскомъ году поступило въ братство много пожертвованій книгами. Особенно цівною была жертва почетнаго братчика М. И. Иванова, приславшаго въ братскую библіотеку весьма полезныхъ книгъслишкомъ на 1.000 руб. Благодаря этому книжному вкладу ц поступившей въ прошедшемъ году въ пользу братства исторической библіотекъ покойнаго П. К. Щебальскаго, Холиское Св.-

Вогородинкое братство располагаеть въ настоящее время серьевными книжными способіями для занятій въ братскомъ мувет и вообще для просвъщенія.

Истекшій годъ въ жизни Св. Богородицкаго братства ознаменовался принятіемъ Его Императорскимъ Высочествомъ Великимъ Княземъ Владиміромъ Александровичемъ званія почетнаго члена братства и завершился особымъ видимымъ знакомъ Монаршаго благоволенія— посъщеніемъ Холма во второй день сентября Ихъ Императорскими Величествами и Высочествами, для поклоненія братской иконъ и вмъстъ святынъ всей Холмской Руси, чудотворному образу Пресвятой Богородицы.

Изъ начинаній совъта братства за 1887-8 годъ заслуживаеть особаго упоминанія предположеніе, отчасти уже осуществляющееся, воздвигнуть въ Холмъ - въ память 900-льтія крещенія Руси - "часовню изящной отделки какъ снаружи, такъ и внутри, съ поставлениемъ въ ней трехъ ивонъ: Холмской Божией Матери, св. равноапостольнаго князя Владиміра и св. Александра Невскаго, съ неугасаемою предъ ними лампадой". Изъ своихъ средствъ братство отчислило на этотъ предметъ для начала дъла 100 руб. Затвиъ по подписнымъ листамъ въ Холив собрано: до братскаго праздника 171 руб. 52 коп. и въ самый праздникъвъ средв братчиковъ холискихъ и пріважихъ-115 руб. 90 коп. Подписные листы разосланы по всемъ благочиніямъ ходисковаршавской епархіи, въ братскомъ отчеть выражена "надежда, что-при сочувствій сему ділу мізстныхъ русскихъ дізнелей, постройва часовии, дасть Богъ, начнется въ наступающемъ братсвомъ году".

Общее собраніе братства закончилось молитвою: "Достойно есть", посл'я которой вс'я братчики были приглашены предс'ядателемъ братства, преосвященнымъ епископомъ Флавіаномъ, на братскую трапезу. На ней, посл'я тоста за Государя Императора и весь Царствующій Домъ, сопровождавшагося гимномъ: "Боже, Царя храни", и здравицъ за высокопреосв'ященнаго архіепископа Леонтія и гостепрішинаго хозяшна преосвященнаго Флавіана, ва начальника края, попечителя учебнаго округа, любинскаго губернатора, вс'яхъ братчиковъ и въ частности, за духовенство, — начальникъ Красноставскаго у'язда Н. В. Сахацкій сказалъ сл'ядующую р'ячь:

"Позвольте мив, впервые участвующему въ братской трапевъ холмского православного братства, высказать тв мысли и чувства, которыя навъяны мив величіемъ сегоднешняго торжества.

"Видя народныям толпы, облегающія св. гору, я спрашиваю

себя: что привело ихъ сюда? Несомивнно присущія народу руоскому глубовія религіозным чувства. Но вакъ въ понятіяхъ мыслящаго человъка, такъ и быть-можетъ, въ смутномъ еще сознаніи народа—съ днемъ сентября должны быть неразрывно связаны воспоминанія недавнихъ свътлыхъ дней, память тъхъ великихъ событій, которыя сегоднешнему дню даютъ значеніе праздника возрожденія православія и народности русской въ Холмской землв!... И я думаю, что этотъ народъ благоговъйно молящійся на высотахъ историческаго Холма, пришель сюда праздновать свое духовное воскресеніе...

"Въ самомъ дъяв, взглянемъ назадъ, что было здъсь только за 1/4 въка? Тотъ историческій хаосъ, который несмываемымъ пятномъ лежить на страницахъ исторіи западной церкви: здісь царствовала унія! Разореніе церквей, гибель цалыхъ приходовъ, медленное вымираніе народности русской подъ дыханіемъ латинизаціи, физическое и нравственное рабство... Вотъ мрачныя картины того смутнаго времени. Но насталь великій день 19 февраля 1861 года, раздалось державное слово освобожденія, открывшее новую эру жизни народной, и въ свободномъ народъ воскресли свободныя чувства; затертыя минувшею бъдою преданія русской старины ожили и заговорили, и... увлеченный неотразимою силою русскій народъ Холиской земли освился крестомъ православнымъ, ища жизни и истины въ донв невольно покинутой, но незабытой матери своей-православной церкви! И могь ли русскій народъ дольше оставаться на прежнемъ невърномъ пути? Правда, онъ шелъ этимъ путемъ почти три въка, но шелъ потому, что его вели силою, -- ему дали свободу, и онъ возвратился на истинный путь! 11 мая 1875 года было вторымъ великимъ моментомъ въ жизни нашей окраины: этимъ моментомъ была положена та историческая грань въ судьбахъ нашего народа, съ которой началось его возрождение въ върв и народности предковъ.

"Но вы, можеть-быть, спросите: гдв же тантся связь этихъ великихъ событій съ праздникомъ 8 сентября? — Вся русская исторія запечатльна особою характерною чертою: въ ней судьбы народа и государства нераздвльно переплелись съ судьбами первин; событія въ одной сферв — всегда отражались въ другой; но инкакія событія не могли поставить народь вить его первви. Эта крыпость внутренней связи заидется на стойкости и прльности духовиаго міровоззраніи народа, которое въ свою очередь коренится въ чистыхъ основахъ ученія первви. Не удивительно поэтому, если русскій народъ, въ годины испытаній привыкшій умирать "за втру и Царя", на торжества мирныхъ дней несеть къ роднымъ святынямъ не только свои религіозныя, но и народно-патріотическія чувства. Эта двойственная идея рус-

ской государственности, нераздъльно вошедшая въ плоть и кровь народную вибств съ стремленіемъ народныхъ массъ къ коллективному выраженію чувствъ, и отвъчаетъ на вашъ вопросъ, уясняя истинный смыслъ и сегоднешняго торжества, которое теперъ, за послъдніе дни, должно получить новый, донынъ невиланный блескъ.

"Шесть дней тому назадь самъ Отецъ своего народа, самъ Царь съ своею Царственной Семьею, пришелъ на святую гору славной памяти боголюбиваго внязя Даніила Романовича Галицваго повлониться древне-русской холмской святынь!... 2 сентября 1888 г. будетъ третьимъ великимъ моментомъ въ исторіи русскаго народа. И вотъ, сивозь ръдъющій уже сумражъ грядущихъ годовъ предъ моимъ нравственнымъ взоромъ возстаетъ величественный образъ: по стопамъ своего Царя въ подножію св. горы съ неудержимою силою текутъ народныя волны, и свътлый крестъ холмскаго собора высоко горить путеводною звъздою, отражая свои лучезарные рамена въ глубокихъ водахъ безпредъльнаго русскаго моря!...

"Да будеть же день 8 сентября днемь торжества возрожденія не однихь уже сыновь Холиской земли,—но подъ благодатную свиь несомаго ими знамени православія и народности русской да притекуть отторгнутые судьбою бёдные сыны родной намъ

Червонной Руси..."

Ръчь эта была принята очень осочувственно, какъ вполнъ отвъчающая значенію холмскаго праздника по отношенію къ прошлому, настоящему и... будущему всей Забужной Руси\*.

А. Б.



<sup>\*</sup> Изъ «Варшавскаго Дневника».

### извъстія и замътки.

### ПРОТЕСТЪ ЧЕХОВЪ ПРОТИВЪ ТРЕТЬЕЙ КОРОНЫ.

Ни для кого не тайна, что императоръ Францъ-Іосифъ, уступая совътамъ своихъ министровъ, готовится возложить на себя
корону св. Венцеслава, дабы этимъ сломить остріе того копья,
которое пражскіе патріоты направляють противъ кабинета Таафе,
опираясь на конституціонный дозунгъ "равное право равнымъ".
Уже приказано добыть изъ архивовъ акты, относящіеся къ коронованію императора Фердинанда І (7 сентября 1836 г.); въ
Прагъ серебряники чистятъ королевскія богемсвія регалія; въ
старомъ Градчинъ сметають пыль со стола, на которомъ вънчанный богемскій король долженъ совершить торжественную
трапезу; рыцари ордена св. Венцеслава готовять доспъхи, въ
которыхъ они пойдуть впереди короля въ торжественной пропессів...

Можно почти навърное утверждать, что еслибы князь-епископъ пражскій предложиль теперь императору Францъ-Іосифу традипіонный вопросъ "vis fidem sanctam?" то тоть не задумываясь отвътиль бы "volo"... Отчего же, однако, онъ до сихъ поръ не приказаль предложить себъ этоть вопросъ, чтобъ имъть возможность отвътить на него вышеуказаннымъ обравомъ? Да очень просто: оттого что въ этомъ не было надобности, а воздоженіе третьей короны вовсе не такая пустяшная вещь, чтобы ею можно было заняться оть нечего делать. Это ведь не то, что открытіе парка на Türkenschanze или охота на фазановъ: третья ворона, вопервыхъ, состоить въ сильной вражде со второю короной, а вовторыхъ — эта церемонія всегда вызывала кислую гримасу въ Берлинв. Конечно, въ 1836 году можно было игноривать эту гримасу, но съ техъ поръ прошло полстолетія, и теперь эта гримаса очень и очень страшна для Австріи... Гиввить боговъ безъ надобности никому не охота, но когда предъ глазами такая дилемма: или третья корона, или государственные возницы полетять съ возель — тогда, конечно, лучше короноваться, объяснивъ подъ рукой Берлину, что это делается pour satisfaire ces braves Tchehs, и что въ сущности это ничего не вначить.

Не такъ стоитъ вопросъ для Чеховъ. Сторонники того чешскаго сепаратизма, который давно оторвалъ Чеховъ отъ другихъ славянъ, хотя и дълятся на два лагеря, на старо-Чеховъ и младо-Чеховъ, но въ сущности одинаково ослъплены идеей "чешскаго государственнаго права", котораго они не понимаютъ иначе какъ въ видъ древней короны св. Венцеслава на головъ Габсбурга. Но въ послъднее время среди Чеховъ возникло и растетъ другое направленіе. Это направленіе одинаково чуждо тенденціямъ и старо- и младо-Чеховъ, имъ не владъютъ ни Ригеръ, ни Грегеръ, его представителемъ является молодой dr. Живній, котораго австрійская прокуратура такъ настойчиво обвиняєть въ "панславизмъ".

Какъ понимаеть dr. Живній нанславизмъ, прекрасно было объяснено въ статъв, которою онъ дебютировалъ по возвращеніи изъ Петербурга; но къ сожальнію, нумеръ "Parlamentar", содержавшій въ себъ эту статью, кононскованъ австрійскими властями... Въ двухъ словахъ, сущность проповъдуемаго имъ панславизма ("культурнаго панславизма") заключается въ двухъ элементахъ: общій для всвуъ славянъ литературный языкъ-"русскій" языкъ и общая для всёхъ славянъ церковь--- православная" перковь. Этимъ все, и конечно очень многое, сказано. Понятно, что становясь на такую точку эрвнія, dr. Живній и его сторонники и последователи не могуть считать венчаніе Габсбурга богемскою короной конечною цълью своихъ стремленій: они понимають, что третья корона-это поливишее онвмеченіе ихъ земляковъ, что третья корона - это закрыпленіе католичества. Въдь присяга, которую долженъ будетъ принести императоръ Францъ-Госифъ, коронуясь богемскою короной, гласить съ первыхъ же словъ: "Клянусь Господомъ Вседержителемъ, что пребуду всегда върнымъ католической церкви". Очевидно, виды на переходъ въ православіе отъ этого не могуть **у**величиться.

Толки о приближающемся коронованіи богемскою короной побудили Чеховъ, сочувствующихъ этому новому взгляду, заявить открытымъ протестомъ о той истинъ, быть-можетъ еще неизвъстной въ Бургъ, что далеко не всъ Чехи очарованы предстоящею возможностью "сложить свои клятвы въ върности предъсвоимъ коронованнымъ королемъ и наслъднымъ владыкой" (формула присяги чешскаго дворянства при коронованіи въ Прагъ). Протестъ этотъ выразился въ состоявшемся торжественномъ засъданіи общества "Севке politicke jednota". Въ засъданіи присутствовало добрыхъ 100—150 Чеховъ, и открыто оно было, конечно, въ присутствіи полицейскаго коммиссара. Вице-президенть общества г. Бълоглавекъ прочель пространный реферать посвященный вопросу о "чешскомъ государственномъ правъ",

то-есть о третьей коронъ. Обрисовавъ положение Чеховъ по отношению къ Нъмцамъ, референтъ говорилъ о полной германизации Чеховъ въ случав "закръпощения ихъ третьею короной". Референтъ, между прочимъ, высказалъ весьма интересное съ русской точки зръния положение, именно: "Каждому племени присуща своя, напіональная церковь; такою церковью является католичество для романскаго племени, лютеранство для германскаго племени, для славянъ же единственною національною церковью является православіе". Это заключеніе вызвало такіе бурные крики: "такъ есть" и "браво", что не върилось. что присутствуещь въ собраніи Чеховъ...

За г. Бълоглавекомъ говорилъ dr. Живній. Въ горячемъ, прочувствованномъ экспромть онъ развилъ мысль о невыгодности для Чеховъ третьей короны на головъ Габсбурга. Указавъ на невозможность возстановленія богемской короны въ нрежнихъ историческихъ размърахъ, ораторъ выяснилъ, какъ преступно по отношенію къ славянства и непрактично по отношенію къ себъ поступили бы Чехи удовольствовавшись тою формою чешскаго государственнаго права которую имъ можетъ дать богемская корона на головъ Габсбурга, и закончилъ предложеніемъ резолюціи, что Чехи, собравшіеся въ засъданіи такого-то общества протестують противъ намъренія тъхъ чешскихъ дъятелей, которые стремятся склонить императора Франца-Іосифа І къ принятію коронованія богемскою короной.

Революція эта была подвергнута двойному голосованію, причемъ оказалось, что все "за" резолюцію и никто "противъ" нея (Моск. Въд.).

### НЪЧТО О ШТРОССМАЙРЪ.

Не разъ приходилось по различнымъ поводамъ указывать на ошибочность взгляда приписывающаго епископу Штроссмайру какую-то панслависткую дъятельность и ставящаго его на пьедесталъ служителя ѝ мученика славянской идеи. Штроссмайръ—католическій патеръ съ головы до пять, и всъ толки о его несогласіяхъ съ Ватиканомъ чистъйшій вымысель; что же касается его столкновеній съ австрійскимъ правительствомъ, то они вовсе не даютъ права считать его поборникомъ и защитникомъ славянства: патеру Штроссмайру необходима популярность среди славянъ, дабы удачнъе стремиться къ его фантастической цъли—полному окатоличенію всъхъ славянъ— "не исключая русскихъ"; тамъ гдъ затрогиваются интересы католичества Штроссмайръ открыто выступаетъ противъ учрежденій чисто-славянскихъ.

Новый примъръ подтверждающій вышесказанное у насъ предъглазами.

Въ сербскихъ земляхъ венгерской короны быль недавно введенъ такъ-называемый сербскій школьный законъ, коммъ разръщалось преподаваніе и всю переписку по школьному дълу вести на сербскомъ языкъ. Съ католической точки зрънія этотъ законъ представляется почему-то нежелательнымъ, и вотъ ецископъ Штроссмайръ не задумываясь "подалъ императору докладъ, въ которомъ доказываеть, что этотъ законъ опасенъ для католической въры и для государства"...

А петербургскій славянскій благотворительный комитеть шлеть Штроссмайру почетный дипломъ и записываеть его въ синодикь для поминанія какъ одного изъ славянскихъ мучениковъ! Наши славянофилы никакъ не котять понять, что Штроссмайрь вовсе не славянофиль, что онъ хлопочеть о популярности среди славянь, потому что считаеть эту популярность козыремъ въ своей игръ, и что даже его кокетничанье съ Россіей по поводу кіевскаго торжества объясняется тъмъ же, чъмъ и его старанія на пользу введенія славянской литургіи: вышеупомянутою мечтой о совращеніи въ католичество всъхъ славянскихъ земель, я и даже Россіи"...

Къ чему же эти заигрыванія съ диковарскимъ предатомъ, компрометтирующія нашихъ славистовъ въ главахъ славянъ? Русскіе интересы не нуждаются въ "такихъ" поборникахъ, и смъемъ думать, что даже славянофилы не дойдутъ до такого ослъпленія чтобы покрывать своимъ знаменемъ католическую пропаганду... (Моск. Bnd.)

### ВОСКОВЫЯ СВЪЧИ ВЪ ПЕТЕРБУРГСКОЙ ЕПАРХІИ.

4 августа, въ селъ Опольъ, ямбургскаго увзда, состоялся съъздъ духовенства и церковныхъ старостъ двухъ благочиній ямбургскаго увзда. Съъздъ этотъ состоялся по предложенію преосвищеннаго Владиміра, епископа нарвскаго, для обсужденія давно уже назръвшаго вопроса объ условіяхъ повупки церквами свъчей изъ чистаго пчелинаго воска. Для болье полнаго и всесторонняго разъясненія поднятаго вопроса, на съъздъ были приглащены нъкоторые петербургскіе свъчные торговцы-заводчики: Мачихинъ, Любимовъ, Хомяковъ и др. Собраніе съъзда, длившеся нъсколько часовъ, отличалось горячими и оживленными дебатами, которые ясно показали, какихъ ужасныхъ размъровъ достигла фальсификація восковыхъ свъчей на заводахъ частныхъ лицъ и какою масущною потребностью является устройство епархіальнаго свъчнаго завода.

Приглашеннымъ свячнымъ торговцамъ-заводчивамъ со стороны собравщагося духовенства были предложены следующіе вопросы: какого достоинства восковыя свячи отпускаются ими въ церкви по существующимъ нына цанамъ и за какую минимальную цану могутъ они доставлять чистыя восковыя свачи. Свачники дали различные отваты, которые однако вса одинаково

засвийтельствовали тотъ печальный факть, что чистыхъ восковыхъ свъчей въ продажъ почти не существуетъ. Мачихинъ, державшій на съвздв съ аппломбомъ завзятаго оратора пвлуюрвчь, скромно долженъ былъ сознаться, что восковыя свъчи, покупаемын церквами у петербургскихъ свъчниковъ, въ громадномъ большинствъ случаевъ не отвъчаютъ надлежащимъ требованіямъ. Такъ, въ его лавкахъ, говориль онъ, чистыя восковыя свъчи можно получать только за 32 руб, пудъ, въ крайнемъ случать за 31 руб., въ свъчахъ же по 30 р. пудъ находится уже 10 проц. церезина (вемлянаго воска), въ свъчахъ по 28 руб. пудъ-50 проц. церезина и наконецъ, въ свъчахъ по 24 руб. пуль-чистаго воску только 30 проц., а остальное церезинъ. И не смотря на такое значительное присутствіе церезина въ восковыхъ свъчахъ завода Мачихина, свъчи его оказались, по сообщеннымъ имъ свъдъніямъ, лучшими, нежели свъчи другихъ ваводовъ. Поэтому, собравшееся духовенство, часть котораго съ самаго начала съвзда почему-то настойчиво предлагала, помимо даже всявихъ разсужденій, остановиться на Мачихинъ, ръшило было предоставить ему поставку свъчъ во всъ церкви ямбургскаго увзда. Но какого же было разочарование Мачихина, вогда ямбургскій церковный староста г. Богдановъ на основаній анализа свъчъ завода Мачихина, произведеннаго по его просьбъ въ петерб. химич. лабораторіи, заявиль, что свъчи завода Мачихина далеко не представляють изъ себя того, что о нихъ говорилъ Мачихинъ, что въ нихъ чистаго воска самые незначительные проценты, а свъчи по 24 руб. за пудъ выдълываются даже изъ одного только церезина. Еще худшими по произведенному анализу оказались свъчи Алексъева (Бълова); въ нихъ въ церезину прибавлялся даже стеаринъ. Въ виду этихъ разоблаченій, сдыланных г. Богдановымъ, съвздъ прежде окончательнаго выбора поставщика постановиль собрать точныя сведенія о цънъ и качествъ свъчъ у всъхъ петербургскихъ свъчниковъ. На этомъ же съвздъ по энергичному настоянію г. Богданова было ръшено просить преосвященнаго Владиміра ходатайствовать предъ высшимъ начальствомъ о преследованіи заводчиковъ ва фальсификацію восковыхъ свічей, отпускаемыхъ въ церкви, вакъ за мошенничество.

Такому постановленю нельзя не порадоваться и остается желать только одного: чтобы тв, кому это въдать надлежить, изъ заявленія духовенства пілаго увзда убъдились, наконецъ, что гг. Мачихины, Алексвевы, Нечаевы и др., на которыхъ они осылаются всегда, какъ на основаніе, устраняющее необходимость устроенія епархіальнаго завода, заботятся исключительно о своихъ карманахъ, а не объ интересахъ церквей. (Минута).



### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

### ТРУДЫ

### НИКАНОРА,

### АРХІЕПИСКОПА ХЕРСОНСКАГО и ОДЕССКАГО.

Беседы и поученія: Томы I, II, III и IV.

Цѣна важдому тому 2 рубля съ пересылкою. Адресоваться въ канцелярію его высокопреосвященства.

Позитивная философія и сверхчувственное бытіе.

Томъ I-1875 года. Томъ II-1876 года.

Получить можно въ Одессъ, въ магазинъ Е. П. Распопова, цъна за

оба тома 5 руб.

Томъ III. Критика на критику чистаго разума Канта, сводъ философскихъ выводовъ изъ первыхъ двухъ томовъ. Получить можно въ Одессе, въ магазине Е. П. Распопова и въ С.-Петербурге—въ книжномъ магазине Тузова (Большая Садовая), равно и въ канцеляріи его высокопреосвященства. Цена 3 руб.

Тамъ же, въ канцелярін его высокопреосвященства, можно получить Разборъ римскаго ученія о видимомъ (папскомъ) главенствъ въ церкви.

Прня 5 рабля.

### новыя книги;

Е. Шмурло. Митрополить Евгенів какъ ученый. Ранніе годы жизни

(1767-1804). С.-Петербургъ. 1888. Ц. 2 р.

Н. Заозерснаго, доцента московской духовной академіи. Право православной грако-восточной русской церкви какъ предметь спеціальной коридической науки. Москва. 1888. П. 1 р. 25 коп. съ пер. Продается въ редакціи "Творенія св. отцевъ", Сергіевъ посадъ, и у изв'єстныхъ книгопродавцевъ.

Порфирія Кременециаго. Слава Богоматери. Ученіе: 1) о благодатномъ совершенстві и добродітеляхъ Богоматери и 2) о подражанім добродітелямъ Богоматери и благоговійномъ почитанія и прославленім ел. По проповідлять митрополита Филарета. Ц. 40 в. съ пер. 50 в.—О богослужебномъ храмів. Мысли, извлеченным изъ проповідей митрополита Филарета. Ц. 15 в., съ пер. 20 к.—Христіанское ученіе о царской власти и объ обязанностяхъ вірноподданныхъ. По проповідлять

митрополита Филарета. Ц. 15 к., съ перес. 20 к. Складъ изданія въ Москвѣ при Аеонской часовив св. Пантелеимона у Владимірскихъ

воротъ.

Свящ. П. Шумова. Сборникъ общепонятныхъ поученій на всё воскресные и праздинчиме дни. Для чтенія за богослуженіемъ и внё его (числомъ 84). Москва. 1888. Ц. 1 р., съ пер. Продается — въ Петербурге у Тузова, въ Москве—у Глазунова, Карбасникова, Оерапонгова и др., и у автора свящ. Никологолутвинской церкви, на Якиманке.

Вл. Плотникова. Основные принципы научной теоріи литературы.

Методологическій этюдъ. Воронежъ. 1888. Ц. 70 в. съ пер.

Архимандрита Бориса, ректора кіевской духовной семинаріи. Космологія или метафизическое ученіе о мірѣ (по В. Bowne'у). Вып. І. О пространствѣ и времени. Москва. 1888. Ц. 50 к., съ перес. 60 коп.

#### ОТЪ РЕДАКЦІИ

# "ТВОРЕНІЙ СВ. ОТЦЕВЪ"

Указомъ Св. Синода отъ 18—31 іюля 1884 года вышиска духовнаго журнала "Творенія Св. Отцевъ" съ прибавленіями духовнаго содержанія сдівлана обязательною дли академій и семинарій и имінющихъ достаточныя средства мощастырей, соборныхъ и приходскихъ церквей

Россійской Имперін.

"Творенія Св. Отцевъ" издаются при московской духовной академів и выходять по четыре внижки вь годь, изъ которыхъ въ каждой отъ 15 до 20 листовъ текста. Въ будущемъ 1889 году въ перенодной части будетъ продолжаемо печатаніе твореній св. Кирилла Александрійскаго. Въ прибавленіяхъ будутъ вомѣщаемы статьи, касающіяся ученія вѣры, христіанской вравственности и исторіи церкви и сверхъ того статьк критико-библіографическія.

Въ вонцъ важдой внижки будутъ печатаемы журналы собраній со-

въта московской духовной академіи.

Цѣна годоваго изданія въ Россіи пять рублей съ пересылкою; выписывающіе изданіе "Твореній Св. Отцевъ" за границу платять шесть руб. съ пересылкою.

Редакція просить гг. иногородных в подписчиков в адресоваться въ-Сергіевъ посадъ, московской губерніи, въ редакцію "Твореній Св.

Отцевъ".

Изъ редавціи "Твореній Св. Отцевь" могуть быть выписываемы слъ-

дующія отдільныя изданія:

Пѣна съ пересылкой: Творенія Св. Ефрема Сирина 1—6 томы 9 р. Василія Великаго 2—7 томы 9 р. Асанасія Александр. 3—4 т. 3 р. Григорія Нисскаго 8 т. 12 р. Исаака Сирина 1 т. 2 р. 30 к. Кирилла Іерусалимскаго 1 т. 1 р. 50 к. Іоанна Лъствичника 1 т. 1 р. 50 к. Нила Синайскаго 3 т. 4 р. 50 к. Исидора Пелусіота 3 т. 4 р. 50 к. Епифанія Кипрекаго 6 т. 9 р. Блаженнаго Феодорита 7 т. 12 р. Макарія Египетскаго 1 т. 2 р. Кирилла Александрійскаго 6 т. 9 р.

"Творенія Св. Отпевъ" съ прибавленіями духовнаго содержанія за 1846 и 1847, съ 1852 по 1864 годъ влеючительно и за 1871, 1872, 1880, 1881, 1882, 1883, 1884, 1885, 1886, 1887 и 1888 годы могутъ быть пріобрѣтаемы съ платою за каждый годъ изданія по 5 р. съ пересылкою. Прибавленія же отдѣльно отъ "Твореній Св. Отцевъ съ 1844 по 1864 включительно и за 1871, 1872, 1880, 1881 (два тома), 1882 (два тома), 1883 (два тома), 1884 (два тома), 1885 (два тома), 1886 (два тома), 1887 (два тома) и 1888 (два тома) годы за каждый томъ по 1 р. 50 коп. съ пересылкой.

#### Открыта подписка на 1889 годъ

НА ИЗДАВАЕМЫЕ ПРИ С.-ПЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХ. АКАЛЕМІИ

### "ЦЕРКОВНЫЙ ВЪСТНИКЪ"

u

### "XPUCTIAHCKOE 4TEHIE"

(СЪ ТОЛКОВАНІЯМИ НА ВЕТХІЙ ЗАВЪТЪ).

Поставивъ своей задачей посильное служение св. перкви и наукъпреимущественно богословской, редакция "Церковнаго Въстинка" и
"Христіанскаго Чтенія" будетъ и въ слъдующемъ 1889 году преслъдовать эту задачу съ неослабной энергіей и настойчивостью. По прежнему питая убъжденіе, что наше время требуетъ напряженія всъхъсиль церкви и науки для выясненія и устраненія затрудненій, создаваемыхъ для высокой миссін той и другой невъжествомъ однихъ и
легкомысленнымъ невъріемъ другихъ, редакція считаетъ долгомъ совъсти вносить свою долю участія въ общія усилія представителей церкви
и науки для защиты общаго дъла общими силами.

Разміръ и характеръ принимаемаго редакціей участія въ служеніи общему дёлу выражены въ программахъ академическихъ изданій. Программа "Церковнаго Въстника" разсчитана преимущественно на потребности служителей церкви. Съ этою целью въ нее вводится все то, что по митнію редакцін, можетъ содтйствовать правильному пониманію и всестороннему удовлетворенію этихъ потребностей. Сложностью и разнообразіемь этихъ потребностей, равно какъ и способа удовастворенія ихъ, объясняется обширность и разнообразіе программы. Въ нее входять: 1) передовыя статьи, посвященныя обсуждению различныхъ цервовныхъ вопросовъ; 2) мивнія печати світской и духовной по церковнымъ вопросамъ; 3) статьи и сообщенія, посвищенныя изученію и частитишей разгаботит церковных вопросовъ; 4) обозржніе духовных в журналовъ; 5) обозрвніе свътскихъ журналовъ со стороны статей, представляющихъ перковный интересъ; б) библіографическія замътки, или обозрѣніе и оцѣнка вновь выходящихъ богословскихъ сочиненій; 7) корреспонденцім изъ епархій и изъ-за границы о выдающихся явленіяхъ містной жизни; 8) "въ области церковно-приходской практиви" отдълъ, въ которомъ редакція даеть разрышеніе недоумынныхъ вопросовъ пастырской правтики; 9) постановленія и распоряженія правительства; 10) летопись церковной и общественной жизни въ Россіи. представляющая обозраніе всахъ важнайшихъ событій и движеній въ нашемъ отечестве: 11) летопись церковной и общественной жизни за границей, сообщающая свёдёнія о всёхъ важнёйшихъ событіяхъ и явиженіяхь за предълами нашего отечества; 12) разныя извітстія и замітки, содержащія разнообразныя свідінія, не укладывающіяся въ вышеозначенных отделахь. Сверхь того, въ числе объявлений будугь печататься тиражныя таблицы всёхъ процептныхъ бумагъ, въ которыхъ помещены первовные капиталы.

Редакція надвется, что этой программой исчернываются вполив всю существенныя потребности пастырского служения. Если же, вопреки ожиданію, въ ней окажется какой либо пробыть, то редакція просить почтенныхъ служителей церкви указать оный, чтобы она могла принять

мвры къ его восполненію.

Программа "Христіамскаго Чтенія" столь же общирна, но выполняется прениущественно въ интересъ тружениковъ науви; при чемъ однакожъ не упускаются изъ виду и потребности не только служителей церкви, но и простыхъ върующихъ. Для удовлетворенія этихъ потребносте 1 помещаются въ "Христіанскомъ Чтенін" оригинальныя переводныя статьи преимущественно апологетического и назидательнаго содержанія, въ которыхъ съ серьёзностью научной постановки явла соединяется общедоступность изложенія. Въ частности въ "Христіанскомъ Чтенін" будуть по прежнему печататься толкованія на разныя вниги Ветхаго Завъта (въ 1889 г. будетъ прододжаться печатавіе тодкованій на Псалтирь и книгу пророка Исаіи), а также неизданные письменные памятники минувшей жизни отечественной перкви и матеріалы для біографіи ея замівчательнівшихь представителей и дівтелей.

Въ цъломъ программы обоихъ академическихъ изданій дополняютъ одна другую, содъйствуя съ одной стороны служителямъ церкви въ дълъ ихъ многосложнаго и многотруднаго пастырскаго служенія, съ другой труженикамъ науки въ ихъ изследованіяхъ и разысканіяхъ въ безпредельной области знанія, и въ то же время популяризируя результаты общихъ работъ на общую пользу и пастырей и пасомыхъ.

"Церковный Въстникъ" и "Христіанское Чтеніе" съ "Толкованіями" составять въ годъ около двухсоть натидесяти пяти (255) печатныхъ листовъ ("Церк. Въстн." до 140 л. и "Христ. Чтен." до 115).

Условія подписки.—Годовая ціна въ Россіи: за оба журнала 7 руб. (семь) съ пересылкою; отдельно на "Церковный Вестникъ" 5 р. (пять), за "Христіанское Чтеніе" съ "Толкованіями" 5 р. (пять). За границей, для вськъ месть: за оба журнала 9 р. (девять), за каждый отдельно 7 р. (семь) съ перес. Иногородные подписчики надписывають свои требованія такъ: "Въ редакцію "Церковнаго Вѣстника" и "Христіанскаго Чтенія", въ С.-Петербургъ". Подписывающіеся въ Петербургъ обращаются въ контору редакцін (Невскій проспекть, домъ № 182, кварт. 発 12), гдъ можно получать также отдъльныя изданія редакціи и гдъ принимаются объявленія для печатанія (по 10 к. за м'ясто, занимаемое 1 строкой петита, за объявление болье 1 раза и 15 коп. - за 1 разъ) и для разсылки при "Церковномъ Въстинкъ" (по 3 р. за тысячу въ пользу редакців, а для уплаты въ почтамть смотря по въсу объявленія, согласно почтовымъ правиламъ).

#### въ 1889 году

### ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ

будуть издаваться по прежде утвержденной программь:

### "ТРУДЫ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ",

журналъ научнаго содержанія и характера.

Въ немъ будутъ помъщаться научныя статьи по всъмъ отраслямъ наукъ, преподаваемыхъ въ духовной Академіи, по предметамъ общезанимательныя, по изложенію доступныя большинству читателей. При журналъ будутъ помъщаться переводы твореній

#### блаженнаго Іеронима и блаж. Августина,

жоторые въ отдъльныхъ оттискахъ будутъ служить продолжениемъ надания подъ общимъ названиемъ:

### "БИБЛІОТЕКА ТВОРЕНІЙ СВ. ОТЦОВЪ И УЧИТЕЛЕЙ ЦЕРКВИ ЗАПАДНЫХЪ".

Указомъ Св. Синода отъ 3/19 февраль 1884 года подинска какъ на журналъ "Труды Кіевской Духовной Академіи", такъ и на "Библіотеку твореній св. отцовъ и учителей церкви западныхъ" рекомендована для духовныхъ семинарій, штатныхъ мужскихъ монастырей, канедральныхъ соборовъ и болье достаточныхъ приходскихъ церквей.

"Труды Кіевской Духовной Авадемін" будуть выходить ежемпсячно

внижвами от 10 до 12 листовъ.

Цъна за 100 съ пересылкою "Трудовъ Кіевской Духовной Академін"—7 руб.

Адресь: въ Редакцію Трудовъ, при Кіевской Духовной Академіи, въ

Кіевъ.

Можно тавже подписываться въ внижныхъ магазинахъ: 1) Н. Я. Оглоблина, въ Кіевъ, на Крещативъ; 2) Игн. Л. Тузова—въ С.-Петербургъ; 3) А. Н. Ферапонтова — въ Москвъ; 4) Е. П. Распопова — въ Одессъ.

Въ редакціи можно получать "Воскресное Чтеніе" за слідующіе годы существованія журнала при Академіи: 1837—1872 гг. Ціна 2 р. 60 к. за годъ съ пересылкою. Воскресное Чтеніе за 1879—1883 гг. по 4 р. за экземпляръ съ пересылкою.

Епархіальныя Вѣдомости за 1880, 1881 и 1882 гг. (въ сброшюрованномъ видѣ) по 3 руб. 50 коп., а за 1883, 1884, 1885 и 1886 г. по 4

руб. за эквемпляръ съ пересылкою.

"Труды Кіевской Духовной Академін" продаются по уменьшенной цинть: 1860—1866, 1868 гг. по 2 р. 60 к.; за 1869—1873 гг. по 4 р.; за 1874—1878 гг. по 5 р. съ пересылкою, за 1879—1882 гг. по 6 р.; за 1883—1888 гг. по 7 р. съ пересылкою. Экземпляры "Трудовъ" за 1884 г. вст распроданы.

Месячные внижки "Трудовъ" 1860--1873 гг. отдельно продаются

по 65 коп., съ пересылкою 75 коп.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА ЖУРНАЈЪ

## "СТРАННИКЪ"

на 1889 годъ.

(ДЕВЯТЫЙ ГОДЪ ИЗДАНІЯ ПОДЪ НОВОЮ РЕДАКЦІЕЙ).

Журналь "Странинь" съ октября 1880 года издается новою редакціей по следующей программь.:

1) Богословскія статьи и изслідованія по разныма отрасляма общей первовной истории и историко-литературнаго знанія, -преимущественно въ отдълахъ, имъющихъ ближайшее отношение къ православной восточной и русской жизни. 2) Статьи, изследования и необнародованные матеріалы по всемъ отділамъ русской перковной исторіи. 3) Беседы, поученія, слова и різчи извізстивниму проповідникову. 4) Статьи философскаго содержанія по вопросамъ современной богословской жизни. 5) Статьи публицистического содержанія по выдающимся явленіямъ первовной жизни. 6) Очерки, разсказы, описанія, знакомящія съ укладомъ и строемъ церковной жизни вообще христіанскихъ исповъданій, особенно — съ жизнью пастырства и преимущественно у славянъ. 7) Бытовые очерки, разсказы и характеристики изъ области религіознаго строл и вравственныхъ отношеній нашего духовенства, общества и простаго народа. 8) Внутреннее церковное обозржне и хроника епархівльной жизни. 9) Иностранное обозрѣніе: важнѣйшія явленія текущей церковно-религіозной жизни православнаго и неправославнаго міра на востокъ и западъ, особенно у славянъ. 10) Обзоръ русских духовных журналовь и епархіальных відомостей. 11) Обзоръ свътскихъ журналовъ, газеть и книгъ; отчеты и отвывы о помъщаемых тамъ статьяхъ, имъющихъ отношение къ программъ журнала. 12) Библіографическія и критическія статьи о новыхъ русскихъ книгахъ духовнаго содержанія, а также и о важивйшихъ произведеніяхъ неостранной богословской литературы. 13) Книжная летопись: ежемесячный указатель всехъ вновь выходящихъ русскихъ книгъ духовнаго содержанія; праткіе отзывы о новыхъ книгахъ. 14) Хроника важнійшихъ церковно-административныхъ распоряжений и указовъ. 15) Разныя отрывочныя извёстія и заметки; корреспонденціи; объявленія.

Журналь выходить ежемъсячно, книгами отъ 10 до 12 и болье листовъ. Подписная цъна: съ пересылкою въ Россіи и доставкою въ С.-Петербургъ ШЕСТЬ РУБЛЕЙ; съ пересылкою за границу в о с е м ь рувлей. Адресоваться: въ редакцію журнала "Странникъ", въ С.-Петербургъ (Невскій просп., д. № 167).

Редавторы-издатели: А. Васильковъ.-А. Пономаревъ.

### ПОДПИСКА НА 1889 ГОДЪ

(V-й годъ изданія)

## "ДЪТСКАЯ ПОМОЩЬ

журналь посвященный вопросамъ общественной благотворительности.

(Одобренъ по въдомству Учрежденій Императрицы Марін и по въдомству Императорского Человъколюбивого Общества).

Выходить два раза въ мъсяць 15 и 30 числа (24 ММ въ годъ), въ

объемъ 2 печатныхъ листовъ, въ большую 8 долю, въ 2 столбда. Подписная цъва: за годъ 2 р. безъ доставки; 2 р. 50 к. съ доставкой 🗢 🛢 р. съ нересилкою на города.

Подписка принимается: въ Москвъ, въ редакци. Остоженка, д. Ж 18. и въ конторъ типографіи Снегиревыхъ, Савеловскій пер., соб. домъ.

Редакторъ-Издатель Протогерей Г. П. Смирновъ-Илатоновъ.

### о продолжении изданія

## "РУКОВОДСТВА для СЕЛЬСКИХЪ ПАСТЫРЕЙ"

ВЪ 1889 ГОДУ.

"Руноводство для сельснихъ пастырей" будежъ издаваться въ 1889 ГОДУ по прежней программы, съ тымъ же характеромъ общедоступности и въ томъ же по преимуществу практическомъ направленіи, какъ издавалось досель.

Оставаясь неизмённо вернымь своею особенной задачё содействовать приходскимъ пастырямь въ ихъ высокомъ и трудномъ служеніи церкви, журналь нашь по прежнему будеть и органомъ, чрезъ который священнослужители и другіе діятели, болбе или меніве близко стоящіе въ пастырскому делу, могутъ обмениваться между собою взглядами на высовое и святое дело пастырскаго служенія, слагающимися у нихъ по указаніямъ опыта и по требованіямъ общественной жизни, а также и выражать указываемыя пастырскою практикою нужды, законныя жеданія и потребности нашего духовенства. Въ виду такихъ задачъ свонхъ "Руноводство для сельскихъ пастырей" отврываетъ шяровій доступъ на свои страницы твиъ трудамъ, касающимся различныхъ сторонъ пастырскаго служенія, которые будуть удовлетворять общелитературнымъ требованіямъ и соответствовать цели, характеру и направленію изданія.

Годовое изданіе, состоящее изъ 52-хъ еженедально выходящихъ номеровъ, въ прежнемъ объемъ, и составить три тома, независимо отъ печатаемыхъ въ приложеніяхъ проповъдей и библіографическихъ статей.

Журналъ "Руноводство для сельскихъ пастырей" рекомендованъ Святейшимъ Синодомъ духовенству и начальствующимъ въ духовноучебныхъ заведенияхъ въ выпискъ въ церковныя и семинарския библютеки (Синодальное опредъление отъ 4 февраля—14 марта 1885 года sa Ne 280).

Подписная цвна съ пересылкою во всв мъста Россійской Имперін ШЕСТЬ РУБ. СЕРЕБР. Плата за журналь по оффиціальнымъ требованіямъ, какъ-то: отъ консисторій, правленій духовныхъ семинарій и благочинныхъ, можетъ быть, по примъру прежнихъ годовъ, разсрочиваема, до сентября 1889 года.

При Кіевской духовной семинаріи принимается подписка и на журналъ "Восиресное Чтеніе" съ повременными выпусками "Кіевскихъ Листковъ" религіозно-правственнаго содержанія для народа.

Цвна съ доставкою и пересылкою ЧЕТЫРЕ рубля серебромъ.

## ГАЗЕТА А. ГАТЦУКА

(ИЗДАЮЩАЯСЯ СЪ 1875 ГОДА).

Единственная въ Россіи политико-литературная Иллюстрированная Газета, послё пріостановки ея изданія, по распоряженію г министра Внутр. Д., на 8 мёсяцевь, выходить съ 1 октября 1888 г. въ объемё 2-хъ—3-хъ листовъ въ недёлю.—Въ видё безплатныхъ приложеній въ "Газете" годовые подписчики получають: 1) ПАРИЖСКІЯ МОДЫ съ рисунвами и лучшими парижскими выкройками; 2) ПЕРЕВОДНЫЕ РОМАНЫ и ПОВЕСТИ 6 книгъ въ голъ.

Премін годовымъ подписчикамъ: Крестный календарь на 1889 годъ и 6-й выпускъ илиострированныхъ драмъ Шекспира: "Сонъ въ летнюю ночь", перев. С. Юрьева.

Условія подписви на 1889 г.: безъ дост. на годъ 4 р., съ дост. и перес. 5 р., на полгода (съ 1 января и іюля) 3 руб., на  $\frac{1}{4}$  года 1 р. 60 к. 1 мъсяцъ 60 к. За границу—на годъ 7 руб. на полгода 3 р. 50 в.

Разсрочка годовой платы допускается для казенных учрежденій, училищь и волостей по четвертямь года именно: при подпискі взносится 2 р., въ слідующія четверти по 1 р. Учителя же всіхъ училищь, при взносі единовременно за годъ, или при полугодовой разсрочкі, платять, вмісто 5 р., 4 р. 50 к. (по полугодьямь—по 2 р. 25 к.).

Подписная цвиа на 3 мъсяца 1888 г.—съ 1-го овтября по январь 1889 г.—1 руб. 60 к.

Подписка принимается: въ Москвѣ въ Главной конторѣ редакціи и въ лучшихъ магазинахъ.

За прежніе года, съ 1875 года, Газету можно получать по 3 р. за томъ (годъ) безъ пересылки, кромъ 1880 г. не имъющагося уже въ продажъ.

Адресъ: Москва, Никитскій бульваръ домъ Гатцука.

Редакторъ А. Ганцукъ.

Открыта подписка на 1889 годъ

### на политическую, общественную и литературную газету

## "Д Е Н Ь"

🖔 Цъна за годъ 4 руб. за полгода 2 руб.

Въ программу входять всё обычные отдёлы ежедневных изданій, а именно: передовыя статьи; телеграммы, политич. хроника; изъ загранич. жизни; мийнія печати; изъ литературы и жизни; фельетонъ—разсказы и очерки, стихотворемія, журнальное обозрініе, научное обозрініе, очерки провинціальной жизни; письма изъ провинціи; внутренняя хроника; хроника открытій и изобрітеній, театръ и музыка; свідінія о новыхъ книгахъ; биржевой указатель; торговыя извістія; объявленія.

При недорогой цвий изданію придана серьезная постановка. Сотрудники: М. П. Альбовъ, А. А. Бахтіаровъ, В. В. Бирюковичъ, В. Л. Величко. К. Говоровъ, П. В. Засодимскій, В. Крестовскій (псевдонимъ), А. В. Кругловъ, А. И. Леманъ, Н. С. Лесковъ, Е. Д. Максимовъ, К. П. Медвёдскій, В. П. Острогорскій, А. Н. Плещеевъ, А. Г. Сахарова, Н. Северинъ, В. В. Стасовъ, К. М. Фофановъ, М. М. Филипповъ, М. К. Пебрикова и др.

Сроки выхода. Газета "День" съ 1889 года будетъ выпускаема ежедневно въ такомъ порядки: пять разъ въ недваю листами обычнаго формата ежедневныхъ изданій по 5 столбцовъ на страници и два раза (преямущественно посли праздничныхъ дней) въ форми прибавденій.

къ MeMe.

Цѣна за годъ—4 руб. за 6 мѣс.—2 руб. за 3 мѣс.—1 руб. За границу на годъ 6 руб. Отдѣльн. №М по 5 коп. съ пер. Объявленія принимаются по 10 коп. за строку петита.

Адресъ редакціи и конторы: С.-Петербургъ, Преображенская 4.

. Издатель А. А. Греве. Редакторъ И. В. Скворцовъ.

### БИБЛІОГРАФЪ

1889

въстникъ

Годъ V.

ЛИТЕРАТУРЫ, НАУКИ И ИСКУССТВА.

Журналь библіографическій, вритическій и историческій. ВЫХОДИТЬ ЕЖЕМЪСЯЧНО.

Ученымъ комитетомъ министерства народнаго просвъщенія рекомендованъ для основныхъ библіотекъ всёхъ среднихъ учебныхъ заведеній мужскихъ и женскихъ.—Учебнымъ комитетомъ при Св. Синодѣ одобренъ для пріобрѣтенія въ фундаментальныя библіотеки духовныхъ семинарій и училищъ.—По распоряженію военно-учебнаго комитета помѣщенъ въ основной каталогъ для офицерскихъ библіотекъ. Отд. 1-й. Историческіе, историко-литературные и библіографическіе матеріалы, статьи и зам'ятки; разборы новыхъ книгъ; издательское и книжно-торговое д'яло въ его прошедшемъ и настоящемъ; хроника.

Отл. 2-й (справочный). Полная библіографическая льтопись: 1) ваталогь новыхь книгь; 2) указатель статей вь періодических изданіяхь; 3) Rossica; 4) правительственныя распоряженія; 5) объявленія.

#### ВЪ ЖУРНАЛЪ ПРИНИМАЮТЪ УЧАСТІЕ:

И. Ө. Анненскій, А. И. Барбашевъ, Я. Ө. Березинъ-Ширяевъ, проф. К. Н. Бестужевъ Рюминъ, Е. А. Бъловъ, П. В. Владиміровъ, Н. В. Губерти, И. В. Дмитровскій, В. Г. Дружининъ, М. А. Дьяконовъ, проф. Е. Е Замысловскій, проф. В. С. Иконниковъ, проф. Н. И. Карѣевъ, Д. Ө. Кобеко, И. А. Козеко, А. С. Лаппо-Данилевскій, Н. П. Лихачевъ, Л. Н. Майковъ, В. И. Межовъ, проф. О. Ө. Миллеръ, А. Е. Молчановъ, С. Ө. Платоновъ, С. И. Пономаревъ, С. Л. Пташицкій, А. И. Савельевъ, А. А. Савичъ, С. М. Середонинъ, С. Л. Степановъ, Н. Д. Чечулинъ, И. А. Шляцкинъ, Е. Ф. Шмурло, Д. Д. Языковъ и друг.

Поднисная ціна: за годъ: съ доставкой и пересылкой въ Россія 5 р., за границу 6 руб., отдільно нумерь 50 коп., съ пересылгой 60 коп.

Плата за объявленія: страница—8 руб.;  $^{3}/_{4}$  страницы—6 руб. 50 к.;  $^{1}/_{2}$  страницы—4 р. 50 к.;  $^{1}/_{4}$  страницы—2 р. 50 коп.;  $^{1}/_{8}$  страницы—1 р. 50 коп.

О новыхъ книгахъ, присыласмыхъ въ редакцію, печатаются безплатныя объявленія или пом'ящаются рецензіи.

Подписка и объявленія принимаются въ книжномъ магазинѣ "Новаго Времени"—А. Суворина (Спб., Невскій просп., домъ № 38), и въ редакціи. Кромѣ того подписка принимается во всѣхъ болѣе извѣстныхъ внижныхъ магазинахъ.—Гг. иногородные подписчики и заказчики объявленій благоволять обращаться непосредственно въ редакцію.

Адресъ редакцін: С.-Петербургъ, Обуховскій проспектъ. домъ № 7, кв. № 13.

Оставшіеся въ ограниченномъ числѣ полные комплекты "Библіографа" за 1885, 1886 и 1887 гг. продаются по 5 р. (съдост. и перес.) за годовой экземплеръ. Также имѣются въ продажѣ изданныя редакціею брошюры: 1) Сборникъ рецензій и стятвовъ о книгахъ по русской исторіи, № 1 и 2. Ц. по 60 коп. 2) Библіографич. указатель книгъ и отатей о св. Кириллѣ и Месодіи. Ц. 40 к. 3) Алексаніръ Николеевичь Стровъ. І. Библіографич. указатель произведеній А. Н. Строва. ІІ. Библіографич. указатель литературы о А. Н. Стровъ и его произведеніяхъ. Вып. І и ІІ. Сост. А. Е. Молчановъ. Ц. по 1 руб. за вып. — Книгопродавцамъ обычная уступка.

Редакторъ Н. М. Лисовский.

**1889 г.** ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1889 ГОДЪ **1889 г.** на еженедъльный

### **ЛИТЕРАТУРНО-ХУДОЖЕСТВЕННЫЙ ЖУРНАЛЪ СЪ КАРРИКАТУРАМИ**

# "РАЗВЛЕЧЕНІЕ"

издаваемый П. П. Щегловыма.

Журналь "Развлеченіе" вступающій въ тридцать первый годъ своего существованія,— въ томъ виді, въ какомъ онъ издается теперь, началь выходить въ свёть только съ сентября місяца нынёшняго года, т.-е, со времени перехода журнала къ новому издателю.

Журналь "Развлеченіе" будеть издаваться въ такомъ-же виді и въ будущемъ 1889 году.

Помимо разнообразнаго текста (пе менве двухъ печатныхъ листовъ), въ которой войдутъ большіе историческіе и бытовые раманы, разсказы, повъсти, очерки, сцены, стихотворенія и всякаго рода беллитристическія серьезнаго и юмористическаго содержанія мелочи.—Издателемъ будетъ обращено особое вниманіе на отдълъ чисто художественный.

Въ этомъ отношени журналъ дастъ въ каждомъ нумерѣ не менѣе четырехъ оригинальныхъ рисунковъ, во всю страницу всѣхъ родовъ живописи, нѣсколько-иллюстрацій къ романамъ и болѣе десяти каррикатуръ съ тонами.

Кроит того ежемъсячно, въ видъ приложеній, будуть даваемы большія оригинальныя картины въ нъсколько врасокъ историческаго жанра, сюжеть которыхъ будеть взять изъ Русской исторіи отъ начала ся до нашихъ дней.

Такимъ образомъ, въ теченіи года, подписчики получаль не менѣе двухсотъ жанровыхъ рисунковъ, двѣнадцать большихъ историческихъ картинъ, множество иллюстрацій къ тексту и массу каррикатуръ.

Затвиъ, всявій годовой подписчивъ на "Развлеченіе" съ 1-мъ № журнала получить и премію на 1889 годъ: копію большой, исполненной масляными красками картины (20-ть вершковъ длины и 15 вышины). Академика М. М. Прявишникова:

#### "ПЛЪННЫЕ ФРАНЦУЗЫ ВЪ 1812 ГОДУ"

подъ командою старостики Василисы.

 $\Gamma$ г. иногородніе годовые подписчики получать премію тотчась же мо полученіи отъ нихъ подписныхъ денегъ.

За пересылку премін гг. подписчики прилагають 60 коп. сер.

Могутъ получить премію и полугодовые подписчики, но только тогда когда ими будутъ внесены деньги за вторую половнну года, причемъ гг. подписчиковъ просятъ заявить о желаніи получить премію при высымкі первыхъ 4-хъ руб. сер,

Условія подписки съ нересылкой и доставкой: на годъ 6 руб., на полугода 4 р., на три мъсяца 2 р., на одинъ мъсяцъ 75 к. Подписка принимается въ конторъ редакція: Москва, Зацъпская улица, домъ Щеглова,

Гг. иногородніе подписчики благоволять присылать деньги исключительно на имя издателя журнала "Развлеченіе" П. П. Щеглова.

## ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1889-ВТОРОЙ годъ изданія

## ЕЖЕНЕДЪЛЬНОЙ ГАЗЕТЫ

# "ДРУГЪ ИСТИНЫ".

3 р. за годъ съ пересылк. 2 р. за полгода съ пересылк.

"Редавція газеты "Другъ Истины", ободренная тімъ вниманіемъ, кавое читающая публика оказала ея изданію въ 1888 г., съ охотою и удвоеннымъ усердіемъ готова приступить къ изданію своей газеты въ теченіе наступающаго 1889 года.

Въ виду существенныхъ неудобствъ по пересывсъ газеты съ марта мъсяца, редакція поставлена въ необходимость открыть для новыхъ читателей подписку на слёдующій 1889 годъ съ 1 января.

Въ составъ программы "Другъ Истины" будуть входить:

- 1) Объяснение св. Писанія. При объясненіи св. Писанія главное вниманіе будетъ обращаемо на тѣ изреченія, которыя могуть имѣть близкое правственное приложеніе къ раскольникамъ и сектамъ.
- 2) Руководственныя статьи, имъющія своимъ предметомъ раскрытіе той или другой истины христіанскаго въроученія. Мысли этихъ статей всегда будутъ основываться на Словъ Божіемъ, будутъ подтверждаемы ученіемъ св. отцевъ, ученіе которыхъ, по мъръ надобности, будетъ излагаться ихъ собственными словами въ славянскомъ или русскомъ переводъ.

3) Разсмотренія и доказательства несостоятельности того или дру-

гаго раскольническаго или сектантскаго ученія.

4) Разныя извъстія: а) объ особыхъ дъйствіяхъ Промысла Божія, способствовавшаго обращенію въ православіе находившихся въ расколъ и сектантствъ; б) разсказы объ особыхъ путяхъ Промысла Божія, замъченныхъ самими обратившимися въ православіе; в) о различныхъ современныхъ событіяхъ въ средъ раскола и сектъ; г) о дъятеляхъ противъ раскола и сектъ; д) о лицахъ, имъющихъ особенное значеніе въ расколъ и сектахъ.

5) Мелкія замѣтки о разныхъ событіяхъ, такъ или иначе касающихся раскола и сектъ, а равно о тѣхъ или другихъ сектантскихъ и раскольническихъ произведеніяхъ.

6) Краткія библіографическія свідінія о новыхъ изданіяхъ противъ раскола и сектъ.

Адресъ редакціи Москва, Таганка д. Воскресенской церкви у свящ. Красновскаю.

Издатель - священникъ В. Барбаринъ.

ГОДЪ ИЗДАНІЯ ОТКРЫТА ПОДПИСКА.

1889.

на художественно-литературный журналъ

# "ЖИВОПИСНОЕ ОБОЗРѢНІЕ"

#### ВЪ ТЕЧЕНІЕ ГОДА ВЫДАЕТЪ ПОДПИСЧИКАМЪ:

Пятьдесять два нумера, выходящихь еженед $\pm$ льно, оть 2 до 3 листовъ текста, съ 7—10 рисунками альбомнаго разм $\pm$ ра на веленевой бумаг $\pm$ .

### Кромѣ того годовые подписчики получатъ шестьдесятъ приложеній:

- I. Двенадцать книгь "Романовъ и повестей" (съ рисунками), выходащихъ ежемесячно, въ виде изящныхъ книжекъ, отъ 10 до 15 листовъ.
- И. Двънадцать нумеровъ "Новъйшихъ Парижскихъ модъ", выходящихъ ежемъсячно, въ видъ спеціальнаго моднаго журнала.
- ПІ. Двадцать образцовъ разныхъ изящныхъ дамскихъ работъ. Выкройки въ натуральную величиную. Рисунки для разнаго рода вышивокъ и вязаній, русскаго шва (крестиками), буквы и монограммы, выпиловочныя работы и проч.
- IV. Четыре акварельныя картины съ оригиналовъ извъстныхъ русскихъ акварелистовъ (новое и цънное художественное приложеніе).
- V. Десять большихъ гравюръ-копій съ картинъ русскихъ и иностранныхъ художниковъ (отдёльными листами), отпечатанныя на эстампной бумагъ.
- VI. Стінной календарь, отпечатанный золотомь и въ пять красокъ. ПРЕМІЯ: на выборъ одна изъ четырехъ олеографическихъ картинъ или альбомъ.
- 1) Большая эффектная художественно-исполненная олеографія съ картины профессора А. РИГЕРА:

## "ПРЕДЪ КОНСТАНТИНОПОЛЕМЪ"

панданъ къ картинъ "Босфоръ" (длина полтора арш., высота 17 верш.).

- 2) ,, lоаннъ III разрываетъ ханскую грамоту". Съ картины С. И. ВЕРЕЩАГИНА. Разміръ: длина 19 вершковъ, высота 14 вершковъ. Важный историческій моменть, который изображаетъ картина, яркіе костюмы, вірные данной эпохії, удачная группировка лицъ и художественное освіщеніе, ділаютъ картину очень интересною.
- 3) "Босфоръ при лунномъ свътъ", профессора Ригера. 4) "Закатъ солнца въ зимній день", русскаго художника Шильдера.

5) Художественно-историческій альбомъ

## "СОРОКЪ КАРТИНЪ ИЗЪ РУССКОЙ ИСТОРІИ"

съ подробнымъ описаніемъ содержанія каждой картины.

Въ числъ сорока картинъ этого альбома есть копіи съ картинъ извъстныхъ русскихъ художниковъ исторической живописи: Картины отпечатаны на эстампиой бумагь и вложены въ изящную папку.

Премія высылается немедленно по подпискъ.

#### подписная цъна:

На годъ (съ перес.) 8 руб. Безъ доставки въ С.-Петербургъ 6 руб. 60 коп. За границу 14 руб., съ преміею 16 руб.

Гг. годовые подписчики, желающіе получить въ премію олеографическую картину или альбомъ "Сорокъ картинъ изъ русской исторін" уплачивають одинъ рубль за экземпляръ (съ пересылкою). Разсрочка допускается, но исключительно чрезъ главную контору.

Въ Москвъ подписка на журналъ безъ доставки принимается: 1) Въ книжныхъ магазинахъ: И. Ф. Папкова, Тверская, Чернышевскій пер., домъ Полякова. 2) Живарева, въ Охотномъ ряду. 3) И. И. Девяткина, Большая Дмитровка, домъ Бронникова. 4) А. Л. Васильева, Страстной бульваръ, домъ Мусина-Пушкина. 5) П. И. Ласточкина, Срфтенскія ворота, домъ Дфдова.

Главная контора: С.-Петербургъ, Невскій пр., у Аничкина моста, л. 68-40.

## 1812.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

1889.

#### на вольшую

ЕЖЕДНЕВНУЮ ПОЛИТИЧЕСКУЮ, УЧЕНУЮ И ЛИТЕРАТУРНУЮ ГАЗЕТУ

# СЫНЪ ОТЕЧЕСТВА

СЪ ЕЖЕНЕДЪЛЬНЫМИ И ЕЖЕМЪСЯЧНЫМИ ПРИЛОЖЕНІЯМИ.

(годъ изданія семьдесять седьмой).

Газета съ переходомъ къ новому издателю и при новомъ составъ редакціи дополнена новыми отдълами и увеличена въ форматъ до размъра большихъ столичныхъ газетъ безъ повышенія подписной платы. По своей обширной программъ, всесторонней разработкъ современныхъ вопросовъ, возникающихъ въ области политики, науки, искусствъ, снутренней и заграничной жизни, а также современному сообщенію всъхъ выдающихся новостей дня, нашл газета вполнъ замънитъ

дорогую по подписной цънъ газету и еженедъльный журналь.

Digitized by Google

#### Кромъ ежедневныхъ нумеровъ газеты подписчикъ получаетъ:

1) По воскресеньямъ особое приложение, отпечатанное на веленевой и глазированной бумагъ въ вилъ

#### ЕЖЕНЕДЪЛЬНАГО ИЛЛЮСТРИРОВАННАГО ЖУРНАЛА,

въ который входять: эпизоды изъ исторіи Русскаго государства, историческіе и современные романы, повъсти и разсказы (оригинальные и переводные). Болье 300 рисунковь, а именно: портреты историческихъ и современныхъ общественныхъ дъятелей; историческія, бытовыя и современныя иллюстраціи, преимущественно изъ русской жизни, шахматныя и шашечныя задачи, каррикатуры и проч.

 Вифсто приложеній "Романовъ" отдільными листами, въ 1889 году будеть выдано особыми выпусками въ сброиюрованномъ видір

#### Шесть книгъ новыхъ большихъ романовъ.

Каждая книжка будеть завлючать одно вполев законченное литературное произведение, изъ коихъ два будуть историческия.

- 3) Стънной календарь, отпечатанный въ три краски (разсылается при первомъ нумеръ).
- 4) "Моды и Рукодълья" (двъвадцать нумеровъ), приспособленныя къ домашнему производству съ приложеніями образцовъ изящныхъ дамскихъ рукодълій: вышивокъ, вязаній, а также и выпиловочныхъ работъ и проч.
- 5) Олеографическая картина, отпечатанная въ 20 красокъ на эстампной бумагѣ съ лакировкою и рельефомъ съ картины художника С. И. ВЕРЕЩАГИНА

### ІОАННЪ III РАЗРЫВАЕТЪ ХАНСКУЮ ГРАМОТУ.

(Разыбръ картины: длина 1 аршинъ 3 вершка, вышина 14 вершковъ).

6) ХУДОЖЕСТВЕННО-ИСТОРИЧЕСКІЙ АЛЬБОМЪ

## "СОРОКЪ КАРТИНЪ ИЗЪ РУССКОЙ ИСТОРІИ"

съ подробнымъ описаніемъ содержанія каждой картины. Картины альбома отпечатаны на эстампной бумагь и вложены въ кръпкую папочную изящную обертку.

Въ числѣ сорова картинъ этого "Альбома" есть копіи съ картинъ нзвѣстныхъ русскихъ художниковъ исторической живописи, наприм. гг. Рѣпина, Неврева, Шварца, Маковскаго, Венига, Клодта, Земцова, Лебедева, Литовчевко, Топоркова, Наумова, Савинскаго, Верещагина, Сѣдова, Творожникова и др.

ПОДПИСНАЯ ЦВНА ежедневной газеты "СЫНЪ ОТЕЧЕСТВА" съ приложеніями:

Съ пересылкою: на годъ 8 р. — За границу 14 р. — На полгода 4 р.

1'г. годовые подписчики, желающіе получить вышеозначенныя художественныя приложенія— "Картину" или "Альбомъ", благоволять высылать одинъ рубль за каждый экземпляръ (съ пересылкою).

Разсрочка допускается, но исключительно чрезъ главную контору.
 Адресъ Главной Конторы: Спб. Невскій просп., у Аничкина моста,
 № 68-40.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

HA

# ВАРШАВСКІЙ ДНЕВНИКЪ

въ 1889 году.

#### подписная цена.

Въ Варшавѣ:

|                                                                   |  | На полгода<br>"три мѣсяца |  |
|-------------------------------------------------------------------|--|---------------------------|--|
|                                                                   |  | " мъсяцъ                  |  |
| 🕆 За границу (подъ бандеролью) на годъ-15 руб. (20 гульденовъ или |  |                           |  |
| 40 droupedry Harrora 7 nv6 50 p (10 pure 90 draupant) may set     |  |                           |  |

40 франковъ), полгода—7 руб. 50 к. (10 гульд., 20 франковъ), три мъсяпа—3 руб. 75 коп. (5 гульденовъ, 10 франковъ), мъсяпъ 1 р. 25 к.

Для убланыхъ и гминныхъ управленій, магистратовъ и гминныхъ судей по 10 руб., а для православнаго духовенства и начальныхъ учителей по 8 руб.

Подписка принимается въ конторъ редакціи (Варшава, Медовая, № 20), а также въ книжныхъ магазинахъ Н. П. Карбасникова; въ С.-Петербургъ, Литейный пр., № 48; въ Москвъ, Моховая, домъ Коха, и въ Варшавъ, Новый Свътъ, № 65.

Редавторъ-издатель П. А. Кулаковскій.

Съ пересылкою:

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.



Отъ Московскаго Духовно-пензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Ноября 18-го дня 1988 года.

# ПРИВЪТСТВЕННЫЯ РЪЧИ

ЕГО ИМПЕРАТОРСКОМУ ВЕЛИЧЕСТВУ БЛАГОЧЕСТИВЪЙШЕМУ ГОСУ-ДАРЮ ИМПЕРАТОРУ АЛЕКСАНДРУ А.ІЕКСАНДРОВИЧУ ВО ВРЕМЯ ЦУ-ТЕШЕСТВІЯ ПО РОССІИ.

#### 1. Преосвящениего Владиміра, епискона отавроподыскаго и екатеринодарскаго \*.

Благочестивъйшій Государь!

Въ отечески заботливомъ Царственномъ шествіи Своемъ отъ съверной столицы по древне-русскимь землямъ, чревъ край Новороссійскій достигь Ты Съвернаго Кавказа. Всюду встръчающія Тебя, Августвищую Супругу и Царственныхъ Дътей, выраженія неподдъльно живаго восторга Твоихъ върноподданныхъ дътей, Отецъ Нашъ, свидътельствуютъ, что Ты и здъсь—на землъ свяпорусской, какою стало царство Твое за 900 лътъ раньше, со дня крещенія во всенародной кіевской купели.

Предъ Тобой, Боговънчанный Державный Вождь земли русской, мы можемъ повторить сказанное Богопризванному вождю ивкогда избраннаго народа: "Земля, на ней же стоиши, свята есть". Но прежде чъмъ стала святорусской, была она изъ въка въ въкъ, многія тысячельтія сряду, путемъ народовъ всея земли, ложемъ того потока, который разлился въ міръ до крайнихъ предъловъ Европы, перешелъ за ея предълы и покрываетъ теперь новыя и древнія части свъта; была преемственнымъ до-

<sup>\*</sup> Произнесена въ Екатеринодаръ предъ входомъ Его Величества въ войсковой соборъ.



стояніемъ разныхъ племенъ, исчезнувшихъ съ лица земли во тъмъ языческой, во враждъ взаимной племенъ, которыхъ только одни имена сохранились въ исторіи.

Теперь отъ береговъ Чернаго и Авовскаго морей, среди устьевъ Кубани до врайнихъ предъловъ степей ставропольскихъ, оть подоблачных верховьевь той же Кубани, у подножія вычно снъжнаго Эльборуса до соляныхъ озеръ Манычскихъ, - вемля, на ней же стоими, сеята есть. Цервый освятить ее стопами своими святой Андрей, первозванный апостоль Христовъ, прежде, нежели нога его стала и десница его водрузила святой вресть на горахъ віевскихъ; посвянное имъ свия благовъстія Христова на Свверномъ Кавказъ съ первыхъ же въковъ христіанства начало было приносить много плодо во святыню: свидътели тому, въ безмолвіи своемъ красноръчивые, открываемые нынъ въ ущельяхъ и на высотахъ Съвернаго Кавкава, многочисленные православные храмы до временъ и отъ временъ Юстиніана Великаго, императора византійскаго, начертанія животворящаго креста на безчисленныхъ памятникахъ надъ почившими въ въръ, туземными православными христіанами; живые же свидетели тому-потомки ихъ, дети совращенныхъ въ мусульманство, но сохранившіе преданіе о православіи своихъ предковъ; освящена вемля сія стопами равноапостольныхъ Киримла и Менодія, въ своемъ апостольскомъ путешествін въ хаварскому кагану двукратно прошедшихъ ее по всему протяженію; освящена была земля сія трудами и молитвами ученика Антоніева преподобнаго Нивона, перваго игумена печерскаго, основателя и перваго игумена Тмутараканской обители, между устьями Кубани, - трудами и подвигами святаго Ниводая и другихъ епископовъ тмутараванскихъ; освящена была страна сія въ восточной своей части страдальческимъ шествіемъ благовърнаго князя Михаила Тверскаго, отъ устьевъ Дона чрезъ равнины ставропольскія, за горы съверо-восточнаго Кавказа, его кровавой мученической кончиной и обратнымъ по странв сей шествіемъ уже богопрославленныхъ чудесами святыхъ моmeit ero.

Теперь земля эта—свято-русская земля. Такою она стала было вскорт посла крещенія древней Руси при сынт равноапостольнаго, Мстиславт Владиніровичт, князт тмутараканскомъ, побт-



дитель племень Савернаго Кавказа, стала было таковой со встин условіние жизни свято-русской—православными русскими князьями, православными святителями, православными храмами. православнымъ народомъ, православными обителями и иноками,но эта ранняя свытая заря скоро потукла въ насиляхъ варваровъ. Во мил мусульманской еще изсколько времени свътывь ей свыть выры святой, но уже безь близкой связи со свято-русской землей. Миргіе віжа прошли съ того времени. мужна была дорогая цвиа, чобы страна сія, уже не въ малыкъ размаракъ слабаго княжества тмутараканскаго, а на всемъ протяженін Съвернаго Кавказа и прилегающихъ къ нему общирныхъ степей, стала на въки нераздъльной частью земли святорусской, по правамъ владанія и по народонаселенію. Цена эта была — цвна врови христолюбиваго всероссійскаго вониства, начиная съ доновихъ вазаковъ съ ихъ отраслями, и казаковъ черноморских, достойных потомковь приднвпровскиго казачества, коего праотцы приняли православную въру въ кіевской купели, правнуки же защитили целость ея оть насилія турецкомусульманского и лотино-польского, а они, потомки ихъ, ивдость святой вёры, несоврушимую храбрость воинскую, вёрнопредавность Царю и Отечеству, съ береговъ Дивпра нерушимо перенесли въ Черноморію, на берега Кубани; другой ценой быль терпьинвый мирный трудь того же русского человъка, своими руками разработавшаго эту земию, сдалавшаго ее не только своей родной кормилицей, но и житницей для другихъ дальнихъ земель не русскихъ, на свои трудовые грощи щедро украсившаго ее православными русскими святыми храмами въ своихъ городахъ, селеніяхъ и иноческихъ обителяхъ, и заботящагося теперь детей своихъ просвещать светомъ веры и науки въ дукв свято-русскомъ.

Изъ всъхъ царей Тебъ, Державный Любитель и Мощный Хранитель мира, даровано отъ Царя царей быть державцемъ сей страны, когда отъ врая равнинъ ея до вершины горнаго хребта въ ней царствуютъ миръ и тищина, когда народу русскому не единоплеменные и пока еще не единовърные уже искренно признаютъ въ Тебъ своего Царя-Отца, считаютъ за счастіе взглянуть на Тебя и Твою Царственную Семью, поднести

Тебъ посильные дары, знаки своей върнопреданности, видъть Твою высовую Царскую ласку.

Если же они таковы, что же мы, въковъчныя дети Твои?...

Повсюду видиныя Тобой груди кубанцевъ, такъ обильно украшенныя высшими знаками воннской храбрости, суть знаки того. что кубанцы, подобно своимъ предкамъ, готовы были и теперъ готовы съ несоврущимой върой въ душъ и горячей любовью въ сердце животь свой положить за Тебя, своего Царя-Отца и за всю землю свято-русскую, и что чувства эти они неизмънне передадуть своему потомству. Темъ паче радуемся и благодаримъ Господа, видя Твое Царственное мирное шествіе во здравін и благоденствін съ Боговънчанною Супругой, Цесаревиченъ-Атаманомъ и Его Августвищимъ Братомъ: модимъ и будемъ молить Господа, да будеть и дальнейшее путешествіе таковымъ же, какъ было-Богоблагословеннымъ, на отраду Тебъ. Царю-Отцу, на радость и другимъ детямъ земли Твоей свято-русской, въ восточному берегу Чернаго моря, освященному стопами учениковъ первозваннаго апостола, по краю Закавканскому, издревле освященному святымъ китономъ Искупителя міра, подвигами святой Нины равноапостольной и многочисленныхъ святыхъ цервви грузинской, ко берегамъ Херсонеса Таврическаго, святой купели просветителя вемли Русской, и паки къ северной столицъ Твоей, освященной святыми мощами и хранимой молитвами Тезоименитаго ангела Твоего, Ходатая за всю землюсвято-русскую, благовърнаго князя Александра Невскаго... "Благословенъ Грядый во имя Господне".

## 2. Преосвященнаго Гаврінда, епископа имеретинскаго \*.

## Благочестивъйшій Государь!

Грузія не разъ имъла счастье видъть посреди себя вънценосныхъ царей Россійскихъ, но нынъшнее Твое посъщеніе ея съ Царицею и Августъйшими дътьми особенно знаменательно



<sup>\*</sup> Произнесена въ Кугансъ предъ входомъ Его Величества въ каседральный соборъ.

и редостно. Оно показываеть, что и сін далекая окранна Твоей державы после многихъ летъ браней достигла, наконецъ, такого мира и благоденствія, что оказалось возможнымъ посещеніе ея и Государынею Императрицею съ царственными детьми.

Да возрадуется духъ Твой, Благочестиввишій Государь, при видъ сего народа, съ исиреннимъ восторгомъ Тебя встръчающаго, и сей страны, освобожденной и осчастивленной Твоими державными предками и нынъ мирно трудящейся. Не далеко ушло отъ насъ то время и еще отцы наши помнили и разсказывали намъ о томъ, какъ вся она была опустошена, разорена и покрыта вровью своихъ сыновъ,—и вотъ теперь, вырванная доблестными русскими войсками изъ рукъ лютыхъ враговъ Христіанской въры, она какъ бы воскресла изъ мертвыхъ и снова разцвъла подъ благодътельнымъ управленіемъ Твоихъ предковъ и Твоимъ, Государь!

Всв мы, туземцы, твердо помнимъ это и безконечно благодарны: во 1-хъ, Богу, просвътившему нашихъ предковъ православной върою, во 2-хъ, самымъ предвамъ, которые не смотря на тысячельтнюю тяжкую борьбу и страданія за свою въру, въ цвлости и чистотв передали намъ святой залогь православія и тъмъ самымъ способствовали на въки слиться съ великою православною державою россійскою и пріобщиться ея духовной жизни. Наконецъ безконечно благодарны мы Твоимъ державнымъ предвамъ и Тебъ, Великій Государь, за всъ заботы, труды, громадныя затраты, за всю пролитую русскую кровь для нашего освобожденія изъ вражескихъ рукъ. Въ особенности же за то благодарны Тебъ, Государь, что Ты не умаляешь насъ среди твоихъ безчисленныхъ подданныхъ, посътилъ насъ, оживилъ, воодушевиль и соединиль встать въ одномъ чувствт благодарности и любви въ Тебъ. Въ томъ великая и всемірная слава православной русской державы, что въ ней всв подданные безъ равличія народностей и віроисцовівданій живуть подъ одними в твми же справедливыми и нелицепріятными законами, имвють одинаковыя права, тогда какъ въ иныхъ великихъ державахъ, кичащихся своею высокою цивилизацією, равноправность подданныхъ существуетъ часто только на бумагъ, а въротерпимость только для невърующихъ въ Бога, а православнымъ въ ней

часто отнавывають. Только Богомъ хранимая и мудрыми своими вождями руководимая въ возвышеннымъ палямъ Россія-востда стремится и въ государственномъ управленіи осуществлять Божію правду.

Мысль о велиномъ отъ Вога преднавначени Твоей державы да укръплеть Тебя, православный Царь, въ Твоихъ царствейныхъ трудахъ и нодвигахъ. Да даруетъ Тебъ Царь царствущихъ долгіе годы утъщаться счастьемъ Твоей семьи и мирнымъ процеттаніемъ Твоихъ втриоподданныхъ. Аминъ.

## ОРИГЕНЪ

И ЕГО ЗАСЛУГИ КАКЪ АПОЛОГЕТА ХРИСТІАНСКОЙ РЕЛИГІИ\*.

#### часть ІІ.

Заслуги Оригена, накъ апологота христіанской религін.

Оригенъ навъ писатель принадлежить въ первому періоду отеческой письменности и вообще исторіи цервви, — въ тому періоду, когда и въ писаніяхъ и въ жизни христіанъ ярко и пренмущественно выражалась борьба новой въры съ заблужденіями и фанатизмомъ язычества. Необывновеннымъ множествомъ и разнообразіемъ своихъ сочиненій выходя, можно сказать, за черту этого періода, онъ однако примыкаетъ въ господствовавшему въ немъ направленію, по которому письменности того времени усвоено названіе апологетической. Такого именно рода произведеніе Оригена составляютъ восемь книго его противъ Цельса.

Поназать, какъ этотъ ревностный и ученвищи последователь Г. Христа раскрываль и защищаль Божестьенное достоинство христіанской религіи,— составляеть предметь настоящей, второй части сочиненія 1).

<sup>\*</sup> См. ноябр. кн. «Правося. Обозрѣнія» за 1888 г.

<sup>1)</sup> Въ нашей богословской литератури этому предмету посвящены: книга Н. Лебедева, Сочинение Оригена противъ Цельса, Москва, 1878 г. и статън Д. Гусева. въ Правосл. Собесидники 1886 г. нобр. кн.

Но предварительно сообщимъ свъдънія 1) о Цельсъ, противъ котораго онъ направилъ и 2) о самомъ сочинени, въ которомъ онъ изложилъ свою защиту христіансвой религіи.

1) Цельсъ оставилъ имя свое въ псторіи, какъ одинъ изъ ученъйшихъ и самыхъ горячихъ противниковъ христіанства. Но свъдънія о немъ, какія можно заимствовать изъ свидътельствъ древности, весьма скудны и неопределенны для того, чтобы прояснить его жизнь и внутренній характеръ. Оригенъ ничего не знаеть объ обстоятельствахъ жизни своего противника, и говорить только, что изъ двухъ ему извъстныхъ эпикурейцевъ, носившихъ имя Цельса, тотъ, котораго онъ опровергаетъ, жилъ при императоръ Адріанъ и позднъе 2) и уже давно умеръ 3). Въ самомъ сочинени Цельса, отрывки котораго сохранены Оригеномъ, находятся достаточныя основанія относить его даже во времени Марка Аврелія 4), вступившаго на престолъ въ 161 г. по Р. Хр. Гораздо важиве вопросъ объ образв мыслей Цельса и отношеніи его къ христіанству, Оригенъ, которому слідуеть и Евсевій (Евсев. Церк. Ист. VI. 36) во многихъ мъстахъ прямо называеть Цельса эпикурейцемъ или приписываеть ему эпикурейскій образъ мыслей 5). Между тэмъ въ самыхъ возраженіяхъ Цельса находится многое, несовмъстное съ понятіемъ о немъ, какъ последователю Эпикура: такъ, повидимому онъ допускаетъ Провиденіе, высшую природу и безсмертіе души человеческой. и вообще въ защищении языческого богословія подходить въ системъ послъдующихъ меоплатониковъ. Уже Оригенъ замътилъ это находя въ сочиненіи Цельса идеи Платоновой философіи в), и приходить въ тому предположенію, что Цельсь сврыль свой

<sup>\*)</sup> Contra Cels. 1, 8. κατα 'Αδριανόν και καθώτερω.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Orig. praefat. ad libr. contra Cels. n. 4.

<sup>4)</sup> Отід. сопtra Cela. V, 62. Оригенъ говорить, что Цельсь упоминаеть не только о Маркіонитахъ, конхъ глава явился въ Римв не прежде 142 года, но и о Марцелліанахъ, последователей Марцеллины, основавшей свою секту после 155 года въ правленіе римскаго епископа Аникиты. Въ другомъ месть (VIII, 39) Оригенъ приводить слова Цельса, которыя показывають, что сочиненіе его явилось во время сильнаго гоненія, которое всего удобиве можеть-быть отнесено ко времени Марка Аврелія.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Orig. Contra Cels. 1, 8 и 21; II, 60; III, 49 и 80; IV, 35 и 74.

<sup>6)</sup> Contra Cels. VI, 8: «πολλα τῶν Πλατώνος παρατιθεμένος.

эпикуреизмъ для большей благовидности въ опровержение христіанства 7). Изв'ястно, что въ первое стольтіе христіанской эры религія многобожная сильно была потрясена невъріемъ, которое еще со времени Цицерона начало господствовать въ образованномъ классв людей; а эпикуреизмъ считался единственнымъ ученіемъ, достойнымъ людей богатыхъ и здравомыслящихъ. Но когда усилившееся христіанство стало гровить опасностію язычеству и соединенному съ нимъ порядку вещей: то ветхая религія опять нашла себъ участіе и покровительство въ людяхъ, которые, по гордости, ложному патріотизму и предубъжденію противъ христіанъ, не хотвли покориться откровенному ученію в). Ежедневный опыть показываеть, какъ вещь, къ которой мы бываемъ равнодушны при спокойномъ обладаніи ею, дълается какъ бы дорогою и находить у насъ защиту, какъ скоро подвергается опасности отъ внашнихъ нападеній. Подобное явленіе встрівчается и въ исторіи борьбы міра языческаго съ христіанствомъ. Цельсъ, не будучи въ душт ревностнымъ явычникомъ и даже оставаясь эпикурейцемъ, рёшился противостать возрастающей силь новой религи, которая еще во времена св. Павла казалась для нёкоторыхъ безуміемъ (1 Кор. 1, 13). Само собою разумъется, - чтобы защищать старую редигію и опровергать новую, Цельсу нельзя было выступить съ системою Эпикура, которая не допускала никакой религии и потому не давала Цельсу ни точки опоры, ни средствъ къ достиженію его цвии. Оставалось ему прибъгнуть въ какой-либо другой системв, которую бы можно было подложить подъ явычество и противопоставить ученю христіанскому. Такъ и поступиль Цельсь, воспользовавшись мыслями Платоновой и стоической философін для нодкращенія явычества и опроверженія христіанской въры <sup>в</sup>).

у) Новъйшіе ученые (Мосгеймъ, Неандеръ и др., которымъ послъдовалъ и Н. Лебедевъ въ своемъ изслъдованіи «О сочиненіи Оригена противъ Цельса») не полагаясь на свидътельство Оригена и вникая въ самый образъ мыслей Цельса, стараются



<sup>&#</sup>x27;) Contra Cels. 1, 8. Впрочемъ въ другомъ мѣстѣ Оригенъ (IV, 54), оставаясь при первомъ миѣніи, даетъ мѣсто и другимъ предположеніямъ, по которымъ Цельсъ могъ или впослѣдствіи отъ эпикурейскаго ученія обратиться къ лучшему образу мыслей, или только былъ соименникъ другому Цельсу—эпикурейцу.

<sup>\*)</sup> Св. «Паденіе язычества» въ Библіотекь для чтенія, за 1837 годь.

Въ половинъ втораго въва и въроятно въ то время, когда Маркъ Аврелій преслъдовалъ христіанъ 10), Цельсъ написалъ противъ нихъ сочиненіе подъ громкимъ заглавіемъ "Слово истинное" (λόγος ἀληθής) 11), но исполненное самыхъ несправедливыхъ, ръзнихъ порицаній и клеветь на І. Христа, Его ученіе и послъдователей. Позднъйшіе противники христіанства, какъ напр. Порфирій 12), не посягали на славу самаго его Виновника, объявляя Его за человъка благочестиваго и достойнаго безсмертія, в порицали только Его апостоловъ и учениковъ. Совсъмъ иначе нападалъ Цельсъ на христіанскую религію: порицая ея догматы и правила, укоряя послъдователей въ невъжествъ, низкомъ про-

видёть въ немъ более последователя Платоновой философіи. Но заметимъ, чтоа) въ инстолщее время нельяя решительно судить о системе давно жившаго философя по одному сочиненію, и то домедшему до насъ только въ отрывкахъ. б) Потому несправедливо отступать отъ показанія Оригена, такъ близкаго ко времени Цельса и столько ученаго и добросовестнаго, чтобы предполагать въ немъ ошибку или намеренный обмань; а онъ прямо и неоднократно называль Цельса эпикурейцами, хотя и самъ видёль у него нёкоторыя иден философіи Платоновой, и дажепредставиль догадку, что Цельсъ скрыль свои зникурейскія мысли для удобивішаго опроверженія христіанской религіи. Такое противорічіе въ Пельсь объясняется изъ обстоятельствъ того времени, въ которое жилъ и писаль Цельсъ (см. више въ самомъ текств). в) За всемъ темъ эпикурейскій образь мыслей Цельса. не такъ глубоко скрыть, чтобы сквось личниу поборника явической религии нельзя было усмотреть того внутренняго неверія, или по прависи пере-равнодумія къ богамъ, которое такъ открыто и ясно выразилось въ современника егон можеть быть другв - Лукіанв (см. Неандера Цер. Истор., ч. І, стр. 164 и дал.). Въ его сочинении незамътно того строго-религіознаго настроенія души, какое принсывается Платоникамъ; напротивъ, въ немъ просвечиваетъ тотъ нечестивый, поверхностный умъ, который въ томъ, что свято для другихъ, ищеть предметь только для насмішень и порицаній. Кромі того занкурення Цельса обличается изъ ибкоторыхъ его сужденій, напр. о томъ, что человикь никакими существенными сройствами не отдичается отъ породы животныхъ, такъ какъ пчелы и муравыи именоть почти гражданскія общества, подобно людямь, и птицы обладають знаніемь будущаго (Contra Cels. IV, 74). Такинь образомъ нёть достаточнаго основанія противорічнть Оригену въ свидітельстві его о Цельсі, какъ последователе Эпикура.

<sup>1°)</sup> Оригенъ (Contra Celsum VIII, 39) приводить слова Цельса, изъ которыхъ видно, что его сочинение явилось во время сильнаго гонения.

<sup>11)</sup> Origen. Praefat. ad libros contra Celsum, n. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Y Abryctena de civit. Dei lib. XLIV, cap. 23. «Ipse vero (Christus) pius et in coelum, sicut pii concessit».

нехожденія и худой жизни, онь своимъ дерзкимъ и здостнымъ явыжень поносыв и Ея Божественнаго Основателя, не шамив самой ведикой минуты въ жизни Богочеловъка,-Его страданій на вреств. Говоря о жизни и двиахъ Спасителя, Цельсъ следовагь частію баснямъ, респространеннымъ іудеями, частію дурно понятымъ или ложнымъ преданіямъ, частію евангельскимъ сказеміямь, которыхь вирочемь онь не хотыль понять въ ехъ истинномъ значеніи по своему предуб'яжденію противъ Інсуса **Христа** 12). Тамъ, гдъ онъ могъ воспользоваться евангельского исторією для того, чтобы унизить и осивять І. Христа и Егорелигію, онъ считаль ее за достовирную, и напротивь, отвергаль истинность ея въ томъ случав, когда находиль ее неудобною для своихъ видовъ и встричаль въ ней что нибудь относящееся въ достоинству христіанства 14). Впрочемъ при всей явной злонамиренности своей, сочинение Цельса не могло не имъть въ глазахъ ябычниковъ нъкоторыхъ достоинствъ. Обладая умомъ острымъ и многосторонне-образованнымъ 13), Цельсъ менубно дъйствовать въ нападенія на христіалскую религію: хитро умълъ онъ перевернуть учение или священное сказание и представить ихъ въ видъ странномъ, въ противоръчіи съ здравымъ смысломъ; благоразунно избъгаль глубовихъ изслъдованій и выбираль большею частію общедоступное, ловко соединяль остроуміе издівающагося надъ священными предметами съ важностію мудреца, разсуждающаго о религін. Онъ не оставиль ни одного оружія, которымъ можно было бы воспользоваться противъ христіанства: то онъ вооружался греческою философіею, то выставляль народную религію для уничиженія новей, то наконецъ выводиль іудея и заставляль его оспоривать христіан-

<sup>13)</sup> Contra Cels. II, 10. Оригенъ обозначаетъ источники, которыми пользованся Цельсъ: «ёг» ѐк таракопора́сти», ётт є каі ѐй дуаумура́сти», ётт ѐк діпупра́стим гопосикфу». Цельсъ знакомъ быль съ евангеліями, считаль ихъ за произвольным изміненія одного и того же писанія (тіς прфту урафіс) Contra Cels. II, 27), и приводиль возраженія изъ нихъ подъ общимъ, собирательнымъ именемъ евангелія (Епаууєдом).

<sup>14)</sup> Contra Cels. II, 34.

<sup>15)</sup> Оригенъ (Contra Cels. IV, 36) называетъ Цельса многознающимъ и многоученимъ (полотсир кат полощинето, что подтверждается и самимъ сочинениемъ его.

ство на основаній началь іудейства. Такимъ образомъ сочиненіе Цельса представляло опыть ученой, хотя и злонамъренной критики, употребившей всъ силы и искусство лжемудротвующаго ума для опроверженія Богооткровенной религіи.

2) Болье полвыка прошло съ тыхъ поръ, какъ явилось сочиненіе Цельса противъ христіанъ, и ни одинъ изъ христіанскихъ писателей не рашался ученымъ образомъ опровергнуть возраженія языческаго философа,--не по недостатку средствъ и способностей, но въроятно потому, что бъдственное положение церкви вызывало людей сильныхъ умомъ и словомъ болье къ зашищенію христіанскаго общества отъ несправедивыхъ висветь и гоненій, нежели къ ученому оправданію религіи противъ нападеній джеименнаго разума. Могло быть и то, что христіане среди смуть и бъдствій церкви мало объщали себъ оть такого спора, послъ безуспъшныхъ попытокъ апологетовъ во время Антониновъ, и даже находили неблаговременнымъ подновлять и усидивать и безъ того очень жаркую борьбу явычества съ христіанствомъ. Но съ наступленіемъ мирнаго времени надлежало желать, чтобы даровитый и ученый писатель изъ среды христіанъ не оставиль безъ отвъта сочиненіе Цельса: дъйствительно, въ счастливое для церкви царствование императора Филиппа (Евсев. Церк. Ист. VI, 36), извъстный другь Оригена-Амвросій присладь въ нему внигу возраженій Цельса и просиль написать на нихъ опровержение.

Оригенъ неохотно приступалъ въ сочиненію противъ Цельса. Пронивнутый сколько разумнымъ, столько же и благоговъйнымъ убъжденіемъ въ истинъ и божественности религіи Христовой, онъ не чувствовалъ нужды опровергать сочиненіе Цельса, безсильное въ своихъ влеветахъ и лжемудрованіяхъ противъ силы св. въры. "Господь и Спаситель нашъ І. Христосъ (такъ начинаетъ Оригенъ свое сочиненіе) молчалъ, когда на него лжесвидътельствовали, и не отвъчалъ ничего, когда на Него влеветали. Ибо Онъ былъ убъжденъ, что вся Его жизнь, всъ дъла, совершенныя Имъ между іудеями, защищаютъ Его противъ лжесвидътельствъ и влеветъ гораздо лучше того, что Онъ могъ бы сказать въ Свое оправданіе. Что же вздумалось тебъ, благочестивый Амвросій, просить меня, чтобы я опровергъ сочиненіе Цельса на христіанъ и ихъ въру? Какъ будто самое дъло не довольно сильно

обличаеть его клеветы; какъ будто неше ученіе, превосходнайшее всахъ писаній, недостаточно опровергаеть его лжесвидательства и укоризныї в прочемъ опасеніе, чтобы въ числа христіанъ не нашлись слабые въ вара, которые могли поколебаться отъ возраженій этого противника христіанства, побудило Оригена исполнить просьбу Амвросія и написать защищеніе христіанской религіи отъ нападеній Цельса 17).

Сочинение противъ Цельса, по внишнему составу своему, раздъляется на 8 книгъ, которыя подраздвляясь еще на небольшія главы или параграфы, не представляють однако стройнаго и точнаго порядка въ изложеніи. Первоначальнымъ намереніемъ писателя быдо только обозначить возраженія Цельса и краткіе отвъты на нихъ, съ темъ, чтобы въ последствии обработать все это и представить въ систематическомъ единствъ 18): но къ сожалвнію, оно осталось безъ исполненія. Дошедши до того мвста въ сочинении Цельса, гдъ последний выводить на споръ съ І. Христомъ ічдея. Оригенъ рышился для сбереженія времени удовольствоваться темъ, что написаль сначала, и продолжать свое сочиненіе въ томъ же виде и направленіи, не располагаясь приступить къ окончательному приведенію его въ систематическій порядокъ. Такимъ образомъ въ своемъ сочиненіи онъ не отдаляеть основныхъ мыслей Цельса отъ побочныхъ, не старается опровергнуть коренныхъ началъ явыческой религіи и философіи и представить доказательства Божественности христіанской религіи въ связи и совокупности. Онъ какъ бы преследуеть Цельса шагъ ва шагомъ, держась порядка его возраженій и довольствуясь опроверженіемъ его отдъльныхъ нападеній и укоризнъ противъ въры <sup>19</sup>).

Не смотря однакожъ на эту витинюю отрывочность и господствующій полемическій характеръ, сочиненіе Оригена справедливо можеть занимать, по внутреннему достоинству, первое мъсто въ апологетической письменности первыхъ трехъ въковъ, какъ опыть ученаго раскрытія Божественности христіанской

<sup>16)</sup> Orig. Praefat. ad. libr. contra Cels. cap. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Orig. Praefat. ad. libros contra Cels. cap. 4.

<sup>18)</sup> Orig. Praefat. ad. libros contra Cels. cap. 6.

<sup>19)</sup> Contra Cels. I, 41.

религія. "Прочіе писатели, защищая христіанскую религію отъ нападеній враговъ ея, руководствовались отнюдь не видами учеными. Одушевленные любовію къ св. вёрё и церкви и проникнутые скорбію о бъдотвенномъ ихъ положеніи, они являлись по преинуществу ходатаями (адвонатами) за невиню гонимое христіанское общество. Обращаясь съ своимъ словомъ въ императорамъ или областнымъ правителямъ они имвли въ виду то, чтобы облегчить его печальную участь, освободить его оть несправедливыхъ клеветь и обвиненій, доставить ему безопасность, сповойствіе и расположеніе, или по крайней мірів терпимость въ явыческомъ государствъ. Отъ того въ большей части христіанскихъ апологій мы видимъ не учено-богословское раскрытіе Божественности христіанства, какъ религін и ученія, но такъ-сказать, судебное, отврытое оправдание христіанскаго общества, состоящее въ живомъ изображеніи неукоризненной жизни христіанъ, ихъ высокихъ правилъ и нравовъ " 20). Вижете съ глубовимъ чувствомъ гонимой невинности, въ нихъ господствуетъ твердое убъждение въ истинъ, которое, будучи само въ себъ недоступно никакимъ сомевніямъ, нередко остается безответнымъ и на чуждые вопросы и сомнанія. Оть того и рачь ихъ, одушевленная и страстная (патетическая), то превращается въ скорбь невинно-страждущаго, то дышеть довърчивою надеждою на человъколюбіе и справединость судей, то движется накъ бы торжественною въ сознанім чистоты и ведичія св. віры, и иногда издивается всею горечью негодованія въ обличенім лим и нечестія явыческаго. Таковы особенно апологіи св. Іустина, Аннагора. Ософила Автіохійскаго, Тертулліана и др.

Другаго рода апологію представляєть сочиненіе Оригена противъ Цельса, явившееся по иному поводу, при иныхъ обстоятельствахъ христіанства. Уже возраженія ученаго философа, направленныя не столько противъ внёшнихъ отношеній христіанъ къ явыческому міру, сколько противъ основаній новой вёры, ея догматовъ и правилъ, требовали ученаго же отвёта на нихъ, равно какъ и основательнаго защищенія Божественнаго достониства самой религіи. Но кромъ того успёхи христіанства въ

<sup>80)</sup> Сочиненія христіанскихъ апологетовъ въ переводь свищ. Преображенскаго.



3 столетін, не смотря на гоненія, все более и более распро. странявшагося и пріобратавшаго силу, а иногда пользовавщагося довольно дленными промежутками покоя, ослабляли, если не совствъ устраняли, нужду въ защищения христіанъ отъ обвиненій и предубъжденій: между тъмъ какъ въ самой церкви малопо-малу возникла и образовалась наука, которая, входя глубже въ существо Божественнаго отвровенія, давала возможность видъть его особенные признави, содержание и значение. Сообразно съ такими обстоятельствами, Оригенъ написаль сочинение противъ Цельса, какъ богословъ, который при глубокомъ изучения христівнской въры обладаль дівлектическимь искусствомь и разнообразными историческими познаніями. Главная задача апологін Оригена-не въ томъ, чтобы защитить христіанское общество отъ подозрвній и обвиненій, или пріобрвсти ему расположеніе государства, и повровительство его законовъ, но въ томъ, чтобы опровергнуть возраженія противъ самой религіи и оправдать ее, доказать ея Божественное полномочіе посредствомъ разумнаго изследованія. Въ ней неть того одушевленія, того увлекательнаго праснорвчія, которое встрвчается въ апологіякъ св. Іустина и Тертулліана; но за то она вся отъ начала до конца проникнута яснымъ и разумнымъ сознаніемъ побідоносной силы истины Христовой, торжествующей надъ всеми возраженіями и джесвидітельствами ся враговъ. Отсюда происходить и то неотразимо передающееся читателю сповойствіе души, та овътлая разсудительность, воторая, не возмущаясь самыми деракими нападеніями Цельса на св. въру, взвышиваеть каждое положеніе его и опровергаеть посредствомъ убъдительныхъ доводовъ. Вийсти съ тимъ въ сочинени противъ Цельса обстоятельно излагаются и прямыя свидътельства объ истинъ христіанства и расврываются положительныя основанія, подтверждающія достовіврность его Божественнаго происхожденія. Однимъ словомъ, сочиненіе Оригена представляєть первый опыть ученаго распрытія Божественности христіанской редигін. По сему-то новъйшіе ученые, за одно съ древними, превозносять его высокими похвалами. Одинъ изъ превосходнъйшихъ писателей — апологетовъ, Евсевій Кесарійскій отсылаєть нь сочиненію твуь, нто хотять видъть, какъ прекрасно христівнство и какъ безсильны нападающіе на него. По его мижнію Оригенъ основательно опровергь все, что когда либо было или будеть сказано противъ Божественнаго ученія І. Христа (lib. adv. Hieron. c. 1). Св. Ваендій Великій и Григорій Богословъ васвидьтельствовали свое уваженіе въ сочиненію противъ Цельса твиъ, что почти всю Филокалію наполнили отрывками изъ него. Изъ новъйшихъ Гуэцій, соглашаясь съ похвалою Евсевія, прибавляеть, что нигла Оригенъ не раскрылъ такого богатства учености, христіанской и светской и нигде не выставиль таких сильных доказательствъ 21). Дюпень считаетъ сочинение противъ Цельса не только самымъ лучшимъ изъ произведеній Оригена, но и превосходивншею апологіею христіань, какая только явилась въ древности <sup>22</sup>). Вообще сочинение противъ Цельса такъ выдается своими достоинствами изъ ряда прочихъ апологій первыхъ трехъ въковъ, что съ него полагается даже начало втораго періода въ исторіи христіанской апологетики \*2).

Чтобы показать заслуги Оригена въ раскрытіи и защищеніи Божественнаго достоинства христіанской религіи, нужно изложить въ систематическомъ порядкъ самое содержаніе сочиненія противъ Цельса. При этомъ представляется удобнымъ и вмъстъ сообразнымъ съ содержаніемъ Оригенова сочиненія, раздълить изложеніе его на двъ части: въ первой части, собственно апологетической, относятся положительныя доказательства, ком приводитъ Оригенъ въ подтвержденіе Божественности христіанской религіи; а въ другой, по преимуществу полемической,— отвъты Оригена на различныя возраженія Цельса противъ христіанства.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) См. Дрея «Die Apologetik, als Wesenschaftliche Nachweisung der göttlichkeit des Christhums» и статью: Apologet. пом'ященную во Всеобщей Энциклопедіи—Эрша и Грубера.



<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Origeniana lib. III, c. 3. sect. II. Bv.: «Non alias tantam doctrinae christianae et profanae ubertatem, tanta argumentorum pondera expromit».

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Nouvelle Biblioth. des auteurs Eccles. Tom. I, p. 142: «C'est non seulement le meilleur ouvrage d'Origenes, mais aussi l'apologie pour les Chretiens la plus achevée et la mieux écrite, que nons ayons, dans l'antiquité».

А) Изложеніе доказательствъ, приводимыхъ Оригеномъ въ подтвержденіе божественности христіанской религіи.

Раскрывая Божественное достоинство христіанской религіи, Оригенъ не исчисляеть и не приводить доказательствъ своихъ въ связи и совокупности: тъмъ не менъе въ его сочиненіи противъ Цельса находятся доказательства Божественности христіанства, какъ емьшиля, заимствованныя изъ исторіи жизни І. Христа и изъ исторіи Его церкви, такъ и емутреннія, заключающіяся въ свойствахъ и двйствіяхъ христіанства, какъ Богооткровенной религіи. Но предварительное діло христіанской апологетики состоить въ томъ, чтобы защитить и раскрыть достовірность свидітельствъ, на которыхъ одирается христіанскої ветхозавітныхъ пророчествъ и Евангельскихъ сказаній о жизни Христа Спасителя.

ſ.

Что насается ветхозавътных предсказаній, то Оригенъ виботь съ прочими христіанскими писателями признаеть ихъ истинными и боговдохновенными. Ручательство за такое достоинство наъ онъ находить въ томъ. что цвлый пародъ іудейскій съ полною върою принимель ихъ за въщанія Духа Божія 24). Ужели, говорить Оригень, столь значительный народь (іудейскій), издревле имъвшій свое твердое и постоянное мъстопребываніе, дегомысленио и безъ всякой достовърной причины захотълъ ивкоторыхъ пророковъ признать за истинныхъ, а другихъ вергнуть, какъ обманщиковъ? Ужели такой неродъ безъ основанія, безъ воякаго доказательства, рішился рівчи пророковъ присоединить къ книгамъ Моисеевымъ, почитаемымъ за Божественныя? (Contra Cels. III, 2.). Для того, чтобы и въ глазахъ язычниковъ оправдать и подкръпить это свидътельство іудейскаго народа, Оригенъ обращается въ соображеніямъ равума и старается: а) показать, что "необходимо донустить существо-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Contra Cels. I, 36. «Ἰουδατοι πίστευ ουσι Θέιω πνεύματι αυτούς (προφήτας) λελαληκέναι».

ваніе пророковъ въ народь іудейскомъ: иначе іудеи неустояли: бы въ данныхъ имъ законахъ и имъли бы поводъ оставить почитаніе Творца, которое имъ запов'ядано, и обратиться въ многобожію язычниковъ. Ибо въ законт іудейскомъ написано: язычники гаданій и прорицаній послушають: тебъ же не тако даде Господь Богь твой; пророка отъ брати твоея возставить тебъ Господь Богь твой (Второз. XVIII, 14-15.). Теперь положимъ, что между темъ навъ все народы старались знать о будущемъ нии посредствомъ орануловъ, или различныхъ гаданій, или халдейскихъ исчисленій, все это было запрещено іудеямъ, и имъ не было бы дано никакого другаго средства предузнавать будущее: тогда увлеваясь врожденнымъ желаніемъ знать о будущемъ, они оставили бы свою религію какъ неимвющую въ себв ничего Божественнаго, не приняди бы пророковъ, бывшихъ послъ Монсея, и не записали ихъ ръчей, прибъгли бы въ гаданіяхъ и прориценіямъ языческимъ, или у себя учредили бы что-нибудь тому подобное (Contra Cel.: I, 36). Какимъ образомъ, говоритъ Оригенъ въ другомъ мъстъ, народъ іудейскій могъ бы существовать, еслибы не было ему дано обътование о предузнания будущаго? Прочіе народы, среди воихъ жили іуден, върили, что чтимые ими боги дають имъ отвъты на вопросы и открывають будущее. А іуден, по своей религін обязанные презирать чтимыхъ у язычниковъ боговъ и считать ихъ не богами, но демонами (Пс. 95, 5), ужели они должны быгь единственнымъ народомъ, у котораго никто бы не имълъ дара предсказывать будущее, дабы естественное желаніе знать будущее не увлекло ихъ къ демонамъ языческимъ?... Итакъ не необходимо ли, чтобы цвлый народъ, коему внушено было презнрать боговъ чукдыхъ народовъ, имъгъ у себя пророковъ такихъ, которые бы являли въ себъ ивчто большее и превосходивищее, чвиъ оракулы другихъ народовъ. (Contra Cels. III, 2).

б) Посяв того, какъ повазано, что у іудеевъ существовали и должны были существовать пророки, еще предстояль вопросъ: истинные ли, Богомъ ли просвъщенные люди были эти пророки, ибо и язычники имъли своихъ оракуловъ? Оригенъ старается ръшить и этотъ вопросъ, и для сего сравниваетъ свойства и образъ пророчествованія іудейскихъ пророковъ и языческихъ оракуловъ.

Касательно языческих оракуловъ, Оригенъ замъчаетъ, что ваъ сочиненій Аристотеля и его последователей можно привести многое, чемъ опровергается достоинство изреченій Дельфійскаго оракула и другихъ, и "что между греками были такіе дюли которые опровергали пророчества, такъ славившіеся и во всей Греціи возбуждавшіе удивленіе". (Contra Cels. VII, 3.). Но положимъ, продолжаетъ Оригенъ, что отвъты Пиеіи и другихъ орануловъ не суть поддълка обманщиковъ, хотъвшихъ прослыть за людей боговдохновенных»: при всемъ томъ добросовъстиме измекатели истины могуть убъдиться, что они происходять оть здыхь и нечистыхь духовь, непріявненныхь роду человъчесному, которые стараются препятствовать душъ восходить въ небу, идти путемъ добродътели и черевъ истинное благочестіє возвращаться въ Богу. Знаменитвишія изреченія принаддежать Дельфійской Пивіи. Объ этой-то жриць Аполлона говорять, что сидя надъ устьемъ Кастальской пещеры, она получаеть пророческій духъ, который входить въ душу пророчицы не чревъ канія-либо чистыя и тонкія части твла, но чрезъ мъсто. которое целомудренный человекь не захочеть даже назвать. По этому одному можно судить о чистоть того духа... Притомъ Духу Божію не свойственно приводить липе, пабранное для пророчествованія въ такое восхищеніе и неистовое состоякіе, что оно не можеть совнавать самого себя. Пріявшій Вожественнаго Духа долженъ на самомъ себъ испытывать Его спасительную силу прежде тахъ, которые вопрошають Бога о далахъ, касающихся жизни гражданской или естественной: и тогда-то особенно онъ долженъ быть прозорливымъ, когда присуще ему Божество. Если же Пиеія, когда пророчествуеть, впадаеть въ безчувствіе и перестаеть владъть собою: то можно ли объ этомъ духв, который помрачаетъ умъ и всякое соображеніе, думать иначе, нежели какъ о техъ демонахъ, которыхъ изгоняють христіане? Напротивъ пророки іудейскіе, будучи просвъщаемы Духомъ Божівмъ, сперва на себъ испытывали пользу присутствія Божія въ своихъ душахъ. Они становились проницательные умомъ, чище и свытлве душею, отъ сего, такъ сказать, прикосновенія кънимъ Св. Духа. Даже тело ихъ уже не противодействовало добродетельной жизни, ибо оно умирало для того, что у насъ называется мудрованіемъ плоти: такъ какъ Св. Духъ умерщвляеть дъла 41\*

плоти и происходящую отъ ся мудрованія вражду противъ Бога (25). Наконецъ, если Аполлонъ богъ, то онъ долженъ бы предреченіемъ будущаго пользоваться вань бы приманкою для того. чтобы побуждать и приводить людей въ исправлению жизни, въ попеченію о душь, къ улучшенію нравовъ. Но ничего подобиаго о немъ не передаеть намъ исторія. Правда, онъ разъ какъ-то назваль Сократа мудръйшимъ изъ всъхъ людей, но и то не ва любовь его къ мудрости, а болве за жертвы, которын приносиль этоть оплосоов Аполлону и прочимь злымь духамь: ибо этимъ духамъ болъе нравятся жертвы, нежели всв добродътельные подвиги. Но но і і і і і пророковъ нъкоторые были подобными мудрецамъ еще прежде, нежели Борь избраль ихъ въ Свои посланники и исполнилъ Своимъ Духомъ; другіе севдались мудрыми чрезъ самый даръ пророчества, который проовътиль ихъ умъ. Провидение отделило икъ и вверило имъ Лука Божія и слова Божественныя за то, что они вели жизнь неподражаемо высовую, чистую, постоянную, неколеблемую страхомъ омерти и опасностями. За свою любовь въ истинъ и за свободу. оъ которою обличали грашинковъ, они были побиваемы камнями, перепиливаемы, пытвою замучиваемы, оть меча умирали, окитались въ овечьниъ и козьниъ комахъ, терпя статии, бъдствія, озлобленія; тъ, конкъ не стонкъ весь міръ. блужделе по пустынямъ и горамъ, по пещерамъ и ущеліямъ вемли (Евр. XI, 37-38.). Они ввирали непрестание на Вога и на невидимыя блага Божін, которыя потому вічны, что они невидимы". Въ заключение, указывая на примъръ Монсея, Іеремія: Исвіи. Даніняв и прочихъ св. пророковъ, Оригенъ говорить, "эти и другіе пророжи Божіи предвозвівстили и то, что относится въ І. Христу. Потому мы за ничто считаемъ предсказание Инеіи, Юпитера, Аммона и другихъ слывущихъ за прорововъ. Напротивъ удиванемся тому, что строгая, твердая и добродътольная жизнь этикъ людей достойна была Св. Духа, который предрекаль будущее особеннымъ образомъ, не похожниъ на пророчества демоновъ 4 26).



<sup>26)</sup> Contra Cels. III, 3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Contra Cels. VII, 7.

Такое раскрытіе достоинства ветковавитныхъ пророчествъ отмичается не только полнотою и остроуміемъ, но и особенною чистотою ввиляв. Между тімъ какъ св. Густинъ 27), Тертулліанъ 28) и Аеннагоръ 29) вдохновеніе святыхъ пророковъ привнають состояніемъ вистатическимъ и безсовнательнымъ, Ормгенъ прямо утверждаетъ, что признакъ истиннаго пророчества, происходящаго отъ Духа Божія, есть ясное сознаніе того лица, кто получаетъ вдохновеніе свыше: "не свойствению Духу Божію приводить лице, избранное для пророчествованія въ такое воскищеніе (ёкотосіу) и немотовое состояніе (наукку катастасіу), чтобъ оно не могло сознавать само себя 30).

Другое предварительное двло христіанской апологетиви соетовть въ томъ, чтобы доказать достовърность Евангельской исторіи. Уже у прежнихъ защитниковъ въры, у Кодрата <sup>21</sup>), св. Іустина <sup>32</sup>), и Тертулліана <sup>33</sup>) находятся міста, въ которыхъ они стараются подтвердить истинность немногихъ, отдільныхъ событій и обстоятельствъ живни І. Христа. Болье тщательный и полный опыть распрытія достовърности апостольскихъ скаваній представляется у Оригена, который вызванъ былъ на то возраженіями Цельса. Въ подтвержденіе Евангельской исторіи Оригенъ частію приводить внашнія свидітельства, но особенно подробно разсуждаеть о достовърности св. апостоловъ. Такъ онъ

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Dialog. cum. Tryph. cap. 115. cs. Cohort. ad Graecos cap. 8 s 37.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Advers. Marcion. IV, 22. «In Spiritu homo constitutus necesse est excidat sensu, obumbratus scilicet virtute divina.

<sup>25)</sup> Legat pro Christ. cap. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Такая мысль признается и прочими учителями и отцами церкви. Милтіадь. (Евсев. Цер. Истор. Y, 17) написаль сочиніе: «μή δεῖν προφήτην ἐν ἐκστάσει». сн. Epiphan. Haer. 48, 3. Hieronym. praefat in Iez ib. I, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) См. отрывокъ его апологіи у Евсевія (Цер. Истор. кн. IV, гл. 3), гдѣ онъ говоритъ, что еще доселѣ живы люди, воскрешенные І. Христомъ отъ смерти.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Apolog. 1. сар. 45 и 66, гд<sup>6</sup> онъ ссылается на акты Пилатовы, посланные къ импер. Тиверію.

<sup>33)</sup> Apologet, cap. 21, гдё Тертулліанъ достоверность затмёнія, бывнаго при смерти Інсуса Христа, доказывають указанісмъ на записи, кранящіяся въ Римскихь архивахъ: «Еt tamen eum mundi casum relatum in archivis vestris habetis». Здёсь же онъ уноминаетъ объ актахъ Пилата: «Ea omnia super Christo Pilatus et ipse jam pro sua conscientia christianus Caesari tum Tiberio nunciavit».

говорить, что о зативий и вемлетрясения, бывшемъ при императоръ Тиверів, въ царствованіе коего быль распять Спаситель, упоминаеть Флегонть въ XIII или XIV книгъ своихъ хроникъ 24). Въ другомъ мъсть справедливость того, что І. Христосъ, согласно съ пророчествомъ Михея, родился въ Виелеемъ, Оригенъ доказываеть увъреніемъ, что, еще доселъ можно видъть въ Виелеемъ пещеру, въ которой родился Спаситель, и тъ ясли, въ которыхъ лежалъ онъ повитый 35). Нельзя не признать, что эта попытка Оригена доказать достовърность Евангельской исторіи изъ внъщнихъ свидътельствъ—незначительна по своему выполненію: но здъсь есть по крайнъй мъръ указаніе, какимъ образомъ должны вести это дъло будущіе апологеты. Гораздо важнъе то, что Оригенъ говорить собственно о достовърности апостоловъ, передавшихъ Евангельскія событія.

- а) Въ подстверждение Евангельской истории Оригенъ указываетъ на то, что она передана свидътелями-очевидцами. Такъ напр. когда Цельсъ истории жизни І. Христа противопоставлятъ сказание объ Эскулапъ и Бахусъ, то Оригенъ отвъчалъ: мы въримъ ученикамъ Іисуса, которые сами видъли Его чудеся и ясио доказали свою добросовъстность, и Цельсъ называетъ насъ безравсудными!... Ужели онъ хочетъ, чтобы сказаниямъ изыческимъ върили, какъ истиннымъ, а историю І. Христа признавали за ложную: тогда какъ тъ, которые написали ее, все повъствуемое ими сами видъли и испытали 26)?
- б) Къ этому Оригенъ присоединяетъ чистосердечіе и искренность, которыми такъ ясно запечатлены писанія апостоловъ. 
  "Мы убъждены, говорить онъ, что писатели Евангелій имъли доброе намереніе, и заключаемъ объ этомъ изъ благочестія и чистосердечія, которыя просвечивають въ ихъ писаніяхъ и не позволяють находить въ нихъ ничего сомнительнаго, искаженнаго, вымышленнаго и поддельнаго «37). Апостолы, по замечанію Ори-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Contra Cels. III, 39. «'Ουδέν νόθον και κυβειτικόν και πεπλασμένον και πανοθργον.



<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Contra Cels. II, 83, 59.

<sup>35)</sup> Contra Cels. I, 59.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Contra Cels. III, 23, 24. сн. 11, гдѣ Оригенъ называетъ апостоловъ самовидиами Івсуса, передающими Его ученіе! (τŵν αύτοπτŵν τοῦ Ἰησοῦ διδασκόντων τὰ ἐκείνου μαθήματα,

гена, повъствуя о ведикомъ и сдавномъ въ жизни І. Христа, не умалчивають и о томъ, что повидимому можеть служить нь порицанію ихъ Божественнаго Учителя, отпровенно говорять и о своихъ недостатиахъ и предосудительныхъ поступкахъ. "Ученики Інсуса легко могли бы скрыть то, за что теперь Его порицають: стоило имъ только не упоминать о томъ въ своихъ писаніяхъ. И вто бы теперь могь попрекать намъ темъ, что говориль Інсусь въ состояніи своего уничиженія, еслибы не находилось того въ Евангеліяхъ 38)! Они испренно сознаются, что І. Христосъ говориять имъ: вси вы соблазнитеся въ нощь сію (Ме. XXVI, 31), и на самомъ дълъ сбылось Имъ предсказанное; что Онъ предвозвъстиль Петру: прежде даже алекторъ не возгласить, трикраты отвержищися Мене (тамже-34), и Петръ дъйствительно это сдълалъ. Еслибы они не были правдивы и хотели обиануть міръ своими вымыслами: то они не произносили бы ни одного слова объ отреченіи Петра и о соблазив, въ который впали они въ отношеніи къ І. Христу. Повидимому имъ даже надлежало бы умолчать, объ этихъ происшествіяхъ, такъ какъ при написаніи Евангелій они имвли въ виду между прочимъ научить читателей презирать самую смерть за исповъданіе имени Інсусова. Да и ито могъ бы доказать, что они были подвержены твиъ слабостямъ, еслибы сами не упомянули о нихъ? Но они знали, что сила Божественнаго Слова побъдитъ серяца людей, и потому не усумнились разсказать о своихъ недостатиахъ, будучи твердо увърены, что это не послужить иъ порицанію Христова ученія 39).

в) Важивищее же доказательство правдивости апостоловъ заключается въ томъ, что они безбоязненно идуть на всв страданія и терпять самую смерть за пропов'ядуемое ими Евангеліе, иъ чему не способны обманщики. "Несправедливо сомивваться, говорить Оригенъ, въ истинъ того, что передали объ І. Христв приближенные къ Нему люди: ибо искренность свою и правдивость апостолы достаточно показали въ томъ, что они готовы были перенести все за ученіе Іисуса. Столь великое терпъніе

<sup>36)</sup> Contra Cels. II, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Contra Cels. II, 15. сн. 1, 63, гд<sup>4</sup> Оригенъ указываетъ на искренность апостоловъ въ словахъ Петра (Лук. V, 8) и Павла (I Тим. 1, 15).

и мужество, призиравшее самую смерть, служать яснымь евидетельствомъ того, что ученики Христовы были не изъ тажихълюдей, которые бы разсказывали о своемъ учитель то, чего никогда не бывало. По крайней мърв добросовъстый изслъдователь легко увидить, что сами апостолы были вполнъ убъедены въ истинъ описанныхъ ими событій; ибо охотно подвергалисьстоль многочисленнымъ и тяжкимъ страданіямъ и мученіямъ, ради Того, Кого они признавали Сыномъ Божіимъ <sup>40</sup>). Возможноли, чтобы тъ, которые были готовы истану исторіи Інсуса Христаподтвердить своею смертію, ноторые въ своихъ писаніяхъ не передали потомству ничего, въ чемъ сами не были вполнъ убъждены, возможно ли, чтобы такіе люда за басни, за ложима чудеса, за сонныя мечтанія, ръшились терпъть бъдствія во всюживнь и подвергнуться насильственной смерти <sup>41</sup>)?

r) Чтобы освободить апостоловъ отъ всянаго подозранія въ намфренномъ обманъ съ ихъ стороны, Оригенъ указываетъ н на то обстоятельство, что они, люди неученые и невнитные. не могли выдумать столь возвышеннаго и благотворнаго ученія. ваное они проповъдывали, и что образъ ихъ повъствованія. самый простой и безыскуственный, самъ по себъ можетъ воего менве быть разсчитань на увлечение другихъ. "Невнакомые съ софистическими тонкостями и риторическими удовнами, они, по нашему убъяденію, говорить Оригень, не въ состояніи были вымыслить такого ученія, которое такъ могущественнорасполагаеть къ въръ въ Него и къ исправленію жизни. Въроятно и Христосъ вознамврился употребыть такахъ проповъдниковъ для того, чтобы не было мъста подоврънию, будго они пользовались софистическимъ искусствомъ; а съ другой: стороны и для того, чтобы людямъ мыслящимъ было видно, что искренность писателей, соединенная съ такою простотою ж безыскусственностію, была ознаменована Божественною сидою, которая несравненно превосходные всыхы тонкостей и укращеній слаинских <sup>48</sup>). ў



<sup>40)</sup> Contra Cels. II, 10. cu. III, 23.

<sup>41)</sup> Contra Cels. III, 24.

<sup>41)</sup> Contra Cels. III, 39.

II.

Какъ бы введениемъ въ рядъ доказательствъ Божественности Іпсуса Христа и Его религіи служить общій взілядь Оригена на характеръ, планъ и образъ дъйствій Іисуса Христа, основателя христіанства. "Великое и славное отечество, внатное происхожденіе, знаменитость и богатство родителей, имъющихъ возможность дать своимъ детямъ воспитаніе: воть-что доставляеть людямъ блескъ, славу и громкое имя! Но положимъ, что человъкъ, лишенный всъхъ этихъ преимуществъ, не смотря на всъ препятствія и трудности, восходить на высоту, изумдяеть всъхъ людей, слышащихъ о немъ, наполняетъ цълый міръ скоею славою, такъ что повсюду о немъ разсказывають дивное, неслыханное: какъ не удивляться такой могучей природъ, которая не только предприняла великія дела, но мужественно успела совершить ихъ! И при болъе глубовомъ размышленіи не естественно ли придти къ вопросу: какъ же этотъ человъкъ, рожденный и воспитанный въ бъдности, необучавшійся наукамъ и незнакомый съ искусствомъ увлекать и обольщать своиихъ слушателей, какъ онъ осмълился проповъдывать новое ученіе-такое, которое отміняеть обряды Іудейскіе, не касаясь впрочемъ пророковъ, и разрушаеть законы Еллиновъ касательно Богопочтенія, — и притомъ такъ, что не только простыхъ и неученыхъ, но не мало привлекъ къ себъ и тъхъ, кои одарены отличнымъ умомъ и способны были къ глубокимъ изследованіямъ 42)? Все это предпринямъ и совершилъ Іисусъ. Не какъ возмутитель, убъждающій кого-либо отложиться съ нимъ отъ законовъ, и не какъ разбойникъ, вооружающій своихъ последователей противъ людей, не какъ богачь, привлекающій къ себъ посредствомъ щедрыхъ даровъ, и вообще-не какижъ либо другимъ предосудительнымъ образомъ действовалъ, но навъ учитель, который преподаеть учение о Всевышнемъ Вогъ, редигию и нравственность, примиряющую съ Богомъ людей. Если внимательно разсмотреть все эти обстоятельства, -- накъ не удивиться, что I. Христосъ славою Своею побъдель все, что могло служеть



<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Contra Cels. 1, 29.

Ему въ безславію, и превзошель всъхъ, которые когда-либо были знамениты <sup>48</sup>).

Такія соображенія подтверждаются у Оригена чрезвычайными и сверхъестественными знаменіями, свидътельствующими о Божественномъ достоинствъ и происхожденіи І. Христа и Его религіи. Этими знаменіями полна и исторія жизни І. Христа и исторія основаннаго имъ Христіанства; ими же запечатлъно самое ученіе Христіанской въры.

Изъ всехъ доказательствъ Божественности І. Христа и Его редигін первое самое важное и употребительное у Оригена составляють Ветхозавътныя о них пророчества, "Сильнейшее изъ доназательствъ, говоритъ, онъ, которыми подтверждается Божественное посольство I. Христа, состоить въ томъ, что пророки іудейскіе, жившіе прежде и послъ Моисея предсказали о Его пришествін 44). Пророчества сильны всякаго удостов'врить особенно въ томъ, что относится въ І. Христу 45). Такой взглядъ на Ветховавътныя пророчества въ отношении въ Божественности Спасителя не принадлежить одному Оригену, но составляеть особенность всей древней христіанской апологетики. Еще св. Іустинъ называль ветхозавътныя прирочества доказательствомъ величайшимъ и истиннвишимъ 46), и раскрывалъ ихъ съ возможною полнотою во встхъ своихъ защительныхъ сочиненіяхъ; такую же важность въ ряду доказательствъ Божественности Христіанской редигіи преписывали имъ и другіе апологеты первыхъ 3-хъ въковъ 47). Много можеть быть причинъ, объясняющихъ преимущественное уважение древнихъ христіанскихъ писателей въ ветхозавътнымъ пророчествамъ 48). Но главная и

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Такъ ссылаясь на Ветхозавѣтныя пророчества, древніе христіанскіе писатели а) слѣдовали примъру І. Христа и апостоловъ, и б) имъли въ виду частію показать связь религіи христіанской съ іудейскою и чревъ то возвести первую



<sup>43)</sup> Contra Cels. 1, 30.

<sup>44)</sup> Contra Cels. Lib. 1. cap. 49.

<sup>14)</sup> Contra Cels. Lib. 1. cap. 2.

<sup>46)</sup> Apolog. 1. cap. 30. «μεγίστη και άληθεστάτη απόδειξις».

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Athenagor. Leg. pro Christ. cap. 7 n 9. Theophil. ad Avtolic 1, 14. Irenadvers. haeres. II, 32. Clement protrept. VIII, 77. Stromat. VI, 15. Tertull. apologet. cap. 20; Idoneum, opinor, testimonium divinitatis veritas divination is>Cyprian. de idolorum vanitate cap. 7.

ръшительная причина есть общее върование въ непререваемую силу и убъдительность пророчествъ, върованіе, по которому знаніе будущихъ событій случайныхъ, какъ существенная черта истиннаго пророчества, свойственно одному только Богу. "Собственный признакъ Божества говорить Оригенъ, есть предвозвъщение будущаго такого, которое недоступно человъческому уму и въ своемъ событіи показываеть, что оно возв'ящено Духомъ Божінмъ 40). Посему-разсуждаеть Оригенъ, когда мы видимъ, что всъ дъянія и обстоятельства жизни Іисуса вполнъ согласны съ предсказаніями, за нівсколько столітій ясно изреченными Духомъ Божінмъ: то по справедливости должно признаться, что Онъ точно есть Тоть, за кого выдаваль Себя,обътованный Мессія, Спаситель рода человъческого, воплотившійся Сынъ Божій 50). Ибо пророки предсказали двоякое пришествіе Христа: первое-уничиженное и соединенное съ человвческими немощами для того, чтобы наставить людей на путь ведушій въ Богу; а другое-славное и божественное, въ воторомъ въ Божеству не будеть примъшана никакая слабость чедовъческая <sup>51</sup>). А такъ какъ многіе изъ ветхозавѣтныхъ пророчествъ уже исполнились, то должно върить, продолжаеть Оригенъ, и тому, что еще не сбылось, а имветъ быть, полагансь на слово пророковъ, или лучще, на слово Духа Божія, въ нихъ обитавшааго. Если Івсусъ согласно съ пророчествами явился въ состоявіи уничиженномъ, то истинно и то, что предвозвъщено о Его славномъ пришествін 52).

Имъя въ виду такія соображенія, Оригенъ весьма часто употребляетъ пророчества въ доказательство Бомественнаго посланничества І. Христа. Почти при каждомъ событіи изъ жизни Спасителя, которое подвергалось порицанію и осмъянію Цельса, онъ указываетъ на согласіе его съ изреченіями пророковъ, и такимъ образомъ старается утвердить его печатію высшаго, божест-

въ гдубочайшую древность, а частію—противопоставить ихъ высокочтимымъ оракуламъ языческимъ.

<sup>49)</sup> Contra Cels. Lib. VI, cap. 10.

<sup>60)</sup> Contra Cels. III, I. II, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Contra Cels. I, 56.

<sup>32)</sup> Contra Cels. IV, 21. Cn. 5 Iustin. Apolog. I. cap. 66.

веннаго авторитета. Казалось ли Цельсу соблавнительнымъ то. что Іуден, хранившіе и другимъ возвінцавшіе обітованія о Мессін, не признали и отвергли Інсуса,-Оригенъ напоминаетъ, что это ожесточеніе Іудеевъ было предвозвъщено пророкомъ. Исаія говорить: слухомъ услышите и не уразумвете, и видяще уврите, и не увидите: одебель бо сердце людей сихъ (Исаін VI, 9) 53). Упрекаль ли Цельсъ І. Христа ва то, булто Онъ, не имъя теривнія перенести жажду, вкусиль желчи и опта, -- Оригень довольствуется отвътомъ, что это предсказано псалмопъвцемъ. И даша въ сиъдь мою желчь, и въ жежду мою напоиша мя опта. (Пс. LXVIII, 22) 54). Оспариваль ли Цельсь значение чудесь Спасителя, -- опять Оригенъ ссылался на пророчество Исаіи (XXXV, 5): тогда отвервутся очи сланых и ущи глухих услышать 55). Впрочемъ приводить всв мъста, въ коихъ Оригенъ пользуется ветховавътными пророчествами, по ихъ многочисденности и общенвъвстности, были бы неудобно и излишне. Въ настоящемъ случав довольно обратить внамание на то, какъ онъизъясняеть и прилагаеть въ І. Христу важнъйшія изъ пророчествъ.

Указывая на пророчество Іакова (Быт. XLIX, 10) о пришествів Христа, Оригенъ говорить: "Добросовъстный читательсего предсказанія удивится, какимъ образомъ Іаковъ, сказавши,
что изъ воліна Іудина будуть происходить правители народа,
шазначиль и новець этой внасти словами: не оскудівсть князь
оть Іуды, и вождь оть чресль его, дондеже пріндуть отложенная
ему: и той чаяніе языновъ. Дійствительно, пришель Тоть, кому
отложено, помазанникъ Божій, слава обітованій Бомінхь. Онь,
т.-е. Інсусъ, одинъ изъ воїхъ жившихъ до Него, и сміло можно
оказать, послі Него, еділанся чаянісмъ явыковъ. Ибо изъ всіхъ
народовъ соть увітровавшіе чрезъ Него въ Бога, и народы по с
ложили свою надежду въ Его имени, сообразно съ словами
Исаін (XLII, 4) 5°).

О предсказаніи Михея (V 2), что Христосъ имветь родиться



<sup>63)</sup> Contra Cels. II, 8.

E 11) Contra Cels. II, 37.

<sup>55)</sup> Contra Cels. II, 48.

<sup>54)</sup> Contra Cels. I, 53.

въ Вислеемъ, Оригенъ говорить: архісреи и винжняви народа (Гудейскаго) еще до пришествія Христова, на основаніи сего очевиднаго пророчества учили, что Онъ родится въ Вислеемъ, вакъ это видно изъ отвъта ихъ на вопросъ Ирода (Ме. «І, б). Но этого ни въ кому нельзя приложить, кромѣ Інсуса. И если вто недовольствуясь исторією Інсуса, написанною Его ученивами въ Евангеліяхъ, захочеть какъ-нибудь иначе убъдиться вътомъ, что Інсусъ дъйствительно родился въ Вислеемъ; тотъ пусть вспомнить, что совершенно согласно съ Евангельскимъ сказаніемъ, доселъ повазывають Вислеемскую пещеру, гдъ Онъ родился, и ясли, съ которыхъ овъ былъ повить: даже чуведимъ нашей въръ, живущимъ въ этихъ мъстахъ, извъстно, что въ этой нещеръ родился чтимый христіанами Інсусъ" 57).

Ссыдансь на пророчество Исаін (VII, 10 и сл.) о сверхъестественномъ рожденіи Мессіи отъ Дввы, Оригенъ старается защитить его потинный смысль оть перетолкованій. "Нельзи думать говорить онь, чтобы здёсь рачь шла о жакой-либо молодой женщинь, а не о двив въ собственномъ смысле, потому что въ еврейскомъ подлинникъ слова севта, которое 70 толковниковъ неревели словомъ дъва ( $\pi\alpha\rho\theta\epsilon\nu\alpha\varsigma$ ), означаетъ собственно дъву  $^{58}$ ). Тоже открывается и изъ состава рвчи. Господь сказалъ Царю Ахазу: проси себъ знаменія отъ Господа Вога твоего во глубину нли въ высоту. И воть даруемое знаменіе. Се дъва во чревъ будеть имъть и родить сына. А что за знаменіе, если не дъва, но женщина родить младенца? И кому наиболее приличествуеть родить Еммануила, т.-е. съ нами Богъ, -- менщинъ ли, познавшей мужа, или члотой и еще не прикосновенной девер? Если же кто возражить, что Ахаву сказано было: проси себъ знаменія отъ Господа Бога твоего; то спросимъ, ято во времена Ахава родилъ сына, о которомъ можно было сказать: Еммануиль, т.-е. съ нами Богъ? Поелику никого такого не найдется, то очевидно, что тв слова относятся нь дому Давида; такъ какъ, по свидътель-

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Contra Cels. I, 51.

<sup>60)</sup> При этомъ Оригенъ указиваеть на Втораз. XXII, 23 и 25, гдъ будто бы, какъ говорять (ώς φαςι), находится слово alma въ значение собственно дъвн. Но въ указанномъ мъстъ по нынъшнему еврейскому тексту стоитъ не alma, a bethula.

ству писаній, Спаситель по плоти родился отъ свмени Давидова <sup>59</sup>).

.. Предсказано было, говорить Оригенъ, и страданіе І. Христа, равно какъ и то, что (многіе) изъ язычниковъ познають Его (Исаін LII, 13—15. LIII, 1—8). Нівито изъ Іудеевъ утверждаль, что здёсь говорится о цёдомъ народе который быль разсвянь и наказанъ для того, чтобы чрезъ это разсвяніе между народами многіе обратились къ въръ въ Бога истиннаго. Но несправедливо предсказанное объ одномъ лица относить нъ цалому народу. Ибо спрашивается, вто же говориль это: сей грахи наша носить, и о насъ бользнуеть, и: Той язвень бысть за гръхи наша и мученъ бысть за беззаконія наша, и язвою Его мы вси исцълъхомъ (LIII, 4-5)? Ясно, что у пророка, въ виденіи своемъ, по вдохновенію отъ Духа Божія, одицетворившаго будущее, говорять это тв изъ Іудеевъ и язычниковъ, которые исцвлены отъ граховъ Спасителемъ. Но особенно сильно противъ того изъясненія говорить заключеніе пророчества: ради беззавоній народа моего ведеся на смерть. Если прилагать это пророчество нь іудеямь, то нанимь образомь тоть, о комь говорить пророкъ, за беззаконія народа Божія ведется на смерть? Не должно ли здёсь разуметь лицо, отличное отъ народа Божія? А вто это, навъ не І. Христосъ, Котораго язвою исцвивии мы, увъровавшіе въ Него, и который совлекь начала и власти, изведе въ позоръ дервновеніемъ на древъ (Колос. II, 15) 60)?

Что васается важности ветхозавѣтныхъ пророчествъ, вакъ доказательства Божественности І. Христа, то она сколько очевидна изъ самаго ихъ значенія и отношенія въ лицу Спасителя, столько же открывается, по мивнію Оригена, и изъ того, что множество Іудеевъ на основаніи ихъ увѣровали въ Іисуса, какъ обѣтованнаго Мессію. "Что Его пришествіе, говоритъ Оригенъ, за нѣсколько лѣтъ предвозвѣщено многими, это довольно ясно изъ того, что цѣлый народъ Іудейскій, жившій ожиданіемъ грядущаго (Мессіи), съ явленіемъ Іисуса раздѣлился на двѣ стороны: пбо весьма многіе исповѣдали Его Христомъ и увѣровали, что Онъ есть предсказанный 61). Доказательную силу ветхоза-



<sup>5°)</sup> Contra Cels. I, 34-35.

<sup>60)</sup> Contra Cels. I, 54-55.

<sup>61)</sup> Contra Cels. III, 28.

вътныхъ пророчествъ, по замъчанію Оригена, чувствоваль и Цельсъ, когда желая ослабить ее, прибъгъ въ несостоятельному и навъ бы вынужденному возраженію. Онъ говориль: "положимъ, что пророки предсказали о Высочайшемъ Богв. что онъ булеть рабомъ, подвергнется болвани, или умретъ: но должно ли въритъ, что все это случится съ Богомъ, потому что предсказано?... Должно смотреть не на то, предсказано ли что, или неть, но хорошо ли то и достойно ли Бога". Въ отвъть на это Оригенъ говорить, что Цельсъ въ своемъ вовражении выходить изъ такаго начала, которое само по себъ заключаеть противоръчіе, и приводя къ двумъ противуположнымъ следотвіямъ, темъ самынъ обличаеть свою ложность. "Если, говорить онъ, пророки предсказали о Высочайшемъ Богв, что Онъ будеть въ работвв, или въ болвани, или умреть, то это сбудется: ибо невозможно, чтобы ягали пророки Великаго Бога. Съ другой стороны, если пророки предсказали о Богъ такія вещи, то это не сбудется: вбо, что невозможно по самой природь, то не истинео. Воть два, другь другу противоръчущія положенія. А когда изъ двухъ умозавлюченій, предполагающихь одно и то же основаніе, выходять противоположныя следствія; то значеть, ложно самое основаніе или начало, на которомъ опираются тв умоваключенія. Таково и есть въ настоящемъ случат положение, что истинные пророки предсказали рабство, болвань и смерть Бога" ва). Показавши неосновательность Цельса въ исходной точкв его возраженія, Оригенъ старается опровергнуть его въ самомъ приложенів, какое делаль изь своего начала въ отношенів къ ветхозаветнымъ пророчествамъ о Христв. И вопервыхъ: "то, что предполагаеть Цельсъ въ своемъ умоватлючении, совствиъ нейдеть въ предсказаніямъ объ Інсусв Христв; пророки не сказали, что Богь будеть распять; но касательно Того, Кто имветь принять смерть, говорять: И видъхомъ Его, и не имяще вида, ни доброты, но видъ его безчестенъ и умаленъ паче сыновъ человіческихъ: человікъ въ язвіз сый и трудів, и віздый терпъти болъзнь (Исаін LII, 2-3). Здъсь они ясно повазали, что страждущій по человічески будеть человінь. И самь І. Христосъ точно зная, что только человакъ долженъ умереть.

<sup>62)</sup> Contra Cels. VII, 14-15.

скаваль вы влоумыниявшимъ на Него: нынв вы ищете Меня **убити человъка, иже истину** вамъ глаголахъ, юже слышахъ отъ Бога (Loan, VIII 40). Если же въ этомъ человъвъ было Божество именно Единородный Сынъ Божій, перворожденный вся твари, поторый свазаль о Себь: Азъ есмь истина и животь: то о Немъ и Его природе должно разсуждать совсемъ иначе, нежели какъ ο человическомъ естестви Інсуса (περι τοῦ νοουμένου κατα τὸν Ι ησούν άνθρώπου). Повтому вовражение Цельса было бы умъстно только въ томъ случав, еслибы мы говорији, что пророками предсказано, что умреть Богь Слово, истина, жизнь: но этого не говорить никто даже изъ простыхъ христіанъ « 65). Далье, въ томъ, что предсказано пророжами, нътъ начего недостойнаго Бога. Они предвовръстили, что сіяніе и образъ Божественной природы, соединившись съ человъческимъ естествомъ, пріндеть въ этотъ міръ для того, чтобы насадить въ немъ ученіе, которое примиряеть съ Богомъ людей, его принимающихъ и сохреняющихь въ овоей душв, и приводить ихъ нъ истинному блаженству. И такъ если смотрать на Інсуса въ отношени Его Божественнаго естества, то савланное имъ свято и инокольно не противоръчить нашему понятію о Божествъ. Поколику же Окъ быль и человъев, то ничего нъть въ томъ нельпаго, что умеръ человъть, и Его смерть не только служить образцемъ смерти за благочестіє, но и причиною ниспроверженія зла и діавола, вою вемяю себъ поработившаго "4),

После ветховавенных пророчестве, чудеся І. Хриома слувать важивищим донавательствомы Божественности Его религія. Какъ очевидное, сверхестественное знаменіе того, что І. Христось есть еть Бога ниспедшій проповеднить истины и спасенія, они съ самаго начала христіанской письменности. были приводимы апологетами въ подтвержденіе истимости и Божественнаго пропехожденія новозавётнаго ученія. Начиная съ Кодрата <sup>55</sup>) всё христіанскіе писатели, навъ то: св. Іустинь <sup>66</sup>) Тертулліань <sup>67</sup>)

<sup>67)</sup> Apologet. cap. 21. См. русскій переводъ Карнеева ч. 1. стр. 50.



<sup>63)</sup> Contra Cels. VII, 16.

<sup>64)</sup> Contra Cels. VII, 17.

<sup>66)</sup> Евссвій въ Цер. Исторія (IV, 3) сохраниль огривовь изв апологія Кондрата.

<sup>66)</sup> Разговоръ съ Трифономъ. Apolog. I. сар. 30. Apolog. II, сар. 6.

св. Ипполить 68) и св. Кипріанъ 69) и др. 70) ссылались на чудеса Інсуса Христа. Впрочемъ нельзя не замітить, что эти древнейшіе защитники св. Въры указывали на чудеса Христовы довольно редко и какъ бы мимоходомъ, более въ виде повествованія, нежели прямаго доказательства Божественности І. Христа и Его ученія. Причины этого должно искать съ одной стороны въ главномъ намерении апологетовъ, которое клонилось не столько къ полному и ученому раскрытію признаковъ Божественности христіанства, сколько въ защищенію христіанъ отъ несправедливыхъ обвиненій явычниковъ и оправданія св. Візры посредствомъ одушевленнаго изображенія догматовъ, нравовъ и учрежденій ея последователей. Съ другой стороны, христіанскіе писатели не такъ часто приводили чудеса І. Христа въ доказательство Божественности Его религи и потому, что въ ихъ время, особенно между язычниками, господствовала вёра въ чудодейственную силу людей, посвященных въ таинства магіи, или искусство повелъвать духами, добрыми или влыми, и чрезъ ихъ содъйствіе производить необывновенное 71). Посему апологеты не могли со всею силою доказывать чудесами Божественное посланничество І. Христа, когда еще не были показаны признаки, отличающіе истинныя чудеса отъ мнимыхъ чудесъ магіи. Эти признави въ первый разъ выставилъ Оригенъ, и его заслуга, весьма важная для христіанской апологетиви, состоить въ томъ, что онъ чудесамъ І. Христа сообщиль всю силу и убъдительность, каная справедливо принадлежить имъ въ ряду доказательствъ Божественности Его религи.

<sup>66)</sup> Fabricii Hyppolytus. Vol. I. pag. 268.

<sup>69)</sup> De idolorum vanitate cap. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Сюда относятся: Мелетонъ (въ отрывкѣ, сохранявшемся у Анастасія Синанта, hodeg. cap. 13.) «Сочинетель Климентовыхъ бесьдъ» (Clemen. hom. I, 6).

<sup>11)</sup> Свидетельства о такой вёрей вы магію можно находить у св. Іустина (Apolog. I. сар. 56), у Тертулкіана (Apolog. сар. 28) и у св. Кипріана (De idolorum vanitate сар. 4). Вы сочиненій Минуція Феликса (Octavius сар. 26) говорится: «Magi quoque non tantum sciunt daemones, sed etiam quidquid miraculi ludunt, per daemones faciunt: illis adspirantibus et infundentibus praestigias edunt, vel quae non sunt videri vel quae sunt non videri». (см. С lemen. protrept. IV, 58. Origen. contra Cels. VII, 6, 9).

Историческая истина чудесъ І. Христа была такъ общепризчана и неопровержима, что упорнайшій и отважнайшій врагь христіанства находиль невозможнымъ совершенно отвергнуть ихъ. Не смотря на то, Оригенъ не оставиль безъ подтвержденія в выствительность Евангельских чудесь. Кромы того, что вы ней не позволяеть сомнъваться извъстная 72) достовърность апостоловъ, которан по замечанію Оригена между прочимъ открывается и въ томъ, что они упоминають о весьма немногихъ воскрешенных изъ мертвых Інсусомъ Христомъ 72); признать дъйствительность Евангельскихъ чудесъ необходимо заставляють ельды чудесной силы, досель сохраняющеся между живущими по закону христіанскаго ученія" 74). Кь тому же убъжденію приводить и необыкновенный успахь проповади апостоловь, котораго нельзя объяснить безъ чудесъ, совершенныхъ ими во имя Христово. "Если, говорить Оригенъ, размыслить объ основани первыхъ христіанскихъ церквей: то вёроятно ли, чтобы апостолы Інсусовы, люди простые и неученые, пропов'язуя Евангеліе, могли подагаться на что-либо иное, а не на сообщенную имъ силу свыше? Да и слушатели могди ли отстать отъ праотеческихъ и съ лътами укоренившихся обычаевъ, если бы чудеса не увлекали ихъ къ тому ученію, которое такъ противоположно прежде усвоенному ими?" 75).

Но такъ какъ Цельсъ главнымъ образомъ старался затмить чистоту и величіе силы, которою совершены были чудеса Евангельскія, и тѣмъ подорвать доказательную силу ихъ қъ пользу Божественности І. Христа: то Оригенъ 1) старается показать, что ложныя чудеса не исключають бытія истинныхъ и не опровергають Божественнаго значенія ихъ. "Гдѣ какое-нибудь зло является подъ видомъ добра, тамъ необходимо должно находиться и противоположное ему добро. Равнымъ образомъ, если чтолибо совершается посредствомъ волхвованія (γοητέιας), то оно же можетъ быть произведено и дъйствіемъ Божественнымъ. Одно необходимо предполагается другимъ: надо или отвергнуть то и

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) См. выше, о достовърности Евангельской исторіи.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Contra Cels. II, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Contra Cels. I, 2.

<sup>26)</sup> Contra Cels. VIII, 47.

другое, и утверждать, что въ мірѣ не бываеть ни добра, ни зда, или же допустивши, что одно изъ двухъ, особенно здо, существуеть, необходимо привнать бытіе добра. Ужели справедливо думать, что демоны совершають чудеса посредствомъ волхвованія и отрицать ее у Божественнаго могущества? не похоже ли на то, какъ если бы кто допуская умозаключенія ложныя, но имъющія видъ истины, сталь утверждать, что у людей натъ истины и нать діалектики, чуждой софизмовь 76)? Посему, говорить Оригенъ, надо тщательно разематривать жизнь и нравы людей, хвалящихся чудесами, надо изсладовать намъренія и сладствія ихъ чудесь, т.-е, служать ди они ко вреду людей, или въ ихъ исправленію 77). Такимъ образомъ, и при существованіи дожныхъ чудесъ, не должно по мнанію Оригена отвергать важность и силу чудесъ истинныхъ: необходимо только различать ихъ.

2) Что касается до признаковъ истинныхъ чудесъ, то Оригенъ утверждаль, что изъ нравственнаго характера, ученія и наміренія чудотворца должно заключать о томъ, силою ли Божіою творить онъ необывновенныя дъла, или посредствомъ волхвованія. "Я не вижу, говорить онь, чтобы какой-либо водхвъ старался преподавать такое ученіе, которое запов'ядуеть дюлямъ танъ поступать, чтобы они могли дать Богу отчеть за каждое свое дъйствіе 78). Ни одинъ волжвъ своими дълами не побуждаетъ арителей въ улучшенію ихъ нравовъ, не ведеть ихъ въ отраху Божію; онъ не старается убъдить ихъ, чтобы они жили, кажъ люди, которые должны невогда дать Богу отчеть за свое поведеніе. Водхвы не заботятся объ этомъ потому, что или не могуть, или не имвють желанія улучшать людей, такъ какъ они сами исполнены гнусными и отвратительными пороками. Но нашъ Інсусь для того и твориль чудеса, чтобы такъ, которые видали ихъ, очистить и расположить къ благочестію. И кто осивлится отвергать, что Онъ даль въ Себв образецъ самой праведной и добродътельной жизни, какъ для своихъ собственныхъ такъ

<sup>76)</sup> Contra Cels. II, 57.

<sup>&</sup>quot;) Contra Cels. II, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup>) Contra Cels. I, 38.

называемыхъ учениковъ, такъ и для всёхъ прочихъ людей 30% Истинныя чудеса, говорить Оригенъ въ другомъ меств 80). суть тв. для которыхъ можно представить важныя основанія, почему они совершаются, и изъ коихъ проистепаеть действительная польза для человъческого рода. Такъ чудеса, о которыхъ разсказывають христіане, имбють ту важную цель въ планахъ премудраго Промысла, чтобы утвердить спасительное для людей ученіе Інсуса. Но накое бы наміреніе могло иміть Провиканіе при такихъ чудесныхъ знаменінхъ, каковы напр. приписываются Проконнесскому Аристею и другимъ героямъ явыческой древности? " 11). Равнымъ образомъ не могуть сравниваться чудеса Спасителя съ теми, кои по предскаванію Его самого (Мо. VII, 22. XXIV, 23. Jyr. XIII, 26), совершають лиемессін, лиепророки и даже антихристъ. Ибо I. Христосъ не говорилъ того, что другіе будуть производить такія же чудеса, какія Онъ творить Онъ сказаль только, что явятся невогда ложные месеін, которые будуть творить чудеса, подобныя Его чудесамъ 62). Но сколь нало похожа на дивную благодать, действовавшую въ Монсев, сила египетскихъ волшебниковъ: столь же мало будутъ походить и чудеса антихриста и дожныхъ пророковъ на чудеса Христовы. И какъ тамъ конепъ покаваль, что чудеса египетскія были только действія волшебства: такъ и вдесь сами последствія скажутъ, что чудеса антихристовъ и дожныхъ пророковъ суть знамевія и чудеса дожныя, которыя во всякой льсти неправры имъють силу только въ погибающихъ (2 Сол. II, 9-10). Плодъ же чудесъ І. Христа не обольщеніе, но спасеніе душъ. Ибо вто сважеть, чтобы оть обольщенія происходило **нравствение** е удучшеніе жизви и емедневное уненьшеніе зда 63)?

Е Наконецъ, ногда были показоны привнаки истинныхъ чудесъ въ отличе отъ лежныхъ, тогда и чудеса Спасителя могли получить надлежащее мъсто въ кристіанской апологетикъ. Дъйствительно, мы видимъ, что Оригенъ часто указываеть на нихъ

<sup>78)</sup> Contra Cels. I, 28.

<sup>\*\*)</sup> Contra Cels. III, 28.

on Contra Cels. III, 24.

<sup>\*2,</sup> Contra Cels. II, 49, 50.

on Contra Cels. II, 50.

именно съ цълію доказать Божественность І. Христа и Его религіи. Онъ называеть ихъ сильнъйшимъ и убъдительнъйшимъ
доказательствомъ, доказательствомъ Божественнымъ, которое
превосходнъе діалентики гроковъ <sup>84</sup>). Такая важность чудесъ
Снасителя, опредъляемая изъ самаго существа ихъ, получаетъ
еще большее значеніе отъ того, что они были предсказаны за
нъсколько етольтій св. пророками. "Что Інсусъ исцълять хромыхъ и слыпыхъ, и чрезъ то показаль въ (ебъ Мессію ѝ Сына
Божія,—ясно подтверждается тъмъ, что написано въ пророчествахъ: тогда отверзутся очи слыпыхъ и уши глухихъ услышатъ,
тогда скочить хромый яко елень. (Исаіи ХХХУ, 5—6)" <sup>85</sup>).

Пророчества І. Христа издревне составляють въ христіанской апологетивъ другое сверхъестественное знаменіе ственнаго достоинства. Впрочемъ у предпествующихъ Оригену писателей они упоминаются довольно редко и безъ особеннаго значенія въ двив защищенія христіанской религіи. Такъ у св. Іустина <sup>86</sup>) и Тертудзіана <sup>87</sup>) находятся указанія на некоторыя пророчества Христовы, но безъ надлежащаго распрытія ихъ силы и важности. Неоравненно замъчательнъе высли Оригена относительно этого предмета. Увазывая на слова Спасителя: жатва многа, дълателей же мало (Ме. IX, 37), онъ говоритъ. "Я хочу привести это ивсто для того, чтобы показать, что Спаситель нашъ напередъ зналъ и судьбу своего Евангелія и въ томъ открывается Его Божественность "88). Въ другомъ мъсть окъ гораздо подробиве раскрываеть доказательство Божественности Христа, основанное на Его пророчествахъ, на техъ предсвазаніяхъ І. Христа, которыя исполнились еще при жизни Его. Оригенъ обращаетъ особенное внимание жа пророчества, относив-

<sup>44)</sup> Contra Cels. I. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Centra Cels. II, 48.

<sup>••)</sup> Apolog. 1. сар. 14. Св. Густинъ упоминаетъ только, что І. Христосъ вредсказалъ о гоненіяхъ, угрожающихъ Его последователямъ. Сн. Dial. cum Tryph. сар. 35. Apolog. I, 12.

<sup>\*)</sup> Тертудліань (Apolog. cap. 21) говорить: »praedixerat et ipse (Christus) ita facturos; parum hoc, si non et prophetae retro». Сн. Сургіан de idolorum vanitate cap. 13.

<sup>\*\*)</sup> Contra Cels.  $I_1$  62: «Αύτω χρήσομαι παριστας και την του Σωτήρος ήμων περί της του ευαγγελίου κηρύξεως πρόγνωτιν θεώτητα δηλουμένην.

шівся къ судьбв Его последователей, Его ученія и народа Іудейскаго. "Спаситель нешъ предсказалъ многое, что случилось съ христівнами въ последующія времена. Кто напр. не подивится Его пророчеству: предъ владыки же и цари ведени будете Мене. реди во спидетельство имъ и явыкомъ (Ме. Х., 18), равно какъ и другимъ подобнымъ предсиазаніямъ, въ коихъ Онъ предвозвъстиль, что Его учениви будуть терпъть гоненія? Было ле между людьми какое-либо ученіе, за воторое бы наказывались н его последователи? Враги I. Христа сважуть, что онъ, сознаван ложность и нечестивость своего ученія, могь навържов предугадывать и участь его проповъдниковъ. Но если ито за овое учение заслуживаль быть веденнымь предъ инявей и владыкъ, то скорве всего Епикурейцы, отвергающіе Божественный промыслъ, и ученики Аристотеля, которые учатъ, что ни молитвы ни жертвы богамъ не полезны. И однакожъ этого съ ними не случалось. Одни только христівне, согласно съ предсказанісиъ Христа, до последняго издыханія подвергаются истязаніямъ отъ судей для того, чтобы отвазались отъ своей религіи, и совершивъ обычныя жертвы и влятвы, получали свободу.--Кто не удивится также, если перемесется мыслію въ то время, когда І. Христосъ училь, и возвъщаль, что проповъдуется сіе Евангеліе во всемъ міръ во свидътельство имъ (царямъ) и языкамъ (Me. XXIV, 14), и потомъ увидить, что Евангеліе действительно проповъдано по всей землъ грекамъ и варварамъ, ученымъ и неученымъ?... Наконецъ, какимъ образомъ І. Христосъ предсказаль несчастіе, которое имело придти на Іерусалимъ отъ оружія римлянь, и предсказаль въ то время, когда городь этоть быль еще въ цвътущемъ состоянія, и Іудеи безпрепятственно отправляли въ немъ свое богослужение? Егда же узрите обстоимъ Іерусалимъ вои, тогда разумъйте, яко приближися запуствніе ему (Лув. XXI, 20): говорийь Господь, когда Іерусалимь не быль еще окружень или осаждень войскомь. Римляне только при импер. Неронъ начали осаду этого города, и завоеваніе его продолжалось до царствованія Веспасіана, сынъ котораго разрушилъ Іерусалимъ до основанія 89). Такимъ образомъ, Ори-



<sup>3)</sup> Contra Cels. II, 13.

генъ первый ясно высказалъ мысль о пророчествахъ І. Христа какъ доказательствъ Его Божественности, и старался раскрыть ихъ силу и употребление въ христіанской апологетикъ.

## III.

- Божественное достоинство христіанской редигіи доказывается не только изъ жизни І. Христа, но и изъ исторіи основаннаго имъ ученія и общества. "Чудныя дъйствія Спасителя, говорить Оригенъ, совершались не только въ то время, когда Онъ, облеченный плотію, жиль на земль вивсть съ людьми, но могущество Его и досель производить исправление и усовершение въ твхъ, кто чревъ Него вврують въ Бога. Ибо какъ Онъ Самъ сказаль и какь изъ опыта видно, очень мало делателей, занимающихся жатвою душъ, и однакожъ такъ велика жатва и столь. много душъ приводятся въ житницы Божін, т.-е. въ церкви" \*0). Этими словами Оригенъ даетъ разуметь, что Божественность І. Христа и Его религіи ясно открывается, когда посмотримъ 1) на первыхъ проповъдниковъ христіанства-св. апостоловъ и 2) на его быстрое и побъдоносное распространение. Кромъ того, въ другихъ мъстахъ 91) Оригенъ въ подтверждение Божественнаго величія христіанской религіи указываеть 3) на чудеса въ церкви христовой, 4) на бъдственную судьбу народа іудейскаго и 5) на нъкоторыя чрезвычайныя явленія въ исторіи борьбы христіанства съ язычествомъ.
  - 1) Обращая вниманіе на св. апостоловъ, первыхъ проповъдниковъ христіанства, Оригенъ выставляетъ особенно то, что они были люди неученые и простые, которые не могля дъйствовать ни доводами ума, ни искусствомъ слова и однакожъ
  - а) они съ неустращимымъ мужествомъ проповъдуютъ ученіе І. Христа, не смотря на всеугрожающія имъ опасности: какъ не придти къ мысли, что и въ самихъ апостолахъ и въ ученіи, ими усвоенномъ, присутствовала высшая Божественная сила, воторая проникла ихъ и воодушевила небоязненно возвъщать

Digitized by Google

<sup>90)</sup> Contra Cels. I, 43.

<sup>\*1)</sup> Они указаны будуть ниже.

другимъ слово Евангельское?... Удивительно, говоритъ Оригенъ. отвуда пришло на умъ ученивамъ Інсусовымъ, не стращась здосчастной судьбы, постигшей ихъ Учителя, безбоязненно идти на опасности, оставить отечество для того, чтобы проповъдать преподанное имъ учение. Ибо никто, я думаю, безпристрастно разсуждающій объ этомъ двів, не скажеть, чтобы они ради ученія Іисуса избрали такую тревожную жизнь, еслибъ Онъ не произвель въ нихъ сильнаго убъжденія самимъ жить по Его правиламъ и другихъ располагать въ нимъ-особенно, вогда по обыкновенному порядку вещей, горькая участь ожидаеть всякаго, кто рашается ввести начто новое, и вооружить противъ себя людей, привязанныхъ въ старымъ понятіямъ и обычаямъ. Не видвли ль все это ученики Інсуса, когда осмедились не только іудеевъ убъдить, что Онъ есть предсказанный пророками, но и прочимъ народамъ доказать, что недавно распятый добровольно приняль эту смерть за родъ человъческій? Но проникнутые ученіемъ Інсуса, и будучи исполнены силою, какую вложила въ нихъ не поэтическая дъва (Минерва), но истинная Мудрость Божія, поспёшили предъ всёми, и Еллинами и варварами, явить свое мужество 92). Сверхъ того, спрашиваетъ Оригенъ, ученики Господа дъйствовали на своихъ слушателей чудесами, или безъ чудесъ? Говорить, что они не творили чудесъ, и однакожъ, чуждые словеснаго искусства и Еллинской мудрости, рашились объявить новое ученіе вездів, куда ин придуть, -- это совершенная нельпость. Откуда у нихъ такая смылость проповыдывать христіанскую въру?... Если же они творили чудеса, то въроятно ли, чтобы волхвы подвергли себя такимъ опасностямъ для того, чтобы распространять такое ученіе, которое запрещаеть волшебство 94).

б) Съ другой стороны, слово апостоловъ, чуждое пособій человъческой мудрости и искусства, оказываетъ чудное дъйствіе, производить могущественное вліяніе на улучшеніе иравовъ людей, быстро распространяется въ міръ и привлекаетъ ко Христу безчисленное множество послъдователей: опять невольно раждается мысль, что въ ученіи ихъ заключается Божествен-



<sup>\*\*)</sup> Contra Cels. I, 31. '

<sup>14)</sup> Contra Cols. I, 38.

ная сила, и сами проповъдники облечены силою свыше. "Когла ны видимъ, говоретъ Оригенъ, что те речи, которыя Пельсъ называеть идіотекими, исполнены силою, подобно какимъ-то чарамъ, видемъ, что они множество людей отъ развратной жизни обращають въ воздержанию, отъ неправды въ добродетели и отъ робости въ такому мужеству, что за благочестие (христіанскую религію) ни во что ставять самую смерть: какъ не удивляться такой необыкновенной силь слова? Ибо слово техъ. которые положили начало нашему ученю и потрудились въ устроенін Божінхъ церквей, яхъ пропов'ядь им'вла силу убъждать, но не такую, какая свойственна преподавателямъ Платоновой мудрости, или другой какой, ничего не могушимъ сверхъ силь человъческой природы. Но доказательства, которыми пользовались апостолы, даны были имъ отъ Бога и убълительностію своею обязаны духу и силв. Посему-то быстро и скоро разнеслось по всему міру слово ихъ, или лучше, Слово Божіе, чревъ нихъ дъйствовавшее въ исправленію и преобразованію по закону Божію такихъ людей, которые свыклись и какъ бы сроднились съ грахомъ, которыхъ не могли изманить никакія навазанія челов'яческія 95). Кто внимательно и добросов'ястно будетъ разсматривать исторію апостоловъ І. Христа, тоть неможеть отвергнуть того, что они не иначе, какъ вспомоществуемые силою Божіею, могли такъ успащно проповадать въ міра христіанское ученіе и покорить дюдей Слову Божію. Ибо они нскусствомъ діалектики или риторики Еллиновъ не могли увлекать сердца своикъ слушателей. И еслибы Інсусь въ проповъдники своего ученія избраль такихь людей, которые славились своею мудростію и могли понравиться простымъ людямъ, или остроуміемъ или краснорвчіемъ: то, мив кажется, справедливо можно было бы подовръвать, что Онъ въ этомъ дълъ поступиль подобно философамъ, основавшимъ извъстныя секты; не исполнилось бы тогда обътование о томъ, что Его учение Божественно. Ибо Его слово и Его проповёдь имели бы своимъ пособіемъ ту мудрость, которая привлекаеть красивымъ наборомъ словъ. И наша въра, такъ же какъ въра въ ученіе мудрецовъ сего

<sup>95)</sup> Contra Cels. I, 82.

міра, утверждалась бы на мудрости человіческой, а не на силі Божіей. Но теперь, когда мы видимъ, что рыбари и мытари, нисколько не изучившіе даже первыхъ основаній науки (такъ они изображаютъ себя въ Евангельской исторіи, и Цельсъ конечно не сомніваєтся въ истині ихъ словъ, когда они говорять о своей неучености), эти люди, одушевляемые вітрою въ Іисуса, не только мужественно борятся съ іудеями, но и другимъ народамъ съ великимъ успіткомъ проповітдують свое ученіе, то мы принуждены спросить, откуда у этихъ людей такая простая, чрезвычайная сила убіждать людей? И необходимо надо сознаться, что Іисусъ сверхъестественною силою исполниль на своихъ апостолахъ то, что Онъ обітшаль, говоря: Грядите по Мнів, и сотворю вась ловцы человівкомъ (Ме. IV, 19) в с).

Такимъ образомъ Оригенъ не только признаетъ апостоловъ Богодухновенными и облеченными силою свыше, но и находить основаніе заключать къ Божественному полномочію сихъ благовъстниковъ Христовыхъ частію въ ихъ необыкновенномъ мужествъ, частію въ удивительномъ успъхъ ихъ проповъди. И на это онъ первый обращаетъ надлежащее вниманіе: между тъмъ другіе защитники въры, большею частію подробно говоря о достоинствъ ветхозавътныхъ пророковъ, касательно апостоловъ ограничиваются общими выраженіями о ихъ Богопросвъщенности и обиліи духовныхъ даровъ, ихъ украшавшихъ <sup>97</sup>).

2) Особеннымъ доказательствомъ Божественности христіанства служить его быстрое и побъдоносное распространеніс. Дивная сила новой въры, не смотря на великія и многоразличныя препятствія, въ короткое время пріобрътшей повсюду безчисленное множество послъдователей, не могла не обратить на себя вниманіе всякаго размышляющаго при свътъ въры въ Бо-

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Такъ напр. св. Іустинъ говорить, что апостолы, неученые и некрасноръчивые, но подкрапляемые силою Божією, возвастили всему роду человаческому, что они посланы отъ Христа научить всахъ Божественному разуму (Apolog. I. сар. 39. сн. I, 50.). Тертулліанъ приписываеть имъ однимъ Духа Святаго, котораго они имъди и въ дарѣ пророчествъ и въ чудесахъ и въ знаменіи языковъ— не отчасти, какъ другіе (De exhort. cast. сар. 4. См. также у Климента александрійскаго. Stromat. IV, 21, 135).



<sup>&</sup>quot;) Contra Cels. I, 62.

жіе провиденіе. И на нее часто и съ силою уназывали апологеты II и III въковъ, христіане, дотоль скрывавшіеся или извъстные язычникамъ подъ видомъ одной изъ секть іудейской религін, мало-по-малу открыто выступили, какъ отдельное, самостоятельное общество во всей изумительной многочисленности своей. Между тъмъ, какъ нъкоторые изъ древнихъ христіанскихъ писателей 98) оставили свидетельства о необывновенномъ распространеніи христіанства. Клименть александрійскій вивств съ твиъ приписываеть это Божественному дъйствію ""). Оригенъ особенно часто и обстоятельно говорить о быстрыхь успъхахъ христіанской вёры, какъ признане ея Божественнаго происхожденія. "Ръшившись распространить въ міръ свое ученіе, могь ли Інсусъ, спращиваеть Оригенъ, безъ особенной помощи Божіей, въ столь немногіе годы привлечь къ нему немалое число еллиновъ и варваровъ, ученыхъ и неученыхъ, и такъ убъдить ихъ, что они готовы скоръе страдать до смерти за христіанство, нежели отказаться оть сего ученія? Слышано ли было это о другой какой-либо религіи и ученім (100)? Напрасно враги хрнстіанства вивств съ Цельсомъ стараются унивить его лъмъ, что будто бы въ числъ послъдователей Христа находились все люди необразованные, изъ низнаго состоянія. Ніть ни одного сословія, свидетельствуеть Оригень, надъ которымь бы проповъдь Евангельская не оказала своей силы; нъть ни одного состоянія въ міръ, которое бы не покорилось ученію Іисусову 101). Въ числъ принимающихъ христіанское ученіе находятся люди богатые, высокіе по достоинствамъ и одаренные отличнымъ умомъ, также знатныя и благородныя женщины 102). А накъ вездъ бываеть болье людей простыхъ и необразованныхъ, нежели ученыхъ и остроумныхъ: то необходимо въ веливомъ множествъ покорившихся ученію Христову преобладаеть количество людей перваго рода. Такіе успахи христіанства тамъ удивительнае, что соеди-

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Какъ то: св. Іустинъ (Dialog. cum Tryph. cap. 117). Ириней (contra haeres lib I, cap. 10. n. 2) в Тертулліанъ. (Apolog. cap. 3 в 37).

<sup>99)</sup> Cohort. ad gentes cap. 10. cm. Strom. VI, 12.

<sup>100)</sup> Contra Cels. I, 22.

<sup>101)</sup> Contra Cels. II, 12.

<sup>102)</sup> Contra Cels. I, 27.

нены были съ необывновенною перемвною нравовъ людей и на пути своемъ встрътням вившнія, неодолимыя для человъка препятствія. "Не много нужно размышлять, говорить Оригень, для того, чтобы понять, что Інсусъ предприняль дело, превышеющее силы человъческія, и не только предприняль, но и совершиль. Съ самаго начала, лишь только сделелось известнымъ Его ученіе, все возстало противъ Него, и старалось противоавиствовать его распространенію въ мірв. Императоры, военачальники, правители городовъ, вонны, простый народъ, словомъвсе, что только имъло какую-либо власть. Но Інсусъ все преодольть. Его ученіе, какъ Слово Божіе, не могло быть подавлено, и восторжествовало надъ стольними врагами. Оно побъдило не только всю Элладу, но и большую часть варварскихъ народовъ, и привлекло безчисленныя души къ истинному Богопочтенію 103). Какимъ образомъ, говорить Оригонъ въ другомъ мъсть 104), человъкъ, не имъвшій въ себь ничего сверкъестественнаго, могь измънить такое множество дюдей, не только обравованныхъ, что еще неудивительно, но и неразумныхъ, преданныхъ страстямъ, которыхъ еще трудиве обратить къ целомудренной жизни, потому что не внимають разуму? Но такъ какъ Інсусъ есть сила Божія, мудрость Отца, то Онъ все это сдъдаль и еще двлаеть, не смотря на то, что Ему противодействують іуден и еллины, не върующіе Его ученію".

Наконецъ, чтобы дать болте силы доказательству, основанному на распространени христіанства, Оригенъ обращаетъ вниманіе на то обстоятельство, что діло тіхъ, кои выдавали себя за Мессію, какъ то: Оевды, Іуды и Досиося, вмітств съ ними пало и разрушилось: между тімъ какъ христіанство, и по смерти своего Основателя, существуетъ и болье и болье распространяется. "Еще прежде рожденія Іисуса быль у іудесвъ нівто Оевда, который выдаваль себя за великаго человіна; що какъ только онъ умеръ, разсівлись и ті, кои были имъ обольщены. Послів него, во время переписи, когда родился Іисусъ, Іуда Галилеянинъ многихъ изъ народа іудейскаго привлекъ къ себъ своею мнимою мудростію и новостію своего предпріятія. Но

<sup>103)</sup> Contra Cels. I, 27.

<sup>104)</sup> Contra Cels. II, 79.

вогда онъ быль наказань за свои преступленія: то и его ученіе исчезло, по врайней мірів оно осталось только у весьма немногихь и незначительныхъ людей. Послів времень Інсуса, самарянинь Доснеей остівнися убідить своихъ соотечественниковъ, что онъ есть Мессія, предсказанный Монссемъ, и кажется, привлекъ нівкоторыхъ къ своему ученію. Но чтобы показать, что всів эти люди были чужды обітованія, не были сыны Бога, а что напротивъ нашь І. Христось поистинів есть Сынъ Божій, должно вспомнить мудрое изреченіе Гамалінла: "если это предпріятіе и діло отъ человівновъ, то оно разрушится. (Такъ дійствительно предпріятія тіхъ людей съ ними умерли и уничтожились); а если оть Бога, то вы не можете разрушить его (Діян. V, 38—39), что ясно обнаруживается на ученіи и обществів послідователей І. Христа 105).

3) Чрезвычайные дары Св. Духа, какъ свидетельство о Божественномъ величін христіанской религіи, укращали церковь не только при апостолахъ, но и после нихъ. Почти все апологеты первых трехъ въковъ, св. Густинъ 106) св. Ириней 107) Тертулліанъ 108) Минуцій Феликсъ 109) и св. Кипріанъ 110) въ доказательство Божественности христіанства ссылались на чудеса, кои непрерывно отъ апостоловъ продолжались среди христіанъ и состояли въ изгнаніи злыхъ духовъ, исцеленіи разныхъ болезней и прозръніи въ будущее. Оригенъ неоднократно свидътельотвуеть о нихъ въ сочинении противъ Цельса и видитъ въ нихъ печать Божественности ученія І. Христа. "И донынь, говорить онъ, у христіанъ сохраняются следы Св. Духа, Который явился въ видъ голубя, ибо христівне демоновъ изгоняють, исцеленія совершають, и по воль Слова прозирають въ будущее " 111). И теперь имя Іисуса возстановляеть разстроенныя души, прогогоняетъ демоновъ, исцъянетъ бользни и вселяетъ дивную ти-

<sup>106)</sup> Contra Cels. I, 57.

<sup>106)</sup> Разговоръ съ Трифономъ

<sup>107)</sup> Advers Haeres. Lib II, cap. 31, 32.

<sup>100)</sup> De praescript, advers. haeret cap. IV. Apolog. cap. 23.

<sup>101)</sup> Octavius cap. 27. .

<sup>110)</sup> De idolor. vanitate cap. 4. Ad Demetrian. XV.

<sup>411)</sup> Contra Cels. I, 46.

шину въ сердца истинно върующихъ въ Него "112). Въ другомъ мъсть 112) пъйствительность чудесъ Христовыхъ Оригенъ докавываеть изъ чудесныхъ дарованій, еще существующихъ въ цернви. Онъ увърнетъ, что самъ видълъ многихъ, кои были испъдены христіанами отъ разстройства ума и другихъ бользней 114) . "Нѣкоторые изъ исповъдающихъ Інсуса являють надъ твин, воторыхъ испедяють, знамение того, что они чрезъ эту веру получили какую-то чудную силу: ибо на требующихъ исцеленія они ничего не привывають, промъ высочайщаго Бога или имени Інсуса вивств съ Его исторіею. Такимъ образомъ я самъ видъль, что многіе были освобождены оть тяжкихъ страданій, оть умопомъщательства, и другихъ безчисленныхъ бользней, которыхъ ни люди, ни демоны не могли исцелить". Наконецъ, Оригенъ указываетъ на чудеса болве внутреннія и сокровенныя, являемыя во внезапной перемънъ людей невърующихъ и обращающихся въ христіанству, призывая притомъ самого Бога во евидътели истинности своихъ словъ. "Пусть смъется Цельсъ... но я все-таки скажу, что многіе какъ бы невольно перешли въ христіанство: какой-то духъ внезапно, или чрезъ виденіе, или во сив такъ потрясалъ ихъ сердца и производилъ такую перемвну, что они отлагали свою прежнюю ненависть въ (христівнской) въръ и готовы быле за нее претерпъть смерть. И я знаю много такого рода чудесъ, которыхъ былъ очевиднымъ свидътелемъ: и еслибы я сталъ ихъ описывать, то доставиль бы не. върнымъ только поводъ къ насмъшкамъ: ибо они думають, что и ны вымышляемъ, подобно твиъ, за которыми водятся подобныя продълки. Богъ, которому открыты всё тайны совёсти, свидътель въ томъ, что Божественное учение Інсуса мы хотимъ утвердить неложными разсказами, но разнообразными и очевидными доказательствами 115).

4) Бидотвенная судьба іудейскаго народа представляеть поравительное доказательство Божественности христіанской религіи. На нее указывали древнъйшіе защитители христіанства—св. Іу-

<sup>112)</sup> Contra Cels. I, 67.

<sup>115)</sup> Contra Cels. I, 2.

<sup>114)</sup> Contra Cels. III, 24.

<sup>115)</sup> Contra Cels. I, 46.

отинъ 113), Тертувліанъ 116), св. Кипріанъ 117) и объявляли ее навазаніемъ Божіниъ, постигшимъ візроломныхъ іудеевъ за отверженіе и убісніе обътованнаго Мессіи. Оригенъ особенно весьма часто упоминаеть о разрушении Іерусалима, падении іудейскаго царства и разсвяніи народа по всвиъ отранамъ міра. Такъ, приводя свидътельство Іосифа Флавія, который (въ XVIIIкнигь своихъ Древностей) причину разрушенія Іерусалима и храма находить въ убіснім Іакова праведнаго, брата Імсуса, называемаго Христомъ, Оригенъ спрашиваеть: "Если, по словамъ Іосифа, Іерусалимъ разрушенъ за Іакова, то не болъе ли справедливо снавать, что это случилось за Інсуса, Божественность Котораго свидътельствують столь многія церкви?" 118). Дъйствительно, бъдствіе іудейскаго народа, столь :необыкновенное по своей продолжительности и великости, ясно показывало благоговъйному зрителю судебъ Божінхъ тяготьющую надъ нимъ карунебесную за тягчайшее преступленіе, каково-невъріе Сыну Божію закономъ и пророками предуназанному І. Христу, "Казнь іудеевъ, говорить Оригенъ, не отложится до времени суда, нами ожидаемаго: они несуть ее и теперь. Есть ли въ міръ, кромъ іудеевъ, какой-либо народъ, который быль изгнанъ изъ главнаго города своей страны и изъ того мъста, гдъ единственно должно быть отправляемо богослужение отцевъ ихъ? Ихъ судьба равняется судьбъ самыхъ несчастныхъ и презрънныхъ людей это они терпять не за другія свои преступленія, коихъ также не мало, но преимущественно за то злодъйство, какое они совершили противъ Інсуса<sup>и 119</sup>). "Мы не находимъ, говоритъ Оригенъ въ другомъ мъстъ, чтобы народъ іудейскій во время своего существованія когда-либо такъ долго находился подъ властію своихъ враговъ и лишенъ былъ возможности по закону отправиять свое богослужение. Правда, некогда казалось, будто Господь совершенно отвергнулъ свой народъ за гръхи его, но

<sup>115</sup> Разговоръ съ Трифономъ рад. 229.

<sup>116)</sup> Apolog. cap. 21, 26, гдъ говорить из Римлянамъ: «Nanguam dominaturi ejus (Judeae), si non ultimo de liguisset in Christum».

<sup>117)</sup> De idolorum vanitate cap. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup>) Contra Cels. I, 47.

<sup>119)</sup> Contra Cels. IV, cap. 22.

іуден после некотораго времени опять были взысваны Имъ, и возвративнись въ отечество, снова получали полную свободу служить Богу, какъ того требуеть законъ. Итакъ одно изъ доказательствъ Божественности Інсуса есть то, что изъ за Него 
іуден столько леть живуть среди великихъ и различныхъ бедствій. Осмелюсь утверждать, что они никогда не возвратится въ 
прежнее благосостояніе, Ибо они совершили ужаснейшее преступленіе, злодейски поступивъ съ Спасителемъ міра, въ томъ 
самомъ городь, въ которомъ они совершали служеніе Богу, долженствовавшее быть прообразомъ величайщихъ тамнъ. Посему 
надлежало, чтобы городь, въ которомъ Інсусу оказано столько 
несправедливости, былъ разрушенъ до основанія, народъ іудейскій—разсёянъ по всему міру, и на ихъ мёсто другіе призваны 
въ причастію въ блаженстве (спасенія) 
причастію в пр

5) Дъйствіе Промысла Божія, покровительствующаго релирін Христовой, Оригенъ находить въ исторіи самой борьбы языческаго міра съ христіанствомъ. Изв'ястно, что христіанство, при первомъ появленіи своемъ и еще болье при дальныйшемъ распространенія, подверглось сильнымъ гоненіямъ отъ іудеевъ, и потомъ особенно отъ явыческаго правительства и народа. Однакожъ, по убъжденію Оригена, оно среди самыхъ враждебныхъ усилій, будучи поддерживаемо силою Божіею, торжествовало и возрастало въ могуществъ и силъ своихъ послъдователей... И Соврать потеривлъ гоненіе за любовь къ мудрости: но авиняне раскаялись въ своемъ проступкъ съ нимъ и оставили ненависть къ нему. Не такова участь Христа и Его последователей. Римскій сенать, императоры одинь за другимь, воины, народь, сами родители увъровавшихъ въ I. Христа, вооружались противъ Его ученія: такъ что христіанство, отвсюду гонимое и твенимое столькими врагами, безъ-сомивнія было бы подавлено и уничтожено, еслибы не было подкръпляемо силово Божіею. Съ ея топомощію, оно не только не исчезло, но еще покорило міръ, противъ него злоумышлявшій " 121). Въ доказательство того Оригенъ указываетъ съ одной стороны на немногочисленность мучениковъ, пріявшихъ смерть за въру во Христа, въ сравненіи



<sup>126)</sup> Contra Cels. I, 3.

<sup>121)</sup> Contra Cels. I, 3.

съ цъдымъ обществомъ христіанъ, съ другой — на промежутик отдыха, кониъ по временамъ наслаждались гонимые христіане. "Такъ какъ христіане, говорить онъ, коимъ запрещено мстить врагамъ, соблюдали кроткое и человънолюбивое законоположение: то они отъ самаго Бога получали то, чего могли бы достигнуть, еслибы имвли позволение и надлежащую силу вести войну. Богь постоянно побораль за нихъ и по временамъ заставляль утихнугь техъ, кои возставали на христівнь, и хотели ихъ истребить 122). Немногіе, которыхъ дегко перечислить, умерли за христіанскую религію 123); такъ какъ Богъ препятствоваль истребленію цвлаго народа христіанскаго; Онъ хотвль, чтобы пребывало христізиство, чтобы вся вомля исполивлась симъ спасительнымъ и святвйшимъ ученіемъ. Съ другой стороны, дабы слабъйшіе могли отдохнуть отъ страха омерти. Богъ заботился о върующихъ и однимъ мановеніемъ своимъ разруталь всв козни противъ христіанъ, такъ что ни цари, ни мъстные правители, ни толпы черни не могли болъе свиръпствовать противъ нихъ "124). "Тавимъ образомъ, говорить Оригенъ, не смотря всв препятотвія, Богъ съ каждымъ днемъ все болье и болье распространяль число христівль, и Онь уже дароваль имъ свободу вездв проповедывать свое ученіе 125). Поедику Богъ благоволилъ, чтобы и язычникамъ послужило во спасенію ученіе І. Христа, то всв умыслы и усилія человвиескія противъ христіанъ оказались тщетными. И чемъ боле цари, правители и народъ старались подавить христіанъ, тамъ все многочислениве и сильиве они становились". Особенно замвчательно то, что Оригенъ, даже предвидя вовобновление бъдствій для христіанъ 124), высказываеть однако твердое убъщеніе въ торжествъ внутренней Божественной силы христіанства надъ языческимъ міромъ. На слова Цельса, что еслибы всв поступали подобно христіанамъ, то царь остался бы безъ войска и имперія

<sup>🏂 122)</sup> Contra Cels. III, 8.

<sup>12-)</sup> Ibid.: «Ολίτοι κατά καιρούς καὶ σφοδρα ἐυαρίθμητοι ὑπἐρ τῆς χρι**ττανῶν** Θεοσεβείας τεθνηκασιν».

<sup>124)</sup> Contra Cels. III, 8.

<sup>1.1)</sup> Ibid.

Contra Cels. VII, 26.

была бы жертвою диникъ и необразованныхъ варваровъ,-Оригенъ дветь савдующій отвіть: "Если всі будуть поступать подобно мив, то и варвары примутъ Божественное Слово и содълаются самыми кроткими и справедливыми. Тогда всъ другія религіи исчевнуть и одна только христіанская будеть владычествовать, потому что Божественное Слово пріобратаеть все болве и болье людей (127). Въ этихъ словахъ Оригена заключается та особенность, что по его мивнію, христіанство чрезъ живущую въ немъ Божественную силу со временемъ покорить человъческій родъ подъ свою благотворную власть, одержить надъ нимъ внутреннюю, духовную побъду. Между тъмъ у другихъ христіанскихъ писателей изыческое государство представляется въ постоянной борьбъ съ христіанствомъ, и торжество церкви ожидается только отъ вившиняго, сверхъестественнаго событія, каково второе пришествіе і. Христа 128). Нужно ли говорить, какъ это чанніе Оригена устроеніемъ Промысла Божія блистательно оправдалось событіями?... Спустя не болве одного столвтія, хриотіанство побъдоносно возсьло на престоль кесарей и возложило свое спасительное иго на самыхъ варваровъ, приводившихъ въ трепетъ всемірную имперію!

## IV.

Съ внъшними довазательствами Божественности I. Христа и Его религіи Оригенъ соединяль и внутреннія, основанныя на достоинствъ христіанскаго ученія. Отличительнымъ свойствомъ этого ученія, показывающимъ его Божественное достоинство, Оригенъ почитветь всеобщиость, и называеть его ученіемъ предназначеннымъ для всвхъ дюдей, и для всвхъ доступнымъ... "Воавышенна мысль Платона, что трудно найти Строителя

<sup>136)</sup> Такъ св. Іустивь, въ разговоръ съ Трифономъ, говорить о правителяхъ языческихъ, что они «не престануть умерщвлять и гнать исповъзующихъ имя Христово, доколь Господь опять не придетъ и не разрушитъ всъхъ» (гл. 39. По русскому переводу стр. 47). Сн. Тергулліана Apologet çap. 21. Климента Stromat VI, сар. 18.



<sup>127)</sup> Contra Cels. VIII, 65. "Ητις καί μόνη ποτε κρατήσει, τοῦ λόγου πλέιονας νεμομένου ψυχάς».

вселенной и Отца; да и нашедши Его, невозможно скалать всемъ известнымъ. Какое же допазательство человеколюбія представляеть христіанство въ Боге Словь, Которое воплотилось для того, чтобы по всемъ распространилось то ученіе, которое, по словамъ Платона, если бы кто и нашель, не возможно было бы возвестить всемъ? " 129). "Христіанамъ, говорить онъ въ другомъ месте, вверено ученіе о чистомъ и духовномъ Богопочтеніи, и даны новые законы, сообразно съ состояніемъ народа, который долженъ жить по всемъ странамъ міра " 120).

Далье, Божественность І. Христа, говоритъ Оригенъ, открывается изъ высокой мудрости, которая поражаеть въ Его учени тъхъ, кои, не довольствуясь простою върою, стараются проникнуть въ смыслъ Писаній 131). "Если вто, изучивши греческія науки, перейдеть къ хриотіанству, тоть не только признаеть истину его ученія, но и подтвердить его учеными доказательствами 102), почеринутыми какъ изъ Св. Писаній, такъ и ввъ соображеній разума 100). Впрочемъ, указывая на сообразность христіанскаго ученія съ разумомъ, Оригонъ, подобно прочимъ апологетамъ, не пускается въ отвлеченное философское раскрытіе истинъ, въ немъ содержащихся. Опыть такого раскрытія встрачается только въ двухъ мастахъ, гда Оригенъ говорить о невещественности и единствъ Божіемъ по ученію христівнокому, въ противоположность чувственному многобожно язычниковъ. Здравый разумъ убъждаетъ, что Богъ отнюдь не есть тленное вещество, и не можетъ-быть чтимъ въ неодушевленныхъ вещахъ, въ которыхъ представляють его язычники, подъ кажимъ-либо образомъ или символомъ; а идолы не суть боги; произведенія человъческія, изділія нечестивыхъ и развратныхъ художниковъ не могутъ быть смешиваемы съ Творцемъ и суть ничто въ сравнени съ высочайшимъ Богомъ, все со-

<sup>129)</sup> Contra Cels. VII, 42.]

<sup>130)</sup> Contra Cels. IV, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Contra Cels. III, 33.

<sup>(32) (</sup>ontra Cels. I, 2.

<sup>(</sup>a) Contra Cels. IV, 9.

творившимъ и содержащимъ въ своей власти (114). Съ другой стороны, какъ превосходиве языческихъ басней то ученіе, которое заповъдуетъ чтить единаго Творца міра: ибо прекрасное устройство, единство и согласіе всъхъ вещей въ міръ убъждаеть, что они произошли не отъ многихъ творцевъ, но отъ Единаго. Все существующее въ міръ суть части его, а Богъ не естъчасть цъдаго: ибо часть есть нъчто несовершенное; но это не приличествуетъ Богу. Равнымъ образомъ, Богъ не есть и цълое (т.-е. весь міръ): ибо цълое состоитъ изъ частей. А разумъ не можетъ согласиться, что Высочайшее существо составлено изъчастей, изъ которыхъ каждая не въ состоянія отправлять того, что могутъ остальныя части (125).

Какъ на особенное достоинство христіанскаго ученія, Оригенъ обращаеть внимание и на самый способъ, какимъ преимущественно оно усвояется христіанами, т.-е. въру. Вопреви Цельсу упрекавшему христіань за то, что они въ своемъ ученів полагаются на въру. Оригенъ старается оправдать это и показать, что въра есть естественный путь ко всякому познанію вообще и особенно благотворный и необходимый въ области религи. "Большая часть двяв человеческихв, говорить Оригенв, утверждается на въръ: брасають въ землю съмена, отправляются въ море, предпринимають самыя опасныя дела-почему? Потому, что върять, что все это окончится благополучно 136). Тоже самое бываеть и въ области умственной. Почему предавшіеся изученію философія избирають себв того или другаго учителя, ту иль другую шволу? Не оттого ли, что върили въ превосходство вхъ предъ прочими? Ибо кто старается выслушать и оцвинть начала вебхъ школь, доказательства и возраженія на нихъ, прежде нежели обратиться къ школе Платоновой, или Стоической, или Аристотелевой, или Епикурейской 1:7)? Если же въ двлахъ житейскихъ и на поприщъ философіи первый шагь опирается на въръ: то не гораздо-ли болъе справедливо върить безконечному Богу в Тому, Кто научиль насъ истинному богопочтению? Съ другов

<sup>\*.4)</sup> Contra Cels. III, 4. I, 6.

<sup>434)</sup> Contra Cels. III, 4. I, 23.

<sup>116)</sup> Contra Cels. I, 11.

<sup>&</sup>quot;) Contra Cels. I, 10.

стороны, въра есть не только самый естественный способъ усвоенія истинъ христіанскаго ученія, но вывств и необходимый, если истинная религія должна быть общимъ достояніемъ людей необразованныхъ и просвъщенныхъ. "Какъ мало людей, говорить Оригенъ, которымъ ни житейскія заботы, ни слабость умственныхъ силь не препятствують изследывать истину собственными усиліями и соображеніями! Въ этомъ случав весьма благодетельна вера! Столько тысячь людей уже уверовали, и въра извлекла ихъ изъ бездны гръха и пороковъ. Спросите это безчисленное множество върующихъ, лучше ли для нихъ то, что они простодушно увъровали въ жизнь и мадовозданніе за гробомъ, и потому решились изменить свое поведение, улучшить нравы; или для нихъ было бы полезнве, еслибы они уввровали не безъ долговременнаго изследованія, и свое исправленіе отдожили до твхъ поръ, пока они тщательно и точно изследовали всв основанія религіи? Тв еще не обратившіеся, которые напередъ хотять все основательно изследовать, никогда не достигнуть того, до чего другихъ довела простая въра. И это есть одно изъ лучшихъ доказательствъ того, что ученіе столь спасительное для людей, произошло отъ Бога 188). Ибо для того, чтобы всвять людей, самыхъ простыхъ и низкихъ, привести къ Богу,-Спасителю нашему надлежало употребить такое средство, воторое было бы доступно для пріемлемости всего міра и преимущественно людей низшаго состоянія «.139).

Божественное достоинство христіанскаго ученія открывается также изъ необыкновеннаго могущества и силы, съ какою оно, не смотря на простоту Евангельской проповъди, дъйствовало на умы и сердца слушателей. "Сердце человъческое, говорить Оригенъ, не убъждается витіеватыми ръчами и еще не улучшается отъ того, что истину представять достовърно: чтобы проникло и подъйствовало слово, для того проповъднику нужна особенноя Божественная сила, его проповъдь должна быть освящена благословеніемъ свыще. Разсужденія философовъ, какъ ни были они блистательны и хотя согласны были съ нашими догматами, они не имъли силы овладъть своими слушателями и произвести



<sup>138)</sup> Contra Cels. I, 9.

<sup>139)</sup> Ibid. VI, 1.

въ нихъ перемъну жизни. Но ученики Іисусовы, люди неученые и простые, ничего незнавшіе о греческой мудрости, съ своею проповъдію обходили многіе народы, и тысячи слушателей увленали до того, что каждый по мъръ своего познанія ръшался слъдовать и въ жизни тому, что они проповъдывали 140). Тъже, которые такъ прекрасно умствовали о Высочайшемъ добръ, о природъ души, о посмертномъ блаженствъ добродътельныхъ, сами забывая всъ эти высокія истины, открываемыя имъ Богомъ, склонялись къ дъламъ низкимъ и оказывались суетными въ своихъ мысляхъ (141).

Распрывши достоинство христіанскаго ученія изъ его свойствъ. нои заключаются въ его всеобщности, высочайшей мудрости и въ самомъ способъ усвоенія его истинъ, Оригенъ съ особенною силою и весьма часто стараетси показать Божественную силу христівнства нъ опытв, въ техъ благотворныхъ действіяхъ, вакія производить оно въ нравственной жизни его последователей. Искренно и трогательно говорить Оригенъ въ начали своего сочиненія, "И теперь все еще продолжають ваносить на Інсуса лжесвидетельства и влеветы; да Онъ всегда будеть подвергаться имъ, доколъ существують злые люди. Но и нынъ, какъ прежде. Онъ также молчить и не защищаеть Себи словами. За то прасноръчивъе и сильнъе всего говорить въ Его пользу неукоризненная и святая жизнь Его последователей, которая уничтожаеть всв обвиненія противъ Него 142).. Двйствительно, христіанство явилось среди міра, который быль исполнень всяними дълами разврата и достигъ врайней степени нравственнаго безсилія, и повсюду, гдъ только оно было принимаемо, производило необыкновенную перемвну въ нравахъ и возводило людей на такую степень нравственнаго совершенства, которая превосходила и посрамляла мудрость и добродътель самихъ опдософовъ. "Какое ученіе, говорить Оригенъ, 143) кромъ христіанскаго, такъ могущественно привлекаетъ людей къ доброй жизни? Пусть кто-либо понажеть другой путь, которымъ бы



<sup>140)</sup> Contra Cels. VI, 2.

<sup>141)</sup> Ibid. VI, . 4.

<sup>142)</sup> Contra Cels. I, 2.

<sup>143)</sup> Contra Cels. IV, 53.

могли обратиться къ добродетели не одинъ или два, но безчисленное множество людей? И врачи телесные не могутъ возвратить больному здоровье безъ воли Божіей. Можно ли иначе думать о томъ, если кто цвамя сотни душъ освободилъ отъ сквернъ гръха, отъ неистовыхъ страстей и порововъ, отъ презрвнія въ Божественному? Каждый благоразумный долженъ сознаться, что въ дюдяхъ ничего добраго не бываеть безъ Бога: тэмъ съ большею смедостію можно утвержавть это объ Інсусе. Надобно только сравнить съ настоящими нравами многихъ увъровавшихъ въ Него прежимом жизнь ихъ, чтобы видеть, какимъ прежде предавались они порокамъ, неправдамъ, какими увлекались страстями, и-какъ теперь съ тъхъ поръ, какъ приняли Христіанское ученіе, они савлались гораздо справедливве, цвломудренные и постояниве 144). Даже самые простые изъ христіанъ, которые только върують въ великаго Бога, и Его Единороднаго Сына Бога-Слово, въ своей жизни являются гораздо совершениве •илософовъ, покланяющихся суетнымъ богамъ, и приводять ихъ въ стыдъ 145). Тъ, которыхъ призирають за ихъ глупость и навывають рабами, какъ только приняли учение Іисуса и предались Богу, такъ сдълались далеки отъ всякой свверны плотской, что многіе изъ нихъ не только воздерживаются отъ сообщенія съ женщиною, но и совершенно являють себя чистыми... Для этого не употребляють они цикуты, подобно Авинскому Гіерофанту но довольствуются Словомъ Божінмъ къ удаленію изъ души всявихъ похотей, и соблюдають полное дівство не для почестей человъческихъ, не для денежныхъ наградъ, какъ дъвы при храмахъ языческихъ боговъ " 146). Насъ навывають враги обманциками, говоритъ Оригенъ въ другомъ меств. Прекрасно же мы обманываемъ, когда нашими усиліями люди изъ невоздержныхъ дълаются воздержными, или по крайней мъръ любящими воздержаніе, изъ неправедныхъ справедливыми, или стремящимися къ прявдъ, изъ неразумныхъ-разумными, или идущими по пути иудрости, изъ боявливыхъ и слабыхъ--мужественными и твер-

<sup>144)</sup> Contra Cels. I. 22.

<sup>116)</sup> Ibid. VII, 44, 49.

<sup>146)</sup> Ibid. VII, 48.

дыми такъ, что они готовы принять смерть за въру во всесоздавшаго Бога<sup>и! 147</sup>).

Нравственное перерожденіе, производимое христіанствомъ, обнаруживалось не только въ отдельныхъ людяхъ, но и какъ знаменіе Божественной силы его, ярко выступало въ цвлыхъ обществахъ христіанскихъ, особенно своею противоположностію съ общественною жизнію язычествъ. Церкви Божіи, говорить Оригенъ, основанныя І. Христомъ, сіяютъ въ мірв, какъ звъзды, если сравнить ихъ съ собраніями народовъ, среди которыхъ они пребываютъ. Кто будетъ отрицать, что даже худшіе члены нашихъ церквей гораздо лучше, нежели большая часть тэхъ, изъ которыхъ состоять народныя общества?... Для примъра посмотримъ на Церковь Божію, находящуюся въ Анинахъ: она мирна, благочинна, и старается творить угодное Всевышнему Богу. На противъ народъ Аоинскій, безпокойный и буйный, никакимъ образомъ не можеть быть сравненъ съ тамошнею церковію. Тоже можно сказать о церкви и о народъ въ Коринев и Алевсандріи. И если добросовъстно и съ любовію къ истинъ станемъ извъдывать это дъдо, то какъ не удиваяться тому, кто вознамврился и могъ повсюду основать среди гражданскихъ обществъ особенныя церкви Божін. И не справедливо ли думать объ Інсусъ, јихъ основатель, что въ немъ было Божество, но не такое, которое обыкновенно представляють язычники? 145).

Изображая такимъ образомъ высокое Божественное достоинство христіанской религіи, Оригенъ значительно превзошель своихъ предшественниковъ на поприцъ апологетики. Особенность всъхъ древнъйшихъ защитниковъ св. Въры состоитъ вътомъ, что Божественное величіе и силу христіанства они большею частію показывали въ живыхъ примърахъ, представляя чистую, невинную жизнь Христіанъ п ихъ мужество въ гоненіяхъ, и почти не останавливались на внутреннихъ чертахъ христіанскаго ученія, свидътельствующихъ о его сверхъестественномъ происхожденіи. Въ этомъ отношеніи они довольствовались свидътельствомъ своего сознанія о его мудрости и ръ-



<sup>&</sup>lt;sup>(47)</sup> Contra Cels. 11, 79.

<sup>140)</sup> Contra Cels. III, 29-30.

шительномъ превосходствъ надъ человъческими ученіями <sup>149</sup>), или указывали на то, что оно проповъдано Богопросвъщенными людьми <sup>150</sup>), или старались обличить нельпость языческаго ученія о Богъ и нравственности <sup>151</sup>). Гораздо полнъе раскрытіе внутренняго доказательства Божественности христіанства представляется у Оригена. Указывая на свойства христіанскаго ученія, состоящія въ его всеобщности и высокой мудрости и могущественномъ дъйствіи на людей, онъ притомъ первый старается оправдать участіе въры, какъ естественнаго и необходимаго способа усвоенія истинъ откровенной религіи. Такъ далекъ быль даровитый почитатель христіанской науки оть того, чтобы признать незаконныя притязанія разума на исключительное господство въ дъль религіи!

## В. Отвъты Оригена на возражевія Цельса протввъ христіанства.

Защищая Божественное достоинство христіанской религіи отъ возраженій Цельса, Оригенъ въ своемъ сочиненіи не оставиль ни одного изъ нихъ безъ приличнаго отвъта или опроверженія. Но при изложеніи заслугь Оригена въ борьбъ съ Цельсомъ достаточно остановить вниманіе на главнъйшихъ и замъчательнъйшихъ возраженіяхъ Цельсу, именно тъхъ, которыя касаются 1) христіанскаго ученія, 2) Евангельской исторіи, 3) священныхъ сказаній Ветхозавътныхъ и 4) наконецъ отношенія христіанъ въ Государству.

T.

Высокое достоинство истинъ, проповъдуемыхъ христіанскимъ откровеніемъ, такъ поразительно и для здраваго разума очевидно, что и вряги христіанства видятъ невозможность совершенно отвергнуть его. Посему то и Цельсъ, нападая на христіанское ученіе, старался унизить его достоинство посредствомъ того пред-

<sup>143)</sup> S. Iustini Apolog. I, 23. Apolog. II, 15. Dialog. cum. Tryph. cap. 9.

<sup>150)</sup> Tertulliani Apolog. cap. 45.

<sup>161)</sup> Таковы сочиненія Татіана, Өеофила Антіохійскаго и др.

положенія, будто все истинное и преврасное въ христіанствъ не принадлежить ему собственно и уже находилось въ системахъ греческихъ философовъ 152). Въ отвъть на это Оригенъ говоритъ. что если какое ученіе здраво и полезно, то где бы оно ни было высказано у греческихъ философовъ или у јудейскихъ пророковъ и въ словахъ І. Христа и Его апостоловъ, не должно быть порицаемо за то, что христівне или іуден проповъдують его вивств съ Греками 162). Почитать же христіанское ученіе зашиствованнымъ изъ греческой ондософіи - совершенно несправедливо. "Моисей и другіе пророки, у которыхъ находится истины удивительныя по своей высотв и достойныя Бога, - они гораздо древиње не только Платона или Гомера, но и самаго изобрътепія греческихъ буквъ. Какъ же можно утверждать, что они ученіе свое позаимствовали у Платона, когда этотъ въ ихъ время и не родился? Равнымъ образомъ нельзя приложить мысли Цельса о христіанскомъ ученім и къ апостоламъ Інсусовымъ. Въроятно ли, чтобы рыбарь Петръ, скинотворецъ Павелъ и Іоаннъ, оставившій мрежи отца своего, преподавали въ своихъ посланіяхъ ученіе о Богь, будтобы взятое ими у Платона 154)? "Но положимъ, продолжаетъ Оригенъ, что и въ ученіи греческихъ философовъ заключается много истиннаго и прекраснаго. что открыль имъ Богъ. Какъ же могли они отвратить людей отъ поклоненія видимымъ предметамъ и ложнымъ богамъ, когда и сами не твердо стоили на высотв истинъ, которыя открылъ имъ. Богъ? Одни вивств съ неразумною толпою повланялись Артемидъ; другіе боготворили образъ смертнаго человъка, даже Сократь обязаль друга своего принести въ жертву Эскулапу пътуха, а иногда эти мудрецы возвышавшіеся въ вещамъ невидимымъ, сверхъчувственнымъ, вмъстъ съ египтянами повергались предъ птицами, четвероногими и гадами. Когда даже учители греческіе измінили истину Божію во лжу и послужили твари болъе нежели Творцу, тогда Богъ избралъ буія міра, да посрамить премудрыя 155). Сверхъ того философы похожи на техъ

<sup>152)</sup> Contra Cels. VI, 1. VII, 59.

<sup>163)</sup> Contra Cels. VII, 59.

<sup>&#</sup>x27;44) Contra Cels. VI, 7.

<sup>188)</sup> Contra Cels. VI, 4.

врачей, которые пользують только богатыхъ и знатныхъ. Пророки же и впостолы Інсусовы, побуждаемые чедовъколюбіемъ. старались всёхъ привести на путь истины, и грековъ и варваровъ. простыхъ и ученыхъ. И такъ какъ ихъ ученіе навначено было для всвуъ людей, то оно отнюдь не должно было походить на искусно приготовленную пищу, которой могли бы наслаждаться только люди изнъженные и прихотливые 188). Не многимъ только высоко-образованнымъ людямъ принесли пользу (если это можно сказать) великолепная и обработанная речь Платона; между тъмъ какъ простая и безъискуственная ръчь проповъдниковъ Христова ученія привлекла безчисленное множество последователей. Это говорится не въ обиду Платону, который въ нъкоторыхъ отношеніяхъ заслуживаеть похвалу: но съ тыпъ, чтобы повазать, какъ мудрость человъческая безъ силы Божественной не въ состояни научить людей истинъ и склонить въ сообразной съ нею жизни 187). Не довольствуясь общимъ возраженіемъ противъ христіанскаго ученія, Цельсъ нападалъ и на отдъльные пункты его.

И вопервыхъ возставалъ онъ противъ главнаго и основнаго догмата христіанскаго о нисшествін воплотившагося Бога на землю для спасенія людей. "Для чего, возражаль Цельсь, Богь сошель на землю?... Если Онъ ръшился исправить настроеніе среди людей, то не довольно ли для этого Его всемогущества"? Но, - отвъчаеть Оригенъ, развъ Богь въ одинъ мигь долженъ исторгнуть изъ серденъ человъческихъ всё грехи и порови, насадить въ нихъ добродътель и вдругъ исполнить ихъ новыми мыслями и расположеніями? Сообразно ли это съ Божественною премудростію и существомъ самаго діля? Положимъ, что это было бы возможно: что сталось бы тогда съ свободою человъческою, п въ чемъ была бы добродътель и заслуга тъхъ, которые бы отложились джи и заблужденій "? "Далье, допустивъ возможность такого внезапнаго нравственнаго превращенія произведеннаго всемогущею силою Божіею, естественно можеть вто-либо, идущій по следамъ Цельса, спросить: почему Богь из-

<sup>134)</sup> Contra Cels. VII, 60.

<sup>117)</sup> Contra Cels. VI, 2.

<sup>\*\*\*)</sup> Contra Cels. IV, 3.

начала сотвориль человъка не такимъ совершеннымъ и добродътельнымъ, чтобы въ немъ не могло родиться расположение ко гръху и такимъ образомъ не было нужды въ какомъ-либо послъдующемъ исправления? Но это значитъ опять уничтожить свободу человъка, а вмъстъ съ тъмъ и самую добродътель. Ибо свобода такъ тъсно соединена съ добродътелю, что послъдняя должна уничтожиться съ отнятиемъ первой 159).

"Но ужели Богъ, спрашивалъ Цельсъ, только спустя многія тысящельтіи вздумаль жизнь людей исправить и сдылать добродътельною?" "Нътъ, отвъчаеть Оригенъ, мы въруемъ, что Богъ Господь и правитель міра всегда желаль сдёлать жизнь человъческую праведною и добродътельною и всегда подавалъ разумнымъ существамъ средства обратиться на путь истины и удалиться отъ пороковъ. Онъ искони и во всв времена посылалъ Свое слово во святыя души и делалъ ихъ своими служителями и пророжами для того, чтобы они старались объ исправденіи своихъ ближнихъ 160). Впрочемъ, замъчаетъ Оригенъ, есть большое различие между тъми, которыхъ Богъ употребляль для сей цъли. Не многіе изъ нихъ предлагали истину во всей чистотв и старались объ исправленіи людей: таковы были Моисей и пророви 161). А многіе изъ твхъ, коимъ промысль Божій, по своему человъколюбію, дароваль познаніе высокихь и важныхъ предметовъ, измънили истину во лжу 142). Но дъло предпринятое І. Христомъ безконечно превышаеть всв прочія. Онъ благоволилъ исцелить и исправить не обитателей одного какого-либо уголка земли, но весь человъческій родъ. Онъ прищель для того, чтобы спасти всвях людей. Какъ неудивительно то, что въ нвкоторыя времена являлись пророки, которые за свою болве возвышенную и чистую жизнь удостоивались получить большую мъру Божественной благодати: точно также не должно быть странно и то, что было время, когда въ человъческому роду пришло существо необычайное, подобнаго которому не было прежде и никогда не будетъ на землви 163). Далве Цельсъ воз-

<sup>159)</sup> Contra Cels. IV, 3.

<sup>160)</sup> Contra Cels. 1V, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>666</sup>) Contra Cels. IV, 4. <sup>162</sup>) Contra Cels. VII, 46.

<sup>(41)</sup> Contra Cels. IV, 8.

ражалъ: "почему Богъ нисшелъ на землю въ гръшникамъ, а не въ твиъ, которые свободны отъ грвховъ 164)? На это Оригенъ отвъчаетъ: что Богъ Слово явился на вемль для гръщинковъ, накъ врачъ, а для твяъ, нои уже очистились отъ гръховъ и болье не гръшать, какъ учитель Божественныхъ танкъ. Впрочемъ если Цельсъ подъ свободными оть граховъ разумаеть не твхъ, которые болве не грвшать, а твхъ, которые никогда не гръщили, то мы утверждаемъ, что такихъ людей вовсе исключая І. Христа, который граха не сотвориль. (1 Петр. II, 22). Ибо не можеть быть, чтобы человъкъ оть самаго рожденія своего въ продолженіи живни своей всецьло сохраниль себя добродетельнымъ и могь возвести взоръ свой къ Богу съ полнымъ сознаніемъ своей безгръшности: кто бо сый человъкъ, яко будеть непорочень? или аки будущій праведникь рождень оть жены? (Іов. 15, 14). Но Богу должно ли оставить людей, погразшихъ во гръхахъ, безъ всякой помощи? Человъколюбивъйщій Царь могь ли не посылать никакого врача къ стражлушимъ отъ бользни подданнымъ своего царства 145)? Посему всв люди страждущіе и обремененные гръхомъ призываются къ тому успоное. нію, которое пропов'ядуется нашею религіею".

Опровергая христанское учене о воплощени Бога для спасения рода человъческаго, Цельсъ возставаль и противъ учения о лицъ Інсуса Христа, канъ Богочеловъна. Онъ говорилъ, что "если бы Богъ дъйствительно вочеловъчился въ І. Христъ: то слъдовало бы, что Богъ измънился въ смертнаго человъка, изъ всесовершеннаго существа сдълался несовершеннымъ, изъ блаженнаго несчастнымъ". Кромъ того онъ ставилъ въ упрекъ христанамъ и то, что они воздаютъ Божеское поклоненіе І. Христу, тогда какъ сами учатъ, что это принадлежитъ только Единому Богу. Въ отвътъ на это Оригенъ, подтверждая неизмъняемость Божію словами Писанія (Пс. 101, 28. Макпав. 111, 6.), говоритъ, что "Богъ Слово не измънился чрезъ соединеніе съ человъческою душею и смертнымъ тъломъ. Изъ любви къ людямъ Онъ умалилъ себя, дабы могъ быть ими объятъ, но не превратился изъ добраго въ злаго, ибо гръха не сотворилъ

<sup>164)</sup> Contra Cels. III, 62.

<sup>166)</sup> Contra Cels. III, 62.

(I Петр. II, 22.), не сделался безобразнымъ и не утратилъ своего блаженства. Когда врачъ смотрить на бользни и васается страдающихъ чденовъ, чтобы исцълить больныхъ, ужели онъ необходимо дълается изъ добраго злымъ, или изъ счастливаго несчастливымъ, изъ превраснаго дурнымъ? Такъ и Богъ-Слово, снисходя къ тъмъ, кои не могутъ снести сіяніе Его Божества, ставо плотію и говорило языкомъ человъческимъ, однако же всегла оставаясь по существу Своему Словомъ, оно не подвержено темъ переменамъ, какими страждутъ душа и тело, съ коими оно соединилось « 166). "Несправедливо, говоритъ Оригенъ. и то мивніе Цельса, будто мы чрезмірно почитая Інсуса, противоръчимъ собственному ученію о повлоненіи единому Богу. Ибо Інсусъ Христосъ сваваль о Себъ: Азъ и Отець едино есьма. (Іоан. Х. 30): Азъ во Отцъ и Отецъ во Мив (Іоан. XIV. II): посему мы поклоняемся Отцу и Сыну, какъ единому Богуе Не человъку, недавно явившесуся, воздаемъ почести, ибо мы въримъ тому, который сказель: прежде даже Авраамъ не бысть Азъ есмь (Ioaн. VIII, 58.) и Азъ есмь истина (Ioaн. XIV, 6), а нивто не сомиввается, что существо истины существовало и до явленія Христа. Тавимъ образомъ мы чтимъ Отца истины н Сына, самую истину, которые суть два по своей ипостаси (δύο τὴ ὑποστάσει), нο одно по единству согласію и тождеству воли своей, такъ что видъвшій Сына, который есть сіяніе и образъ ипостаси Божіей, видълъ въ Немъ и Отца (167).

Наконецъ Цельсъ возставалъ противъ ученія о воскресеніи плоти, представляя его следствіемъ будто бы дурно понятаго ученія о переселеніи душть <sup>146</sup>). Онъ говорилъ, что желать возвратиться въ разрушившееся тело прилично только пресмыжающимся <sup>169</sup>), и ученіе о воскресеніи тела объясняль изъ желанія христіанъ чувственнымъ образомъ иметь общеніе съ Богомъ <sup>170</sup>).



<sup>146)</sup> Contra Cels. IV, 15. «Καὶ σῶμα θνητόν καὶ ψυχὴν ἀνθρωπίνην ἀναλαβὼν ὁ ἀνάνατος θεὸς λότος, τὴ οὐσία αενων λότος, οὺδεν αέν πάσχει το σῶμα ἡ ἡ ωυχὴ». Γρ. ταμπε π. 19.

<sup>(47)</sup> Contra Cels. VII. 12.

<sup>168)</sup> Contra Cels. VII, 32.

<sup>169)</sup> Contra Cels. V, 12: σκοληκών ή πλένς».

<sup>176)</sup> Ibid. VII, 49---50.

Оригенъ, писавшій о воскресеніи особенное сочиненіе 171), въ настоящемъ случав довольствуется вратяниъ опроверженіемъ нъвоторыхъ возраженій Цельса, происшедшихъ отъ его недоразумънія. "Ученіе о воскресеній, говорить Оригень, по высотв овоей неудобоизъяснимо, и наиболье требуеть мудрости для уразуменія того, вакь оно вызвышенно и достойнно Бога. Цельсь жалъвается надъ нимъ, потому что не понимаеть его, или слышаль о немь оть невъждъ. Это учение отнюдь не происходить, жакъ думалъ Цельсъ, изъ дурно понятаго ученія о переседеніи пушъ изъ одникъ твкъ въ другія: но оно основывается на твердомъ убъжденій въ томъ, что душа, по существу своему безтьлесная и невидимая, находясь однако въ накомъ-либо телесномъ мъстъ, имъетъ нужду въ тълъ, сообразномъ съ свойствомъ ея жилища 172). Равнымъ образомъ, говоритъ Оригенъ, ни мы не учимъ, ни Св. Писаніе не говорить, чтобы люди давно умершіе возстали нъкогда изъ земли и стали опять жить въ прежникъ. тылахъ, безъ всякой перемены ихъ въ дучнія 173). Какъ Богъ по ученію апостола (І Кор. XV, 35-38), даеть каждому съмени твло, какое Онъ хочеть, такъ Онъ поступить и въ отношения въ мертвымъ, которые какъ бы съются въ землю и въ опредъденное время получать отъ Бога изъ тыль посвянныхъ тыло. каждому приличное. Писаніе пространно говорить о томъ, какое будеть различие между твиъ твломъ, которое такъ сказать светса. и тъмъ, воторое изъ него какъ бы возстанетъ. (І Кор. XV. 42-49) 17+). Въ воскресении мертвыхъ, которое мы проповъдуемъ, качества твяъ изивнятся: ибо посвянныя въ тявніи возстануть въ нетавніи, посвянныя въ безчестіи возстануть въ славъ, и тъла душевныя сдълаются духовными. Въ этомъ мы не можемъ сомнъваться при твердой увъренности во всемогущемъ Промысль, который можеть сообщить матеріи качества, какія Ему благоугодно. Ибо матерія, находясь въ зависимости отъ Бога, теперь имветь такой образь бытія, а после будеть иметь другой и притомъ гораздо дучшій <sup>175</sup>). Пгакъ наше чаяніе вос-

<sup>&</sup>lt;sup>17;</sup>) Евсев. Цер. Истор. VI, 24.

<sup>172)</sup> Contra Cels. V. 18.

<sup>173)</sup> Contra Cels V, 18.

<sup>174)</sup> Ibid. 19,

<sup>473)</sup> Contra Cels. IV, 57.

кресенія мертвыхъ не есть надежда приличная только червямъ" 176). Далъе "пусть знаетъ Цельсъ, что хотя вивемъ мы нужду въ твлв между прочимъ и потому, что пребываемъ въ твлесномъ мъсть; но отнюдь не нуждаемся въ немъ для повнанія Бога, для того, чтобы видеть Его невещественными очами, или слышать ушами и осязать руками. Ибо не телеснымъ окомъ созерцается Богъ, но умомъ, который сотворенъ по образу создателя, и отъ Его промысла получиль способность познавать Бога. Видеть Бога можеть тольно сердце чистое, по слову Спасителя: блажени чистія сердцемъ, яко тін Бога угрять. (Ме. У. 8) 177). Навонецъ Цельсъ упреваеть, ванъ въ томъ, будто вы сами себъ противоръчимъ, когда мы съ одной стороны, чал воспресенія тъла, почитаемъ его достойнымъ такой чести отъ Бога; а съ другой отдаемъ его на всякія мученія, какъ бы вещь пичего нестоющую. Но мы не безчестимъ тъло, когда за свою въру подвергаемъ его страданіямъ и различнымъ трудамъ: тв только безчестять тыло, которые оскверняють и разрушають его граховными удовольствіями 178). Впрочемъ, замачаеть Оригенъ, мы имвемъ нвито превосходнвищее, нежели твло, именно разумную душу, ибо она носить въ себъ образъ Совдателя, который безтвлесенъ 179).

## II.

Цельсъ въ своихъ возраженіяхъ противъ Евангелій, но нападалъ подлинности самихъ Евангелій, но нападалъ только на отдёльныя сказанія ихъ и старался показать, что они странны, невёроятны и противорёчатъ между собою. Посему и Оригенъ въ сочиненіи противъ Цельса довольствовался только защищеніемъ и объясненіемъ частныхъ событій Евангельской исторіп.

Цельсъ находияъ страннымъ родословіе Іисуса Хрпста, производящее Его отъ іудейскихъ царей. "Но, отвъчаетъ Оригенъ,

<sup>176)</sup> Ibid. V, 19.

<sup>177)</sup> Ibid. VII, 34-35.

<sup>110)</sup> Ibid. VII, 50.

<sup>&#</sup>x27;") Contra Cels. VIII, 49.

то, что матерь Спасителя обручена была бъдному древодълю, не препятствуеть Ему вести Свое родословіе отъ царей. И въ наше время развъ нъть примеровъ, что лети богатыхъ и знатныхъ родителей остаются подобно Маріи въ простомъ и бъдномъ состояніи; между тъмъ какъ предводителями и царями народовъ являются люди изъ низкаго сословія 180). Цельсъ почиталь невъроятнымъ повъствование о томъ, что халдеи, по случаю рожденія І. Христа, пришли повлониться Ему, еще младенцу, какъ Богу. На это Оригенъ заметивъ, что Цельсъ ошибается, если не различаеть маговъ отъ халдеевъ, говорить: лизъ Евангельского сказанія видно, что расположило ихъ къ путешествію въ Виелеемъ. Они видели звезду на востокъ, которая была изъ рода кометъ, новую и непохожую на другія. А такія кометы, по замічанію ученыхъ, являются какъ предвістницы великихъ и необычайныхъ переворотовъ, имъющихъ случиться на землв. Что же удивительного, если явилась зввада и при рожденіи Того, Который долженъ быль произвести нічто новое въ человъческомъ родъ и распространить Свое ученіе не только между іудеями, но и у грековъ и многихъ варварскихъ народовъ? Сверхъ того, волхвы съ явленіемъ на вемль Сына Божія, пришедшаго разрушить власть демоновъ, въроятно встрътили препятствие заниматься своимъ искусствомъ, и по необыкновенной звъздъ догадавшись, что родилось Существо, которое могущественные и превосходные содыйствующихы имы демоновъ, ръшились Ему поклониться. Можетъ-быть они имъли записанное Моисеемъ пророчество Валаама, который и самъ быль сведущь въ томъ искусстве и прочли о звезде Числ. XXIV, 17. Итакъ они пришли въ Іудею, узнавши о мъстъ рожденія будущаго царя, принесли новорожденному золото, какъ Царю, смирну, какъ имъющему умереть, и ливанъ, какъ Богу «181). Когда Цельсъ выставляль бъгство І. Христа во Египетъ двломъ, недостойнымъ Бога, то Оригенъ говоритъ, что христіане исповъдують, что I. Христосъ состоить изъ двухъ естествъ, Божескаго и человъческаго, "Что же несообразнаго, когда тотъ, кто однажды приняль естество человъческое, не благоволиль без-

<sup>180)</sup> Contra Cels. II, 32.

<sup>181)</sup> Contra Cels. I, 58-- 60.

временно подвергнуться опасности смерти, но удаляется отъ нен по свойственному людямъ чувству самосохраненія? Безъ сомнанія, можно было Ему спастись и иначе. Но съ образомъ, который принялъ на Себя Христосъ, явившись на земла, гораздо соотватстваннае было то, что Онъ вмаста съ своими воспитателями бажалъ въ Египетъ, чамъ то, еслибы Провиданіе воспрепятствовало намаренію Ирода, или защитило младенца Іисуса невидимымъ шлемомъ, о которомъ говорятъ поэты, или наконецъ, съ посланными для Его убіенія поступило также, какъ съ содомлянами 182).

Особенно подробно, хотя и не совствить основательно Оригенть защищаеть оть возражении Цельса Евангельское сказание о томъ, что происходило при крещеніи І. Христа. "Нужно замътить, говорить Оригенъ, что бывають исторіи, даже истинныя, которыхъ достовърность однако доказать весьма трудно, а иногда не возможно". Подтвердивши это примъромъ повъствованій о Троянской война, объ Эдина и Іокаста и переселеніи Гераклидовъ 183), Оригенъ переходитъ къ Евангельскому свазанію о явленіи Св. Духа въ видъ голубя и защищаеть его приспособительно въ понятіямъ іудея, которому вложилъ Цельсъ свои возраженія. Онъ спрашиваеть: чёмъ докажеть іудей сказаніе Іезекіндя о томъ, что небеса отверздись и Богъ показаль ему славу Свою (Iezes. I, 1. II, 1.), или чемъ подтвердитъ виденіе пророка Исаін, описанное въ VI главъ его книги? "Если достовърность сихъ прорововъ свидетельствуется ихъ чудесами, то еще болъе должно върить, говорить Оригенъ, Інсусу Христу, воторый разсказаль о томъ событіи своимъ ученикамъ; потому что Онъ сотвориль несравненно многочисленнъйшія и важнъйшія чудеса 184). Истина Евангельскаго сказанія о необычайныхъ обстоятельствахъ крещенія Спасителя подтверждается также чудесами апостоловъ Его и тъми слъдами Св. Духа, явившагося въ видъ годубя, которые доселъ остаются у христіанъ 185).

<sup>\*\*\*\*</sup> Contra Cels. 1. 46. Впрочемь Оригень, следуя гогдашнему понятю о небе, как: теле твердомы и плотномы, которое не можеты разделиться безы переворота



<sup>182)</sup> Contra Cels. 1, 66.

<sup>483)</sup> Ibid. 42.

<sup>184)</sup> Contra Cels. 1, 43-44.

Возражая противъ Евангельскихъ пророчествъ, Цельсъ представляль невозможнымь, чтобы Іуда предаль І. Христа и Петрь отрекся отъ Него после того, какъ Онъ предсказаль имъ это; мначе нужно допустить, говорить онъ, что если I. Христосъ вредсказаль это какъ Богъ, то Онъ сдвлаль Своихъ учениковъ и сообщивковъ невольными преступниками" 186). На эти возраженія Оригенъ говорить, что "предсказаніе Христа о предательствъ Іуды и объ отреченіи Петра не могло измънить внутреннихъ расположеній, изъ которыхъ впоследствіи произощли самыя дъйствія того и другаго ученива 187). Опыть показываеть, что многіе не оставляють своихъ замысловъ противъ другихъ, и послъ того, какъ ихъ злоба уже открыта и разоблачена 188). Посему нътъ ничего страннаго въ томъ, что Іуда предалъ І. Христа и Петръ совершилъ отречение отъ Него, хотя имъ было это предсказано. Несправедливо и то, будто І. Христосъ, предсвазавши предательство Іуды и отреченіе Петра, сділался чрезъ то причиною ихъ преступныхъ дъйствій". Ибо предсказывающій не есть виновникъ исполненія того, что Онъ предсказываль. Это, говорить Оригенъ, должно имъть въ виду при всъхъ пророчествахъ, которыя касаются нашихъ действій. Для примера возьмемъ изъ греческихъ сочиненій предсказаніе, которое дано было Лаію (въ трагедіи Еврипида), что если онъ родить сына, то последній умертвить его самого: отнята ли была чрезъ у Лаія свобода рождать или не раждать сына 4 189)?

Наконецъ, Цельсъ оспаривалъ дъйствительность важнъйшаго событія Евангельской исторіи—воскресенія Іисуса Христа, про-

во всей природів, находить пеудобнымь понимать повіствованіе обы Іорданскомъ событій вы буквальномь смыслів. Не отвергая истийности Евангельскаго сказанія, можно—говорить онь, не приняли того, чтобы на самомы ділів небо разверелось. Духь Божій сходиль сь неба вывидь голубя и быль слышанть глась съ неба: можеть быть это происходило въ душі Інсуса Христа и Его крестителя, ибо подобныя явленія Божественная сила можеть производить не только во сив, но и жь бодретвеннома состолній, особенныма образома возбуждая умь кы воспріятію высших откровеній (С. Сев. 1, 18).

<sup>136)</sup> Contra Cels. II, 12-20.

<sup>187)</sup> Contra Cels. II, 12.

<sup>188)</sup> Ibid. 19.

<sup>439)</sup> Contra (els. II, 80.

тивопоставляя ему баснословные разсказы о явленіи съ того свъта Замолкса, Ореен, Протезилан, Геркулеса и др. "Но, отвъчаеть Оригенъ, такіе разсказы легко могуть быть объяснены: важдый изъ твуъ героевъ могъ, когда хотвиъ, скрыться на нвкоторое время отъ взоровъ человъческихъ и потомъ опять явиться къ людямъ, какъ будто возвратившись изъ ада. Не таково повъствованіе о воскресеніи І. Христа. Онъ быль распять на вреств предъ глазами цълаго народа іудейскаго, и Его безжизненное мертвое тело было снято со вреста въ присутствии многочисленной толпы: какъ же возможно допустить здёсь такой обманъ, вакой употребили тъ герои, булто бы сходившіе въ подземный міръ и потомъ оттуда возвратившіеся? Еслибы Онъ умеръ тайно и такъ, чтобы не зналъ о томъ народъ іудейскій, и потомъ дъйствительно воскресъ изъ мертвыхъ: тогда бы можно было сказать и о Немъ тоже, что о техъ герояхъ!... Но сильное и ясное доказательство истины воскресенія Христова, по словамъ Оригена, состоитъ въ томъ, что апостолы такъ мужественно проповъдали въ міръ ученіе Іисуса, не смотря на угрожавшія имъ опасности. Еслибы они выдумали, что Христосъ возсталь изъ мертвыхъ, то какъ могли бы проповъдать ученіе Его съ такимъ усердіемъ и мужествомъ, что не только другимъ внушали презръніе къ смерти, но и сами первые пожертвовали своею жизнію 190)? Это особенно представляется важнымъ, когда вспомнимъ, что Христосъ, распятый на креств, подвергся самой поносной смерти, которая могла уничтожить прежде пріобрътенную славу и тахъ, кои были обольщены, совершенно вооружить противъ Него, какъ обманщика (191). Нельзя также, подобно Цельсу, почитать воскресеніе Інсуса Христа следствіемъ самообольщенія апостоловъ, которые, увлекшись ложною мечтою, живо вообразили себъ то, чего сильно желали. Въроятно ин, чтобъ это могло произойти съ впостолами въ бодрственномъ состояніи, еслибы они не были подвержены сумаществію или меданхоліи? Цельсъ, намекая на Марію Магдалину, называеть ее безумною (πάροιχρος); но объ этомъ нигде не говорится въ Писанін 192). Изъ Евангелія извъстно, что І. Христосъ-

<sup>190)</sup> Contra Cels. II, 56.

<sup>191)</sup> Contra Cels. I, 31.

<sup>192)</sup> Contra Cels. II, 20.

неоднократно являлся апостоламъ и одного изъ нихъ, не върившаго восиресенію Его, уб'вдиль указаніемь на язвы, полученныя Имъ на преств. Какъ же могли обмануться апостолы п за воскресшаго Господа принять Его призравъ 193)? Притомъ, что страннаго и удивительнаго въ томъ, если сотворивый многія чудеса, превышающія человіческую природу и столь поразительныя, что и Цельсъ не могь отвергнуть ихъ, но для объясненія ихъ принуждень быль прибъгнуть къ магіи, что, говорю, страннаго въ томъ, если такой человъкъ и въ своей кончинъ имълъ нъчто необыкновенное, а Его душа, добровольно оставивши тело, по своей воле опять вошла въ него, совершивши нвкоторыя двла? І. Христосъ сназаль: никтоже возьметь душу Мою отъ Мене, но Азъ полагаю ю о Себъ; имамъ власть положити ю и паки пріяти (Іоан. Х. 18) 194). Даже весьма сообразно было со всеми предсвазаніями объ Інсуст Христе, и со всеми Его дъяніями и приключеніями то, что все это завершилось славивишимъ чудомъ воскресенія. Ибо пророкъ отъ лица Іисуса сказаль: яко не оставиши души мося во адъ, ниже даси преподобному твоему видъти истявнія (Пс. ХУ, 9.) 4 195)? Но почему, спрашиваль Цельсь, І. Христось по воскресеній своемь не явился народу и врагамъ своимъ и чрезъ то не открылъ своего Божественнаго могущества? "И на это можно представить достаточное основание, говорить Оригенъ. Еще и прежде, во время пребыванія своего во плоти, Христосъ не всегда являлся въ одномъ и томъ же видъ, но измънялъ его, сообразуясь съ свойствами зрителей. Такъ, готовясь преобразиться на горъ, Господь взяль съ Собою не всъхъ апостоловъ, а только Петра, Іакова и Іоанна, такъ какъ они одни были достойны и способны быть свидътелями Его Божественной сдавы. Тэмъ болье по воскресеніи Своемъ Онъ естественно долженъ быль наблюдать такой выборъ по отношенію къ лицамъ, которымъ являлся. Ибо Воскресшій имъль совершенно особенный видь: лице Его сіяло необывновеннымъ блескомъ и разливало вокругъ себя дучи свъта, такъ что видъ Его могди сносить только очи

<sup>191)</sup> Contra Cels. II, 61. CH. 63.

<sup>194)</sup> Contra Cels. II, 16.

<sup>495)</sup> Ibid. 62.

върующихъ. Даже апостоламъ и ученикамъ Своимъ Онъ, повоскресеніи, не всегда былъ видимъ и не. постоянно обращался съ ними, ибо и они не могли непрерывно сносить зрвніе лица-Его. Между тъмъ очи невърующихъ, воззръвши на Него, были бы поражены слъпотою, какъ это случилось съ жителями Содома, злоумышлявшими на ангеловъ въ домъ Лота. Итакъ Онъ не явился врагамъ Своимъ, Пилату, первосвященникамъ и книжникамъ по Своему милосердію къ нимъ, ибо Онъ видълъ слабость силъ ихъ для того, чтобы имъ узръть Его 196).

#### Ш

Нападая на свящ. ветхозавътныя книги христіанъ, Цельсъ то представляль содержащіяся въ нихъ свазанія заимствованными у грековъ или варваровъ, то находиль ихъ невъроятными, недостойными Бога и соблазнительными.

Въ опровержение перваго обвинения Цельсова, Оригенъ выставляеть древность Моисея и другихъ свящ. писателей. "Странно, что Цельсъ не обратилъ вниманія на древность Моисея: тогда вакъ нъкоторые изъ греческихъ писателей рождение его относятъ ко временамъ Имаха, отца Феронея, котораго египтяне. равно какъ и писатели Финикійской исторіи, признають самымъ древивишимъ. Пусть такъ же Цельсъ раскроетъ двъ вниги Іосифа Флавія о древностяхъ іудейскихъ; онъ узнаетъ изъ нихъ, что Моисей гораздо древиве твхъ, которые говорили, что по истеченіи длиннаго періода времени бывають въ этомъ міръ всеобщіе потопы и пожары 197). Посему Монсей и другіе древнъйшіе по немъ священные писатели не могли заимствовать своихъ сказаній отъ другихъ накихъ-либо историковъ: но судя по времени, скорве должно полагать, что эти другіе заимствовали свое повъствованіе и ученіе отъ св. писателей, только дурно поняди и перетодковали ихъ 188).



<sup>196)</sup> Contra Cels. II, 63-67.

<sup>&#</sup>x27;") Contra Cels. IV, 11.

<sup>198)</sup> Contra Cels. IV, 12.

Оправдывая ветхозавътныя сказанія противъ другаго обвиненія Цельса, Оригенъ часто безъ основательной нужды прибъгалъ въ пособію аллегорическаго истолкованія св. внигъ. Неизвъстно, какъ именно защищаль онъ исторію творенія міра, на которую нападаль Цельсь; упоминая о возражении Цельса противъ нея. Оригенъ отсылаеть читателя къ своему недошелшему до насъ толкованію Моисеева сказанія о твореніи міра 199). и говорить только следующее: "чтобы обличить техъ, которые все въ Писаніи изъясняють въ буквальномъ смысле и утверждають, что действительно Богь употребиль шесть дней для творенія міра, довольно указать на слова Монсея (Быт. 11, 4.): сія книга бытія небесе и земли, егда бысть, въ оньже день сотвори Господь Богъ небо и землю 200) Невъроятно, чтобы Моисей, упомянувши о шести дняхъ творенія, сказаль тв слова безъ всякой мысли 201). Изъ этого видно, что Оригенъ исторію творенія міра изъяснять аллегорически. Далве на обвиненіе Цельса, будто человъвъ сотворенъ руками Божівми, Оригенъ замвчаеть: "въ книгв Бытія нигав не говорится о рукахъ Божінхъ, сотворившихъ или образовавшихъ человъка. Изъ словъ Іова (Х, 8) и Давида (Пс. 118, 73): руцъ Твои сотвористе мя и создасте мя, нельзя заключать, будто мы приписываемъ Богу видъ человъкообразный; иначе мы должны были бы и тъло Бога представлять крылатымъ, такъ какъ Писаніе говорить о крылахъ Божінхъ: но это противно нашему ученію « 202). Несправедливо также Цельсъ, по легкомыслію своему, издъвается надъ словами Писанія: и вдуну Богъ въ лице его (человъка) дыханіе жизни, представляя здесь, будто Богъ вдунуль въ человека, какъ бы въ какіе-либо мъхи. Ибо въ этихъ словахъ образно выражается та мысль, что Богъ сдвиаль человвка причастнымъ своего нетявинаго Духа, какъ говорится въ книгв Премудрости (XII, 1.): нетавиный бо Духъ твой есть во всехъ 203). Что касается повъствованія Моисен о созданіи Богомъ жены изъ ре-

<sup>499)</sup> Ibid. VI, 49.

<sup>200</sup> Ibid. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup>) Contra Cel. VI, 49.

<sup>202)</sup> Contra Cels. VI, 37.

<sup>203)</sup> Ibid. IV, 37.

бра усыпленнаго Адама, то Оригенъ говоритъ, что вто должно понимать не въ собственномъ смысль, и іуден съ такимъ же правомъ могутъ толковать ту исторію аллегорически, съ кавимъ греки обыкновенно изъясняють также сказание Гезіода о женщинъ, посланной къ людямъ въ отмщеніе имъ за похищенный съ неба огонь 304). Далъе, возражение Цельса, будто въ повъствованіи о паденіи человъка Богь является столь слабымъ, что не могъ и одного сотвореннаго Имъ человъка удержать въ повиновеніи Себъ, "это возраженіе, говорить Оригенъ, походить на то, еслибы кто сталь обвинять Бога за то, что существуеть здо и нътъ ни одного человъка, не зараженнаго гръхомъ. Върящіе въ провиданіе защищають Его противъ такого обвиненія многими и очень основательными доказательствами. Касательно же гръхопаденія Адама можно сказать, что въ еврейскомъ языкъ слово Адамъ означаетъ человъка, и что въ сказаніи Монсея объ Адамъ изображается вообще человъческая природа. Ибо, какъ Писаніе свидътельствуетъ, (1 Кор. XV, 22) Римл. V, 15), всв въ Адамъ умираютъ и осуждены по подобію преслушанія Адамова" 205).

Нельзя не замѣтить, что въ защищеніи ветхозавѣтныхъ скаваній Оригенъ большею частію пользовался аллегорическимъ способомъ изъясненія Св. Писанія. По мнѣнію его, Св. Писаніе часто употребляетъ истинныя, дѣйствительныя исторіи для означенія предметовъ важнѣйшихъ и возвышеннѣйшихъ <sup>208</sup>). Посему, руководясь мыслію, что подъ буквою Писанія заключается высшій, духовный смыслъ, Оригенъ старался находить этотъ смыслъ вездѣ, гдѣ ему, по его собственнымъ понятіямъ, представлялось неудобнымъ или несообразнымъ прилагать буквальное изъясненіе. Но такъ какъ Цельсъ ставилъ въ упрекъ христіанамъ и то, что они въ изъясненіи Писанія прибъгаютъ къ аллегоріи <sup>207</sup>); то Оригенъ въ оправданіе говорить: "Цельсъ не можетъ упрекъть насъ за то, что ищемъ и находимъ этотъ смыслъ въ Св. Писаніи, когда и сами греки такимъ же образомъ изъясняють свои ска-



<sup>204)</sup> Contra Cels. IV, 38.

<sup>204)</sup> Contra Cels. IV, 40.

<sup>206)</sup> Contra Cels. IV, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup>) Ibid. 48.

занія о богахъ. Развъ однимъ только грекамъ принадлежитъ право предлагать философскія истины подъ покровомъ аллегоріп? И египтяне и другіе варварскіе народы хвалятся мудростію, которая скрывается будто бы въ ихъ мистеріяхъ. Почему же іудеямъ это не могло быть позволено 208)? Изъ твхъ пророчествъ, въ коихъ находятся исторіи, можно видеть, что и последнія написаны для извлеченія изъ нихъ высокихъ наставленій, такъчтобы удовлетворить и множеству простыхъ върующихъ и тъмъ немногимъ, которые имъютъ способность и стремление глуоже проникать въ дъло 2019). Далъе — способъ духовно изъяснять Св. Писаніе не новое изобратеніе, но происходить оть отцевъ нашего ученія, которые первые издожили его въ писаніяхъ чето). И при этомъ Оригенъ ссыдается на сдова апостола Павла (1 Кор. IX, 9. Еф. V, 31. 1 Кор. X, 3). Что въ ветхозавътныхъ писаніяхь должно находить смысль духовный, -- объ этомь овидітельствуєть Асафь, который псаломь свой (77, 2) начинаєть словами: Отверзу въ притчахъ уста моя, провъщаю гананія исперва. Елика слышахомъ и повнахомъ я и отцы наша повъдаша намъ 311). Притомъ, еслибы законъ Моисея не заключалъ въ себъ ничего сокровеннаго, то какъ же могъ пророкъ въ молитвъ своей въ Богу, говорить: отврый очи мои и уразумъю чудеса отъ закона Твоего (Пс. 118, 18)? Онъ зналъ, что покрывало невъдънія лежить на сердць тэхъ, кои читають и не разумъють высшаго духовнаго смысла 4 212).

Гораздо лучше защищаеть Оригенъ достоинство ветхозавътныхъ книгъ отъ того нареканія Цельса, будто они написаны язывомъ простымъ и необработаннымъ. "Писатели св. книгъ. говоритъ Оригенъ, заботились о пользъ не только людей обравованныхъ, но и простыхъ, и потому должны были употреблять языкъ общепонятный « 213). Притомъ не должно думать, что ученіе дълается лучше отъ того, если оно предлагается греками

<sup>20&</sup>quot;) Contra Cels. IV, 38.

<sup>20</sup>y) Ibid. 49.

<sup>210)</sup> Contra Cels. IV, 49.

<sup>211)</sup> Ibid.

<sup>212)</sup> Contra Cels. IV, 50.

<sup>243)</sup> Ibid. VI, 2.

съ свойственнымъ имъ искусствомъ и красноръчіемъ, равно какъ ничего не теряетъ и тогда, если оно излагается у христіанъ просто и безыскусственно. Впрочемъ языкъ іудеевъ, продолжаетъ Оригенъ, который употребляли пророки для написанія своихъ книгъ, имъетъ своего рода красоту и не чуждъ художественности <sup>214</sup>). Богъ, заботясь не только о грекахъ, славящихся своею мудростію, но и о всъхъ людяхъ, снисходилъ къ неразумію наставляемыхъ, и употреблялъ языкъ безыскусственный, общепонятный, дабы привлечь къ слушанію и простой народъ, который впослъдствіи будетъ въ состояніи проникать и въ глубокія истины, сокрытыя подъ буквою Писанія <sup>215</sup>).

#### IV.

Думая опровергнуть христіанство, Цельсъ наконецъ нападалъ на поведеніе и образъ жизни его последователей, и усиливался подорвать достоинство религіи со стороны техъ действій, какія оказываеть она въ ихъ внешнемь быту. При этомъ у него не встречаются обвиненія ни въ безбожіи, ни въ развратной жизнивъ чемъ невежественные язычники нередко обвиняли христіанъ, какъ видно изъ апологетическихъ сочиненій св. Іустина, Минуція, Феликса и другихъ 216): за то онъ обращать свое вниманіе на поведеніе христіанъ въ отечеству, въ сопротивленіи общественному порядку и устройству.

а) Христіане не любять своего отечества — воть одинь изь самыхъ слабыхъ упрековъ, какой падаль на христіанъ со стороны язычниковъ. "Они не беруть оружія, не сражаются за императора; они отказываются оть высшихъ, начальственныхъ должностей 217), говорить Цельсъ. Въ оправданіе христіанъ Оригенъ представляеть то, что они оказываютъ государямъ помощь, но помощь духовную, а носить оружіе и сражаться на войнъ



<sup>244)</sup> Contra Cels. VII, 59.

<sup>216)</sup> Ibid. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup>) Св. Іустин. Разгов. съ Триф. гл. 10. Сн. Аполог. 1, 26; 2, 12. Минуц. Фел. Octavius cap. 9, изс.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup>) Origen. contra Cels. VIII, 72.

противно ихъ священному званію. "Мы охотно доставляемъ императору помощь, -- но помощь божественную, ибо мы облеклись въ броню Божію: и это дълаемъ мы сокровенно, невидимо для людей, не ожидая славы... А если враги нашей въры требують, чтобы мы для общаго блага брали оружіе и убивали людей, то отвъчаемъ: ваши собственные жрецы опасаются жертвы для такъ-называемыхъ боговъ приносить руками нечистыми, оскверненными кровію и убійствомъ; потому при наступленіи войны никогда не беруть ихъ въ воинскій строй. Если это разумно, то не болве ли разумно то, что христіане, какъ священники и служители Вышняго Бога, не беруть оружія, хотя бъ и нападали на нихъ, но храня свои руки чистыми и незапятнанными въ крови, только посредствомъ молитвы подвизаются за твуъ, кои ведутъ законныя войны? Ибо, следуя заповеди апостола (1 Тим. 11, 1--2), мы молимся за справедливыхъ владыкъ, да низложитъ Господь всёхъ враговъ и всякаго кто противится любящимъ правду. Даже мы гораздо болъе услугь оказываемъ императорамъ и царямъ, чемъ ихъ воины, когда молитвами своими отгоннемъ злыхъ духовъ, старающихся сплонить людей въ нарушенію мира и возбудить войну 218). Кром'в того, говорить Оригенъ, христівне споспъществують благу общественному своею доброю жизнію и распространеніемъ спасительныхъ истинъ и правилъ нравственности: ибо они съ молитвою въ Богу соединяють благоговъйныя размышленія и жизнь трезвую, чуждую страстей и пороковъ. Они сообщають и прочимъ подданнымъ государства спасительное ученіе, показывають имъ, какъ должно правильно чтить Бога, отъ котораго зависитъ благосостояніе царства, и приготовляють къ небесному Божію граду живущихъ здъсь — въ малыхъ городахъ сего міра « 21 ч). "Что касается того, что христіане удаляются отъ общественныхъ должностей; то, говорить Оригенъ, они поступають такъ не потому, чтобы опасались исполнять обыкновенныя обязанности человъческой жизни, но потому, что берегутъ время и силы для гораздо нужнъйшихъ и важнъйшихъ дълъ, для служенія

<sup>218)</sup> Origen. contra Cels. VIII, 73.

<sup>219)</sup> Ibid. 74.

деркви, которое споспышествуеть блаженству людей. Ибо въ каждомъ городь есть у насъ иное отечество, основанное Словомъ Божіимъ, и людей достойныхъ по дару ученія и по благочестію мы заставляемъ принимать на себя правительственныя должности въ церквахъ. Это служеніе сколько необходимо, столько и благодьтельно. Стоящіе въ немъ имъютъ попеченіе о всъхъ: о тъхъ, кои находятся въ церкви, стараются, чтобы они со дня на день преуспъвали въ благочестіи; а чуждыхъ, внъшнихъ ей, заботятся привести и приготовить къ тому, чего требуетъ благочестіе" 220). Такъ оправдываетъ Оригенъ удаленіе христіанъ отъ воинской службы и государственныхъ должностей 221).

Далъе, Цельсъ старался представить христіанъ опасными для благоденствія государства, называя ихъ ученіе тайнымъ и собранія противозаконными.

Касательно собраній христіанъ, Оригенъ замъчаеть, что они вызваны необходимостію тъснъйшаго соединенія. Положимъ, что ито нибудь попаль къ скиеамъ и не могь найти никакого средства убъжать, но долженъ проводить жизнь среди этихъ народовъ, имъющихъ нечестивые законы: такой человъкъ справедливо могь бы собираться съ своими единомышленниками, пови-

вы этомъ оправдавін Оригень выражаеть образь мыслей нікоторыхь христіанъ своего времени, развившійся не изъ чистой вічной истины Евангелія, но наъ условныхъ отношеній христіанства въ языческому государству. Извістно, что общественныя должности требовали исполненія ніжоторых вобрядовь языческой религін; нужно было принять присягу, присутствовать ври народныхъ торжествахъ, участвовать въ языческихъ церемоніяхъ; притомъ надлежало иногда быть исполнителемъ законовъ, несогласныхъ съ протимъ духомъ христіанства. Самая противоположность новой религи съ языческимъ міромъ давали ніжоторымъ христіанамъ поводъ дурно смотреть на все, что существовало въ немъ, даже на то, что будучи освобождено отъ языческаго покрова, можетъ быть законнымъ въ государстве христіанскомъ. Воть почему и Оригенъ воннскую службу почитаетъ несогласною съ священнымъ званіемъ христіанъ! При этомъ нельзя не заметить, что онь не представляеть основательности и единства съ самимъ собою: если, какъ онъ говоритъ, есть правомърныя и законныя войны, то что же можеть препятствовать христіанамь оружісмь споборствовать ділу правды? Впрочемъ истина христіанская невольно сказалась у Оригена, когда онъ сознается, что нътъ никакой житейской обязанности, которой бы долженъ христіанинъ удадяться (см. выше).



<sup>220)</sup> Contra Cels. VIII, 75.

нуясь закону истины, презираемому скивами. И мы живемъ среди народовъ, коихъ законы повелъваютъ покланяться идоламъ и чтить многихъ боговъ, а это есть отрицаніе естиннаго Бога 222). Притомъ собранія, сами по себъ, не могуть быть запрещены подъ угрозою какого-либо наказанія, и объ нихъ надо судить по темъ целямъ, для которыхъ они составляются. Съ этой стороны христіанскія собранія не заслуживають порицанія и запрешенія, такъ какъ въ нихъ не предпринимается ничего противнаго общественной безопасности и благоденствію государственному. Тъ не гръшать, говорить Оригенъ, которые въ тиши заключаютъ союзъ для того, чтобы низвергнуть тиранна, беззаконно притвеняющаго свободный народъ: твиъ еще менъе можно ставить въ вину христіанамъ то, что они, видя какъ владычествуеть въ мірѣ тираннъ, навываемый діаволомъ. и вывств съ нимъ ложь, соединяются противъ законовъ этого діавола, дабы разрушить его царство и привести къ блаженству твхъ, кои откажутся отъ него". Противъ упрека въ скрытности ученія христіанскаго Оригенъ прямо выставляеть общеизвъстность христіанства... Мы не отвергаемъ того, говорить онъ, что у насъ есть нъкоторыя ученія, которыя мы держимъ втайнъ и не тотчасъ всякому открываемъ. Но это свойственно не одному христіанству, а обще ему съ философами, которые раздвлями свое ученіе на эксотерическое, встыть предлагаемое, и на эсотерическое, предлагаемое только совершеннымъ. Кто же ставить въ вину грекамъ или варварамъ то, что они скрываютъ свои тайны? Впрочемъ, прододжаеть Оригенъ, міръ едвали не лучше и точнъе знаетъ то, чему учатъ христіане, нежели то, что проповедують ваши философы. Кому неизвестно, что мы утверждаемъ, что Інсусъ родился отъ Дъвы, умеръ на креств, воскресъ изъ мертвыхъ, нъкогда опять придетъ судить и злымъ воздасть праведное наказание за гръхи ихъ, а благочестивымъ награду за ихъ добродътели? Не говорять ли сами невърующіе о тайнъ воскресенія мертвыхъ, и не смъются ли они ежедневно надъ нею, хоть ея и неразумъютъ? Итакъ, кто обвиняеть насъ

<sup>222)</sup> Contra Cels. I, 7.

въ томъ будто мы содержимъ какое-то тайное ученіе, тоть говорить такую недівность, какую только можно сказать 223).

Наконецъ, Цельсъ называлъ общество христіанъ возмутительнымъ, которое стремится разрушить существующій порядовъ вещей: съ точки зрвнія политической, это самый сильный упрекъ, но вмъсть и самый несправедливый. "Но, говорить Оригенъ, ни Цельсъ, ни другіе ему подобные, не могуть доказать, чтобы христівне савлали накое-либо возмущеніе". Ибо это несогласно съ волею Божественнаго Основателя религіи и противно нравамъ христіанъ. "Законодатель христіанъ заповъдалъ своимъ ученикамъ ни надъ къмъ не употреблять силы, даже надъ самыми беззавонными; Онъ считаль не сообразнымъ съ своимъ ваконоположениемъ позволить какое бы то ни было отнятіе жизни человъка. Еслибы началомъ и основаніемъ общества хриетіанъ было возмущеніе, то они не приняли бы столь миролюбивыхъ законовъ, которые требуютъ, чтобы они, какъ овцы, безропотно давали себя на закланіе, и имъ не позволяють мстить своимъ гонителямъ. Если же отъ насъ ничего не требуется такого, чтобы противорвчило слову или закону Божію, то какъ же мы были бы безразсудны, еслибы стали сами навлекать на себя гитвъ и ярость царей и начальниковъ? Не подучили ли мы заповъди повиноваться властямъ предержащимъ? Для насъ только одно есть исключеніе: если милость людей нужне пріобръсть чрезъ рабольпное ласкательство, и особенно чрезъ нарушеніе обязанностей въ отношеніи въ Высочайшему Богу, въ такомъ случав мы не можемъ повиноваться 4 224). Далве Орнгенъ старается показать непрочность начала своего противника, который утверждаль, что "кто хранить законы своей страны, тоть благочестивь; а кто нарушаеть, тоть безбожникъ". Итакъ, говорить Оригенъ, одинъ и тоть же человъкъ можеть жить въ одно и то же время и благочестиво и нечестиво; благочестиво, если онъ будетъ судимъ по этимъ законамъ; нечестиво, если по другимъ. Но это значитъ превращать всв понятія о правдъ, о святости и благочестія: въ такомъ случав, святость не раздичалась бы отъ не святости и не имъда бы никакой собствен-



<sup>213)</sup> Contra Cels. I, u. 7.

<sup>224)</sup> Contra Cels. III. 7.

ной и особенной природы. И еслибы святость, правда, благочестіе принадлежали къ числу техъ понятій, которыя не имеють никакого постояннаго и неизминаго. характера, то и каждое отдъльное дъйствіе могло бы быть въ одно и то же времи праведнымъ или неправеднымъ, смотря потому, какъ гласять завоны, по которымъ оно судится 225). Вообще, говорить Оритенъ, есть два закона: законъ природы, происходящій отъ самого Бога, и писанный законъ городовъ и земель. Справедливость требуеть, чтобы писанный законь быль соблюдаемь всеми членами гражданского общества и предпочитаемъ всемъ чуждымъ законамъ. доколь онъ не противоръчить законамъ Божескимъ. Но если законъ, происходищій отъ самого Бога, зацовъдуеть что-либо противное писанному закону: то разумъ требуетъ оставлять писанный законъ и уважение къ человъческому законодателю, но своимъ единственнымъ законодателемъ признавать Бога, жить и дъйствовать по Его воль, -- хотя бы надлежало подвергнуться опасности, претерпъть мученіе, поношеніе и самую смерть " 226). Итакъ, конечно законъ долженъ владычествовать, но законъ -- собственно достойный этого имени, такой законъ, который по природъ своей есть цирь, и котораго господство простирается надъ всемъ: этотъ законъ не различенъ отъ Божественнаго и дъйствительно отъ природы владычествуеть надъ всемъ міромъ, и ему-то следовать есть главивищая наша обязанность; всв же прочіе законы, уклоняющіеся оть него, ны отвергаемъ навсегда. И можеть ли тоть народь, который есть часть и наследіе Господа, жить или хотъть жить иначе, а не по Божественнымъ законамъ <sup>227</sup>)?

Такъ Оригенъ раскрываль и защищалъ Божественное достоинство христіанской религіи противъ нападеній Цельса. Разсматривая эту апологію Оригена, справедливо можемъ замътить, что она богата сильными, глубокомысленными, полными и красноръчія мъстами, которыя показывають въ немъ превосходнаго противника языческаго философа и достойнаго защитника въры Христовой. Существенные пункты христіанской апологетики были частію въ первый разъ выставлены Оригеномъ въ надлежа-

Contra Cels. V, 28.

<sup>276)</sup> Contra Cels. V, 37.

<sup>227)</sup> Ibid. 40.

щемъ видь, частію раскрыты съ большею подробностію и отчетливостію въ сравненіи съ предшествующими ему писателями: главныя нападенія язычнивовъ на христіанство отражены такъ довко и побъдоносно, что и самые недостатки въ опровержении нъкоторыхъ возраженій Цельса закрываются и какъ бы остаются въ твии. А недостатки есть, - и они происходять отъ того, что Оригенъ въ защищенів въры приспособлялся въ образу и пріемамъ мышленія Цельса и другихъ ученыхъ язычниковъ болье, нежели сколько это представляется нужнымъ и полезнымъ. Такъ, онъ иногда неумъстно прибъгаетъ въ аллегорическому изъясненію Св. Писанія. Поелику и явычники овое ученіе о богахъ изъяснями адмегорически, то Оригенъ не сомиввался ващищать противъ нихъ подобнымъ же средствомъ свящ книги и свою религію. Желая оспаривать язычниковъ по возможности философски, посредствомъ доводовъ и убъжденій, находящихся въ кругу сознанія дюдей философски образованныхъ, -- Оригенъ естественно сближался въ некоторыхъ пунктахъ съ системами философіи, особенно Платонической. Но вообще его апологію христіанской религіи справедливо можно заключить следующими преврасными словами самого Оригена: "Христіанство опирается на самыхъ твердыхъ основаніяхъ, или лучше сказать-оно есть дъло Божіей силы и основано самимъ Богомъ (Θέιας ένεργέιας τὸ σύνθεμα ἡμῶν ἐςὶν ὥςε τὴν ἀρχὴν άυτοῦ είναι Θεὸν), Κοτορый чрезъ своихъ пророковъ внушилъ людямъ чаять Мессію, имъвшаго придти для спасенія міра. Невърующіе тщетно усиливаются довазать, что мы заблуждаемся; они мнимыми опроверженіями своими только болве подтверждають то, что Слово воистинну есть Слово Божіе, и что Інсусъ есть Сынъ Божій, какъ прежде, такъ и послъ воплощенія. Имъющіе просвъщенныя очи ума увидять, что Слово, Которое плоть бысть, есть истинное Слово Божіе, низшедшее къ намъ отъ Бога, --что христіанство имветь свое начало и успъхъ не отъ мудрости человъческой, но есть откровеніе Бога, Который многообразно мудростію Своею и ведичайшими чудесами насадиль въ міръ сперва іудейскую религію, потомъ христіанскую 228).

Π. P.



<sup>228)</sup> Contra Cels. III, 14.

# ПИСЬМА

# КЪ ПОЧИВШЕМУ ВЪ БОЗЪ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕМІЪЙШЕМУ МАКАРІЮ МИТРОПОЛИТУ МОСКОВСКОМУ\*.

Анатолів, опископа могилевскаго и истиславскаго.

1. Высокопреподобнъйшій отецъ архимандрить, милостивый государь!

Простите мив ведикодушно, что, не имвя удовольствія дично быть вамъ знакомымъ, осмъдиваюсь утруждать ваше высокопреподобіе настоящимъ письмомъ. Такою смъдостію одушевляеть меня душевно уважаемое мною, извъстное церкви, ваше дитературное трудолюбіе, а побужденіе къ письму состоитъ въ слъдующемъ. Въ одной изъ книгъ могидевской семинаріи я усмотрълъ написанное собственною рукою знаменитаго пастыря исповъдника нашей церкви Григорія Конисскаго опроверженіе дюбимой датинянами гипотезы, будто Россія, по просвъщеніи св. крещеніемъ, первоначадьно состояда въ соединеніи съ римскою церковію. Изъ упомянутаго опроверженія въ видъ замътокъ Конисскаго видно, что въ его время съ такою же горячностію, какъ въ наше, писатели римской церкви старались утверждать крайне необходимое для нихъ это мивніе, необходимое потому, что римская церковь, произведши такъ-называемую унію,

<sup>\*</sup> См. январ. и ноябр. пн. «Прав. Обозр.» за 1888 г.

безспорно признала святыми прославившихся въ нашей церкви святостію жизни, или по крайней мірв, не обнаружила на счеть сего своего зазрвнія; а стекающимся на праздники некоторыхъ нашихъ святыхъ, какъ напр. Бориса и Глеба, посулила такъ-называемые у римлянъ отпусты граховъ. Между тамъ уже въ наше время трудно, а пройдетъ столътіе-иному и на мысль не прійдеть искать историческихъ свидетельствъ истины къ опроверженію мивнія датинистовъ въ твореніяхъ уважаемыхъ ими писателей, съ которыми Конисскій быль коротко знакомъ. По сему побужденію, такъ какъ упомянутыя замітки Конисскаго писаны частію по-польски, а большею частію по-латыни, и поручиль о, ректору могилевской осминары перевесть икъ на русскій языкъ, предполагая препроводить ихъ въ редакцію Маяка. Но какъ издание этого журнала, въ здъшнихъ странахъ весьма полезнаго, кажется къ прискорбію, прекратилось: то препровождаю переводъ упомянутыхъ записокъ преосвященнаго :Конисскаго на благоусмотраніе вашего высокопреподобія. Сдадайте милость, всепочтеннъйшій отець, употребите ихъ въ дъло, помъстите ихъ сущность котя въ споскахъ грв-либо вашихъ сочиненій. Иди не возьмется ли кто-либо изъ студентовъ вашей академін написать объ этомъ предметв и издать въ свять отдъльное разсуждение. Оно очень необходимо; нужно по крайней мврв разъ навсегда ответить на изступленные вопли Запада. А вамъ извъстно, что взившись за дъло, въроятно, при пособів упоминаемыхъ записокъ, откроются новыя неизвъстныя свидътельства истины. Такъ я, перелистывая недавно фоліанты подъ названіемъ Collectio amplissima Conciliorum — Ioan. Dominici Mansi въ XXVII томъ colum: 857 — 858, усмотрълъ, что на констанскомъ соборъ Іеронимъ Прагскій между прочимъ былъ осужденъ за то, что онъ, бывая въ Витебскъ и Псковъ, былъ въ общения съ нашею церковію, цъловаль наши вконы и мощи угодниковъ Божінхъ и даже въ нашихъ храмахъ пріобщался святыхъ такиъ. Все это я говорю къ тому, что въ настоящее время, особенно въ здешнихъ странахъ, требуется множество твердыхъ, основательныхъ сочиненій въ защиту православія во всёхъ его видахъ: потому что такъ-называемый католицизмъ, хотя дъйствуеть здъсь скрыто, вооружился противъ насъ на смерть. Бълоруссія, несмотря на присоединеніе въ Рос-

сін почти за 80 леть назадь, омрачена такимъ фанатизмомъ. что помъщики отъ всей души ненавидять православныхъ. Этого не преодольть нивакими физическими силами и не измунять никакія міры правительства: потому что католицизмъ есть самый лютый духъ; а духъ препобъждается духомъ. Католицизмъ держится книгами, сочиненіями, которыя, кром'в безчисленнаго множества старыхъ, во множествъ имъющихся здъсь въ домахъ богатыхъ помещиковъ, постоянно провозятся изъ-за границы скрытно и непостижимымъ образомъ распространяются въ видъ альманаховъ, размышленій, молитвенничковъ всёхъ возможныхъ. особенно прошечныхъ, форматовъ самыхъ роскошныхъ изданій... Значить ревнителю православія здёсь жатва инога, только тяжкая, потому что надобно пожинать терніе. Но всего необходимъе книги, вниги и книги! Пишите же для насъ, ваше высокопреподобіе, и издавайте книги!... Вамъ подобаетъ расти, а я отъ всего сердца буду умодять благость Божію: да укрѣпить ваши силы и содъйствуеть въ вашихъ трудахъ и занятіяхъ!

Съ чувствомъ душевнаго уваженія и преданности пребываю Высокопреподобиваній отець!

Вашего высовопреподобія покорнійшими слугою Анатолій, епископи могилевскій и мстиславскій.

1846 года, марта 18 дня. Могилевъ на Дибпрф.

## 2. Высокопреподобнъйшій отецъ архимандритъ!

Благость дюбвеобильнаго сердца вашего такъ ведика, выраженіе оной передо мною такъ явственно, щедро, что я поистинъ долженъ казаться передъ вами нечувствительнымъ, тъмъ паче, что самъ не знаю, какъ и чъмъ извиниться передъ вами! Конечно на старости, или подъ старость дътъ, меня посъщаютъ часто тълесные, очень досадные недуги; справедливо и то, что я постоянно занятъ самыми разнообразными, не позволяющими ни на одномъ предметъ сосредоточить мысли, дъдами; но все же я могъ улучить времн, по крайней мъръ, на то, чтобы принестъ вашему высокопреподобію покорнъйшую мою благодарность за безцънный даръ вашъ, состоящій въ Исторіи вашей христіанства въ Россіи до Владиміра. Многократно я и собирался и начиналъ писать къ вамъ; но все такъ, что опасался, чтобы ваше

Digitized by Google

высокопреподобіе не сочан монхъ річей за лесть, или что еще хуже, чтобы онв не савлались хоть малымъ поводомъ къ духовной гордости, которая убійственные всякой бользни для дарованія. Я боялся поэтому не только самъ писать, но даже за вругихъ, чтобы чего-либо такого не написали къ вамъ! и особенно досадоваль на журналистовъ, что они такъ хвалили вашу книгу! Ибо я самъ испыталь, что для человека въ духовныхъ дълахъ ничего нътъ нагубнъе человъческихъ похвалъ. Даже если онъ не служать ни въ чему болъе, какъ къ поощренію трудищагося, все онв вредны: потому что могуть заставить чедовъка излишне трудиться и повредить свое здоровье. А мы тогда только умвемъ цвинть здоровье, когда потеряемъ оное! Ваше же эдоровье нужно не для васъ однихъ; нужно оно для церкви, для беднаго нашего духовнаго юношества, мучимаго безкнижнымъ ученіемъ. Церковь ожидаеть оть васъ своей исторін, наше юношество хоть какого-нибудь учебника, чтобы хоть по одному предмету было свободно отъ каторжнаго списыванія уроковъ, часто нелъпыхъ. Но чтобы ваше высокопреподобіе по поводу моей беседы не возгордились, позвольте доложить вамъ. что после вашего введенія въ Исторію христіанства въ Россіи до Владиміра, церковь ожидаеть отъ васъ своей исторіи, по меньшей мірів, въ шесть томовъ такихъ, каково введеніе. Кромів того въ Россіи Исторія русской церкви нужна такая, въ которой бы въ концъ каждаго въка, или хоть періода, исчислялись или указаны были памятники христіанства, современные описываемымъ событіямъ, уцівлівшіе до нашихъ временъ; каковы напр. книги, въ которыхъ имя Іисусъ написано несокращенно, тройственное аллилуія, кресты четверовонечные... Словомъ такіе памятники и указанія на нихъ, которые бы положительно, безъ спора, опровергали заблужденія нашихъ раскольниковъ...

Но пріимите отъ меня нижайшую, душевную благодарность за ваши грагоцівнійшія для меня дары,—за ваше Введеніе, за ваши Слова и Записки Георгія Конисскаго! При семъ покорнійше прошу за прилагаемыя при семъ лепты взять на себя трудъ прислать мий начало вашей собственно Церковной Русской Исторіи, или періодъ ея до-татарскій. При семъ честь имію доложить, что у меня есть всі прежнія ваши сочиненія, которыя я тщательно, коть не самъ собою за недосугомъ, выписы-

ваю. Пришлите еще мив, если можно больше экземпляровъ Записокъ Георгія Конисскаго: потому что присланныя почти всв уже роздаль!

Съ душевнымъ уваженіемъ и всецалою преданностію пребываю

Высокопреподобиваний отецъ!
Вашего высокопреподобія покориванимъ слугою Анатолій, епископь могилевскій и мстиславскій.

1847 года, іюня 5 дня. Могилевъ на Дивирв.

#### 3. Высокопреподобивний отецъ архимандрить!

Позвольте нижеподписавшемуся старцу прервать на минуту ваши занятія. Побуждаемый нівоторыми обстоятельствами, онъ ръшился снова издать книгу свою "Въра, надежда и любовь" со вилючениемъ въ нее нъкоторыхъ статей напечатанныхъ въ журналь "Воскресное Чтеніе" съ присовокупленіемъ къ тому предисловія и новаго, вмісто прежняго, собранія духовныхъ стихотвореній. Ръшившись на сіе, сказанный старецъ, по пастоящей почть, посымяеть означенную книгу въ санктпетербургскій комитеть духовной цензуры, съ покорнвищею просьбою, дозволить напечатать ту внигу съ приложеніями, и съ таковою же обращается въ вашему высокопреподобію споспъществовать осуществленію старческаго предположенія. Помогите, высокопреподобивний отець, содвиствиемъ своимъ исполнению желения старца, которому, по естественному ходу вещей, подобаеть уже малитися! Содъйствіе ваше въ удовлетвореніи сему прошенію старецъ почтетъ истинно вединимъ для себя благодъяніемъ и будеть отъ всей души молить Бога: да растете во благодати Его отъ силы въ силу,---въ чувствъ же душевнаго уваженія и преданности навсегда пребудеть

Высокопреподобнаймий отець!
Вашего высокопреподобія покорнаймимъ слугою
Анатолій, епископъ могилевскій.

1850 года, іюня 12 дня Вълорусскій Могилевъ.

# 4. Преосвященнъйшій владыко, милостивъйшій архипастырь!

Не умвю выразить душевной моей благодарности за безцвиный для меня даръ вашъ, состоящій въ ІІІ томв Богословія вашего сочиненія! Оно поистинь сокровище, собранное многотруднымъ терпвніемъ вашего преосвященства на золотыхъ церковныхъ пріискахъ и внесенное въ церковное казнохранилище. Но позвольте сказать, что я въ трактать вашего Богословія о церкви ожидалъ открытаго опроверженія догмата латинистовъ относительно церковнаго единовластительства папъ, и ожидалъ твмъ пламенные, что въ здышнихъ областяхъ разсвяны невидимою рукою въ безчисленномъ множествъ книги и книжонки, преимущественно на французскомъ языкъ, доказывающія этотъ любимый догмать латинистовъ, а у всякаго почти ксендза имъются Praelections Theologiae Perrone.

Вмёстё съ симъ покорнёйше прошу, въ счетъ прилагаемыхъ при семъ вредитныхъ билетовъ, привазать выслать на мое имя причитающееся количество экземпляровъ вновь вышедшаго III тома Богословія пера вашего.

Въ чувствъ душевнаго уваженія и преданности честь имъю

Вашего преосвященства, милостивъйшій архипастырь! покоризйшимъ слугою Анатолій, епископъ могилевскій.

1851 года, октября 11 дня. Могилевъ Бѣлорусскій.

# Преосвященнъйшій владыко, милостивый архипастырь!

Слава и благодареніе Богу, подавшему вамъ благодать изданіемъ полнаго, православнаго, богатаго догматическаго Богословія, на чистомъ, достойномъ предмета, русскомъ языкъ, отнять поношеніе отъ русской церкви, которую укоряли иновърцы, что она не имъетъ даже собственнаго, не зараженнаго чуждыми православію мивніями, Богословія! Слава и вамъ, преосвященнъйшій владыко, подъявшему тяжкіе, многольтніе труды, и довершившему, съ неохлажденною ревностію, поистинъ великій подвигъ! Теперь мив, немощному старцу, дожившему до столь счастливой для нашей церкви эпохи, остается только воскликнуть: нынв отпущаещи Владыко!... Между твиъ, принося вашему преосвященству всеискренныйшую благодарность за доставление мив V тома вашего Богословія, покорныйше прошу въ счетъ прилагаемаго выслать на мое имя еще одинъ экземпляръ того же тома въ полукожанномъ переплеть.

О приглашеніи духовенства могилевской епархіи въ выписвъ вашего догматическаго Богословія съ моей стороны сдълано надлежащее распоряженіе. Въ чувствъ душевнаго уваженія и всецълой преданности пребываю

Преосвященнъй шій владыно, милостивьй шій архичастырь!

Вашего преосвященства покоританнять слугою
Анатолій, епископъ могялевскій.

1853 года, февраля 1 дня. Бълорусскій Могилевъ.

Преосвященнъйшій владыко,
 Милостивъйшій архипастырь!

Почтительнъйше представляя при семъ на благоусмотръніе вашего преосвященства двъ проповъдки, изъ коихъ я, въ іюлъ мъсяцъ текущаго года, одну произнесъ въ м. Въткъ, а другую въ г. Гомлъ, покорнъйше прошу приказать, буде можно, помъстить хотя одну изъ нихъ въ "Христіанскомъ Чтенін" и выслать мнъ нъсколько экземпляровъ ея, или, по меньшей мъръ, дозволить мнъ какую угодно изъ тъхъ проповъдокъ напечатать здъсь въ Могилевъ!

Вмісті съ симъ честь имію представить вашему преосвященству второе посланіе мое къ гомельскимъ раскольникамъ, въ томъ предположеніи, что можетъ быть полюбопытствуете прочитать оное. Издать же это посланіе въ світь, кажется, нельзя и потому, между прочимъ, что оно написано въ противоположность одной рукописи, неизвістно кізмъ составленной для большаго ожесточенія блуждающихъ въ расколів, и завлючая въ себі опроверженіе мнізній изложенныхъ въ той же рукописи, не приводить изъ нея самыхъ возраженій отъ слова до слова. Копію съ означенной рукописи я представилъ Св. Синоду еще въ іюнів місяців текущаго года; но какъ, по доходив-

Digitized by Google

шимъ до меня слухамъ, рукопись эту ревностно раскольники списывали и читали по домамъ, какъ бы съ нёкіимъ торжествомъ: то я, не могши этого вытерпёть, рёшился написать и отправить къ почетнейшимъ гомельскимъ раскольникамъ придагаемое при семъ въ копіи посланіе.

Повергаю предъ вашимъ преосвященствомъ еще одно покорнъйшее прошеніе. Не имъя времени выправить по своему желенію записовъ монхъ о Римской церкви, про которыя писаль я три года тому къ вашему преосвященству, я отдаль тв записки священнику Василію Гречулевичу 1), съ твиъ, чтобы онъ какънибудь выправидь ихъ и издаль въ свъть. Онъ принялоя за это и для цензурнаго разсмотрънія тъхъ записокъ имветь представлять ихъ тетрадами В. Н. Карпову <sup>2</sup>). Преосвящениващій владыко! покоривние прошу оказать твив запискамъ мощное свое повровительство. На старости леть, даже на враю гроба мие и въ мысль не приходило при составленіи ихъ стяжать имя автора, даже не хочу, чтобы онв вышли подъ моимъ именемъ. Но я писаль ть записки томимый бользнями сердца оть ежедневныхъ козней датинскаго духовенства, которое скрытно, но ревисстно и искусно подкапывается подъ основанія нашей отечественной церкви. Взоромъ ясновидящаго я вижу злонамъренныя ихъ затви и трепещу отъ одной мысли, что могуть ходящіе въ одеждахъ овчихъ датинисты произвесть въ Россіи. Повърьте мив, преосвященнъйщій владыко, что настало время и вопіющая потребность заготовлять оружіе, которое вскор' понадобится для защиты отъ открытыхъ нападеній противъ церкви нашей. Уже множество книгь на францувскомъ азыкъ разбросаны въ здъшнихъ странахъ невидимою рукою съ безчисленными пасквилями на нашу церковь. Судите же: если какой-нибудь соціалисть, вакой-нибудь Герценъ, сидя въ Англіи, имъеть возможность распространять въ Россіи злонамъренные свои памолеты на русскомъ языкъ: то что можетъ произвесть у насъ римская пропаганда посредствомъ множества ксендзовъ, изъ которыхъ каждый

профессору с.-петербургской дух. академін и члену состоявшаго при ней цензурнаго комитета.



 <sup>1)</sup> Редактору съ 1860 г. журнала «Странникъ», впослъдствім преосвященному Виталію, епискепу могилевскому.

не что иное есть какъ шпіонъ той пропаганды и эмиссаръ! Очевидно, что если не станемъ заготовлять и раздавать своимъ благовременно оружіе соотвътственное оружію враговъ церкви: то, не смотря на правду нашу, они одержать надъ нами, по меньшей мёрё, поверхность: какъ ьъ последнюю войну враги отечества вывли поверхность надъ оружіемъ нашего воинства потому только, что действовали новымъ оружіемъ, съ которымъ русскіе не хотвли ознакомиться, когда объ немъ доходили свъдънія по служамъ. Записки мои отчасти можно назвать компилляцією того, что у насъ печаталось въ разныхъ журналахъ о римской церкви; но въ тъхъ же запискахъ есть много такихъ свъдъній, которыя не только трудно было бы отыскать, но иному даже на мысль не пришло бы искать ихъ тамъ, где я отыскаль ихъ. Такимъ образомъ мои записки могуть служить указаніемъ на источники матеріи и свидетельствъ для будущаго защитника нашей цервви. Но придирчивая критика наша можетъ въ ничто обратить мои ревностныя благожеланія. Сделайте же милость: будьте защитникомъ монкъ записокъ, преосвященивитий владыво! Благодареніе Богу, світская цензура сділалась снисходительные вы писателямы благонамыреннымы. Вы журналахы стали появляться прозою и стихами статьи, резко обличающія порокъ и злоупотребленія. Зачэмъ же нашей цензурэ придираться въ сочиненіямъ благонамъреннымъ?

Въ чувствъ душевнаго высокопочитанія и преданности пребываю

Преосвященнъйшій владыко, мелостивъйшій архипастырь!

Вашего преосвященства покориъйшій слуга
Анатолій, архіепископъ могилевскій.

1856 года, августа 30 дня. Могилевъ губернскій.

#### Григорія, архіенископа тверскаго.

1. Высовопреподобивйшій о. архимандрить!

Весьма благодаренъ за присланную ко мит книгу "Введеніе въ Православное Богословіе", и много винюсь, что такъ долго не писалъ о ея полученіи. Какъ я люблю копаться и весьма не дюблю, когда ссыдки дёлаются не вёрно; то, признаюсь, мий котёлось когда-нибудь на досугё провёрить васъ, и потомъ что-нибудь написать къ вамъ. Но мы преосвященные, кромё развё очень немногихъ, гдё епархіи малы и куда еще не достигъ духъ сильно распространяющейся безрелигіозности, всё сидимъ въ грязи и духотё, такъ что почти совершенно не имёсмъ времени воспользоваться нёкоторою свободою и подышать чистымъ воздухомъ. Впрочемъ я нёсколько удовлетворилъ моему любопытству и остался доволенъ вашимъ сочиненіемъ. Ваше сочиненіе у насъ первое и достойно быть во всякой ученой библіотект. Я постараюсь распространить ее во ввёренной мите епархіи. Весьма желаю подобнаго обстоятельнаго продолженія. За присланный мите экземпляръ съ благодарностію препровождаю 10 руб., покорнейше прося прислать ко мите, ежели имте-ете, другой экземпляръ хотя безъ переплета.

Съ истиннымъ почтеніемъ есмь Вашъ покориваній слуга Григорій, архіспископъ тверскій

15 генваря 1848.

#### 2. Высокопреподобный о. архимандритъ!

Весьма благодаренъ за доставленіе мив перваго тома Догматики! Весьма обстоятельное и основательное сочиненіе! Да дастъ вамъ Господь Богъ силы окончить этотъ трудъ такъ давно въ церкви желанный и такъ удовлетворительный.

Надъюсь, что въ казанской епархіи этоть томъ нъсколько разойдется.

Поворно прошу выслать ко мнѣ три экземпляра и Исторію кіевской академіи.

Вашего высокопреподобія покорытый слуга Григорій, архіепископъ казанскій.

5 ноября 1849.

# Евгенія, архіепископа ярославскаго.

Ваше высокопреподобіе, достопочтенный отецъ инспекторъ академіи и архимандритъ Макарій.

Почтенное письмо ваше и книгу трудовъ вашихъ: Введеніе въ Православное Богословіе имълъ честь получить и приношу вашему высокопреподобію за столь отличный даръ безъ всякихъ моихъ заслугъ усердивйшую благодарность. Какъ скоро слабыми моими главами, при моихъ многосложныхъ занятіяхъ, совершу ея чтеніе; то препровожду въ семинарскую библіотеку для общей пользы и для приглашенія желающихъ.

Призывая на васъ благословение Божие, съ душевнымъ уважениемъ и братскою дюбовию есмь

> Вашего высокопреподобія Возлюбленнаго о Христь брата Усердньй ій доброжелатель Евгеній, архіспископь ярославскій.

9 октября 1847. Ярославль.

# Евгенія архіопископа астраханскаго.

Высокопочтеннъйшій отецъ архимандритъ Макарій, милостивый государь!

Искренныйшую приношу вамъ благодарность за присылку мнъ книги вашего прекраснаго произведенія подъ названіемъ: Православно-Догматическое Богословіе.

Считаю не только полезнымъ, но и весьма нужнымъ снабдить нъсколько церквей астраханской епархіи этою книгою вами изданною. Вслъдствіе чего астраханская духовная консисторія съ нынъшнею почтою препровождаеть въ канцелярію правленія с.-петербургской духовной академіи восемьдесять восемь рублей серебромъ на выписку 44 экземпляровъ 1 тома вашего Православно-Догматическаго Богословія.

Затъмъ остается мнъ покорнъйше просить васъ, милостивый государь, прикажите укупорить оные 44 экземпляра вашей книги, сколько можно, прочнъе для того, чтобы въ дальней дорогъ,

какова отъ Петербурга до Астрахани, не повредились, а особенно въ настоящее осеннее время.

Астраханская епархія ожидаєть и прочихь частей вашего Православно-Догматическаго Богословія. Да поможеть вамъ Господь продолжать и совершить сіе великое, святое и преполезное діло для нашей православной россійской церкви!

Съ отличнымъ моимъ въ вамъ уваженіемъ и совершенною преданностію имъю честь быть навсегда

Вашего высокопреподобія Милостиваго государя моего покоритиній слуга Евгеній, архіеписконъ астраханскій.

26 октября 1849 года. Астражань.

## Іеремін, епископа кавказскаго и черноморскаго.

Высокопреподобный отецъ архимандритъ, прелюбезный о Христъ Іисусъ братъ!

Много благодарствую любви вашей и за писаніе ваше, коимъ посътили мене, и за прекрасный трудъ вашъ, въ даръ мив присланный. Читан и перечитывая его, я болье и болье возбуждаюсь къ желанію, чтобы вы, съ помощію Божіею, вошли и въ самое внутреннее исторіи россійской церкви и потрудились на семъ священно-любезномъ поприщъ, которое, сколько извъстно, давно ожидаетъ дълателя столько трудолюбнаго, искуснаго, терпъливаго, какъ вы. Господь Богъ вамъ буди помощникъ!

Могу ли я получить—и гдв—экземпляровъ десять вниги вашей для нъсколькихъ церквей епархіи кавказской?

Отцу Өеофану\*, если онъ еще съ вами (а я желалъ бы этого надолго) вланяюсь.

Обоихъ васъ, всею моею братскою дюбовію объемля, привътствую наисладчайшимъ христіанскому сердцу гласомъ святыя церкви: *Христосъ воскресе!* 

Прошу отца Ософана, а если его неть уже съ вами, васъ самихъ потрудиться послушанія ради свягаго—передать книго-продавцу Исакову, чтобы онъ превосходитищее изданіе Patrologiae продолжаль высылать на мое имя: 16 томовъ первой Серім я получиль исправно. Спасибо ему.

<sup>\*</sup> Баккалавръ Петр. Дух. Академів, впоследствін епископъ тамбовскій, ныне состоящій на поков.



Ожидаю вскор'в рожденія паствів кавназской новаго чада разумнаго: семинаріи. Итакъ мой долгь приготовить для него правіанта таковому чаду свойственнаго, т.-е. книжнаго—довольно, м приготовлень онъ.

Сретясь съ отцемъ ректоромъ тамбовскимъ, любевнейшимъ о. Никодимомъ (онъ, слышу, на чреде), прошу отъ мене поклониться и приветствовать: Христосъ воскресе!

Всю академію вашу, мою матерь тімже: Христось воскресе, сыновне привітствуя, есьмь

Вашего высокопреподобія Возляжбленнаго о Христь брата Покорньйшій слуга Іеремія, епископъ кавказскій и черноморскій,

1 апрвля 1846. Ставроноль на Кавказъ.

#### Василія, архіопискона полоцкаго и витебскаго.

Высокопреподобнъйшій отецъ архимандрить, достопочтеннъйшій брать о Господъ.

Получивъ подаренный мив виземпляръ Введенія въ Православмое Богословіе, я непремъннымъ долгомъ поставилъ для себя вдругъ же внимательно прочесть эту книгу.

Не могу не выразить особеннаго удовольствія, какое доставило мив чтеніе этого, можно сказать, перваго, весьма удачнаго опыта въ нашемъ отечествъ. Върный и вивств полный взглядъ на предметь, систематическое и отчетливое изложеніе онаго, воть достоинства, которыя, по моему митнію, украшають ваше сочиненіе.

Не говоря уже о многосторонних свъдъніяхъ, доказывающихъ глубокую вашу начитанность, я увъренъ. что всякій любитель духовнаго просвъщенія вполнъ оцънить ваше усердіе; эрълый же плодъ трудовъ вашихъ не замедлить принесть истинную пользу между образующимся юношествомъ.

Затемъ мне остается только съ выражениемъ искреннейшей благодарности за лестный для меня подарокъ вашъ отъ души

пожедать, да подкръпить Господь силы ваши на избранномъ поприщъ и да благословитъ новые труды ваши ко благу духовнагопросвъщенія и пользъ святой православной цериви.

Съ совершеннымъ почтеніемъ и преданностію имъю честь быть.

Вашего высокопреподобія покорнъйшимъ слугою Василій, архіепископъ полоцкій и витебскій.

1847 года 21 октября.

#### Владиміра, архіепископа казанскаго.

Почтенновозлюбленнъйшій о Господъ брать, отецъ архимандритъ-инспекторъ Макарій!

Препосланное вами во мив при письмю отъ 25 сентября сочинение ваше—Введение въ Православное Богословие я своевременно получилъ, получивъ два раза его читалъ, читая въ обараза до глубины души услаждался отчетливостию, съ какою оно составлено, а услаждаяся тако умолялъ премудрости Наставника и смысла Подателя: да воздастъ Онъ вамъ за сей трудъ, въ мъру полну, натрясену и преливающуюся.

Пріобръсти сію книгу покупкою я нъкоторымъ уже приказалъ, нъкоторымъ совътовалъ, а другимъ буду совътовать. Жаль — что у насъ и по сіе время бълое духовенство и скупо и лънивона покупку хорошихъ книгъ; поженивыйся печется о женъ...

Вашего высокопреподобія покорнтятій слуга Богомолецъ Владиміръ, архіспископъ казанскій.

1847, ноября 26. Казань.

# Іакова, архіепископа нижегородскаго.

Ваше высокопреподобіе милостивый государь!

За подарокъ вамъ подарокъ. Вашъ подарокъ придалъ мит свъта, радости. Дай Богъ, чтобы мой подарокъ придалъ вамъ силъ

Digitized by Google

опончить превосходный трудь къ пользв и къ новой красв православной церкви нашей. Постараюсь утвшить паству мою соверцаниемъ произведений особеннаго таланта, принадлежащаго къ числу великихъ милостей Божихъ, ниспосылаемыхъ свыше на отечество наше.

Желая, чтобы по смерти вашей сказали о васъ: "это истинно великій Богословъ и по перу и по жизни" съ душевнымъ почтеніемъ и съ дюбовію есмь

Вашего высокопреподобія покоривній слуга Іаковъ, архіенископъ нижегородскій.

1849 года сентября 30.

#### Евсевія, опископа подольскаго.

Преосвященнъйшій владыко, милостивъйшій архипастырь!

Приношу вашему преосвященству мою искренивйшую благодарность за присланный вами мив V томъ вашего Догматическаго Богословія. Да поможеть вамъ Господь украсить и еще нашу духовную литературу вашими полезными твореніями!

Не такъ давно я послалъ къ вашему преосвященству два моихъ поученія, теперь посылаю еще одно—въ предположеніи, не годятся ли когда-нибудь для издаваемаго вами Христіанскаго Чтенія.

Удивляюсь я и не понимаю, почему я досель не получаю ни одной внижки Христіанскаго Чтенія за текущій годь, тогда какъ прежде я всегда получаль регулярно около 20 числа каждаго мьсяца, и на ныньшній годь я послаль деньги въ канцелярію правленія с.-петербургской духовной академіи еще 24 октября истекшаго 1852 года вмьсть съ деньгами и на другія книги и имью удостовъреніе о полученіи денегь. Можеть быть, на это есть и другія причины, а можеть быть, это зависить и отъ не-исправности канцеляріи. Въдь такъ-то иногда бывають неисправны наши канцеляріи! Впрочемъ другія выписанныя книги я получиль.

До меня слухъ дошелъ, будто опять очень забольль въ Петербургъ преосвященный керсонскій. Котълось бы узнать, чтолибо достовърнъе и подробнъе о состояніи его здоровья. Не даромъ-то ему не котълось, говорять, ъкать въ Петербургъ. Но я такъ и здъсь не могу поквалиться здоровьемъ. Я здъсь болъе разстроенъ здоровьемъ, нежелк во всякомъ другомъ мъстъ моего служенія. Погода у насъ стоить слишкомъ сырая и теплая. Зимы мы и не видимъ, а для русскаго человъка это тяжко и скучно. Новый нашъ ректоръ о. Евеимій тоже очень часто побаливаетъ.

За симъ, поручая себя вашимъ модитвамъ, съ истиннымъ почтеніемъ и преданностію имъю честь быть.

> Вамего преосвященства покорнъйшимъ слугою Евсевій, енископъ подольскій.

1853 года февраля 17. Г. Камененъ-Подольскъ.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Инновентій, присутствоваль въ Св. Синодъ.

# ВОСПОМИНАНІЯ

О ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННОМЪ МИТРОПОЛИТЪ МОСКОВСКОМЪ ФИЛАРЕТЪ.

> Не отъидетъ память его, и имя его поживетъ въ роды родовъ. (Сираж. 39, 12).

Разсказы о именитомъ іерархъ московскомъ Филаретъ и краткія изреченія его, полныя смысла и силы, помъщаль я, чтитель его священной памяти, въ разныхъ повременныхъ издаяніяхъ; но далеко не все сказаль о немъ, что знаю и желаль бы сказать, чтобы и для другихъ сдълать извъстнымъ или памятнымъ то, что для меня незабвенно; да и все касающееся до его великой личности, какъ бы само по себъ иное ни казалось неважнымъ, не лишено общественнаго интереса или назиданія. Въ настоящей статьъ намъренъ я изложить не одни только дополнительныя о немъ свъдънія, но и повторить изъ напечатаннаго мною въ прежніе годы то (сравнительно немногое), что найду наиболье подходящаго къ характеру моей статьи, въ которой передамъ о святитель Филаретъ въ возможной полнотъ свои личныя воспоминанія.

Въ день (19 августа) торжественнаго крестнаго хода, ежегодно совершаемаго въ Донской ставропигіальный монастырь изъ Кремля,—когда митрополитъ Филаретъ вхалъ на служеніе въ эт отъ монастырь, или возвращался изъ монастыря на Троицкое

свое подворье, мимо Іоанно-Воинской у Калужскихъ воротъ церкви, при которой священствовалъ мой родитель, — я старался въ продолжении многихъ лътъ, начиная съ 1840 года, непремънно видъть его благословляющаго народъ, стекавшійся на всё улицы, по которымъ ожидался провздъ митрополита, и поклониться ему. Высокопреосвященный Филаретъ привлекалъ къ себъ необыкновенно пріятною наружностію, которая отражала богоугодную чистоту и истинную высоту его жизни, не говоря о великости его духовнаго сана и подвиговъ. Кто его одпажды видълъ, желалъ увидъть въ другой разъ; кто его видълъ уже много разъ, когда имълъ счастіе еще его видъть, ощущалъ такое живъйшее удовольствіе, какъ бы въ первый разъ его видълъ. Видя его, нельзя было не прославить Бога, дивнаго въ избранныхъ рабахъ своихъ; а потому и когда онъ служилъ, храмы наполнялись народомъ.

Въ какое-то воскресенье утромъ отправился я, тогда еще малолетьый, на Троицкое подворье въ домовую архіерейскую церковь. Войдя въ нее послъ херувимской пъсни, не могъ я за множествомъ народа пробраться на средину, дабы видеть тайнодъйствующего митрополита; не догадался повыждать, когда онъ будеть благословлять предстоящихъ (в онъ всёхъ благословляль съ отеческою любовью), но тотчасъ же послв отпуста вышель изъ церкви и прошелъ и-куда? сначала въ пріемную комноту, двери которой, смежныя съ церковными, были на противолежащей сторонъ отворены для его высокопреосвященства, а потомъ и въ открытую его залу, где увидалъ я почтенную старицу, бывшую въ темномъ платьв и повязанную черною косынкой-Евдокію Никитичну, матерь Филарета, какъ после узналь и. Она поняда въ чемъ дело, и свазала мит: "не туда вы защли. спуститесь внизъ по лъстницъ (деревянной винтообразной). Скажу нрскочеко стовя и о сей чостойнратей матери ветикаго свытителя. Е. Н. Дроздова, на которую Филареть походиль лицомъ, жила на Троицкой, близъ Троицкаго подворья, улицв, въ маленькомъ домъ, купленномъ для нен въ 1844 г. Она за годъ до своей кончины († 20 марта 1853 г.) начала чувствовать упадокъ силъ и головную боль, отъ которой приходила въ такую. забывчивость, что не узнавала окружающихъ, но не искала помощи у врачей, а вывсто того благоговыйная старица часто

приотупала нъ св. Тайнамъ. Святитель Филареть быль при ней во время ся соборованія слесть (въ марть 1852 г.), после чего она получила временное облегчение. Въ мев 1852 г. великая виягиня Марія Николаєвна изволила спрашивать митрополита Филарета о ней, вдраствуеть ли 1)? Въ последние три месяца она питалась только просфорой, и служании, из которымъ она была признательна, вроводили дни и ночи у одра ея, дивясь ея терпвнію. Болящая мирно почила о Господв на 87 году отъ рожденія, въ присутствін веливаго сына-святителя, съ покорностію судьбамъ Божіниъ принявшаго последній вадохъ ея. За теснотою приходской Троицкой, что въ Троицкой церкви, по причинъ построенія въ ней придва во имя Вледимірской Божіей Матери, отпъваніе усопшей навначено было въ церкви св. муч. Адріана и Наталія, за Сукаревою башней. Сюда, 23 марта 1853 г., высокопреосвященный владына провожаль тело блаженной матери своей и служиль въ этомъ храмв преждеосвященную дятургію съ архимандритами андроніевскимъ Платономъ, своимъ духовникомъ, и богоявленскимъ Іоанникіемъ, намъстникомъ ка-Федральнаго Чудова монастыря, -- съ двумя протојереями (каковы: Андріановскій Д. П. Новскій — духовникъ Е. Н., почтившій ее надгробнымъ словомъ, въ которомъ уподобилъ ее Аннъ пророчицъ, упоминаемой въ Евенгелів отъ Луки 2, 36-38, и Троицкій, въ Тронцкой, протоіерей І. С. Орловъ) и съ двумя родственными священниками 2). Чинъ отпъванія совершили: владыка Филареть, Иліопольскій митрополить Неофить и преосвященный викарій Филовей, въ сослуженіи многочисленнаго собора архимандритовъ, протојереевъ јеромонаховъ, јереевъ. Трогательно было видъть прощаніе съ покойною московскаго ісрарха, отдавшаго ей последній сыновній долгъ целованіемъ главы и руки ея Гробъ, вивщавшій многотрудное твло ея, вынесень быль изъ церкви усердствующими священниками и діаконами, а потомъ на погребальной колесницъ препровожденъ упомянутыми

<sup>2)</sup> За служеніе литургіи архимандриты получили, разумівется противь желанія, по 15 руб., протоїерей по 10 р. каждый.



<sup>1)</sup> Письма Филарета къ роднымъ. М. 1882, стр. 406. Въ это драгоциное издание не вошли два письма, напечатанныя въ ноябрыской кн. Душеполежнаго Чтенія. 1870 г.

преосвященными (Неофитомъ и Филовеемъ) съ епископомъ Оявандскимъ Никаноромъ и Прочими на Пятницкое кладбище. находящееся при шоссейной дорогь, ведущей въ Лавру преп. Сергія, къ которому почившая особенно благоговъла: да и кланбищный священникъ I. А. Оаворскій состояль съ нею въ близкомъ родствъ. Во время необычайной похоронной процессіи нъкоторыя улицы были переполнены народомъ, собравшимся изъ разныхъ мъсть столицы. Московкій архипастырь, когда процессія приблизильсь къ владбищу, встретиль ее въ св. воротахъ и проводивъ гробъ до могилы уготованной въ самой церкви. кротко сиротливо возвретился въ свою келлію, но для другихъ (до 250 чел.) поминальная трапева была учреждена на владбище 3). "Житіе и кончина ен, писаль онь въ тоть же день къ наметнику Лавры архимандриту Антонію, дають увереніе, что она скончалась въ блаженномъ упованіи. Число леть ен и последній болъвненный годъ приготовляли меня къ лишенію. Съ благоговъніемъ смотрю на ея отшествіе: однако часто хочется плакать. Слава Богу, что я сподобился отдать ей последній долгъ 4). Достойно вниманія, что владыка въ день погребенія своей матери-въ понедъльникъ 4 недвли великаго поста служилъ, согласно съ уставомъ, преждеосвященную, а не Златоустову литургію. "Совершеніе Златоустовой литургіи въ постные дни, въ существъ, не есть важное изивнение порядка (писаль онъ къ о. Антонію въ марте 1863 г.). Въ древности не такъ на сіе смотрым въ накоторыхъ мастахъ, какъ нына вообще въ православной церкви. Но, продолжаеть онъ, должно щадить истыхъ ревнителей, которые не глубоко вникан, въ духовное дегкособлазняются видимымъ. Желающимъ поминовенів усопшаго можно исполнить сіе въ субботу « 5).

Владына, встръченный въ день праздника Смоленской Божіей Матери въ Новодъвичьемъ монастыръ священнослужителями и хоромъ монахинь, весь погруженъ былъ въ богомысліе (онъ, разумвется помышлялъ входя въ храмъ Господень, что въ этомъ

 $<sup>^4</sup>$ ) и  $^5$ ) Насъма Филарета къ о. Антонію, ч. III. стр. 134  $^{\circ}$  я 202; ч. IV, стр.  $884-.8^{\circ}5$ .



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Изъ синодика Тронцкой, что въ Тронцкой церкви.

храмъ присутствуеть Господь силь Порь словы) и самый взорь его быль возведень горъ; онъ и во время облаченія въ архі-ерейскія одежды до исхода изъ храма внимательно храниль ту же молитвенную сосредоточенность въ себъ... Конечно, долгь служащаго зръть во Господу, а не окресть себя, но какъ было назидательно исполненіе долга, это возношеніе святителя мыслію и сердцемъ къ Богу! Не смотря на раннюю молодость, я пораженъ быль неземнымъ особенно величіемъ его.

Двъ отдъльно изданныя ръчи его (привътственныя ръчи при посъщени Москвы Царемъ), полученныя мною отъ училищнаго правленія въ награду за мои ученическіе успъхи и доброе поведеніе (это было въ іюль 1842 и 1844 гг.), сберегъ я донынъ Ф. Въ московской семинаріи изучая теорію словесности, знакомился я съ слъдующими выдержками изъ его проповъдей, служившихъ образцомъ духовнаго красноръчія:

а) "Если должно быть соотвътствіе благодъяніямъ Божіимъ со стороны человъка: то въ чемъ оно состоять можетъ? Заслуга просьба, благодарность: вотъ три возможныя соотвътствія благодъяніямъ. Заслуга возможна между человъками, изъ которыхъ одинъ имъетъ нужду въ услугахъ другаго, а другой можетъ усердно представить первому свои услуги: но самодовольный Богъ ни въ чемъ не имъетъ нужды, и человъкъ не имъетъ ничего представить Богу, что не было бы отъ Бога же полученнымъ благодъяніемъ; слъдственно здъсь нътъ мъста заслугъ. Просить отъ Бога благодъяній можно, и хорошо если человъкъ сіе дълаеть съ довъренностію и со смиреніемъ. Но большая часть благодъяній Божіихъ бываетъ прежде нашего прошенія, лучше нашего прошенія и выше нашего понятія: нельзя просить того, что уже сдълано, нельзя просить того, чего нътъ и въ мысли. Посему остается самымъ употребительнымъ способомъ соотвът-

<sup>\*)</sup> Училище, въ которомъ и обучался, открыто при ставропиліальномъ Донскомъ монастырь 12 мая 1835 г. Однажды владыка Филаретъ, осмотръвъ Донское училище и найдя въ немъ порядокъ, постилъ квартиру инспектора Ө. П. Соловьева (уволенъ отъ училищной службы въ 1842 г.), такъ какъ ректоръ-священникъ жилъ вдали, при своей приходской церкви. «Моск. Церк. Въдомости» 1884, № 26, стр. 348.



ствія бдагодзяніямъ Божіимъ—благодарность, истиная, какъ истиная, какъ истиная, какъ изтельно благотеорить намъ Боръ". (Изъ бесёды о благодарности къ Богу).

б) Изъ слова по освящении храма святителя Николая въ домъ московской духовной семинерім, 1 ноября 1844 г.: "Возжелаль нъкогда мужъ по сердну Божію - Давидъ приближить къ себъ священный кивоть завета Божія, не въ самый домъ свой, а только въ свой градъ: но когда церковнослужитель Оза дерзновеннымъ, котя и благонамъреннымъ прикосновеніемъ къ святынь, извлекь оть нея себь, вмысто благословенія, смерть, убояся Господа Давидъ въ день той, глаголя: како внидетъ ко мнъ кивоть Господень (2 Цар. 6, 9)? И только по времени, восле новыхъ особенныхъ знаменій благодатнаго снисхожденія, возобновиль и исполниль свое благочестивое предпріятіе. Храмь истины и таинъ христіанскихъ заключаеть въ себъ или не меньшую, или даже большую святыню, нежели прообразовательный вивотъ завъта ветхаго. Итакъ есть причина и обитателямъ сего дома убояться Господа въ день сей и рещи: како вниде въ намъ храмъ Господень? Какъ будемъ мы жить въ такой бливости въ святынъ Бога, который нашпаче въ приближающихся къ Нему освящается, и какъ свъть просвъщающій достойныхъ, но и какъ огонь, попаляющій недостойныхъ?

Чада! не позволяйте себъ забыться и потерять вниманіе къ близкому храму Божію. Помните о немъ со страхомъ: впрочемъ такъ, чтобы страхъ сей не отражалъ васъ отъ дома Божія, а отражалъ отъ васъ все недостойное дома Божія".

И в) Изъ слова при отврытіи попечительства о бёдныхъ духовнаго званія. "Мы, которые сами по щедротамъ Божіимъ не были нищими, знаемъ ли душу нищаго? Знаемъ ли, что онъ думаетъ и чувствуетъ, проходя напримёръ близъ обширныхъ хранилищъ богатаго, или близъ огромнаго дома зрёлищъ, или встрёчаясь съ одётымъ въ драгоцённую одежду, не по требованію званія, или обоняя чадъ тучнаго пира, или слыша мусикійскій громъ изъ чертоговъ роскоши и видя въ нихъ въ полночь полуденный свётъ?——"Еслибы—вёроятно думаетъ онъ—еслибы сін обширныя хранилища не наполнялись тёмъ, что богатому совсёмъ ненужно: какъ многіе подобные мнё могли бы получить оть него

необходимов, которого теперь мы не имвемъ! Келибы сей широкій кровъ не быль нужень на ніжоторые часы праздности. чтобы подъ нимъ собирались видеть притворство и слушать вымыслы: сколько можно было бы собрать и водворить подъ нимъ такихъ, которые теперь не инфють гдф главы подклонети вли не живуть, а губять жизнь въ нечестыхъ, нездоровыхъ, полуразрушенныхъ и паденіемъ угрожающихъ жилипахъ! И тогла бы эдесь не дожныя действующія дица произносили вымышленныя восклицанія страстей, но непритворные действователи неухищреннаго врвинца возносние ка небесамъ благодаротвенныя воскливновенія, и самые камни возв'ящали д'яйствительную добродетель человеколюбія. Если бы носящій сію редкую иноземную одежду согласился произнять ее на обывновенную отечественную: онъ и тогда быль бы одъть прилично и могь бы многимъ изъ насъ променять рубище на одежду. Если бы съ сего стола, вотораго продолжительностію скучають собестдинки, сиять одну перемвну пищи или питія: изъ сего можно было бы составить новый пиръ для нъсколькихъ, теперь алчущихъ и жаждущихъ. Сколько сладкихъ или гремящихъ звуковъ въ чертоге роскоши въ часъ веселія: столько можно было бы утишить воплей и стоновъ бъдствія, еслибы на тоть чась отнавать искусству и отдать нищить то, что ему объщано. Тамъ игра богатыхъ несравненно дороже цвнится, нежели трудъ бъдныхъ: и тъмъ, которые платить сію цвну иногда безпрекословиве, нежели плату работающему, или долгъ заимодавцу, не приходить на мысль, что ва сію цену можно было бы выиграть благоденствіе беднаго семейства и нъсколько сердецъ признательныхъ. У сего свътдаго чертога можно бы отнять несколько изъ многочисленныхъ его свътильниковъ такъ, чтобы онъ еще оставался свътлымъ: но чревъ то можно было бы наполнить елеемъ утвшенія светильникъ жизни, который отъ нищеты истощается и можетъ вскоръ совсвиъ угаснуть".

Не довольствуясь вышеприведенными и другими отрывками изъ сочиненій Филарета, входившими въ составъ учебныхъ записокъ, я съ ръдкимъ увлеченіемъ читалъ "Слова и Ръчи" его въ трехъ частяхъ (изданіе 1844 г.), находя въ нихъ глубокое и подробное раскрытіе ученія въры, живописное, но въ то же время точное и сильное выраженіе мыслей геніальнаго автора, а нъ-



которыя зналь и наизусть, напримёръ слово при гробв императора Александра Павловича, или по случаю возложенія (въ 1828 г.) на раку мощей святителя Алексія—царемаго покрова и медали за персидскую войну. "Его проповъди въчны" говариваль Спасо-видроніевскій архимандрить Гермогень († 19 іюня 1845 г.), по смерти котораго найдень и поступиль въ собственность моего родителя рукописный сборникъ проповъдей Филарета (1806—1808 г.) неизвъстныхъ дотоль. Онъ (числомъ 4) помъщены во 2 кн. Чтеній въ императорскомъ обществъ исторіи и древностей россійскихъ за 1874 г.; только здъсь и можно прочитать двъ изъ нихъ (въ день Іоанна Крестителя и въ недълю по просвъщеніи), какъ нигдъ болье не напечатанныя.

Примичаніє. Вт богословскомъ классё московской семинаріи виденъ быль въ наше время большой живописный образъ св. Іоанна Богослова на полотив, и еще портреть митронолита Филарета, писанний въ натуральной рость его масляными красками, вёроятно въ 1844 г., когда семинарія переведена изъ центра города на настоящее ея місто. Владыка— знаменитый русскій богословъ и церковный витія изображенъ быль стоящимъ на орлеці у аналоя (на аналой раскрытая книга Евангелія) и мирно, спокойно бесінующимъ во храмів. Онъ—въ полномъ архіерейскомъ облаченіи съ бізымъ клобукемъ (вийсто тяжелой митри) на голові; правая рука его нісколько воздіта, а въ лівой архипастырскій жезль съ сулкомъ.

Ученость свою вдадыка Филареть самолично обнаруживаль предъ нами во время такъ называемыхъ публичныхъ экзаменовъ, которые въ московской семинаріи производились дважды въ году: предъ праздникомъ Рождества Христова публичный экзамень быль (кажется съ 1844 г.) однодневный, а въ іюль посль обычныхъ экзаменовъ назначались два дня, въ которые воспитанники подвергались публичному испытанію, въ присутствім многихъ стороннихъ посьтителей, въ особеннсоти изъ лицъ московскаго духовенства и въ предсъдательствъ самого высокопреосвященнаго Филарета, неуклонно посъщавшаго такія испытанія. Въ первый день производилось испытаніе по богословскимъ наукамъ, во второй—по всъмъ прочимъ 7). "Тутъ слушая

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Нашу семинарію посъщали во время открытыхъ испытаній: Неофить митрополять иліопольскій, пославникъ антіохійскаго патріарха Месодія, кроткій ар-



отвёты воспитанниковъ, онъ, какъ справедико нишетъ окинъ почтенный наставникь той же семинаріи, любиль обращаться къ нямъ съ разными вопросами и возраженіями, любиль испытать, насколько знають и понимають воспитанники тв отделы изъ начки, которые представлящее къ публичному испытанію. Если воспитанникъ не даваль удовлетворительнаго отвъта на предлеженный вопросъ, за него обывновенно отвъчать самъ преподаватель. Такимъ образомъ нубличные экзамены были испытаніемъ не только для воспитанниковъ, но и для преподавателей. Тутъ мудрый архипастырь и самъ часто дълагь объясненія по тому или другому вопросу, всегда отличавшіяся глубиною и силою. И эти объяснемія выслушивались вовми присутотвовавшими съ величайшимъ вниманіемъ. Кто изъ бывшихъ на этихъ публичныхъ экзаменахъ не помнить, какъ, во время такихъ объясненій архипастыря, водворялась въ заль глубокая типина, присутствовавшіе тихо приподнимались съ своихъ мість, наплонялись въ сторонъ не громко говорившаго архипастыри, прислушиваясь из его словамъ и старалеь не пророжить им одного изъ нихъ? И кому неизвъстно, что многіе богословы такъ высоко цвими вопросы и объясненія мудраго богослова-руководителя, что посяв экзаменовъ записывали ихъ и составляли сборнини богословскихъ объясненій его по разнымъ вопросамъ" <sup>\*</sup>).

На одно изъ возраженій Филарета (въ декабръ 1848 г.): "чъмъ докажещь, что предсказаніе о великомъ пророкъ подобномъ Монсею (Втор. 18, 15) относится ко Христу?" Я не могь отвъчать, что это предсказаніе относать но Христу ап. Петръ и Стефанъ первомученияъ (Дъян. 3, 22—23. 7, 37). "Ты первый ученикъ (мизисато отдъденія) и не знаешь!" сказаль онъ миъ съ кроткимъ упрекомъ, и только! А въ 1851 году значительно онъ понизилъ



хіерей Божій († 3 дек. 1858 г. въ Богоявленскомъ монастырі, гді проживаль съ января 1848 г.); преосвященный Евгеній, бывшій архіепискомъ ярославскій, первый ректоръ моск. семинарін на Перерві, проживавшій съ 1854 по 1871 г. въ Донскомъ монастырі; директоръ духовно-учебнаго управленія А. И. Карасевскій († въ декабріз 1856 г.); профессоръ моск. академін А. В. Горскій (былъ на экваменті въ 1851 или 1852 г.), графъ М. В. Толстой.

в) Моск. Церковныя Въдомости 1883, № 6, стр. 78.

въ разрядномъ спискъ-Алевсандра Салманова, который надвядся было черезъ годъ перейти въ академию (ум. въ санъ діакона). На вопросъ митрополита: "чемъ доказать, что Інсусъ Христось есть путь и истина и жиень"? Салиановъ не нашелся ответить, что Самъ Спаситель засвильтельствоваль о Себе въ этомъ именно смысле (Іоан. 14, 6); не даль онъ удовлетворительного отвъта на какой-то и другой вопросъ, потому что въ отвъть не попадаль на мысль Филарета. На этоть разъ высокопреосвященный поступиль строго, узнавъ отъ него, что онъ блявий родотвенникъ колл. регистр. Снова, уволеннаго незадолго предъ тъмъ отъ консисторской службы (этотъ чиновникъ, какъ архиваріусъ, признанъ былъ виновнымъ, между прочимъ, по дълу о неонававшихся двухъ нумерованныхъ листахъ въ метрической книга Тронцкой въ Кожевнивахъ церкви за 1796 г.). Но если кто изъ воспитанниковъ не съ буквальною точностью приводиль священный тенсть, вледына заставляль иногда прінскать этоть тексть и прочитать по Библін. Въ 1854 г. даваль онъ вограменія совершению новыя, неслыканныя прежде. Таково напримъръ: "почему ныив не по кребію избирается еписвоиъ?" (см. Дъян. 1, 21-26, газ описанъ первый въ хрнстівнской церкви выборъ, апостольскій). Митрополить самъ рвшая возраженія, свазаль: "вивсто жребія избраніе (одного изъ трекъ кандидатовъ для епископства, представляемыхъ Св. Сино. домъ) вручается сердцу Вънценосца".

Въ московской академін, гдѣ я обучался съ сентября 1854 по 1858 г., высокопреосвященный Филаретъ присутствовалъ и на нъноторыхъ частныхъ экзаменахъ "); возражая самъ, того же требовалъ отъ депутатовъ, которые назначались по каждому предмету изъ среды наличныхъ наставниковъ и (въ курсовые годы, т.-е. чрезъ каждые два года) двухъ сторониихъ лицъ (ректора виеанской семинаріи и московскаго протоіерея). Въ 1856 г. онъ въ качествѣ ревизора сказалъ имъ: "что же вы молчите? Я пришелъ слушать не однихъ экзаменующихся, а и самихъ экзаменаторовъ". Въ ту жъ минуту возразиль недавно скончав-

<sup>\*)</sup> Обывновенно онъ ходиль въ академію чрезь лаврскую ограду, при которой устроены коры, и спускался по явстниць, опираясь на простую черешневую трость, а на обратномъ пути какъ легко онъ всходиль по той же лестицъ!



нійся профессоръ Е. В. Амонтестровъ, пленявшій несъ прасотою своего слова. Съ неослабнымъ вниманіемъ владына слушаль тъхъ и другихъ; казалось иногда онъ дремлеть, но вдругь открываль свой светлый, проницательный взорь, какь скоро студенть неточно выразнися или сившался. Младшимъ студентамъ онъ когда-то предложиль вопросъ: "можно ли оть частей заключеть къ целому? и семъ решиль, что "можно, когда части одноводны". Еще возразиль (1856 г.): "кто выше, Гегель или Караменнь?" Студенть отвічаль, что ихъ исльзя оравнивать: одинъ быль философъ (намець), а другой дитераторъ и исторюграфъ. На частномъ экзаменъ по догматическому богословію митрополять возражаль (въ іюнь 1857 г.): "Богь оть вычности имъль мысль о мірв: почему же міръ не отъ въчности?... Мы считаемъ семь тысячъ леть отъ сотворенія міра: почему не восемь, не болъе?"- "Но начало міра, продолжаль онъ, есть ли такое начало, прежде котораго ничего не было? Св. Василій Великій учить, что прежде видимаго міра существоваль невидимый. Благость Божія и тогда находила для себя упражненіе. Вваное бытіе міра невозможно по свойству ограниченныхъ существъ міра; онв конечны". Мать Маккавесвъ свидетельствовала, что міръ сотворенъ изъ ничего (2 Манк. 7, 28). "Важно ли это свидътельство?" спросиль митрополить. "Важно, потому что, говориль онь, служить выражениемь мивнія всей іудейской церкви: книги Маккавейскія внесены въ Библію; вовторыхъ важно потому, что мать эта святая "10)". Въ доказательство творенія міра изъ ничего приведены мной и слова ап. Павла: опрою разумпьшемь совершитися въкомь глаголомь Божіимь, во вже оть неяваяемых видимым имь быты (Евр. 11, 3). Владыва возразиль: "не разумъль ли апостоль необразованную, безвидную матерію, изъ которой будто бы сотворень видимый міръ?" — "Но когда, говориль онъ, есть ясныя спиртельства въ Св. Писанін, что міръ сотворенъ Богомъ изъ начего, напримъръ тотъ же апостоль пишеть, что Богь нарицаеть не сущая, яко сущая (Рим. 4, 17): то, по руководству ихъ и согласно съ нами, должно толковать и менье ясныя свидьтельства". Въ 1858 г. на ча-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Память святых седми мучениковъ Маккавеевъ и матери ихъ Соломоніи, 1 августа.



стномъ визамень по тому же предмету и нравственному богословію быль преосвященный харьковскій (въ послідствіи черниговскій) Филареть. При немъ митрополить спросиль меня (19 іюня): "а почему безъ візры угодить Богу невозможно" (Евр. 11, 6)? Выслушавь мое подробное объясненіе, сказаль: "порядочно отвічаешь ты" (а такой отзывь его много значиль) и спращиваль обо мні ректора академіи архимандрита Сергія, ныні архіспископа кишиневского: "чей сынь, откуда я родомь и какая моя фамилія". По окончаніи публичныхъ экзаменовь онъ наставляль (въ іюні 1857 г.) "разумно отдохнуть, чтобы снова потомь взяться за діло". Въ 1858 г. 27 іюня, поздравивь студентовь старшаго курса съ окончаніемъ ученія, владыка сказаль, что мы вступаемъ на поприще общественной діятельности, совітоваль хранить все доброе, усвоенное здісь, и заключиль: "поддержите честь академіи, давшей вамъ высшее образованіе".

Изъ множества другихъ возраженій, какія даваль онъ въ академін московской и въ семинаріяхъ, припоминаю слёдующія:

Богъ живеть во свъть неприступнъмь, и Его никтоже видъль есть от человък, ниже видъты можеть (I Тим. 6, 16). "Какъ же Моисей на горъ видъть Бога?"—Онъ видъть Бога свади (Исх. 33, 23), видъть только отражение славы Божией, не не самое существо.

Богъ внастъ все и знастъ совершеннъйшимъ образомъ. Возраженіемъ служили слова Его къ Моисею: сплю тя паче всплю (Исх. 33. 17), что дастъ повидимому заключать о Его неодина. ково-совершенномъ въдъніи по отношенію къ человъкамъ. Но означенныя слова должно понимать въ смыслъ особеннаго вниманія или благоволенія Божія къ Моисею: обръль бо еси благодать предо Мною, и спли тя паче сспли.

"Громъ убяваеть невиннаго младенца: гдв же правосудіе Божіе?" Богь навазываеть иногда родителей смертію датей, но въ замізнь временной жизни невинныя діти получають царство небесное.

"Отнуда добро и вло?" — Добро отъ Бога, а зло отъ діавола. — "Имветь ли Богь понятіе о злв?" — Не имветь, отввчаль ученикъ. "Если не имветь, то какъ же Онъ будеть судить грвшниковъ?" — Имветь, отввчаль другой, но божеское познаніе свободно отъ всякаго зла. Не таково наше познаніе добра и зла,

достигаемое чрезъ вкушеніе зла, чрезъ порабощеніе злу, съ потерей невинности и правоты.

"Какъ ангелы безтвлесны, когда зрять лице Отца небеснело (Мате. 18, 10)?"—Земные предметы зрямъ, говорилъ Филаретъ, плотскими очами, духовные—душевными. Есть у души око".

"Папа Левъ III († 816 г.), въ ограждение неприкосновенности Никео-цареградскаго символа, приказаль выръзать его на двухъ серебряныхъ доскахъ и поставить въ базиликъ св. Петра. "Зачъмъ на двухъ доскахъ?"—На этотъ вопросъ семинаристы не могли отвъчать. — "Что тутъ много разсуждать? сказалъ святитель. На двухъ доскахъ потому, что папа велълъ начертать символъ на двухъ языкахъ—на греческомъ и латинскомъ".

"Человъчество, въ лицъ Іисуса Христа, спосажено одесную Бога (Мар. 16, 19); значитъ люди выше ангеловъ?"—"Но другое дъло—человъкъ, иное Богочеловъкъ", сказалъ святитель,

"Можеть ли человъкъ быть выше ангеловъ? Кто скажеть?"— Можеть. Такова Богоматерь, честивйщая Херувимовъ и славнийшая Серафимовъ.

"Какимъ образомъ чудеса Христовы доказываютъ Его божественность?—Творили чудеса и пророки и апостолы, они воскрешали и мертвыхъ. Христосъ сказалъ: въруяй въ Мя дъла, яже Азъ творю, и той сотворить и больша сихъ сотворить (Іоан. 14, 12).—Пророки и апостолы творили чудеса не своею, но богодарованною имъ силою; а Іисусъ чудодъйствовалъ силою своего Божества, объщавъ даръ чудотворенія и своимъ послъдователямъ (см. еще Мар. 16, 16—18). Онъ самовластно, какъ Богъ воскрешаль мертвыхъ и воскресъ изъ мертвыхъ въ третій день. Чудо воскресенія Христова есть величайшее изъ всъхъ чудесъ, къмълибо когда совершенныхъ, свойственное одному Сыну Божію.

"Какъ отличить истинное чудо отъ ложнаго?"—"Надо, отвъпалъ самъ Филаретъ, обращать преимущественное вниманіе на жизнь чудотворца: быть облеченнымъ силою свыше можетъ только человъвъ близкій въ Богу, достойный этого по своимъ качествамъ или заслугамъ".

"Язычнику, желающему принять православную въру, что прежде всего нужно?"— Крещеніе.—"Нътъ".—Оглашеніе.

"Таинство крещенія можеть быть совершено, въ случать нужды, даже міряниномъ, а право совершать евхаристію не дано никому другому, кром'в спископа и присвитеровъ, какъ нам'встниковъ спископа. Почему такъ? Кто скажетъ?" Владыка самъ отвъчалъ: "по уваженію въ тому Липу, которое въ первый разъ совершило святъйшее таинство евхаристіи".

"Почему надъ евреями, въ гродолжени 40-лътняго ихъ странствования по пустынъ, не совершалось обръзания?" По причинъ многовратныхъ и нечаянныхъ перемънъ мъстопребывания. Извъстно, что предводительствовавшій ими облачный столиъ назначалъ мъсто и время отдохновения независимо отъ ихъ воли, а болъзненный обрядъ обръзания требовалъ остановки, по меньшей мъръ, на два или на три дня.

19 сентября 1856 года, въ два часа пополудни, Ихъ Императорскія Величества посътили Троицко Сергіеву лавру, послъ священнаго коронованія. Возлъ Троицкаго собора, по объимъ сторонамъ царскаго пути, поставлены были студенты академіи, какъ питомцы высшаго разсадника духовнаго просвъщенія, къ которымъ тогда и я принадлежалъ. Правой рукой на насъ указывая, митрополитъ Филаретъ сказалъ Его Величеству: "это воспитанники... "Знаю, духовной академіи", бы стро проговорилъ Боговънчанный царь, къ общему нашему восторгу.

Владыка вышелъ говорить проповъдь въ даврскомъ соборъ, при празднованіи рожденія Великаго Князя Сергія Александровича—это было въ 1857 г. мая 7, а стоявшіе у амвона быстро отодвинулись на нъсколько шаговъ взадъ. Онъ сказалъ: "кому жъ я буду говорить? Подходите сюда".

Припоминая одинъ крайне печальный случай, стану разсказывать какъ было. Въ 1855 г., въ праздникъ Вознесенія Господня (5 мая), часу въ 1 пополудни, когда солице сильно палило, — пошелъ я, студентъ академіи, съ товарищемъ N купаться
въ скитскомъ прудъ (разумъю Геосиманскій скитъ). На половинъ пути насъ догнали еще нъсколько товарищей, въ томъ
числъ Владиміръ Глаголевъ, сынъ московскаго священника, какъ
равно и я, малый ростомъ и сравнительно слишкомъ моложавый,
а волосы на головъ носилъ довольно длинные. Всъ любили его,
какъ въждиваго и кроткаго. Мы съ нимъ отдълились отъ про-

чихъ и дальше шли вдвоемъ. На вопросъ мой: "умъеть ли плавать"? онъ отвъчаль, что можеть держаться на водъ. Вступивъ въ рощу смежную съ свитскимъ прудомъ, я поднялъ длинную палку и бросиль ее не слишкомъ далеко отъ берега, ни мало не думая о томъ, что она чрезъ несколько минуть могла бы заменить собой спасительную для утопающаго вервь. Но воть всв мы подощан въ самому пруду: затемъ изъ товарищей трое смъльчаковъ плыли на другой берегь; одинъ или двое купались отойдя направо, въ рукавъ пруда; вошелъ прямо въ воду и Глаголевъ, а я оставаясь еще на берегу, вижу съ изумленіемъ, накъ онъ на поверхности воды сильно бъется руками, на одномъ и томъ же мъстъ, не болъе какъ въ трехъ саженяхъ отъ меня; глава у него какъ бы на выкать и кричать онъ не могъ. Я (ахъ, забылъ я о найденномъ въ рощъ жезлъ, который подаль бы утопающему), не теряя ни одной минуты, вступиль въ воду, совствить незнакомый съ прісмами, чтобы подать ему благонотребную помощь: вследствіе покатости дна пустился вплавь и левою рукой схватиль было его за правую руку, но, чтобы и меня онъ не увлекъ съ собой, тотчасъ же я освободиль свою руку и пытался изнеможенный стать на дно; попавъ въ глубь, выплыль въ испугъ наружу, и чувствуя въ глазахъ потемивніе, а языкъ у меня былъ, какъ кость, началъ кричать, никъмъ не слышимый, о помощи себъ, но однакожъ благополучно вышелъ на берегъ и движениемъ рукъ давалъ знать товарищамъ, плывшимъ обратно съ другаго берега, о несчасти Глагодева. Онъ погрузился весь въ воду, потомъ показалась готова его; еще разъ или два погрузился и пошель ко дну, родивъ па поверхности водъ круги, одинъ другаго пространнъйшіе. Завидъвъ издали утопавшаго въ последніе моменты борьбы его съ водною стихіей, А. О. Некрасовъ, (нынъ протојерей при Спасской въ варетномъ ряду церкви) добрый товарищъ, какъ скоро приблизился оъ противоположной стероны въ мвсту катастрофы, самоотверженно опустился въ воду, спасая друга, но тамъ было чрезмірно глубово и холодно въ этой глубині, вслідствіе чего и высован цъль не была достигнута. Нашъ дорогой утопленнивъ вытащень, спусти часъ или несколько более, неводомъ, воторый не разъ закидывали въ прудъ, и ничто не могло возвратить эго къ жизни: онъ перешель "въ небесную академію", какъ выразвиси кто-то, и въ какой дель! Овъ въ этоть дель, приготовияясь въ въчной жизни на небесахъ, молился по личному усеркію за ранней объдней, пъль и за поздней, принадлежа къ студентческому хору; быль необыкновенно благодушенъ. Но какъ много скорбъль вдовый отецъ, потерявшій сына — студента академіи благоуспъшнаго! Плакали и товарищи, что такъ скоро онъ оставилъ учебное поприще. О несчастномъ приключенія немедленно донесено было митрополиту, и послъдовало разръшеніе постреить для студентовъ на посадскомъ прудъ купальню.

Подъ влінніемъ отчасти этого прискорбнаго случая, который оставиль въ моей душе неизгладимое впечатленіе, я пожелель отрвшить ее отъ міра, прежде нежели она отрвшится отъ тела, вступить, то есть, въ чинъ монашескій, что и было дозволеноуказомъ Св. Синода отъ 6 февраля 1857 г. На семъ указъ резолюція его высокопреосвященства (отъ 10 фев.) такая: "постриженіе студента Воинова поручается ректору академіи (архимандриту Евгенію), о чемъ отнестись изъ консисторіи въ академическое правленіе". Въ Троицкой лавръ предъ алтаремъ Господнимъ я принялъ монашество, чтобы воинствовать Царюнебесному, 3 марта-во второе воскресенье великаго поста, когда совершается память великаго защитника восточнаго православія — св. Григорія Паламы, архіепископа Солунскаго; а въ следующую субботу, накануне моего посвящения во јеродіакона, имъль я счастіе представляться митрополиту Филарету въ Москвъ, на Троицко-Сухаревскомъ подворьъ, въ первый равъ. Студентъ академіи и молодой инокъ, я не безъ страха представъ предъ лице великаго ісрарха и повлонясь издали, не смълъ близко подойти къ нему. Владыка сказалъ: "поди сюда!" Онъ сидълъ на диванъ въ долгой боковой комнать, съ перомъ въ рукъ. Окинувъ своимъ проницательнымъ вворомъ и благословивъ меня, архипастырь, сильный умомъ и словомъ, вотъ что говорилъ мит: "корошій путь избраль ты: пребудь твердъ. Путь избранный тобою, продолжаль онъ, есть самый благонадежный въ настоящее время, въ этомъ дукавомъ и развращенномъ міръ". Потомъ предлагаль мню следующіе вопросы: откуда ты родомъ?"-Изъ Москвы. "Чей сынъ?" - Священника такой-то церкви. "Іоанна?" Данъ мною утвердительный ответь. "Съ миромъ ли теби благословилъ отецъ?" Съ миромъ. "Гдъ

ты остановился?—Въ домъ родительскомъ. "Не слъдовало, замътилъ владыка, нужно было остановиться въ монастыръ, а у родителей просто побывать". Написавъ резолюцію: "если сомивнія не окажется, представить", сказалъ онъ: "ну, готовься (къ посвященію), вечеромъ будь здъсь (за всенощной), ступай", и еще разъ благословилъ меня.

На другой день, 10 марта (третье воскресенье великаго поста) святитель Филареть, возложивь руку на мою главу умиденно возгласиль: "Божественная благодать... проручествуеть монаха (такого-то), благоговъйнъйшаго діакона во пресвитера". На этихъ словахъ протодіанонъ (Зиновьевъ) остановиль митроподита: "иподіанона во діанона", произнесъ онъ, поправляя ошибку рукополагателя. Владыка невольно смутился, и молчаль нъсколько секундъ, потому что этотъ случай быль единственный во все время его святительства; наконець возгласыль: "благоговъйнъйшаго unodiaкона во diaкона", и продолжаль: "помодимся убо о немъ, да пріидеть на него благодать всесвятаго Духа". Въроятно, книгодержецъ первоначально раскрылъ не ту молитву. Послъ литургін высокопреосвященный Филареть въ архіерейской мантіи у св. престола сказаль мив: "благодари Бога, что сподобиль тебя быть служителемь алтаря. Храни дарь Божій въ чистой совъсти, благоговъйнымъ служеніемъ".

Изъ каседральнаго Чудова мочастыря, гдв совершилось мое посвящение, я вывств съ родителемъ отправился на Троицкое подворье благодарить архипастыря, раздантеля даровъ духовныхъ. Мы успвли предварить прівздъ его на подворье и недолго ждали его. Увидя насъ въ пріемной комнатв, высокопреосвященный даль знакъ рукой, чтобъ за нимъ и мы следовали въ залу. Здесь обратясь къ намъ съ пріятною улыбой, онъ спросилъ моего родителя касательно меня: "съ миромъ ли ты отпустилъ его" (на тесный путь монашества)?—Съ миромъ, по милости Божіей. Владыка на его слова заметилъ: "хорошо сделалъ, что принесъ Богу такую жертву".

Былъ я (11-го числа) у отца ректора московской семинаріи архимандрита Леонида, который принялъ меня, своего прежняго ученика, съ отеческою любовію; сказалъ мит въ уттиненіе: "Духъ Божій заранве уготовляетъ васъ къ пресвитерству" и посовттоваль записать вст обстоятельства моего посвященія и

все, что я слышать отъ митрополита. "Это долгъ моего сердца", отвъчать я. Какъ заря послъ яснаго дня свътять теперь пріятныя воспоминанія.

Въ слъдующемъ году и Александръ Орлинковъ, товарищъ мой, сынъ московскаго священника, принялъ иночество (въ мартъ) съ именемъ Корнилія († 21 іюля 1886 года, въ санъ архимандрита Антоніева новгородскаго монастыря). Что дъти московскихъ священниковъ не чуждаются монашества, это было очень пріятно архипастырю, какъ онъ изъяснялся въ равговоръ съ однимъ изъ ректоровъ семинаріи. Въ іюлъ того же (1858) года мы съ о. Корниліемъ въ лаврскомъ (пафнутьевскомъ) саду видимъ: на встръчу намъ идетъ по прямой дорожкъ, по которой мы возвращались обратно. самъ митрополитъ въ черной ряскъ и скуфейкъ, совершенно одинъ съ тростью въ рукъ. Мы сдълавъ нъсколько шаговъ впередъ, остановились по объимъ сторонамъ дорожви, другъ противъ друга, и открыли ему свободный путь. Каждаго изъ насъ онъ благословилъ, но не сказалъ ничего, научая и въ словъ быть воздержными.

Въ санъ іеромонаха былъ, я рукоположенъ 20 іюля 1858 года, въ церкви пророка Иліи, на Воронцовомъ полъ, куда въ этотъ день бываетъ крестный ходъ изъ Кремля ежегодно. Послъ литургіи святитель Филаретъ говорилъ мнъ: "храни полученный даръ постояннымъ вниманіемъ въ себъ и благоговъйнымъ пребываніемъ во храмъ" На слъдующій день (день моего прежняго ангела преп. Іоанна) благосклонно онъ принялъ отъ меня заздравную просфору, спросилъ, гдъ я служилъ первую объдню (въ Іоанно-Воинской церкви) и отпуская меня, сказалъ: "ну поди, Христосъ съ тобой"!

Примычаніе. Въ 1822 году владыва самъ слѣдоваль за крестнымъ ходомъ 20 іюля. На этомъ пути протоіерей Спасской, на Глинищахъ, цервви Пстръ Симеоновъ встрѣчалъ крестный ходъ съ образами и, какъ скоро архівнископъ Филаретъ приложился ко кресту, подалъ ему букетъ цвѣтовъ. Такая нечаянность удивила святителя: «онъ даскаетъ меня, какъ мадаго ребенка, подумалъ владыка, а послѣ анъ и пригодился» этотъ букетъ, принятый изъ одного приличія, чтобы не опечалить 70-лѣтняго старца, и защищавшій потомъ отъ солнечнаго жара. Онъ припоминаль это не одниъ разъь.

При назначеніи окончившихъ курсъ студентовъ московской академіи на вакантныя мъста въ ея округъ, обнимавшемъ нъ-



сколько семинарій, вакъ скоро очередь дошла до меня, митрополить спросиль (въ іюль 1858 г.) академическаго ректора архимандрита Сергія: "а его куда"?— Въ висанскую семинарію на должность наставника.— "Почему такъ?" возразиль владыка, имъя въ виду въроятно слабость моего голоса.— "Ректоръ висанскій (ахимандрить Игнатій, впослъдствій епископъ костромской) береть его подъ свое покровительство".

Примичание 1. Преосвященний Игнатій, еще учась въ московской семинарін, быть у родственнаго ему интрополита Филарета, который милостиво разговариваль съ нимъ, посадивъ его, а потомъ сказалъ своему секретарю: «найми извощика и положи фрукты». Тотъ же преосвященный въ бытность студентомъ академіи объявиль митрополиту желаніе иноческой жизни.—«Хорошее твое желаніе, но не надо имѣть честолюбивыхъ видовъ. Когда я самъ принималъ постриженіе, говорилъ ему святитель (1), я думаль: вотъ теперь начнеть академія готовить ученыхъ профессоровъ 12), а я куда гожусь (съ старымъ образованіемъ)? Привелъ бы меня Богъ при конців жизни стать гробовымъ у раки преп. Сергія».

Примпчаніе 2. Въ день праздника Донской Божіей Матери-19 августа 1858 г. опредъленъ я въ вноанскую семинарію учителемъ по классамъ св. Писанія (въ высшемъ и среднемъ отдівленіяхъ), герминевтики (въ среднемъ, и греческаго языка (въ высшемъ); прівхаль туда 6 сентября въ день архистратига Михаила, Божія служителя, а 9 числа того же мізсяца вступиль въ должность. «Вичанской духовной семинаріи, какъ радушно писаль ко мей оть 16 іюля текущаго года, достопочтенный ректорь ея архимандрить Іаковъ, -- принадлежать первые шаги вашего хотя не особенно громкаго и еффектнаго, но тэмъ не менве весьма плодотворнаго служе наго поприща Тридцать льть тому назадь вы начали свою двятельность на пользу церкви и въ частности на пользу московскаго духовенства прохожденіемъ скромной должности учителя Висанской семинаріи. Позвольте мив, представителю и предстоятелю этой самой семинарів въ настоящемъ ея положеніи, привітствовать вась сь исполняющимся тридцатилътіемъ вашего служенія и пожелать, чтобы многополезная служба ваша и ученые труды ваши (особенно по собиранію слідовь ділтельности такихъ святителей, каковымъ быль Филаретъ митрополить московскій), продолжались на многія и многія лета».



<sup>11)</sup> Постриженъ 1808 г., 16 ноября, въ день памяти преп. Никона Родонежскаго чудотворца.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Въ ноябръ 1807 г. Высочайшимъ указомъ повелъно было составить комитетъ для усовершенствованія духовныхъ училищъ, а въ 1809 г. санктиетербургская академія была уже преобразована; московская въ 1814 г.

Въ январъ 1859 г. назначенъ въ инспектора и профессорасеминарів висанской ісромонахъ Сергій, родственный А. В. Горскому, нынъ епископъ могилевскій. Въ ръчи, произнесенной (26 марта 1876 г.) на докторскомъ диспутв въ московской академін, предъ защитою книги: "Полный мъсяцесловъ Востока. Т. 1. Восточная агіологія", онъ говорить: "ногда Господу Богу угодно было привести меня къ иноческой жизни, во мив открылось испреннее желаніе посвятить силы свои духовной наукв. Вскоръ промыслъ поставиль меня близъ сего высшаго святилища духовной науки рукою почившего въ Бовъ святителя Фидарета. 13). При первомъ представленія ему, приснопамятный архипастырь объявиль мив, что целію моего вызова было приблизить меня къ большей сокровищница знаній всладствіе прочитаннаго имъ изследованія моего о библейской хронологіи «14). Достойному достойное, а я опредъленъ (5 марта того же 1859 г.). помощникомъ инспектора и членомъ семинарскаго правленія.

Въ Троицынъ день (31 мая 1859 г.) послъ поздней литургін представлялся въ Лавръ митрополиту Филарету сирійскій консулъ. Чрезъ посредство переводчика г-на Спиридона Абуда, присланнаго патріархомъ антіохійскимъ Месодіємъ для образованія въ Россів и окончившаго оное въ московской академін-(въ 1856 г.), консулъ сообщилъ его высокопреосвященству, что Сирійцы любять Россію и оть нея котять заимствовать просвъщение. На эти слова последоваль остроумный ответь ісрарха: "вотъ одинъ изъ вашихъ заимствовалъ здёсь просвещение, да ужъ и не вдеть на востокъ!" Абудъ, къ которому относились эти слова, чувствоваль стыдь, передавая ихъ консулу. Затвиъ митрополить спросиль: "наше церковное пъніе походить на ваше?" и по выслушании краткаго отвъта: "не совсвиъ походитъ", говорилъ о церковныхъ нотахъ. Консулъ наконецъ засвидътельствовалъ: "У насъ на востокъ вездъ молятся о васъ".--"Я этого не заслужилъ", заметиль святитель.

Оть 14 ноября тогоже года онъ писаль къ ревтору академін,

<sup>14)</sup> Изследованіе библейской хронологін, студента Ивана Спасскаго, въ 1853 г. написанное на степень магистра богословія и отпечатанное кіевскою академієювь 1857 году.



<sup>13)</sup> Разумбется переводъ изъ костромской семинаріи въ висанскую въ 1859 г.

что не препятствуеть моему назначению въ Вологду на должность инспектора тамошней семинаріи, по изъявленному мной согласію, которое было съ моей стороны послушаніемъ въ путямъ Провидінія. На чужой стороні, въ Вологді находился и съ февраля 1860 г., а въ марті 1862-го возвратился въ Вифанію на вакантную должность инспектора и на третій день (31 числа) послаль благодарное письмо во владыні московскому, прося благословить мевя на достойное прохожденіе моей службы.

Того же года 23 мая (въ среду) онъ прибылъ въ Лавру къ празднику Пресв. Троицы и сказалъ намъ и прочимъ, которые привътствовали его: "Божіе вамъ благословеніе! Извините: я изнемогъ, имъю нужду въ покоъ". На изъявленную мною лично (25 мая) смиренную благодарность за перемъщеніе меня въ виеванскую семинарію, онъ отвъчалъ: "подъ покровъ преподобнаго Сергія, гдъ ты и прежде былъ".

Сдавая мою проповъдь на день преп. Сергія (на 5 іюля 1862), митрополить говориль мит: "основной тексть (Мато. 6, 19—20) избрань очень удачно, предметь (тема) взять къ дълу. Нехорошія слова употребляешь, напр., хлопотать. Велика проповъдь. Ты стъсняешься, когда говоришь, особенно когда стараешься говорить громче, напрягаешь себя. Нужно говорить, какъ обыкновенно говоришь, не принуждая себя. Будь готовъ! Проповъдь за усталостію владыни не была произнесена

Проповъдь за усталостю владыни не была произнесена мною. Наиболье примъчательно въ ней вступленіе: "Торжественно воспоминаемъ нынъ обрътеніе нетлънныхъ мощей преподобнаго отца нашего Сергія. Не только на небъ, но и на землъ, идъже череъ и так тамито — все подвержено тлънію и разрушенію, Богъ прославляетъ преподобныхъ своихъ, не давая имъ видъть тлънія; для того прославляетъ на землъ видимо для всъхъ, чтобы возжечь въ сердцахъ нашихъ благочестивую ревность въ подражанію святой жизни ихъ. Такъ, Богъ не обидаилъ (Евр. 6, 10), много благоволитъ Онъ въ върнымъ рабамъ своимъ; посему есть побужденіе и намъ трудиться, какъ трудились всъ святые. Но мы никогда не сдълвемся подобными имъ, если не станемъ прилежно изучать земную жизнь праведниковъ, не будемъ знать, чъмъ именно они угодили Богу и за какіе подвиги прославлены отъ Бога. Изъ жизни празднуемаго нынъ святаго, для собственнаго назиданія, возьмемъ во вниманіе пре-

имущественно то обстоятельство, что богоносный Сергій быль върный хранитель словъ евангельскихъ: Не скрывайте себъ сокровищь на земли, идъже червь и тля тлить, и идъже татіе подкапывають и крадуть: скрывайте же себъ сокровище на небеси, идъже ни червь, ни тля тлить, и идъже титіе не подкапывають, ни крадуть.

"Двиствительно, подвижникъ благочестія такъ высоко цвинлъпроизвольную нищету, что отказался отъ наследственнаго родительского имвнія и на богатство смотрвль, какъ на прахъ. Неземное, тленное, а небесное взыскаль и обрель онъ богатствожизни въчной, пріобрътенное для насъ цъною прови Христовой. Боголюбецъ, проводившій жизнь въ пустынь, не оставиль посль ссбя серебра и золота или мязких, дорогихъ риз, хотя изъ пустыни бываль и въ чертогахъ великокняжескихъ и державными чтимъ быль (сн. Мате. 11, 7-8). За то имъемъ отъ него сокровище несравненно важивищее -- святыя мощи, точащія различныя исцьленія. Неземное это совровище у насъ — облагодатствованное твло преподобнаго Сергія, неземное, послів того какъ съ подобающею честію изнесено изъ земли (сн. Быт. 3, 19) и отврыто почиваеть въ храмъ небу подобномъ. Ибо можно ли назвать земнымъ то, что небесныя силы въ себъ открываетъ в ими дъйствуетъ? А татіе невидимые, похищающіе въ сердцъ человъна съмя слова Божія (Мате. 13, 19), не только не смъють приближаться въ сему нетленному совровищу, но трепещуть его, бъгуть прочь и оть тэхъ христіань, которые прикасаютси къ нему устами съ върою и благоговъйнымъ сердцемъ 15).

"Изъ примъра нынъ празднуемаго угодника Божія научимся, христіане, подаслять въ душъ своей опасную и вредную страсть любостяжанія; начнемъ усердно собирать вмъсто вещественныхъ, земныхъ, небесныя сокровища, какъ учитъ насъ Божественный Наставнивъ Іисусъ Христосъ".

Во время лътнихъ каникулъ прибылъ и (въ іюнъ 1862 г.) въ Москву къ родительмъ и немедленно представился митрополиту въ подворскомъ саду его. Благословивъ меня овъ спросилъ: "а когда поъдешь обратно въ Висанію?" Я отвъчалъ, что желалъ бы побыть въ Москвъ недъли двъ.—"Зачъмъ?"—"Надо

<sup>(\*)</sup> Слова «и державными чтимъ быдъ», «что небесныя силы въ себъ открываетъ, и ими дъйствуетъ», внесены въ мою проповъдь рукою митрополита.



устроить себъ новое платье" и что-то еще сказаль я. — "На это достаточно двухъ дней", возразиль владыва съ улыбкой, впрочемъ благословиль меня, видя мое смущеніе, оставаться въ Москвъ сколько мнъ надобно.

На другой день высокопреосвященный говориль моему родителю, не виня меня, а жалъя о мнъ: "послушай, да что это твой сынъ какъ-то неладно говоритъ?... Онъ уже довольно обращался со мной, надо быть ему развязнае. Знаешь ли?" продолжаль святитель, старавшійся мою заствичивость обратить въ непринужденность и обходившійся со мною всегда милостиво. -- "я быль ректоромъ петербургской академіи. Одинъ изъ студентовъ академін (Егоръ Городковъ) страдаль темъ же недостаткомъ: бывало, спросишь его въ влассв, онъ сконфузится, отвъчаеть несвободно, а быль перворазрядный. Я, чтобы пріучить его къ развязной рачи, почаще его спращиваль и къ себа призываль. Когда мив представиль онь свою проповёдь, накануяв дня, на который ему назначена, я вельль читать при себь, на половинъ остановилъ (онъ читалъ медленно) и говорю ему: "можешь завтра произнесть въ церкви". Онъ, ссылаясь на косноязычіе, просиль уволить, но я настояль, чтобы говориль, посовътовавь еще разъ или два повторить проповедь наедине; послушался онъ и произнесъ въ церкви удачно, что его ободрило, и онъ посль совершенно исправился въ разговоръ. Этоть студенть (сказаль въ заключение митрополить) - преосвященный (архіепископъ) рязанскій Гаврінлъ" († 7 апреля 1862 г.).

Того же года 20 сентября митрополить Филареть вь первый разъ отправился въ Сергіеву давру по жельзной дорогь, съ особеннымъ повздомъ. Онъ изъ Москвы вывхаль въ три часа пополудни; на Хотьковской станціп (въ 12 верстахъ отъ давры, а давра въ 60 верстахъ отъ столицы) останавливался на нъсколько минутъ для преподанія благословенія духовенству и сестрамъ Хотькова монастыря, а въ посадъ Сергіевъ прибыль въ половинъ пятаго часа. Въ даврскихъ архіерейскихъ покояхъ благословивъ насъ каждаго отдъльно (многіе ожидали его), онъ сказаль: "рекомендую жельзную дорогу. Сколько употреблено искусства, усилій и средствъ для того, чтобы вмъсто пяти, ъхать полтора часа! Сколько работаетъ дюдей!" Ректоръ академіи архимандритъ Савва отвъчаль, что и прежде ихъ много было

на шоссейной дорогв.—"Но тогда работа была простве", замвтиль владыка. Быстрота повзда ванимала его. Въ тоть же вечерь онъ говориль о. ректору: "прошло немного времени отъ начала повзда, смотрю: анъ ужъ и Мытищи (село въ 15 верстахъ отъ Москвы)! Себв не вврю. А потомъ вскорв и Пушкинская церковь (въ 25 верстахъ отъ Москвы)! Да это она! Но воть и Хотьковъ монастырь! Сомивваться, что Хотьковъ, нельзя было. Тутъ-то я поняль, какъ быстро вду". Намветнику лавры писалъ онъ отъ 23 іюня 1839 г.: "Бывало, по обыкновеннымъ дорогамъ вхали тихо и тряско, но были целы; теперь по железной дороге летять съ опасностію каждую минуту потерять голову" 16).

25 сентября (1862 г.), въ празднивъ преподобнаго Сергія, послъ служенія въ Троицкомъ соборъ и кратковременнаго пріема гостей въ своихъ покояхъ, прошелъ онъ въ даврскую, общирную и благольпную трапезу, куда приглашены были и другіе. Во время объда вто-то съ участіемъ сказалъ владыкъ, что онъ почти не кушаетъ. – "Я, отвъчалъ онъ, питаюсь постомъ", давая разумъть, что постъ тъла есть пища для души. Мы, по окончаніи объда, благодарные за хлъбъ-соль, проводили его въ его покои чрезъ домовую церковь. Каждый изъ насъ получилъ отъ него напутственное благословеніе и брошюру его: "Воспоминаніе тысящельтія Россіи въ Москвъ", каковую храню какъ драгоцьность, на память о немъ.

Въ первый день публичнаго экзамена начальствующіе и наставники академіи и вибанской семинаріи, присутствовавшіе на этомъ экзамент, приглащались къ объденному столу въ лаврскихъ митрополичьихъ покояхъ. Радушный хозяинъ предлагалъ за этою трапезой (напримъръ 25 іюня 1863 года) тость "за благоденствіе и здоровье академіи, съ желаніемъ, чтобы вмъстъ съ здравымъ ученіемъ была соединена добрая христіанская жизнь".

Послъ публичнаго семинарскаго экзамена ректоръ съ инспекторомъ ъзжали благодарить владыку за посъщение семинария.



<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Письма въ о. Антовію, ч. І, стр. 324.

Онъ при этомъ отзывался объ экзаменъ, о наставникахъ, ученикахъ и дълалъ полезныя замъчанія. Напримъръ: "благодарю васъ за трудъ. Ученики отвъчали порядочно; только нъкоторые стараются учить на память: нужно лекція воспринимать умомъ. Такой-то профессоръ (изъ свътскихъ) не свободенъ въ ръчи; наставникъ и самъ долженъ быть воодущевленъ и другихъ воодушевлять " (1863 г.). Разъ (1862 г.) онъ выразиль свое неудоводьствіе на то, что наставникъ словесности помъстиль въ своихъ запискахъ несколько строкъ изъ какой-то светской современной книги. "Нынвшняя литература, говория при этомъ святитель, почти вся заражена: ничего порядочнаго не напишуть безъ того, чтобы туть не было грязи. Прежде писали почище". Когда-то онъ еще сказаль намъ: "обращайте болъе вниманія на своихъ учениковъ (виовнскихъ), облагораживайте ихъ. Профессора ваши должны замвнять имъ хорошее общество". На приглашение пожаловать на другой день экзамена (второе засъданіе) онъ отвъчаль ревтору: "нъть, нъть, изнемогаю" (1863 г.), или такъ: "ну ужъ имъй мя отреченна; я усталь, позови ректора академін" (1862 г.).

Какъ инспекторъ виванской семинаріи, я обязанъ былъ еженедъльно доносить митрополиту о благосостояніи учебнаго заведенія и о поведеніи учениковъ, – лично или чрезъ почту, а въ особенныхъ случаяхъ немедленно. Былъ подобный случай: ученикъ низшаго класса, купаясь тайкомъ въ прудъ виванскомъ, утонулъ (22 іюня 1863 г., въ 1 часу пополудни). "Воля Божія, но мнъ жаль мальчика", сказалъ съ душевною теплотою святитель, котораго сердце не уступало уму. Онъ былъ въ лавръ.

Въ отношении къ оберъ-прокурору Св. Синода А. П. Ахматову, отъ 21 сентября 1863 года онъ сообщилъ: "Инспекторъ московской семинаріи архимандритъ Сергій въ поданномъ на мое имя, въ концъ августа, прошеніи писалъ слъдующее: Хотя здоровье его послъ продолжительной бользии теперь поправилось значительно: но, при должномъ исполненіи возложенныхъ на него обязанностей, оно снова можетъ разстроиться, какъ объ этомъ онъ заключаеть изъ довольнаго наблюденія надъ своею бользнію. Посему и проситъ дать ему, если то благо-

угодно будеть, назначение по службъ въ иномъ меньшемъ кругъ двятельности. Въ савдствіе близкаго наблюденія за ходомъ и леченіемъ бользни архимандрита Сергія, получиль я убъжденіе, что просьба его требуеть удовлетворенія, какъ для того, чтобы инспекторское и наставническое дъйствование по семинари было удовлетворительное чрезъ лице, пользующееся полнымъ употребленіемъ силь, такъ и для того, чтобы здоровье архимандрита Сергія, при менве усиленныхъ ванятіяхъ, могло быть возстановлено ит дальнийшей пользи службы. По сему съ требованіемъ обстоятельствъ сообразно было бы: 1) архимандрита Сергів отъ службы при семинаріи уволить. 2) Дабы дать ему приличное и обезпечивающее положение, назначить его настоятелемъ московскаго третьекласснаго Знаменскаго монастыря. 3) Вивсто. его, въ инспектора и профессора московской семинаріи перевесть инспектора винанской семинаріи соборнаго інромонаха Григорія. Послужные списки обонкъ при семъ придагаются".

Милостивый владыка, принявъ благодарность мою за переведеніе въ московскую семинарію (переведенъ я 16-го октябра 1863 года), сказалъ мив: "ты въ ней обучался" и благословилъ меня.

Въ мартв 1864 г. (этимъ годомъ оканчивался пятидесятилетній періодъ существованія московской семинаріи) ректоръ семинарів (съ 10 января 1861 г.) о. Игнатій, имъвшій о мит доброе митиіе, просиль митрополита о возведении меня, соборнаго ісромонаха, въ санъ архимандрита. - "Что вамъ хочется? Что вы спашите? Вотъ бы къ юбилею семинаріи" (1 ноября), возразиль владыка, а выслушавъ отвътъ его, сказалъ: "ну, какъ хотите". Послъ пасхи преосвященнымъ викаріямъ Леониду и Саввъ сказалъ первосвятитель: "инспектора здршней семинаріи и думаю представить въ архимандрита: что вы на это скажете?" Они отвъчали, что "пора", и вотъ я былъ ущедренъ новою милостію. Поставление мое въ этотъ санъ на Тронцкомъ подворъв въ домовой церкви было 6 августа того же года, въ день Преображенія Господня. Кресть возложень на меня подаренный мив добрымъ о. ректоромъ еще великимъ постомъ, ко дню моего ангела-святителя Григорія Паламы, который въ своихъ писаніяхъ и на соборахъ противъ еретиковъ защищалъ несотворенность Оаворскаго свъта. Послъ литургін (во время ея окна въ алтаръ были всъ растворены) высокопреосвященный Филаретъ сказалъ мнъ у св. престола: "тщись такъ жить, чтобы быть примъромъ для другихъ". Увидя меня на другой день съ просфорой, спросилъ: "развъты служилъ?" — Въ Богоявленскомъ монастыръ. Взявъ просфору, сказалъ: "благодарю"; а о. ректору съ улыбкою говорилъ: "вотъ мы посвятили инспектора, а для него, я думаю, пріятнъе было бы посвященіе въ день юбилея!"

Первоначально московская академія отпраздновала (1 октября) свой 50-летній юбилей въ присутствін митрополита. На этомъ празаникъ протојерей В. П. Полисадовъ (депутатъ отъ петербургскаго университета, † 2 августа 1878 года) съ паеосомъ говориль о себъ: "академія дала мив крылья!" 17). Имвя въ виду потомъ настающій юбилей семинарін, владыка московскій. довольно этимъ озабоченный, свазаль: "одно горе прошло, другое грядеть" (Апок. 9, 12). Маститый архипастырь почтиль празаникъ семинарін своимъ присутствіемъ, и на юбилейномъ актъ со вниманіемъ выслушаль чтеніе исторической записки, въ которой предлагалось много дорогихъ воспоминаній изъ прошлыхъ отношеній его къ семинаріи 18). Для семинаріи этоть праздникъ быль вдвойна радостень, и по многочисленному собранію почетныхъ гостей, какого она еще не видывала въ ствиахъ своихъ. и по многочисленнымъ пожертвованіямъ, которыя сделаны были въ пользу семинаріи, въ память ен юбилейнаго дня и которыя весьма заметно содействовали ся дальнейшему благосостоянію. Мив "за отлично-усердную службу" объявлено благословеніе Святвишаго Синода.

Изъ большаго Успенскаго собора владыка завзжалъ когда-то въ Чудовъ монастырь, гдв былъ приготовленъ завтракъ и находилось старшее духовенство, бывшее за соборнымъ молебномъ. Но одинъ старецъ-архимандритъ запоздалъ къ молебну. Владыка, увидя его подошедшаго къ пирогу, улыбнулся и сказалъ: "и не трудивыйся да не ястъ" (2 Сол. 3, 10).

<sup>18)</sup> Въ іюдьской кн. Чтеній въ Обществъ дюб. дух. просв. за 1874 г. См. Историческую записку о московской семинарін г. Ильи Бъляева.



<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Онъ когда-10 находился въ Женевѣ, въ Парижѣ при нашей миссіи, въ Берлинѣ при русской посольской церкви. Исторія моск. дух. академіи С. К Смирнова. М. 1879 г., стр. 519.

Въ 1866 году февраля 6, въ прощальное воскресенье, больной владыка не принималъ почти никого, но родственнаго ректора и меня принялъ въ кабинетъ, умиленно сказавъ: "простите меня!" Въ понедъльникъ Пасхи, 17 апръля, въ ръчи своей къ духовенству говорилъ: "мы благодаримъ Господа за побъду въры, но и сами еще должны подвизаться за эту побъду протявъ невърія".—На второй день Рождества Христова и день своего рожденія первосвятитель (онъ родился 26 декабря 1782 года) говорилъ представителямъ изъ духовенства: "нынъ умножились ищущій душу Отрочате (враги Христовы)... Служителямъ церкви надо усугубить дъятельность, чтобы міръ, перешедшій изъ язычества въ христіанство. не совратился снова отъ христіанства къ язычеству".

Сдавая (въ 1865 г.) мое слово въ великій пятокъ, написанное по особому назначенію отъ консисторіи, сказаль онъ ректору семинаріи: "вотъ пропов'я твоего инспектора. Языкъ порядочный, и мысли изложены порядочныя; только вздумаль говорить о литургін, когда не положено литургін! Конечно у него примънено. Пусть сважеть въ Успенскомъ соборъ! Въ 1866 г. владыка меня самого заставиль читать вечеромъ "ближе къ свъту" (огню) мою проповъдь на Николинъ день (6 декабря). Я почиталъ немного, онъ сказалъ: "ты долго прочитаешь: дай мив, садись!" По прочтеніи замітиль: "техническія слова, напр. слово: "текотъ", въ проповъди неумъстны. Пишешь: "ему (труженику Христову) неизбъжно предстоять и страданія вившнія отъ людей". Много такихъ которые проживають въкъ свой спокойно, не терпять гоненій. Говоришь объ его (св. Никодая) епископскомъ санъ, какъ будто онъ поставленъ по откровенію: онъ былъ поставленъ церковнымъ избраніемъ. Можешь произнесть ".

Являясь на Тронцкое подворье съ недвльнымъ рапортомъ, обывновенно въ пятницу въ четвертомъ часу, я не каждый разъвидъть владыку, а когда видътъ, всегда заставать его въ тихомъ одиночествъ и за дъломъ: лежа на диванъ въ черномъ подрясникъ и скуфейкъ, опоясанный кушакомъ изъ бълаго крепа онъ просматривалъ духовные журнълы или епархіальныя въдомости, дълая въ нихъ разныя отмътки карандашомъ; иногда писалъ письмо. По прочтеніи моего рапорта, давалъ вакіе-нибудь

вопросы, напримъръ: "наставникъ чъмъ боленъ?" "Чъмъ больны учениви? Есть ди свидетельства объ ихъ болевни? Неть ди опасно больныхъ?" Объ одномъ учения спросиль: давно онъ боденъ?---Другую треть. "Коли другую треть хвораеть, худо для ученія". Иногда и о подобныхъ ученикахъ говориль: "не для чего и держать ихъ въ семинаріи". Когда больныхъ было болве 10 человъвъ, онъ замъчалъ: "много". Но однажды, именно въ неявлю сыропустную не было вовсе больныхъ учениковъ: по этому случаю онъ выразнися: "настала масляница, не стало больныхъ! Въ другое время возразиль, что больныхъ показаль я въ меньшемъ числъ, сравнительно съ донесеніемъ (мъсячнымъ) семинарскаго врача. Въ апрвив 1867 года сказалъ: "слышно, что пути въ окрестностяхъ Москвы испортились: какъ же ученики отпущены (на Пасху) въ такомъ множествъ "? Изъ сказаннаго мною видна та зоркость или наблюдательность, съ вакою архипастырь относился ко всякому дёлу.

Выходя первый разъ изъ кабинета его, не могъ я отворить двери, а онъ молча сошелъ съ дивана и отворилъ ее! Такое смиреніе его высокопреосвященства, истинно христіанское, меня глубоко тронуло; онъ бы позвониль и вызваль келейника. Когда-то онъ писалъ къ нам'ястнику лавры: "о умовеніи вы разсуждаете справедливо... Спаситель, умывъ ноз'я ученикамъ, сый Господь и Учитель, повел'яль подобно смиряться начальникамъ предъ подчинеными и тамъ назидать подчиненыхъ" 19). Навидательно смиреніе, какое являль великій іерархъ (Сирах. 3, 18) и въ другихъ случаяхъ, кром'я умовенія ногъ.

Въ 1865 г. я словесно донесъ ему, что во время службы въ домовой семинарской церкви такой-то чиновникъ ведетъ себя разсъянно, къ соблазну воспитанниковъ. Владыка приказалъ, чтобы помощникъ инспектора отъ имени начальства обязалъ его вести себя чинно, а иначе пусть этотъ чиновникъ удалится. Принявъ благословеніе, я сходилъ уже съ лъстницы, какъ меня митрополить опять потребовалъ и сказалъ: "швейцаръ, не пуская чиновника въ перковь (семинарскую), объявилъ ему, что такое распоряженіе начальства вызвано крайнимъ безчиніемъ его во



<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Письма въ о. Антонію, ч. I, стр. 402.

время церковной службы; а если онъ хочеть молиться, пусть идеть въ приходскій храмъ".

Въ отношеніяхъ семинарскаго или училищнаго пачальства къ ученикамъ владыка желалъ видъть снисходительность. Вотъ его слова: "въ настоящее время (1864 г.) наказанія не должны быть употребляемы безъ особенной нужды: ихъ должно замънять словомъ и убъжденіемъ". Онъ благодушно позволять для учениковъ, имъя въ виду нравственно-воспитательную цъль, нъкоторыя развлеченія. Что же касается до экзаменовъ. "нужно, говорилъ они, строже производить ихъ. Недостатокъ строгости экзаменовъ былъ одною изъ причинъ, которыя вызвали преобразованіе духовно-учебныхъ заведеній".

Московская семинарія въ шестидесятые годы-предъ временемъ своего преобразованія по новому уставу (преобразована была въ 1869 г.), не могла похвалиться благоустроенностію. Все въ ней опускалось. На моемъ рапортв о состоянія семинаріи отъ 14 по 21 овтября 1866 г., архипастырь написаль (21 вит.): "Частію замічается отсутствіе наставниковъ въ влассахъ. Жаль сіе для учениковъ и для благоустройства семинарін. Что значить, что часы г-на N совсвиь не были заняты?—О. ректору (Никодиму) нужно тщательно наблюдать, чтобы настовникъ, который не можетъ быть въ классахъ, предварялъ о томъ о. ректора заблаговременно и чтобы ученики чрезъ другаго наставника получали по возможности занятіе, чтобы они не теряли времени и чтобы не ослабъвалъ порядокъ".-Резолюція отъ отъ 4 ноября: "Въ одну недълю (съ 29 окт.) цять наставниковъ отсуствовали отъ влассовъ. Недавно сказано было, чтобы предварили о занятіи вдассовъ вмісто отсутствующихъ: и сіе не исполнено.-Жаль.-Сдать въ семинарское правление". Затрудняло инспектора, что многіе ученики были довольно распущенны: ходили въ классы неаккуратно, вели себя свободно и т. под., а обыкновенныя міры, чтобы управиться съ ними и ввести свободу ихъ въ законныя границы, не были довольно сильны. О, въ трудное время досталось мит дъйствовать! Меня, отъ природы горячаго по характеру, при надорванныхъ моихъ силахъ. озабочивало и ожидаемое преобразованіе семинаріи по новому уставу, которымъ требовалось полное и всестороннее обновленіе учебнаго заведенія. Воть имъя надежду на Бога, что Онъ

устроить мив подевное, пошлеть помощь и облегчение, началь я помышаять о томъ, чтобы, по примъру моего предпественника, поселиться въ монастырв и радеть болве о душевномъ спасеніи, ибо "нетъ дучше страка Божія и нетъ ничего сладостиве, какъ исполнять заповеди Господии. Велика слава въ томъ, когда последують Богу" (Сирах. 23, 36-37). Въ такомъ настроеніи духа написаль я біографіи родственнаго мив Спасоандроніевскаго архимандрита Гермогена (Душенол. Чтеніе 1866, мартъ) и старца Новоспасскаго монастыря іеромонаха Филарета, въ схимъ Осодора (тамъ же 1866, ноябрь). Владыка замъчавшій и малое, прочитавъ эту посліднюю біографію, сказаль преосвященному Игнатію (викарію): "статья порядочная, но жаль что не приведены изреченія старца изъ краткихъ его писемъ жъ разнымъ лицамъ" (каковыхъ писемъ не было у меня подъ руками) Въ апредъской внижив того же журнала 1867 г. помъщено составленное мной жизнеописаніе арзамасскаго архимандрита Александра, сподвижника Новоспасского старца Филарета, уважаемаго митрополитомъ.

Мое намврение оставить училищную службу по разстроенному здоровью стало извъстно владыкъ. Архимандритъ Никодимъректоръ семинаріи, сообщившій ему о томъ, присовокупиль, что я почель бы себя счастливымь, еслибь награждень быль Златоустовымъ монастыремъ (съ 21 марта 1866 г., после архимандрита Евстаоія управляль этимъ монастыремъ о. ректоръ, а въ марть 1867 г. онъ подучиль Богоявленскій монастырь). Высовопреосвященный отвъчаль: "есть старше его . Помолчавъ не много, сказаль: "я и самъ полагаю, что ему трудно читать въ классъ. Пусть напишеть мнъ письмо" и продиктоваль самое содержание онаго, а прочитавъ мое письмо (оть 29 марта), представленное о. ректоромъ, сказалъ ему: "оставъте, я подумаю". Въ пятницу, 31 марта, когда быль я у святителя съ недвльнымъ рапортомъ, онъ спросидъ меня: "ты почему затрудняешься читать ленцін въ нласов?" Выслушавъ мой отвіть, сказаль мив: ну хорошо, я подумаю", а на Ооминой недвав, 28 апрвая, благосклонно и въ опредвленныхъ выраженіяхъ объщаль сказавъ миъ: "о тебъ напишу въ Синодъ и дамъ прилччное положеніе".

Къ оберъ-прокурору св. Синода, графу Д. А. Толстому митрополить писаль оть 30 апрвля 1867 г.: "Инспекторь московской семинарія архимандрить Григорій письменно объясния мив, что хотя онъ начальствомъ возложенное на него послушаніе желаль бы продолжать съ ревностію: но, имъя слабую грудь и слабый голосъ, нервако затрудняется надлежащимъ исполнениемъ наставнической должности. Потребное къ тому напряжение твдесныхъ силь ослабляеть благотворное двиствіе врачебныхъ средствъ въ поправленію его разстроеннаго здоровья. Посему просить разръшенія оставить духовно-учебное поприше. Просьба сія уважительна, какъ въ отношеніи въ сохраненію здоровья просителя, такъ и въ отношени къ пользъ учащихся, чтобы оны могли слушать лекціи, болье явственно и внятно произносимыя. Посему съ обстоятельствами было бы сообразно: 1) Архимандрита Григорія отъ духовно-училищной службы уволить. 2) На мъсто его инспекторомъ и профессоромъ опредълять внеанской семинаріи профессора іерононаха Симеона (нына спископа орловскаго). 3) архимандрита Григорія опредвлить настоятелемътретье-класснаго Златоустова монастыря на имвющуюся въ немъ вакансію. Прилагая при семъ послужные списки архимандрита Григорія и ісромонаха Симеона, долгомъ поставляю покоривишіе просить в. с-во предложить вышеизоженное изблагоусмотрвніе св. Синода".

Синодальный указъ о назначеніи меня настоятелемъ монастыря съ увольненіемъ отъ училищной службы полученъ его высокопреосвященствомъ 26 ман, о чемъ на другой день утромъ извъстиль меня преосвященный Игнатій. Дивная милость Божія! Въ 12 часу того же дня прибыль я въ большой Успенскій соборъ на благодарный молебенъ, по случаю избавленія Государя Императора отъ смертной опасности въ Парижъ. Соборный сакелларій П. Д. Сокольскій, неожиданно поздравивъ меня съ монастыремъ, сказалъ, что вчера онъ докладывалъ митрополиту: кого изъ архимандритовъ благоугодно будетъ назначить на 28число къ служенію съ однимъ изъ преосвященныхъ литургіи вътомъ же соборъ.— "Пусть служить инспекторъ семинаріи, онъже и архимандритъ влатоустовскій", отвъчалъ владыка. А мнъсказалъ вечеромъ 30 мая: "учись управлять монашествующими". Поднося (1 іюня) его высовопреосвященству съ просфорой образъ св. Іоанна Златоуста, я наименовалъ этотъ образъ. Владыка сказалъ: "вижу"; поставивъ образъ, благословилъ и спросилъ меня: "вступилъ въ обитель"? — Вчера. — "Какъ на шелъ"? — "Обитель мив по сердцу", на что владыка отввчалъ "я тебъ такую выбралъ" (была мысль у него перевесть въ Златоустовъ срвтенскаго архимандрита Веніамина, а меня представить въ Срвтенскій монастырь) и наставлялъ меня "руководствовать съ духовной стороны братію, устроять обитель и съ вившней стороны; а если какое недоумвніе, присовокупиль онъ, то прежде, чвмъ просить, посоветуйся со мной". Еще сказалъ: "обрати вниманіе на казначея, и недвли черезъ двё донеси мив, можеть ли онъ долве оставаться въ этой должности. Какая глупость! У него въ кельв"... Въ свое время я донесъ, что онъ вообще подаеть надежду доброй помощи.

5 августь исполнилось 50-летіе архипастырскаго служенія Филарета, а находился онъ въ Лавре, куда съ прочими депутатами и я прибыль для приветствія его высовопреосвященства отъ монастырской московской епархіи. На другой день своего юбилея, поднимая за торжественнымъ обедомъ бокалъ, митрополить съ лицомъ просеетлевнымъ обедомъ бокалъ, митрополить съ лицомъ просеетлевнымъ отъ радости сказалъ тихимъ голосомъ: "за здоровье Государя Императора, общаго нашего Повровителя: и (съ заметнымъ волненіемъ луха) моего недостоинства. Богъ да благословить домъ его и царство всеми благами"! а спустя несколько дней сказалъ о себе, что "погруженъ въ море телеграммъ" (поздравительныхъ съ разныхъ концовъ отечества и заграничныхъ).

Примечание. Наместникъ давры архимандритъ Антоній разсказываль при мив, что онъ пожелаль видёть парскіе портрети, высочайше пожалованные юбилру (настольные портрети трехъ Императоровъ: Александра Благословеннаго, Николая І-го и Александра ІІ-го, соединенные вийсть, осыпанные брилліантами и украшенные большою императорскою короною) и потомъ спросилъ: какъ владика смотритъ на всё почести оказанныя ему въ день юбилея? — «Бремя тяжелое — тщеславіе! Нельзя совершенно избізтнуть его. Потребна теперь лишняя борьба съ помыслами», признался святитель. Въ другое время наместникъ просилъ позволенія снять съ его фотографическій портреть, чи владика налёль бёлый клобукъ съ тёмъ

чтоби идти въ лаврскую фотографію; но узнать желаніе наиватимка взятьтида и три парожиль порирета, сказаль ему, скидая длобукь: «ножалуй еще что-цибудь вздумаеть» и не потель въ фотографію. Есть и фотографическіе портреты его, но снятые съ живописныхь (за исключеніемъ фотографическаго снимка съ лежащаго во гробф). Портреть его, писанный въ 1864 г. пратинить карандащемъ и тогда же пріобратенный иного ухудожичка Шпревича, считаю единить нев самыхь кучшихь. Отъ архиман дрита Венјамина одиналь я, что владила, умида первий портреть свой, нарисованный г. Шпревичемъ, сказаль: «непохожъ», я не цишу двумя перьими (изъ нарисованныхъ гусиныхъ перьевъ, опущенныхъ въ чернилиту одно казалось образаннымъ въ верхнемъ концъ); ломаное перо не бываетъ у меня». Посла кончени Филарета пріобраль и храно я неро, которымъ онъ писаль.

7-го октября возвратился онъ изъ Лавры въ Москву послъ отсутствія почти четырехмівсячнаго. Экстренный повздъ Тропцкой желівной дороги остановился въ три четверти втораго часа у здішняго дебаркадера. Владыка, при выході изъ вагона былъ встрічень московскимъ генераль-губернаторомъ княземъ В. А. Долгоруковымъ и преосвященными викаріями (Леонидомъ и Игнатіемъ), которые туть же поднесли ему просфору отъ имени духовенства. Въ вокзалі его высокопреосвященству представились архимандриты богоявленскій (ректоръ семинаріи), даниловскій, златоустовскій, срітенскій и протоіерен—члены консисторіи.

1 ноября писаль онь въ Св. Синодъ: "переведеніемъ настоятеля Златоустова монастыря архимандрита Евставія въ ставропигіальный Симоновъ монастырь (оно переведенто 22 фев. 1866 г.) открылась вакансія члена московской духовной консисторіи. Способнымъ къ сему служенію усматривается Златоустова монастыря архимандритъ Григорій. Онъ испросилъ увольненіе отъ училищной службы потому, что имъя слабую грудь и слабый голосъ, онъ не могъ читать лекціи безъ изнуренія вреднаго здоровью, а при утомленіи не могъ быть достаточно слышимъ всъми находящимися въ классъ. Подобнаго затрудненія не представить ему служеніе въ консисторіи, гдъ меньше можно говорить, а болье слушать, соображать и писать резолюци. Представляя при семъ послужный списокъ архимандрита Григорія, благопочтительнъйше испрашиваю въ разръшеніе указа".

Примъчание. Обращаеть на себя вниманіе фраза митрополита: «и писать резолюціи» (консисторскія). Богь привель мий издавать въ свёть и его резолюціи, руководственния для пастирей и мірянь. Много довольных ими, но есть и недовольные; значить на вебять не угодинь. «Его резолюціи вийьють, по отзиву одного ученаго, каноническое достоинство и могли би послужить отличнымъ матеріаломъ для свода церковнихъ законовъ». Есть у меня мысль разділить ихъ на разряды по роду предметовъ. Но кажется это неудобно, покуда не всё резолюціи подъ руками, а всёхъ невозможно и собрать мий.

Почтенный Н. В. Сушковъ, составитель "записовъ о жизни и времени святителя Филарета" (М. 1868), въ предпоследнее свое свиданіе съ нимъ 8 ноября 1867 г., извъстилъ объ избраніи меня (17 овт.) Обществомъ любителей духовнаго просвъщенія въ дъйствительные члены, при чемъ выразилъ относительно меня полную увъренность, что я, какъ настоятель Златоустова монастыря, разработаю архивъ монастырскій. "А я представилъ его въ члены консисторіи; знаю и труколюбіе его", отвъчаль добрый владыка 20).

Надлежало, по примъру прежнихъ лътъ, устроитъ архісрейское служеніе въ Златоустовской обители въ день храмоваго ея праздника, 13 ноября, на что я испрашивалъ повволеніе. "Богъ благословитъ", сказалъ мнѣ архипастырь, 10 числа. Обративъ взоръ на дъловыя монастырскія бумаги въ моихъ рукахъ, сказалъ онъ: "читай". Я прочелъ первую бумагу. "Какая другая?"? Выслушавъ содержаніе второй и третьей бумаги, сказалъ: "я все это поръшу"; затъмъ спросилъ: "кого будешь приглашатъ" (на праздничное служеніе)? Преосвященнаго Леонида.

На указъ Св. Синода (отъ 10 ноября) о назначении меня и архимандрита Покровскаго монастыря Оеодосія (нынъ епископа михайловскаго) членами московской консисторіи и увольненіи Всесвятскаго протоіерея Загорскаго, согласно его прошенію, отъ должности члена, резолюція митрополита отъ 15 числа такая: "1) ръшеніе Синода объявить о протоіерею Іоанну Загорскому, съ благодарностію начальства за его честное служеніе въ консисторіи. 2) Назначенныхъ членовъ ввести въ должность".

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Историческое описаніе Златоустова монастыря, составленное мною въ 1871 г. и во второй разъ изданное А. Мартиновимъ съ прекрасными рисунками въ 1880 г., «отличается, по отзиву Историч. Въстика (поль 1880 г.), «ботоятельностью и, такъ сказать, документальностью».

17 ноября введенный въ должность члена консисторіи, въ тоть же день прямо изъ консисторіи быль я у его высокопреосвящемства съ изъявленіемъ благодарности за особенное вниманіе во мив, а онъ только-что возвратнися отъ повоназначеннаго московскаго губернатора генералъ-мајора Баранова, и черезъ полчаса вышель но мнв въ долгую комнату. Благословивъ, скавалъ онъ: "садись. Какъ ты думаещь объ этомъ (назначения въ члены вонсисторіи)?" Я началь отвичать. "Не слышу, поближе" (въ это время онъ трудно слышаль). Я отвъчаль: охотно вступаю, потому что я имълъ время и возможность нъсколько собраться съ силами, живя въ монастыръ. Послъ этого онъ говориль съ изумительною быстротою: "въ честности членовъ консисторік я не сомивнаюсь; но что насается двятельности, ея иногда недостветъ. Надо обращать вниманіе на канцелярію, чтобы не задерживала дела, узнавать, вавія дела поступають, и требовать скоръйшаго доклада. Ты со вниманіемъ возьмись за это дъло. Читай кормчую и соображайся съ нею. Нътъ надобности узнавать все законы, а какіе законы вносятся въ дела, замечай и помни. Наблюдай за порядкомъ дълъ и отъ одного дъла завлючай въ другимъ. Если какое недоумвніе и имвешь личное мивніе, всегда обращайся въ мив. Господь да благословить теба"!

Это было мое послъднее свиданіе съ приснопамятнымъ іерархомъ, но миъ утъшительно, что отходя на небо, онъ оставилъ миъ благословеніе.

На 19 число ноября—день кончины его видълъ я себя, во время тонкаго сна, на берегу ръки, по другую сторону которой мгновенно опустился на землю воздушный шаръ и опять поднялся на высоту, увлекши съ собой кого-то изъ живущихъ на землъ! Затъмъ открылась предъ мною новая перспектива: вотъ большая якиманская улица въ Москвъ, вдали—Калужскія ворота, вижу и мъщанское училище. Что бы значило все это? Вечеромъ того же дня будучи у своего родителя, я почувствовалъ какуюто грусть и немедленно отправился домой по якиманской улицъ, на которой карета моя остановилась: ко мнъ подошелъ казначей Златоустова монастыря съ извъстіемъ, что владыка—Фи-

дареть кончиль жизнь (оть мгновенной апоплексіи), о чемъ въ монастырь даль знать верховой изъ Троицкаго подворья, и скорбная боль загитацилась въ моемъ сердит. "Померило свътело православной церкви и духовной науки! Не стало великаго святителя и отца нашего, Златоуста россійскаго! « о томъ только и думаль я на дальнейшемь пути въ монастырь и на подворье съ траурнымъ облачениемъ. По привадъ на подворье введенъ быль въ кабинеть во Бозв почившаго святителя и тамъ я земно поклонился ему. На него (онъ положенъ былъ на диванъ) надътъ былъ подрясникъ изъ матеріи муаръ-антикъ, скромнагодикаго цвъта, и поясъ съ шелковыми цвътами по бълому фону. Владыка казался необыкновенно миренъ: вотъ истинный угодникъ Божій, столь славно и полезно потрудившійся для православной церкви! Пристально глядя на него съ желаніемъ на въкъ запечатавть въ памяти светамя черты его лица, много разъ лобызаль я святительскія руки его, ибо онь мой рукополагатель, низводившій на меня благодать всесвятаго Духа. Честное твло его перенесено мною вивств съ другими въ большую залу, гдв облачено было во все архіерейское облаченіе- то самое, въ которомъ онъ совершалъ тогоже дня (воскресенье) последнюю божественную литургію; и когда вложили въ его руки трикирій и дикирій, а протодіаконъ возгласняв: "тако да просветится свъть твой предъ человъки и пр., градомъ потекли слезы изъ моихъ глазъ при отрадной мысли, что въ этотъ самый день онъ тайнодъйствоваль, какъ ангелъ Божій въ чистой молитвъ стояль предъ Господомъ и переселился отсюда въ Святому Богу, имъя свътильники свои горящими (Лук. 12, 35). Панихида была совершена преосвященными викаріями, въ присутствім генералъ-губернатора, а на другой день (20 число), по внесени твла маститаго святителя въ врестовую церковь, литургія и панихида въ ней отслужены соборне иною јев протојереями, іеромонахами и священниками. Въ четвергъ (23 число) происходило печально торжественное шествіе съ безціннымъ кипариснымъ гробомъ, освинемымъ святыми хоругвями, крестами и рипидами, въ канедральный Чудовъ монастырь, по предписанному церемоніалу, при громадномъ стеченім народа, напоминавшемъ, что архіерей есть великій отець великаго семейства. Небо было безоблачное, воздухъ оглашался церковнымъ пъніемъ, при заунывномъ звонъ колоколовъ. Въ субботу—обычный въ недълъ день поминовенія усопшихъ, потому что въ сей день Господь нашъ пребывалъ въ усопшихъ, совершено трогательное отпъваніе. Въ слъдующее воскресенье—день памяти св. Иннокентія, перваго епископа иркутскаго, Москва, съ участіемъ великаго князя Владиміра Александровича, проводила въ Троицкую давру и на въки разсталась съ священными останками своего іерарха. (Не замъчательно ли, что преемникомъ ему назначенъ соименный св. Иннокентію архипастырь?) Во время слъдованія великой погребальной процессіи на станцію Троицкой жельзной дороги, падалъ обильный снъгь, и я отправился потомъ въ Лавру—мъсто послъдняго упокоенія Филарета, продрогшій отъ колода, съ промоченною обувью, но за архипастыйскія его молитвы Господь меня сохранилъ: я не почувствовалъ никакой простуды.

Примечаніс. Въ тоть тажений годь (1842), когда принуждень быль святитель принять необычное для него отдохновение отъ трудовъ въ соборъ церкви всероссійской, Св. Синодъ, въ этоть скорбный для него годъ иврекъ онъ въ своемъ вдохновенномъ слове 34): «могу ли сказать себъ, нин когда наконецъ возмогу сказать: се удалижея былая и водворыжея въ пустыми (Псал. 65, 8)? Когда облегауся отъ бремень чужнять, чтобы обратить все попечение къ облегчению собственнаго?» Въ этомъ же словъ указаль онъ знаменательно и на Геосиманское уединение Спасителя. На другой же годъ мысль его объ удаленін въ пустыню начала осуществляться: въ сентябръ 1843 года обозръдъ онъ мъсто для устроенія свита и благословиль сіе м'ясто, а чрезь годь освятиль зд'ясь первый храмь (верхній) въ честь Вознесенія Вогоматери на небо послів Ел успенія, Къ пожной сторонъ храма примикають скромныя келлін митрополита, въ которыхь детомъ и осенью много дней и ночей проведъ онъ вдали отъ шума столиць, не встрачая препятствій уединенному богомыслію. Памятуя чась смертный онъ, по освящении (8 іюдя 1845 г.) втораго-нажняго храма во ныя Спасителя, можившагося въ саду Геосиманскомъ, благословивъ приготовить въ немъ для себя могилу, и это было слишком за двадцать лёть до его комчины 22). Въ последствин (въ 1853 г.), когда устроенъ общирный ваменный храмъ въ Геосиманін, даврскій наместникь не скрыль оть владыки своего опасенія, что первоначальная деревлиная церковь можеть

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Указатель въ обозр<del>в</del>нію Геосиманскаго скита, изд. 3, 1868, стр. 6—8.



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Слово по освящени храма явленія Божіей Матери преп. Сергію, устроеннаго надъ мощами преп. Михея, въ Троицкой лаврѣ, произнесенное 27 сент. 1842 г.

сторъть, а съ нею и гробъ его. «Значить, я того стою», отвъчаль благочестивий іераркъ—основатель скита и котя не скоро, но по его же благословенію, мъсто въчнаго поконща перенесено подъ своди трапезнаго каменнаго храма. Теперь оно не въ Геосиманіи, а близъ нея, въ самомъ сердиъ Лаври, подъ кровомъ молитвъ св. Сергія и другихъ по немъ здъсь богоугодно подвизавшихся. Никто изъ приходящихъ къ многоцълебному гробу Преподобнаго не пройдеть мимо почившаго святителя, чтобы молитвенно не преклониться предъ его многопоучительной гробницей <sup>21</sup>).

Въ годовщину кончины его, то есть 19 ноября 1868 г., въ врестовой подворской церкви совершена мной, по распоряжению преосвященнято Игната, за тоекойная литургія и панихида соборне. Въ ночь на это число почившій владыка, видінный мною въ рясії и бізломъ клюбукі, благословилъ меня, а по сторонамъ его находились какіе-то другіе два ісрарха, покрытые бізлымъ облакомъ. Благословеніе его приняль я, какъ залогь Божія ко мні милосердія и какъ неложное знаменіе, что святая душа его во благихъ водворяется.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Моск. Енарх. Вадомести 1876; № 44, стр. 879. Сн. письма Филарета къ Антонію, ч. IV, стр. 176.



## КЪ 50-ЛЪТНЕМУ ЮБИЛЕЮ

г. министра народнаго просвъщенія и. д. делянова ».

## РЪЧЬ

ПРЯДЪ ВЛАГОДАРСТВЕННЫМЪ ГОСПОДУ ВОГУ МОЛЕВСТВІЕМЪ ПО СЛУЧАЮ ПРАЗДНОВАНІЯ ИСПОЛНИВШАГОСЯ ПЯТИДЕСЯТИЛЬТІЯ СЛУЖЕНІЯ Г. МИНИСТРА НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНІЯ ИВАНА ДАВИДОВИЧА ДЕЛЯНОВА \*\*.

Сегодня, братіе и чада, день радости и торжества для всёхъучащихъ и учащихся въ Россіи; а такъ какъ къ радости учащихся дётей не могутъ быть чуждыми и безучастными ихъ родители и родственники, то мы имъемъ полное основаніе считатьсегодняшній день праздникомъ всероссійскимъ, потому что очень мало найдется во всей Россіи людей, не имъющихъ никакого отношенія къ образованію юношества.

Какой же нынъ праздникъ? — Является, въроятно, вопросъ у каждаго изъ васъ, дъти. Сегодня—праздникъ просвъщенія и науки. Сегодня съ Высочайшаго соизволенія торжественно празднуєтся

<sup>\* 23</sup> ноября въ день 50-латняго юбялся г. министра народнаго просвещения, во всехъ учебныхъ заведенияхъ отслужени были по этому случаю благодарственныя молебствия въ присутстви ихъ воспитанниковъ и начальства. Въ некоторыхъ учебныхъ заведенияхъ произнесены были соответствующия случаю речи, изъ коихъ одну помещаемъ на страницахъ нашего издания. Ред.

<sup>\*\*</sup> Произнесанияя въ воспитанинамъ и воспитанинамъ учебнихъ заведеній г. Минска, подвідомственнихъ дирекціи народнихъ училищъ, 23 ноября 1888 г.

во всей Россіи, вездъ гдъ только есть учащіе и учащіеся, пятидеситильтіе служенія Парю и отечеству главнаго руководителя народнаго просвъщенія, бликайшаго слуги Царя и главнаго Его совътника по отношенію къ воспитанію юношеста, министра народнаго просвъщенія Ивана Давидовича Делянова. Пятьдесять льть тому назадь, будучи еще пылкимь юношей, вотупиль на службу государству теперешній маститый старець, министрь народнаго просвъщенія, и съ техъ поръ непрерывно и постоянно неоъ тяжелое бремя служенія родинь, несь это бремя честно, усердно и неутомимо, и продолжаеть бодро нести даже до дне сего. Всякій безпристрастный человакь должень привнать, что маститый юбиляръ много, очень много посвятиль труда на пользу отечества, потрудился на поприщё службы такъ, какъ въ большинствъ случаевъ не трудятся и десятки обыкновенныхъ людей, вмъстъ взятыкъ. Очевидно, Самъ милосердый и всемогущій Господь, одаривий его высожими способностями и талантами, даль ему и силы пройти великое понрище высокаго служенія на пользу вевкъ насъ, върныкъ слугъ Царя и отечества. Не должны ли мы поэтому, братіе и чада, усердно благодарить милосердіе Господа Бога, воздвигающаго для нашего блага мужей духа и силы. подобныхъ тому высовому труженику, пятидесятитьтие служения котораго мы сегодня торжественно правднуемь? Но чтобы это для васъ было яснъе, чтобы нагляднъе и очевиднъе вы могли представить въ своихъ умахъ и сердпахъ, какъ много потрудился на благо отечества маститый юбиляръ, я постараюсь изобразить, хотя въ краткихъ чертахъ, его долгую и полевную жизнь и служебную двательность, а также и его труды, посвященные интересамъ русской науки и просвъщения.

Иванъ Давидовичъ Деляновъ родился въ сердив Россіи, въ Москвв, 30 ноября 1818 года; следовательно въ настоящее время онъ имветь отъ роду семьдесять леть. Образованіе свое онъ получить въ московскомъ универантеть, въ которомъ окончить нурсъ съ ученою степенью кандидата юридичесянкъ наукъ. Молодой ученый юристъ поступиль на службу во второе откъленіе собственной Его Императорскаго Величества наинеляріи 4-ноября 1838 года. Какъ известно, цель учрежденія втораго оскраненія Императорской канцеляріи заключалась въ томъ, чтобы собрать многочисленные и разнеобразные законы Россійской

имперіи въ одно целое и индавать ихъ въ светь, накь въ полномъ видъ, въ поридет ихъ появленія, такъ и въ видъ систематического сборника действующихъ узаконеній. Главноуправляющивь этимъ открасність въ теченіе долгаго времени состояль знаменитый государственный человыть парствованія императора Николая Павловича, графъ Динтрій Николаевичъ Блуповъ, при которомъ, въ течение времене отъ 1845 по 1858 г., и состояль, въ качествъ его ближайщаго сотруднива. Иванъ Давидовичь Деляновъ. Служение подъ руководствомъ такого мудраго госудерственнаго мужа, накимъ быль грасъ Блудовъ, межно сказать, положило свою печать на всю последующую административную двятельность Ивана Давидовича. Выдающееся усердіе и любовь нь труду, глубокая религіозность и шелріотивиъ, строган основательность и занонность всёхъ действій и распоряженій были пріобратены меститымъ юбиляромъ именно въ этоть ранній неріодь его діятельности, когда ошь принималь непосредственное и самое живое участіе въ законодательных работахъ втораго отделенія, а именно: въ изданім свода заколовъ 1842 и 1857 годовъ и въ изданіи уложенія о наказаніяхъ 1845 г., а также и въ другихъ важныхъ законодательныхъ работахъ тоговремени. Нельви и представить себъ другой, болье основательной подготовки для государственнаго человъка, для прохожденія высовихъ государственныхъ должностей, какъ служба во второмъ отдъленіи Императорской канцелярів, въ воторомъ человъкъ всего себя посвящаль всестороннему и глубокому изученію законовъ государственныхъ. И Господу Богу было угодно, чтобы будущій руководитель образованія юношества и исполнитель мудрыхъ предначертаній Монарха по дъламъ просвіщенія народа первые двадцать леть своей службы посвятиль именно серьёзному изученію ваконовъ государства Россійскаго.

Получивъ такую серьёвную и основательную подготовку въ самостоятельной административной дъятельности. Иванъ Давидовить Деляновъ 18 іюля 1858 года Высочайшнить приназомъ быль назначенъ попечителемъ с.-петербургскаго учебнаго округа; съ этого времени и начинается его служебная дъятельность по министерству народнаго просвъщенія, непрерывно продолжающаяся и до нашихъ дней. Затімъ 18 ямваря 1860 года онъ назначенъ членомъ совіть главнаго управленія по діламъ печати;

4 августа 1861 года директоромъ департамента народнаго просвъщенія, а 6 декабря того же года-директоромъ Императорской публичной библютени. Много полониль труда новый директоръ, чтобы поставить это учреждение на ту высоту, на которой оне должно отоять, какъ мервое книгохранилище общирнъйшей въ свъть имперіи; саботы его обращены были главнымъ образомъ на то, чтобы обогатить библютеку капитальными пріобратеніями и установить ва ней внутренній и вившній порядокъ. И дъйствительно, онъ достигь того, что поставиль ее въ уровень съ лучшини погобиаго рода учрежденіями въ прломъ свить. Но среди этих ваботь о преуспиянии Императорской тубличной библіотени глубокоуванаемый юбилярь не переставаль исполнять важныхь обязанностей по министерству народнего просъещения, а впосмедствии и по ведомству учреждений Императрицы Марін, а именно: быль товарищемь иннистра народивго просвъщенія, траса Димитрія Андресвича Толстаго, и меноднять обязанности ночетнаго опекуна, возложенныя на мего особымъ распоряжениемъ Государя Императера. Состоя въ этомъ высовомъ званіи. Иванъ Давидовичь Деляновъ примяль на себя должность главночиравляющего въдомотвомъ Императрицы Марін, по кончив'в незабисимого принца Петра Георгієвича Ольденбургскаго. Кромъ того, при обоервніи долговременной и нлодотворной дъягодьности мастичаго юбиляра, нельзя обойти его особыхъ трудовъ, какъ предебдателя въ двукъ важныхъ комиссіяхъ: одной — по пересмотру университетского устава, и друтой-по вопросу о служебных правать и преимуществах воснитанниковъ нашихъ выожихъ и среднихъ учебныхъ заведеній. Невависимо отъ сего, на Ивана Давжовича, какъ на одного изъ ученъйшихъ государственныхъ мужей нашего времени, въ 1881 году Височайшем волем воложено собираніе матеріаловъ по исторіи царствованія блаженной памячи Инпересора Николая Павловича.

Назначеніе Ивана Давидовича Делянова въ 1882 году на высоній пость министра народнаго просв'ящемія вотр'ячено было всеобщимъ сочувотвіємь, ибо по общему ми'явію, навто изъ севременныхъ государотвеннихъ мужей не быль такъ подготовлень въ завятію этой высокой должности, накъ глубоко встыи уважаемый юбиляръ, и что выборь Государя Императора и въ



этомъ случав, какъ и въ другихъ, былъ плодомъ Его царской мудрости и государственной прозоривости. И дъйствительно. глубовая опытность маститаго государотвеннаго мужа сослужила великую службу Царю и отечеству, и новый маннотръ нероднаго просвъщенія вполнъ оправдаль вовлагавшіяся на него надежды Государя Императора и всего русскаго народа. Недавияя повзяка Ивана Давидовича по Россіи, свидетельствуя о его бодрости и трудолюбів, несмотря на его превлонныя літа, нагляднопоказываеть, что учащаяся молодежь, благодаря новому направленію воспитанія и образованія, стала уже совершенно не та, чемъ накою была неоколько леть тому назадъ. Равнымъ образомъ измъншись отношения нъ учещемуся юношеству и самого министра народнаго просвъщения. Въ самомъ дълв, сколько намънавъстно изъ предшествовавшихъ опытовъ, ни одинъ министрънекогда не говорель съ учащеюся молодежью такимъ обравомъ. какъ говорилъ Иванъ Давидовичъ Деляновъ въ недавнюю своюповзяку по университетовинъ городамъ Россіи. Какою теплотоюи задушевностію, накою поистина отеческою любовію и простотою дышали его глубоко прочувствованныя рачи, обращенныя имъ къ учащейся молодежи, которой маститый министръ тъмъ не менъе въ тоже время совътоваль много и основательно учиться, и даже прямо требоваль отъ нея серьёвнаго и упермаго труда на пути самоусовершенствованія и образованія своего ума и сердца! Нивогда и ни отъ кого учащеся молодые люди не слыхали такихъ ръчей; но за то ни чьи ръчи и не были ими приняты такъ сочувственно, съ такою горячею отзывчивостію на все доброе и хорошее, которое отличаеть юныя сердца. И этотъ переворотъ въ настроеніи учащейся молодежи произошель лишь въ недавнее время, на нашихъ глазахъ, благодаря тъмъ мървиъ, которыя въ послъднее время принимале министерство народнаго просвъщема.

Какъ служитель алтаря Господия и пастырь церкви, я не могу здъсь не упоминуть еще о томъ, что въ управление Ивана Давидовича Делянова министерствомъ народнаго просвъщения обравованию юношества данъ характеръ религизно-иравственный по преимуществу. Я не хочу этимъ сказать того, что въ прежисе время направление народнаго пресвъщения не отличалесь такимъ характеромъ; и въ прежиее время отъ воспитателей юношества

требовалось, чтобы религіовно-правотвенныя христіанскія понятія постоянно внушались учащемуся юкоснеству при всякомъ удобномъ случав; но въ управление министерствомъ народнаго просвъщения Ивана Давидовича религютно-правственное напранленіе обравоважія юкошества усилено и возвышено, религіозмости и дервовности придано теперь большее значение, чвиъ прежде, въ особенности въ отношени въ народимиъ училищамъ и къ такимъ школамъ, въ которыкъ дети получають первоначальное образованіе; въ низшинъ училищахъ изученіе занова Божія и выполненіе учащимися религіозныхъ обрядовъ и обявыносчей поставлено въ основу восинталія дітей, какь это и долино быть; потому что только въ томъ случав воспитание и образование можеть быть твердымъ и надежнымъ, когда основывается на религія, когда школа и церковь соединены между собото тисимими и веразрывными увами, находится между собою въ теснъйшемъ союзъ, одна другую поддерживають и дополняють. Настоящій министръ народнаго просвъщенія и проводить это убъщение во всей своей административной дъятельности по народному образованію. Этимъ же самымъ, безъ сомивнія, должно объяснить и то сочувствие, съ воторымъ встретилъ Иванъ Давидовичъ появленіе церковно-приходскихъ школь, сочувствіе, которое съ теченіемъ времени не только не ослабъваеть, но даже усиливается, что и выразвилось въ извъстномъ циркулярномъ распоряжении министра о томъ, что всъдъятели народнаго просвъщенія должны оказывать этимъ школамъ всевозможное содъйствіе и поддержку. Очевидно, глубско уважаемый юбиляръ носить въ своей душъ твердое сердечное убъждение, что безъ церкви школа невозможна, что безъ религіи невозможно воспитаніе и образованіе юношества. Конечно, эта мысль всецело принадлежить нашему мудрому Монарху, Благочестивъйшему Государю Императору Александру Александровичу, религіозность и набожность Котораго извъстна всъмъ и каждому изъ насъ. Но несомивнию и то, что Благочестивъйшій Государь избираеть ближайшихъ слугъ и согрудниковъ Своихъ изъ среды только такихъ людей, которые вполив сочувствують всвив Его предначертаніямъ и предположеніямъ и всецело разделяють Его возврвнія на тв или иные вопросы государственнаго управленія.

Итакъ, братіе и чада, правднуя вына день пятидесятильтів върнаго и нелиценърмаго служенія Царю и отечеству глубоковстии уважаемого министра народного просвъщения Ивана Давидовича Делянова, прещае всего возблагодаримъ всеблагаго Бога-Промыслителя, подавшаго ому селы и врепость пройти полувановое ноприще служенія государству съ такою славою м честію; и затамь будемь усердно молитвенно просить Его, Всемогущаго, да продолжить Онъ мелости Свои из намъ, да умножить Онъ дии жизии Благочестивъйщаго Государя нашего и Егоближайшаго сотрудника и помощенка, менястра народнаго просвъщенія Ивана Давидовича Делянова, да сохраняєть Овъ вхъ Своею всемощною благодатію въ нерушимомъ здравін и благополучін на многіє годы, на славу и преуспъяніє веливаго отечества нашего Россів и на пользу всёка наса, членовъ этогогосударства, имвющихъ веливое счастіе быть вврными подданными Благочестивъйшаго Государи Императора Александра Александровича.

Священникъ Павелъ Асонскій.

Минскъ.

## О РЕЛИГІИ ДРЕВНИХЪ ВАВИЛОНЯНЪ.

## лекціи профессора сэйса \*

Вавилонскій Вилъ-Меродахъ.

Въ надписи на глиняномъ цилиндръ, нъсколько лътъ тому назадъ привезенномъ изъ Вавидоніи, Киръ объявляеть, что ниспровержение Набонидоса, последняго независимаго вавилонскаго монарка, было следствіемъ гивва Вила и другихъ боговъ. Набонидось перенесь ихъ изображенія изъ ихъ древнихъ святилищь въ Вавилонъ. Жрецы утверждали, что этимъ поступкомъ онъ возбуднаъ негодование Меродаха "владыви боговъ", который поэтому отвергь его и искаль другаго правителя по сердцу своему. Когда Набонидосъ перенесъ боговъ въ Вавилонъ, они "во гићев повинули кивоты свои" и молили Меродаха, божескаго патрона императорской столицы, "обойти встать людей, гдъ бы они ни жили". Меродахъ вполнъ сочувствовалъ ихъ обидъ. "Онъ посътиль людей Сумера и Аккада, о которыхъ клядся, что они будуть его служителями" и "всв страны увидели друга его". Онъ набралъ Кира, царя Елама, и призвалъ его по имени, назначивъ ему быть верховнымъ владыкою Халден. Киръ, котораго еврейскій пророкъ привътствоваль помазаннякомъ Господа. (Исаія 45, 1), быль въ тоже время избранникомъ и верковнаго вавилонскаго божества. Говорится, что "Виль

<sup>\*</sup> Левпів вторая.

Меродахъ, велиній владыка, возстановитель своего народа, съ радостью взираль на подвиги своего намъстника (Кира) праведнаго руками и сердцемъ. На свой городъ, Вавилонъ, онъ призваль его и повельль ему идти на него; какъ другь, какъ товарищъ онъ шелъ рядомъ съ нимъ". Одною битвою решена была побъда: вавилоняне отворили ворота и "безъ борьбы или сраженія" Киръ торжественно введень быль въ Вавилонъ. Первымъ его деломъ было выразить благодарность божествамъ, такъ дивно помогшимъ ему; ихъ храмы были возстановлены и они сами возврещены въ свои древнія жилища. Должно совнаться, что этотъ документъ весьма замвчателенъ. Онъ написанъ на вавилонскомъ языкъ, вавилонскими клинообразными письменами, изъ чего мы можемъ заключить, что онъ составденъ былъ вавилонскими писцами и предназначался для вавидонскихъ читателей; а между твиъ чужакъ побъдетель описывается въ немъ любимцемъ національнаго бога, тогда какъ последній тувемный царь осуждается, какъ человекъ обезчестившій боговъ.

Причина гивва боговъ Халден противъ Набонидоса любопытнымъ образомъ поясняеть слова Робсана нъ народу јерусалимскому: "если вы скажете мив: на Господа Вога нашего мы уповаемъ, то не на Того ли, котораго высоты и жертвенники отмъниль Езекія и сказаль Іудь и Іерусалиму: предъ симъ только жертвенникомъ повлоняйся въ Герусалимъ? (4 Цар, 18, 22). Разрушеніе мъстныхъ культовъ, попытка объединить и централизировать богопочитание какъ въ глазакъ Робсака такъ и въ глазахъ вавилонскихъ писцовъ и безъ сомивнія въ главахъ многихъ Іудеевъ во дни Езекін было діломъ грубівшаго безбожія. Літописная таблица, составленная немного времени спустя послъ покоренія Вавилоніи Киромъ, наменаеть на то, что предъ окончательнымъ нападеніемъ на страну Еламитскій государь быль въ тайнъ спосившествуемъ недовольными въ самой Халдев. Во всякомъ случав замвчательно, что навъ только войско Набонидоса было разбито, все население тотчасъ же покорилось и даже столица съ ен почти неприступными укръпленіями отворила ворота. Масса народа была недовольна Набонидосомъ и желала его низверженія. Царь этоть не принадлежаль въ дому Навуходоносора; онъ повидимому достигь престоль революціей и его попытка централизація возбудила сильную містную непріязнь противъ него. Религія и гражданское управленіе были такъ тісно связаны одно съ другимъ, что гражданская централизація обусловливала и религіозную дентрализацію; самый візрный знакъ того, что города Вавилонія были поглощены столицею, быль тоть, что изображенія боговъ, имена которыхъ были ассоцінрованы съ ними съ незапамятныхъ времень, перенесены были въ Вавилонь. Города теряли свое самостоятельное существованіе съ потерею божествъ, охранявшихъ ихъ индивидуальную судьбу.

Перенесеніе боговъ въ Вавилонъ заключало въ себъ однаво нвито болве перенесенія навъстного числа изображеній и видимую потерю мъстнаго самоуправленія и автономіи. Каждое изображеніе было центромъ особеннаго культа, совершавшагося въ особенномъ храмъ, особеннымъ образомъ и находивщагося въ въдъніи особой корпораціи жрецовъ. Цовтому неудивительно, что самовольный поступовъ Набонидоса возбудилъ противъ него непріязнь этихъ многочисленныхъ мъстныхъ жреческихъ корпорацій, а также и всехъ техъ, кто извлекаль какую-либо выгоду отъ поддержанія містных культовъ. Большинство городовъ лишенныхъ такимъ образомъ боговъ своихъ предвовъ, были столь же древни вакъ и Вавилонъ, изкоторые же древиве его, такъ какъ извъстно, что Вавилонъ содълался столицею сравнительно поздно въ вавилонской исторіи. Сиппарскій богъ-солица и урскій богь-луны были одинаково древиве вавидонскаго Меродаха.

Двиствительно, хоти во времена Набонидоса титулъ Вила или "Господа" примънялся главнымъ образомъ къ Меродаху, всвиъ было извъстно, что существовалъ болъе древній Вилъ-Вилитанъ "старшій Вилъ", почитаніе котораго распространилось изъ города Нипура и который составлялъ одну изъ верховныхъ тріадъ вавилонскихъ божествъ.

До конца дней своихъ вавилонская религія оставалась мъстною. Этотъ то мъстный характеръ даетъ намъ ключъ къ понію ен начала и исторіи и объясняетъ многое, что иначе эсь бы несообразнымъ и темнымъ. Стараніе Набонидоса запь этотъ ен мъстный характеръ и создать общую редля объединенной Вавидоніи задъло за живое какъ мречество, такъ и народъ и повело за собою паденіе вавилонской монархів. Основная религіозная идея, на которую опиралась имперія, была не поглощеніе божествъ покоренныхъ народовъ въ общемъ культв, но главенство Меродаха, бога Вавилона надъ всеми другими богами. Поэтому политика Набонилоса. стремившагося содъдать Меродаха не primus inter pares, но самодержавнымъ владыкою плененныхъ имъ вассальныхъ божествъ, оскорбанав предразсудки навилонскаго народа и наконецъ оказалась гибельною для самого Набонидоса. Повтому въ Киръ, политическомъ реставраторъ плъненныхъ народовъ и ихъ боговъ, жречество и почитатели мъстныхъ божествъ видъли набожнаго приверженца древняго богопочитанія и истиннаго любимца самого Меродаха. Меродахъ не одобряль революціонной политики Набонидоса, напротивъ того, онъ симпатизировалъ обидамъ своихъ братьевъ-боговъ въ Вавилоніи и по всему міру и повинуль свой собственный городь и вероотступника монарха, управлявшаго въ немъ.

Во всемъ этотъ заключается ръзкій контрасть съ главною религіозною идеею, которая въ последствіи господствовала въ Персидской имперіи, и съ тою, которая возв'ящаема была пророками Іуден и приведена въ исполненіе реформами Езекіи и Іосін. Аг'ура-Мазда, въ которому взываеть Дарій на утесъ Бэг'истунскомъ, есть не только Владыка боговъ, онъ Господь, не терпящій другаго бога рядомъ съ собою. Верховный богъ персидскаго монарка также самодержавенъ, какъ и самъ церсидскій государь. Въ персидской имперіи организованной Даріемъ, централизація впервые стала признаннымъ, безспорнымъ фантомъ; политическая же централизація шла рука объ руку съ религіозной. Въ Іудев теократія была утверждена на развалинахъ древнихъ върованій, ассоціировавшихъ некоторыя местности съ извъстными формами божества и нашедшихъ наивное выражение въ устахъ Давида (І Цар. 26, 19) "они изгнали меня нынъ, чтобы не принадлежать мнъ въ наслъдію Господа говоря: ступай, служи богамъ чужимъ". Разрушение высотъ и сосредоточеніе культа Ісговы въ Ісрусалимі сопровождалось возроставшимъ сознаніемъ, что Ісгова не только Богъ ревнитель не терпящій нивавихъ другихъ боговъ предълицемъ Своимъ (Исх. 20. 2-3), но что Онъ есть Вогь, которому принадлежить владычество надъ всвиъ міромъ.



До этого-то именно понятія вавилоняне, по крайней мітрі накъ народъ, инногда не достигали. Навуходоносоръ ввываеть жъ Меродаху какъ къ "Господу боговъ" и къ "Богу неба и Benih", RL "BETHOMY, CERTOMY BIRALINE BOOFO", HO DAKOME CE нимъ онъ всегиа призываеть еще Нево. Сина или Гулу. о которыхъ говорять въ такихъ же выраженіяхъ. Даже Набонидось обращается въ Сину, богу дуны, въ такихъ выраженіяхъ, которыя вовсе несовивстны оъ верованісмъ въ исключительное главенство Меродаха. Онъ называеть его "владыкою боговъ неба и земли, царемъ боговъ и богомъ боговъ, живущихъ на небъ и могущественныхъ . Въ дъйствительности Меродахъ былъ не болье вакъ мъстный богь Вавилона. Событія сокыли Ва вилонъ сперва главнымъ городомъ Вавилоніи, а затёмъ столи. цею великой монархін, и его гдавный богь разділяль судьбу его. Онъ послагь свой народъ на поприще завоеваній; для проолавленія своего имени онъ дароваль ему побъду. Введеніе въ его собственное желеще другихъ боговъ на равной ногъ съ нимъ уже само по себъ было поруганіемъ его святыни и достаточнымъ поводомъ для привлеченія на Набонидоса его мстительнаго гизна. Богу дуны можно было повлоняться въ Уръ; въ Вавилонъ же совершенно неумъстно было приносить ему особыя почести, которыя должны бы были быть приносимы одному только Меродаху.

Спрашивается теперь, кто быль этоть Меродахъ, богь покровитель Вавилона, имя котораго я такъ часто упоминалъ? Посмотримъ прежде всего, что мы можемъ узнать о немъ изъ нашихъ поздивищихъ документовъ, т.-е. изъ надписей Навуходоносора и его преемниковъ. Въ нихъ Меродахъ является божественнымъ покровителемъ Вавидона и его жителей. Онъ носить титуль Bила или "Господа", переданный греками въ формъ Вйдос, тожественный съ Вааломъ ветхозавътныхъ книгъ. Этотъ титуль часто употребляется какъ собственное имя к подъ этимъ только именемъ Меродахъ извъстенъ быль грекамъ и римлянамъ. Въ Ветхомъ завъть онъ тоже является повъ именемъ Вила. Когда пророкъ объявляеть: "паль Виль; пошель къ плень" (Исаія 46, 1), онъ говорить тогда о Меродахв и о ниспроверженін города Меродахова. Для вавилонянина Меродахъ главнымъ образонъ быль "Ваалъ" т.-е. "Господъ" подобно Вааланъ, кото-. 49\*

рынь поклонялись подъ равличными именами и особыми обрядами въ городахъ канаансикъ. Храмъ или "гробинца Вила", канъ его называли греки, принадлежаль нь чудесамь міра. Геродоть следующить образомъ описываеть его: "храмъ Зевса Вила съ медиыми воротами есть четырохъугольникъ, имеющий съ наждой стороны по двъ стадін. Въ среднев храма выстроена башня нач крвикихъ камней въ одну стадію вышины и ширины; на этой башив возведена другая, а на этой третья и такъ до восьми башень. Всходь на нихъ сдължнъ снаруже вокругь всткъ башенъ; въ срединъ вохода есть мъсто для отдыха со скамьями, на которыхъ отдыхають всходящіе. Въ последней башив устроено обширное святилище; въ святилище стоить большая, богатоукрашенная постель, а передъ ней золотой столь. Но тамъ нъть никакой статуи и никто изъ людей не проводить тамъ ночь. промъ одиновой женщины изъ туземныхъ жительницъ, которую богъ избираеть изо войкъ, какъ говорять халден, жрецы этого бога. Они говорять также, но мив что-то не вврится, будто бы самъ богъ посвщаетъ крамъ и отдыкаетъ на ложв. Есть также въ вавилонскомъ храмъ другое свитилище внизу, гдъ поставлено большое золотое изображение Зевса, а передъ нямъ большой водотой столь. Его пьедесталь и кресло также изъ золота, пословамъ халдеевъ все это сдвлано изъ 800 талантовъ волота. Вив святилища находится золотой алтарь; есть еще другой большой алтарь, на которомъ приносится въ жертву множество меднаго скота, такъ какъ на золотомъ адтаръ не позволяется приносить въ жертву ничего, кромъ сосуновъ. На больщомъ алтарь халден сожигають ладона ежегодно на тысячу талантовъ въ то время, когда они правднують правдникъ этому богу. Въ этомъ священномъ мъсть въ 10 время еще стояла массивная золотая статуя въ двънадцать локтей".

Изъ этого описанія ясно, что ведикій вавилонскій храмъ походилъ на обширное, четыреугольное, огороженное высокими кирпичными стінами місто, внутри котораго возвышалась восьмиярусная башня. Внизу башни было святилище или храмъ, а внів его два алтаря: мальні золотой для особаго рода приношеейй и большой, предназначавшійся для приношенія овець и сожиганія енмівма.

Мы многое узнаемъ объ этомъ храмъ изъ надписей Навукопоносора; изъ воторыхъ видно, что хотя въ общемъ описании Геродоть быль точень, онь сделаль кое-вакія ошибки въ подробностяхъ. Храмъ помъщался въ восточной части города и существоваль со времень Хаммурагаса (2250 до Р. Х.) и первой династіи, содъдавшей Вавилонъ своею столицею. Названіе храма было Э-Саммь, что по актадски означаеть "домъ подинтія головы". Входъ въ него носиль также аквадское названіе Ка-Хилибъ, которое Навуходоносоръ передалъ чрезъ "врата славы". Онъ говорить: "я содълаль блестящими какъ солице Ка-Хилибъ, врата славы и Э-Зиду внутри Э-Сагиля. Священныя жилища, мъстопребывание боговъ, опредъляющихъ судьбу; мъсто собранія (боговъ) святое святыхъ боговъ судьбы, куда во время великаго правдника (Загмуку) въ начале года въ десятый и въ одинадцатый дни (мъсяца) божественный царь (Меродахъ), богъ неба и земли, владыка неба, нисходить въ то время какъ боги неба и земли, внимая ему въ благоговъйномъ трепетв и смиренно стоя передъ нимъ, опредъдяють судьбу долговъчныхъ дней, именно судьбу моей жизни; это святое святыхъ, святилище царства, святилище господства первороднаго между богами, государя Меродаха, котораго прежній царь украсиль соребромь, я же обложиль блестящимь золотомь и богатыми украшеміями "1). Какъ разъ въ воротахъ было "мъстопребываніе" или святилище богини Зарпанить супруги Меродаха, которую пожалуй, можно отожествить съ Суккотъ-беновъ, изображенія которой сдълано было людьми Вавилона по свидетельству книги 4 Царствъ 17, 30.

Э-Зида "твердо утвержденный храмъ" была молельня, посвященная Нево и получившая свое имя отъ великаго храма въ честь этого бога въ Борсипъ. Нево былъ сынъ Меродаха, поэтому его святилище находилось въ предълахъ храма его отца рядомъ со святилищемъ его матери Зарпанитъ. Внутри святилища Нево, бога пророчества, помъщался паракку—святое святыхъ—куда Меродахъ нисходилъ во время великаго праздника въ началъ года и гдъ возвъщаемы были о прорицанія присутствовав-

<sup>1)</sup> Cm. Flemming, Die Grosse Steinplatteninschrift Nebukadnezars ii. (Göttingen 1883).



шимъ врецамъ. Соботвенный паравкъ Меродаха стояль отдъльно отъ святилища его сына. Онъ носиль название Э-Куа "домъ оранула" и въроятно, заключалъ въ себъ волотую статую Вила, о воторой упоминаеть Геродоть. Навуходоносоръ говорить, что "обогатиль его ствны блестящимь волотомь". За нимъ возвышалась величественная восьмиярусная башия — зимурать, навывавшаяся Э-Тэмеи-Г'урумо "домъ красугольного камия неба и земли". Верхняя комната втой башни служила обсерваторіей, вакъ это обывновенно бывало въ прочихъ городахъ Вавилоніи в Ассирів. Но одинъ храмъ не почитался оконченнымъ безъ такой башни. Для вавилонянъ эти башни были темъ, чемъ высоты были для жителей гористой страны Ханаана. Это переносить насъ назадъ въ тоть въвъ, вогда дюди подагали, что боги живутъ на видимыхъ небесахъ и старались, поэтому, воздвигать свои алтари какъ можно ближе къ нимъ. "Построимъ себъ городъ н башню, высотою до небесъ". (Быт. 11, 4).

Итакъ, Меродахъ былъ вавилонскій Виль, бодретновавшій надъ судьбами города Вавилона и великаго храма, построеннаго тамъ въ честь его. Онъ не былъ національнымъ богомъ всей Вавилоніи, но лишь одного города Вавилона и его жителей. Онъ былъ одинъ Ваалъ среди многихъ Вааловъ и тогда только почитался верховнымъ божествомъ, когда его поклонники сами бывали верховными властителями страны. Когда Навуходоносоръ или Хаммурагавъ были неоспоримыми владывами Вавилоніи, тогда только богъ, которому они повлонялись, становился "владывою боговъ". Но другіе боги сохраняли свое отдъльное положение рядомъ съ нимъ и въ своихъ собственныхъ городахъ не потеривли бы ни малейшаго вывшательства въ ихъ древнюю верховную власть. Какъ мы видъли, Набонидосъ навлекъ на себя гиввъ неба твиъ, что перенесъ боговъ Марада и Киса и другихъ городовъ Вавилоніи въ Вавилонъ и увеличилъ ими свиту Меродаха въ храмъ его.

Итакъ, теперь мы можемъ вполив понять языкъ Навуходоносора, когда онъ говоритъ о своемъ богв такъ: "молился я къ Господу моему, Меродаху; я началъ къ нему прошеніе мое; изъ сердца моего излилось слово предъ нимъ и я воскликнулъ: "о ввичосущій царь! Владыко всего существующаго! взываетъ къ тебв царь, котораго ты любишь, котораго называешь по имени, которымъ руководишь какъ благородно тебъ; бодретвуя надъ нимъ, направляещь его на стезю правды! Царь мой! Я рабъ твой; дъло рукъ твоихъ; ты сотворилъ меня и ввърилъ мив верховную власть надъ множествомъ людей, сообразно благостынъ Твоей, Господи, которую ты распростеръ надъ исъми ими. Да возлюблю я верховное владычество твое и да пребываетъ въ сердцъ моемъ страхъ божества твоего. Даруй мнъ то, что благо предъ Тобою, хранитель жизни моей!" Тогда онъ, первородный, славный, перворожденный между богами, царь Меродахъ внялъ молитвъ моей и принялъ прошеніе мое").

И еще 3):

"Я можился Меродаху, Господу моему и воздъвалъ нъ нему десницу мою: "о Меродахъ, владыко мой, перворожденный между богами, могучій царь, ты сотвориль меня и ввериль мив власть надъ множествомъ людей. Какъ свою собственную дорогую жизнь я люблю высоту двора твоего; во всемъ родв человвческомъ я не видываль города на землю прекрасийе твоего города Вавидона. Такъ какъ я возлюбилъ страхъ божества твоего и добивался власти, то пріими воздівніе рукъ моихъ, внемли моленію моему, ибо я царь, украсиль святилище твое, веселящее сердце твое, назначиль царскаго жреца, украсителя всёхъ крёпостей твоихъ. По слову твоему, о милосердый Меродахъ, да пребудеть на всегда этоть построенный мною храмъ и да насыщусь я полнотою его". Туть Меродахъ, хотя "владыка всего существующаго", тамъ не менве лишь перворожденный изъ боговъ. Были боги старше его, какъ были города старше Вавидона. Следовательно онъ не могь быть неограниченнымъ владывою міра; только въ Вавилонт быль онъ неограниченъ, въ иныхъ же мъстахъ власть его раздълнии другіе. Навуходоносоръ, какъ уроженецъ Вавилона, быль деломъ рукъ его, но за предълами Вавилона были другіе творцы и другіе владыки. Этотъ факть подтверждается надписью Набонидоса относящеюся къ болъе раннему періоду его царствованія, въ которой Меродахъ упоминается наравив съ богомъ-луны города Ура.



<sup>2)</sup> East india House inscription, Col, i, 52—ii. 5.

<sup>4)</sup> Col. IX. 45-X. 5.

'Одинъ изъ эпитетовъ, придаваемыхъ Навуходоносоромъ Меродаху естъ римину "милосердый". Это постоянный эпитетъ этого бога. Меродахъ почитался посредникомъ между богами и людьми и истолкователемъ воли Эа, бога мудрости. Въ одномъ древнемъ (на двухъ языкахъ) гимнъ въ нему обращаются такъ: "ты—Меродахъ, милосердый владыка, любящій воскрешать мертвыхъ" 4). Изъ этого выраженія мы заключаемъ, что догматъ о воскресеніи мертвыхъ былъ извъстенъ вавилонянамъ уже въ ранній періодъ. Аттрибуть милосердія соединяется въ Меродахъ съ силою воскрешать мертвыхъ. Тоже выраженіе встръчается въ другомъ билингвальномъ гимнъ, о которомъ я буду говорить въ послъдствіи. Весь гимнъ обращенъ въ Меродаху и безъ сомнънія употреблялся при э-сагильскихъ богослуженіяхъ. Къ несчастію начало и конецъ его потеряны. Тамъ гдъ гимнъ становится разборчивъе мы читаемъ:

(Ты) царь земли, владыка міра! О всемогущій надъ небомъ и землею і) первенець бога Эг. Могущественный владыко человьковъ, царь всехъ странъ (Ты) богъ боговъ, (Госудярь) неба и земля, не знающій себ'я соперника, Товарищъ Ану и Вила (Муль-лиля) Милосердый богь среди боговъ, Милосердый богь, любящій воскрешать мертвыхъ, Меродахъ, царь неба и земли Царь Вавилона, Владико Э-Саггила, Царь Э-Зиди, царь Э-мак-тиллы (верховнаго дома жизни) Небо и земля твои! Окружность неба и земли твоя, Чары, дарующія жизнь, твои Дыханіе 4), подающее жизнь, твое Святое Писаніе 1) изъ усть пучины, твое. Родъ людской, именно черноголовое племя (Аккада) )

<sup>4)</sup> W. A. S. IV. 19. 1. 11.

b) По аккадски: «наполняющій небо и землю».

<sup>6)</sup> Ivat по сврейски Khavvah или «Евэ».

<sup>&</sup>quot;) Musaru быть можеть Musaros Oannes Бероза. Эа, богь пучины " и города Эрида есть Оаннесъ Бероза. Онъ не только богь мудрости и авторъ вавилонской культуры, но самъ сочинитель книгь (см. W. A. S. IV. 55, 7), которыя исходили, такъ сказать, изъ усть его.

<sup>\*)</sup> Точное значение этого, такъ часто встрачающагося въ гимнахъ, выражевия

Вой жавия души, иолучивнія имя, существующія въ мір'я, Четире страны земли, гд'я бы он'я ни были, Весь сонит ангеловъ неба и земли (Взираютъ) на тебя и (преклоняютъ" къ теб'я) ухо».

Читая этотъ гимиъ недьзя не замітить поравитедьнаго сходства между имъ и другимъ гимномъ, обращеннымъ въ богу содица. Вотъ этотъ гимнъ \*):

«О Господи, просветитель тыми, отвервающій лице больнаго! Милосердий Боже, насадитель смиренникь, повровитель слабикь, Великіе боги обращаются къ твоему свёту, Всё духи земли взирають на лице твое. Какъ единое слово ти направляещь языкъ сонмовъ, Они взарають на свёть палящаго ихъ головы полуденнаго солица. Ты воступаеть накъ веселая, радующаяся жена, Ты свёть ихъ на сводё далекаго неба; на широкой землё ты освёщеніе ихъ. Повсюду, взирая на тебя, люди веселятся. Могущественные боги обоняють благоуханіе Святой пищи небесь, вина (жертвоприношенія)... Кто не обращаль руки своей къ беззаконію...
Оть того оки будукь воть пищу (которую окъ приносить, примуть совершаемое имъ жертвоприношеніе?)»

Подобно Меродаху богъ-солнца тоже "милосердый богъ"; и къ нему, какъ къ Меродаху боги и люди обращають взоры свои. Даже сила Меродахова воскрешать мертвыхъ тоже приписывается ему. Гимнъ Самасу, богу солнца, начинается слъдующими словами:

- «О Боже-Солнце, царь неба и земли, руководитель всего и всёхъ горф и низу!
- О Воже-Солице. облекающій жизнью мертвых выданных твоним руками, Неподкупный Судіе, управитель рода человіческаго, Велико милосердіе Владыки надъ затрудненіемъ, Повелівающаго появиться дитяти и отрасли. Світе міра Творче всей вселенной, Боже-Солице ты еси» 10).

неизвістно. Опо можеть относиться къ обычаю носить дленные черные волосы; въ такомъ случай молжно переводить «черноволосое» а не «черноголовое племя». Однако отвоики М. Dieulafoy на місті древней Сузи обнаружний глазуревые карпичи эламитскаго періода, на которыхъ изображено черное племя, быть можеть первобытные жители Халдеи (Сумеріане) были черновожіе.



<sup>&</sup>quot;) W. A. S. IX. 19. 2.

<sup>10)</sup> S. 947. Obv. 3-8.

Нельзя ли изъ всего этого заключить, что первоначально Меродахъ былъ солнечнымъ божествомъ, которому поклонялись въ Вавилонъ?

Это заключение подтверждается яснымъ свидътельствомъ ритуала э-сагильскаго храма Меродаха. Туть мы читаемъ, что: "въ мъсяць Низань, во второй день, два часа спустя послъ наступленія ночи, жрець должень пойти и, почерпнувь воды наъръки, предстать предъ лицо Вила. Возложивъ эпитражиль предъ лицемъ Вила, онъ долженъ произнести эту молитву: "о Вилъ. по силъ неимъющій соперника! О Виль, блаженный царь, владыко міра, ищущій милости великихъ боговъ, Господи, взглядомъ своимъ соврушившій сильнаго, владыко царей, свёте рода человъческаго, утвердитель въры! О Виль, Вавилонъ твой свинтръ, Борсипа-твой вънецъ, общирныя небеса - вивстилище твоей печени... О владыко міра, свъте духовъ неба, прорицатель благословенія, гдв тоть, чьи уста не шепчуть о твоей праведности, или не говорять о твоей славъ и не прославляють твоего господства? О владыко міра, живущій во храм'я солица, не отвергай воздётыхъ къ тебе рукъ; умилосердись надъ городомъ твоимь Вавилономъ, преклони лице свое но храму своему э-саггилю; исполни молитвы народа твоего, сыновъ Вавилона" 11)-Ясно что э-сагильскій храмъ Меродаха быль въ то же время и храмомъ солица. Такимъ образомъ намъ дълаются понятны приписываемые Меродаху аттрибуты и языкъ, которымъ говорится о немъ. Онъ "свътъ духовъ неба" какъ богъ-солица въ только-что приведенномъ гимив есть "просвътитель тъмы", на лицо котораго взирають духи земли. Общирныя небеса естественно суть его жилище и онъ воскрещаеть мертвыхъ подобно тому, какъ солнце оживляетъ весною растительность, умершую зимою. Роль, накую Меродахъ играеть въ древнихъ миоическихъ поэмахъ, завлючающихъ въ себъ древніе миоы и легенды Вавилоніи, теперь вполив уяснена. Самый замвчательный изъ этихъ миновъ есть разсказъ о борьбъ между Меродахомъ и Тіамать, дракономъ тьмы и хаоса. Меродахъ выступаеть въ битву, вооруженный какъ палицею и лукомъ, которые Ану вло-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) W. A. S. IV, 46. Подробности объ этомъ гимий смотри «Прав. Обозрине іюль 1888 стр. 558.



жиль въ руку его, и которые впоследствіи соделались созвездіемъ, такъ и своимъ особеннымъ оружіемъ, виствшемъ у него
за спиною и формою своею походившимъ на серпъ. Это оружіе есть фотп или Крегер, которымъ греческая миноологія вооружала авіятскаго героя Персея. Битва была продолжительна
и ужасна. Тіаматъ отверзла пасть свою, чтобы проглотить бога,
но онъ повергъ бурный ветеръ въ горло ея и чудовище разсвлось пополамъ, а союзники ея въ ужасе обратились въ бегство предъ победоноснымъ божествомъ. Эта битва изображена
на камие на одномъ изъ ассирійскихъ барельефовъ, находящихся
въ Британскомъ музев. Тамъ мы можемъ видеть демона, какъ
онъ представлялся воображенію ассиріанъ: съ когтями, врыльями,
короткимъ хвостомъ и рогами на голове.

Другой миеъ, въ которомъ Меродахъ опять является бойцомъ свътлыхъ силъ дня въ ихъ въчной борьбъ противъ ночи и бури, есть миеъ, описывающій затмъніе луны. Въ немъ говорится, что "семь злыхъ духовъ, семь служителей бури и грозы, сотворенные въ нижней части небесъ, напали на бога луны, когда онъ сидълъ на своемъ тронъ. Его товарищи солнечный богъ и вечерняя звъзда, которымъ Вилъ приказалъ раздълять съ нимъ верховную власть въ нижнемъ или видимомъ небъ, убъжали отъ приближавшагося нападенія и Синъ, богъ луны, оставленъ былъ одинъ противостоять своимъ врагамъ. Но "Вилъ" увидалъ затмъніе владыки ночи и послалъ Меродаха освободить его и опять возвратить ему свътъ. Облеченный "блестящимъ оружіемъ со шлемомъ свътлымъ, какъ огонь" Меродахъ выступилъ противъ силъ тьмы и битва окончилась въ пользу его.

Виль въ втой дегендъ, указывающій солнцу и дунъ мъста на небъ не вавилонскій Виль, но старшій Виль города Нипура, оть котораго должно отличать Меродаха, вавилонскаго Вила. Аккадскій оригиналь этой поэмы принадлежить къ весьма ранренней эпохъ, предшествовавшей возвышенію Вавилона, когда верховный Виль семитическихъ жителей Вавилоніи быль богомъ, котораго аккадцы называли Муль-лилла отодвигается на задній планъ по мъръ усиленія въ Вавилонів семитическаго элемента; память о немъ сохраняется лишь въ той роли, которую онъ играетъ въ астрономической и космологической наукъ, да въ мъстномъ культъ

его въ Нипуръ, а страшные посътители ночи, демонические Лилы и Лилаты или Лилиом нежняго міра слегка напоминають собою духовъ, надъ которыми нъкогда владычествоваль онъ. Одинъ за другимъ аттрибуты старшаго Вила были поглощаемы младшимъ Виломъ Вавилона-Меродахомъ. Въ Вавилонъ Навуходоносора и Набонидоса младшимъ богамъ — Меродаху, Сину чаще всего совершаемы были объты и приносимы молитвы. Таковъ быль самый последній результать мъстнаго характера вавилонскаго богопочитанія, что младшіе боги были богами младшихъ городовъ: Меродахъ, богъ Вавилона, хотя носившій титуль "перворожденнаго изъ боговъ", быль самый младшій изъ нихъ. Но не смотря на это благодарные поклонники его приписывали ему какъ титулъ "перворожденнаго изъ боговъ"; такъ и другой титулъ "государя міра". Это означало лишь, что Вавилонъ стояль во главъ міра, а поэтому его богъ долженъ быть первороднымъ не одного только первобытнаго божества, но всвую первобытныхъ божествъ, признаваемыхъ въ Халдеи. По прежней върв онъ быль только перворожденнымъ бога Эа. 9a былъ богомъ пучины, вакъ атмосферной пучины, по которой плаваеть міръ, такъ и водной пучины, Гомеровскаго Океана, зивеобразно окружающаго землю. Всв ручьи и ръки подвластны ему, ибо впадають въ Персидскій заливъ, который, благодаря невъжеству первобытныхъ халдеевъ, почитался океаномъ. По преданію культура и цивилизація Вавилона возникли въ Персидскомъ заливъ, поэтому Эа былъ, будучи господомъ пучины, признаваемъ былъ также и богомъ мудрости. Его сынъ Меродахъ былъ служителемъ совътовъ его и осуществителемъ на двлв повелвній мудрости. Онъ быль двятельною стороною своего отца Эа; говоря языкомъ гностиковъ, Меродахъ былъ практическою дъятельностью, исходящею изъ мудрости. Однако За не быль богомъ Вавилона и его имя не семитического происхожденія. Онъ бодретвоваль надъ судьбами "святаго града Эриду" нынвшнаго Абу-Шаренъ, въ древніе дни стоявшаго на самомъ берегу Персидскаго залива. Отчего Меродахъ почитаемъ былъ его сыномъ, мы можемъ только догадываться. Быть можеть Вавилонъ быль колоніею Эриду; быть можетъ культура, соединяемая съ именемъ Эа, впервые пронивла въ Вавилонъ изъ Эриду. Мы должны довольствоваться темъ

фактомъ, что съ незапамятныхъ временъ Меродахъ почитаемъ былъ перворожденнымъ сыномъ Эа и что слъдовательно въ доисторическое время между Эриду и Вавилономъ существовала тъсная связь.

Спрашивается, аккадское ли божество Меродахъ или семитское? Имена церей первой династіи Вавилона по большей части семитскія, поэтому можно предположить, что и божества, которымъ они покланялись, были тоже семитскія. И безъ сомивнія Меродахъ исторического періода, великій Вилъ или Ваалъ Вавилона быль семитскій богь. Но мы должны помнить, что основанію Вавилона терлется въ темной ночи прошедшаго задолго до Эры первой династіи его семитскихъ царей и что самое имя его есть лишь переводъ болве древняго имени Ка-димира т.-е. "Врата бога". Кромъ того храмъ Меродаха до конца носиль не семитское, а аккадское название. Какъ мы увидимъ, вмъств съ древней аккадской культурой семитскіе поселенцы Вавилоніи зациствовали и большую часть аккадского богословія, изміняя его сообразно со своими собственными върованіями и отожествляя его боговъ и демоновъ со своими собственными Ваалимами. Поэтому нъть ничего удивительнаго въ томъ, если и Меродахъ окажется тоже аккадскимъ божествомъ отожествленнымъ съ семитскимъ Виломъ, котя его аттрибуты и даже самое имя сильно отличаются отъ аттрибутовъ и имени Вила. Даже послв того какъ римляне отожествили своего Сатурна съ Крономъ гредовъ, существенныя характеристические черты обоихъ божествъ оставались различными.

Въ досемитской легендв о нападении семи злыхъ духовъ на луну, богъ, котораго семитскій переводчикъ отожествляеть съ Меродахомъ, въ аккадскомъ оригиналь называется Азари-ур-дуга "начальникъ благодвющій людямъ". Этоть титуль приписывается ему потому, что подобно Меродаху, онъ сынъ Эа, отъ котораго доставляеть людямъ чары и зелья и другія волшебныя лекарства. Но въ немъ мало солнечнаго. Напротивъ того онъ отличается отъ бога-солнца, и если сражается противъ демоновъ бури со шлемомъ свъта, то это потому, что онъ одна изъ свътлыхъ силъ дня, благодъющихъ роду человъческому. Богъ огня его служитель; самъ же онъ не болье, какъ олицетвореніе дъятальности, передающей богамъ и людямъ мудрость бога Эа.

Въ этомъ смыслё онъ признается богомъ жизни: чары, которымъ научаетъ его Эа, могутъ въ случаё надобности изпёлять больныхъ и даже воскрешать мертвыхъ. Поэтому онъ получаетъ еще титулъ Асари-нам-тила "начальникъ жизни".

Аккадскаго им или семитскаго происхожденія имя Марудукъ (Меродахъ) я не знаю. Если оно семитское, то такъ изивнило свою форму, что распознать его этимологію почти невозможно. Быть можеть это лишь семитская форма аккадскаго имени Урудую "благодітель рода человіческаго"; во всякомъ случай промсхожденіе его было уже позабыто въ ті дни, когда вавилоняне начали впервые раздумывать о происхожденіи своихъ словъ. Въ семитскихъ текстахъ это слово изображается двумя идеографами, читающимися Amar-ud "телица дня". Туть намекъ на древне-аккадское представленіе неба вспаханнымъ полемъ, по которому солнце во время своего годовато пути везеть свой плугь. Въ этомъ виді по аккадски солнце называлось Гудибире "телецъ світа"; поэтому когда Меродахъ соділался солнечнымъ божествомъ, то быль отожествленъ съ древнимъ Гудибиромъ.

Итакъ, несмотря на все несовершенство нашихъ документовъ. мы проследели исторію бога повровителя Вавилона съ того времени, когда онъ быль простымъ истолкователемъ аккадскаго Эа, водянымъ духомъ, на заръ поднимавшимся изъ Персидскаго залива, до той эпохи когда онъ сталъ семитскимъ солнечнымъ божествомъ-Виломъ-и наконецъ превратился въ верховнаго главу вавилонскаго пантеона. Въ тоже время мы видъли, что онъ сохраняль существенно мъстный характеръ; до конца если онъ быль владывою другихъ боговъ, то только потому что царь Вавилона быль владыкою другихъ городовъ и земель. Этоть ивстный характерь великаго бога изчезаеть только тогда, когда Вавилонія теряеть свою независимость. Въ Вавилонт Киръ, чужавъ изъ Элама, становится любимцемъ и повлониевомъ Вилъ-Меродаха и жрецы Меродаховы увърлють даже, что онъ былъ любимцемъ этого бога до того, какъ прибылъ въ Вавилонъ и содълвлся его господиномъ и побъдителемъ. Поэтому хотя въ Вавилонъ только Меродахъ былъ богомъ Кира, какъ онъ былъ богомъ Навуходоносора, тотъ факть, что Киръ не быль вавилонянинь, необходимо расшириль древнее понятіе о Виль и придаль ему вселенскій характерь. Съ этого времени

Меродахъ становится все болве и болве не только богомъ однихъ вавилонянъ, но и всвхъ людей гдв бы они ни жили. Въ вавилонскихъ надписяхъ греческихъ царей Азіи Меродахъ занимаетъ ивсто Зевса и какъ внукъ Oa или Eva "зари" отожеетвляется съ Гомеровскимъ Мемнономъ.

Но еще до временъ Кира узкое мъстное понятіе о Меродахъ изчезло въ одной части Ассиро-Вавилоніи, а именно въ Ассиріи. Мъстные вавилонскія божества были запесены въ Ассирію семитическими переселенцами или же внесены въ культурный кружокъ двора литературными классами поздивйщихъ дней. Меродахъ принадлежалъ къ послъднимъ. Нъкоторые изъ ассирійскихъ царей или, по крайнъй мъръ ихъ писцы, призываютъ Меродаха также усердно какъ и цари Вавилона. Салманасаръ II называеть его "владыкою боговъ совершенно такъ, какъ бы набожный вавилонянинъ назваль его. Цари второй ассирійской монархіи короновавшіеся въ Вавилонъ, подобно итмецкимъ государямъ, короновавшимся въ Римъ, считали себя чрезъ это самое подъ покровительствовъ вавилонскаго бога 12). Итакъ, въ Ассиріи Вилъ Меродахъ былъ универсальнымъ богомъ.

Это преобразованіе его природы было споспъществуемо неизбъянымъ смъщеніемъ между Вилъ-Меродахомъ и старшимъ
Виломъ. До того простиралось это смъщеніе, что Ассур-банипаль описываеть Меродаха такъ: "Вилъ сынъ Вила". Если это
возможно было при ученомъ дворъ Ассур-бани-пала, то ясно,
что для обывновеннаго ассирійца "сынъ Эа" древнихъ кавилонскихъ върованій былъ поглощенъ солнечнымъ Виломъ, верховнымъ божествомъ южнаго царства.

Даже и въ Вавилонъ Меродахъ былъ не одинъ. Онъ раздълялъ свои божескія почести, какъ мы видъли, со своею супру-

<sup>13)</sup> Выраженіе «держать руку Вила» означало быть признаннымъ царемъ Вавилова. Быть можеть это указикаеть на 10, что лицо, совершавшее церешовію, входило во Святоє Святыхъ, гдв стояло изображеніе Вилъ-Меродаха. Это дозволялось только первосвященнику или царю, исполнявшему должность первосвященнику или царю, исполнявшему должность первосвященника (Сакванаку). Иногда Сакканаку тождествененъ съ титуломъ царя, а чногда изтъ. (См. W. A. S. i. 64 IX. 69) Сакканаку Вавилона быть особый титулъ. Эзархадонъ называеть себя «Сакканаком» Вавилона и царем» Сунера и Аккада» W. A. S. i. 48 № 6.



гою Зарпанить и сыномъ Нево. Древній авкадскій нульть имбат, повидимому, особое пристрастіе къ тріадамъ, происходищее, въроятно, отъ первоначальной астрономической трізды солнечнаго бога, дуннаго бога и бога вечерней звавы. Аккадскія тріады обыквовенно состояли изъ мужскихъ божествъ: семиты же, какъ я укажу въ слътующей лекція, внесли въ теологію новую идею-половую. Унаждаго бога было его женское отраженіе, относившееся въ нему какъ жена въ мужу. У Ваала было его женское отражение, его "лицо" Вилата или Велицса. При Вазлъ Вавилона была поэтому Велиись "госпожа" рядомъ съ "господомъ". Ен мъстное ими было Зарпанить, впослудстви передъланное въ Зир-банита "создательница съмени" 13). Зарпанить чисто семитского происхожденія. Она была отожествляема съ болве древнимъ аккадскимъ божествомъ Тасму "мудран" подходящая супруга бога, дело котораго было передавать желанія бога мудрости страждущему человъчеству.

. Однако аккадское божество относилось къ первобытному Меродаху своръе какъ мать, чъмъ какъ супруга. Ея имена были "госпожа пучины", "хозяйка жилища рыбы" и "гласъ пучины". Поэтому она должна быда стоять рядомь съ Эа, имена котораго были "богъ рыба", "господь пучины"; въ имени же: "гласъ" или "чары пучины" мы имъемъ намекъ на тъ иден, которыя содъдали  $\partial a$  богомъ мудрости и выведи бога-рыбу Оампеса ивъ Персидскаго залива для того, чтобы принести культуру и знаніе жителямъ Халдеи. Въ шумъ морскихъ волнъ древиямъ жителямъ береговъ залива слышался голосъ и ихъ пророки и гадатели увнавали въ немъ откровение воли боговъ. Доатому неудивительно, что Зарпанить была отожествляема съ богинею Лахаминь, воторой повлонялись на священномъ островъ Дильмунъ или съ богинею Элагу, имя которой было почитаемо на горахъ Элама. Въ семитские дин Зарпанить, наследница всехъ этихъ древнихъ преданій, упала со своего высокаго пьедестала. Она перестала быть богинею мудрости, гласомъ пучины, отпрывавшимъ тайны неба гадателниъ и жрецамъ и содълалась простою женскою твнью и подругою Меродаха, которой воздвигнуто было святилище при входъ въ его храмъ. Ея отличительные атрибуты



<sup>13)</sup> W. A. S. II. 67, 12.

вст принадлежать просто семитической эпохт. Со введеніемъ языка различавшаго роды, она затерялась въ безцвттной толпт Астарть или Ваалеть, богинь, вызванныхъ къ жизни существованіемъ мужскихъ Вааловъ.

Зарпанить однако обязана Нево виднымъ местомъ въ вавилонскомъ культв. Нево, сынъ Меродаха и Зарпанить, имвль, какъ мы видъли, въ предълахъ великаго храма своего отца часовню, называвшуюся Э-Зида. Э-Зида "установленный домъ" есть имя заимствованное отъ великаго храма въ Борсигв, пригородъ Вавилона, развалины котораго извъстны теперь путешественникамъ подъ именемъ Бирси-Нимродъ. Борсипа былъ, въроятно, нъкогда независимымъ городомъ и Нево, или прототипъ Нево, былъ его покровительствующимъ божествомъ. Посреди города возвышалась Э-Зида, храмъ Нево и Нана Тасмитъ, со своимъ святое святыхъ "высочайшимъ домомъ жизни", высокая башня котораго навывалась "домъ семи сферъ неба и земли". По свидътельству Навуходоносора этотъ храмъ былъ основанъ однимъ древнимъ царемъ, но не оконченъ имъ. Въ теченіе долгихъ столетій онъ оставался грудою развалинъ до возстановленія его Навуходоносоромъ. Легенды густо разрослись вокругь него. Онъ быль извъстень подъ именемъ Tулъ-эллу "чиствя" или "святая насыпь" 14).

Слово Нево означаеть "объявитель", "пророкъ" и указываеть на самый характеръ бога, носившаго его. Нево быль объявитель мыслей и желаній Меродаха. Онъ относился къ Меродаху такъ, какъ Меродахъ относился къ Эа. Меродахъ, въ связи со своей первоначальной солнечной природой, былъ богомъ исцъленій, Нево же быль богомъ науки и литературы. Такимъ образомъ исхолящій отъ Эа даръ мудрости раздълялся между Меродахомъ и его сыномъ. Богъ культуры являлся въ Вавилонъ въ двухъ личностяхъ: одна сообщала людямъ мудрость, улучшившую

<sup>14)</sup> W. A. S. II, 54, 71. Богъ Ану быль «царь святой насыпи», но въ М. 60, 2, 14. Лугалъ-гирра, котораго отожествлям съ Нергаломъ, приводится въ связь съ нимъ. Въ легендъ о вавилонской башнъ (К. 3657, II, 1) упоминается о «божескомъ царъ святой насыпи». «Царь, грядущій со святой насыпи» было однимъ въ «трехъ великихъ или тайныхъ именъ бога Ану (W. A. S. III, 68, 19). Богинею же святой насыпи была Пстаръ (III, 68, 27).

ихъ положеніе, другая-давала знаніе, выражавшееся въ письменности. Это разделение происходило отъ местнаго характера вавилонской религи, на который я указываль выше. Когда Вавилонъ содължлен центромъ вавилонской монархіи, Борсипа былъ уже его пригородомъ. Но этотъ пригородъ имълъ свою собственную исторію, концентрировавшуюся вокругь его великаго храма и бога, которому поклонялись въ немъ. Поэтому когда Борсии быль поглощень Вавилономъ, его богь быль поглощень въ тоже время: онъ содълался однимъ изъ членовъ тріады, которой повлонялись набожные вавилоняне и почитался сыномъ бога большаго города. Но онъ все таки продолжалъ носить титуль Вилу-Асариду "перворожденный Ваала" 15) и весьма возможно, что настоящее значение имени его святилища не есть "установленный домъ", но "домъ установленнаго" или "законнаго сына". Сверхъ того, до самаго конца Нево удерживаль за собою все свои местныя права. Правда, онъ быль какъ дома въ Вавилонъ, но все еще продолжалъ быть богомъ Борсипа и тамъ-то его настоящій и первоначальный храмъ возвыщаль въ небу башню свою.

Бросивъ взглядъ на имена Нево мы убъкдаемся, что понятіе о "пророкъ" тъсно ассоціировано было съ "писателемъ". Онъ не только "мудрый", "разумный", "творецъ мира", "сочинитель оракула" і і), онъ въ тоже время "творецъ написанной скрижали", "составитель письменъ", "отверзающій и расширяющій ухо" і і). Ассуръ-бани-палъ неутомимо заявляетъ намъ въ концъ документовъ, списанныхъ его писцами съ вавилонскихъ оригиналовъ, что "Нево и Тасмитъ даровали ему широкія уши и одарили его зрячими очами", такъ что онъ "написалъ, переплелъ и издалъ большое количество таблицъ, совершилъ то, чего ни одинъ изъ предшествовавшихъ ему царей не совершалъ, а именно собралъ тайны Нево, составилъ списокъ всъхъ существовавшихъ письменъ". На литературномъ языкъ семитической эпохи Нево изъъстенъ былъ подъ аккадскимъ именемъ "димъссаръ", т.-е. "писца", а идеографъ, которымъ онъ иногда изо-



<sup>14)</sup> W. A. S. II, 60, 30 (K. 104).

<sup>14)</sup> W. A. S. II, 60, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>7) W. A. S. II, 60, 34, 45, 44.

**бражается**, переводится семитическими литераторами такъ: "создатель разума", "творецъ письменности"  $^{18}$ ).

Но это были не единственные титулы Нево. Онъ быль тоже "узы вселенной" и "старшина ангельскихъ сонмовъ неба и земли 4 19). Последній титуль приписывается ему вероятно потому, что онъ былъ писцомъ боговъ; но трудно открыть свизь между первымъ титуломъ и литературою. Свътъ на это проливается тамъ фактомъ, что зипу-ррита или башня борсипскаго храма Нево называлась "домомъ седьми узъ неба и земли". Семь узъ представляють повидимому семь планеть: башня состояла изъ семи прусовъ, выкрашенныхъ каждый однимъ изъ семи символическихъ цвътовъ семи планетъ. Изъ этого мы можемъ заключить, что нъкогда Нево быль стихійнымъ богомъ. Мы знаемъ, что вавилонская астрономія почитала его богомъ Меркурія; тогда какъ Меродахъ быль божествомъ планеты Юпитера. Но конечно не поэтому башни храма Нево посвящаема была семи небеснымъ сферамъ: въ представлении строителей самъ Нево не могъ быть одной изъ семи планетъ, онъ скорве изображаль собою вселенную, въ которой помъщены эти семь сферъ. Идеографъ Нево переводимъ былъ семитскими писцами такъ: "создатель мудрости", "творець письменности", истинное же значеніе его было просто "творецъ", "создатель", и это указываеть на то время, когда изстный борсипскій богь быдъ начто болье чамъ сынъ Меродаха и покровитель литературывъ глазахъ его борсипскихъ повлонниковъ онъ былъ верховное божество, творецъ міра.

Существують следы древняго аккадскаго понятія, о вселенной по которому "пучина" была текущимъ потокомъ, окружающимъ вемлю подобно океану Гомера. Она уподоблялась то змею, то веревке и называлась "вервіемъ великаго бога". Духъ, или божество, олицетворявшее ее была Иннина 20). Повидимому (Инъ

<sup>18)</sup> W. A. S. II, 60, 43, 45.

<sup>19)</sup> W. A. S. II, 60, 31, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) W. A. S. II, 51, 45—49, гдв «рвка змізя» называется также «рікою вервія великаго бога» и «рікою великой пучны», «рікою овчарни міра духовь» и «рікою Иннаны». Иннана есть аккадское чтеніе идеографа, первый слогь ин есть ослабленіе слога Ап «божество». Нана и Нина суть діалектическія формы 50.

нина была божество, отъ котораго впоследствии производили название города Ниневіи. Это услово означаетъ "богъ Нина" или "Господь богъ", а Иннана значитъ "Госпожа богиня". Нужно помнить, что въ борсипскомъ храме почитание богини Нана ассоціировалось съ почитаниемъ Нево. Самое имя Борсипца пишется иногда съ помощью идеографа, по аккадски означающаго "Батъ-си-аабба", т.-е. "крепость рога моря", какъ будтобы этотъ городъ стоялъ некогда на "роге", т.-е. мысе Персидскаго залива. Поэтому быть-можетъ Иннина былъ первообразъборсипскаго Нево и подобно богу Эа южной Вавилоніи изображаль собою "великую пучину". Если это такъ, то намъ уясняется его имя "узы" или "вервіе вселенной", такъ какъ потокъ океанъдействительно какъ бы связываетъ небо и землю.

Какимъ образомъ древній борсицскій богъ-деміургъ, символизація пучины, объемлющей нижній міръ подобно вервію, содъдался пророческимъ богомъ семитовъ Нево, понять трудно. Повидимому между ними нътъ никакой связи. Аккадскимъ пророческимъ богомъ былъ Тото (Туту)-заходящее солнце; о которомъ говорилось, что онъ "пророчествуетъ передъ царемъ". Однакодегенды, примыкающія къ имени Эа, показывають, что аккадцы ассоціировали идеи мудрости и первобытной пучины, видимымъ обнаруженіемъ которой быль Персидскій заливъ; поэтому если первобытный борсинскій богь быль богомь пучины, онь могь представляться также творцемъ знанія и разума. Дъйствительно. какъ создатель вселенной, онъ долженъ былъ обладать некоторою степенью мудрости. Однако возможно, что переходъ борсипскаго деміурга въ семитскаго Нево произошель вследствіе смъшенія последняго съ совершенно отличнымъ богомъ Низки. Нузку по аккадски означаетъ "блескъ разсвъта"; онъ былъ солнечное божество и одно изъ его именъ было "Господь Зенита" и въ клинообразныхъ надписяхъ его имя часто употребляется для обозначенія зенита или элать-саме "высота неба", какъ онъ



одного и того же слова, которое на неразличающемъ родовъ аккадскомъ языкъ означаетъ и «Господъ» и «Госпожа», но чаще «Госпожа». Нима произносилось это слово въ городъ Эриду, а Нама въ Эрехъ. Во всякомъ случав Нана была. дочерью бога 9a.

называется по-ассирійски въ отличіе отъ бога горизонта <sup>21</sup>) Идеографъ, означающій "разсвётъ" и часто употреблявшійся для изображенія имени Нузку, означаль въ тоже время и *листо*; а такъ какъ аккадцы писали на листьяхъ и корё папируса прежде чёмъ стали писать на глинѣ, то съ извёстнымъ детерминативомъ онъ употреблялся также для означенія стиля или перо писца и Нузку, богъ зенита, сталь поэтому Хадъ богомъ пера писца. Но Нузку, повидимому, не борсинскаго происхожденія. Онъ носитъ имя "вёстникъ" или "ангелъ Мульлиля" <sup>22</sup>) — старшаго Вила и только тогда, когда старшій нипурскій Вилъ слился съ младшимъ вавилонскимъ Вилъ-Меродахомъ, Нузку разділиль судьбу своего господина и соділался какъ дома въ городів младшаго Вила. Когда трансформація была закончена, три отдільныхъ божества оказались соединенными въ божескомъ патронів литературнаго класса.

Куда бы ни переселялся литературный классъ, Нево переселялся съ нимъ. Вслъдствіе втого Нево содълался менъе локальнымъ по своему характеру чъмъ другія божества пантеона, чему еще болье споспышествовало поглощеніе его города Борсипа Вавилономъ. Неудивительно повтому, что Нево выказывалъ большее стремленіе къ переселеніямъ, чъмъ болье древнія и болье опредъленно локализированныя божества Вавилона. Повнаніе вавилонской письменности и науки нераздъльно соединялось съ познаніемъ вавилонского бога письменности и науки Въ Ассирій Нево почитался столько же какъ и въ Вавилоніи. Ассирійскіе цари и писцы могли умалчивать объ имени Меродаха, но имя Нево было въ устахъ ихъ 21). Его имя и по-

<sup>23)</sup> Въ модитий къ Ассуру (К. 100. Rev. 18) Нево навывается «вистником». Ассура», который, такимъ образомъ, заступаеть мисто вавилонского Меродаха;



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) W. A. S. II, 48, 55 часто встречается выраженіе: «отъ горизонта (богъ Уръ) до зенита (богъ Нузку). Въ II, 54, 73 богъ Уръ отожествляется съ Нево поэтому Нево в Нузку представлялись различными фазами солнечнаго божества Нево былъ солнце восхода, а Нузку—солнце полудня.

<sup>23)</sup> W. A. S. II, 19, 59. Въ 2—1, 159, 5, Нузку называется «верховнымъ въстникомъ Э-кура». Смъщеніе Нузку съ Нево помогло, безъ сомивнія, то обстоятельство, что въ то время какъ Нузку былъ въстникомъ Мульлиля— старшаго Вила, Нево былъ пророкомъ и въстникомъ Меродаха— младшаго Вила. Смъшеніе двухъ Виловъ повело за собою смъщеніе ихъ двухъ служителей.

читаніе перешло даже къ отдаленнымъ семитскимъ племенамъзапада. Имена мъстъ въ Палестинъ, въ составъ которыхъ входило его имя, доказывають, что этотъ богъ былъ одинаково почитаемъ какъ хананеями, такъ и моавитянами. Мосисй умеръ на вершинъ горы Нево и въ предълахъ Рувима, и Іуды находились города этого имени. Когда израильтяне вошли въ свою литературную эру, древнее имя roeh или прозорливецъ" замънено было болъе литературнымъ Něbì или пророкъ".

Семиты Вавилоніи снабдили Нево женою Тасмиту, что значить "слушающая". Она помогала отверзать и расширять уши, пріемлющія откровеніе божественныхъ тамиъ, записывавшихся преданными слугами ен мужа подъ непосредственнымъ вдохновеніемъ его. Переворотъ, вслъдствіе котораго вавилонская ученость перешла отъ аккадцевъ къ семитамъ, передалъ также покровительство литературнаго класса отъ древняго Эа къ его младшимъ соперникамъ Нево и Тасмитъ.

Я такъ долго останавливался на природъ и исторіи трехъ божествъ, раздълявшихъ между собою великій вавидонскій храмъ. частью потому, что наши матеріалы по отношенію къ нимъ менъе несовершенны, чъмъ по отношенію къ другимъ богамъ. а частью потому, что они такъ хорошо поясняють существенно ловальный характеръ вавилонской религіи. Это придаеть ейособенную окраску и доставляеть влючь для ея истолкованія. Нево представляеть собою исключение изъ этого правила, но это исключение только еще болве подтверждаеть общее правило. Нево быль менье докалень потому, что быль скорые богомъ класса чемъ какой-либо отдельной местности. Вавилонская исторія началась въ отдъльныхъ городахъ и централизація никогда. не простиралась до того, чтобы разрушить местные обычаи в культы. Въ глазакъ народа всв боги до конца оставались равными между собою; богь столичного города занималь первое мъсто только потому, что быль богомъ императорской столицы. Еслибы Уръ заступиль місто Вавилона, лунный богь Ура заступиль бы мъсто Меродаха.

Тавимъ образомъ въ основныхъ религіозныхъ понятіяхъ семиты Вавилоніи весьма походили на своихъ братьевъ семитовъ Ханаана. Ассиріане были народомъ воиновъ и торговцевъ ско-



ръе, чъмъ ученыхъ. Ихъ литература по большей части записная, простое подражаніе вавилонской. Въ Вавилоніи образованіе было широко распространено; въ Ассиріи оно ограничивалось классомъ ученыхъ. Повтому должно помнить, что разбирая ассирійскіе документы, мы имъемъ дъло или съ иностраннымъ запиствованіемъ или съ мыслями и върованіями небольшаго класса спеціалистовъ.

Отъ этого власса мы заимствуемъ все наше знаніе о религіи преобладавшей въ Ассиріи. Эта религія вполив вавилонская за однимъ важнымъ исключеніемъ. Надъ древнимъ вавилонскимъ пантеономъ верховно возвышается онгура новаго бога, національное божество Ассиріи, ея одицетвореніе — Ассуръ. Ассуръ не только primus inter pares, не просто предсъдатель божескаго сонма подобно Меродаху, онъ ихъ Господь и Владыка въ иномъ болъе самодержавномъ смыслъ. Онъ "царь надъ всъми богами", между которыми "нъть подобнаго ему". Во имя его и при его помощи выступають въ побъдъ ассирійскіе цари; сожигаемые ими города, убиваемые люди, плвиники-это все его дары. Они ведуть свои войска въ чужія страны для того, чтобы разрушить "враговъ Ассура" и наложить иго на невърующихъ во имя его; на воздвигаемыхъ ими въ побъжденныхъ странахъ памятникахъ они пишутъ его декреты, его законъ. Правда и вавилонскіе боги привываются ассирійскими царями, имъ даются ихъ древнія вавилонскія имена; они призываются къ проклятію святотатцевъ стереотипными изреченіями древней литературы, но въ минуту опасности ассирійскіе монархи обращаются только въ Ассуру и въ нему одному; они поворяють невърныхъ во имя Ассура и во имя его только одного. Одна только богиня Истаръ находить мъсто рядомъ съ Ассуромъ. Не трудно объяснить все это. Перейдя изъ своей родины въ Ассирію, вавилонскія божества потеряли тоть містный карактерь, который составляль самое дыханіе ихъ существованія. Я не знаю, насколько они обязаны своимъ присутствіемъ въ ассирійской литературъ классу литераторовъ и насколько занесены были изъ Вавилоніи въ ранній періодъ самимъ народомъ. Одно ясно: содъдавшись ассирійскими, вавилонскія божества потеряли какъ свою независимость, такъ и свой санъ. Въ возаваніяхъ къ намъ недостаеть прежняго искренняго тона; ихъ функціи увурпированы

новымъ богомъ Ассуромъ. Первоначально Ассуръ быль настолько же мъстнымъ божествомъ, какъ и вавилонскій Вилъ-Меродахъ. Онъ былъ богомъ города Ассура (нынъ Калекъ-Шергать) первоначальной столицы страны. Различныя причины побудили его устранить чисто локальный характеръ и на мъсто его усвоить національный. Столица Ассиріи была перенесена изъ Ассура въ Ниневію и поклоненіе Ассуру было перенесено вивств съ нею. Затвиъ внесение вавилонскихъ божествъ разрушило связь между божествомъ и городомъ, въ которомъ ему поклонялись. Для ассирійца Виль-Меродахъ не быль главнымъ образомъ патрономъ города Вавилона; на первый планъ выступали его другіе атрибуты. Кром'в того съ самаго перваго момента своего существованія Ассирія представляла собою однородное цълое; она не была раздълена на отдъльныя государства подобно Вавилоніи, поэтому въ ней могло возрастать національное чувство, развитію котораго въ Халден мъщали какъ древнія преданія такъ и частыя завоеванія страны иностранцами. Имя Ассура часто изображается знакомъ, имъющимъ кромъ другихъ идеографическихъ значеній и значеніе "добрый"; поэтому въ поздивищий исторический періодъ это имя переводилось ассирійцами "добрый богь" въ связи съ ихъ словами asiru "праведный" и asirtu "праведность". Но это не было первоначальное значение ни имени ни идеографа его. Богъ, обозначавшійся этимъ идеографомъ, былъ однимъ изъ первобытныхъ божествъ вавилонской космогоніи, носившимъ аккадское имя Aна-саръ "богъ небесныхъ воинствъ" или просто "Capъ" "высшая твердъ". Полагали, что Aнсapъ былъ мужской влементь, который соединившись съ женскимъ элементомъ (Ана) Ки-саръ "(богиня) земли и воинствъ неба", произвелъ нынъ существующій міръ. Этому то древнему стихійному божеству посвященъ быль храмъ Э-Сарра; сыномъ его называли бога Нинипа или Адара.

Дамасцій, писатель VI віна, имівшій доступь нь древнимь теперь потеряннымь матеріаламь, сохраниль отрывовь вавилонской космогоніи. Здісь Анасарі и Ки-Сарі называются `Аσσαρός и Κισσαρή и намь сообщають, что они были діти Лахма и Лахамы и родители трехь главныхь боговь: Ану, Мульлиля и Эа·Почитаніе этихь первобытныхь божествь укоренилось въ Асси-

ріи въ весьма ранній періодъ; быть можеть самый ранній семитскій переселенецъ съ юга нашель его уже утвержденнымъ. Туть неизбъжно было смъщение между богомъ Ансаромъ наи Ассоромо и Ассоромо богомъ города Асура, гав поклонялись ему. Но горогъ Асуръ не имъгъ ничего общаго съ богомъ того же имени. Ассура есть испорченное аккадское сдово А-усаръ "берегь воды". Смешение бога Ассора съ городомъ Асуромъ произвело болъе тесное отожествление бога съ городомъ, чёмъ это было съ божескимъ патрономъ какого-либо изъ вавилонскихъ городовъ. Городъ Асуръ быль самъ богомъ: оскорбленіе, нанесенное городу было оскорбленіемъ богу; враги города были врагами бога. Однако слишкомъ глубоко укорененъ быль въ умв семитовъ инстинкть признавать боготворимыя божества личностями для того, чтобы допустить этому факту или тому, что самъ богъ былъ некогда стихійнымъ божествомъ, уничтожить его личный антропомороическій характеръ. Хотя Ассуръ быль одицетвореніемъ города Асура, онъ въ тоже время быль его Вавломъ или Госполомъ.

Перенесеніе столицы изъ Асура въ Ниневію еще болве усилило антропоморовическую сторону природы Ассура. Онъ содълался тогда представителемъ всей націи — представителемъ народа и царя, въ рукахъ котораго сосредоточивалось управленіе народомъ. Ассирія содълалась "страною бога Ассура", принадлежала ему почти въ томъ же смыслъ какъ, Вавилонъ принадлежалъ Вилъ-Меродаху. Но въ то время какъ Меродахъ былъ Вааломъ одного города, Ассуръ былъ національнымъ богомъ племени.

Рядомъ съ Ассуромъ не было богини Ассуриту какъ была Анату рядомъ съ Ану и Велтисъ рядомъ съ Виломъ 24). Если изъ подражанія вавилонскому обычаю Вилать или Вилтисъ называется иногда супругою Ассура, то это лишь простая литературная аффектація; Ассуръ не быль Виломъ или Вааломъ подобно Меродаху. Вилать вавилонская богиня; она, собственно

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Истаръ нногда называется "Ассуриту", что значетъ «ассирійская», но это названіе никогда не переходить въ ел собственное имя (W. A. S. V, I, 65). Подобно титулу «Истаръ Нинезійская» оно служить дишь отличіемъ между Ассирійской Истаръ и Арбельской.



говоря, жена старшаго Вила впослъдствіи отожествленная съ Зарпанитою. Нътъ ни одного указанія на то, чтобы у Ассура было отраженіе или "лицо", онъ стоитъ особнякомъ и вдохновеніе, получаемое отъ него ассирійскими царями, получаемо было отъ него одного. Когда наряду съ нимъ упоминается женское божество, то это обыкновенно одинаково самостоятельная богиня Истаръ или Астарта.

У насъ есть перечень божествъ, находившихся въ храмахъ Ассура въ Ниневіп и въ Ассуръ <sup>25</sup>), Во главъ каждаго листа имя Ассура повторяется трижды и одинъ только разъ за нимъ слъдуетъ имя Истаръ. Существовала особая форма богини Истаръ, подъ которой ей поклонялись какъ "Истаръ Ниневійской"; но эта форма была чисто локальная, не національная, обязанная своимъ существованіемъ великому храму ей посвященному. Не было національной богини наряду съ напіональнымъ богомъ.

Итакъ, Ассуръ отдичался отъ вавилонскихъ боговъ не только своимъ менѣе докальнымъ характеромъ, но и своимъ одиночествомъ. Онъ былъ "царь всѣхъ боговъ", въ такомъ смыслѣ, въ какомъ не было ни одно изъ вавилонскихъ божествъ. Подобно ассирійскому монарху онъ не терпитъ соперника, не дозволяеть ни женѣ ни сыну раздѣлять съ собою почести, которыхъ онъ требуетъ исключительно только для себя. Онъ существенно богъ ревнитель и какъ таковой онъ посылаетъ своихъ ассирійскихъ поклонниковъ разрушать своихъ невѣрующихъ враговъ. Безъ жены, безъ дѣтей онъ могущественнѣе вавилонскихъ Вааловъ; менѣе добръ, быть-можетъ менѣе близокъ къ своимъ почитателямъ, но за то болѣе страшенъ и могучъ.

A. Haymosz.



<sup>24)</sup> W. A. S. III, 66.

## ГОДИЧНЫЙ АКТЪ

ВЪ МОСКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ И ИЗВЛЕЧЕНІЕ ИЗЪ ОТЧЕТА О СОСТОЯНІІ ЕЯ ВЪ 1887—88 УЧЕБНОМЪ ГОДУ.

6 ноября, въ воскресенье, въ московской духовной семинаріц происходило обычное ежегодное торжество въ память отврытія семинарім въ теперешнемъ помъщеніи. Литургія въ этоть день совершена была въ Николаевской семинарской церкви преосвященнъйшимъ Мисаиломъ, епископомъ дмитровскимъ, въ сослуженіи покровскаго о. архимандрита Андрея, о. ректора семинаріи, преподавателя-священника Р. Оаворскаго и семинарскаго духовника В. Рождественскаго. На литургіи въ обычное время сказано было преподавателемъ семинаріи Н. И. Кедровымъ приличное торжеству и назидательное слово о задичах пастырскаго служенія въ наше время. Посяв литургін въ рекреаціонномъ заяв семинарім происходиль публичный акть, на которомъ присутствоваль преосвященный Мисаиль, оо. архимандриты Андрей и Аванасій (златоустовскій), о. каведральный протоіерей А. И. Соколовъ, профессоръ консерваторіи протоіерей Д. В. Разумовскій, представатель правленія епархіальнаго свічнаго завода вротојерей А. О. Некрасовъ и многія другія лица какъ духовныя, такъ и свътскія. Во время акта исполнены были различныя пъснопънія частію отдъльнымъ хоромъ, частію же всею массой воспитанниковъ. Именно хоръ исполнилъ: Ave maris stella, музыка Фр. Листа (съ аккомпаниментомъ семинарскаго оркестра), "Свыше пророды", стихира, поемая великимъ постомъ при облаченіи архіерея, "гимиъ св. князю Владиміру", слова Случев-скаго, музыка Архангельскаго, и квартеть изъ оперы "Жизнь за цари -- Боже люби цари", Глинки. Всв воспитанники пропъли, кромъ входной молитвы-"Царю небесный", "Благослови душе моя Господа" простаго напъва, "Се тма и рано" воскресная евангельская стихира 7 гласа знаменнаго распъва, "Богъ Саваовъ" изъ оперы "Прекрасный Іосифъ" Мегюля, "Славься" музыка Глинки (коронаціонное) и гимнъ "Боже царя храни". Пъніе было складное и стройное, - особенно хорошо исполненъ былъ юбилейный гимнъ внязю Владиміру; массовое же исполненіе поражало своєю силою и грандіозностью. Въ промежуткахъ между пъніемъ было прочитано о. ректоромъ извлеченіе изъ отчета о состояніи московской семинаріи по учебной и нравственно-восинтательной частямъ за прошедшій 1887 — 88 учебный годъ. Кромъ того, два ученика прочитали по собственному сочиненю, -именно 6 класса В. Сенатовъ "О причинахъ происхожденія русскаго раскола старообрядчества" и 5 класса М. Смирновъ "О доказательствахъ свободы воли человъка". Авторъ перваго сочиненія - самъ изъ недавно обратившихся въ православной церкви раскольниковъ, и потому сочинение его, весьма хорошее и по литературной сторонъ, производило особое впечатавніе своею испренностью: видно было, что авторъ говориль о близкомъ ему предметь и самъ пережиль то, что говориль. Въ концв акта лучшимъ изъ воспитанниковъ розданы были въ награду книги, которыя они получали изъ рукъ преосвященнаго, а Сенатову о. ревторъ подарилъ извъстныя "Выписки" А. Оверскаго изъ старописьменныхъ и старопечатныхъ внигъ "въ благословение и благожелание болъе и болъе утверждаться въ истинъ православія". Акть закончился пъніемъ также встми воспитаннивами модитвы: "Буди имя Господне благословенно".

Заимствуемъ изъ отчета слъдующія свъдънія. Въ личномъ составъ служащихъ въ семинаріи въ продолженіе отчетнаго года перемънъ не происходило, вромъ того лишь, что 8 апръля скончался учитель рисованія, художникъ академіи, Константинъ Астаповъ и на его мъсто педагогическимъ собраніемъ правленія— 30 мая,—былъ избранъ Сергъй Милорадовичъ (изъ воспитанни-



вовъ здъщей же семинаріи), псаломщивъ Воскресенской, въ Гончарахъ, церкви, дававшій уроки въ епархіальномъ училищъ икононисанія до перевода его въ Троице-Сергіеву давру, который и утвержденъ его высокопреосвященствомъ 1 сентября 1). Многіе изъ наставниковъ и одинъ изъ помощниковъ инспектора. сверкъ службы при семинаріи, имъли въ прошломъ году, какъ и въ предыдущіе годы, съ разръшенія епархіальнаго начальства, занятія въ другихъ учебныхъ ваведеніяхъ, равно посвящали свои силы учено-литературнымъ трудамъ: инспекторъ Адексей Цветковъ и Николай Бъляевъ преподавяли уроки граждансвой исторіи-первый въ Константиновскомъ межевомъ институть, второй въ елизаветинскомъ училище (институте); Николай Комаровъпедагогики въ женской учительской семинаріи гг. Чепелевскихъ и обоихъ епархіальныхъ женскихъ училищахъ — "Филаретовскомъ" и "Маріинскомъ"; Тимовей Протасовъ-физики въ обоихъ женскихъ училищахъ; Николай Любимовъ — словесности; Владиміръ Гедике-нъмецкаго языка и помощникъ инспектора Иванъ Троицкій-географіи въ первомъ, а священникъ Дмитрій **Фаворскій** — словесности въ последнемъ изъ нихъ. При этомъ нъкоторые состояли членами Общества любителей духовнаго просвъщенія, также Общества любителей церковнаго пънія (въ воскресной школь котораго Василій Комаровъ вель практическіе урови пънія) и коммиссіи по устройству народныхъ чтеній, г. Протасовъ еще членомъ Общества любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи и вивств коммиссіи по устройству кабинета прикладной физики при политехническомъ музев; Николай Розановъ велъ "Иностранное обозрвніе" въ "Чреніяхъ Общества Любителей Духовнаго Просвъщенія" и напечаталь статью "Покушеніе на жизнь тверскаго архіепископа Месодія" (въ "Историческомъ Въстникъ") и "Богодуховенность Бибдій"---

<sup>1)</sup> Покойный К. Г. Астаповъ 16 лётъ занимался съ воспитанниками нашей семинаріи безвозмездно и только въ носледніе четыре года, по милости его высокопреосвященства, получаль 400 р. квартирнаго пособія изъ канедральныхъ суммъ. За труды свои въ пользу семинаріи онъ былъ награжденъ благословеніемъ Св. Синода, большою золотою медалью и орденомъ св. Станислава 3 степени. Г. Милорадовнуу правленіемъ назначено собственно на проезды въ семинарію 100 р. въ годъ изъ местно-благотворительной суммы.



переводъ съ нъмецкаго языка публичной лекціи американскаго богослова Гастингса (въ техъ же "Чтеніяхъ"); Николай Кедровъ-статьи, или краткія замітки: "Приключеніе съ племянняцею Петра Великаго царевною Прасковьею", "Графиня Е. П. Растопчина и ея приверженность въ католичеству", "Наше духовенство и воинская повинность", "Духовенство и воинская повинность въ концъ прошлаго и нынъпняго стольтія" (въ "Русскомъ Архивъ"), "Дитовскій митрополить Іосифъ Съмашко и его дъятельность по возсоединенію уніатовъ" (въ "Православномъ Обозрвнін"), "Мивніе Филарета митрополита московскаго о дозволеніи священникамъ и діаконамъ давать частные уроки" и "Ръчь" при отпъваніи тела священника Николая Малиновскаго (бывшаго преподавателя здъшней семинаріи) (въ "Московскихъ Церковныхъ Въдомостяхъ"), Николай Любимовъ — "Слово". произнесенное имъ въ день прошлогодняго праздника нашей семинаріи (въ тъхъ же "Въдомостяхъ"), свящ. Александръ Никольсвій - "Историческое описаніе московской Космо-Даміановской, на Покровкъ, церкви" (въ вышепоминутыхъ "Чтеніяхъ Общества Любителей Духовнаго Просвъщеній"), нъсколько человъкъ были постоянными сотрудниками епархіальнаго органа — "Московскихъ Церковныхъ Въдомостей": ректоръ семинаріи протоіерей Николай Благоразумовъ состояль товарищемъ председателя, а преподаватель Николай Комаровъ секретаремъ совъта Кирилло-Менодіевскаго братства, зав'ядывающаго церковно-приходскими школами московской епархіи; преподаватель Александръ Десницкій-севретаремъ московскаго духовнаго ценвурнаго вомитета.

Въ минувшемъ учебномъ году всв классы семинаріи имвли параллельныя отдъленія, а 1 классъ даже три отдъленія, соотвътственно числу учащихся въ немъ, и на содержаніе третьяго отдъленія, какъ сверхштатнаго, по распоряженію его высокопреосвященства, потребная сумма, въ количествъ 1.400 р., шла отъ правленія епархіальнаго свъчнаго завода. Распредъленіе классовъ и самыхъ уроковъ между наставниками оставались безъ всякой перемъны противъ предпрошлаго года, соотвътствуя опредъленію Св. Синода отъ 30 іюля—8 августа 1886 г. (объ открыти, между другими, и въ московской семинаріи штатной канедры по исторіи и обличенія русскаго раскола и сектантства и

соединенныхъ съ этимъ нъкоторыхъ измъненияхъ въ указанномъ отношени).

Преподаваніе по встить предметамъ семинарскаго курса вообще велось согласно утвержденнымъ программамъ, указаннымъ учебникамъ, и методамъ, требуемымъ какъ объяснительными къ программамъ записками, такъ и особыми предписаніями Св. Синода. По нъкоторымиъ же предметамъ, за неимъніемъ печатныхъ учебниковъ (по крайней мъръ рекомендованныхъ), или за недостаточною поднотою въ нихъ какихъ-либо отделовъ программы и въ прошедшемъ учебномъ году наставниками выдавались ученикамъ, предварительно разсмотрънныя ректоромъ, литографированныя записки, какъ-то: по библейской исторіи (краткій обворъ дълъ и ученія Іисуса Христа отъ 1 Пасхи Его открытаго служенія до Вознесенія на небо), алгебръ и пасхалін, нъмецкому языку (краткій синтаксисъ), церковному пінію (учебникъ элементарной теоріи музыки, учебникъ гармоніи и чтеніе безлинейныхъ нотъ знаменнаго распъва) и особенно по ученію о расколь. Практических бесьдь со старообрядцами было 18; на этихъ бесъдахъ, всегда посъщаемыхъ ректоромъ, обязывались присутствовавать воспитанники V и VI влассовъ по очереди своихъ отдъленій; въ частности 38 человъвъ изъ VI власса, всявдъ за преподавателемъ, сами говорили на собесъдованіяхъ и участвовали въ показываніи древнихъ памятниковъ-рукописей, доставлявшихся изъ патріаршей, нынъ синодальной, библіотени, изъ библіотеки синодальной типографіи, также изъ архива министерства иностранныхъ дель, делая при этомъ соответственныя разъясненія 2). Дъло веденія письменныхъ упражненій для воспитанниковъ также оставалось безъ всякаго изминенія противъ предпрошлаго года какъ по числу назначавшихся имъ домащнихъ сочиненій и влассныхъ экспромтовъ, такъ и по срокамъ назначенія ихъ въ каждомъ классв.

ж Въ августъ мъсяцъ прошлаго года въ I классъ поступило вновь, съ установленными свидътельствами, изъ духовныхъ училицъ 123 и по дополнительному экзамену, произведенному въ

<sup>2)</sup> Есть примъры, что воспитанники, поступивъ на священическія мъста, сами открывають беседы со старообрядцами, какъ въ приходъ Гуслицахъ, Богородскаго уведа.



самой семинаріи, 6=129, изъ коихъ 12 дёти свётскихъ родителей (6 чиновниковъ консисторскихъ и гражданскихъ. 3 мъщанъ, 2 синодальныхъ пъвчихъ и 1 унтеръ-офицера) и 2 сирійсвихъ уроженца, и въ началъ 1887-88 учебнаго года всъхъ воспитанниковъ въ московской семинаріи состояло 599. По классамъ они распредълились такъ: въ трехъ параллельныхъ отдъденіяхъ 1 власса 150, съ 36 оставленными на повторительный курсъ (по малоуспъшности, у иныхъ обусловливавшейся болъзнью, какъ и въ нижеследующихъ классахъ), а изъ 15 излишнихъ противъ нормы учениковъ, по распоряженію его высокопреосвященства, 13-своеспархіальных были перемъщены въ тоть же классь винанской семинаріи и 2-иноепархіальных возвращены въ свои семинаріи; въ двухъ отдёленіяхъ II класса 103, съ 15 оставленными, причемъ одинъ — иноепархіальный также возвращенъ былъ въ свою семинарію; въ двухъ отделеніяхъ III класса 90, съ 10 оставленными и 2 вновь принятыми (по экзамену-одинъ изъ гражданской гимназіи, сынъ московскаго протојерея, другой изъ прогимназіи, сынъ умершаго діавона); въ двухъ отдъленіяхъ ІУ власса 89, съ 2 оставленными и 2 вновь принятыми (одинъ по экзамену изъ гимназіи, сынъ личнаго почетнаго гражданина, другой изъ винанской симинарів); въ двухъ отделеніяхъ У власса 89, съ 1 вновь принятымъ (недавно присоединившійся изъ оедосвевскаго раскола къ православной церкви, которому его высокопреосвященствомъ "дозводено слушать богословскіе уроки"); въ двухъ отдъленіяхъ VI класса 78, съ 1 вновь принятымъ (японскій уроженецъ, принятый изъ миссійской семинаріи). Въ продолженіе учебнаго года прибыли въ семинарію 2: одинъ изъвоспитанниковъ здёшней же семинаріи возвращень въ IV классь, другой, болгарскій уроженець, перешель въ тоть же классъ изъ одесской семинаріи; выбыли изъ семинаріи: уволились согласно собственному желанію, частію по домашнимъ обстоятельствамъ, или бользненному состоянію, частію для поступленія въ другія учебныя заведенія 17,-9 еще до экзаменовъ и 8 посль экзаменовъ (въ томъ числе два болгарина) и исключены по малоуспешности 11, итого 28 человъкъ. Затъмъ, всявдствіе произведенныхъ въ маъ-понъ мъсяцахъ, выпускныхъ и переводныхъ, и дополнительныхъ для вовсе неэкзаменовавшихся тогда по болъзни, или

полежавинить перереваменовий изъ итпоторымъ предметовъ, а также по письменнымъ упражненіямъ, въ августь — годичалиъ непытаній, 76 воспитанниковъ выпущены были язъ семинарів, навъ окончевшіе полеый курсь ученія, изъконть 25 укостосны 1 разряда и званія студента, а всё остальные причислены нь 2 разряду (въ томъ числъ одинъ гревъ, одинъ сиріецъ и одимъ японець) 2). На экзамент по практическому руководству для пастырей здёсь изволиль присутствовать самъ высокопреосващеннъйшій митрополить Іоанянній. Изъ онончившихъ курсь воспитанниковъ 5 поступнин въ московскую духовную академію, 1 по назначенію и 4 по собственному желанію (въ томъ числь гревъ и японедъ) 4), 1 въ с.-петербургскую и 1 въ кіевскую (сиріецъ) и 2 еще въ варшавскій университоть. Въ день выпуска (25 іюня) одному изъ воспитанниковъ выдано было 25 р. какъ "наиболъе успъвшему въ составлении и произнесении проповъдей", изъ процентовъ съ суммы, завъщанной съ этою именно цвлю покойнымъ преподавателемъ семинарін Петромъ Апостольскимъ. Изъ V класса въ VI переведено 89,-16 въ 1 разрядъ. прочіе во 2 (въ томъ числь одинъ обративнійся изъ раснолавышепомянутый): здёсь на экзаменахъ по литургике и греческому языку присутствоваль преосвящениващий Мисангь, опископъ двитровскій; изъ IV въ V 86,--11 въ 1 разрядв, прочіе во 2 (въ томъ числъ одинъ персіянивъ), съ 2 вновь принятыми (изъ висанской семинаріи) 88; изъ III въ IV 84,-12 въ 1 радрядь, прочіе во 2 (въ томъ числь одинъ еврей), съ 1 оставленнымъ на повторительный курсъ (по бользии) 85; изъ II въ III 77,-2 въ 1 разрядъ, прочіе во 2, съ 2 оставленными (одинъ по бользии, другой по малоуспъшности) и 10 перемъщенными сюда, по распоряженію его высокопреосвященства, какъ излишніе противъ нормы класса, изъ вноанской семинаріи 89; изъ I во II 94,-10 въ 1 разрядъ, прочіе во 2 (въ томъ числь три сирійца), съ 12 оставленными (двое по бользии, остальные по малоуспъшности) и 1 вновь принятымъ (по болъзненному со-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Одинъ еще воспитанникъ выпущенъ, за неисправное посъщеные уроковъ и неявку безъ уважительной причины на самый экзаменъ, съ свидътельствомъ V класса и одищъ по бодъзни доселъ не сдалъ назначенной ему переэкзаменовки по двумъ предметамъ.

<sup>4)</sup> Свержъ того, въ московскую же академію поступиль еще одинь студенть изъ прошлогодняго курса.
51

стоянію перешель изъ вневновой семинарів, сынъ московскаго діакова) 107, и 7 валиніних противъ нормы ученковъ, но приказанію его высовопреосвященства, были перем'вщены въ тоть же классъ внеанской семинарів. Наконецъ въ августв вновь поступило, по установленнымъ свидътельствамъ, изъ духовныхъ училищъ 115 5) и по дополнительному экзамену, произведенному въ самой семинарія 6 (121), съ 37 оставленными (десять по больни, остальные всв по малоусившиости) 158-при трехъ отебленіяхъ, и на содержаніе третъяго, канъ сверхштатнаго, отдъленія его высокопреосвященство разрішшль отпускъ потребной суммы, въ количествъ 1400 р., изъ прежняго источника, т.-е. изъ прибылей епархіальнаго свічнаго завода, а 8 излишнижь учениковъ также перемъщены были въ висанскую семинарію. Въ числе 115 вышеозначенных учениновъ было 63 овончившихъ курсъ въ занконоспасскомъ училищъ, 19 въ перервинскомъ, 15 въ донскомъ, 9 въ коломенскомъ, 8 въ училищь при синодальномъ хорь и 1 въ волоколамскомъ; изъ нихъ 10 дети светскихъ родителей: 2 чиновниковъ (консисторскаго и гражданскаго), 3 мащань, 2 крестьянь, 1 сынь синодальнаго пъвчаго, 1 почтальона и 1 умершаго фельдшера. Экзамену въ семинарін подвергались. 13 учениковъ приняго изъ нихъ 6, между коими одинъ изъ донскаго училища, одинъ изъ харьковскаго (уроженецъ московской епархіи), одинъ изъ серпуховской прогимнавім (сынъ дівкона мъстнаго собора), одинъ изъ Сергіево посадской прогимназів (сынъ умершаго профессора московской академін) и два грека. Такимъ образомъ, къ началу настоящаго учебнаго года всёхъ воспитанниковъ въ московской семинаріи состоямо 601.

Въ образцовой начальной, при семинаріи, школт въ истекшемъ учебномъ году законоучителемъ оставался семинарскій духовникъ, священникъ Василій Рождественскій, а учителемъ для нея, вмъсто нерешедшаго на службу въ заиконоспасское

<sup>6)</sup> По прим'тру предыдущихъ л'тъ, всл'ядствіе непосредственнаго распоряженія его высокопреосвященства, семинарскимъ правленіемъ были назначены депутаты для присутствованія при выпускныхъ экзаменахъ учениковъ IV класса подв'ядодомыхъ ему училищъ изъ сл'ядующихъ преподавателей: Михаилъ Модестовъ въ Занконоспасское, Сергъй Рождественскій въ Донское, Николай Кедровъ въ Переравиское, саящ. Константинъ Марковъ въ Коломенское и Александръ Лебедевъ въ училище при синодальномъ хоръ.



училище кандидата меснововой анадемін Виктора Кедрова, реводюжею его высокопреосвященства отъ 11 сентября утвержденъ канцијать той же акаденін Владиніръ Цвётковъ. Обучалось въ пиножь 71 мальчикъ, разделяясь на две группы: старшую — 31 и мланичю-40: изъ нихъ 1 сынъ діакона (семинарской церкви). 2 дъти чиновинковъ, 28 мъщанъ и цеховыхъ и 40 крестъянъ Посль годичныхъ яспытаній изъ старшей группы 8 мальчиковъ онончили курсъ ученія съ правомъ получить установленныя свидътельства на льготу по воинской повинности, 9 безъ такого права и 14 оставлены на повторительный курсъ; изъ младшей группы переведено въ старшую 23, выбыло по домашнимъ обстоятельствамъ 10 и оставлено на повторительный курсъ 7. Затывь вновь было принято 47 мальчиковъ, такъ что въ настоящее время состоить въ школъ 91 ученикъ. Воспитанники же семинаріи—VI и V классовъ, кромъ одиночныхъ ежедневныхъ дежурствъ, въ извъстные дни недъди, когда у нихъ самихъ не бываеть влассных занятій, обязывалясь присутствовать въ школь по очереди своихъ отделеній, причемъ они практиковались въ повтореніи данныхъ мальчикамъ уроковъ, а нёкоторые и въ самостоятельномъ преподаваніи имъ такихъ уроковъ по всвиъ предметамъ школьной программы.

Съ правственной стороны въ течение прошедшаго учебнаго года воспитанники вообще вели себя скроино. Особенно важныхъ проступковъ за ними не усматривалось, такъ что до свъдънія педагогическаго собранія правленія не было доведено ни объ одномъ какомъ-либо выдающемся случав. Относительно матеріального содержанія-для казеннокоштныхъ воспитанниковъ семинарское правленіе располагало въ отчетномъ году, сверхъ 180 казенныхъ ученическихъ окладовъ (во 110 р.) и 10 прежнихъ-частныхъ благотворительныхъ стицендій, еще 9 новыми полными стипендіями (въ томъ числъ двумя отъ его высокопреосвященства и одною отъ преосвященнъйшаго Мисанда); а общія нужды на содержанія учениковъ-исправленіе и пополненіе постельных принадлежностей, гимнастических снарядовъ и т. п. на основаніи спеціальнаго опредвленіе Св. Синода 10-20 декабря 1875 г., могло до некоторой степени удовлетворять остатками отъ мъстно-благотворительной суммы, напр, ежегодныхъ пожертвованій отъ монастырей епархіи, которыхъ въ сложности

Digitized by Google

насчитывается 1825 р. На епархівльное совержаніе было принято 223 ученика, изъ нихъ лишь 6 на полупансіонерское, а вов прочіе на полное (съ окладомъ 120 р.), въ итога на сумну 26370 р., которая получалась отъ правленія епархіальнаго свічнаго завода. Всвиъ же живущихъ въ семинарскомъ общежити состояло 444 человъка, наблюдение за которыми требовало отъвсвиъ линъ инспекціи неослабиаго вниманія и блительности. Съ глубовою привнательностью должно упомянуть, что братствосв. Николая и въ прошломъ учебномъ году содержало въ московской семинаріи двухъ полныхъ стипендіатовъ (на проценты съ капитала гг. Забълиныхъ и еще болгарина, который, по нереходъ въ У классъ, уволился изъ семинаріи для поступленів въ здъшній университеть) и выдало на руки пособія двоимъ ученикамъ, потерявшимъ (на время) право на казенное содержаніе, по 15 и 20 р. О. протоїерей Маріинской во вдовымъ дом'в церкви А. Соколовъ также доставиль полугодичный ввиосъ-25 р. въ пособіе въ содержанію его полустипенліата, въ іюнъмъсяцъ окончившаго курсъ ученія. Отъ почетнаго блюстителя нашей семинаріи г. Кудрявцева получено было на воспособленіе къ ея содержанію 500 р., составляющіе каждогодное приношеніе его. Поступило нъсколько пожертвованій и книгами въ фундаментальную в ученическую библіотеки, между прочими отъ-М. П. Соволовой (изъ библіотеки повойнаго прот. П. Терновскаго) до 200 ММ по богословскимъ и общеобразовательнымъ наукамъ, которые впрочемъ подлежать еще разбору, равно журналами за текущій годь оть редакцій "Моск. Церк. Въдомостей и Чтеній въ Обществъ Л. Д. П." для фундаментальной библіотени и отъ редакцій тахъ же "Вадомостей, Душепол. Чтенія. Прав. Обозрвнія и Друга истины" для ученической, на поддержаніе и пополненіе которой и самими воспитанниками собрано было-135 р. 85 к. Для власса рисованія архитекторъ г. Струковъ пожертвоваль прекрасную гипсовую голову Антиноя.

Въ завлючение считаемъ пріятнымъ долгомъ упомянуть, что 16 сентября прошлаго года изволиль посётить нашу семинарію его высокопревосходительство г. оберъ-прокуроръ Св. Синода, вмёстё съ его высокопреосвященствомъ владыкою митрополитомъ, и при отъёздё вручить ректору 10 р. на гостинцы мальчикамъ, обучающимся въ образцовой семинарской школё.

Н. Б.



### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

### мысли вслухъ\*.

17 ноября. Невольно возотаеть въ памяти, во всемъ своемъ неввивримо-гровномъ и восторженно-разостномъ ведичін 17 октября. Мъскиъ прошелъ, какъ совершилось чудо изъ чудесъ милости Божіей надъ православнымъ русскимъ Царемъ и Его Августвещею Семьею, а съ ними-и надо всвиъ русскимъ иногомиллоннымъ царствомъ. Чемъ далве стало отодвигаться это воистину безпримърное событие въ истории человъчества, тъмъ явственные становится здысь маніе десницы Всевышняго, предъ жоторой остается только одно: благоговъйно преклоняться и лить слевы самой сердечной, глубокой благодарности. Сколько теперь VACHELOCE RESO, ME HE MOMENTS CRESCIE, TO HE SELEC EDIHERTO предосторожностей; но неисповыдимому въ своихъ путихъ Промыслу угодно было, чтобы все предусмотренное человекомъ обратилось въ нечто и явилось, въ глазахъ изумлениаго міра, танъ връше върующаго въ свое силы, нвито такое, что стоитъ безконечно выше всвхъ соображеній и силь человъческихъ и что должно начомнить міру о той верховной всеобъемлющей воль, безъ которой, по слову Спасителя міра, не падаеть и волось съ головы человъка.

Но въ событіи 17 октября одно ли поражаєть насъ чудо явной милости Божіей къ намъ, русскимъ людямъ, и даже ко всему міру? Мы здѣсь видимъ другое явленіе, которому во всей его полноть не представляєть примъра исторія всѣхъ временъ и народовъ, и предъ которымъ невольно благоговъйно склоняющься— это истично-евангельская любовь Отпа-Царя, Матери-Царицы и Ихъ Царственныхъ Дѣтей—къ страдальцамъ-подданнымъ.

Потрясенные до глубины души страхомъ за Собственную жизнь, пораженые страняюю картиною разрушенія, смерти и страданій, забывая Собственныя раны и разрушительное для здоровья человіческаго вліяніе стихій, Они, наши Царственные Христіане, въ теченіе изсколькихъ часовъ стараются облегчить горьную участь несчастныхъ жертвъ. Никогда величіе царей земныхъ не восходило на такую высоту евангельской любки, какъ въ это время. То было отображеніе того царотвеннаго

<sup>\*</sup> Ип Харьк. Губ. Выдомостей.

ведичія, которое міръ христіанскій видить въ креств своего Спасителя. Русскій народъ предъ лицемъ всего свъта можетъ сказать: таковъ православный русскій Царь, такова русская Царица, таковы воспятанныя ими Царетвенныя Дъти! И за Нихъ ли мы не отдадимъ нашей жизни и всего, что у насъ за душею есть?

Необинуясь можемъ прибавить къ этому, что православная въра, чуждая ісвуштизма и холодимго формализма и отрицаній, накъ чистое выражение евангельского учения, можетъ совдавать телихъ Владывъ земныхъ и ставить Ихъ въ такую родственную связь съ Своими върноподденными. Припомнимъ великаго Петра, снасающаго утопавшихъ и для нихъ пожертвовавшаго собою. Въ этихъ завътахъ наслоилась вся наша многовъковая исторія. Воть владыва одного изъ европейскихъ государствъ разражается ррознымъ выговоромъ къ своему подранному за то только, что онъ, во имя христівнской любви, принесъ поздравленіе христівнскому народу въ одинъ изъ торжественныхъ дней его исторической живни. "Моя совъсть спокойна", сказаль укоряемый. Двиствительно, она должна быть спокойна; потому что Евангеліе заповъдуєть относиться съ братокою любовію даже во врагамъ, но получевшій укоръ не врага поздравиль, а того, который быль спасителемъ грознаго его владыви. Послъ этого мы не можемъ и представить себъ, какъ бы отвеслось апостолическое величество въ тому подданному, который быль бы въ навъстной мъръ отвътствененъ за событіе, подобное 17 октября. Но нашъ православный Самодерженъ явиль здъсь новуюмелость всепрощающей и всезабывающей любви, которая невольно напоминаеть собою высоту и глубину той дюбви, послъдній предвав воторой: "Отче, отпусти имв, не ведять бо что

Итакъ, въ событи 17 октября мы не можемъ не видеть двухъ
истинно-поразительныхъ явленій: явленія чуда милости Божіей
и проявленія самоотверженной христіанской любви нашихъ Въвценосцевъ,—любви— этого высшаго завёта св. Евангелія. И подобное событіе действительно должно быть увековъчено самымъ
достойнымъ образомъ, такъ, чтобы это увековъченіе всегда, я
ныне, и присно и во веки вековъ напоминало русскому народу
какъ о св. Промысле, о св. православной вере, такъ и о святости долга самоотверженной любви въ ближнему.

Мы уже привътствовали (чрезъ "М. В") доблестныхъ харьковцевъ за благороднъйшій починъ ихъ въ этомъ святомъ дълъ; но отъ души желали-бы, чтобы предлагаемое ими было именно починомъ, началомъ, но не концемъ. Богохранимому Харькову теперь по всъмъ правамъ принадлежить голосъ, который долженъ раздаться во всю ширину великаго Русскаго царства, съ призывомъ—увъковъчить достойнымъ образомъ, отъ лица всей многомидлюнной семьи русской, новое явленіе милости Божіей къ русскому народу и его Самодержавному Вождю. Въ этомъ двя дожна быть одна душа, одно сердце всего русскаго народа. Да и одному им русскому дорогь православный русскій Царь! Съ какою върою, благоговъніемъ и преданностію относятся къ нему даже язычествующія племена, вошедшія подъ Его царственную руку.

С.-Петербургская городская дума хотыла ссорудить часовню на мъсть мученической кончины Царя-Освободителя. Но воть со всъхъ концовъ необъятнаго русскаго царства раздается голосъ: почему не храмъ? И величественный храмъ созидается.

Нъвоторые изъ почтенныхъ харьковцевъ говорять \*: мы построммъ часовню; а другіе пусть построять храмъ; мъсто для обомхъ этихъ памятниковъ найдется. Но не будеть и это отзываться отсутствіемъ единодушія въ такомъ святомъ, и можно сказать, всероссійскомъ дълъ? Какъ посмотритъ на это раздвоеніе наше потомство? Представимъ себъ и слъдующее, самое естественное явленіе: стоитъ храмъ, и около его часовня; кто пойдетъ помолиться въ часовню, гдъ не приносится безкровная жертва? Не принивится ли чрезъ это самая жертва харьковцевъ, хотя она и исходила отъ самаго чистаго сердца? Говорятъ еще и то: часовня будетъ построена въ слъдующемъ году, а храма, можетъ быть, мы не скоро дождемся. Вопервыхъ, великія дъла не дълаются скоро; а вовторыхъ, увъковъченіе даннаго событія дълается не для насъ, живыхъ свидътелей его. Великій и зрълый народъ долженъ жить въ своемъ потомствъ.

И не храмъ, повторяемъ, а надо создать святую обитель, гдв бы "по вся дни" возносились молитвы въ Подателю всъхъ благъ и милостей. Нъкоторые предлагають построить здъсь убъжище для получающихъ увъчьи на желъзныхъ дорогахъ. Прекрасная, истинно-христіанская мысль! и какъ-бы было кстати соединить это убъжище съ св. обителью, особливо если эта обитель будеть женская. Кто можеть такъ ухаживать за страдальцами, какъ сердце женщины, и притомъ отрекщейся отъ міра?

Если оба эти учрежденія соединить вивств, то нвть и мальйшаго сомивнія, что они скорве могуть осуществиться, чвив которое нибудь изъ нихъ одно. Въ устроеніи обители принялабы участіе вся православная Русь и нвть сомивнія, ей подалибы руку братской помощи тв старвйшія обители, которыя не бвдны своими средствами; а въ открытія убъжища для уввиныхъ должны принять участіе всв правленія нашихъ желвяныхъ дорогь—какъ государственныхъ, такъ и частныхъ, сверхъ этого



<sup>\*</sup> Намъ пишуть объ этомъ. Авт.

есть надежда на помощь и со стороны намикъ земствъ, изъ

Но чимъ будетъ содержаться св. обитель? Приснопамятнымъ архипастыремъ Инновентіемъ были отврыты, совершенно на пустыхъ мъстахъ, Херсенесскій монастырь, Бахчисарайскій, Ковьмодемьянскій и др., — отврыты на окраинъ Россів, среди шновърцевъ; и они не только безбъдно существують, но даже имъютъ остатив отъ своихъ доходовъ. Послъ танихъ примъровъ можно ли допустить, чтобы обитель среди православнаго народа \* оскуръла въ средствахъ для своего существованіи? Да почему бы, раздавая земли разнымъ примельцамъ, не удълить извъстнего участва земли и для этого святаго мъста, навъ это сръпано для Херсонесскаго монастыря? Но, върниъ, что и безъ этой помощи дъло содержанія обители будеть обходиться: мъсто свято не будеть пусто; но мъсто событія 17 октября должио быть для русскаго народа самымъ святымъ.

Пусть въ этой обители поставится инона Иверской Божіей Матери, предъ которою спішнять помолиться спасенный Царь съ Своею Царственною Семьею, и Небесная Владычица дастъ средства въ жизни посвятившимъ себя молитвъ и служенію страждущимъ—увъчнымъ.

Ив. Памитсестовъ.

Москва. 17 ноября, 1888 года

# ТОРЖЕСТВЕННОЕ СОБРАНІЕ С.—ПЕТЕРБУРГСКАГО СЛАВЯНСКАГО БЛАГОТВОРИТЕЛЬНАГО ОБЩЕСТВА.

4 декабря въ большой залъ городской думы состоялось торжественное собраніе членовъ славянского Общества, первое при новомъ предсёдатель Общества графъ Н. П. Игнатьевъ. Предсёдатель открылъ собраніе рѣчью, въ которой заявиль прежде всего о Высочайшей благодарности, каковой удостоилось славянское Общество двукратно — по случаю поднесенія Ихъ Императорскимъ Величествамъ и Государю Наследнику Цесаревичу изданнаго Обществомъ, ко дню правднованія 900-летія Руси, въ 850,000 вкз., "Житія св. равноапостольнаго князя Владиміра", съ изображеніемъ, и затемъ— по случаю поднесенія Ихъ Величествамъ адреся славянскаго Общества съ выраженіемъ верноподданническихъ чувствъ радости и благодарности о чудесно мъ

<sup>\*</sup> И при томъ въ области Украины, жители которой съ особенною теплотою относятся въ хражамъ Божимъ вообще и въ св. обителямъ въ частности. Авт.



набавленін Ихъ Величествъ и Ангустваниях Датей Ихъ отволасности, угрожавней Имъ при натастрооб 17 октября. Въ заплюченіе своей річи грась Игнатьєвъ свазаль: "Всемилостивние Монаршее вниманіе къ намъ должно поддерживать Общество въ ревностномъ продолженіи нашей, весьма скромной, но небевнолезной благотверительной ділтельности, обусловливаємой чувствами самаго испреденняго, возвышавнаго и самоотверженняго пагріотизма, безпредільной преданности Царю и віпрности нашимъ народнымъ ндеаламъ и историческимъ преданиять, составляющимъ одаву, величіе и силу Россін".

Собранію предложены были чтенія: прос. М. О. Козловича, И. П. Филевича и почетнаго члена Общества прот. І. Г. Наумовича. Річь послідняго ны воспроизводинь.

"Третій уже разъ я имъю счастіе присутствовать при торжественномъ собраніи славянскаго благотворительнаго Общества. Мнв приходилось изъ этого мюста смишать дъльным ръчи о судьбахъ славянства вообще и открыныхъ славянскихъ племенъ въ частности; лищь о моей родинъ Червонной Руси упало здъсь только менного, хотя глубоко прочувствованняхъ словъ. Мы же, червоннорусы, не только славяне, но плеть отъ плоти, и кость отъ костей вашихъ, и не должно быть русскаго человъка на безпредъльномъ пространетвъ Россіи, который не зналъ бы о насъ и не принималь къ сердцу участи единоплеменнаго народа, отдъленнаго отъ Россіи политическою границей, но соедименнаго съ нею происхожденіемъ, върою и любовью.

"Не мъсто вкрет и не время утруждать высокопочтенное собраніе жеторическими данными, чтобы представить вамъ, накое вліяніе ималь древній Галичь на судьбу и другихь областей Руси. Довольно указать тольно на Ярослава Осномыела, на Романа Мотиславича, прозваннаго современниками "самодержавцемъ всея Руси", на доблестного его сына, Данінла Романовича. Довольно при томъ указать на устойчивость червоннорусскаго народа въ праотеческой въръ и русской народности, жогда послъ смерти внязи Юрія II Андреевича, съ которою превратился родь галицияхь князой, онь попаль подь власть Польши. Довольно указать на тоть замвчательный факть, что Галицкая Русь была последнею въ приняти цервовной унін съ Римомъ, устоявъ въ православін още 104 года посль Брестской унів; она уступила передъ насиленъ только тогда, ногда Польша совершенно прекратила ея связь съ Царьградскимъ патріархомъ, н такимъ образомъ палъ главный столиъ православія, Львовокое Ставропитійское братство. Довольно, наконецъ, указать на три съ половиною миллона народа, живущаго по сію и ту сторону Карнать, въ Галици, Венгріи и Буковинь, вовущаго и очитающаго себя русскимъ, молящагося Богу по русски, по греческому уставу, дорожещаго своею праотеческою жерковью, составляющею нять епархій, борющегося за свою въру, свей языкъ, и даже за свои славянскія письмена, за свое ослариваемое у него имя, и даже вынужденнаго бороться за древній свой осьмиконечный кресть Христовъ.

"Ми. гг. Для васъ, конечно, не тейна, что на месй родинъ н въ настоящее время продолжается жестовая борьба, обострившаяся съ 1848 года, когда въ Австріи сильнюе подуль духъ національности и призваль къ жизни забытые и заспавінісся народы. Тогда проскулся и напры тимелымъ скомъ заморенный народъ къ мирной, національной жизни, не желая ин вражды, ни задора, а только севта науни и равнаго права на своей првотеческой земль. Но, увы! его пробуждение счителось преступленіемъ, протестомъ противъ воздупивыхъ пленовъ соседей, н вижето братства, обновлялся не по нашей винв старый споръ. старая борьба. Это борьба двухъ вультурь, и такъ сказать, двухъ ніровъ, восточнаго и вападнаго, прикасающихся на рубежахъ русской и польской вемли. Одинъ міръ, восточный мирный, не простирающій рукъ своихъ на чужое достояніе, но доблестно защищеющій свою цервовно-навіональную святывю; другой міръ наступательный, недовольный своими тесными отнографическими границами, опъяменный чадомъ свободы, забывъ печальные урови промедшихъ стольтій, провозгласня в рововое піста Rusi! И воть почему обновился на нашей родинъ споръ, сожальнія достойный, "споръ влавянь между собою, домашній, старый споръ, ужь взвименный судьбою", вопросъ, котораго, но мысли веливаго русскаго поэта, не разрвшить занаду. Это вопросъ для славянства самой первостепенной важности, пока еще не разръшенный и не легко разръшимый, который, какъ Гордієвъ увель, ждеть развів новаго Александрова меча.

"Но какъ им прискорбенъ споръ славянъ между собою, какъ ни желательны миръ, братство и любовь въ славанской семьъ, я вопреки этимъ чувствамъ, какъ червонорусъ, считаю себя счастливымъ, что могу вамъ еще говорить о борьбъ. Хуже было бы, когда бы у насъ не было борьбы, значитъ, не было бы уже жизни въ одной спорящей сторонъ.

"Такой миръ желателенъ тъмъ, у которыхъ осталась вавътная идея строить свое царство на развалинахъ нашей Руси. Другой народь въ нашикъ отношенияхъ уже давно не былъ бы въ силахъ бороться; онъ не выдержалъ бы болъе ияти-въноваго намора и тяжелаго гнета западнаго міра, который не брезговалъ средствами лицемърія, коварства, лии и насилія, ведущими къ цъли, и нашъ народъ, какъ вътвь, отъ ствола оторванная, ногибъ бы для славянсваго востова и Руси, какъ погибли для славниства полабскіе и поморскіе славяне, какъ, къ сожальнію,

погибаеть въ наше время польсиое племя въ Познани, еслибы не спасле насъ непонятная для вапада и, къ сожаланию, непонятная еще и для западныхъ славянъ сила, святая православная цервовь, сохранившая намъ завъщание святыхъ славянскихъ порвоучителей съ чудною простотою догматической истины и ве менъе чудною прасотою нашей обрядности на родномъ священномъ языкъ, понятномъ для варода. Еслибы вы, мм. гг., имъли случай прочесть акты нашего Ставропигійскаго братотва нри Успенской церкви во Львовъ изъ XVII и прошлаго стольтій, вы удевнансь бы, вокія жертвы нужны были, чтобы ими отупить разрешеню молиться, зводить въ колокола, исполнять церковныя требы, какою удивительною силой духа обладали наши предва, отовсюду гонимые и презираемые, а устоявше въ въръ. И тольно такая въра спасла насъ отъ поглощения западнымъ міромъ, и только церковь нашу мы должны благодарить, что Русь наша Червонизя пережила Польшу, и что 1848 г. засталь нась живыми, бодрыми и еще способными из неизбежной борьбъ.

"Но не только на насъ явила наша православная церковь свою животворящую силу. Мы имвемъ утвшение, смотря на другихъ свавянь, видьть, что, когда, къ сожальню, всв славяне католического въроисповъданія и латинской обрядности или совершенно поглошены сильнейшими иноплеменными организмами. или потеряли свою независимость и свой политическій быть, а оставмиеся ихъ недобитки западной культуры живуть полуславянами. вормящимися врупицами, ниспадающими со стола боратыхъ иноплеменняювь: на камени православной восточной церкви утвердилось всемірное русское государство, могуществу котораго обяваны своимъ существованіемъ и своими надеждами на будушее и другіе славянскіе народы. И видимъ мы въ наше время. что православные народы славянскаго юга, и другіе, какъ греки и румыны, страдавше подъ гнетомъ мусульманскаго ига, тоже не погибли, а дождались дней освобожденія и политическаго и государственнаго возрожденія.

"Такъ, только благодари своей православной церкви, не могла погибнуть для русскаго міра и наша Червонная Русь, потерявшая уже съ 1340 годомъ свою полетическую независимость, 
выдержевшая мужественно въ пять съ половиною въковъ напоръ 
западной культуры и нашествія иноплеменняковъ, а оставшанся 
таки Русью, и не смотря на временно навязанную ей унію съ 
Римомъ, православною Русью, по словамъ св. божественной 
литургіи, которой не дервнула воснуться римская рука. И нышче, 
какъ въ старыя времена, молится въ Галиціи и на Венгріи церковь "за всъхъ православныхъ христіанъ".

"Объ этомъ должны бы помнить все славние и принять жъ сердцамъ своимъ и внушать своимъ детямъ, какая сила правеславной церкви. Они должны знать, что православная славинская нерковь совидаеть, не разрушаеть. Она всегда исполнява и исполняеть из единовърнымь братьямь законь любви и всегда была готова на вснеія жертвы. Она встив славянамъ своя, он любовь, какъ родной матери, не лицемвриви, не на словахъ тольно, а нвинющанся на дыв. Напротивъ, въ западной первы трудно нашти славянину миръ и тихое приотанище. Она чужая, строгая, холодная, вром'в себя имчего не видить. Ома жгла славянскія богослужебныя книги, писанныя Меновість, она и теперь глуха и нама въ воплямъ славянъ о разрашения славянсвой литургін. Она, склонная въ брани, не любящая мира, продолжающая свою жизнь раздоромъ и непавистью бральевъ, дътей одной матери. Поомотрите на монневъ въ австрійской Сербін, какъ они, совращены въ латинство, стали холодными для всей овоей родины, Сербін. Она для нихь уже не существуєть, ся прошлое, ея чудный эпосъ и древнія преданія не растрогають сердель отступившихь оть роднаго православія. Да, и я слышаль, какь избранные депутаты польской народности изъ Галими хвастались передъ изицами въ Ввиз твиъ, что у михъ нътъ ничего общаго съ славянами; но въ то же время воодушевлялись для туротъ.

"Въ православін спасеніе славянства, вит его-гибель.

"Вамъ, мм. гг., конечно, извъстно, что въ настоящее время страдаетъ моя родина отъ нашествія ісзунтовъ, изгнанныхъ съ запада, изъ самыхъ натолическихъ странъ. Съ больникиъ каромъ, чъмъ когда-либо, поднятъ теперь вопросъ объ уніи, которая, по выраженію одного высокаго самовника въ Римъ, "in filo haeret", т.-е. виситъ на ниточкъ. Въ Римъ удивляются тому, ко для насъ это совершенно естественно, и я не могу сказатъ, чтобы на меей родинъ было много уніатовъ по убъжденію. Причинею тому—свъть науки.

"Проснувшаяся въ 1848 году, Ганицая Русь раскрыла сврижани печальной исторіи своей церкви, сравнила свой настоящій церновный строй и обрядность съ древними, и зам'ятила въ уніатекой церкви много западныхъ прим'ясей вопреки условіямъ заключенной съ Римомъ уніи. Духовенство нежелало очищевія обрядности, чего мопугались поляни и Римъ. Нашихъ архісресвъ вызвали въ Римъ, но отъ того ничего не вышло. Ви'вето того, чтобы удовлетворить справедливыя желамія русскаго духовенства и народа, пацы присылали изв'ященія о разныхъ юбилеяхъ, а въ конц'я номандировали ярмію істунтовъ съ пеограниченными полномочіями пропов'ядывать по русскимъ перивамъ. Істунты не только устраивали миссіи, не им'я къ тому никакого

права, какъ чуков намъ и ненавидимые нами за столько скъленнаго нашей церкви зла въ прошлыхъ въкахъ, но они затоебовали отъ сейна громадныхъ суммъ отъ врови и пота народа на устроеніе интернатовъ для русской молодежи. Изъ этого вышли Гнилички и процессъ 1882 года и лишение митрополичьей вассиры ісрарха святой жизин Іосиса, живущаго въ заточеніи въ Римъ. Они распоряжаются у насъ, какъ въ своемъ собственнемъ домъ. Безъ ихъ разръшения даже митрополить инчего не посмъеть сделать. Они хозяева, въ ихъ рувахъ власть. Ихъ проповеди не подлежеть никакому контролю окархіальной власти. Содержаніе такихъ пропов'я поставило втушикъ добрый нашъ наводъ. Въ церкви въ Скалате проповедываль језунть, что есть два Николая, одинъ святой чудотворецъ-поляка, другой-шивматитцкій, съ такимъ прилагательнымъ, которое выразить здёсь нельзя. Крестьянина Яременко, вызвавшаго аругихъ, чтобы укалить ісаунтовъ изъ церкви, повели жандармы на сукъ за возмущеніе народа. Когда при миссін нівкоторые испов'ядывались и пожельли пріобщенія, іезунть раздробиль свой оприсновь и безъ всякаго благословенія даже по своему обряду, поливим виномъ, пріобщилъ. А когда староста цервовный изъявиль свое удивленіе, онъ сказаль ему: "намъ все свободно; мы такую власть ямвемъ оть папы". Разумвется, что такого рода кощунства не только не утвердили унію, а привели из діаметрально противнымь результатамь. Но мало было миссій, на которыхъ не очень-то много являлось народа. Папы задумали вырвать зло-т.-е, природное влечение народа къ православию-съ корнемъ, предавая не свою и не своей западной церкви собственность, наши русскіе монастыри, учрежденные православными русскими князьями, ісвунтамъ, и вручая имъ воспитаніе русокой молодожи, поотупающей въ монашество. Римская курія запретила употребленіе осьмивонечнаго вреста, который чтили у насъ со времень введенія христіанства! Стоящіе осьмиконечные кресты должно удалять и свазано: безъ соблазна, но бывало и такъ, что были приказанія ихъ образывать (обрубать), и бывали такія образыванія!...

"Такія діла происходять въ XIX стольтів въ цивилизованной христіанской Европъ, на глазахъ христіанского народа, въ конституціонной имперіи, гарантировавшей полнъйшую свободу въронсповъданій, а даже и свободу безвърія (Confessionslosigkeit!), Народъ смотрить и удивляется. Удивляется и просвъщенный міръ, какъ мирится конституціонная свобода съ властію ісзунтовъ. Въ проповъдяхъ ісзунтовъ только одно содержаніе: папенажъстникъ Христа! Болье ничего не нужно знать христіанину, развъ еще ругать православіе. "Почему они", спросиль меня одинъ мужичекъ, "все одно и то же доказываютъ, и доказыва-

ють безь конца, что напа немъстини Христа? Върно, вто дъле не чисто, погда нуждается въ толиких довазательствахъ. Еслибы то все върно было, заченъ только о томъ, и такъ много говорить, да сотнями леть говорить, что отъ одного города въ Италіи зависимо вечное спасеніе всёхъ людей"?

"И напрасно жалуется римская курія на православную пропаганду, которой совершенно нать, которой быть не можеть въ Австрів, даже въ православной Буковинъ. Ен и не нужно. Нать лучшихъ пропагандистовъ православія, чамъ іступты. Они открывають глаза народу, возбужнають сомивнія, раздражають его, и не удивительно, что народъ валить, не смотря на всякія препятствія, массами въ Почаєвъ, и обращаєть свои взоры на Кієвъ, колыбель русскаго православія, гдв нахальной римской пропагандъ заграждена дорога.

"Но твиъ не менве настали теперь для Червонной нашей Руси серьезныя времена. Борьба безъ конца утоминеть. Когда только одна церковь была воспитательницей народа, народъ сокраняль въ ней, какъ въ ковчегъ Ноя во время потопа, свои православныя преданія и свою русскую народность; но теперь въ рукахъ западнаго міра школы и законъ объ обязательномъ ученів. Въ чьих рукахъ школы, сказаль въ Львовскомъ сеймв графъ Адамъ Потоцеїй, въ рукахъ того и будущее. И онъ правъ быль. Будущее Галицкой Руси представляется въ мрачныхъ краскахъ. Что въками созидала и спасала церковь, теперь разрушаетъ школа. Старая, справедливая для всехъ своихъ народовъ Австрія уже не существуєть; новая сохраняеть право за тамъ, у кого есть сила и нахальство взять себъ его. Мы прищли посяв раздвла Польши подъ Австрію, нав подъ польской неурядицы, въ крайне бъдственномъ положени, съ рабскимъ народомъ, безъ интеллигенцій, разоренные матеріально. Имена Императрицы Маріи-Терезін и сына ея Іосифа II останутся всегда въ благодарной памяти нашего народа. Іссноъ II не только снялъ съ народа самое грубое връпостное право и обезпечиль его человическія права и матеріальный быть, но в защитиль и обезпечиль нашу церковь и просвытиль духовенство, основавь религіозный фондъ изъ закрытыхъ имъ во множествъ католическихъ монастырей, исполнявшихъ на русской земль, накъ "in partibus infidelium" свою нахальную миссію. Іоснеъ II освободиль нашу церковь отъ вившательства даже самой курін римсвой во внутреннія ся двла, установленісмъ "placetum regium", т.-е. закономъ, что курін только посредствомъ правительства можно было переписываться съ епархіями. Такъ не могь у насъ римскій фанатизмъ вторгаться въ жизнь народа, вакъ въ другихъ бывшихъ уніатскихъ странахъ. Императоръ Леопольдъ строго запретиль всяную пропаганду датинства. Даже название

"унія, унівть" быль нешему народу нелевнотим до последняго нашествія іскунтовъ, и накъ себя народь считаеть русскимъ (ме русимъь, какъ пишуть невъяды), такъ называеть и церновь свою не иначе, какъ только "русскою".

"Я свазаль выше, что старан Австрія не существуєть. Іосифовскія преданія пошли въ забвеніе.

"Настоящая австрійская конституція превосходно служить народамъ, такъ называемымъ "историческо-политическимъ индивидуальностямъ", именно мадьярскому, нъмецкому, польскому, но другіе народы, порабощенные, только начавшіе отряхивать съ себя пыль забвенія, не въ силъ бороться съ сильнъйшими, и имъ угрожаетъ теперь большая опасность при конституціи, чъмъ когда-либо прежде ея. До конституціи, обновленной въ Венгріи, довольно свободно развивались словаки; свобода конституціонная, собственно самоволя мадьярская, безпощадно омадьяриваетъ все, и даже ограбила тотъ добръйшій народъ, отнявъ у него всъ средства просвъщенія, уничтоживъ ихъ Матицу, ихъ гимназію... О шести стахъ тысячей русскихъ въ Венгріи уже и не упоминаю: болить душа... Не лучше и другимъ не-мадьярскимъ народамъ.

"Школы у насъ считаются не просвътительными, а вынародовляющими учрежденіями. За Карпатами русскій или словацкій ученивъ прежде всего учится мадьярскому языку, его и насыщають мадьярскимъ духомъ; у насъ и тотъ гуцуль въ Коломыйснихъ горахъ, нуда прежде ръдво ступала польская нога, долженъ слушать, канъ его сынъ или дочь ломають польскую речь и поють польскія пісни, и видіть, какъ они молчать въ церкви, не зная церковно-славянского языка, который изгнанъ изъ школь, а ученіе обязательно; на непосылающих в своих детей въ школы налагаются строгіе штрафы, такъ какъ на всёхъ парахъ нужно ополнчить иладшее поколеніе... Всякіе меморіалы, протесты, всякія річи депутатовь въ сеймі и центральномь парламенть въ Вънъ пропадають безследно. Русская народность въ Галиціи предана въ рабство искусственнаго большинства депутатовъ въ законодательныхъ учрежденіяхъ и обречена на гибель-по закону конституціонному, не признающему никакого права за меньшинствомъ. Русскому галичанину и угроруссу свободно только потихоньку молиться: "Господи, что бысть намъ! Призри и виждь укоризну нашу .!

"И только на Господа наша надежда.

"Какъ ни скожится наше будущее, старшее наше покольніе, и что лучшаго въ младшемъ, стоить еще твердо "на колесницахъ", стоить въ въръ, бодрствуеть, мужается, утверждается, терпить и надъется, держить преданія отцовъ, не украинствуеть, котя дорожить и мъстнымъ наръчіемъ для просвъщенія млад-



шаго брата селянина, такъ какъ литературнему языку у насъ неиз учиться, но не думасть о раздорів, о сепаритизмів, котераго не знали и праотцы, державшісся всегда "единемія духа въ союзів мира" и просвіщавшісся одникъ для истять общимъ инижнымъ языкомъ. Дасть Богь, не упадемъ. А если упадемъ, возстанемъ.

> «Испытанья время строго; Тоть кто паль, возотанеть вновь, Много милости у Бога, Безь границь Его любовь».

"Онъ допустилъ на насъ многія испытанія въ наказаніе: неурядицу внязей, монгольское иго, нашествіе Польши съ іезуитами, наше смутное время; Онъ далъ намъ пережить его и
успокоилъ насъ въ старой Австріи. Онъ дастъ намъ силу при
второмъ нашествіи этого смутнаго времени съ іезуитами въ
новой конституціонной дуалистической Австро-Венгріи устоять
на нашихъ мъстахъ, о чемъ мы молимъ Его словами нашей
святой православной церкви:

"Скоро предвари, прежде даже не поработимся врагомъ хулящимъ насъ и претящимъ намъ, Христе Боже нашъ, погуби Крестомъ Твоимъ борющія ны, да уразумівють како можеть православныхъ віра, молитвами Богородицы, Жизнодавче, слава Тебъ".

### ПИСЬМО НАЧАЛЬНИКА ЯПОИСКОЙ МИССІИ ЕПИСКОПА РЕВЕЛЬ— СКАГО НИКОЛАЯ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННОМУ ПЛАТОНУ, МИТРО— ПОЛИТУ КІЕВСКОМУ.

Высокопреосвященя в й шій владыко,

Милостивъйшій архипастырь и отецъ!

Имъю честь препроводить въ вашему высокопреосвященству привътствие японской православной первви ея матери церкви русской съ торжествомъ воспоминания врещения русскаго народа и 900-лътия существования русской церкви. Беру смълость утруждать ваше высокопреосвященство покорнъйшею просьбою, если возможно, довести сіе привътствие до свъдъния русской церкви, чрезъ напечатание въ одномъ изъ віевскихъ періодическихъ духовныхъ маданій, ими другимъ вамъ благоугоднымъ путемъ.

Да повволено мив будеть и отъ себя принести валиему высовопреосвященству искренивашее поздравление съ нынашнимъ высовимъ торжествомъ воспоминания о события, радостиве и важиве котораго не было и не будеть въ судьбахъ русскаго народа. Беру смълость также выразить здёсь одну мысль и одну надежду, не неприличныя, мнв кажется, нынышнему письму.

Господь Іпсусъ Христосъ въ торжественныйшія изъ минуть Своего земняго служенія по человъчеству модился Своему Небесному Отцу, по Божеству же изрекаль Свою непреложную волю: "да будуть вси едино"! Когда буквально исполнится воля Господня, "нъсть наше разумъти времена и лъта": но что чедовъчество на пути къ сей вождельной цъли (и на земль ос. ществимой, насколько то возможно для силь человъческихъ). это очевидно: единство рода человъческаго по душъ и тълу, доказанное и наукою, нынъ составляеть истину, вошедшую въ сознаніе всяхь, кто только не чуждь любопытства подумать о семъ предметв. При этомъ, долго ли же врагь спасенія человъческаго можеть скрывать отъ людей ту, также какъ солнце ясную, истину, что они не только одна семья, но имъють и одного Отца Небеснаго, не только одно твло, но имвють и одну Главу-Спасителя Христа? О, нътъ: міръ утомленъ ложью и жаждеть истины! Кто же откроеть ее? Католичество само теми мъстами, которыми сдвинулось съ божественныхъ основъ, висить надъ пропастью, и хрупкія подпорки лжи, ложныхъ толкованій, подложныхъ преданій и т. под. махинацій плохо служать ему; оно само скоро понуждается въ помощи. Положение протестантства еще плачевные: пренебрегши свытлымы домомы матери-церкви, протестанты останись во тымъ кромъшной и разбрелись по дебрямъ и распутіямъ недоумьній, разнорьчій, своевольныхъ пониманій и искаженій Божественный истины. На одно православіе — надежды человъчества. Православіе же ввърено Россіи, которая досель мало заботилась о проявленіи его вив, о сообщении этого совровища другимъ. Не она, а историческия обстоятельства ея были виною тому; итакъ, не укоримъ за это Россію, а напротивъ, поклонимся въ ноги нашимъ достопочтеннымъ предкамъ, сохранившимъ въ целости истинную веру Христову, поклонимся имъ и восхвалимъ ихъ за то, и горячо возблагодаримъ Бога за неизреченную Его благость къ нимъ и къ намъ! Что мы дълаемъ нынъ, то безъ сомнънія, сделають современемъ всв народы. Но вмъсть съ тьмъ сознаемъ же, что отнынъ, по крайней мъръ, мы должны стараться о распространеніи Христовой истины и вив Россіи, и если мы не станемъ стараться, то будемъ уже истинно виновны и предъ Богомъ и предъ дюдьми, за неисполнение возложеннаго на насъ великаго долга- сохраненное нашими предками сокровище истинной въры передавать другимъ, въ въчнос спасеніе ихъ.

Для сего служенія Россія, очевидно, уже возросла и созръла и вооружена къ настоящій моменть всеми нужными средствами,

т.-е. имъетъ и людей, потребныхъ для вившияго миссіонерскаго сдуженія, и матеріальныя средства. Источникъ последнихъ-въ благочестивомъ усердіи русскихъ православныхъ христіанъ, которое, конечно, тъмъ болъе будеть возрастать и проявляться, чемъ боле булеть воспитываемо и вызываемо соответствующими побужденіями и потребностями. Люди же для миссіонерства, это — нынашнія сотни духовныхъ академическихъ воспитанниковъ, по окончании курса остающихся праздными, за неимъніемъ соотвътствующаго ихъ образованію служенія въ Россіи. Избытовъ этотъ именно есть часть, воспитываемая цервовію для вившияго служенія; только мысль о семъ служеніи еще не введена въ сознаніе духовныхъ воспитанниковъ, и влеченіе въ нему не возбуждено въ нихъ; а это-оттого, что о внышнемъ миссіонерскомъ служеній никогда не было говорено имъ, не было указано на него: если же не указана дверь, то нъть и выхода. Между твиъ нвтъ ничего легче и проще, какъ сдвлать это; именно, это будеть сдълано. если громко объявлено будеть на всю русскую церковь и ясно поставлено будеть въ программы всвять духовно-учебныхъ заведеній Россіи, что цвль ихъ-воспитывать не однихъ пастырей уже готоваго стада Христова, а и пастырей, которые бы готовили себв стадо, отввчая на велъніе Спасителя: "шедше научите вся языки", т.-е. не однихъ священнослужителей для русской церкви, а и миссіонеровъ для проповеди народамъ вне Россіи: тогда наклонные отъ рожденія въ сему служенію люди съ самаго дітства получать возможность воспитывать въ себъ эту наклонность, при ясномъ сознании цвли и ясномъ представлении своего будущаго жизненнаго пути; тогда, нътъ сомивнія, не будеть недостатка въ миссіонерахъ. Не нужно для воспитанія мессіонеровъ никакихъ спеціальныхъ заведеній, не нужно нивакихъ особыхъ наукъ; миссіонеру нужно лишь общее богословское образованіе, — то самое, которое дается нынъ въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ Россіи (съ однимъ только условіемъ, что заграничному мпссіонеру непремънно нужно академическое); все прочее, какъ-то: знаніе мъстныхъ явыковъ и върованій, мъстной этнографіи и т. под., онъ пріобрвтеть на маста во сто разъ легче, чамъ, съ чрезвычайными трудами и пожертвованіями, и не пначе, какъ съ ущербомъ для своего общаго богословского образованія, могъ бы пріобръсти дома.

Въ письмъ, которому нынъ и не позволительно быть пространнымъ, можно выразить, пользуясь предлогомъ приличнаго дълу времени; только краткій намекъ на дъло. Но ваше высокопреосвященство вашимъ горячимъ благочестивымъ сердцемъ поймете, что я хочу сказать, вашимъ высокимъ умомъ дополните мою мысль, — и да будетъ миъ позволено питать вожде-



денную надежду, что вашимъ могущественнымъ вліяніемъ, какъ членъ Святвйшаго Синода, будете способствовать расширению духовнаго горизонта русскаго обучающагося юношества введениемъ въ кругъ его понятій сознанія дежащаго на русской церкви, отъ Бога назначеннаго ей, долга внъшняго миссіонерскаго служенія.

Вмёсть съ здёшнею миссіею и всею здёшнею церковью повергаясь къ стопамъ вашего высокопреосвященства и испрашивая для всёхъ насъ ваше архипастырское благословеніе, и въ немъ благословеніе всёхъ святыхъ Кіевскихъ угодниковъ Божіихъ и всей святой русской церкви, съ глубочайшимъ почтеніемъ и сыновнею преданностію имъю честь быть

Вашего высокопреосвященства милостивъйшаго архипастыря и отца, Смиреннымъ послушникомъ и всегдашнимъ богомольцемъ, Начальникъ Россійской духовной миссіи въ Японіи, Николай, епископъ ревельскій.

# ПОЧТИТЕЛЬНОЕ ПРИВЪТСТВІЕ ЯПОНСКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ СВОЕЙ МАТЕРИ-ЦЕРКВИ РУССКОЙ ВЪ ДЕНЬ ПРАЗДНОВАНІЯ ЕЯ 900-ЛЪТІЯ.

Великая и славная русская церковь нынъ празднуеть день своего рожденія и 900-льтіе своего существованія. Свытлый и торжественный праздникъ! Ликующій гласъ русскихъ христіанъ отзывается и на небъ, и повторяется тамъ тысящами тысящъ русскихъ святыхъ, тьмани темъ другихъ чадъ Адама и неисчислимыми сониами безплотныхъ силъ небесныхъ. Дерзаемъ и мы-духовныя дети русской церкви-присоединить нашъ слабый голосъ въ ен ликованію. Славимъ и благодаримъ Господа, породившаго и возрастившаго такую ведикую перковы! Приносимъ поздравление русской церкви съ ея знаменательнымъ торжествомъ, и выражаемъ предъ нею наши горячія молитвенныя благожеланія, да вознесется нынашняя радость русскихъ христіанъ. въ сердцахъ ихъ новымъ высокимъ пламенемъ ревности во Христь, да обратится въ съмя новыхъ еще обильнъйшихъ добродътелей и да возсіяеть отсюда еще болье лучезарнымъ светомъ слава православной церкви! Кроме того, такъ какъ 30 разъ обратившійся въ своему началу періодъ лють, въ которыя Спаситель уготовляль Себи къ всемірной пропов'яди, составляетъ время, достаточное и для такого великаго народа, вакъ русскій, чтобы созрыть для всемірнаго служенія, то да повнодено будеть намъ выразить благожеланіе чтобы отнынв русская первовь громко возвастила міру истинное ученіе Спасителя, по преимуществу довъренное ея храненію.

Digitized by Google

Но съ сими желаніями да будеть позволено намъ соединить усердивищую просьбу. Святый веливій виявь Вледиміръ и его послы, руководиные Богомъ, избрали для русскаго народа истинную въру. Это избраніе было и для насъ, нынв малаго стадо яцонской православной церкви. Но молимъ св. князя Владиміра. и просимъ русскую церковь предстательствовать предъ Богомъ, чтобъ оно было и для всего нашего народа, чтобъ Богъ не попустиль японскому народу вновь вступить на ложный религіозный путь, чтобъ просвътиль его свътомъ истинной богодарованной въры! И мы "вкусивъ сладкаго, не хочемъ горькаго", ни для себя, ни для всей нашей страны. А нынъ еще болье предлагающихъ горькое подъ видомъ сладкаго, чвмъ то было во времена св. внязя Владиміра. Вотъ предъ нами одного рода посланцы, предлагающіе свою въру: но на вопросъ: какіе же именно ихъ догматы? что они могуть ответить, какъ не слъдующее: "сегодня мы держимся такихъ, но какіе къ нимъ будуть прибавлены завтра, не знаемъ, ибо, быть можетъ, въ эту самую минуту, вдали отъ насъ, человъкъ, имъющій власть на то, готовить новые догиаты, которые завтра мы должны будемъ принять и исповедывать; такъ, изъ насъ еще средняго возраста не пережившіе въ юности своей исповъдювали двумя догматами меньше, чемъ ныне, а въ старость перейдуть, быть можеть, съ двумя или нъсколькими догматами больше, чемъ ныне". Это ли преемники посланцевъ, "не обинуясь оказавшимъ всю волю Божію" людямъ? А воть и другаго рода посланцы, отвъчающіе на выше предложенный вопросъ совершенно противоположно: "сегодня наше ученіе такое-то, а завтра что мы утеряемъ изъ него, сами не знаемъ", -и теряють, дробясь на толки, Христомъ возвъщенныя истины одну за другою, до потери послъдимуъ основъ христіанства. Это ли преемники посланцевъ, которымъ сказано: "шедше научите вся языки, учаще ихъ блюсти вся, елика заповъдахъ вамъ"? Одни чемъ дельше идутъ, темъ больше къ "завту, сребру и камени честному" Божественнаго ученія прибавляють подобранныя на пути "дрова, свио и тростіе" человъческихъ измышленій; другіе чэмъ дальше идуть, твиъ больше растеривають сокровище Божественнаго ученія. Тв и другіе одинаково не готовять ли тьмъ, которые повърять имъ и последують за ними горечь заблужденій, разочарованій и въ будущемъ—новаго исканія истинной веры? Только православная церковь притекающихъ къ ней "напалетъ потокомъ сладости словесъ Божественныхъ", потому что одна она немамънно хранитъ Божественное учение такъ, какъ оно ввърено ей, и будеть нерушимо хранить до конца въковъ, не прибавляя къ нему и не убавляя изъ него ни іоты, ибо "есть столиъ и утвержденіе истины", ибо Духъ Божій, обитающій въ ней, хранить ее оть ваблужденій. И воть мы молимь, чтобы Господь, чрезь посредство русской церкви, это безцівное сокровище Своего спасительнаго ученія передаль нашему отечеству. Молитесь вмістів съ нами о семъ, почтенные наши отцы и братія русскіе христіане! Молитесь вмістів съ нами, да избавить Господь нашу страну отъ горькой доли—опять блуждать по распутіямъ сомнівній, въ исканіи истины, да дасть ей сладкую радость прамо вступить на царскій путь истины!

Но такъ вакъ не "слышателіе закона праведны предъ Богомъ, е творцы законе оправдятся", то наша просьба простирается дале. Основаніе церкви Божіей на земле есть Самъ Спаситель нашъ Господь Інсусъ Христосъ; не на этомъ красугольномъ жамив въ каждой мъстной церкви полагаются мъстные каман, служащие утверждениемъ и укращениемъ мъстной церкви. Много танихъ честныхъ наменій составляють краность и красоту русской церкви: цвиый облакъ у нея святыхъ, родныхъ ея чакъ! Святые князья, праведные ісрархи, преподобные иноки, блаженные угоднини всвять званій и состояній русскаго народа, вакъ яркія звизды, блистають на небосилони вселенской церкви: нать подвига и добродатели, которые бы не были осуществлены M He CIRIN BY MUSHE DYCCRUXY CERTINYS: COTH KOMY IDEACTATEMBствовать за русскую церковь на небв, есть кому быть примърами и руководителями для ищущихъ спасенія чадъ ся на земль. Истинно, не слышатели только Закона Божін были русскіе христівне, а ревлостные творцы его,-не праздно приняли благодать чистаго, истиннаго Христова ученія, а была въ нихъ сія благодать живою и дъйственною, животворящею и плодоносящею! Усердно просимъ русскую церковь молиться, чтобы и нашъ Господь даль не тщетно принять Его Божественное ученіе, чтобы и въ насъ оно произвело свое спасительное животворящее дъйствіе, чтобы І'осподь дароваль святыхъ и нашей перкви въ примъръ намъ для подражанія на земль и въ молитвы за жасъ на небъ, въ утверждение и распространение нашей земной церкви и въ упроченіе ея свяви съ церковію небесною!

Съ чувствами безпредвльной благодарности и истинно сыновней преданности къ церкви, открывшей намъ дверь въчнаго спасенія и съ взаимною модитвою имъемъ честь быть

Почтительний пія и смиренныя дити ея, яконскіе православные христівне.

(Cambyems nodnucu)

### ОТРИЦАТЕЛЬНЫЙ ОТВЪТЪ

Высокопреосвященнаго архіепископа Никанора по ходатайству о разръщеніи православнымъ людямъ работать на станціяхъ желъзныхъ дорогъ по воскреснымъ и праздничнымъ лнямъ.

Оть 1 сентября сего года последовало въ Его высокопреоовященству отъ управляющаго юго-западными железными дорогами отношеніе за № 6904 следующаго содержавія: "Вскоре за
уборкой хлебове наступаеть ежегодно, въ продолженіе трехъчетырехъ мёсяцевъ, періодъ усиленной подвозки ихъ въ железнымъ дорогамъ въ такихъ громадныхъ количествахъ, что на
многихъ станціяхъ образуются залежи грузовъ, парализующія
правильный ходъ движенія на дорогахъ и крайне вредно отражающіяся на интересахъ торговли и промыпленности. Нарушая
связанныя съ своєвременною перевозкою грузовъ разсчеты и
комбинаціи торговли, служа причиною медленнаго оборота капиталовъ и лишая, наконецъ, возможности выполненія заключенныхъ на срокъ сделокъ, подобныя залежи возбуждають въсреде торгово-промышленнаго міра несправедливыя жалобы и
нареканія на железныя дороги.

"Въ годы обильныхъ урожаевъ въ крав отъ такихъ обвиненій не были свободны и юго-вападныя жельзныя дороги. Сведя при оихъ обстоятельствахъ всв нареканія къ тому, что дороги эти, будто бы, не имвють достаточнаго количества подвижнаго состава соответствующаго предъявляемой въ перевозве массъ грузовъ, публика обвиняла ихъ въ безразличномъ отношенів въ настоятельнымъ нуждамъ торгован и промышленности. Между твых, изъ ближайшаго изученія двла усматривается, что во всъхъ указънныхъ выше вредныхъ явленіяхъ менъе всего должны были быть обвиняемы дороги, такъ какъ за все время существованія провозоспособность ихъ никогда не исчернывалась и не была ниже количества предъявляемыхъ имъ къ перевозеъ грузовъ, и никогда совонупность производства встхъ операцій по перевозвъ не доходила предъловъ возможной для нея напряженности. Жельзныя дороги, будучи приспособлены въ непрерывной работв и производя таковую безостановочно днемъ п ночью, въ будни и въ праздники, весьма часто, по причинамъ, отъ нихъ не зависящимъ, выполняють свою задачу безъ той интенсивности, на которую они способны и къ которой онъ подготовлены великими жертвами и усиліями правительства, затратившаго съ этой обще-государственною цалью сотни индлюновъ народнаго достоянія. Къ категоріи этихъ причинъ на юго-

вападныхъ жельзныхъ дорогахъ должно быть отнесено, между прочимъ, то обстоятельство, что въ воскресные и правдничные дни станціи дорогъ, за неимвніемъ рабочихъ рукъ лишены возможности производять операціи нагрузки и выгрузки товаровъ. Отсутствіе рабочихъ, не смотря на предлагаемую имъ высокую заработную плату, объясняется внушеніями мъстныхъ духовныхъ лицъ и подъ вліяніемъ сихъ внушеній, прямымъ запрещеніемъ со стороны мъстныхъ низшихъ агентовъ администраціи наседенію выходить въ праздничные дни на работу. Вподнъ понимая высоконравственныя цвли, руководящія подобнымъ запрещеніемъ, я темъ не менее позводяю себе думать, что никакой честный трудъ въ праздничные и воскресные дни, трудъ, облегчающій замъщательства въ правильномъ ходъ работъ на желъзныхъ дорогахъ и темъ самымъ способствующій къ устраненію потерь въ экономической жизни страны не можеть почитаться безиравственнымъ, тъмъ болъе, что единственнымъ выходомъ изъ ненормальнаго положенія торговли и промышленности представлялось бы тогда приспособление жельзныхъ дорогь къ работамъ лишь въ будни и сообразно предъявляемымъ нъ нимъ грузамъ въ періодъ лишь 3-хъ или 4-хъ мъсяцевъ въ году, но такое приспособление могло бы потребовать со стороны правительствевного казначейства и за нимъ стоящаго податнаго власса населенія новыхъ такихъ тяжкихъ жертвъ, на которыя едва-ли ръшится правительство. Въ сихъ видахъ и во вниманіе выяснившихся результатовъ урожая текущаго года, я долгомъ пріемлю почтительнайше просить ваше высокопреосвященство не отказать въ соответственныхъ указаніяхъ местному духовенству".

Его высокопреосвященство Никаноръ, архіепископъ херсонскій и одесскій, на это отношеніе отвътиль отказомъ положивъ 6-го сентября слъдующую резолюцію: "Г. Витте желаеть, чтобы православный архіерей обратился къ православному народу съ проповъдью, чтобы православные русскіе люди еще меньше уважали свои воскресные и праздничные дни. чъмъ уважають. Народъ нашъ тяжко нуждается въ урокахъ совершенно обратнаго смысла и духа. Пускай г. Витте обратится съ своимъ предложеніемъ къ еврейскимъ раввинамъ, чтобы тъ вотъ внушим евреямъ, что имъ не слъдуетъ чтить свои субботы и праздники. А евреи дъйствительно чтутъ свои праздничные дни, чъмъ могли бы давать добрый примъръ и христіанамъ, особенно же православнымъ". Объ этомъ объявлено къ свъдънію и руководству епархіальнаго духовенства. (Херсон. Епарх. Впосом.).

### **ОБЩЕСТВО "БЪЛАГО КРЕСТА".**

Посль послыдней турецкой кампаніи, въ Петербургь образовалось изъ 6-го попечительства Общество попеченія о нуждаюшихся семействахъ воиновъ, потерявшихъ здоровье на службъ въ мирнос время", имвющее знавъ "Бвлаго Креста", и двиствующее паражельно Красному Кресту. Это Общество возникло и задалось извистными цилями по слидующимъ причинамъ: воины, пострадавшіе во время кампаніи, а также ихъ семьи, покровительствуются не только Краснымъ Крестомъ, но и такимъ правительственнымъ учрежденіемъ, какъ Комитеть о раненыхъ; сявловательно они всегла находять пріють, пропитаніе и помощь. Въ совершенно иномъ положении обрътаются вояны, теряющие здоровье на службъ въ мирное время, а также ихъ семьи, не говоря уже о сиротахъ. Хотя при нынвшней краткосрочной службъ солдать, будущность ихъ не настолько мъняется какъ прежде, но во всей арміи не мало случается увачій, бользней, такъ что въ общемъ бываеть на Руси не мало неспособныхъ къ тяжелому труду запасныхъ нижнихъ чиновъ. Солдатскія семьи, остающіяся въ деревняхъ въ случав смерти отцевъ на службъ, лишаются земли за неимвніемъ рабочихъ рукъ и средствъ платить подати. Для такихъ семей, а также и для проживающихъ иногда въ городахъ, требуется часто временное пособіе или определенная на срокъ пенсія. Но въ гораздо худшемъ положеніи бывають офицеры, потерявшіе здоровье въ мирное время. Оберъ-офицеръ, какъ не выслуживающій никакой пенсіи и по спеціальному образованію не подготовленный въ другаго рода дъятельности, большею частью находится въ критическомъ положеніи: при выходь въ отставку или въ запасъ по бользни, онъ нигдъ не можетъ найти себъ покровительства, помощи, часто и занятій. Затымъ сироты офицеровъ умирающихъ на службъ, почти всегда остаются безъ всякихъ средствъ не только къ образованію, но и къ жизни. Въ твхъ случаяхъ, когда они не имьють матерей или ближайшихъ родственниковъ, то буквально должны нереходить съ рукъ на руки, или быть на попеченін командира части, въ которой служиль ихъ отецъ. Сама жизнь, действительность и печальные случаи, указали на крайнюю необходимость общественного учрежденія, какъ "Бълый Крестъ", который бы заботился о воинахъ и ихъ семействахъ, преследуя столь важныя цели въ мирное время.

Насколько важны цвли Общества, настолько задача его обширна. Оно должно безпрерывно дъйствовать и 1) содержать пріють для солдатскихъ дътей обоего пола. Нынъ существуетъ въ Петербургъ образцовый пріють на 50 человъкъ. (Выборгская сторона, Нижегородская ул., д. № 27). 2) Учредить возможно

скорже пріють для офицерскихъ детей, который бы замениль прежній Александровскій корпусъ для малолетнихъ. Лети, опредъляемыя съ 5 летняго возраста, будутъ готовиться въ немъ въ поступленію въ корпуса и институты. Не редко случается. что родители, привезя дочь на баллотировку для поступленія въ институть, должны увозить ее обратно за невынутіемъ дочерью жребія; это ихъ ставить въ безвыходное положеніе, при понесенныхъ затратахъ на провадъ и т. д. Пріють "Бвлаго Креста" и будеть спасительнымъ учреждениемъ для подобныхъ дътей. 3) Учредить богадыльню вакъ для офицеровъ, ихъ вдовъ, такъ и для солдать. 4) Выдавать пенеім лицамъ, подлежащимъ покровительству Общества, ихъ вдовамъ и семьямъ. Въ настоящее время. Общество въ состояни удвлить на пенси всего только 500 р. въ годъ. 5) Выцавать временныя пособія въ случав прайней нужды, для экипировки, перевадовъ, для уплаты въ гимназів и училища для детей и т. д. По имеющимся теперь средствамъ, Общество ассигнуеть на выдачу пособій ежегодно только 400 р.

Проводя въ жизнь столь обширныя задачи, Общество озабочено не только увеличеніемъ неприкосновеннаго капитала, состоящаго теперь изъ 45,000 руб., но и пріобрътеніемъ крайне необходимой недвижимой собственности—домовъ для пріютовъ и богадъльни. Въ прошломъ году, вслъдствіе ходатайства г-на военнаго министра, Государь Императоръ Высочайше разръшиль открыть подписку между военнослужащими, для сбора пожертвованій на постройку домовъ.

Цвли этого Общества близко васаются сердца русской арміи, и можно быть увъреннымъ, что русскій народъ, столь же заинтересованный въ судьбъ своихъ братьевъ—воиновъ, поможетъ вознести "Бълый Крестъ" на должную высоту.

Предсвательницею Общества состоить вдова генераль-адъютанта графиня Е. А. Ордова Денисова, товарищь предсвателя
генераль-лейтенанть М. П. Тучковъ, завъдующій кружечнымъ
сборомъ и пожертвованіями генераль-лейтенанть В. А. Родіоновъ. Митрополиты: с.-петербургскій и московскій, г. военный
министръ и другія высшія лица состоять почетными членами.
Дъйствительныхъ членовъ пока насчитывается до 300. Уполномоченнымъ Общества въ Москвъ состоить, находящійся теперь
въ отставкъ, генераль-маійоръ Н. В. Апръдевъ.

Правленіе Общества пом'вщается въ Петербургъ, Выборгская сторона, по Нижегородской улицъ, д. № 27, куда просятъ адресовать пожертвованія деньгами и вещами, и всъ заявленія лицъ, желающихъ вступить въ члены "Візлаго Креста".

### ОГЛАВЛЕНІЕ ТРЕТЬЯГО ТОМА

### ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

ва 1888 годъ.

### СЕНТЯБРЬ.

| І.—Характеръ и значеніе толкованій на канони-                                                                                                | $\bullet$ $Cmp$ . |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| <ul> <li>ческій кодексъ греческой церкви — Аристина,</li> <li>Зонары и Вальсомона. В. Демидова</li> </ul>                                    | <b>3—7</b> 0      |
| II.—Оправдание на несправедливыя обвинения. Н. Ө. Каптерева                                                                                  | 71—116            |
| III.—О письмахъ митрополита Филарета въ намъстнику лавры Антонію. А. Б                                                                       | 117—150           |
| ГУИзъ посланія преосвященнаю Никанора, архі-                                                                                                 | 151 – 164         |
| V.—Два адреса, полученные членомъ свитвишаго правительствующаго Синода, высокопреосвященнымъ Павломъ, архіепископомъ Казанскимъ и Свіяжскимъ | 165 168           |
| VI.—Поученіе въ день Преображенія Господня.<br>Преосвящ. Никанора, архіепископа херсонска-                                                   |                   |
| 10 и одессказо                                                                                                                               | 169-176           |
| VII.—Привътственныя ръчи Его Императорскому Величеству Благочестивъйшему Госудррю Им- ператору Александру Александровичу во время            |                   |
| путешествія по Россіи                                                                                                                        | 177 - 179         |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Omp.                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| П.—Библіографическая замітка.—Руководство по исторіи русской церкви. А. Доброклонскаю                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 180—188                   |
| IX.— Извъстія и замътни: Въротерпимость въ Австріи.— Отъ Абиссинской миссіи.— Объявленіе о внигь: И. С. Аксановъ въ его письмахъ                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 189—192                   |
| октябрь.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                           |
| І.—Преображеніе Господа. Н. Глубоковскаго<br>ІІ.—Характеръ первыхъ двухъ гоненій противъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 193—230                   |
| христіанъ. $Z$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>231—253</b>            |
| III.—Апологетическія изследованія. Архимандрита Бориса                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 154—264                   |
| IV.—Св. Григорій Просвітитель и Тиридать вели-<br>лій. Очеркь изъ исторіи Армянской церкви.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 008 001                   |
| А. Анитекаю                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                           |
| V.—Законъ сердца. *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>3</b> 22 <b>— 3</b> 36 |
| VI.—Привътственныя ръчи Его Императорскому Величеству Благочестивъйшему Государю Императору Александру Александровичу во время путешествія по Россіи. Высокопреосеященняю Палладія Экзарха Грузіи                                                                                                                                                                                                                            | 337—339                   |
| <ul> <li>VII.—Торжество 900-льтія крещенія св. князя Владиміра и всей руси въ Херсониев таврическомъ. Слова и рвчи произнесенныя на юбилейномъ торжествв: 1) Прот. І. Знаменскаго.</li> <li>2) Прот. А. Назаревскаго.</li> <li>3) Г. Шебедева.</li> <li>4) Высокопреосвящ. Никанора.</li> <li>5) Прот. В. Баженова.</li> <li>6) Прот. І. Чепурина.</li> <li>7) И. У. Палимпсестова.</li> <li>8) А. И Кирпичникова</li> </ul> | 340—407                   |
| УПП.—Отвъть на библіографическую замътку о ру-<br>ководствъ по исторіи русской церкви. П. Ма-<br>микаю                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 408414                    |
| IX.—Извёстія и замёстки: Лютеранская вёротер-<br>пимость.—Объявленія: 1) Объ изданіи "Пра-<br>вославнаго Обозрёнія" въ 1889 г.; 2) О но-                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                           |
| выхъ внигахъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 415-416                   |

### нояврь.

| I.—Привътственная ръчь Его Императорскому Величеству Благочестивейшему Государю Императору Александру Александровичу произнесенная высокопреосвященнъйшимъ Іоанникіемъмитрополитомъмосковскимъ при встръчъ                            |                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| въ Успенскомъ соборъ                                                                                                                                                                                                                  | 417—418         |
| Андрея Первовваннаго въ церкви одесской духовной семинаріи. Преосв. Никанори архіепископа херсонскаго и одесскаго                                                                                                                     | 419 <b>—431</b> |
| III.—Характеръ первыхъ двухъ гоненій противъ христіанъ. $Z$                                                                                                                                                                           | 432—465         |
| VI.—Письма къ почившему въ Бозв высокопрео-<br>священ. Макарію митрополиту московскому                                                                                                                                                | 469—479         |
| V.—Позитивизмъ. Критическіе очерки. $II$ . $II$ . $II$ . $II$ .                                                                                                                                                                       | 480530          |
| VI.—Ученики во время бури. *                                                                                                                                                                                                          | 531 <b>—543</b> |
| VII.—Слово по прочтенім Высочайшаго манифеста о спасеніи Государя Императора, Государыми Императрицы и всей царственной семьи отъ угрожающей имъ опасности 17 октября 1888 г. Прот. А. М. Иванцова-Платонова                          | 5 <b>44—546</b> |
| /III.—Оригенъ и его заслуги вакъ апологета хри-<br>стіанской религіи. П. Р                                                                                                                                                            | 547574          |
| IX.—Христіанство на востокъ Россіи до св. равно-<br>апостольнаго князя Владиміра и отношеніе<br>его къ крещенію русскаго народа при Вла-<br>диміръ. Прот. Н. Т. Каменскаго                                                            | <b>575—587</b>  |
| Х.—Панангликанскій соборъ въ Лондонъ. А. На-                                                                                                                                                                                          | 588 <b>—597</b> |
| <b>XI.</b> —Холмскій праздникъ 8-го сентября въ нынъшнемъ году. $A.\ E.$                                                                                                                                                              | 598—607         |
| XII.—Извастія и заматки: Чехи противъ третьей короны.—Начто о Штроссмайра.—О восковыхъ свачахъ въ СПетербургской епархіи.—Объявленія: 1) Труды Никанора Архіеписк. Херсонскаго и Одесскаго: 2) Новыя книги и 3) Объ изданіи журналовъ | 608—612         |

33-70

### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

### РЕЛИГІЯ ВООБЩЕ И ХРИСТІАНСТВО ВЪ ЧАСТНОСТИ

въ ихъ существъ и главнъйшихъ проявленіяхъ. Апологетическій этюдъ съ вритическимъ отношеніемъ къ неправильнымъ ученіямъ о сущности религіи. Свяш. Іоанна Петропавловскаго. Москва, 1888 г. Цѣна 30 к. Адресоватсяь въ внижный магазинъ Васильева и др.

### ВЪ КАНЦЕЛЯРІИ АРХІЕПИСКОПА ТВЕРСКАГО ПРОДАЮТСЯ СЯЪДУЮЩІЯ КНИГИ:

Письма Филарета, митрополита Московскаго и Коломенскаго, въ Высочайшимъ особамъ и въ разнымъ другимъ лицамъ, въ 2-хъ частяхъ (1820—1867 гг.) собраны и изданы Саввою, архіепископомъ Тверскимъ и Каширскимъ. Тверь 1888 г. (I—IV. 207+342 стр.). Цена 3 р. 25 к., съ пересылкою 3 р. 50 к.

Его же. Письма къ покойному архіспископу Тверскому Алексію (1843—1867 г.); изд. Савною, архіспископомъ тверскимъ. М. 1883 г. Ціна 1 р. 50 к., съ пересылкою 1 р. 75 к.

Указатель для обозрѣнія Московской патріаршей ризницы, сост. Саввою, архіепископомъ тверскимъ, изд. V, съ приложеніемъ XV таблицъ фотографическихъ снимковъ съ замѣчательнѣйшихъ предметовъ ризницы и съ объяснительнымъ словаремъ. М. 1883 г., въ 4 д. листа. Цѣна 3 р. 50 к., съ пересыдкою 4 рубля.

### ОБЪ ИЗДАНІИ ЕЖЕМЪСЯЧНАГО ЖУРНАЛА

### .ДУШЕПОЛЕЗНОЕ ЧТЕНІЕ"

въ 1889 году.

Изданіе журнала "Душеполезное Чтеніе" въ 1889 году, тридцатомъ съ начала его изданія, будетъ продолжаемо на прежнихъ основаніяхъ. Редакція останется върною своей первоначальной задачъ — служить духовному и нравственному наставленію христіанъ, удовлетворять по требности общеназидательнаго и общенонятнаго духовнаго чтенія.

"Душеполезное Чтеніе" въ 1889 году будеть по прежпему выходить ежемъсляно.

Цъна годовому изданію безъ доставки и пересылки З руб. 50 коп., съ пересылвой иногороднымъ и съ доставкой московскимъ подпищикамъ 4 руб.

Подписка на "Душеполезное Чтеніе" принимается: Въ Москвъ, въ квартиръ редактора, при Николаевской, въ Толмачахъ, церкви, протоіерея Василія Нечаева; также въ складъ духовно-нравственныхъ внигъ при Петровскомъ монастыръ; въ С.-Петербургъ у книгопродавца И. Л. Тузова, Бол. Садовая.

Иногородные базговолять относиться для подписки искаючительно

въ Редавлію "Лушеполезнаго Чтенія" въ Москвъ.

Издатель-редакторъ Протојерей Василій Нечасть.

### ПРИ РЕДАКЦІЙ "ДУШЕПОЛЕЗНАГО ЧТЕНІЯ",

ТАВЖЕ ВЪ СВЛАДЪ ДУХОВНО-НРАВСТВЕННЫХЬ ВНИГЪ ВЪ МОСКВЪ, И У ВНИГОПРОДАВЦА ТУЗОВА ВЪ ПЕТЕРБУРГЪ, ПРОДАЮТСЯ:

1) "Сборнявъ для любителей духовнаго чтенія", изданный по случаю двадцатинатильтняго юбилея "Душеполезнаго Чтенія", прот. В. Нечаева, съ портретомъ автора. Цена 1 руб. 80 коп., съ пересылкой 2 р.

2) "Очерви христіанской жизни". Второе изданіе 1885 года прот.

В. Нечаева. Цена 80 коп., съ пересылкою 1 руб.

3) "Черты христіанскаго ученія". Прот. В. Нечаева. Ціна 1 руб. съ пересылкой 1 руб. 20 коп.

4) "Духовная пища". Сборникъ для религіознаго чтенія. Прот. В.

Нечаева. 1884 г. Цена 1 руб., съ перес. 1 руб. 20 воп.

5) "Толкованіе на литургію по чину св. Златоуста и св. Василія Великаго". Прот. В. Нечаева. Третье изданіе. Цівна 80 коп. съ пересылкой 1 руб.

6) "Обозрѣніе употребительнѣйшихъ церковныхъ молитвъ". Изданіе второе, исправленное. Прот. В. Нечаева, 1880 года. Пѣна 40 коп., съ

пересылкой 50 коп.

7) "Толкованіе на пареміи изъ книги Притчей и изъ книги Премудрости Соломоной". Прот. В. Нечаева. Цізна 1 руб., съ пересылкой 1 руб. 20 коп. (Эта книга впервые объявляется въ продажі).

8) "Толкованіе на паремін" изъ книгъ: І. Навина, Судей, Царствъ, Іова и Паралипоменовъ. Прот. В. Нечаева. 1884 года. Цёна 80 коп., съ пересылкой 1 руб.

9) "Разсказы изъ исторіи христіанской аскетической жизни". Ц'іна

80 коп., съ пересылкой 1 руб.

10) "Два указателя въ "Душеп. Чтенію": одинъ за первое десятильтіе (съ 1860 по 1869), 15 коп. съ перес. 20 коп., другой за второе десятильтіе (1870 по 1879 гг.), 15 коп., съ пересылкою 20 коп.

### объ изданіи

### "ПРАВОСЛАВНАГО СОВЕСЪДНИКА"

въ 1889 году.

### Православный Собесвдникъ

будеть издаваться по прежней программь въ томъ же строго-православномъ духв и въ томъ же ученомъ направлении, какъ издавался досель, съ 1 января, ежемъсячно, внижками отъ 10 до 12 листовъ въ каждой.

Журналь "Православный Собесваникъ" рекомендованъ Святъйшимъ Синодомъ для выписыванія въ церковныя библіотеки, "какъ изданіе нолезное для пастырскаго служенія духовенства". (Синод. опред. 8 сент. 1874 г. № 2792).

Цъна за полное годовое изданіе, со встми приложеніями къ нему,

остается прежняя: съ пересылкою во все места Имперіи

### СЕМЬ РУБЛЕЙ СЕРЕБРОМ. Т.

При журналь "Православный Собесьдинкъ" издаются

### Извъстія по назанской епархіи,

выходящія два раза въ місяць, нумерами, по 2 печатных листа въ каждомъ, убористаго шрафта.

Причты вазанской епархім, выписывающіе "Православный Собесёдникъ", получають за ту же піну и "Извістів", съ приплатою 1 руб. за пересылку по почті.

Цѣна «Извѣстій» для мѣстъ и лицъ другихъ епархій и другихъ вѣдомствъ за оба изданія виѣстѣ десять руб. сер. — съ пересылкою.

Подписка принимается въ редакціи "Православнаго Собесъдника", при Духовной Академіи, въ Казапи.

#### годъ

### овъ изданіи въ 1889-мъ году

XXVI.

иллюстрированнаго журнала

### "СЕМЕЙНЫЕ ВЕЧЕРА".

Журналъ этотъ состоитъ подъ Высочайшимъ покровительствомъ Государыни Императрицы Маріи Феодоровны. Рекомендованъ Ученымъ Комитетомъ Министерства Народнаго Просвъщенія—для гимназій, уъздныхъ училищъ, городскихъ и народныхъ школъ. Состоящимъ при IV отд. Собств. Его Величества Канцеляріи Учебнымъ Комитетомъ—для чтенія воспитанницамъ женсв. учебн. заведеній Императрицы Маріи. Духовно-Учебнымъ управленіемъ рекомендованъ начальствамъ духовныхъ семинарій и училищъ и Главнымъ управленіемъ военно-учебныхъ заведеній рекомендованъ для библіотекъ, военныхъ гимназій и прогимназій, какъ изданіе представляющее обильный матеріалъ для выбора статей, пригодныхъ для чтенія воспитанниковъ.

Годовое изданіе "Семейныхъ Вечеровъ" состоить изъ 24-хъ книгъ, составленныхъ по слъдующей программъ: 1) Стихотворенія, повъсти и разсказы, какъ русскихъ, такъ и иностранныхъ писателей. 2) Біографіи замъчательныхъ людей. 3) Очеркъ народныхъ обычаевъ, преданія разныхъ странъ. Картины частной жизни въ разныя эпохи. 4) Путешествія. 5) Статьи по части исторіи, отечественной и весобщей. 6) Статьи по естественнымъ наукамъ. 7) Разборы замъчательныхъ сочиненій. 8) Извъстія о замъчательныхъ открытіяхъ, изобрътеніяхъ и наблюденіяхъ.

Статьи будуть тщательно распредвляться такимъ образомъ, чтобы первый отдель изданія, состоящій изъ 12 книгъ, украшенныхъ картинами, распадался на двё половины, изъ которыхъ первая составила бы вполив пригодное чтеніе для дётей отъ 8-ми лётъ, а вторая—для дётей отъ 5-ти до 8-ми лётъ. Другой же отдёлъ заключалъ-бы въ себё по преимуществу статьи, приспособленныя для семейнаго чтенія, такъ чтобы всё члены семьи нашли въ этомъ отдёлё вещи, которыя прочлясь бы съ одинаковымъ интересомъ и пользою.

Къ отделу для "Семейнаго чтенія" будуть разсылаться приложенія рисунковь новейшихъ рукоделій, а къ отделу для детей—рисунки техническихъ искусствъ и различныя игры и запятія, а также награды педвисчикамъ, приславшимъ определенное редакціей количество задачь

и ръшеній.

Кром'я того всимь подписчикамы на оба отдела "Семейныхъ Вечеровъ" будетъ разослана премія.

#### ПОДПИСНАЯ ЦВНА:

| BE                           | ЗЪ ДОСТАВКИ: | СЪ ДОСТАВВОЙ: |            |            |    |
|------------------------------|--------------|---------------|------------|------------|----|
| Полный журналь (24 книжки)   | 10 p.        | 1             | p.         | _          | K. |
| Отдель для детей (12 внижем) | 5 "          |               | 'n         | 50         | n  |
| (12 внигъ)                   | 5 "          | !             | <b>5</b> " | <b>5</b> 0 | n  |

"Для всътъ учебныхъ заведеній", подписавшихся на полный журналъ и обращающихся прямо въ редакцію, уступается 1 руб.

"Для земскихъ школъ", подписавшихся не менъе, какъ на 25 пол-

ныхъ экземпляровъ, уступается 2 руб.

"Разсрочка допускается": для лицъ, служащихъ въ казен. учрежденияхъ—ва ручательствомъ гг. казначеевъ; для воспитательныхъ и учебныхъ заведений—за ручательствомъ ихъ начальствъ. А для прочихъ подписчиковъ—по соглашению съ редакцией.

Разсрочка допускается по третамъ не иначе, какъ по соглашению съ

редавціей.

### нодписка принимается:

Въ редавців журнала "Семейные Вечера"—С.-Петербургъ, Невскій проспектъ, домъ № 75—2, кварт. № 25, и въ конторѣ редавців: типолитографія Э. Е. Аригольда, Литейная 59.

Редакторъ-Издательница С. С. Кашпирсва.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

на

### РУССКІЙ ПЧЕЛОВОДНЫЙ ЛИСТОКЪ

### на 1889 годъ.

Программа: 1) Отъ изданія. Разнаго рода указанія, сообщенія, наблюденія, оглашеніе которыхъ редакція находить полезныть для развитія правильнаго пчеловодства. 2) Оригинальныя статьи русскихъ ичеловодовъ, касающіяся какъ естественной исторіи ичелы, такъ и практическаго пчеловодства. 3) Заграничныя извістія по ичеловодству. Извлеченія изъ иностранныхъ изданій и изъ частной иностранной переписки редакціи. 4) Вопросы ичеловодовъ и отвіты редакціи. 5) Вісти съ пасівъь. 6) Библіографія. 7) Смісь. 8) Объявленія.

Приложенія: къ изданію 1887 г. начало вниги "Руководитель" г. Кована, предсёдателя англійских пчеловодовь; къ изданію 1886 г.—окончаніе соч. г. Кована и особая внига "Медоносвыя растенія". Подинсавшіеся на "Русскій Пчеловодный Листокъ" на 1889 годъ до 1 января получать при № 1 за этоть годь особую внижечку "Воскъ", его употребленіе, способы узнавать его поддёлки и т. д., составленную по лучшимъ новейшимъ источникамъ.

Выходить ежемѣсячно, среднимъ числомъ по два печатныхъ листа. Цѣна **2 руб.** за годъ.

Подписчиви на "Труды И. В. Э. Общества" въ годъ подписви получаютъ "Листовъ" за 1 руб. 50 кон.

За объявленія уплачивается: за 1 стр. 8 руб., за  $\frac{1}{2}$  стр. 4 руб. н за  $\frac{1}{4}$  стр. 2 руб. Для подписчиковъ же на "Листовъ" того года, въ которомъ дълается объявленіе: за 1 стр. — 3 руб., за  $\frac{1}{2}$  стр.—1 руб. 50 коп. и за  $\frac{1}{4}$  стр.—1 руб.

Оставшісся экземпляры "Русскаго Пчеловоднаго Листка" 1886 и 1887 года можно выписывать изъ редакцін по 2 рубля за годовой экземпляръ.

Подписку, объявленія и всю корреспонденцію слідуєть адресовать въ Императорское Вольное Экономическое Общество (С.-Петербургъ, Забалканскій пр., уголь 4 роты, собственный домъ, № 1/12).

### Подписка на 1888 годъ продолжается.

Подписка пранимается только на годъ съ января. Разсрочка платежа подписныхъ денегъ не допускается.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1889 ГОДЪ

НА ЕЖЕНЕДЪЛЬНЫЙ ЛИТЕРАТУРНО-ПОЛИТИЧЕСКІЙ ЖУРНАЛЪ

# "ПРАВДА".

Первый годъ изданія "Правды" опреділиль вакъ ся місто въ русской политической печати, такъ и направленіе, какому следуеть ея редавція въ политикъ, литературъ, наукъ и искусствъ. Во второй годъ изданія она будеть стремиться стать еще болье политическимь, по преимуществу, органомъ въ какомъ, несомивно ощущается теперь надобность, въ виду значительных перемънъ и утрать измънившихъ попоженіе русской печати. Чуждаясь всяких рекламъ, редакція "Правды" можеть только объщать, что приложить всв усиля, чтобы безъ проигрыша для серьезности и основательности, сделать журналь более иптереснымъ, живымъ и земскимъ следя за всеми проявлениями государственной и общественной жизни. Особенное внимание также будетъ обращено ею на развитие дитературнаго, экономическаго и военнаго отделовъ; что васается последняго, то лица (г. Запасный, статьи котораго обратили на себя особенное внимание военнаго міра и др.), помещающия въ "Правде" статьи по военнымъ вопросамъ, обещали свое содъйствіе изданію и въ будущемъ году, а для первыхъдвухъ отдвловъ приглашены новые сотрудники. Въ первый годъ изданія въ литературномъ отдёлё участвовали: В. Г. Австенко, Е. Л. Марковъ, Н. К. Лебедевъ (Морской), П. П. Гиподичь, Н. П. Глумовъ, Н. Н. Степаненко, В. А. Лебедевь, М. С Сковронская, А. Б. Ушакова, С. А. Бердяевь, А. Н. Глинскій, П. Аристовь, Н. Парамоновь и мн. др. Кром'в постоянныхъ радавлюнных статей и отделовъ, помещено было множество статей спеціалистовъ по разнымъ вопросамъ науки и общественной жизни проф. М. О. Колловича, М. В. Неручева, К. К. Толстаго, А. А. М—ва. **П. М.** (радъ статей философскаго и критическаго содержанія) П. Ф. Левдика (еженедъльное политическое обозръніе), В. А. Лебедева (рядъ очерковъ), Н. П. Глумова (большой литературный очеркъ "Наша провинціальная печать"), Александра Колловича и ми. другихъ, въ общемъ около пятисоть статей за годь, не считая постоянныхь отделовь, число которыхъ съ новаго года увеличится систематическимъ обозръніемъ текущей журналистики. По искусству, театру и музыкѣ помѣщались статьи М. Г. Вильде, покойнаго К. П. Галлера, Г. С. Габриловича и др. Редакція имветь постоянных корреспондентовъ въ Парижь (г. Алеко), Италін (бар. Биберштейнь), Москвь, Варшавь, Вильнь, Ригь, Ревель, разныхъ мъстностахъ Западнаго, Прибалтійскаго и Привислянского краевъ, многихъ внутреннихъ городахъ и пр. Въ 1889 г. ею будеть обращено особенное внимание на полноту и свыжесть изпьстій изв провинціи.

#### ПОДПИСНАЯ ЦЪНА.

|                                     | Въ Россін. | ж границею |
|-------------------------------------|------------|------------|
| На годъ съ доставкою и пересылкою   | 6 p.       | 10 p.      |
| " полгода съ доставкою и пересылкою |            | 6,,        |
| 3 мѣсяца съ доставкою и пересылкою  | 2 ,        | 4 ,        |

Иногородные адресують подписныя книги въ редакцію журнала "Правда", С.-Петербургь, Бассейная ул., д. № 8, кв. 6.

Редакторъ-издажель М. М. Колловичъ.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

HA

# ВАРШАВСКІЙ ДНЕВНИКЪ

въ 1889 году.

#### подписная цъна.

| явыщава ка    | i                | Съ пересылко                                  | ) <b>30:</b>       |
|---------------|------------------|-----------------------------------------------|--------------------|
| "три мъсяца 2 | 80 n<br>2 n 40 n | На годъ<br>"полгода<br>"три жѣсяца<br>"мѣсяцъ | 6 " — "<br>3 " — " |

За границу (подъ бандеролью) на годъ—15 руб. (20 гульденовъ или 40 франковъ), полгода—7 руб. 50 к. (10 гульд., 20 франковъ), три мъсяца—3 руб. 75 коп. (5 гульденовъ, 10 франковъ), мъсяцъ 1 р. 25 к.

Для убадныхъ и гминныхъ управленій, магистратовъ и гминныхъ судей по 10 р., а для лицъ православнаго дуковенства и начальныхъ учителей по 8 руб.

Подписка принимается въ конторъ редакців (Варшава, Медовая, № 20), а также въ книжныхъ магазинахъ Н. П. Карбасникова, въ С.-Петербургъ, Литейный пр., № 48; въ Москвъ, Моховая, домъ Коха, и въ Варшавъ, Новый Свътъ, № 65.

"Варшавскій Дневникъ" выходить ежедневно, кромѣ воскресныхъ и праздничныхъ дней. Въ случаѣ важныхъ событій въ политической жизни редакція старается выпускать нумера и по праздничнымъ днямъ.

Задача "Варшавскаго Дневника" быть выразителемъ интересовъ населенія этой окраины Русскаго Государства и слідить за вопросами, имьющими общерусское значеніе. Газета ставить себіз цілью наблюдать за развитіемъ нолитической, общественной и литературной жизни всего славянства и имість корреспондентовь въ различныхъ славянскихъ земляхъ.

Редавторъ-издатель П. А. Кулаковскій.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать донволяется. Москва. Декабря 17-го дня 1888 года.

... Сего ради сими треми первыми персты предаша намъ святін Апостоли и богоносній отци творити на себъ знаменіе животворящаго креста, совокупивше я во имя святыя, единосущныя и нераздельныя Троицы. А въ сихъ тріехъ перстахъ не яко кошемъ показати Божество, якоже блядословища нъцыи-небуди; но товмо число покажемъ Троицы и единицы: три перста за Троицу, совокупленіе перстовъ ради единицы, сирвчь, яко Богъ въ Троицв и во единицъ. Сице въруемъ и исповъдуемъ, а не инако, -- не яко нъцыи суемудрін писаша, и научиша и сказаща все таинство Вожества и человъчества въ перстахъ обыти; и являтися пребезаконно, и хулно троичному таинству въ неравныхъ перстахъ 18).

......... ... Глаголаша тв суемудрін, яко два перста: второй указательный и третій, средній, божество и человъчество знаменують и три перста: первый, четвертый и последній, меншій наклонити и совокупити подъ персты, именоваща. лвћиа. И Святую Троицу и глаголаша, яко тъ три неравныя и разныя персты есть таниство сватыя Троицы 19).....

больши, или меньши, не можеши разумъти или сказати. Сего ради сими первыми тремя персты предаша святіи Апостоли и богоносній отцы творити знаменіе животворящимъ крестомъ. совокупивши и во имя святыя и единосущныя Троицы. И въ сихъ тріехъ перстахъ не яко хопоказати все тавиство Божества, или Божество, яко вы баснословите, — небуди; токмо число покажемъ сими персты Троицы и единицы: три перста за Троицу, совокупленіе перстовъ радиединицы, сирфчь, яко Троица и единица есть Богъ. Кто есть вив ума, еже хощеть показати, или сказати все Божество въ перстахъ, или все таинство Божества являти въ перстахъ. Бого есть недовъдомъ, непостижимь, и неизсмъдимь, и невидимъ, иже ниже умомъ можеть кто всеконечно достинути, ниже безплотніи силы. И како вы человъцы, суще создани, хошете показати незданное и непостижимое Божество, въ вешественных и зданных вещехь,—въ перстахъ и во иныхъ? . . . Глаголете вы, яко подобаетъ знаменатися крестомъ сице: совокупити два персты — вторымъ и третіемъ, а третій набыти мало подъ втоклоненъ DHNB. таже: первый великій

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Въ черновомъ спискъ далъе быдо: «и являти пребеззаконно и хулно тройческое Божество въ неравнихъ перстахъ, въ вещественнихъ и зданнихъ вещехъ незданное и непостижниое Божество. Богъ бо есть недовъдомъ, непостижниъ, и неизслъдимъ, и неведимъ. иже ниже умніи и безплотніи небесныя силы могутъ постигнути всеконечно». Въ нашей рукописи см. курскоъ.

<sup>19)</sup> Въ черновомъ спискъ далъе было: «в именоваща святую Тронцу. Се исповъдаща два Бога, или два Сына: единаго Бога убо Божество въ двохъ перстахъ, въ указательномъ и въ среднемъ, а втораго liora въ тріехъ неравнихъ перстахъ,

Всёмъ убо явлено есть исповъдаща во святъй Троицѣ неравенство, яко аріане, и несторіане, и духоборцы, и аполинаряне и прочіи проклятіи еретицы: зане оніи сице нсповѣдаща несравненіе и раздѣленіе во святьй Троицѣ: Отца болша назваща, а Сына менша, и Духа святаго ещс менша и яко раба; такожде и тѣ три разныя и неравныя персты являютъ, якоже мудрствоваща вышереченні проклятіи еретицы.

А мы православно три первыя персты, якоже стоять наряду,—первый, вторый и третій,—сововупляемь во имя Отца и Сына и Святаго Духа, и знаменаемся знаменіемь честнаго и животворящаго креста Христова, якоже пріяхомь<sup>20</sup>)... оть святыхъ Апо-

персть, и другая два посладняя персты: четвертой и пятой, меншій, совокупити, и потомъ толкуете и глаголете, яво сін совокуплены три персты: первый н два последнихъ, яко есть святая Троица; другая же два церста: вторый и третій, яко есть божество и человичество . . . Въ семъ исповъдуете во святой Троицъ неравенство, яко аріане, и несторіане, македоняне, и савеліане, и духоборцы, аполинаряне:зане они сицеисповъдоваща и мудрствоваща во святьй Троицъ несравненіе и единосущіе: Отца болше. Сына менше, и Луха Святаго еще менше, яко раба; такожде и вы: первый болшой перстъ Отца именуете, четвертый Сына менше, в пятый, иже есть еще менше, Духа Свитаго именчете; якоже вышеречении еретицы хулите и вы святую Троицу.

Мы православно три первые персты якоже стоять по ряду,—первый, вторый и третій, совскупляемъ и знаменуемъ три именованія святыя Троицы: Отца, Сына и Святаго Духа... Сице пріяхомъ отъ святыхъ Апостолъ, и отъ святыхъ отецъ, и сице

въ великомъ первомъ церств, и въ четвертомъ и въ пятомъ, въ меншихъ, кои суть навлонены подъ тв двъма. И глаголата, яко тв три неравныя и разныя персты есть святая Троица». Въ нашей рукописи это мъсто четается такъ: «Се, яко исповъдаете два Бога: единъ Богъ болии—божество и человъчество Христово; вторый Богъ ниже и менше, которое именусте святою Троицею, и таковая Троица вемодобна и перавна, зане есть единъ перстъ—первый болии, и четвертый ментик, и пятой еще зъло менше».

<sup>50</sup>) Въ черновомъ спискъ далъе било: «якоже и во святомъ крещени крещаемся въ три погруженія во имя Отца и Сына и Святаго Духа, и тъ погруженія знаменують и являють тридневное погребеніе и воскресеніе Христово, по святому аностолу Павлу: елици во Христа Інсуса крестихомся, въ смерть его крести хомся, спогребохомся убо ему крещеніемъ въ смерть, да якоже воста Христосъ отъ мертвихъ славою отчею, тако и им во обновленіи жизни да ходимъ (къ Римъ

столовъ, о богоносныхъ отцевъ, сице и исповъдуемъ, и сице держить крыпко и непоколебимо святая восточная и апостольская церковь, и будеть держати въчно и неподвижно. И тако подобаетъ всякому православному христіанину, последующему святый восточный и апостольстый церкви, держати и мудрствовати, якоже предаща святи апостоли и богоносній отцы, а неинако. А еже глаголють на святаго Мелетія и на Өеодорита, яко пишася и поветрши они чкоже знаменатися, тако и благословити іерею. и въ томъ на святаго Мелетіа и на Өеодорита солгано: зане святый Мелетій три первыя персты показа ради трехъ упостасей святыя Тронцы, и паки три персты совокупи ради единаго Божества, и бысть знаменіе: а не инако бысть показаніе

держимъ и будемъ держати въчно и неподвижно, сице мудрствуетъ и сице исповъдуетъ православно святая восточная и апостольская церковь, а неинако.

Приносите и нъкое ложное писаніе во свилътельство, кое имъетъ имя святаго Мелетія патріарха антіохійскаго и Өео--оп эшэ ино ояк иклэн :ктипоп вельвають сложити персты и знаменатися крестнымъ знаменіемъ, и подобив благословлятися коемуждо самому себе, кое цисаніе есть ложно, сложено отъ еретиковъ, и токмо положища тамо имя твхъ святыхъ. предстять народь, а народь сей бысть ненавазань и неучень писанію тогда; и, яко слыша имя техь святыхь, вероваща. Обаче тін святін въ томъ никакія вёдомости имёють, токмо

гл. 5). Спотребшеся ему крещеніемъ въ смерть, въ немже и совостасте варою (Колос. гл. 2). И по Григорію Богослову: спогребохомся убо Христу врещеніємь, да и совостанемъ (на врещение слово). Подобит убо знаменуемъ себе образомъ честнаго креста Христова, тремя первыми персты, во имя Отца и Сына и Святаго Духа, яко же и крестихомся святымъ крещеніемъ въ ногребеніе и воскресеніе Христово, и во имя Отца и Сына и Святаго Духа, по реченію Василія Великаго: якоже крестихомся, токожде и въруемъ. Сице пріяхомъ»... Въ нашей рукописи это место читается такъ: «чесо ради глаголемъ во крещении и въ погружени святую Троицу, сирвчь, крещаемся во имя Отца и Сына и Святаго Духа: зане три погруженія знаменують Господа нашего Інсуса Христа погребеніе и тридневное воскресеніе, по святому апостолу Павлу: яко елицы во Христа Інсуса врестихомся, въ смерть его врестихомся, спогребохомся убо ему вреще-ніемъ въ смерть, да якоже воста Христосъ отъ мертвыхъ славою отчею, тако и мы во обновление жизни да ходимъ (къ Рем. гл. 6). Спогребнеся ему крещенісмь въ смерть, въ немже и совостасте вірою (Колос. гл. 2). И по Григорію Богослову, въ словъ на святое крещеніе, еже глаголеть: спогребохомся убо Хриоту крещеніемъ, да и совостанемъ.... Подобив знаменуемъ себе образомъ честнаго креста Христова треми первыми персты: во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Якожъ и тамо Христово крещеніе во образь погребенія и воскресенія Его, а именованіе Отца, Сына и Святаго Духа; сице и зді—Христовъ вресть, а исмовъданіе — Отца, Сына и Святаго Духа, якожь пріяхомь писанное и неписанное преданіе отъ святыхъ апостоль сице знаменатися животворящимъ врестомъ треми мервыми персты, и совершати и тайну святаго крещенія во имя Отца и Сына и CBATATO LYXA».

перстовъ отъ святаго Мелетіа. А Өеодорить о томъ ничтоже писа: зане велико истязаніе о томъ было во святьй горь Аоонстви въ лето 7156-е, подобив, якоже въ царствующемъ великомъ градъ Москвъ бысть кръпкое истязание отъ преосвященныхъ великороссійскихъ митрополитовъ, архіепископовъ и епископовъ, во Святомъ Духв собравшихся въ лъто 7174-е, и необратеся въ Осодоритова книза таковое писаніе; но солгано на нвкихъ Өеодорита отъ суемудрыхъ сокровенныхъ II еретиковъ.

Обратаются въ древнихъ греческихъ рукописныхъ и печатныхъ книгахъ и сія толкованія о аллилуіи: святаго Германа патріарка константинопольскаго. толкованіе: алл-Отецъ, ил-Сынъ. уіа-Духъ Святый, сирвчь: слава Отцу, слава Сыну, слава Духу Святому. И по Григорію нисскому: алл-слава, ил-Богу, уіаживому. И по Кириллу александрійскому: алл-державный, ил-Богъ, уіа-той единъ; или: хвалите истинна Господа и похвалите его достовно. И по Суммаху и по вныхъ толковницёхъ: алл-прінде, ил-явися, уіа-Вогъ, или: пъснь Божія, и: хвалите Бога жива, и: хвалите Госпола. яво благъ псаломъ. Сія толкованія обрітаются въ древнихъ книгахъ о аллилуіи, а никто отъ святыхъ и мудрыхъ толкова сію на единъ разумъ.

неправедно клевещуть ихъ, зане въ книгахъ ихъ ниглё сіе необрътается писано. И истязаніе о томъ веліе было во святой горъ Асонской въ лъто 7157. пересматривали Мелетіевы Өеодоритовы книги, и писаніе такое не обралося въ ихъ книгахъ... Аше святый Мелетій показаль персты: кія три персты показа и кая совокупи и бысть знаменіе? Явственно есть, яко тв первые три персты показа, ради святыя Троицы, и паки тін три перста совокупи, ради единосуществія Божества, и быть знаменіе; сице бысть показаніе перстъ, а неинако. А Өеодоритъ о томъ не писалъ нигдѣ: зане въ его книгахътаковое писаніе не обрѣтается, токмо солгано на него отъ еретиковъ.

Съ помощію всесильнаго Бога ла речемъ и мы, во отвътъ оному, на аллилуію толкованіе не отъ себе, но якожъ святіи и богоноснів отпа и учитель толковаща и разумѣща, якожъ обратохомъ въ древнихъ рукописныхъ и печатныхъ внигахъ. Святаго Германа патріарха толкованіе алл-ил-уіа: алл-Отецъ, вл-Сынъ, уіа—Духъ Святый; и пави: алл-Отцу, ил-Сыну, уіа-Духу Святому, сирѣчь: слава Отцу, слава Сыну, слава Духу Святому. И паки по Григорію нисскому: али-слава, ил-Богу, сирѣчь алдилуіа уіа-живому, толкуетъ: слава Богу живому. И паки по Кириллу Александрійскому: алл-державный, ил-Вогь, уіа-той единъ; или: хвалите истина Господа, или: хвалите его достойно. И паки по Суммаху н по иныхъ толковниковъ: алл-

Обаче три чины обратаются во святой церкви по преданію святыхъ отцевъ о алхилуін; первое убо-во учиненных мъстъхъ глаголати алинауја трижды, таже: Слава Теб'в Боже; второево иныхъ учиненныхъ мъствхъ и временъхъ алиција токмо трижды, кром'в Слава Теб'в Боже; третіе же — во иныхъ учиненныхъ стихахъ единожды аллилуіа глаголати, или пети. И разумъ есть въ томъ сицевъ: егда глаголемъ трижды аллилуіа, кромъ Слава Тебъ Боже, или единожды, тогда являеть: Слава Тебъ. или токио: хвала, вли: слава. Аше же есть стихъ въ лицу Божію, тогда разумбется и за Слава Тебъ Воже; а егда будеть стихъ къ лицу Богоролины, или святаго коого, тогла знаменуетъ: Слава тебъ Богородица, или: Слава тебъ святый Божій, вля: хвала. Яко же и въ литійных стихирахь великомученива Георгіа писано есть: аллилуіа, аллилуіа, вічлика Христу воскресшему. Такожде и индв православно разумветь святая восточная церковь въ аллилуів разнымъ разумомъ, по Сличію стиха и времене: зане сія аллилуіа ангельская піснь есть, и сего радиразное и многое въ себъ толкование ниветъ.

прінде, ил-явися, уіа-Богъ, или: пѣснь Божія, или: хвалите Богажива, нли: хвалите Господа, яко благъ псаломъ. Сіл толкованія и прочан обрѣтаются въ древнихъ книгахъ, а микто не толковалъ, что на единомъ разумѣ стояти, токмо на Слава Тебѣ Боже.

Три чина обратлется во святой церкви, преданы отъ святихъ отецъ о алимуін; первое убо — во учиненныхъ ивстахъ Parojathaliujvia torman, tame: Слава Тебв Воже; второе жево нимъ учиненныхъ стихахъ аллилуів токио трижды, кромѣ Слава Тебв Боже: третіе жево иныхъ учиненныхъ стиховъ единожем віукиків міжониць нли пъти. И разумъ есть въ томъ, явожъ више ревохомъ... Егда глаголемъ трижды аллилуіа, проив Слава Тебв Боже, или единожды аландуіа, тогла являеть: слава тебь, или токио: слава, вли: хвала. Аще есть стихъ къ лицу Божію, тогда разумвется и за Слава Тебъ Боже; и егда будеть стихъ въ лицу Вогородицы, или святому коему, тогда знаменуеть: Слава тебь, сврычь: Слава тебь Богородица, или: Слава тобъ святый Божій, или: хвала. Якожъ и въ стихирахъ святаго веливомученика Георгіа въ литін, еже глаголють: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа Христу воскресшему, тамо разумъется сне: Слава, слава, слава, или: хвала, хвала, хвала Христу воскресшему. Такожде и индъ сице православно разумветь святая восточная церковь во алинуін

якоже и прежде рекохонъ яс- разныхъ разумомъ, по сличію нъйше <sup>э1</sup>). стиха и дъла.

Приведенное нами дословное сличение нашей рукописи сътретьею главою соборныхъ дѣяній 1667 года наглядно показываетъ, что эта глава соборныхъ дѣяній представляетъ изъ себя въ большей своей части только выдержки изъ сочиненія иверскаго архимандрита Діонисія, нерѣдко прямо дословныя.

По этому поводу считаемъ нелишнимъ сказать следующее: въ сочинени аркимандрита Діонисія різво проведенъ взглядъ на старообрядческія особенности, кака на нифющія еретическое происхождение и симслъ, котораго они, какъ мы знаемъ, въ дъйствительности не вивють. А между твиъ эти воззрвнія Діонпсія оказали извъстное влінніе и на отновъ собора 1667 года, которые съ своей стороны отнеслись къ старому обряду очень подоврительно и наложили отлучение на всяваго, вто будеть держаться гео и хулить новонсиравлений обрядь, яко бы еретичесвій. Это явленіе объясняется такинь образонь: няви церковныхъ исправленій Никона різпительно и постоянно заявляли, что троеперстіе, трегубая аллилуія и пр., суть обряды еретические, заключають въ себъ синслъ противный православному ученію. Несмотря на всё разъясненія православныхъ, что въ троецерстін, трегубой аллилуін и пр. завлючается строго православное ученіе, что въ новоисправленномъ обряд'в ить и следа. чего-либо еретического, ревнители старины попрежнему не хотели принять новоисправленняго обряда, попрежнему утверждали, что этоть обрядь есть еретическій. Эта-то упрямая приверженность къ старому обряду, въ соединения съ представлениемъ о новоисправленномъ обрядъ вавъ еретическомъ заставила и православныхъ въ свою очередь придти къ мысли, что раскольники упрямо держатся за старый обрядъ только потому, что соединяють съ нимъ вакія-либо неправославныя представленія, сближающія ихъ съ разными древними еретиками. Эта очень естественная мысль переходила у православныхъ въ увъренность твердую н прибавимъ отъ себя - бевошибочную, когда они узнавали, что раскольники и даже самые ихъ первые учители по нъкоторымъ вопро-

<sup>21)</sup> Въ черновомъ спискъ это огдъленіе первоначально было изложено такъ: «сін толкованія обрътаются въ древнихъ книгахъ, а никтоже толкова на единъразсудъ, точію Слава Тебъ Боже: зане сія аллизуіа ангельская пъснь и имъетъ въ себъ миогія разумы и толкованія. Обаче святіи отцы преданія во святую дерьковь въ божественномъ пъніи глаголати аллизуіа до трижды, таже: слава тебъ Боже, якоже выше рекохомъ. Въ нашей рукописи это мъсто читается такъ: «сія толкованія и прочая обрътаются въ древнихъ книгахъ, а никто неголковаль, что на единомъ разумъ стоите, токмо на Слава Тебъ Боже, яко вы глаголете, но яко рекохомъ, зане аггельская пъснь есть. Убо святіи отцы предаша глаголати аллизуіа трижды, таже: слава тебъ Боже».



самъ впадали въ неправославное мудрование (см. матер. для ист. pacs. IV. 40-49, 54-62; V. 175-176, 216; VI, 92-182, 266 н др.)-Въ виду указавныхъ обстоятельствъ взглядъ на старообрядческія особенности какъ на еретическія или, во всякомъ случать, какъ на очепь подозрительныя, дающія основаніе уподобдять раскольниковъ разнымъ еретикамъ и сближать съ ними, очень долго держался въ нашей противураскольнической литературь. Игнатій Тобольскій въ своемь третьемъ посланіи говорить напримъръ: "нъсть бо ересь, юже они прокляти полуармяне (т.-е. раскольники) не держать: въ раздълени неравенства Упостасей святыя Тронцы, еже изображати ю съ последними персты-суть проилятін аріане; въ маломъ паки перств изобразующе Св. Луха и тъмъ его менша Бога Отна творяще-суть проклятін макелоніане; изобразующе же паки Сына Божія въ разділенныхъ лицахъ божествомъ и человъчествомъ, въ великоуказательномъ и въ веливосреднемъ и тъмъ Сына Божія на двъ Упостаси, сярвчь, лица разделяюще, суть провляти несторіане (стр. 60). Св. Димитрій Ростовскій въ своемъ "розыскъ" называеть раскольниковъ еретиками, такъ какъ они "троическое единосущіе пресъщають на трое: еленаго Сына Божія на два Сына разлівляють воплощение Сына Божія, бывшее поистинь, неисповьдують, Христа на особомъ отъ Св. Троицы престолъ посаждаютъ (стр. 385, изд. 1847 г.). Питиримъ въ "Пращицъ" прямо называетъ раскольниковъ еретиками. Подобив онымъ еретикамъ древнимъ. говорить онь, и ныибшини иже въ мимошедшихъ летахъ яко злосмрадное здовоніе проникцій, глаголю, еретики: Аввакумъ, Лазарь, Өеодоръ, Пустосвять Никита, и нижегородецъ старецъ Сергій" (л. 11 и 13, 291, 358, 359, и др.). Питиримъ подробно говоритъ о томъ, въ чемъ именно заключается еретичество раскольниковъ и полем они должны быть поставлены на ряду съ древними еретиками (л. 89. 91-94, 99, 101 и др.). Въ побличени неправды раскольническія преоси. Өеофилакть говорить, что раскольники своими ожесточенными нападеніями на православный обрядъ, упрямымъ нежеланіемъ принять его дають право подозръвать, что они съ особенностями своихъ обрядовъ соедидяють какія-лебо неправославныя представленія. "Зрите и вы богомерзкіе суевърцы, напримъръ говорить онъ, праведно ли вы нарекаете на православныхъ христіанъ, акибы неправо порицаюшихъ васъ аріанствомъ, иже со Аріемъ нехощете Христа исповъдати Бога, егда молитву сію: Господи Інсусе Христе Боже напів и пр. отмещете: въ сложеній перстовъ гадательні хиромантією своею противитеся равенству святыя Троицы. а въ молитвъ сей явно отрицаетеся Христа исповъдати Бога. Сего больше и самъ ересеначальникъ Арій не требуетъ отъ васъ: и еще ли

неявное ваше аріанство безбожній апостаты" (д. 89). Арсеній Мацеевичь въ своемъ "Изобличеній" на "предисловіе" къ "поморскимъ отвётамъ такъ говорить о раскольникахъ": вамъ самая нужная и главная вещь къ вёрё о церкве: двонерстный кукнить арменскій, двойственное аллилуія, да осемь концовъ крестныхъ на просфорѣ. И тако посему можно видёть, что ваша вёра столько съ Златоустымъ согласуетъ, сколько Веліаръ со Христомъ. Однако можно безсомивнія признать, что ваша вёра съ своими преданіями не новая, но самою вещію древняя и старянная, сирёчь древняго Веліара сатаны и его слугъ древнихъ скизмативовъ, раскольщиковъ и еретиковъ, на которыхъ древній церкве учитель Златоустъ святый пространно писалъ и вопіялъ" (Оп. док. дёлъ Св. Синода, т. І, прил. стр. ССССХХХУ).

Коренной перевороть во взглядахъ на старообрядческія особенности и на отношеніе къ нимъ православныхъ произвело знаменитое "Увъщаніе" митрополита Платона, въ которомъ святитель настойчиво и ръшительно заявляеть, что старообрядцы съ нами въ самой въры силъ согласны, только за одни мелкости спорять и отъ насъ за то отдираются", что какъ въ сугубой аллилуіи такъ и въ трегубой одинаково прославляется Св. Тронца, что "если въра о св. Тронцъ есть пепорочна, то какъ бы ни ходить— но солицу или противъ солица, въ томъ великой силы не находили... Хорошо ходить и по солицу, только бы быть въ соединеніи съ церковію"... (стр. 35, 49, 55, 59, 78, 84 и др. Изд. 8-е).

Со времени изданія "Увъщанія" и последовавшаго за темъ учрежденія такъ называемаго "единовърія" православные полемисты съ расколомъ перестали называть раскольниковъ за старый обрядъ еретиками и перестали отыскивать въ старомъ обрядъ скрытое въ немъ еретическое ученіе. Върно исторически и прекрасно вообще объясняеть эту перемену во взглядахь и отношенияхь къ старому обряду со стороны православной церкви, митрополить Филареть въ своихъ "бесъдахъ къ глаголемому старообрядцу": "вогда ревнители мнимой старины, разсуждаетъ святитель, упорно стали за перстосложение двуперствое противъ троеперстнаго, принятаго издревле въ знаменіе Пресвятыя Тронцы; тогда настояло опасеніе и подохр'яніе: не есть ли, или не окажется ли двуперстное знамение выражениемъ какого-либо новаго неправаго учения о Божествъ, и потому предосторожность требовала употребить сильную міру, чтобы пресічь неправильное, и не допустить распространяться злу... Потомъ болье нежели стольтній опыть показаль, что вы, старообрядцы, оть православнаго ученія о Пресвятой Тронцв и о воплощени Сына Божія не отпали, и что въ крестномъ знаменія продолжаете образовать тиниство Пресвятыя

Троицы и воплощеніе Сына Божія, какъ и православная церковь только нетакимъ расположеніемъ перстовъ, какое она издревле употребляетъ. Изм'яненіе знаменія перестало быть важнымъ и подлежащимъ строгому суду, когда оказалось, что существо таннства сохранено" (стр. 117—118, изд. 3-е).

Въ виду значенія сочиненія Діонисія для первоначальной исторіи раскола мы вечатаемъ самов сочиненіе Діонисія въ его полномъ видё по рукописи Московской симедальной библіотеки № 372.

Н. Капторовъ.

# СОЧИНЕНІЕ ПРОТИВЪ РАСКОЛА ИВЕРСКАГО АРХИМАНДРИТА ГРЕКА ДІОНИСІЯ.

Інсусе предвари и помози намъ. Во имя Отца и Сына и Святаго Духа, аминь. О аллидуја.

#### ГЛАВА І.

Глаголють нъцыи, яко подобаеть глаголати аллилуја дважды, потомъ: слава тебъ Боже, сиръчь, аллилуіа, аллилуіа, слава тебъ Боже; а не трижды, сирвчы: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава тебѣ Боже, и всуемудріе свое приводять во свидѣтелство монаха преподобнаго Ефросина псковскаго, вій толкуетъ аллилуіа. яко товмо являеть: слава тебъ Воже. Глаголють еще и иное много суемудріе отъ онаго житія, яже суть достойна смёху, аще кто будеть чести со вниманіемь (наппачеже въ видінін, еже глаголетъ списатель, негли яко видъ Богородицу и архангела, и бесъдова съ нимъ объ аллилуін), и тамо будеть ужасатися читатель безумію синсателя. Еще глаголють: зане аще ито глаголетъ трижды аллилуіа, --- согръщаетъ и есть то ересь и многобожіе. И неразумъютъ (окаянній и сльпій сердцемъ), зане якожъ глаголють они дважды аллилуіа, то есть велми и зёло велія ересь: сотворяють бо во святьй Тронцф разделеніе, (а не соединеніе), якоже ниже являти ясит будемъ. И еще именують сію аллилую пресвятою, и пречистою, и животворящею, и во все существо Божіе, и ина суемудрія. Откуду (сія) и чесо ради? и въ чемъ-ли сличествують сія? Сіе бо суемудріе не имфеть ни единаго основанія благочестива, паче же безумныя, дерзну рещи, и нечестивыя мысли исполнено.

### предисловіе.

Мы благодатію всесильнаго Бога, иже въ Тронцы славимаго н во единицъ поклоннемаго, якоже пріяхомъ непорочную и православную въру отъ святыхъ богопроповъдниковъ апостоловъ, и богоносныхъ святыхъ отецъ седми святыхъ вселенскихъ соборовъ, и отъ прочихъ великихъ светилъ и вселенскихъ учителей, такожъ и чинъ последованія церковнаго, писанное и неписанное предапіе, -- сице віруюмъ и сице держимъ неизмінно, якоже держаща прадъды и отцы наши, иже подвизащася и бордствоваща великими подвиги, и бъды терпъща даже до смерти многажды. И наипаче последи предсудища лучше порабощенными быти твлесно агаряномъ, нежели подвигнути православныя догматы, и прінти новины латинскія; лучше изволища тёлесні вредитися, а недушевив, якоже видится въ вишгахъ, яже суть писаны на латинъ и на соборъ, иже во Флоренціи злѣ бываемый. И неувлонихомся греки нивогда на латинскія разумы, якожъ глаголете вы, но стояхомъ противу мужествено, многажды же и соборы сотвориша нанихъ, и провляща ихъ шесть кратъ, яко последи ниже будемъ изъясняти. Нынъ же на предлежащее возвратимсяо аллилуіи отвъщати и сказати вамъ, и о толкованіи ел и разумъ, якожъ святін богоноснін отци толковаща и разумъща, и якожъ держить и разунветь святая восточная Христова церковь.

#### ГЛАВА І.

Статья I. Святая Христова восточная церковь, якожъ рекохомъ, отъ святыхъ апостолъ, и святыхъ богоносныхъ отецъ седми святыхъ вселенскихъ соборовъ, и отъ прочихъ святыхъ вселенскихъ учитель сію аггельскую пѣснь, сирѣчь аллилуіа, (прія) глаголати трижды, сирѣчь: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа; тажъ: слава тебѣ Боже. Сице трижды, якожъ видится и писано во многихъ древнихъ рукописныхъ книгахъ греческихъ и славенскихъ.

Вопросъ. Обаче глаголютъ трижды аллилуја, таже прирещи: слава тебв Боже, что являетъ и что разумвемъ въ семъ?

Отвътъ. Сіе являетъ и сіе разумъемъ православно: аллилуіа Отич. аллилуів Сыну, аллилуів Святому Духу; таже: слава тебъ Боже. Глаголюще сице сіе аллилуіа трижды, являемъ и исповъдуемъ, яко есть Тронцы Божество, сирвчь, трічностасно; и еже приречемъ: слава тебъ Боже, являемъ и исповъдуемъ, яко Троица единъ Богъ есть, а не три Бозн. Якожъ и егда паки поетъ святая церковь: святый Боже, святый крыпкій, святый безсмертный помилуй насъ; и въ сей аггельской пъсни такожде разумъемъ, якоже и во аллилуін, въ божествъ Троицу и единицу: святый Боже-Отець, святый крыпкій-Сынь, святый безсмертный-Лухь Святый, таже: помилуй насъ, а не помилуйте насъ. Се, еже со трисвятымъ, исповъдуемъ тріупостасное въ Божествъ, и еже: помилуй насъ, едино Божество: единъ бо Богъ Троица, а не три. Подобит и мерувимская (на полт: серафимская) птснь, еже поетъ церковь: свять, свять, свять Господь Саваоов, подобев являеть, якожъ и аллилуіа и Святый Боже: свять, свять, свять ради трі**упостаснаго** Божества, и: Господь Саваооъ-ради соединенія, сирвчь, за единицу (на полв: за едино существо) Божества. Свять Отецъ, свять Сынъ, свять Духъ Святый; таже: Господь Саваооъ, сиръчь, Господь силъ, по Діонисію Ареопагиту. Се убо единъ Господь силь, Святая Троица, а не три Господы. Сице и во аллилуін: трижды-ради Тронцы, и: слава тебѣ Боже-ради единицы: зане въ Троицъ и во единицъ Богъ славословится, и въруется, и исповедуется. Сице держить и мудрствуеть святая восточная церковь, якожъ свыше и извачала прія, писанная и неписанная преданія отъ святыхъ Апостоль, и святыхъ отецъ, и вселенскихъ седии соборовъ ѝ прочихъ. Но во еже глаголете вы, суемудрін аллилуіа дважды дважды, таже: слава тебв Боже-каково основаніе вивете? Вы толкуете, яко знаменуеть аллилуіа: слава тебв Боже. Поставимъ и мы даречемъ, яко глаголете и вы, яко знаменуеть алинуіа: Слава тебів Боже. Дважды алинуіа, таже: слава тебъ Боже, авляеть по вашему трижды слава тебъ Боже. Се трижды Слава тебъ Воже являеть токио Тронцу, а единицу нв. Се убо погращаете, и исповадуете токмо Тронцу, а единицу ни. Идвже бо исповыдуется Тронца просто безъ единицы, разумъется зло: зане вивнится сія Тронца три бози, а не единъ Богъ; небуди вредословіе. Но православное испов'яданіе есть сице: по Тронцъ да послъдуетъ и единица; идъже Тронца и единица,

православное есть исповъданіе; а идъже Троица безъ единицы, многобожіе еллинское есть; и идъже единица безъ Троицы, безбожіе іудейское и агарянское есть. Но святая восточная церковь православно мудрствуеть и исповъдуеть Троицу и единицу. Сего ради и православно поетъ аллилуіа трижды ради Троицы, и слава тебъ Боже ради единицы. И: святый Боже и прочая, такожде исповъдаеть, и: свять, свять, свять Господь Саваооъ—тоже знаменуеть трисвятое ради Троицы; помилуй насъ и: Господь Саваооъ—ради единицы, якоже выше рекохомъ. Се есть православное мудрованіе.

Статья II. А что есть писано во Ефросиновъ житін, она вся суть суемудріе: вто будеть прочитати по Бозь со вниманіемъ, разумъти будетъ. Аще Ефросинъ имъяще каково недоумъніе о адлилуін, яко человёкъ діавольскимъ искушеніемъ. — неливно. А что глаголють, яко о семь иде во Царыградь и слыша оть патріарха и въ соборной велицей церкви глаголющыя аллилуіа дважды, о томъ мнимъ, яко нейде въ Царьградъ, зане времена нетаковая быша тогда. Владъща бо тогда турки Болгаріею и Сербы и всъмъ западомъ до Дуная и до Чернаго моря, и ратоваща турки тогда на христіаны великими и лютыми ратми. Но аще и иде во Царьградъ, во время оно бъ Іосифъ патріархъ латиномудрый, который бѣ на осмомъ соборѣ во Флоренцыи. И паки: единаго человъка свидътельство непріемлется по божественному писанію, аще и аггель небесный будеть. И вящше разумфется истина въ списателеве виденіи, иже глаголеть, яко Богородица рече ему таковая словеса, яже подобаеть ниже слышати кому. Тамо бо списатель Ефросинова житія пишеть отъ соннаго грезу, или отъ вътра главы своея нъкоторая толкованія непотребная на аллилую. Но, съ помощію всесильнаго Бога, да речемъ и мы въ отвъть оному-на аллилую толкование, не отъ себъ, но яко святи и богоносни отци и учители толковаща и разумѣша, якожъ обрѣтохомъ въ древнихъ рукописныхъ и печатныхъ книгахъ.

Статья III. Святаго Германа патріарха толкованіе алл-ил-уіа: алл—Отецъ, ил—Сынъ, уіа—Духъ Святый, и паки: алл— Отцу, ил—Сыну, уіа—Духу Святому, сиръчь: слава Отцу, слава Сыну, слава Духу Святому. И паки по Григорію Нускому: алл—слава, ил—Богу, уіа—живому, сиръчь аллилуіа толкуєть: слава Богу

живому. И паки по Куриллу александрійскому: алл—державный, ил—Богъ, уіа — той единъ; или: хвалите истина Господа; или: похвалите его достойно. И паки по Суммаху и по иныхъ толковниковъ: алл—пріиде, ил—явися, уіа — Богъ; или: пъснь Божія; или: хвалите Бога жива; или: хвалите Господа, яко благъ псаломъ.

Сія толкованія и прочая обрѣтаются въ древнихъ книгахъ, а никто нетолковалъ, что на единомъ разумѣ стояти, токмо: на Слава тебѣ Боже, яко вы глаголете, но, яко рекохомъ, многа разума и толкованія имѣетъ сія аллилуіа, зане аггельская пѣснь есть. Убо святіи отцы предаша глаголати аллилуіа трижды, таже: слава тебѣ Боже, и се являетъ, якожъ предрекохомъ: аллилуіа— Отцу, аллилуіа—Сыну, аллилуіа — Святому Духу, снрѣчь: слава Отцу, слава Сыну, слава Святому Духу, тажъ: слава тебѣ Боже-Сице разумѣетъ православнѣ восточная церковь: трижды аллилуіа за Троицу и: слава тебѣ Боже за единицу, а неинако; сирѣчь: яко святая Троица есть единъ Богъ, единосущный и нераздѣлный, а не три бози разніи. Сице и Святый Боже и Святъ, святъ, святъ Господь Саваооъ—Троицу и единицу, якожъ предрекохомъ яснѣйше.

Статья IV. Обаче аллилуіа и святый Боже трижды, по три глаголемъ ради тріехъ трончныхъ чиноначалныхъ чиновъ, святыхъ безплотныхъ небесныхъ силъ, по святому Діонусію Ареопагиту. И сего ради не токмо трижды, но и многажды глаголемъ, сиръчь. частъ, зане сими пъсными безпрестани славословять и воспъвають святів безплотній небесній силы Бога, иже въ Троицъ в единицъ славимаго, якожъ мнози духоносній отцы сподобишася благодатію Святаго Духа слышати, якожъ повъствують святыя книги святыя нашея церкве. И зане сія аллилуіа есть аггельская пъснь, сего ради имъетъ многоличная толкованія, сиръчь, многа знаменуеть, якожь выше рекохомь, якожь и прочая словеса божественнаго писанія. И сего ради, елика яви Духъ Святый чрезъ уста святыхъ отецъ, она и мы да держимъ и она да мудрствуемъ; еликаже они умолчаща, подобаетъ и намъ она да немного испытуемъ. Обаче на аллилую обрътаются вышереченная толкованія въ достовърныхъ книгахъ, и преданія древняя, да глаголемъ аллилуіа трижды, таже: слава тебф Боже. И сице за достовфрное свидътельство видится писано и доднесь во многихъ харатейныхъ рукописныхъ древнихъ книгахъ славенскихъ и греческихъ: аллилуів, аллилуіа, аллилуіа, слава тебф Боже. И во апокалипсисф святаго всехвальнаго апостола Іоанна, евангелиста и богослова, явственнфйше являеть о трегубой аллилуіп въ толкованіи Андрея архіепископа Кесарін Каппадокійскія: аллилуіа трижды, ради трічпостаснаго божества. И здф тражды аллилуіа, а не дважды, тажь: квалите Богу нашему аллилуіа. Тамо рече: хвалите Богу нашему аллилуіа, мы глаголемь: слава тебф Боже. Свыще изначала извыче святая церковь глаголати аллилуіа трижды, тажь: слава тебф Боже, якожъ прежде рекохомъ. Токмо сія смущенія, яже нфцыи хощуть глаголати аллилуіа дважды, тажь: слава тебф Боже, оть списателя житія Ефросинова начася діаволскимъ навфтомъ. А Ефросинъ въ последнемъ поученіи своемъ при смерти о аллилуін ничего не приказаль братіи въ тестаменть своемъ.

Статья V. Обаче иногда глаголеть церковь трижды аллилуіа, кромѣ Слава тебѣ Боже; а иногда единожды аллилуіа, во уреченномъ мѣстѣ: что сіе тогда являетъ?

Отвётъ. Егда глаголемъ трижды аллилуіа, кромѣ Слава тебѣ Боже, или единожды аллилуіа, тогда являетъ: слава тебѣ, или токмо: слава, или: хвала. Аще есть стихъ къ лицу Божію, тогда разумѣется и за Слава тебѣ Боже; а егда будетъ стихъ къ лицу Богородицы, или святому коему, тогда знаменуетъ: слава тебѣ, сирѣчь: слава тебѣ Богородицѣ, или: слава тебѣ святый Божій, или: хвала. Якожъ и въ стихирахъ святаго великомученика Георгіа въ литіи, еже глаголютъ: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа Христу воскресшему; тамо разумѣется сице: слава, слава, слава, или: хвала, хвала, хвала Христу воскресшему. Такожде и индѣ сице православно разумѣетъ святая восточная церковь во аллилуіи разнымъ разумомъ, по сличію стиха и дѣла.

Статья VI. Три чина обрѣтается во святой церкви преданы отъ святыхъ отецъ о алипуіи: первое убо—во учиненныхъ мѣстѣхъ глаголати аллилуіа трижды, таже: Слава тебѣ Боже; второс же—во иныхъ учиненныхъ стихахъ аллилуіа токмо трижды, кромѣ: Слава тебѣ Боже; третіе же—во иныхъ учиненныхъ стиховъ единожды аллилуіа глаголати, или пѣти; и разумъ есть въ томъ, якожъ выше рекохомъ. Сице обрѣтается въ древнихъ книгахъ сіи три чины писаны, а дважды аллилуіа глаголати нигдѣ не обрѣтается указано, развѣ въ новыхъ испорченныхъ книгахъ отъ суемудрыхъ и неразумныхъ, негли отъ латинскихъ книгъ взято,

зане датины, извъстно, дважды глаголють адлизја, а трижды нивогда глаголють. Сего ради недститеся глаголюще дважды адлизуја, не бо есть истинное мудрованје, но погръшеное. И гръшите въ томъ тяжьо, зане едико время глаголасте сице невъдъніемъ, тогда бо имъли и менше гръхъ; а отнелъже народствоваще вещь, сиръчь, явися во всемъ народъ и проповъдася истинно, аще кто ради упрямства своего противляйся, таковый согръщаетъ тяжко, и смертный гръхъ согръщаетъ, зане падать будете во ересь безглавыхъ. И упрямство есть діавольское, и кто стоитъ во упрямствъ, той въ діавольской води и власти обрътается, и той будетъ его пріобръсти, яко истина еретика, зане упрямый человъкъ есть сущій еретикъ,—таковы бо быша древніи еретицы.

Статья VII. А еже глаголють на Максима Грека, что и онъ мудрствоваще аллилуіа дважды глаголати, и приводять во свидътельство святаго Игнатіа Богоносца, яко отъ аггеловъ слыша пъти сице аллилуіа—дважды, и въ томъ лгуть на святаго Игнатіа и Максима Грека, зане святому Игнатію явищася аггели о божественномъ псалмопъніи, сиръчь о антифонъхъ, а не о аллилуіи, и въ семъ несогласуется самое писаніе, кія называють Максимово, и о томъ разумъется подлинно, что то сложеніе слова не Максимово есть, токмо лгаша нъцыи на его имя.

Статья VIII. Есть еще и инъ чинъ во святой церкви, иже въ божественной литургіа предъ святымъ евангеліемъ поется аллилуіа не токмо трижды, но в вящше. Ту, предъ святымъ евангеліемъ на аллилуіа, разумбемъ сія толкованія, еже предрекохомъ, сирьчь: прінде, явися Богь, и: слава Богу живому, и: державный Богъ, той единъ, и: хвалите истина Господа, и: похвалите Его достойно, и: хвалите Бога жива и прочая. Сія вся знаменуетъ аллилуја, еже поется предъ евангеліемъ, зане ту сія пъснь токмо къ Христову лицу приносится, еже есть святое евангеліе, и являеть пришествіе Господа нашего Іисуса, яже прінде на землю. Сіе являеть: прінде и явися Богь, и абіе по аллинуін является святое евангеліе, яко лице Христово, и прочитается отъ священника или отъ діакона, и слышимъ его яко самаго Христа со всякимъ страхомъ и благоговъніемъ. А: слава Богу живому и прочая, яже выше писана, - тъмъ славословемъ и воспъваемъ самаго Христа живаго, сиръчь воскресение его восхваляемъ и воспъваемъ и

прославляемъ, заме святое евангеліе лице восересенія Хрнотова знаменуеть. И вся сія хваленія зді, еже знаменуеть аллыуіа. BE VECTS CRATONY OBTAINGNID HORMOCHTCH, SAME SDRING CRATOR OBTAIL геліе, яко самаго Христа зримъ, иже изъ мертвыхъ восиресша, н на вемян съ нами соживуща. Сего ради и по всякой нелёли на утрени новлавлемся и лебываемъ святое свангеліе ради восвресенія Христова, якоже повлоняємся и лобываємъ самаго Христа, иже отъ мертвыхъ воскресна. Сего ради и сія нісни приносятся въ божественной литургін передъ святымъ евангелість, -- самому Христу Богу нашему воскресшему взъ мертвыкъ: аллилуів, аллилуів, ветокно трежды, но и безчислено. Аме вышереченная толкованія: слава Богу живому и прочая. мощно разумътися и на святую Тронцу кваленіе, но по сличію (на полъ: приличію) времени и стиха; а предъ святымъ евангеліемъ въ божественной литургін наниаче къ лицу Храстову вриносится, якоже и вногда ино разумбется, якоже рекохомъ, по сличію времени и стиха. - Богу нашему, иже въ Тронцъ слевимому и во единицѣ поклопнемому, слава, честь, поклоневіе, н великольніе, нынь и приско и въ безконечныя выки, безконечныхъ въковъ, аминь.

Во имя Отца и Сына и Святаго Духа, аминь.

Честный кресте Христовъ, спасителю нашъ, помози намъ.

О честивиъ креств намъ слово.

#### ГЛАВА ІІ.

Ко глаголющимъ, яко греки и прочін, иже знаменуются образомъ честнаго креста треми первыми персты, суть еретики, и якоже сіе преданіе и обычай взяхомъ отъ латинъ, сирвчь отъ папы Афеса, слово противореченное, сирвчь отвѣтное: къ протопону Аввакуму, и къ попу Лаварю сибирскому, и къ попу Никитѣ суздалскому, и старцу Герасиму Фирсову соловециаго монастыря и къ прочимъ единомудреникомъ и сокѣтникомъ изъ. И о просфорахъ, и о частицахъ, и о четверочастиомъ крестѣ, иже именуютъ крыжемъ.

Digitized by Google

Статья I. Глаголете, яко взяхомъ отъ паны Афеса cip запоновъть знаменатися врестомъ треми первими персты, се яво лжете о семъ веліе: едино убо, яко папа Афесъ никогда бъ; второе, яко латини знамение крестное никогда треми персты нетвориша, неже творять, но знаменуются товно дебыя персты, и древле и ныив, якожъ видится въ книзв, яже именуется Кируллова, грека Константина Панагіота преніе, иже сотвори со Азиметомъ датинянномъ, идъже обличаеть его Панагіоть, и глаголеть 'ему: Азните, почто несогбаеми три перста и неврестишися десною рукою, но твориши кресть обоими персты еретически. Се лжете все. А мы Божіею благодатію православно творимъ знаменіе честнаго креста на лиць и на тьль нашемь: треми первыми персты десныя руки, якожь прівхомь отъ святыхь апостоловъ, и отъ святихъ богоноснихъ отецъ и вселенскихъ учителей: во имя Отца и Сына и Святаго Духа, неписаннымъ преданіемъ, якожъ свидътельствуетъ и святый Васелій Великій, нже во святому Амфилохію епископу нвонійскому слово 27, и въ Коричей печатной (на полъ: листъ 259), и въ правилахъ Матебевскихъ. Егда согбаемъ три кервыя персты десныя руки, знаменуемъ, яко въруемъ и исповъдуемъ во святой Троицъ едино Божество и едино существо, сиръчь: единъ Богъ тріупостасный и единосущный, якоже сін тріе первін персты десныя руки инфють токмо именованіе: первый, вгорой, и третій: а который есть болши или менши, неможеши разумъти или сказати. Сего ради сими первыми тремя персты предаша намъ святіи Апостоли и богоносніи отци творити знаменіе животворящимъ крестомъ, совокупявше ихъ во имя святыя и единосущныя Троицы. И въ сихъ тріехъ перстахъ не яко хощемъ показати все таинство Божества нии Божество, яко вы баснословите, небуди; токмо число покаженъ сими персты-Троицы и единици: три перста за Троицу, сововупленіежь перстовь ради единицы, сирычь, яко Тронца и единица есть Богъ. Кто есть вив ума, еже хощеть показати или эказати все Божество въ перстахъ, или все таниство Божества явдати въ перстахъ. Богъ есть недовъдомъ, непостижниъ, и неизслъдимъ, и невидимъ, нже ниже умомъ можетъ кто всеконечно достигнуги, наже безплотин силы. И како вы человёцы, суще создани, хощете показати незданное и непостижниое Божество въ вещественныхъ и зданныхъ вещехъ, - въ перстахъ и во иныхъ? Не буди

вредословіе. Вы суемудрін вредословите тяжко, еже украплаетеся новазати все Божество и все вочеловъчение Христово и всю ботословію въ перстахъ руки, нечестиво и пребезваконно! Кто убо оть богоносныхь отепь и вселенскихь учителей или писаша или мудрствоваща сія, яже вы нынъ пишете и мудрствуете?-Нивтоже. Откулу ли слышасте и навыкосте сіл, отъ котораго божественнаго писанія, или отъ котораго вселенсваго православія учителя? Ни: развъ отъ сатаны (отца и друга вашего и учителя) слышасте и навыкосте сія. Глаголете вы, яко подобаеть знаменатися врестомъ сице: совокупити два персты: вторымъ и третіемъ, а третій навлонень быти мало подъ вторымь; таже: первый-великій перстъ и пругая два последняя персты: четвертой и пятой-меншій. совобупити. И потомъ толкуете и глаголете, яко сін совобуплены три персты: первый и два последнихъ яко есть святая Тронца, другая же два перста: вторый и третій, яко есть Божество п человъчество. (О слъщи и прелестніи) вако дерзаете п глаголете таковая словеса на Вога хулная? Како небонтеся, да неразсядется земля, и поглотить вась живыхь, яко Дасана и Авирона, и идете со душею и тъломъ въ муку въчную и въ негасимый огнь, уготованный діаволу и аггеломъ его? Како именуете (слівній отъ беззаконія вашего) въ перствую святую Тронцу и Божество? Каковое Божество можете показати въ перстахъ и какову тайну? Обаче смотрете (оказиніи) въ какую пропасть падаете и нокайтеся искренно, дондеже не постигнеть вась гибвъ Божій. Глаголете вы, яко три персты, иже совокупляете подъ двоюже перстахъ, святую Троицу; и два перста, которін суть выше тріехъ, Божество и человъчество. Се яко исповъдаете два Бога: единъ Богъ болши, Божество и человечество Христово; вторый Богъ ниже и менше, которое именуете святую Тронцею. И такова Тронца неподобна и неравна, зане есть единъ перстъ первый болин, и четвертый менши, и пятой еще звло менше. Еще и числа ихъ разны: первый перстъ, и четвертый, и пятый, и непоряду число: первый, вторый и третій. Мы въ трехъ перстахъ число токмо являемъ Троицу: единь, другій и третій, сирвчь именнованній токмо три: Отецъ, Сынъ и Святый Духъ. И сего ради мы православно три первые персты, явоже стоять поряду: первый, вторый и третій, совокупляемъ и знаменуемъ три именованія святыя Троицы: Отца и Сына и Святаго Духа, а сово-

купленіемъ ихъ едино Божество мудрствуемъ, яко святая Трояца. единъ Богь есть единосущный и нераздълный, а ненио. И неглаголемъ, яко персты сін есть Богъ, или сама святая Тронца, или упостась, или божество и человъчество, яко вы вредословите. иже глаголете два перста, которін стоять више, божество и человъчество, а три перста-святую Тронцу и полагаете неже подъ человъчество. Едино убо: въ семъ хулите святую Тронцу; второе же: яко полагаете персты неравим и вив числа и ряда, зане есть первый персть и четвертый и пятый, и посреди ихъ стоять два перста горь, и разлучають болшой отъ прочихъ лвухъ, и напиаче три перста, еже глаголете Тронцу, стоятъ вавлонены подъ тёми двёма. Се явно есть, яко хулите святую Тронцу въ тъхъ трехъ неравныхъ перстахъ, нже сововущиете: первый и четвертый и пятый, и глаголете, яко есть святая Троица. Въ семъ исповедуете во святой Тронце неравенство, якоаріане, и несторіане, македоняне, и саведіане, и духоборны, аполинаряне; зане они сице исповёдоваща и мудрствоваща во святви Троицв несравнение и неединосущие: Отца болие, Сына менше, и Духа Святаго еще менше, яко раба. Такожие и вы: первый болшой персть Отца именуете, четвертый Сына-мение. н пятый, иже есть еще менше, Духа Святаго именуете: якоже вышеречений еретицы хулите и вы святую Троицу, еще и гормезане они дотолико мудрствоваща, а вы еще мудрствуете и нно. еще горше, яко манихеане, и анеліане: два Бога-единаго горъ. а другаго доль. Сице и вы исповъдуете водву перстахъ-единаго Бога сугуба и болша, а въ трехъ перстахъ другаго Бога — трегуба, и неравна, и менша, зане тъ три перста стоятъ наклонены подъ двъма. Елицы еретицы бяху изначала и донынъ, нивтоже таковая вредословія не дерзну рещи, или показати Божество въ перстахъ, или богословити о Божествъ, или о воплощении Христовъ въ перстахъ руки, но токмо вы (антихристовы предтечи и ученици), или вто прежде васъ научи, или мудрствова сице, или написа, и онъ антихристовъ ученивъ бъ и предтеча. Доволно въ вамъ бъ и толикаго отвъта, но занеже и ина баснословія глаголете на насъ, подобаетъ отвъщати вамъ и за она краткими словесы. Неподобаще весьма отвъщати вамъ затаковая блядословія, а заеже да невозгордитеся и сважете, яко сего ради умолчахомъ, зане неумвемъ отвъщати, и того ради отвъщаемъ вамъ и на прочая.

Статьи II. Вредословите еще и глаголете, яко зане мы творимъ знаменіе врестное треми первыми персты, полагаемъ страсть въ Божествъ, сиръчь, яко распинаемъ святую Троицу (и яко плоть Христову мъщаемъ во Троицу, или безъ плоти исповъдуемъ Христа).

Слышите безущий, слышите о томъ, якоме вы глаголете, запе что совокундаемъ мы три перста первыхъ: во имя Отца и Сына и Святаго Духа, и знаменуемъ сими образъ животворящаго вреста на себъ, распиваемъ святую Тронцу (о слепін сердцемъ; на поле: о безумнін мудрецы), а егда врещаемся, како врещаемся? Неврещаемся-ле во выя Отна и Смна и Святаго Дука треми погруженін. И что-ле являеть, или знаменуеть три погруженія? Неявляють-ин погребение Господа нашего Інсуса Христа и тримевное его воскресеніе? Ей. И чесо ради глаголемъ во тріехъ погруженінхъ имя Отца и Сына и Святаго Духа? Егда умре и погребеся Отепъ и Святый Дукъ вкупъ съ Сыновъ, и егда воскресе Отепъ н Святый Духъ вкупъ съ Сыномъ, всячески рещи нивте? Ни. Но чесо ради глаголенъ во врещенім и въ погруженім святую Троицу, сирвчь крещаемся во имя Отда и Сына и Святаго Луха. зане три погруженія знаменують Госнода нашего Інсуса Христа погребение и тридневное воскресение, по святому апостолу Павлу: яко елицы во Христа Інсуса врестихомся, въ смерть его крестихомся, спогребохомся убо ему крещеніемъ въ смерть, да явоже воста Христосъ отъ мертвыхъ славою Отчею, тако и мы во обновленін жизин да ходинъ (къ Рим. глава 6). Спогребшеся ему врещением въ смерть, въ неже и совостасте верою (въ Колос. глава 2). И во Григорію Вогослову въ слові на святое врещеніе, еже глаголеть: спогребохомся убо Христу врещеніемъ, да и совостанемъ. Еда противно творимъ в здв, по апостольскому слову, еда по васъ подобаетъ, да неврестимся во имя Отца и Сына и Святаго Духа, но токио во имя Христово; еда и въ семъ, по вашей немудрой мудрости, есмы еретики вси православий: и греви и руси и прочін. О мудрецы влобы, како неврите свъть истины и блядствуете безивстная! Прострите очи ваши и наженате тму отъ разума вашего и разумвите свёть истяны и правды! Зане, якожъ во святомъ крещения крещаемся въ три погружения

рали погребенія и трилпевнаго воскресенія Христова. и во ния Отпа и Сына и Святаго Луха; сице подобив знаменуемъ себе образонъ честваго вреста Христова треми первыми персты, вония Отна и Сына и Святаго Лука. Якожъ тамо Христово врешеніе во образъ погребенія и воскресенія Его, а именованіе Отпа и Сына и Святаго Духа; сице и здё Христовъ врестъ, а исповеданіе Отца и Сына и Святаго Духа, якожъ пріяхомъ несанное и неписанное предавіе отъ святыхъ Апостолъ сице знаменатися животворящниъ крестомъ треми первыми персты и совершать и тайну святаго врешенія во вия Отца в Сыва в Святаго Луха. Сние пріяхомъ оть святыхъ апостоль и оть святыхъ отепъ и сипе держинъ и буденъ держати въчно и неподвежно; сне мудрствуеть и сице исповедуеть православно святая восточная апостольская перковь, а неннако, -- нестрасть въ Вожество прилагая, яко вы блядословите. Аще-ли убо здё во знаменіе вреста вивнится страсть въ Божество, негли яко Христосъединъ расписи, якожъ вы нанщуете; колмп наче во святое крещеніе, идъже три погруженія суть, ради ногребенія и тридневнаго воскресенія Христова, и глаголемъ имя Отца и Сына в Луха, -- еда и здё страсть въ Божестве прилагается, зане единъ Христосъ телесно умре и погребеся, а не и Отецъ и Святый Духъ съ Синомъ умроша и спогребещася и воскресоща. О новые мулрецы, разсуждаете сіе сами и срамитеся! Се. якожъ во святое врещеніе невивняется въ Божество страсть, или погребеніе Отцу и Святому Духу съ Сыномъ, сице и въ знаменіе животворящаго креста, еже творимъ треми первыми персты, во имя Отца и Сына и Святаго Духа, не вивняется страсть, спрвчь распинаніе Отцу и Святому Дуку съ Сыномъ, якоже вы вредословите. Ниже испов'ядуемъ Господа нашего Інсуса Христа безъ плоти быти, но исповедуемъ Его, яко есть на небесехъ со пречистою плотію, со Отцемъ и Духомъ Святывъ нераздучения, во своей упостаси неслитно, а не въ перстахъ имбемъ исповъдание въры, и православіе и показаніе Божества, или богословіе, или смотреніе воилощенія Христова; но имвемъ исповедаміе веры и православіе писано въ сердцы и во ум'в нашемъ. Како да покажемъ Божество въ перстахъ? -- безивстно бо есть. Богъ убоесть свёть прайнёйшій, и неприступный, и неизлаголадный, инже умомъ постиженый, неже словомъ изглаголанный, по Богослову

Григорію; но како въ перстахъ хощете, новін немудуїн мудрены, богословити и показати и везя Божества разнства: единаго Бога сугуба, а другаго Бога трегуба и неравна. Показуете убо два Бога: единаго тріувостаснагч и неравия, по аріаномъ, македоніаномъ, несторіаномъ, саведіяномъ, и аполинаціаномъ, а втораго Бога-по манентомъ, и марвіоняномъ, и аналіаномъ, якомъ выше рекохомъ ширше. Или четыре Упостаси въ Божествъ исповъдуете: въ тріекъ перстакъ неравникъ, иже глаголете Тровцу, единаго Съна. Отпа менша исновъдуете по персту, зане есть меншій н. въ числё руки. четвертый персть; и паки во дву перстахъ другаго Сына болна, зане стоить выше святыя Тронцы и исковъдуете два Сына: единего, иже есть вкупъ со Отцемъ и Святынъ Духомъ и того менша, и другаго Сына разна, иже есть съ плотію и обратается особно отъ Отца и Святаго Духа, и въ томъ Его почетаете вы выше Тронцы. Или двъ упостаси веновъдесте въ Синъ Божін: едину упостась Божества, а другую человъчества, зане два перста токио числа являеть двое, или двв уностаси, или два Бога; а божество и человвчество вако можени воказати въ перстахъ? Никако, товмо число. Два перста вкупъ, и паки три перста вкупъ, которые бывають пять,--и съ твиъ сложенісиъ персть или пять упостасей испов'ядуете въ Божествъ, или два Бога: едина сугуба, а другаго трегуба и веравна,--небуди вредословіе. Никтожъ отъ въва явися еретивъ таковый, якоже вы, предтечи антихристовы!

Статья III. Еще и ина блядословите и глаголете, зане подобаеть якоже знаменуетеся врестомъ кійждо, тіми сложеніи перстовъ такожде и благословлятися самому себе вомуждо. Обаче по вашему и свинопасцомъ и всякому простому человіну и бабів благословляти подобно архіерею и іерею, и да неиміноть между собою им единаго разньства архіерей и іерей оть дюдина и оть свинопасца. Сіе есть явнам ересь безглавныхъ, и люторская и калвинская, которые священства неиміноть, ниже почитають. А у насъ у православныхъ великое разньство священника оть людина имівемъ, и благословеніемъ благословляти дано токмо архіереемъ и священинкомъ, а не всімъ, и сложеніе перстовъ благословляти инако есть, зане иная тайна есть, а знаменатися крестомъ наки иная тайна есть, и сіе дано всімъ, сего ради и ньое сложеніе перстовъ есть. Статьи IV. Еще вредословите, нво Вогь, егда сотвори Адама, благослови его таковыми (на ноль: нъжмии) сложения персть; еще и праотцы до Христа сице благослованку; и отъ Христа паки другая благословения и ина сложения персть.

Гав и откуду и отъ котораго писанія обратаєте сіе? Въ ветхомъ писаніи, сирвчь въ библін негав необретиется; въ новомъ. сербчь во святомъ свангелін или во апостоль, —ин. И ванан рука н какови персты въ Божествъ прежие воплошения Христова? Влазнено мудрствуете, зане неинфете ин единаго указанія врёнкаго съ православними сулогизмы. Негин и речете, яко на живонисанных неонахь видесте таковое сложение перстовы, благословляюще написаны святін сице. Обаче аще и видесте персты силе сложены, отъ живописца суть сложены, а не отъ святяго. н святый, иже есть писанъ во образв, небесвдова съ тобою ниже рече теб'в толкование и разумъ свой, токио якожъ воскотъ инонописецъ, тако к писа. Пачежъ якомъ коенуждо показася удебнейше, тако и написа, и въ томъ нивакое истизание не бисть когда. Сего ради обрътается въ иконахъ многолично сложенія переть: овъ сице, овъже инако, якожь угодися конужде, и якоже показася удобно, снце и написа, а не отъ божественнаго писанія свидетелства, токио собою. А учены иконописцы ратко обреталися, а вящий быша и суть неучени и меумны, а вные наже алфу на полъ: азъ) въдають, что есть. Сего ради въ томъ въ живописцахъ утверженія никакого ивсть, по вашену баснословію. SAME, AND BHIME DEROXOMB, AROME HORASACA PROPOUNCLY (AME AN гревъ, аще русивъ, аще и иный, аще-ли новый, аще древий), тако и писа безъ разсужденія. (На полів протвив послівднихъ строкъ надинсь: "на Лазара пона").

Статья V. Еще глаголете и иная бладословія, пачеже рещивредословіе и кулу: въ сложенін перстахъ, глаголете, висшшая два нерста, ваторія стоятъ единъ прамо, а другій преклоненть, пряный же именуете Предтечею, преклоненний же именуете Христа, иже преклони главу Предтечи и крестися; и три перстакія суть подъ тёми двумя преклонени, сирёчь: первий, и четвертий, и пятий, глаголете святая Тропца, кан явися во Іордани; и длань между перстовъ глаголете Іорданъ. О ито непосибется бладословію вашему! Предтечю полагаете горё, а святую Тропцу долё; и паки: единаго Сына, кій (на полё: иже) главу преклони Предтечи, а другаго Сина въ неравныхъ перстакъ, иже именуето Троицу, таже Іерданъ въ длани. О уроди! Откуду навыкосте сія блядослевія, отъ котораго божественнаго нисанія?

Статья VI. Но аще глаголете еще, яко сіе сложеніе церстовъ вижете преданіе древнее отъ отецъ и прадідовъ вашихъ, и приносите и нъкое ложное писаніе во свидътельство, кое имъеть ини святаго Мелетіа патріарха антіохійскаго и Өеодорита, негли яко они сице повелъвають сложити персты, и знаменатися креснымъ знаменіемъ, и подобив благословлятися воемуждо самому себе; кое писаніе есть ложно, сложено отъ еретиковъ, и токмо положения тамо имя техь святыхь, да предстать народь, а народъ сей бисть ненавазанъ и неученъ писанію тогда, яко, слыша имя техь святыхь, вероваща. Обаче тін святін вь томь никакія въдомости имъють, токио неправедно клевещуть ихъ, зане въ внигахъ ихъ нигдъ сіе необрътается писано. И истяваніе о томъ веліе было во святой горь Асонской въ льто 7157, пересматривали Мелетіевы и Осодоритовы вниги и писаніе такое необрелося въ ихъ вингахъ, и великій соборъ о томъ учинили и винга, кал привезена была тамо изъ Россіи съ таковымъ писаніемъ о сложенін перстовъ, сожгоша и провляша, кій наложи такій уставъ и вто тако мудрствуеть, или будеть мудрствовать. И вто хощеть разумъте истину въ томъ сущемъ писаніи, еже они укрвиляются, будуть разумёти, аще кто со вниманіемъ будеть читати, како. аще святый Мелетій поваза персты: вія три персты поваза, и кая совокупи, и бысть знаменіе? Явственно есть, яко тѣ первые три персты показа ради святыя Тронцы, и паки тіи три перста совокупи ради единосуществія Божества, и бысть знаменіе. Сице, а неинако бысть показаніе персть. А Өеодорить о томъ неписаль нигдь, зане въ его кингахъ таковое писаніе необретается, токмо солгано на него отъ еретиковъ.

Статья VII. Аще и глаголете, зане пишетъ Петръ Дамаскинъ, яко двъма персты знаменатися крестомъ (и пишетъ сице:). Слышите о семъ и разумъйте, едино убо: яко сего Петра Дамаскина книга нъсть всъмъ пріятна, ниже является въ мірѣ; второеже: яко Петръ токмо о двою перстахъ бесъдуетъ, ради втораго и третіяго глаголетъ, яко знаменуютъ та два перста два естества Христова, но за прочіе три персты немудрствуетъ, ниже глаголетъ что. И негли аще и въ каковыхъ странахъ тамошнихъ по-

требствовали вижинихъ временскъ сіе сложеніе дву перстакъ ради еретиковъ единоволникоръ, а носледи дреста, якоже и ина многа явля, яже первое бына повельно оть святых отепь тако. а последи такожне святів отни повелена ниако лучме. Пишеть и святый Іоаннъ Златоустый въ беседахъ на евангелиста Матееа въ пятдесять четвертомъ нравоучение о вресть, листь 91, цвич креста глаголя: ниже бо проств перстомъ начертати его полобаеть, но первъе произволениемъ сомногою върою, аще и сице вообразиши его зрвніе, никтоже близь тебе стати возножеть отъ нечистыхъ духовъ. Се, яко по Златоусту, и единымъ перстомъ знаменоващася людіе крестнымъ знаменіемъ нѣкогда, последи преста и то, якожъ и многая правила обретаются въ помъстныхъ соборахъ повельвають тако, а последи (на) вселенскихъ соборахъ повелеща ннаво. Егда и въ томъ да речемъ, яко святін отцы сопротивляются между собою? Небуди; товмо по потребъ времени сице законоположища Духомъ Святымъ, якожъ и первое. Божественная литургіа отъ святаго апостола Іакова, брата Божія, списаси болше, и ины чины имяще; последи Великій Василій сократи и чины украси, и паки божественный Златоусть еще сократи. Великій Асанасій пишеть въ правилахъ своихъ: мирскій священникъ, аще пострижется монахомъ и потомъ будетъ служить литурнію, да будеть анавема: а нывѣ не товмо служить яко священники, но и архіерен бывають. И еда дареченъ и о семъ, яко противно сотворяють и цищуть святіи отцы? Нивако.

Статья VIII. Бѣ еще обычай и преданіе во святой церкви и служаху треми просфорами, и ины четырма, ины пятми, ины шестьми и седмію просфорами; такожде и частицы святыхъ изимаща: нніи пятнадесять частиць, иніи дванадесять, иміи девять, иніи едину. Многое время сей чинъ и обычай бываще во святой церкви, якожъ видится во святой горѣ Асонствй писано во многихъ рукописныхъ древнихъ книгахъ, и не имѣяху въ томъ до времени ни единаго зазрѣнія и соблазна. Посемъ отъ нѣкоего времене начинаху преніе творити и глаголати кійждо: единъ, яко азъ служу лучше треми просфорами, во имя святыя Тронцы; иный, азъ добрѣ творю четырми просфорами за четыре евангелисты, кіп списаша святое Евангеліе и предаша сію тайму; нніи, мы съ пятію просфорами лучше ради цяти хлѣбовъ, еже благо-

слови Христосъ и насыти пять тысящь; ний пави появалина свой обычай за шесть и за седыь просфирь, війждо глаголаху оно, еже повазася имъ прилично. Такожле и о частицахъ: ими дванадесять частиць, иніи девять похвалиша, иніи пятьнадесять, иніи едину, и елико не бъ любопренія въ церкви, быша вся добра и богоугодна. А когда начаша быти соблазны и любопренія въ первви, тогда и святіи отцы разсудита и повельша быти всвиъ во единомъ чинв и обычан, яко да престанутъ любопревія и соблазны отъ невъждъ и простыхъ человъкъ, и сице повелъща и изобразиша, яко всемъ съ пятію просфорами совершати божественную литургію ради пяти хлібов, нже благослови Христось, якоже и на батніи въ благословеніи хлібовь бываеть. Аще ли Христосъ благослови (иногда) и седиь хлебовъ, по насмитися менше народа, токио четыре тысящи, и осташася и менше укруховъ, тогмо седиь спіридъ, а пятми хлёбами пять тысящь народа насытися, и осташася укрухи болши-12 кошниць полныхъ-Сего ради о семъ болшее чюдодъяние предсудища святи отци совершатися божественной литургін пятин просфорами. Такожде повельта и о частинахъ токио девять изимати ради девята чиновъ небесныхъ силъ, по святому Діонисію Ареопагиту. Царскийъ путемъ ходища святіи отцы во время подобающее, ниже доль ниже горф, токмо посредственно и царскимъ путемъ: въ просфорахъ ниже седмь, ниже шесть, ниже четыри, ниже три, но пятми-Сице и въ частицахъ: ниже пятнадесять, ниже дванадесять, ниже едину, но девять, --сущее все Святый Духъ просвёти имъ. Такожде и вознаменованіе образа честнаго креста знаменатися треми первыми персты. Аще и быша иткогда и знаменоващася людіе единымъ перстомъ, по Златоустовъ бесъдъ, или двумя перстыпо Петру Дамаскину, но треми персты апостольское преданіе есть неписанное, яко свидътельствуеть божественный Великій Василій. Обаче святін отцы сіе утвердита знаменатися треми персты, якоже сіе въщаніе добраго преданія нвыде во всю вселенную, и вездъ вси православніи христіане треми персты знаменують себе образомъ честнаго вреста: Греви, Грузи, Сербы Болгари, Албанасы, Мунтьяне, Волоси, Ерделяне, Кіевляне, жалая и бълая Россія, и Литва, которіи суть православніи. Токио вдъ, въ велицей Россіи, возрасте сія прелесть не издавныхъ временъ, зане въ прежнихъ врементихъ и здт, въ велицей Россіи, сице

трени нерсты знаменоващася, якоже суть мнози и до днесь, которін номнять, яко родители ихъ тако знаменоващася, и тако навыкона. И задостовърное свидътельство суть еще мнози христіане въ селъкъ во многихъ странахъ россійскихъ, кін держать еще оно древнее доброе и православное преданіе, знаменатися треми первыми персты православно.

Обаче сія прелесть таковымъ обычаемъ бысть въ Россів: отнележе, сирвчь отъ того времене, егда (на поле: яко) престали россійскія митрополиты ходити въ Царьградъ хиротонисатися, явоже хождаху треблажении митрополиты: Петръ, Алексій, н Іспа, Кипріанъ, и Фотій и прочін; и елико время хождаху россійскія матрополити въ Царьградъ хиротонисалиси, и хождаху и гречестін архіерен въ Россію, тогда возсінше благочестіе и православіе болше зді въ Россін. А отнеліже престаща ходити россійскія митрополеты въ Царьградъ хиротонисатися, ради нужнаго нути, сирвчь, ради страха турскаго воинства, зане тогда турки звле страшно радоваща всв страны христіанскія, того ради и гречестін архіерен излимиін не хождаху въ Россію таковыя ради вины. И того ради начаща быти здё сія прелести о сложеніи перстовъ, и прилогъ въ сумволъ, и аллилуја и прочее. Обрътающе время обратника злобы діаволь посаяль многая зизанія, а не истерваща я никто (до нынъшняго благочестивъйшаго и боговънчаннаго нашего государя, царя и великаго князя Алексіа Михаиловича всея великія и малыя и бёлыя Россів самодержца) и укоренишася и возрастоша великія злобы и во обычан и сониство быша въ васъ, зло за добро и горкое за сладко.

Статья IX. Обаче аще вто будеть рещи (на поль: глаголати), яко хождаху и прежде въ намъ гречестіи архіерен всегда, слышите н разумъйте истину: проиде доста льть и вящше, отнельже взяща Царьградъ турки, и не прихождаще никаковый греческій архіерей въ московское государство, ради двою вину: единыя убо, зане яко взяща турки Царьградъ ратоваща Болгарію, Сербію, Влахію, Богданію, и иныя страны, доколь покорили сія вся подъ свою державу, ратова вящше ста льть по взятін Цараградъ. И единыя убо сея вины ниже здъщнія митрополиты возмогоща ходити во Царьградъ, ниже наши греческіе ходити здъ въ Россію. Второе же: и здъщній великороссійскія великія князи великое нивша несогласіе и рати велики между собою, до пер-

ваго царя и ведикаго киязи Лоаниа Васильевича всея Россіи. И нежъ толикими лёты и смущенія онаго, остася земля сія неорана, и возрасте терніе и триволи (на полѣ: и волцы) и ина дикія зизанія, и темпынъ опраченіснь опрачинася. А отъ царя и великаго князя Іоанна Васильевича всея Россів, и по немъ прочихъ царей россійскихъ, помалу сія земля великороссійская просебщатися паки нача, и прославлятися и въ православіе правлятысь, а не у совершенно, зане яко всякая вешь непоспъсть абіе достивати въ совершеніе, но еще свербиство свербимиъ зеліемъ (на полъ: обычаемъ) быша много до царства благочестивъншаго тишайшаго великаго государя нашего, царя и великаго выяя Алексіа Михайловича всел великія и малыя и бізлыя Россін самодержца. При его благочестивыя державы возсія благочестія и православія зёло и умножися благодать Божія и въ совершение достиже, терние и триволи и прочая дикія зизамія изсхоща, и мракъ и тьма отступи, и свётлейшій и совершенный евътъ истины вовсія православно.

Но аще убо зизанісвы корени и отрасли обратаются еще, но благодатію всесвятаго Духа вскора будуть потребитися и исчезатися и она.

Статья X. Аще убо рещи будеть кто и сіе, яко здѣ прінде святѣйшій вселенскій патріархь куръ Іеремія, иже хиротониса (на полѣ: постави) перваго патріарха (на полѣ: московскаго) Іова, и чесо ради нерече намъ о семъ ничто? И паки послѣди прінде святѣйшій Өеофанъ патріархъ іерусалимскій, кже хиротониса Филарета патріарха, и посемъ Паисій (на полѣ: патріархъ) и иные мнози архіерен гречестіи, и нерекоша намъ ничего о томъ, сирѣчь: о прилозѣ въ сумволѣ, о аллилуіи, о сложеніи перстъ.

Слышите о томъ и внимайте, зане всяка вещь во время свое прилична есть: егда прінде святьйшій Іеремій вселенскій патріархъ и хиротониса Іова патріарха, яко пишутъ хронографы, что непустиша нивого отъ его людей ходити свободно по граду, ни старца, ни мірскаго, ниже россійскіе люди ходиша къ нему. И воедино літо, что живе на Москві, токмо трижды изыдоша отъ дому и быша въ царскихъ полатахъ: первое убо, егда прінде и виде царя и благослови его; второежъ, егда постави патріарха и угостиша его; третіе, егда простися и иде во свояси. Но сидічи и патріархъ и сущій съ нимъ архіерей и прочій во единомъ

HOMY, H HUME ONH KOMZANY BRA, HUME BL HUME KOZU KTO; OTKYZY ли можаху въдати, что бываетъ въ церкви и что глаголють и что мудрствують? Сего ради невёдуще бываемая и не глагодаща что. И егда прінде паки блаженивниній Ософанъ патріархъ ісрусалимскій, подобив свідяще и онъ съ человіви своими въ дому единомъ, и нигдъ нехождаху. Аще исходина ито деторгу, ходина за ними и стражи; и паче сего, и языка невъдуще. Сего ради неже они бываемая въдаща въ россійской церкви, того ради ниже они глагодаща что; подобит и Пансій патріаркъ и прочів. А егда прівде блаженнъвшій патріархъ антіохійскій курь Макарій, во время благочестивъйшаго тишайшаго и боговънчаннаго великаго государя, царя и великаго князя Алексіа Механловича всеа великія и малыя и бізыя Россін самодержца, не бысть тако, якоже прежде, но зало почти и благоговано прія его благочестивъйшій царь, и даде свободу ему въ великую соборную церковь и въ патріаршество ходити невозбранно, егда хощетъ. Такожде и человъци его священніи и мірстіи ходити невозбранишася безъ стражей повсему царствующему граду. Но и въ царских палатахъ многажды бываще, и благослови благочестивъйшую царицу и благородныхъ царевичевъ и царевиъ, и угости его многажды, и почти и одари его веліе. И сего ради имъюще свободу патріархъ и дружина его, и ходяще въ соборную церковь и во иная, зряще и слышаще несогласіе церковное здішнее (на полі: россійское) съ восточною святою церковію; тогда нача и блаженевитій патріархъ Макарій, яко истинный пастырь и наследникъ Христовъ, глаголати благочестивенщему царю и святьйшему патріарку бывшему Никону о тахъ несогласіяхъ. сирѣчь: о прилогѣ, еже есть въ сумволѣ, и о сложеніи перстовъ, и о аллилуја и о прочихъ. Благочестивъйшій же царь и (на поль: святьйшій) патріархь, яко блага и доброделная земля, пріята съ радостію доброе семя, и сотворита плоды добры многи, и повседневно, сія добра и блага земля, отдають плоды благи безчисленно, и нивогда будеть престати. Табо вина бысть, о еже молчаща прежнім патріарси Іеремій и Ософанъ и прочін, яко выше рекохомъ.

Статья XI. Но аще речеть вто еще и сіе, яко наши (на полѣ: русків) святін и чюдотворцы: Петръ, Алексій, и Іона, Кипріанъ, и Фотій и прочін, тъми внигами и обычаи спасошася, и въ томъ

отвъщаеть: яко во времени ихъ обычан (на полъ: чини) сія (на ноль: таковий) и несогласіе не быша, токио быша согласіе н добры чины, явожъ и у грековъ быша тогда и нынв. Зане они хожнаху во Парыградъ и херотонисаннася тамо, и ни единожды хоживат въ Паръградъ, но и дважды и трижды ради первовныхъ потребъ, и греческое писаніе в'яданія, и сего ради православно и согласно со греками мудретвована, якожъ явственно ведется въ ихъ рукописныхъ внигахъ: святое евангеліе и апостольская посланія съ ділими святых в Апостоль, и аповаленсись, руконесаніе святаго Алевсіа митрополита (на полѣ: въ Чудовѣ монастырь) согласно во всемъ съ греческими; и святый сумволь безъ прилога, и аллилуіа вряду трижды, таже: слава тебф Боже, въ часословъ ихъ; такожде и прочая мудрствоваща православно якожъ и греки, сего ради и прослави ихъ Вогъ. Но сіе несогласіе и прелести послів ихъ возрастоща отъ нівихъ кін отъ грековъ отлучищася, и съ ними несовопрошахуся не очесомъ же, ради тоглашнія своя суемудрія.

Статья XII. Но аще хощете (слова: суемудрів и глупів — зачеркнуты, и вверху ихъ надписано: о мудрейшій) мудрствовати въ перстахъ святую Тронцу, и Христово божество и человъчество образовати (на полъ: толковати), приличнъйшее есть глаголати сице: яко первін три персты, кін совокупляємъ, знаменують исповадание святыя Троицы-въ Божества Троицу и единицу, явожъ выше рекохомъ; и последніи два (на поле: персты), кія суть преклонены, яко знаменують: Христосъ Сывъ Божій преклони небеса и сниде на землю и пріять человіческую плоть отъ пречистыя и приснодъвы Маріи, и знаменуютъ Христова два естества: Божество и человъчество. Сице есть вящше прилично, аще ето хощеть мудрствовати (на полѣ: въ персты) о воплощени Христовъ и о святьй Троицъ (на полъ: вкратцъ). А яко вы мудрствуете человъчество быти выше святыя Троицы, и Тронцу подъ воплощение полагаете воуклонныя и неравныя персты, есть збло не прилично, и хула и ересь велія, яко выше рекохомъ ширше. Сего ради блюдитеся ради любве Христовы отъ таковыя ереси и хулы. Зане елико время невъденіемъ согръшисте, чающе тму свёть и горкое сладко, нивете тогда негли меншій гріхть и меншій судть отть Бога; но отнелівже истязася сія вещь и явися истина, и изв'ястися соборнь и всенародив ковежнь, сирычь и вселенскія соборы о томъ быщь первое убо въ Константинополи отъ всесвятващаго вселенсваго натріарка вуръ Пансія въ лето 7162-е съ восиниесяти архіорен и влирини великія перкви константинополскія: второе же и въ парствующемъ (на ноль: веливомъ) градъ Москвъ, при благочестивъйшемъ и тишайшемъ великомъ государв нашемъ, царв и великомъ князъ Алексіи Михаиловичь всея великія и малыя и бълыя Россін самодержив, и приблаженивнияго и святвишаго Макарія натріарха антіохійскаго и всего востока (на полъ: сущу ему тогда въ царствующемъ градъ Москвъ) и при святьйшемъ Никонъ, бывшемъ патріархъ московскомъ и всея Россів. в Гаврінлів архіепископів иппекійскомъ и всея Сербін (и Болгарін и Албаніи патріархв), и невейскомъ Григорів метрополеть, и молдовлахійскомъ Гедеонъ, и прочихъ великороссійскихъ митрополитехъ, и архіепископехъ, и епископехъ, и архиманаритехъ въ льто 7164, и подложища анасемою немудрствующих в тако, яко мудоствуетъ святая восточная и вселенская великая перковь православно. И сего ради вы, сопротивляющимся нынв, грахъ велій согранивете, и тяжкій судь отъ Бога вамь будеть за непокорство и упряжство ваше, и яко еретиви страшно истазани будете, и отъ лица Божія и въчнаго покоя лишени будете:

О четвероконечномъ крестъ, иже именуютъ крыжемъ.

#### ГЛАВА Ш.

Статья І. Глаголете еще, яко четверовонечный кресть есть вресла, во еже посадина Христа іуден, и сяде, и колінопоклониннася ему въ поруганіе, и оная кресла, сирічь той кресть, попра Христось, и дадеся архіереемъ сидіти на нихъ. И паки: когда колінопокланяемся архіереемъ, вмісто норуганія поклоняемся имъ, а не чести ради архіерейства. О прелесткій и баснословцы! Како несрамляетеся глаголюще такая баснословія? Гдів есть писано, яко посадина Христа іуден на кресла, кій евангелисть глаголеть сіе? Никтоже, инже иное писаніе православное глаголеть о семъ. А вы гдів обрітосте сіе вредословіе?

Пишетъ святый свангелистъ въ божественномъ и священномъ евангеліи, яко облачаху Христа червленою хламидою, и даша ему и трость въ руки, и поклонишася ему яко царю въ поруганіе. А яко посадиша его на кресла, сирѣчь на таковый крестъ, ни евангелистъ и никтоже нный писа, яко вы баснословите. И аще іуден поклонишася Христу за поруганіе, но мы, егда нокланяемся архіереемъ, непоклоняемся имъ ради поруганія, но честь воздающе имъ, яко намѣстникомъ Христовымъ и пастыремъ и учителемъ нашимъ Се, яко въ томъ блядословите веліе и невъдаете, что глаголете.

Статья II. Глаголете еще отомъже кресть, иже есть отъ двою древу сложенъ, и о печати, иже есть на просфорь крестъяко нъсть той крестъ, токмо крыжъ латинскій, а крестъ подобаеть быти отъ тріехъ древъ: отъ кипариса, и певга, и кедра, и кій крестъ нъсть сице отъ тріехъ древъ, то нъсть крестъ, токмо крыжъ.

О семъ убо отвъщаемъ вамъ сице: едино убо по вашему мудрованію подобаеть, яко отъ инаго древа или отъ инаго вида да небудеть кресть, но токио оть сихъ древесь: отъ кипариса, и певга, и кедра, и идеже такован древеса необретаются, ниже престу подобаеть быти отъ иныхъ древъ и видъ. Второе же паки вы глаголете, яко подобаеть кресту быти трисложну, сиръчь отъ тріехъ древъ. И паки вы сами себъ не согласуетеся, яко словеса ваша суть инако и дъла ваша инако, зане крестъ несотворяете тако, яко глаголете - отъ тріехъ древесъ, но рехъ, сиръчь: прямо едино древо, а виреки, иже есть посредъвторое древо; верхнее, иже именуете крестовою главою, третіе древо; и четвертое, иже именуете подножіе. Се, яко ниже вы творите пословеси вашему истинный (на полъ: правой) кресть, зане глаголете, яко подобаеть быти кресту оть тріехъ древъ, и вы паки творите противно-отъ четырехъ. Чесо ради прелщаетеся несмысленно: вная глаголете и иная творите, ради зависти своея ослъпи васъ діаволъ, и неразумъете, что творите и что глаголете. Мы убо не мыслимъ, ниже мудрствуемъ безумно, якожъ вы, но цъломудренно и благочестивно почитаемъ и поклоняемся обониъ крестомъ, иже отъ двою древу сложенъ, и иже отъ тріехъ, или отъ четырехъ древъ, по вашему вресту. Обаче подобаетъ въдати, что являетъ ставросъ (на полъ: кресть), и что есть нужнъйшее знаменіе креста. Имя кресту есть сложно по греческому языку: стасисъ кє є вросъ, единое убо древо прямое: стасисъ сиръчь стояніе (на полъ: зри); и второе древо, иже есть впреки: є виросъ — спръчь широта, се, иже имя кресту, ставросъ, имъетъ отъ сложенія и дъло: отъ стасисъ и є вросъ, — ставросъ — (на полъ: зри), спръчь отъ стоянія и широты—ставросъ, сиръчь крестъ. И сего ради нужное знаменіе креста отъ двою древу сложену быти токмо подобаетъ, якожъ пишетъ и святый Аванасій Великій ко князю Антіоху во отвътахъ, во главъ 41 (и въ Кормчей листъ ).

Статья III. И что даречемъ много: Монсей (на полѣ: вреста знаменіе сотвори Монсей жезла удареніемъ), егда пройде со израчилты Чермное море, дважды удари жезломъ своимъ море: единою прямо и разсѣче море, и проидоша израилтяне; второе же, впреви удари, и сововупися море и потопи фараона; змію въ пустыни впреки повѣси, и исцѣляхуся зрящіи отъ грызенія зміева; и ратующе Амалика, руки своп Монсей крестообразно распростре, и солнце ста и побѣди Амалика. Іаковъ, когда благословляще сыны Іосифовы, крестообразно положи руки своя на главы ихъ. Пророкъ Іона, егда изыде отъ (на полѣ: бѣ во...) чрева витова, руцѣ свои крестообразно простре, яко глаголетъ святый Косма, творецъ каноновъ, въ прмосѣ 6 пѣсни канона на воздвиженіе честнаго креста: воднаго звѣря во утробѣ длани Іона крестовидно распростеръ, спасителную страсть преображаще явѣ и прочая.

Аще убо хощете разумъти сущее таинство честнаго и животворящаго вреста, яко свыше и изначала есть прореченъ и прознаменанъ образъ его, яко выше рекохомъ отъ Моисеа и прочихъ, отъ двою вида отъ древа ли и сребра (на полѣ: или четырехъ, якожъ вы баснословите (на полѣ: непщуете), — возмите и смотрите Минею сентемврій мѣсяцъ, и прочтите со вниманіемъ стихиры и каноны праздника воздвиженія честнаго креста, ирмосъ первой пѣсни: Крестъ начертавъ Монсей, и прочіи тропары и ирмосы и стихиры, и будете разумѣти: о двою ли древахъ, или иною двою виду являетъ творецъ отъ божественнаго писанія быти образъ честнаго вреста, или о тріехъ или о четырехъ быти, якожъ вы непщусте? Никако, но вездѣ обрѣсти будете, яко отъ двоихъ видъ быти сложенію креста. Глаголетъ творецъ во единомъ подобнѣ: на хвалитѣхъ воздвиженія честнаго креста: О преславное чудо! широта и долгота креста небесе равна (на полѣ: равностоятельна); долготу ради прямаго древа глаголетъ, широту ради иже впреки есть. Се яко ради двою древу глаголетъ творецъ, а неради тріехъ или четырехъ по вашему. Аще и бысть на страсти Христовѣ таковый крестъ: съ титлою горѣ и низъ—подножіемъ, обаче она не суть нужная, ниже именуется крестъ; крестъ именуется токмо прямое древо и впреки.

Статья IV. Но аще ли будете любопретися и скажете отъ вътра главы своея, яко подобаеть каковъ кресть бё тогда на страсти, такову подобаеть и нына быти; отващаемь вамь о семь сице: яко подобаеть по вашему на кресть и гвозди пригвождены, и трость съ губою, и копіе съ желізомъ, и клещи, и молотки, и лъствицы, и веревки, и желчь, и уксусъ, и бичи и прочая, елика быша при страсть Христовь, быти всемь вкупь прилепленнымь на вресть. И аще она вся небудуть, ниже кресть да почтется,не буди. Обаче святін Апостоли и святін богоносній отцы не предаша намъ поклонятися трости и губ'в и копію и прочимъ орудіемъ, иже быша при страсти, токмо кресту повельша покланятися. И сего ради нужно есть быти кресту токмо отъ двою древъ, или иною видъ, яко выше рекохомъ, а другія двѣ частититулъ и подножіе, ненужны суть. Распятіе Христово было бы быти и безъ титла и подножія, якожъ распинаху и разбойниковъ, зане у іудеовъ кресть бысть вмісто висилицы и за безчестіе распинаху, сирычь, вышаху разбойниковы на кресты. И Христа вивсто злодвя и разбойника вивняху, зане именова себе царемъ и Сыномъ Божінмъ, и сего ради съ разбойникомъ вмёстё распяша его. И Пилать повель и написаща титлу: сей царь іудейскій, и положиша на кресть. И рекоша ему іуден: не ниши сице, и онъ рече: еже писахъ, писахъ. И сіе писаніе на бумагь писа, и прилепи тое писаніе на дщицу, и пригвозди вверху креста, а недрево бысть яко крестъ, такожъ и подножіе бысть. И сего ради нъсть сіе нужно, и безъ нихъ есть крестъ истинный, иже есть отъ двою древъ сложенъ, сирвчь четвероконечный крестъ. Но вще и обрътается и таковый крестъ съ титлою и подножіемъ, аще и ненужны титла и подножіе, мы и той кресть почитаемъ, и нокланяемся, и не хулимъ, яко вы (суемудрін и безумнін).

Статья V. Да речемъ еще и иной показъ: егда знаменуемъ себе знаменіемъ крестнымъ, како знаменуемся? И егда благословляютъ насъ архіерен и іереи, како ли благословляютъ насъ? Явно есть, яко знаменіемъ четвероконечнаго креста знаменуютъ насъ руками своими благословляюще. И егда священники благословляютъ и святитъ воду святаго крещенія, и въ литургіи святый хлѣбъ и потирь, притворяюще хлѣбъ и вино благословеніемъ (въ) тѣло и кровь Христову, како ли благословляютъ? Явно есть, яко знаменіемъ четвероконечнаго креста благословляютъ, а не восмиконечнымъ крестомъ по вашему.

Статья VI. Четвероконечный кресть четвероконечнаго міра образуеть и освящаеть: востокь и западъ, сѣверъ и полудень. Подобнѣ и крестъ, иже бываеть на просфорахъ, и на ризахъ священническихъ, и на патрахили, и орарін четвероконечній яко истинній кресты вмѣняемъ и почитаемъ, якожъ выше рекохомъ, а некрыжъ именуемъ. И что именуется крыжъ, или что есть? Крыжъ полскимъ языкомъ именуется крестъ, якожъ и греческимъ языкомъ ставросъ, и по арабски хачь, и по латински и по волоски круче, или круць. И кійждо языкъ имѣетъ имя крестъ по своему языку, не бо вси языцы во едино имя именуютъ крестъ (на полѣ: или расияла), но кійждо по своему; сице и полски крыжъ именуютъ по своему языку.

Статья VII. Глаголете еще, яко таковая печать крыжа печатана есть на опръснокахъ латинскихъ, а латыни на опръснокахъ неимъютъ такова креста печатана, иже именуете крыжъ, но распятіе Христово изображено и печатано имъютъ на опръснокахъ, а не токмо единъ крестъ по нашему. И о томъ невъдаете, что глаголете, и лжете о семъ явственно зависти и ненависти ради своея.

## О Інсусовъ молитвъ.

#### ГЛАВА ІУ.

Статья I. Непокоряются нецыи отъ васъ и въ настоящей молитестве не хотяще глаголати: Господи Іисусе Христе, Воже нашъ, помилуй насъ, но токмо хотятъ: Господи Іисусе Христе,

Digitized by Google

Сыне Божій, помилуй насъ, и любопрятся и мнять, негли яко тако есть добръ и православнъ, а: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, помилуй насъ, непщуютъ, яко есть хула. О безумніи! Чесо ради неразумъете доброе и не хощете ниже слышати сея молитвы? Мните яко нъчто велію философію мудрствуете, или, паче рещи, безуиствуете. О мудрецы не мудрів! Разсудите сами и разумвете, какое разнство есть въ семъ, или кая молитва есть вящшее прилично и вящше честь приносить Христу? Явственно есть яко: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, есть вящше приличнъе. Аще мы добръ пріимемъ и глаголемъ и объ молитвы въ подобающее время: егда наединъ молимся въ келіи своей, глаголемъ: Господи Інсусе Христе, Сыне и Слове Бога живаго, Богородицы ради, помилуй ин грашнаго; а иное время, егда бываетъ въ церкви моленіе, отъ общаго лица глаголеть священникъ, или иный кто, иногда и индъ: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, помилуй насъ. Сицевое доброе преданіе имфетъ свитая восточная и апостольская церковь и съ молитвою, иже наединъ, исповъдаемъ Господа нашего Інсуса Христа, Сына и Слова Божія; и со другою молитвою, иже глаголется въ церкви и вообще: Госноди Інсусе Христе, Боже нашъ, исповъдуемъ обще, яко Христосъ есть истинный Богь, подобень Отпу. Чесо ради упрямитеся вы и хощете товмо: Госноди Інсусе Христе Сыне Божій, глаголати, а: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, ниже слышати, хощете? Неразумъете окаяннін, яко во аріеву ересь впадаете, зане Арій Христа Сына Божія токио глагола и исповеда, такожде и вы ныне. Тревлятый Арій исповіда Христа Сына Божія по благодати, а не посуществу Сына Божія и Бога истинна, якоже мы православно въруемъ и исповъдуемъ Христа Сына Божія и Бога истинна. И сего ради глаголемъ мы и объ молитвы во время подобно: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, и: Господи Інсусе Христе Сыне и Слове Божій, яко выше рекохомъ. И како хощете вы токмо глаголати: Господи Інсусе Христе, Сыне Божій, а: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, отвращаетеся и ниже слышати хощете? Известно есть въ томъ, яко мудрствуете и вы яко Арій, и исповъдаете и вы Христа токио Сына Божія по благодати, а не Бога истинна по существу Отца.

Статья II. Речемъ еще и сіе въ показаніе: единъ царь, отъ царя рожденъ, да царствуетъ, и назоветь его кто царевичемъ,

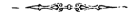
и другій наречеть царемь: кое имя пріятно булеть парю? Явно есть то, еже нарече его царемъ, приметъ удобиве и любезив зане есть совершенна царская честь. И аще кто назоветь его меншимъ придагательнымъ именемъ - царевичемъ, а не существительнымъ, безчествуетъ царя, и извёстно будетъ царь гнъватися на глаголющихъ его царевичемъ, а не царемъ. Такожде и Господь нашъ Інсусъ Христосъ, аще и Сынъ Божій есть, но Богь истинный есть. Сего ради подобаеть намъ глаголати прилично сію молитву: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, помилуй насъ, вообще, и: Господи Інсусе Христе, Сыне Божій, помилуй насъ, въ подобное время, якоже выше рекохомъ. А како хощете вы (за непокорство свое) (на полъ: завистію ради) глаголати токмо едину молитву всегда: Господи Іисусе Христе. Сыне Божій, а: Боже нашъ, глаголати не хощете никогда, но еще и сопротивляетеся глаголющимъ, въ томъ извъстно аріанствуете, яко Арій и прочін аріане, и ихъ часть будете наследовати, и съ ними осуждени будете отъ Господа нашего Інсуса Христа въ стращный день втораго Его пришествія.

# СОЧИНЕНІЕ ПРОТИВЪ РАСКОЛА

### ИВЕРСКАГО АРХИМАНДРИТА

ГРЕКА ДІОНИСІЯ,

написанное до собора 1667 года.



МОСКВА. Университетская типографія, на Страстн. бульв. 1888.

Digitized by Google

Оттиски изъ №№ 7 и 12 Прав. Обозр. за 1888 годъ.

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

15H26'57H

DUE OF 64 H

