

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

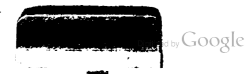
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









305

LOAN STACK

2:05 mil -1888r

# ПРАВОСЛАВНОЕ

OBOBPBHIE.

May - August 1888.

ТОМЪ II

MOCKBA.

Университетская типографія, на Страстномъ бульв. 1888.

Canal Control of the Control of the

Отъ Московскаго Духовно-дензурнаго комитета печатать дозволяется. Москва. Мая 6-го 1888 года.

Цензоръ свящ. Іоаннь Петропавловскій.

Digitized by Google

BX 460 P 68 May-lug. 1888

# НА ПАМЯТЬ

• Высокопреосвященномъ митрополитъ московскомъ макаріъ \*.

Въ Бозъ почившій владына митрополить Манарій недолго, всего три года, управляль мосновскою епархіей, и половину этого времени проводиль не у насъ въ Москва, а въ С.-Петербургв, куда, по Высочайшей волв, ежегодно вызываемъ быль для присутствія въ св. Синодъ. Неудивительно, если московская паства вообще мало знаеть его, хотя хранить священную память ісрарха благодарно и молитвенно, ради великихъ заслугъ его для православной церкви и науки. Предлагаемыя на этотъ разъ свъдънія о немъ, занесенныя на бумагу своевременно и подъ живымъ непосредственнымъ впечатленіемъ, а не по воспоминанію только о виденномъ и слышанномъ, извлечены главнымъ образомъ изъ нашихъ писемъ нъ епископу ностромскому Игнатію. найденныхъ по кончинъ его преосвященства. († 7 іюня 1883 г.). Статья, представляющая собою смесь отрывновъ изъ этихъ не вполив уцвиващихъ до настоящаго времени писемъ, разумвется. не чужда многихъ недостатковъ, но цель наша достигнута, если намъ сколько-нибудь удалось освътить съ новыхъ сторонъ высовую и симпатичную личность приснопамятнаго ісрарха Макарія.

<sup>\* 1-</sup>е мая день тезоименитства митрополита Макарія; а 9-е іюня (1882) день его кончины.



 Не имамы здѣ пребывающаго града, но грядущаго взыскуемъ (Евр. 13, 14).

Возвращение изъ Троицко-Сергіевой Лавры въ Москву и отъпъдъ въ С.-Петербургъ архіепископа митовскаго Макарія. Изъ Тронцко-Сергіевой Лавры, по отданіи последняго христіанскаго долга въ Бозъ почившему (31-го марта 1879 г.) митрополиту Инновентію, доброму и вроткому, возвращались въ Москву: высокопреосвященный Макарій, архіспископъ литовскій и виленскій, съ Амвросіемъ епископомъ дмитровскимъ, временно управлявшимъ московскою епархіей (нынъ архіепископъ харьковскій), и его сіятельство московскій генераль-губернаторъ князь В. А. Долгоруковъ; въ одномъ вагонъ съ ними: товарищъ оберъ-прокурора св. Синода Н. П. Смирновъ и прокуроръ москонской синодальной конторы, нынъ гродненскій губернаторъ А. Н. Потемкинъ. Владыка архіспископъ Макарій, по поводу разговора о воспитаніи, начатаго г. Потемкинымъ и поддержаннаго другими, сказалъ очень находчиво: "мив правится, что въ Москвв такіе ведутся серьёзные разговоры, а у насъ въ Петербурга (гда владыва присутотвоваль въ св. Синодъ) говорять о томъ, ито куда навначается или переводится". Преосвященный Амеросій отвічаль ему: "если вамъ Москва нравится, то позвольте пожелать вамъбыть московскимъ". "Если меня назначать въ Москву, то я съ удовольствіемъ приму этоть жребій", сказаль высокопреосвяшенный Манарій, по всей въроятности знавшій о себъ, что онъ именно будетъ преемникомъ митрополита Иннокентія 1). Съ вокзала Ярославской жельзной дороги перевхавъ на Петербургскую, онъ оставиль Москву (6-го апръля) не надолго, въ санъ митрополита московского Высочание утвержденъ 8-го априля того же 1879 года.

Прибытие новаю московскаю митрополита въ свою епархію. 7 мая съ однить изъ благочинныхъ московскихъ церквей — Троицкитъ, что на Листахъ, протоіереемъ П. І. Соколовымъ имътъ и и невыразимое утъщеніе встрътить на границъ московской епархіи—въ Клину и отъ лица епархіальнаго духовенства

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Разскавъ о. протопресвитера московскаго Успенскаго собора Д. П. Новскаго (сконч. 4 іюня 1879 г.).



привытствовать новаго архипастыря, высокопреосвященныйшаго Макарія, со вступленіємъ въ предвлы его митрополіи. Владыка, глубоко почитаемый отъ юности моей 2), занималь въ вагонъ малое купе. Благословивъ насъ и выслушавъ привътствіе, поагвловался и спросиль: "вы здешніе"? "Мы принадлежимь къ эдъшней — вашей епархіи, мы изъ Москвы", отвъчаль я, наименовавъ себя <sup>в</sup>). Владыка сказалъ мив: "знаю васъ по статьямъ вашимъ, вы служили въ семинаріи, вы членъ консисторіи. Въ Москвъ на Паскъ видълъ я, продолжалъ владына, духовенство мелькомъ (при погребеніи митр. Иннокентія). Извините, я не ожидаль вась, и потому я не въ формъ" (на немъ была баркатная съ волоченымъ врестикомъ скуфейка). Высокопреосвященный потомъ спросиль: "въ Москва знають ли, что вду я?" "Знають и съ восторгомъ почтительно васъ ожидають". "Хочу въ эти минуты освъжить себя часмъ", сказаль онъ и еще благословиль насъ и местныхъ градскихъ священниковъ, а мірянъ благословляль въ отверзстое овно вагона. Самый видъ ангельскаго лица его проявляль душевную благость. Было раннее прекрасное утро.

Въ Москвъ на станціи Николаєвской жельзной дороги митрополить Макарій быль въ 10 часовь утра привътствовань генераль-губернаторомъ княземъ В. А. Долгоруковымъ, который
изволиль сказать: "Москва имъеть счастіе встръчать васъ", —
членами синодальной конторы (преосвященные Алексій Новоселовь и Іоаннъ), преосвященными викаріями московскими Амвросіемъ и Алексіемъ, нынъ архіепископомъ литовскимъ, и встяюстаршимъ столичнымъ духовенствомъ, а также московскимъ городскимъ головой и другими представителями московскаго общества. Станція была переполнена народомъ, хотя весьма многіе
уже прежде, при погребеніи усопшаго своего архипастыря Иннокентія, видъли его непосредственнаго знаменитаго преемника.
Преподавъ благословеніе народу, на пути въ кафедральный Чу-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Замъчу: говоря неръдко о себъ, старался я быть воегда правдивымъ, но долгу священнослужителя (Псал. 131, 9).



<sup>2)</sup> Въ 1847 г., въ день Рождества Христова, возвратясь домой отъ ранией литургін, съ какимъ наслажденіемъ читаль и въ первый разъ «Введеніе въ православное богословіе», соч. архимандрита Макарія!

довъ монастырь высокопреосвященный посетные Иверскую часовию Божіей Матери. Въ соборной церкви канедральнаго монастыря, после вратваго молитвословія, осенивъ предстоящихънапрестольнымъ крестомъ, онъ въ архіерейской мантіи приложился въ нетленнымъ мощамъ московскаго святителя Алексія и приняль отъ намъстника чудовскаго, архимандрита Веніамина, находившуюся на мощахъ икону сего угодника; благословилъвнязя В. А. Долгорукова и, простившись съ нимъ, направился онъ въ чудовскія архіерейскія келлін, где преосвященные Амвросій и Алексій привътствовали новоприбывшаго владыку, который сказаль имъ. что онъ "радъ имъть викаріевъ такихъ, какъ они". Тутъ мы видъли и члена синодальной конторы — епископа Поропрія Успенскаго, маститаго старца (своич. 19 апръля 1885 г.). Представитель ісрусалимскаго патріарха Ісросся, а нынъ пресминъ сго архимандрить Никодимъ поднесъ его высокопреосвященству ръзной на перламутръ образъ Воскресенія Господня, освященный на живоносномъ гробъ Его, и свой письменный привътъ на ново-греческомъ языкъ, съ выраженіемъ глубочайшаго уваженія къ святительской особъ московскаго архипастыря, имя котораго извъстно всему православному востоку и всемъ богословамъ христіанскаго міра. Настоятель Сербскаго подворья, архимандрить Савва, отъ имени сербскаго митрополита Михаила передаль его высокопреосвященству съ иконой поздравительное письмо 4). Принимая отъ меня (въ то время быль я настоятелемъ Высокопетровскаго монастыря) икону св. Петра митрополита, первопрестольника московской церкви, ласково сказаль онъ мив: "вы меня встрвтили (въ Клину), но и васъ (видъвъ на Пасхъ), неузналъ, а теперь узналь". Архимандрить дмитровскій Михаиль просиль принять "отъ бъднаго монастыря" (Борисоглъбскаго) св. икону. "Цвинтся не украшеніе, а усердіе", отвычаль владыка. И отъ прочихъ мужскихъ монастырей епархіи московской (а отъ женскихъ на другой день) поднесены его высокопреосвященству по древнему обычаю св. иконы. Макарій митрополить любезно поздоровался съ протојерении: каоедральнымъ Архангельскаго собора М. И. Богословскимъ, много постаръвшимъ, по замъча-

<sup>4)</sup> Владика сербскій, посытивній меня 22 марта 1888 г., видыль высокопрессвященняго Макарія въ Вильны.



нію владыки, и съ Николо-Покровскимъ М. Д. Глаголевымъ (изъ магистровъ XV курса петербургской академін) которому сказаль, что "лътъ 30 не видалъ" его. Усталъ высокопреосвященный владыка, благословляя духовенство, которое представляль ему преосвящ. Амвросій, свазывая о каждомъ изъ насъ, кто мы и откуда, но одного ние двоихъ священниковъ назвать не могъ и въ томъ извиняися. "Я, сказалъ митрополить, и то удивляюсь, какъ многихъ вы знаете". Удивило его, какъ онъ послъ говориль, и самое множество духовенства. Принявъ поздравление отъ нъкоторыхъ отарость церковныхъ и единовърцевъ, высокопреосвященный обратился къ намъ съ словомъ, и воздавъ должную хвалу московскому духовенству, не умолчалъ и о томъ, что до него дошли "не только слухи, но и горькія жалобы" на отсутствіе въ нъкоторыхъ московскихъ церквахъ должнаго порядка и на недостетокъ въ духовенстве мивой проповеди. "Богъ да благословить васъ", сказалъ онъ, отпуская поздравителей, и самъ вскоръ • отправился на Троицкое архіерейское подворье.

Вступленіе высокопреосвященнаго Макарія на каведру московской митрополіи. 10 мая въ великій праздникъ Вознесенія Господня на небо, знаменитый и ученныйшій ісрархъ Макарій вступиль на канедру московской митрополін сътвив, чтобы самому вскоръ отойти въ пебесный Іерусалимъ, въ церковь первородных г (Евр. 12, 24), по судьбамъ въдомымъ одному Богу! Въ этотъ славный день его жизни, озаренный весениимъ солицемъ, къ 8 часамъ утра все столичное духовенство съ преосвященными викаріями собрадось въ Казанскій соборъ. Преосвященный Амвросій сказаль мив: "хорошо вы начали (въ Клину), дай Богь хорошо кончить". Въ 9 часовъ утра прибыль въ этотъ соборъ митрополить Макарій. По выслушанім рачи, произнесенной настоятелемъ собора протојереемъ Д. І. Кастальскимъ, приложившись къ мъстнымъ иконамъ, онъ облачился и въ полномъ величім святительства последоваль въ врестномъ ходе, при торжественномъ колокольномъ звонъ, въ большой Успенскій соборъ, какъ всегда бывало при вступленіи новыхъ архипастырей на московскую канедру. На немъ быль былый подризникъ Съ шелковыми цветами около подола и саккосъ золотаго глазета, митра золотая съ камнями, панагія и крестъ изъ каоедральной чудовской ризницы, осыпанные алмазами. Все духовенство было въ золотыхъ ризахъ, по распоряжению самого владыки. "Это золотой полкъ", сказалъ не помню кто <sup>5</sup>). Несметное число народа покрывало Красную площадь и наполняло Кремль. Божественную литургію по прочтеніи часовъ (во время часовъ владыка-митрополить могь отдохнуть после врестнаго хода) совершиль онъ въ Успенскомъ соборъ съ четырьмя архимандритами и двумя пресвитерами (протопрасвитеръ Д. П. Новскій быль тяжко боденъ). Довольно скоръ въ служеніи, но возгласы его такъ выразительны, что видна душа. Съ напрестольнымъ крестомъ и дикиріемъ въ рукахъ, обратись къ народу, митрополить взываль важно и выразительно: "призри съ небесе, Боже", и съ свойственнымъ ему изяществомъ осънилъ ими трижды. Во время великаго входа онъ по обычаю вышель въ царскія двери и, держа въ рукахъ св. потиръ, не сильнымъ голосомъ, но на расивнъ очень искусно возглашалъ: "святвиши правительствующій Синодъ, преосвященные митрополиты, архіепископы, епископы, священно-архимандриты... и (возвышая голось) всёхъ православныхъ христіанъ да помянеть (это слово съ особымъ удареніемъ) Господь Богъ" и т. д. Онъ быль весь возвышенъ и вдохновенъ. Надъвъ въ концъ литургіи вмюсто золотой красную митру полегче (почти всегда надъвалъ ее при сказываніи проповъдей прасноръчивый ораторъ), вышелъ на амвонъ и, опираясь на святительскій жезль, сказаль наизусть въ томъ великомъ храмъ, гдъ коронуются цари, глубоко-назидательное слово на тексть: Бога бойтеся, царя чтите (1 Петр. 2, 17). Онъ показаль намъ образецъ "живой проповъди". Необычайная красота его лица, благородная, величественная осанка, изящество его манеръ, плавная, одушевленная рачь съ искусною и выразительною дикціей, все это привело слушателей въ восторгъ. "Каждая проповъдь его у насъ была съ въсомъ и, какъ голосъ великаго авторитета, дълалась извъстною далеко за предълами Москвы, посредствомъ органовъ духовной и светской печати " .). Изъ Ус-

Изъ некролога его, пом'ященнаго въ польской кн. «Душенолезнаго Чтенія» за 1882 годъ.



<sup>\*)</sup> Къ маю 1882 года, котда предполагалось торжество освященія храма Хриота Спасителя съ крестнымъ ходомъ изъ Кремля, были устроены для всёхъ московскихъ церквей парадныя новыя священнослужительскія облаченія изъ золотого глазета.

пенскаго собора владыка провхаль въ Чудовъ монастырь, гдв московскій генераль-губернаторь князь В. А. Долгоруковь посътигь его и сказаль его высокопреосвященству: "вы достойно закиючили торжество ръчью". "Надобно присовокупить къ ней, чтобы Москва любила архипастыря", сказаль преосвященный Амвросій. "Если заслужу того", замътиль незабвенный архипастырь. Онъ говориль, что соборъ Успенскій показался ему не такъ большимъ, какъ прежде, когда онъ въ первый разъвиделъ его; "можетъ-быть отъ того, что соборъ нынъ былъ наполненъ народомъ", пояснилъ владыка. Генералъ-губернаторъ объщалъ показать его высокопреосвященству большой храмъ во ния Христа Спасителя... Было подано заздравное вино. Кром'в князя почтили вледыну визитомъ: московскій губернскій предводитель дворянства графъ А. В. Бобринскій, попечитель московскаго учебнаго опруга внявь Н. П. Мещерскій и другіе изъ высшаго духовенства и свътскихъ лицъ.

Общее собрание православнаю миссіонерскаю Общества въ этомъ году было 13 мая особенно оживленно, благодаря присутствію въ немъ новаго московскаго архипастыря.

Распорядительность митрополита Макарін. 14 мая онъ потребовать оть севретаря консисторіи Н. П. Розонова (ум. 12 овт. 1882 г.) отатистическихъ свъдъній о московской епархін; сверхъ того вельль за каждый мвсяць представлять къ себв ведомость о нержшенных двиахъ и такимъ образомъ усилить двятельность канцеляріи консисторіи по текущимъ двламъ. Протоколы консисторскіе приказаль ежедневно представлять, по выбору преосвященныхъ, важивншие только. Производство на праздныя священно и церковнослужительскія міста взяль онъ на себя, за исключеніемъ развів причетническихъ вакаксій внів Москвы, производство на которыя предоставиль своимъ викаріямъ. Ръшеніе мелочныхъ діль, наприміръ по жалобамъ и доносамъ на проступки членовъ причта, не влекущіе за собою ограниченія правъ въ отправлени служебныхъ обязанностей, думалъ онъ предоставить благочинымъ. Подведомые должны приходить въ нему не раньше 10 часовъ угра. Онъ говорияв при этомъ, что не имъя кръпкихъ нервовъ, отходитъ ко сну не повже 10 часовъ вечера, а въ противномъ случав непремвино просыпается съ головною болью. Когда въ тотъ же день доложили о пріводв въ

нему протојерен изъ города Рузы нашей епархін, владынъ послышалось, что изъ Старой Руссы (новгородской епархіи). Еще являлся из нему по приходской надобности священникъ Христорождественскій, въ Кудринь, А. І. Борзецовскій, родной брать мой, сначала было обратившійся въ преосвященному Амвросію, но тоть сказаль: "теперь самъ хозяннъ въ Москвъ, ступайте въ нему и какъ онъ ръшитъ ваше дъло, меня увъдомите письменно. Владына митрополить прежде всего спросиль Кудринскаго священника: "Кудрино село"? "Такъ названо одно изъ московсвихъ урочищъ по бывшему здёсь селу Кудрину, вошедшему въ черту города", отвъчаль о. Б — кій и затьмъ посаженный сказаль, что въ его приходь, въ домъ князя Оболенскаго квартируетъ г-жа Москвина, уже давшая знать полиціи о подвинутомъ въ ней въ свияхъ младенцв, котораго, взявъ въ себв, она желаеть воспитать. При найденномъ младенцъ женскаго пола не оказалось никакой записки, но онъ, по опредъленію бабки, возрастомъ не менъе шести недъль, и надъть на него врестивъ. Не смотря на то, она приглашаетъ мъстнаго священника придти въ ней на ввартиру окрестить младенца. "Какъ долженъ я поступить въ этомъ случав"? сказаль священникъ. Владыва отвъчаетъ: "возрастъ младенца и крестикъ у него на шев заставляють навърное подагать, что младенець уже врещенный; но, въ избъжание всякаго сомивния, совътую вамъ окрестить младенца, съ соблюденіемъ сказаннаго въ правиль на подобный сдучай. А знаете, спросиль митрополить, какъ именно надлежить вамъ поступить?" "Знаю." "Какъ?" "Съ прибавленіемъ въ совершительской форм врещенія словъ: аще не крещень есть. "Такъ точно и поступите", сказаль въ заключение владыка. Предварительно врещенія младенець наречень было именемъ: Марія.

На другой день (15 мая) владыва изъ Архангельскаго собора, гдв онъ служилъ, провхалъ въ загородное село Черкизово (за Преображенскою заставой, въ 2-хъ верстахъ отъ Москвы) — повидать тамошній домъ архіерейскій съ садомъ, возобновленный митрополитомъ Инновентіемъ; при немъ—домовая церковь въ честь святителей: Алексія митрополита московскаго и Инновентія епископа иркутскаго.

16 числа владына велъ со мной разговоръ о монастыряхъ. О навначев Петровскаго монастыря игуменв Госнов (сконч. 30 мар. 1882 г.) отоввался: "я буду иметь его въ виду при выборв настоятеля въ Серпуховъ (въ Высотскій монастырь). Объ Агаевангель, даврскомъ соборномъ іеромонахв и экономв сказалъ: "онъ молодъ и можеть быть для Лавры надобенъ; я распрошу о немъ". Тотъ и другой остались на своихъ местахъ, но въследующемъ году второй изъ нихъ возведенъ былъ (по указу св. Синода отъ 15 апр.) въ санъ архимандрита.

Иребываніе митрополита въ Іроицкой Сергіевой Лавръ. 18-го ман онъ прибыль въ Лавру, которой онъ быль священно-архимандритомъ, и служилъ литургію 20 числа, въ Троицынъ деньвъ Троицкомъ соборъ; въ понедъльникъ-въ академической церкви. Послъ заамвонной молитры владыка изволиль обратиться въ студентамъ академіи съ живымъ, прочувствованнымъ словомъ. Въ этомъ словъ, начатомъ изъ текста: Егда приидеть Онь, Духъ истины, наставить вы на всяку истину (Іоан. 16, 13), владына говориль, что праздникь Св. Духа имветь особенно важное значеніе для лицъ, посвятившихъ себи изученію истинъ божественныхъ, что Духъ Святый помогаеть усвоять многія истины непонятныя для человвческого разума, которыя воспитанниками академін усвояются естественнымъ путемъ. Въ заключеніе владыка сказаль, что онъ, вступая въ общение съ академиею, желасть ей всикаго блага <sup>7</sup>). Въ этотъ же день посътилъ Геосиманскій свить и Висанію, гат повлонился онъ гробу митрополита Платона и посътиль винанскую духовную семинарію, въ заль которой были собраны всв наставники и воспитанники. На другой день (22 мая) служиль въ лаврской церкви Филарета Милостиваго панихиду по митрополитахъ: Филаретв и Инновентів, тамъ погребенныхъ; потомъ, осматривая: въ Лавръ Успенскій соборъ, овъ остановился недалеко отъ гробницы московскаго архіспископа Августина (сконч. 3 мая 1819 г.) у западной ствиы, и сказаль сопровождавшимъ его: "здёсь меня положите <sup>в</sup>). Вътоть же день онъ возвратился въ Москву.

Дальныйшая распорядительность владыки-митрополиша. 23-го

<sup>\*)</sup> Такъ мы слывали въ бытность нашу въ Лавръ въ 1882 году.



<sup>7) «</sup>Моск. Епарх. Въдомости» 1879 г., № 22.

числа высокопреосвященный Макарій благодариль московскую игуменью Нивитского монастыря Алевтину за то, что "на первый случай оказала послушаніе", согласясь на отврытіе общей транезы для сестеръ монастыря (160 чел.), по желанію его высокопреосвященства. Мив, какъ я исправляль должность благочиннаго монастырей, онъ сказалъ: "вы навлонили ее". Былъ бледенъ отъ утомленія; между прочимъ говориль о себе: "анонимныя письма зедевили меня", но 28 мая, въ понедъльникъ, быль благодушень и весель. Онь выразиль желаніе обозрыть московскіе монастыри, начиная съ Вознесенскаго, который находится въ Кремлъ. "Въ Вознесенскій монастырь вы, говорилъ владыка мив, повзжайте одинъ, въ такой-то день (2 іюня), а оттуда въ другіе монастыри вивств со мной. Вы будете мониъ путеунавателенъ". Съ сердечною радостію и удовольствіемъ". Возвратясь домой, я заботанво помышляль о томъ: 1) долженъ ли быть звонъ во время прибытія и отбытія его высокопреосвященства изъ монастыря? 2) Встрвча требуется въ св. воротахъ, или въ крамъ только, у дверей крама? 3) Встръчать съ врестомъ настоятель ли долженъ съ старшими іеромонахами нли іеромонахъ? 4) Должно ли быть молебствіе, состоящее изъ краткой эктеніи съ иногольтіемь? 5) Должны ли являться настоятели и настоятельницы на подворье, для полученія вавихъ-либо наставленій по случаю посъщенія? Меня затрудняли эти вопросы, и я ръшиль было обратиться съ ними ко владыкъ, но отъ 30-го мая быль благовременно увъдомлень ;я преосвященнымъ Алексіемъ, который писаль ко мив: "изъ нынвшняго разговора владыки видно, что предположенное обозрвніе всвяв монастырей едва ин состоится. Владыва боится, что это возьметь много времени". И мив самому свазаль владыва, 2 іюня (въ субботу), что посътить монастыри исподоволь, при случав. Въ этотъ же день онъ посътиль Богоявленскій монастырь (мъстопребываніе перваго викарія) и Саввинское подворье (м'ястопребываніе втораго викарія); въ Вознесенскій объщать завжать посль — изъ Синодальной конторы, а въ Высокопетровскій монастырь, котораго быль я настоятелемь, приглашаль я митрополита на 18 іюня-день храмоваго монастырскаго праздника въ честь Боголюбской Божіей Матери.

5 іюня, съ разръшенія его высокопреосвященства, быль я у московскаго генераль-губернатора князя В. А. Долгорукова съ представленіемъ отъ моего имени, не благоугодно ли будеть его сіятельству исходатайствовать Высочайше установленный знакъ краснаго креста твмъ изъ настоятелей монастырей, которыми наиболе пожертвовано на госпитали въ минувшую войну 1877—78 гг. Князь сказаль: "оставьте (бумагу), я разсмотрю", а впоследствіи на изъявленную мною благодарность его сіятельству за милостивое вниманіе къ удостоеннымъ знака краснаго креста, отвъчаль: "я радъ, что имъль случай доставить вамъ удовольствіе". Митрополить получиль этоть знакъ въ Вильнъ, гдъ были открыты (въ 1876 и 1877 гг.) Общество попеченія о раненыхъ и больныхъ воинахъ и госпиталь, устроенный виленскимъ мъстнымъ управленіемъ Общества краснаго креста.

11 числа, въ воскресенье, онъ въ своей подворской церкви священнодъйствовалъ и говорилъ поученіе.

13 іюня собирался онъ во дворецъ къ Великому князю Константину Николаевичу, прибывшему въ Москву съ Великимъ княземъ Константиномъ Константиновичемъ и посътившему высокопреосвященнаго Макарія. Не смотря на то, владыка меня принялъ, какъ отецъ чадолюбивый, и объщалъ, говоря: "я буду служить въ вашемъ (Боголюбскомъ) храмъ и зайду въ ваши настоятельскія келліи, прівду въ половинъ 10-го".

Церковныя торжества. Съ 18 іюня отврывается рядь церковныхъ торжествъ въ монастыряхъ, начиная съ Высокопетровскаго.
Ожидая къ себъ митрополита, мы усыпали путь его отъ св. воротъ зеленью съ цвътами, (помнится розанами изъ монастырскаго сада) и постлали врасное новое сукно отъ западныхъ церковныхъ дверей до амвона діаконскаго. Высокопреосвященный
любиль чистоту и порядокъ, но боялся скознаго вътра, и я распорядился, чтобы оконъ и дверей не отворять безъ крайней
надобности ни въ церкви, ни въ моихъ комнатахъ въ его присутствіе. Пъніе онъ любилъ нъсколько громкое и партесное,
не слишкомъ протяженное: я пригласилъ хоръ чудовской. Стеченіе народа въ обители было большое. Въ половинъ 10-го часа
нашъ величавый архипастырь прибылъ и обновилъ въ нашемъ
соборномъ храмъ парчевое дорогое облаченіе (75 руб. аршинъ),

непомию въмъ изъ церковныхъ старостъ устроенное для него "), и благословиль меня произнести проповъдь: "она не велика". Во время проповёди, предварительно прочитанной имъ, владыка разговариваль съ главнымъ священникомъ армін и флотовъ, протојереемъ П. Е. Повровскимъ, прибывшимъ во время литургін. Казначея игунена Іосифа спросиль: "когда построенъ жрамъ?"—200 леть назадъ. -- "Отчего-жъ онъ новый?"—Недавно возобновленъ. Еще спросилъ: "почему это монастырь во имя св. Петра митрополита, а цервовь соборная — Боголюбская"? "Она гораздо болъе пространна, чъмъ древній монастырскій храмъ во имя сего святителя". Послъ проповъди сказалъ мнъ владына: "благодарю васъ, о. архимандритъ", а войдя въ мон веллін, далъ мет свою большую просфору, свазавъ: "это вамъотъ меня ради праздника". За трапезой онъ сказалъ преосвящ. Амвросію: "о. архиманадрить нынё проповёдь говориль. У насъ въ Петербургв вто проповъдуеть, тоть не служить, а онъ на себя приняль двойной трудь". -- "Онь должень, отвъчаль преосвященный, питать и духовною и вещественною пищей". Преосвященный сказаль еще обо мев, что я, живя у родителя, зналь двъ дороги: одну въ церковь, а другую въ школу; затъмъ, укававъ на моего родителя-заштатнаго протојерея Іоанно-Воинской у Калужскихъ вороть церкви, смежной съ Казанскою, при которей много лътъ священствовалъ преосвященный Амвросій, сказаль онъ митрополиту Макарію: "добрый батюшка, любимый покойными архіереями". Владыка спросиль моего старца: "сколько вамъ лътъ?"—75-ть—"Вы можете еще долго жить", и обратясь ко мив, сказаль владыва: "у него лице хорошее". Дъйствительно, не смотря на преклонныя лъта, онъ имълъ благообразную наружность. Въ глазахъ его отражались неподдъльная искренность и доброта († 22 февраля 1885 г.). После тостовъ за здоровье митрополита и преосвищенныхъ викаріевъ, присутствовавшихъ туть, возглашенъ мною, по желанію его высокопреосвященства, тость за здоровье почетнаго петербургскаго

<sup>&#</sup>x27;) Одинъ церковный староста, какъ говорили, нарочно вздилъ въ С.-Иетер-бургъ пригласить новаго митрополита на служеніе, и послё служенія благодариль его (въ мав) чайнымъ сервизомъ изъ серебра. Прежде чёмъ у насъ въ монастырѣ, владыка служилъ въ какой-то еще приходской церкви.



гостя протојерея П. Е. Повровскаго, Затвиъ владыва изволилъ сказать: "за здоровье настоятеля". Когда подали ананась, онъ сказаль мив: "это роскошь. Нынвшияго года?"—"Такъ полагаю". Въ половинъ 2 часа высовій гость оставиль св. обитель, сугубо обрадовавъ насъ торшественнымъ служениемъ въ соборномъ храмъ и тъмъ, что не отвазался раздълить нашу монастыровую трапезу, по сильной моей просьбъ, съ какою я обращался къ нему наванунъ праздника въ Червизово. Блаженъ я и теперъ, что владыва посътиль мою смиренную келлію! Безпорядка у насъ не было, кромв развв того, что на левомъ клиросв были пъвчіе изъ другаго хора, присланные однимъ благотворителемъ, а владыка теривть не могъ, когда "поёть сбродъ". Одинъ изъ священнослужащихъ прошель съ средным храма въ алгарь чрезъ царскія двери, вийсто боновыхъ, на что митрополить впрочемъ не обратиль винианія. Утромъ на другой день (во вторникъ) я нижайше благодариль милостивъйшаго архипастыря, осчастливившаго насъ вчера. Онъ (въ Черкизовъ) вышель ко инъ въ рясъ со звъздами. Принимая отъ меня икону сказалъ: "вы другую вкону мив подносите (первая икона была поднесена въ день прибытія его въ свою епархію). Какая это икона?"-Боголюбская. — "Да, схваченъ моменть явленія Божіей Матери внязю Андрею. Такъ ли пишется на чудотворной иконъвъ Боголюбовъ (монастыръ владимірской еп.)? "-Такъ точно. Владыка довольно говориль, и больше по поводу безыимянныхъ писемъ къ нему относительно монастырей. Одно изъ этихъ писемъ, по последующему моему дознанію, начертила монахиня N, которую однаво онъ помиловалъ. Еще разъ благословивъ меня, сказавъ: "благодарю васъ": а преосв. Амвросій, котораго также я усердивище благодариль, какъ равно и преосвящ. Алексія, за посъщеніе обители, сказаль мив: "вы подали другимъ хорошій примъръ".

23 іюня (суббота) чествованіе Владимірской иконы Божіей Матери сопровождалось торжественнымъ крестнымъ ходомъ изъ Успенскаго собора въ Срттенскій монастырь, гдв служиль литургію высокопреосвященный митрополить Макарій. На этотъ день чередная проповъдь была назначена священнику К—ву. Когда, надъвъ епитрахиль, онъ подошелъ къ митрополиту принять благословеніе, владыка сказаль: "проповъди не будетъ. Почему онъ не предвариль? Проповъдникъ мнъ долженъ пред-



ставлять", и проповъдника удержавъ отъ слова, самъ въ обычное время произнесъ слово на текстъ: О семъ разумпьють есы, яко Мои ученицы есте, аще мобовь имате между собою (Іовн. 13. 35), а пъ настоятельскихъ кельяхъ сказалъ о себъ, что вчера бы вечеромъ не трудидся онъ надъ своею пропов'ядью, еслибъ ему представлена была цензурованная проповёдь о. К-ва. въ Петровскомъ (монастыръ) служилъ я, говорилъ архипастырь, дегво и свободно, а здёсь было тёсно и душно". Одинъ изъ преосвященныхъ тихо доложиль ему, что такой-то въ минувшую среду учиниль тяжкій проступокъ по части священнослуженія... Митрополить сказаль о немъ: "видно, что нехорошій челов'якъ", и вельто настоятелю его назначить ему епитимію-повлоны съ аванистомъ (Спасителю) и внушить ему выйдти изъ московской епархіи. Никакого потомъ формальнаго следствія не было произведено, но виновный ісромонахъ все-таки удалился въ прежнюю епархію, изъ которой прибыль года полтора назадъ. Срътенскаго архимандрита Виктора спросиль высокопреосвященный владыка: "сколько вамъ лътъ?" — 79-ть. — "Довольно". Главный священникъ армін и флотовъ П. Е. Покровскій (прибыль съ Пятницкаго владбища, гдв похоронена матерь митрополита Фидарета, и самъ недавно скончался - 25 февраля 1888 г.), почтенный заздравнымъ тостомъ, сказалъ, что въ Петербургъ онъ возвратится веселый и помолодовшій отъ такого радушія. Аржипастырь, съ которымъ онъ (въ то время имвлъ митру) желаль послужить 26 числа въ Алексвевскомъ монастырв и на это просиль благословенія, отвічаль ему: "обінми рукими благословляю васъ".

Въ Алекспевскомъ женскомъ монастыръ 26 іюня, по случаю храмоваго праздника Тихвинской Божіей Матери, высовопреосвященный митрополить произнесъ на литургіи слово. Началь онъ такъ: "Едва прошла недвля, какъ мы праздновали Боголюбской иконъ Божіей Матери; два дня назадъ праздновали Владимірской, а нынъ празднуемъ Тихвинской". Въ импровизованномъ своемъ словъ, которое и не было напечатано, архипастырь разъвсняль, почему и въ какомъ смыслъ въ православной церкви принято особенное чествованіе святыхъ чудотворныхъ иконъ, и почему чудотворныхъ иконъ именно Божіей Матери такъ много. Въ монастырскомъ прекрасномъ саду, похожемъ на рощу, онъ

выслушаль прніе воспитанниць—сербовь и, оставляя св. обитель, которую посртили: М. Н. Катковъ († 20 іюля 1887 г.) и генераль Е. В. Богдановичъ 10), одинь изъ преданнъйшихъ почитателей его высокопреосвященства, сказаль онъ игуменіи Антоніи: "все было хорошо".

Ею разговорь со мною. Въ Червизовъ владыка говорилъ мнъ, 10 іюля, что праздничные объды утомляють его и отнимають много времени; что 8 числа, служа въ Казанскомъ соборъ, онъ воротился домой въ 4 часа. Продолжая тотъ же разговоръ, сказалъ: "что за обычай такой? Живя въ Петербургт, не зналъ этого. Въ храмъ во время служенія нахожу я, продолжаль вла-🖚 дыка, воодушевленіе, а потомъ изволь вспотылый, утомленный бесъдовать съ другими и два часа ждать объда. Охъ горе, горе! У васъ (въ Петровскомъ монастыръ) было хорошо—скоро. Мнъ кумають сдваять удовольствіе, но я тяготюсь". Затвит неожи-канно спросиль: "какъ поступали мои предшественники?"—Иногда и они принимали хлабъ-соль, соображаясь съ обстоятельствами и съ состояніемъ своего здоровья. ... "Я, сказаль архипастырь, Двъ первый годъ такъ, а потомъ буду отказываться" (и отказывался отъ объдовъ). Склонный къ кабинетнымъ ученымъ заня-" нямъ и небогатый здоровьемъ, онъ ли не дорожилъ временемъ? Раза ръдкими исключеніями онъ, дорого цвия время и обладая необывновенно-свътдымъ умомъ, быстро читалъ деловыя бумаги, избъгаль и не допускаль лишнихъ разглагольствій, часто безтальныхъ, направляя мысль просителей главнымъ образомъ на тущество дъла.

> Примичание. Владика въ томъ же году после служения литургии посетиль домъ старости одной приходской церкви и хотель было вскоре уехать по немощи и по стеснение разными занятиями, но староста сказаль ему: «вы всёхъ насъ оскорбите (а было много гостей), васъ почтуть гордимъ», и митрополить остался по неволе.

Частыя служенія его. 5 іюля, въ день обрътенія мощей преп. Сергія, владыка служиль въ Лаврскомъ соборъ и на приглашеніе въ Знаменскомъ монастыръ 12 іюля, въ четвергъ сказаль, о. архимандриту Сергію: "я утомляюсь отъ частыхъ служеній; да

<sup>10)</sup> Онъ, какъ староста Исаакіевскаго собора въ С.-Петербургѣ, надавалъ съ апрѣля 1879 г. проповѣде, произносимыя въ соборѣ.



стоить ди служить у васъ? Народу два человъка будеть" 11). Но какъ скоро узналь, что въ 12 — день тезоименитства царя и ведиваго выязя Михаила Осодоровича каждогодно совершалось въ Знаменскомъ монастырв архіерейское священнослуженіе, онъ почелъ нужнымъ служить тамъ и служилъ при довольно многочисленномъ стеченіи народа. Проповёдь говориль настоятель. Владыва послъ панихиды и литургіи съ царскимъ молебномъ осматриваль "вскользь", какъ самъ посль выражался, палаты, при Знаменскомъ монастыръ, бояръ Романовыхъ, гдъ родился державный родоначальникъ царственнаго дома, царь Михаилъ Өеодоровичь и гдв воспитань родитель его, бояринь и воевода Өеодоръ Никитичъ, впоследствии Филареть, патріархъ московскій. Побывать въ этихъ боярскихъ хоромахъ-значить пожить нъсколько минуть въ древней Руси, подышать воздухомъ род-, ной старины. Во время обозрвнія сопрожождаль его высокопреосвященство извъстный археологь Ю. Д. Филимоновъ.

15 іюля, въ день просвътителя Россіи, св. равноапостольнаго и великаго князя Владиміра, высокопреосвященный Макарій, въ присутствіи высшихъ чиновъ столицы и представителей высшаго общества, совершаль божеств. литургію въ церкви при домѣ московскаго генераль-губернатора и произнесъ слово изъ текста: Азъ есмъ свъть міру (Іоан. 8, 12).

Распорядительность его. 23 іюля благопопечительный іерархъ, вполнъ сознавая, что доброе дъло назидать души, вызываль къ себъ архимандрита Сергія и протоіерея В. П. Нечаева, предлагая имъ, чтобы примънили свои чередныя проповъди (на 26 и 15 авг.) къ потребностямъ времени, для большаго распространенія въ народъ. "Моя проповъдь печатается въ 15,000 экземпляровъ", сказаль святитель 12). Онъ желаль, чтобы по примъру Петербурга, и у насъ печатались проповъди и статьи, направленныя противъ умственнаго и нравственнаго развращенія. На совъщаніе по этому предмету преосв. Амвросій собираль уже

<sup>12)</sup> Въ томъ же иолъ вышель І-й выпускъ предпринятаго въ Москвъ изданія подъ заглавіемъ; «Московская церковная каседра». Въ этомъ выпускъ помѣщена первою, напечатанная въ въ «Моск. Вѣдомостяхъ», проповъдь, произнесенная митрополитомъ Макаріемъ въ Срътенскомъ монастыръ 23 июня.



<sup>11)</sup> Митрополитъ Филаретъ говорилъ: «доброе дѣло молиться, но и дѣло службы дѣлать надобно».

въ себв ученыхъ протоіереевъ и священниковъ. Владыка-митрополить кромв того предложиль разсудить консисторіи, не слвдуеть ли на торжественные молебны, бываемые въ Успенскомъ соборв, являться всвиъ протоіереямъ (не однимъ архимандритамъ). "Въ Петербургв духовенство, говорилъ онъ, собирается во множествв и становится на молебнахъ въ соборв въ нвсколько рядовъ". Онъ полагалъ за нужное, чтобы въ первое полугодіе завъдывалъ консисторскими двлами 1-й экспедиціи преосвящ. Амвросій, 2-й эксп.—преосвящ. Алексій, а во второе полугодіе наоборотъ, дабы такимъ образомъ преосвященные болве знакомились съ двлами по епархіальному управленію.

Иоднесение митрополиту диплома. Въ засъдания Императорского общества исторіи и древностей россійскихъ, бывшемъ 6 апрван того же года, подъ председательствомъ С. М. Соловьева, избранъ владыка-митрополитъ Макарій въ почетные члены. Наллежало привътствовать и представить его высокопреосвящству печатный дипломъ на это званіе, но предварительно поручено было мнв, какъ двиствительному члену общества, узнать оть митрополита, когда бы онъ могъ принять депутацію отъ названнаго общества. Владыка сказаль мив, что совъстно емузатруднять депутатовъ повадкой въ Черкизово-дачное мъсто-. пребываніе его, и поэтому онъ приглашаеть ихъ къ себъ на Тронцкое подворье, после того какъ переселится въ Москву; но я объясниль, что напротивъ, депутаты почтуть за удовольствіе привътствовать его высокопреосвященство въ самомъ непродолжительномъ времени. Владыка радушно приняль, во второй подовинъ іюля, членовъ общества: И. Е. 3-на, Н. С. Т-ва, Г. О. К-ва, А. Е. К-ва; въ числъ ихъ состояль и я. Они первовоначально съфхались въ Петровскій монастырь (когда-то меня постиль здесь и О. М. Бодянскій), затемь всё мы отправились въ Черкизово въ 4 часу пополудни. Высокопреосвященный владыка благодариль въ лице нашемъ общество и хотя не обещаль, занятый своими работами, трудовь своихъ обществу, но выражаль теплое сочувствие изданію обществомъ нъкоторыхъ обширныхъ рукописей, тщательно провъренныхъ А. Н. Поповымъ, и особенно изданію двухъ словъ Леонтія Карповича, цержовнаго витіи православной юго-западной Руси въ XVII стольтін. "Какого труда, говориль онь, стоило мив найти въ прежнее время списовъ одной изъ этихъ рукописей, потомъ разбирать ее! Много работаетъ для общества, сказалъ архипастырь, намъстнивъ мой, архимандрить Леонидъ, представившій недавно въ распоряженіе общества описаніе славянскихъ рукописей библіотеки Свято-Троицкой Сергіевой Лавры".

Дерковныя торжества. 28 іюля, по случаю храмоваго праздника Смоленской Божіей Матери, онъ служиль въ Новодпвичьемь монастыръ, предоставивъ встръчать мив крестный ходъ, ежегодно совершаемый изъ Кремля въ этотъ монастырь, при большомъ стечени и сопровождени народа. Погода въ этотъ день была ясная, но владыва должно-быть опасался сквознаго вътра, особенно ощутительнаго въ св. воротахъ. Онъ послъ литургіи обозрълъ святыни и достопамятности монастыря; говориль, что въ Москвъ быль провздомъ изъ Петербурга преосвященный Филаретъ, новый викарій воронежскій, получившій образованіе въ свътскомъ училищъ 13). "Онъ изъ келейниковъ воронежского архіспископа Серафима († 22 апр. 1886 г.). Когда я, говорилъ владына о себъ, посъщалъ Серафима (тогда ректора тамбовской семинаріи), онъ нодаваль чай мив". Это было въ 1858-59 гг. Оставляя Новодъвичій монастырь, архипастырь постиль Филатьевское училище при монастыръ для малольтныхъ сиротъ. а оставляя училище, сказаль юнымъ воспитанницамъ: "прощайте **ЕТОЧВИ"!** 

2 августа владыка изволить служить въ Покровскомъ—Василія Блаженнаго соборъ и въ тоть же день послаль въ редакцію "Моск. Епарх. Въдомостей" слово мъстнаго протоіерея Н. І. Надеждина, произнесенное въ этомъ соборъ. Напечатано въ 32 №.

За литургіей, которую высокопреосвященный Макарій совершиль въ Спасо-Андроньевомь монастырв, вивсто 16 августа, въ день Преображенія Господия, присутствовали: членъ Св. Синода—протоіерей малой церкви Зимняго дворца Іоаннъ Васильевичъ Рождественскій и гоомейстеръ двора Его Величества, почетный опекунъ Константинъ Павловичъ Нарышкинъ пользовав-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Происходя изъ дворянъ, онъ (въ міру Константинъ Косицкій) обучался въ Одескомъ лицев (см. 43 № Церковнаго Въстинка за 1880 г.); изъ воронежскихъ архимандритовъ хиротонисанъ во епископа 15 иоля 1879 г. сконч. 25 сент. 1880 г.



шійся всегда особеннымъ вниманіемъ митрополита. Въ квартиръ настоятеля-архимандрита Модеста <sup>14</sup>) владыка говорилъ: "незнаю церквей; ъду въ наретъ, спросить некого"; сакелларія П. И. Виноградова спросилъ: "какой въ вашимъ (Успенскомъ) соборъ порядокъ службы въ Успеньевъ день?"

Распорядительность митрополита. На другой день (7 авг.) архипастырь въ Черкизовъ сказаль мив, что надо въ московскій Ивановскій монастырь, какъ общежительный, перевесть настоятельницу изъ общежительнаго монастыря, согласно указа Св. Синода (отъ 22 марта 1862 г., № 790), и можетъ-быть переведена будеть Бородинская (переведена изъ Аносино-Борисогавбской пустыни игуменья Рафаила), а открытіе заново перестроеннаго древняго Ивановскаго монастыря едва ли последуеть въ августъ (совершилось 19 окт.). Въ Вознесенскій монастырь, на мъсто умершаго священника Платона Холмогорова, объщалъ мив владыка, по просъбв игуменьи Сергіи, произвесть Ильеобыденскаго діакона лишь въ томъ случав, если не явятся просители достойнъйшіе (переведенъ Михайло-Архангельской, города Бронницъ, церкви протојерей Андрей Ивановъ). Онъ неръдко даваль понимать, что милость хороша, но и правду наблюдать надобно, и что отсутствіе достоинства въ комъ-либо не можетъ быть пополнено никакимъ ходатайствомъ. На торжественные молебны въ Успенскій соборъ должны являться всв члены консисторіи и попечительства о бъдныхъ духовнаго званія. Полагали у насъ перепечатывать петербургскія пропов'яди, но владыка сказаль: "надо печатать свои, а не чужія".

Частыя служенія его. 15 августа, служа литургію въ Большомъ Успенскомъ соборъ, митрополить произнесъ слово изъ текста: Велія будети слава храма сего, посладняя паче первыя (Аггея 2, 10); потомъ принималь старшее духовенство въ Чудовъ и говориль посътившему его князю В. А. Долгорукову о преосвященномъ Хрисанов, прибывшемъ изъ Нижняго Новгорода въ Донской монастырь на покой, что начинаеть онъ вла-

<sup>14)</sup> По указу Св. Синода отъ 27 окт. 1880 г., о. Модестъ согласно его просъбъ по бользненному состоянио уволенъ отъ должности настоятеля и на мъсто его въ Спасо-Андроніевъ мон. переведенъ Знаменскій архим. Сергій, съ 30 мая 1882 г. епископъ ковенскій, викарій литовской еп., нинъ еп. могилевскій.



дъть (правою) рукою, но вистью еще не владъеть († 6 ноября 1883 г.).

26 августа въ томъ же Успенскомъ соборв владыка сказалъ другое слово, основанное на текств: Вознесохъ избраннаго отъ людей Моихъ..., елеемъ святымъ Моимъ помазахъ его (Псал. 88, 20—21).

30 августа, послъ служения въ томъ же соборъ, квалилъ (въ Чудовомъ мон.) проповъдь Предтечевскаго подъ Боромъ протоіерея І. Н. Рождественскаго, какъ современную и громко произнесенную имъ въ соборъ, не смотря на старыя лъта его.

1 сентября высокопреосвященный Макарій совершиль литургію въ Даниловомъ монастыръ и въ настоятельскихъ келліяхъ архимандрита Амфилохія, увидя литографированный портреть преосвященнаго Аванасія архіепископа астраханскаго († 7 дек. 1876 г.), говориять о себт: "когда (въ августт 1842 г.) я пріъхалъ изъ Кіева баккалавромъ (богословскихъ наукъ) въ петербургскую академію и остановился въ своей квартиръ, отведенной мив въ нижнемъ этажв, вижу: входить ито-то въ подрясникъ и поздравляетъ меня. Это — преосвященный Аванасій, ревторъ авадемін (тогда епископъ винницкій): онъ помъщался надо мной". Вспоминая о прошломъ, митрополить заметилъ, что после однихъ архіереевъ бываеть легко ихъ преемникамъ, а послъ другихъ-трудно. Въ Тамбовъ и Харьковъ нужно было ему, говорилъ онъ, исправлять самые дома свои, но онъ былъ совершенно доводенъ въ литовской епархіи: тамъ митрополить Іосноъ (сконч. 23 ноябр. 1868 г.) благоустроилъ все наилучшимъ образомъ. Владыка нашъ, садясь въ карету, принялъ букетъ монастырскихъ цвътовъ.

4 сентября (во вторникъ) служение его было въ Зачатейскомъ женскомъ монастыръ, а наканунъ онъ въ храмъ Христа Спасителя (храмъ этотъ вблизи монастыря) всходилъ на верхъ по 85 ступенямъ и поднявшись сълъ для отдыха. Благолъпие величественнаго храма очаровало владыку. "Въ Ватиканъ и Константинополъ нътъ той чистоты и тщательности въ отдълкъ", говорилъ онъ въ Зачатейскомъ. Вся художественная отдълка за малымъ исключениемъ, также какъ и мраморная работа, приходили въ то время къ концу.



8 числа литургію въ *Рождественском*ь монастырѣ, въ храмѣ Рождества Богородицы совершаль в—ный Макарій и даль свою просфору игуменіи Серафимѣ, а другую поручиль ей передать влироснымъ.

Осеящение храма. "Я хочу служить у васъ", сказаль владыва настоятельниць Алекспевскаго монастыря, и въ понедъльникъ, когда обыкновенно совершается служба въ честь небесныхъ сыль безплотныхъ, освятиль тамъ 10 сент. новоустроенную при монастырской больниць и богадыльны домовую церковь. Высокопреосвященный владыка прівхаль изъ Черкизова не совсвиъ здоровый, но съ начатіемъ литургіи почувствоваль себя лучше. Послъ служенія онъ спросиль игуменью Антонію: "почему вашъ новый храмъ устроенъ во имя архистратига Миханла и прочихъ небесныхъ силъ?" Она отвъчала, что Архангелы и Ангелы-наши хранители, сильные предстатели предъ Богомъ п руководители ко спасеню, "а мы-иновини желаемъ погражать имъ"...-"Какая основная мысль! Это совершенно справедливо", сказаль архипастырь. Узнавь о существовавшемь обычав въ 'московскихъ женскихъ монастыряхъ, что во время чтенія часовъ, ногда архіерей умываль руки, игуменья подходила съ боку, держа полотенце на подносъ, онъ сказалъ: "это прекрасно!"-, А въ Харькове за обедомъ монахини певали псалмы, сказаль онъ мев, напримвръ: Не унывай, сочинение преосвященнаго Инновентія (Борисова),-не унывай ни въ какихъ обстоятельствахъ". Въ монастырв онъ осматриваль больницу съ аптекой, богадъльню, комнаты: золотошвейную, живописную, также и рукодълья. Его высокопреосвященству поднесень быль отличной работы поясъ. Прилагаю полученное изъ Харькова съ переложеніемъ на ноты стихотвореніе:

## НЕ УНЫВАЙ.

Когда угодно было Богу,
Чтобы родившись бёднявомъ,
Ты пролагалъ себё дорогу
Терпёньемъ тяжкимъ и трудомъ,
То будь покоренъ, терпёливъ,
Неутомимъ и молчаливъ,
На помощь свыше уповай
И никогда не унивай.

Когда Творцу благоугодно,
Чтобъ въ потъ ти ввушалъ свой клюбъ,
То не ропщи женоподобно
На Бога всяческихъ судебъ;
Предъ Нимъ смиренно преклонись,
Святою върой оградись,
И ею духъ свой одобряй,
Но никогда не унывай.

Когда-жъ по слову Бога-Слова За правду будещь ты гонимъ, Теки во следъ за нею снова, Любовью въ ней руководимъ. Гонителей своихъ прости, И если можешь ихъ спасти, Отъ бёдъ и гибели спасай, Но никогда не унывай.

Когда родня твоя и други Тебя покинуть, оттолкнуть, Забывь пріязнь твою, услуги, Тебя забвенью предадуть, За вёроломство ихъ прости, Неблагодарность отпусти, За зло добро имъ воздавай И никогда не унывай.

Когда божественная благость Тебя за доблесть наградить, Подасть тебё здоровья сладость, Богатствомъ, славой одарить, Смиреньемъ кроткимъ оградись, И сердцемъ къ Богу обратись, Ему въ щедротахъ подражай И въ дёлё семъ не унивай.

> Когда обиліемъ и силой Въ сей жизни будещь обладать,

Клеврета своего помилуй,
Умъй врагамъ своемъ прощать.
Не презри сираго и вдову
Спъши на помощь къ нимъ безъ зову,
Ихъ скорби въ радость обращай,
Въ трудъ для нихъ не унывай.

13 сентября въ *Покровскомъ* миссіонерскомъ монастыръ благолъпный соборный храмъ, гдъ владыка служилъ, очень понравился ему. Въ 2 часа пополудни онъ былъ уже дома на Троицкомъ подворьъ.

15 числа, послъ служенія въ *Никимском*ь монастырь, онь окропиль святою водой и благословиль новооткрытую, по его желанію, общую трапезу, въ которой мы видьли портреть его высокопреосвященства. Въ игуменскихъ келліяхъ онъ пожелаль знать, когда и къмъ основана сія обитель дъвъ.

Вакансія протоіерея єз каседральном соборть. 20-го владыка совстить перетхаль въ Москву изъ Черкизова и, по случаю Высочайшаго назначенія (въ 20 день авг.) протопресвитеромъ Успенскаго собора и членомъ Московской синодальной конторы каседральнаго протоіерея М. И. Богословскаго, предлагаль Архангельскій каседральный соборть Предтечевскому, подъ Боромъ, протоіерею І. Н. Рождественскому, члену консисторіи, а за отказомъ его, потребоваль списокъ протоіереевъ-магистровъ. Избранъ и утвержденъ Симеоно-Столиническій протоіерей А. І. Соколовъ, переведенный после въ соборному храму Христа Спасителя 15.

Примочаніє. Въ первой половень сентября 1879 года, въ бытность съ визитомъ у новаго протопресвитера (сконч. 15 января 1884 г.), М. Ө. Раевскій, протоперей посольской русской церкви въ Вѣнѣ, говорить: что еще бы года четырс проведъ въ Вѣнѣ (гдѣ онъ находился съ 1834 г.), чтобы выслужить пенсію, впрочемъ и въ этомъ году пошедъ бы въ успенскій соборъ на открывшуюся вакансію протопресвитера. — Когда-то (напримъръ въ 1855 г.) былъ въ Вѣнѣ посланникомъ князъ А. М. Горчаковъ. Идя однажды къ императору Австрійскому, онъ сказалъ: о. Раевскому: «благословите, не знаю, что говорить императору». Тотъ отвѣчалъ Святой Духъ научитъ вы и пр. (Лук. 12, 12). Аудіенція была самая благопріятная, и съ той поры князь Горчаковъ, впослѣдствін государственный канцлеръ (ум. 27 февр. 1883 г.), не забывалъ протоперея Раевскаго.

<sup>15)</sup> Ныпь новый соборь именуется каседральнымъ.



Парская панихида. 30 сентября литургію въ Чудовомъ монастыръ совершаль одинь изъ преосвященныхъ, а панихиду—митрополить съ преосвященнымъ викаріемъ. Облаченіе у всъхъ было черное, а митры а архимантритовъ всякія, не исключая и красной, какая оказалась у одного архимандрита—иностранца, что удивило нашего архипастыря. Онъ говорилъ: въ "Петербургъ однообразіе митръ и самаго служенія; какой бы архіерей ни служилъ. Здъсь же не такъ: каждый дъйствуетъ по своему. Въ Петербургъ притомъ поминаются за литургіей всъ служащіе архіереи, а за молебномъ—одинъ старшій. Приличіе церковное требуетъ на великомъ входъ поминать и архимандритовъ" (разумъется, не называя ихъ поименно). Благочинныхъ предположено выбирать духовенству посредствомъ баллотировки: новое еще небывалое у насъ въ Москвъ дъло!

Кончина и погребение С. М. Соловьева. 4 октября не стало знаменитаго историва Россіи. За сутви до своей кончины онъ, какъ слышалъ я отъ Н. А. Попова, причастился послъ исповъди св. Таинъ и помазался елеемъ, а въ день кончины съ трудомъ проговорилъ: "пора, конецъ, семь часовъ", и точно скончался въ 7 часовъ вечера. Но жаль, что такіе, какъ онъ, люди сходять съ поприща. Въ день погребенія его (7 числа) божественную литургію въ церкви Московскаго Университета и отиввание совершаль высокопреосвященный Макарій въ сослуженіи преосвященнаго Алексін, епископа Межайскаго, архимандритовъ и протојереевъ. Въ концв литургіи онъ произнесъ слово начавъ изъ текста: "Подражатели мить бываете (1 Кор. II, I). Во время отпъванія надъ гробомъ почившаго сказаны были ръчи профессорами Университета-протојерении Н. А. Сергјевскимъ и А. М. Иванцовымъ-Платоновымъ. Изъ церкви владыка былъ приглашенъ, для краткаго отдыха въ явартиру протојерея нынъ протопресвитера, Н. А. Сергіевскаго.

Примъчаніе. О. М. Бодянскій (сконч. 6 сент. 1877) г.) когда-то говориль мев, что Монсей написаль пятокнижіе, а С. М. Соловьевь двадцатипятовнижіе; но после того онь издаль еще три тома Исторія Россіи съ древнюйших времень. Нашь владыка, образець трудолюбія, каждый годь подобно С. М. Соловьеву, дарняь богословскую литературу новымь томомъ своей Исторіи Русской церкви (всёхъ XII т.).

Служение сто въ Вознесенскомъ монастыръ. Зайсь высовопреосвященный владыва служилъ 9 октября (во вторнивъ) съ архимандритомъ Някодимомъ нынъ блаженнъйшимъ патріархомъ Ісрусалимскимъ, и со мной. Въ комнатахъ игуменьи Сергіи (сконч. 29 окт. 1884 г.) нашелъ онъ "отборное общество".

Примичание 1. Патріархъ Никодимъ управляль въ Москве Іерусалимскимъ подворьемъ съ 1877 года. Посвященный въ архіспископа Осворскато въ С.-Петербурге, 3 января 1882 г., онъ получилъ въ даръ отъ митрополита Макарія панагію съ изображеніемъ Преображенія Господня. Въ санти патріарха отбыль изъ Москви въ месту своего служенія 10 октября 1883 года. Онъ съ некотораго времени особенно благоговель въ преп. Сергію и желаль праздновать въ Іерусалиме св. память его.

Примъчаніе 2. Игуменья Сергія (дочь генераль-маіора внязя Василья Алексвевича Урусова, бывшая въ замужествв за мајоромъ вияземъ Александромъ Андр. Волконскимъ, умершимъ 30 ноября 1847 г.), желая устрошть добрый чинъ монастирскаго богослуженія, просила митрополита Маварія утвердить для точнаго исполненія следующія предположенія: 1, чтобы всв службы церковныя начинались въ опредвленное уставомъ время, чрезъ 5 или 10 минуть по благовесть, а не когда вздумаеть придти тоть или другой священнявь; 2) чтобы священнослужители не пропускали служенія утрени въ будни, а всенощныя байнія на храмовне и двунадесятие праздники отправляли бы они соборив; 3) чтобы они не прерывали чтеніе н прий монахинь преждевременными возгласами, и давали бы возможность вичитывать все положенное по уставу; 4) чтобы на позднихъ литургіяхъ въ Вознесенскомъ монастырв, по нахождению его (онъ не имветъ прихода) въ Кремле и по примеру кремлевскимъ соборовъ, равно какъ и Чудова монастыря, смежнаго съ Вознесенскимъ, не было заупокойныхъ эктеній и чтенія синодиковъ, потому что для неупустительнаго поминовенія усопшихъ бывають въ монастыра ежедневныя раннія литургія. 5) Въ праздничные по крайней мёрё дни на позднихъ литургіяхъ, а великимь постомъ и на преждеосвященных объдняхь, не должны допускаться постороннія вставки какъ-то: молитвы о болящихъ, чтобы богослужение было торжественное по требованию дия и великопостное по уставу. 6) О всёхъ получаемыхъ епархіальных распоряженіях касательно молебновь и панихидь причть долженъ предварять настоятельницу, ибо отъ внезапнаго, въ неуказанное время звона по распоряженію священника въ монастырів бываетъ переположь. Революцією его высовопреосвященства отъ 16 августа 1879 г. предписане консисторіи предписать симъ священникамъ (трое) къ точному исполненію всв изложенныя здесь правила. какъ вполив справедливыя. Въ сентябръ 1881 года настоятельницамъ женскихъ монастирей предоставлено право первымъ получать предписанія начальства, посылаемыя на имя причтовъ сихъ монастирей, относительно особенныхъ случаевъ богослуженія.

Торжественное открытие Ивановскаго дъвичьяю монастыря. 19 октября въ 7 час. утра, при колокольномъ звонъ, съ преднесеніемъ хоругвій и храмовыхъ ивонь, совершенъ быль крест-



ный ходъ вовругь монастырскихъ ствиъ. Въ 9 часовъ прибылъ высокопреосвященный митрополить Макарій и, освятивъ главный престоль во имя Усъиновенія честныя главы св. пророка и Крестителя Господня Іоанна, совершиль, въ сослужении нъсколькихъ архимандритовъ и священниковъ, первую литургію въ обширномъ монастырскомъ храмъ, въ присутствіи его сіятельства г. Московскаго генералъ-губернатора, князя В. А. Долгорукова, многихъ изъ начальствующихъ и почетнъйшихъ особъ первопрестольной столицы и при большомъ стеченіи народа. По окончаніи литургіи и молебна съ обычнымъ многольтіємъ, владыка благословиль монастырскую трапезу и небольшое количество собравшихся сестеръ, затъмъ посътилъ келліи настоятельницы 16) въ сопровождени всвхъ вышеупомянутыхъ высокопоставленныхъ особъ, удостоившихъ принять предложенную трапезу. Владыка впоследствии велель снять въ Ивановскомъ монастыре ступени по сторонамъ св. престола въ главной церкви, дабы священнослужаще не могли споткнуться и не думали постоянно объ этой опасности. Кажется, надлежало для сего перестлать мраморный поль въ алтаръ.

Представление къ наградамъ. Владыва велълъ при представления въ наградамъ съ осторожнымъ вниманіемъ взвъшивать достоинство и заслуги. Онъ говорилъ: "прежде тавъ многихъ представляли (при его предшественнивъ) изъ Московской епархіи, что смъялся Синодъ. Училищное ли начальство проситъ за кого? Что-жъ? надо разсматривать: иной за училищную службу получаетъ деньги. Благочинный представляетъ? Но если какой-нибудъ священникъ прослужилъ и три года, то это еще не даетъ ему права на полученіе награды. "Объ о. Глаголевъ сказалъ: "странно, что такой достойный протоіерей (съ 22 мая сего года членъ консисторіи) имъетъ орденъ Анны только 3 степени".

Примичание 1. Въ 1851 г. наперснить крестомъ, видаваемыхъ отъ Св. Синода, награжденъ былъ одинъ изъ всего духовенства московской енархін—священникъ А. И. Воскресенскій, съ 1853 г. протоіерей Покровскаго собора. «Вотъ эта была награда!» говаривалъ онъ (сконч. 23 воября 1883 г.).—Достопочтенная игуменья Страстнаго монастыря Евгенія

<sup>16)</sup> Игуменія Рафанда (въ міру Елена Равниская) изъ дворянь, въ 1884 г. была переведена въ Вознесенскій первоклассний монастырь; сконч. 4 марта 1887 года.



Озерова говорила о себь: «я получила (въ 1866 г.) наперсный крестъ чрезъ 12 лътъ своей служби въ этомъ санъ. Владика Филаретъ пригласилъ меня (была тогда въ Аносинъ) въ престовую церковь и сказалъ: «клади три поклона». Я смутилась, незная зачъмъ: «рано ты получаешь награду, рано. Но я, продолжалъ онъ, старъю и слабъю, а миъ хотълось самому возложить на тебя первую награду. Вотъ почему ты представлена была къ наградъ, а не за твои заслуги. «Преосвященный Леонидъ, бывшій викарій Московскій (сконч. въ санъ архіепископа Ярославскаго 15 декабря 1876 г.), возражая противъ обычая представлять къ наградамъ лишь тъхъ священниковъ, которые проходять особыя обязанности, возложенныя начальствомъ, говорилъ, что иной священникъ, свободный отъ такихъ обязанностей, можетъ быть посвящаетъ себя молитвъ и много трудится ко благу прихожавъ.

Примъчание 2. Признавая интрополита Макарія своимъ покровителемъ, не могу не сказать о следующемъ. Секретарь въ Бозе почившей Государыни Императрицы сообщиль оберь-прокурору Св. Синода, что такъ какъ со времени открытія въ 1872 г. Московской Покровской Общини сестеръ милосердія никто изъ безмездно трудящихся при Общинъ врачей и другихъ лицъ не удостоился награды, то Ен Императорскому Величеству благоугодно, чтобы онъ, г. оберъ-прокуроръ, обратиль внимание на усердные труды врачей и другихъ лицъ, которые окажутся достойными поощренія, и исходатайствоваль имъ Высочайшія награды по своему усмотрівнію. Во исполнение сего повеления Ел Велячества, синодальный оберь-прокуроръ, графъ Д. А. Толстой, отношениемъ отъ 14 марта 1879 г., обратился къ Московскому митрополиту Макарію съ покорнейшею просьбою о сообщени ему наградныхъ списковъ врачей и другихъ дицъ, состоящихъ при Общинъ, которыхъ его высокопреосвященство изволить признавать заслуживающими награжденія, съ присовокупленіемъ его заключенія о томъ, въ вакимъ наградамъ они могли би быть представлени. Митрополитъ Макарій отъ 29 августа 1879 г., за № 182, препроводиль къ графу Толстому наградные и послужные списки представляемых въ награжденію, въ число воихъ и в включенъ быль, какъ блягочинный Общины и членъ училищнаго (ври училищъ общины) совъта.

Московская епархіальная библіотека. 22 октября въ 7 часовъ вечера посьтиль высокопреосвященный владыка епархіальную библіотеку въ Петровскомъ монастыръ, по случаю годичнаго собранія Общества любителей духовнаго просвъщенія. Благословивъ меня, какъ настоятеля монастыря, сказаль: "о. архимандрить! я къ вамъ на праздникъ".

Горижвостовскій домъ 26-го утромъ владыка собирался въ Горижвостовскій домъ призрѣнія бѣдныхъ духовнаго званія, и мив предложиль отправиться туда же къ 12-ти часамъ съ бѣлымъ облаченіемъ. Литургію тамъ въ домовой перкви служиль

преосвященный Алексій съ членами попечительства, а панихиду о рабъ Божіемъ бояринъ Димитрів Петровичь Горихвостовъ, именнинникъ и основателъ этого благодътельнаго учрежденія (онъ сконч. 18 авг. 1846 г. и погребенъ въ Спасо-Андроніевомъ монастыря) совершиль Московскій первосвятитель. Въ заль заведенія онъ меня спросиль, были ли я въ Петербургь?-, Быль третьяго года, по монастырской надобности". ... "А на чредъ были вы?"-Намъстникъ Александро-Невской Лавры архимандрить, а впосл. епископъ Дмитровскій Никодимъ (сконч. 14 окт. 1877 г.) нарочитымъ письмомъ приглашалъ меня на чреду священнослуженін ("на берега Невы"), но я не могь согласиться, потому что влимать петербургскій считаю для меня вреднымъ ". - "Да, незавидна жизнь чередныхъ архимандритовъ", заметилъ владыка. Домъ этоть онъ осмотръль подробно, всходиль и на верхъ, гдъ ему представили окончившую курсъ образованія первую воспитанницу епархіальнаго Филаретовскаго училища, родственную, помнится, преосвященному Смоденскому Іоанну (сконч. 17 марта 1869 г.). Архипастырь бладословиль ее и, по примъру Спасителя, благословлявшаго детей, возложиль на главу ея руку. Онъ совътовалъ членамъ попечительства пріучать къ козяйству воспитанницъ Филаретовскаго училища.

Примычание. Въ 1882 года 26 октября праздновалось пятидесятильтіе Горихвостовскаго дома, который, сколько мы знаемъ, владыка Макарій желаль видыть расширеннымъ и число призръваемыхъ въ немъ значительно умноженнымъ.

Праздникь братства св. Николая. 28 овтября, въ годовщину братства св. Николая, служа въ холодной Николо-явленной церкви, митрополить прозябъ. Въ квартирѣ протойерея С. І. Зернова сказалъ: "надобно назначать митрополитовъ помоложе, а за 60 лътъ (онъ род. 19 сент. 1816 г.) память начинаетъ слабътъ". Объ одномъ археологъ отозвался: "онъ-старинаръ".

"Какъ у васъ идутъ дъла о наградахъ?" спросилъ на другой день владыка, принимая у себя на дому С. І. Зернова, члена консисторіи.— "Трудимся, трудимся", отвъчалъ о. протоіерей, одинъ изъ старъйшихъ и достойнъйшихъ представителей Московскаго духовенства, главный дъятель въ братствъ св. Николая съ самаго его основанія (сконч. 17 окт. 1886 г.). Секретарю г. Розанову архипастырь сказалъ: "Въ Петербургъ двъ коммиссіи

разсматривають наградныя дёла, тоже допустить и въ консисторіи, а въ важныхъ недоуменіяхъ совещаться всемъ членамъ".

Новое сочинение архимандрита Сергія. Владыва "съ удовольствіемъ читалъ" въ рукописи новое изследованіе доктора богословія архимандрита Сергія, нынт преосвященнаго могилевскаго: Иверская святая и чудотворная икона Богоматери на Авоню и списки ся въ Россіи, изданное въ томъ же году. Авторъ старался доказать, на основаніи всёхъ историческихъ данныхъ и соображеній, что первый списовъ авонской Иверской иконы, присланный иверскить архимандритомъ Пахоміемъ въ 1648 г. въ Москву, находится въ московскомъ Новодъвичьемъ монастыръ, и просилъ дозволенія снять ризу съ находящейся въ Иверской часовнъ, у Воскресенскихъ воротъ, чудотворной Богоматерной иконы, не окажется ли какихъ либо на ней надписей, но дозволить это нельзя было за ветхостью ризы. Кромъ того граждане съ великою радостію принимаютъ эту икону въ свои домы, а потому удержать ее п на одни сутки было бы неудобно.

Священнослуженія и отвызда митрополита ва Петрбурів. 4-го ноября онъ совершиль литургію въ домовой церкви московской семинарін и присутствоваль на акті въ семинарской залі, подозвавь меня и посадивь вблизи себя (припоминаю датинскую поговорку: honor non honorati, sed honorantis est); 8 числа служиль въ Страстнома, 13-го въ Златоустовома монастырів, спросивь не задолго передъ тімъ архимандрита Аванасія (изъ магистровъ петербургской академіи): "приготовлена проповідь?" А 22 числа изволиль отбыть въ С.-Петербургь для присутствованія въ Св. Синодів.

### 1880.

Слова и ръчи митрополита. 11-го марта высовопреосвященный Макарій прислать и мив, чрезъ посредство преосвященнаго Алексія, новоизданную внигу словъ и рвчей, произнесенныхъ его высовопреосвященствомъ въ Вильнъ 17). А въ московской епархіи произнесенныя не собраны донынъ, и если собрать во едино весь этотъ цвътъ духовнаго врасноръчія, это былъ бы благоу-

<sup>17)</sup> Въ августв 1879 г., принявъ мою внижеу свазалъ: «очень благодаренъ».



ханный вёнокъ на гробъ почившаго святителя. "Задушевность, отсутствіе многословія, необычайная ясность, близость къ современнымъ нуждамъ общества—составляють неоспоримое достоинство его проповъдей говоренныхъ имъ въ Вильнъ и Москвъ, а еще прежде въ Кіевъ, въ Петербургъ, въ Тамбовъ, въ Харьковъ 18).

Привода владыки во Москву. 8 мая, за обычнымъ окончаниемъ ванятий въ Св. Синодъ, онъ возвратился въ Москву, а день былъ очень холодный. Выходя изъ вагона, высокопреосвященный встръченный духовенствомъ, спросилъ: "есть въ Москвъ снъгъ?"—"У насъ не было, а за Москвой гдъ то выпалъ", отвъчали ему. "Нътъ, не за Москвой, а въ Петербургъ", возразилъ владыка. Когда, увидя меня, сказалъ онъ съ участиемъ: "здравствуйте, о. архимандритъ!" въ душъ стало тепло, легко и весело. Въ Чудовъ онъ сказалъ: "великая перемъна, полагаю, вамъ извъстна. Константинъ Петровичъ Побъдоносцевъ (новый оберъ-прокуроръ Св. Синода) знаетъ многихъ москвичей и (обратясь къ преосвященному Амвросію) васъ знаетъ".

Праздникъ въ Чудовомъ монастыръ. 20 мая, въ день памяти св. Алексія, митрополита московскаго, высокопреосвященный Макарій служилъ съ 4 архимандритами, и въ 2 часа у него въ Чудовъ былъ первый парадный объдъ для московскаго генералъгубернатора, преосвященныхъ и пр. Гостей было до 30 человъкъ. Много говорили съ начальникомъ японской миссіи преосвященнымъ Николаемъ, который на постройку въ Японіи канедральнаго собора пріобрълъ въ одной Москвъ 43,000 рублей. Жертвуютъ и вещами: серебряною ложкой, серьгами и пр. Митрополить совътовалъ ему вести подробныя записки о церкви японской.

Настоятельская вакансія въ монастырть. Владыка, просмотрѣвъ требованный отъ меня въ май списокъ кандидатовъ на вакантную въ Дмитровскомъ Борисоглабскомъ монастыра настоятельскую должность (а бывшій настоятель архимандритъ Миханлъ въ начала 1880 года переведенъ въ Святогорскій монастырь псковской епархіи), сказаль: "нать въ этомъ списка такого-то



<sup>18)</sup> Изъ некролога.

ісромонаха. За него меня просили въ Петербурге (не внаю ито просиль). Каковъ онъ?" Я отвечаль, что почитаю его способнымъ иъ деламъ хозяйственнымъ, но недостаточнымъ для управленія и духовнаго руководства. Настоятелемъ названнаго менастыря въ г. Дмитрове назначенъ ісромонахъ Савво-Сторожевскаго монастыря Сергій 30 іюля того же, а возведенъ въ санъ архимандрита 8 ноября 1881 года.

Пребываніе митрополита въ Коломню. За несколько дней до повзден въ г. Коломну, владыка-митрополить вызваль въ себв въ Черкизово градскаго благочиннаго-священника Архангельской церкви О. І. Розова и распросыть его, нътъ-ди на-дняхъ какоголибо праздника въ Коломив, чтобы прівхать туда истати? Владыка отъ него узнать, что 26 іюня въ коломенскомъ Тяхвинскомъ соборъ храмовый правдникъ, особо чтимый гражданами. Еще архипастырь спращиваль: найдется ли въ соборной ризницъ архісрейское, способное въ употребленію облаченіе? Благочинный сообщиль, что есть такое облачение и можно его высокопреосвященству не брать изъ Москвы свою ризницу; есть и порядочный коръ соборныхъ пъвчихъ. Кажется, такъ владыка и прівхаль безь своихь півчихь въ Коломну, вечеромь 25 іюня остановился въ архіерейскихъ комнатахъ Новоголутвина монастыря, гдё слушаль всенощную; затемь прочитавь проповёдь соборнаго протојерен С. А. Сиворцева, написалъ на ней: "благословляется въ произношенію", или какъ иначе, а сдавая ее утромъ на другой день, сказалъ сочинителю, что желаетъ самъ нынв сказать слово (ему не поспалось и, рано вставъ, онъ успъль обдумать) и "можеть быть это будеть въ последній разъ", прибавиль онъ какъ бы по предчувствію (въ Коломив онъ побываль действительно въ первый, да и въ последній разъ). Въ градскомъ соборъ, торжественно служа св. литургію въ день храмоваго праздника, митрополить произнесь вразумительное для всёхъ предстоящихъ слово (не напечаталь послё) изъ текста: Блажени слышащій слово Божів и хранящій в (Лук. 11, 28). Его рвчь, какъ сообщають мив, лилась источникомъ живымъ и сладко, сладво напояла душу! До нынъ памятно трогательное, отъ сердца ноходившее воззвание его къ слушателямъ: "Читайте, прилежно читайте слово Божіе, оно полезно"... По окончаніи литургін, спустя полчаса, онъ посетиль находящійся вблизи собора Успенско-Брусенскій дівичій монастырь, обозріль монастырскіе хражы: Крестовоздвиженскій и старый Успенскій, къ напитальному вовобновлению коего на средства коммерция совътника Ф. Я. Ермавова, съ пристройкою новой церковной трапезы и каменнаго корпуса съ 12 кельями, уже было приступлено съ февраля того же года. Въ кельяхъ достопочтенной игуменьи Ангелины владыва вушаль чай, а клироснымъ дозволиль псалму: "Не унывай", спававъ: "да я дюблю слушать это пеніе"; потомъ благословилъ всвиъ монашествующихъ и пъвчихъ сестръ, наждую порознь (въ храмъ передъ тъмъ не сталъ благословлять ихъ, а только нъкоторыхъ изъ свътскихъ), причемъ съ улыбкой сказалъ: "вы во второй разъ не подходите, а то меня задержите". Оставивъ обитель, высокопреосвященный владыка обозраваль приходскія церкви и въ домъ почетнаго гражданина Е. М. Левина принялъ объдъ отъ градскаго купеческаго общества. На другой день утромъ вывхаль въ Москву.

Постичение имъ Перервы. 8 августа высокопреосвященный Макарій въ первый разъ посетиль приписной къ канедральному Чудову Николо-Перервинскій загородный монастырь, въ 11 часу утра, выслушаль краткое молебствіе въ церкви и приложился къ св. образамъ. Въ архіерейскихъ келліяхъ спрашиваль перервинскаго (нынъ Знаменскаго) архимандрита Ниводима о чудовскомъ намъстникъ о. Веніаминъ: "откуда онъ родомъ?"---Изъ Тобольска, а учился и быль священникомъ въ Иркутекъ - "Онъ сибирякъ", замътияъ владыка. Идя въ монастырскій садъ нижнимъ корридоромъ, у дверей монашеской келліи высокопреосвященный встрътиль івродіакона Автонома, который, вланяясь, свазаль: "посттите мою кущу" (оть простоты Автонома это могло случиться; но надобно, чтобы простота была не безъ мудрости).-, Если я, отвъчаль архипастырь, къ тебъ пойду, то долженъ и во всей братіи пойдти, а мив времени натъ". Часу въ 4-мъ онъ отправился на Угрвшу, пригласивъ туда и о. Никодима, съ которымъ запросто вмёстё откушаль. На другой день была торжественная закладка на Угреше новаго собора во имя Преображенія Господня и праздновалось пятисотлетіе обители Николо-Угръшской 19), но тамошній архимандрить Пимень, по

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Подробности си. въ 37 № «Моск. Церк. Видомостей» 1880 года.



тижной больвии, не могъ быть участникомъ этого ръдкаго торжества и вскоръ (17 авг.) скончался.

Выборь настоятеля. 20 августа владыка поручиль мий произвесть избраніе новаго настоятеля въ Угришскій монастырь установленнымъ для общежительныхъ монастырей порядкомъ, т.-е. большинствомъ братскихъ голосовъ. Избранъ большинствомъ голосовъ къ удовольствію его высокопреосвященства, о. Нилъ, бывшій назначей на Угришъ, а потомъ игуменъ Берлюковской пустыни, нынъ архимандритъ Угришскій.

8 сентября высокопреосвященный митрополить служиль въ Рождественском монастырв.

Телеграмма от владики. 17 октября онъ изволиль отбыть въ С.-Петербургъ, а 26-го декабря (на другой день великаго праздника) утвшиль меня оттуда телеграммой, которая обнаруживаеть не только доброе, но и смиренное расположение его высокопреосвященства. Митрополить писаль: "Благодарю за привътствие. Призываю на васъ и всё московския обители Божие благословение. Макарій митрополить московский.

### 1881.

Пріподда его въ Москву. Владына прибыль въ Москву 13 мая и принималь духовенство въ Чудовомъ монастыръ. Онъ гововориль, что молитва, послъ сугубой ентеніи возносимая (по указу Св. Синода отъ 8 мая) во время литургіи, первоначально была составлена имъ пространнъе, но ее на нъскольно строкъ посократили. Преосвященному Алексію сказаль: "граждане Калуги васъ желали имъть своимъ епископомъ и меня просили отпустить васъ, но я отвъчаль, что вы здъсь нужны.

Увольненіе меня от благочиннической должности. Теперь воть моя нужда. Мив, какъ благочинному необщежительныхъ монастырей, чаще многихъ братій доводилось лицезръть благостнаго архипастыря, но я ватруднялся, особенно при моихъ некръпкихъ силахъ, одновременнымъ прохожденіемъ двухъ должностей: консисторской и благочиннической; да и указомъ Св. Синода онъ признаны несовмъстными въ одномъ лицъ. Объяснивъ это жекренно владыкъ, я просилъ себъ увольненія отъ должности благочиннаго, какъ такой, отъ которой могъ легче уволиться—

безъ доклада Св. Синоду.—"Погодите нъкоторое времи", сказалъмитрополитъ. Но я (прости миъ, владыка мой!) стоялъ въ своемънамъренія, о чемъ не очень покойно вспоминаю. Владыка снизошелъ ко миъ, предписавъ 18 мая уволить меня по моей просьбъ отъ этой должности. А спустя годъ опять я принялъее (18 іюля 1882 года), за то выпросилъ себъ увольненіе отъдолжности члена консисторіи, по отдаленности мъстожительства, о чемъ ръчь будеть ниже.

Авонскій ісромонахъ. 25 мая того же 1881 года принять въ Повровскій монастырь, въ число братства ісромонахъ Асонскаго Русскаго Пантеленмонова монастыря Вардаамъ, весьма способный (сконч. 14 севраля 1883 года). О немъ, когда онъ прежде просился на Перерву, владыка говорилъ архимандриту Никодиму: "на Асонъ идутъ спасаться, а онъ съ Асона просится! Не стъсняю васъ, но и не совътую принимать его".

Благородная черта вз характерт владыки. Интересно было бы знать отъ перервинскаго архимандрита Никодима, что онъ, прівхавъ на дачу митрополита въ Червизово съ мъсячною (за май 1881 г.) въдомостью по Иверской часовнъ, приписной къ Перервинскому монастырю, увидълъ у самаго врыльца его высокопреосвященство, совсъмъ готоваго състь въ карету и ъхать въ Москву. Благословивъ о. архимандрита, владыка сказалъ: "далеко (за 7 или болъе верстъ) ъхалъ ты, надобно принять. Идите, идите за мной (на верхъ)". Просмотръвъ въдомость, тогда только уъхалъ. Черта эта весьма хорошо рисуетъ его добрый характеръ.

Обозриние епархіи. 25 іюня выбхаль онъ изъ Москвы. На другой день совершаль литургію въ Спасо-Бородицскомъ монастырв и послв служенія говориль, какъ сообщаеть игуменія Филовея, между прочимъ о необходимости для человвка предаваться во всемъ воль Божіей и следовать, не разсуждая много, путямъ Его промысла; о прощеніи и любви ко врагамъ, и со вздохомъ прибавиль: "а у кого ихъ неть?" Посвтивь достопамятныя места битвы на Бородинскомъ поль, тамошній памятникъ и сельскій храмъ, отправился въ Лужецкій монастырь близь Можайска, а 27 іюня совершаль онъ въ можайскомъ соборь молебствіе въ память победы подъ Полтавой. После посещенія городскихъ храмовъ владыка отправился въ Звенигородъ, въ обитель св. Саввы Сторожевскаго, гдв его высокопреосвященство

встрвченъ настоятелемъ монастыря преосвященнымъ Алексіемъ, епископомъ можайскимъ, съ братіей. Здёсь владыка-митрополить совершалъ Божественную литургію и въ тотъ же день, посътивъ Аносинскую пустынь и семью извёстнаго строителя храмовъ покойнаго П. Г. Цурикова (ум. 5 янв. 1878 г.), прибылъ въ Воскресенскій монастырь (Новый Іерусалимъ), гдё на другой день 29 іюня совершалъ литургію и подробно осматривалъ достопримѣчательности Никоновской обители. Въ этотъ день здёсь по случаю праздника и прівзда архипастыря собралось болѣе 15 тысячъ народу. Всюду владыку-митрополита встрѣчали массы мѣстнаго населенія, въ нѣсколькихъ мѣстахъ его высокопреосвященству была поднесена; хлѣбъ-соль. Онъ возвратился въ Москву въ тотъ же день <sup>20</sup>).

Пріємь просимслей. 23 сентября, въ день отъвада своего въ давру на праздникъ преп. Сергія не имъя времени принимать просителей - каждаго порознь, владыка самъ вышель къ просителямъ, которыхъ собралось очень много, и предложиль имънемедленно сообщить ему, если есть у кого экстренное двло. Одинъ изъ московскихъ священниковъ, принявъ благословеніе архипастыря, въ краткихъ словахъ передалъ содержание своего прошенія о разръшеніи въ слъдующее воспресенье (27 сент.) освятить при Христорождественской, въ Кудринъ, церкви придъльные храмы со вновь устроенными престолами. Владыва сказаль: "а въ прошеніи вашемъ обозначено, вто будеть освящать храмы?"-Означено: престоль во имя Тихвинской Божіей Матери освятить предъ раннею литургіею містный благочинныйпротојерей С. С. Владимірскій, а во имя Казанской Богоматери престолъ освятить знаменскій архимандрить Макарій (нынъ епископъ оренбургскій) предъ позднею литургіею. Высокопреосвященный, принявъ прошеніе, сказаль священнику А. І. Борзецовскому: "а я сейчасъ же дамъ ръшеніе и пришлю къ вамъ на домъ". Вечеромъ того же дня прошеніе<sup>®</sup> прислано обратно съ резолюціею: "разрѣшается".

28 сентября, какъ членъ Св. Синода, митрополить отправился въ С.-Петербургъ.



<sup>\*\*) «</sup>Моск. Церк. Въдомости» 1881 г., № 27.

## 1882.

Бользненность еладыки. Высокопреосвященный Макарій возвратился въ Москву 4 мая. На лиць его замвчаема была по временамъ необычайная блюдность и къ тому же онъ жаловался на боль въ груди. Это, конечно, не доброе знаменіе. Невольно думалось, что время жизни его достигло уже единонадесятагочаса.

Настоятельская вакансія. На открывшуюся въ Спасо-Андроніевомъ монастырв вакансію настоятеля проситься не дерзаль я бевъ особенныхъ вызывающихъ на то обстоятельствъ; а когда узналь, что другіе просятся, то, по совъту одного изъ преосвященныхъ, и я обратился въ митрополиту 12 мая. Выслушавъ меня на Троицкомъ подворью въ саду (онъ прохаживался въ соломенной шляпъ), владыка сказалъ: "служба ваша (свыше 20лътняя въ Моск. епархіи) значительна, но Спасо-Андроніевъ развъ лучше Высокопетровскаго? "-, Тамъ жилище, изъ котораго видъ на всю Москву, и воздухъ благопріятиве". Владыка выразнять свое согласіе на перемъщеніе меня (лучше этого благодъянія оказать мив и не могь), но потребоваль письменное прошеніе съ приложеніемъ моего послужнаго списка, и 14 мая положиль резолюцію: "Приготовить представленіе въ Св. Синодъ о перемъщении архимандрита Григорія въ Спасо-Андроніевъ монастырь и объ опредъленіи на должность настоятеля въ Высовопетровскомъ монастыръ архимандрита Госифа, синодальнаго ризничаго, для чего предварительно снестись съ синодальною конторою".

Кончина митрополита Макарія. Представленіе въ Св. Синодъ о моемъ перемъщенія было подписано владыкой и отправлено въ С.-Петербургъ ріюня, а 9 числа того же мъсяца, въ среду, ангелъ московской церкви самъ внезапно (отъ разрыва сердца) переселился въ обитель нестаръющей жизни и свъта. Великая утрата! Великій свътильникъ погасъ въ міръ! Боже мой, Боже мой! какъ грустно и скорбно было. Въ вечеръ того же дня отправился я въ Черкизово поклониться новопреставленному перво-



святителю, который умъть сострадать монмъ немощамъ. Лице его было бъло, какъ кринъ, очи его и уста благолъпно закрыты, и облаченный въ саккосъ бълаго глазета, онъ казался болъе спящимъ, нежели умершимъ. Тъло въ Бозъ почившаго архипастыря, оставившаго по себъ самое доброе воспоминаніе, погребено 15 іюня. Исторія почтить его; не забудеть его въ своихъ молитвахъ наша святая, православная церковь, какъ много потрудившагося въ вертоградъ Господнемъ.

Архии. Григорій.

# BBPA\*.

Я знаю, въ кого увіроваль (къ Тем. II, гл. 6, стр. 12.

Только-что прочитанныя мною слова заключаются въ последнемъ посланіи апостола Павла, написанномъ имъ въ Римъ въ темницъ за нъсколько дней до своей мученической кончины. Если мы съ любовію и почтеніемъ относимся къ последнему прощальному завъту людей, вызывавшихъ наше удивленіе и сочувствіе, то какъ же должны мы отнестись къ этимъ страницамъ, адресованнымъ Тимонею, съ какимъ чувствомъ должны мы прислушиваться въ последнимъ біеніямъ быть-можеть самаго горячаго и возвышеннаго сердца изъ всвхъ, воодушевленныхъ любовью во Христу? Воть онъ, этоть великій апостоль, изнуренный старостью, а еще больше своей тридцатильтней геройской деятельностью, въ награду за свои труды брошенъ въ тюрьму, откуда выйдеть дишь для того, чтобы быть казненнымъ; воть онъ, неутомимый борецъ, принужденъ въ цепяхъ бездействовать и молчать, въ то время какъ болье чемъ когда-либо желаль бы возвъщать своего Спасителя; воть онъ, чье сердце такъ полно любви и такъ нуждается теперь въ сочувствіи, повинутъ всвин, даже римскими христіанами, не дерзающими посътить его... Неправда ин, вамъ такъ и хочется воскиненуть, что это-ужасное, невыносимое положение? А между твиъ, братие,

<sup>\*</sup> Изъ проповъдей Берсье.

ето новідаєть намъ, какой миръ и какая отрада нанодняли въ это время душу св. Павла? И это конечно потому, что онъ знаеть, что Господь одобряеть его двиствія. Пусть тяжела ему темнепа. но онъ вступиль въ нее покорный воль своего Спасителя; пусть тело его, неможденное летами и трудомъ, страдаеть отъжестокаго заключения, но въдь оно состарилось и изнемогло на службъ Господу, но въдь язвы, его поврывающія, знаки славныжь рань, полученных имъ въ борьбъ за въру. Если онъперенесется мыслыю въ прошедшее, сколько горя вспомнется ему, сколько преследованій и оскорбленій, но за то сколько церквей, основанных вих, сколько безвъстных областей, ставшехъ доступными воздействію Евангелія, околько душъ, спасенныхъ его двятельностью! Если онъ обратить вворы въ будущему. то увидить неправеднаго судью, ожидающаго его для того, чтобы послеть на казнь, но выше этого судилища уврить онъ Судіюправеднаго, уготовливающаго ему вънецъ спасенія. Пусть овъ одиновъ, пусть пришлось ему написать эти прискорбныя слова: "вев меня новинули", пусть рука его не встратить руки друга, когда палачь придеть за нимъ вести его на казнь, но за тоонъ въ общеніи со своимъ Спасителемъ, но за то онъ чувствуетъ всю силу Его божественной любви, и душа его какъ бы утопасть въ ней. Отсюда и проистеваеть то спокойное и твердое упованіе, которое поражаеть нась въ его последнемъ посланів в звучить въ этихъ простыхъ, краткихъ, но чудныхъ словахъ: "я знаю, въ кого увъровалъ".

Разбирая эти слова, я нахому въ немъ три подлежащихъ нашему обсуждению понятия: 1) съру апостола Павла, выраженную имъ въ словъ устроваль; 2) предметь съры его, на что онъ указываетъ, упоминая о томъ, съ кого онъ увъроваль; и въ 3) теровость съры его, съ такою силою и ясностью выраженную словами "я знато, въ кого увъровалъ".

Что такое въра? На этоть вопросъ въ наше время всего чаще можно услышать въ отвъть, что въра есть акть духовнаго подчиненія, въ силу котораго человъкъ признаеть за несомивнную мотину ученіе того или другаго религіознаго авторитета. Такимъ образомъ въра является въ соеръ умственной тъмъ же, чъмъ подчиненіе въ соеръ пражтической. Конечно, если смотръть навъру, камъ на отреченіе отъ разума, то легко понять тоть пред-

равсудовъ, по которому она составляетъ удълъ всъхъ умствение малолетникъ и нуждающихся въ опеке власти, канъ то: детей, невъждъ, слабыхъ, малодушныхъ или же утомленныхъ и изломанныхъ въ жизненной борьбъ людей. "Для нихъ въра будетъ въчно необходима, оставьте же имъ это прибъжнще и утъщеців", вотъ что говорять намъ; но узнаете ли вы здёсь, братіс, ученіє Священнаго Писанія, такое ли понятіє о върв оно дасть намъ? Всв вы прочин эту дивную страницу, гдв авторъ посланія къ Евреямъ выводить передъ нами ветхозавътныхъ праведняковъ, "которыхъ весь міръ не быль достоинъ", этихъ свидътелей правды и истины, которые остались непоколебины, какъ бы видя Невидимаго и "умерли въ въръ, но не получили обътованій, а только издали видёли ихъ и радовались и говорили о себъ, что они странники и пришельцы на землъ". Вы слыщали также апостола Павла, пропов'ядывавшаго спасеніе чрезъ въру въ Сына Божія, жившаго этой върой, ею все побъждавщаго, и знаете, что самъ Христосъ поставиль себя истиннымъ предметомъ въры для своихъ учениковъ, что Онъ подавалъ маръ и спасеніе увъровавшимъ въ Него, а отвергавшимъ Его напоминаль о каръ, постигающей всякаго человъка, который премебрегаеть истиной. Такъ воть, во всехъ этихъ случанхъ представлялась ли вамъ въра сколько-нибудь похожей на отречение отъ разума или на какое то пассивное воспріятіе изв'ястнаго количества истинъ? Ужъ конечно въть! Темъ не менее я знаю,---Боже меня сохрани забывать это, — что въ въру привходить также начало подчиненія и послушанія, но я утверждаю, что далеко не въ этомъ заключается сущность вёры. Вёра, какъ дастъ намъ это разумьть Св. Писаніе, есть порывъ души къ постиженію невидимого Творца, а въ высшемъ ея значение истиниая, приводищая въ спасенію вера это-порывъ доверчивой души, воторая познаеть въ Христь своего Спасителя и Сына Божія. Туть изть изста отреченію! Въ стремленіи къ віріз душа сказывается во всей целости, какъ существо мыслящее, любящее и обладающее всеми своими духовными силами. Намъ говорять, что необходимо быть существомъ слабымъ, чтобы върить, нотакъ ли это? Возъните въ примеръ любое, котя бы самое васментарное проявленіе вёры, камое навёрно нивло місто въ жизни всякого честнаго челована. Представьте себа, что передъ

вами отврывается путь въ достаженію эгопстичнаго и въ тоже время преступнаго счастья; васъ влечеть къ нему, вамъ стоитъ тольно отдаться этому влечению... Но въ ту минуту, накъ вы готовы уступить, въ васъ просыпается голосъ совъсти, вы отступаете и остаетесь върны долгу. Какъ назвать этоть поступовъ? Конечно однимъ изъ проявленій віры, потому что вы утверждаете ивчто невидимое, ибо долгъ нельзя ни вавъсить, ни осязать, намъ нельзя доказать его обязательности тому, ито его отрицаеть. Но всегда им мегео достается такая побъда? Слабымъ ди дается она? Неужели необходимо отречься отъ своего разсудна, чтобы одержать ее? Въ этомъ примъръ въра не выходить изъ области обыденной правственности, но что же будеть, если мы вслъдь за этимъ поднименся въ болъе возвышенныя духовныя сферы! Представьте себф жизнь, преисполненную мыслыю о Богв, озаренную Его свётомъ, проникнутую Его любовью, словомъ жизнь апостола Павла, всмотритесь въ эту жизнь: вы будете поражены ен величіемъ. И вдругь вы серьёзно можете допустить, что въра, двигающая подобной жизнью, представляеть собою только какое-то разсудочное върование въ опредъленное количество истинъ! Нътъ, въ этомъ утверждении міра невидимаго завлючаются сила и величіе, невольно васъ покоряющія. Можеть быть душа человическая никогда не вывываеть въ васъ болве испренняго чувства удивленія и умиленія, какъ въ то время, когда она стремится въ безвъстному, не имъя другой поддержки вроив своей ввры въ Бога живаго.

Такимъ образомъ я возстановилъ, братіе, истинный смыслъ понятія христіанской въры: это—не слъпое върованіе и не отреченіе отъ способностей духа, а стремленіе души во всей ек полноть—ума, сердца и воли, стремленіе, при которомъ мы постигаемъ невидимаго Бога, какимъ Онъ является намъ въ отвровеніи Інсуса Христа. Но, выяснивъ истинный смыслъ въры, мы этимъ самымъ даемъ отвъть и тъмъ, кто задаетъ намъ вопросъ: "Да на что же намъ нужна въра"?

Вы сирашиваете, на что нужна въра? Но вто же вы такой, который задаеть подобные вопросы? Неужели страшная загадка вашей соботвенной будущей судьбы никогда не представлялась вашему взору? Неужели вашь никогда въ голову не приходилъ вопросъ, куда укосить васъ течение времени—къ небытию или

къ въчной жизни? Неужели никогда не охватываль вась трепеть: предъ окружающей и гнетущей васъ неизвъстностью? Неужели въ безмолвін ночи голосъ совъсти никогда не напоминаль вамъ вашу прошлую жизнь со всёми ен проступками, грёхами и поворомъ? Неужели мысль о Богв всеправедномъ никогда не смущала васъ? Или вы никогда не страдали? Или вамъ никогда не хотълось знать, дъйствительно ли ваша жизнь — игралище случая, жалкая или вабавная загадка, разрёшающаяся въ безпробудную ночь? Или вы никогда не чувствовали себя какъ бы затерянными въ этомъ міръ среди хаоса, вызываемаго его повсюдной эгоистической борьбой за существованіе, и вамъ не казалось, что въ отвъть на стоны вашего сердца звучить лишь насмъщливое эхо? Или же ничто васъ никогда не манило пронивнуть далее въ область неведомаго, чтобы поставить ему вопросъ, дъйствительно ли любовь-одинъ обманъ, и нигдъ во всей необъятной вселенной не замётно присутствія Всеблагаго Творца, Промыслителя міра? Оставалась ли совъсть ваша всегда неизмънно спокойною при видъ всъхъ несправедливостей, изъ которыхъ сотвана человвческая исторія, не хотвлось ли вамъ узнать ея последнее слово? Разве вы никогда не видали, какъ умирають люди? Неужели смерть всегда казалась вамъ естественной, и вы могли смотреть равнодушнымъ взоромъ фаталиста на предсмертную агонію Богомъ дарованнаго вамъ сына, какъ на нъчто законное и неизбъжное? Стало быть земная жизнь васъ вполнъ удовлетворяетъ? Стало-быть она такъ привлекательна для васъ, такъ всиружила вамъ голову, что никогда не занимала васъ мысль о вашей будущей безконечной жизни? Какъ, вы остаетесь равнодушны въ роковымъ вопросамъ, что такое зло, страданіе и смерть, и спокойно спрашиваете, на что бы такое нужна человъку въра!

На это и отвъчу вамъ слъдующее: вы имъли бы право говорить такъ лишь въ томъ случай, еслибы могли дать отвъть на всё эти вопросы, еслибы свъть вашего разума разогналь тьму ихъ покрывающую, но у васъ нъть ни этого отвъта, ни этого свъта. Вы указываете на силу человъческаго разума. О, я не буду отрицать его величія. Ему принадлежить видимый міръ, и онъ съ каждымъ днемъ подчиняеть его себъ все больше и больше; подвластенъ ему и земной шаръ, покрытый желъвною

ейтью, по которой несется тормествующая пивилизація; подвластны ему и нъдра вемли, откуда онъ добываеть тепло, светь, и жизнь; покорна ему и матерін, видонзивняємая имъ на всв образы; деступны ему и безбрежныя небесныя пространства, измёряемыя имъ съ такой непредожной точностью. Да, великъ и могущественень человическій разумь во всихь этихь предпріятіяхь, но, Боже мой, какъ онъ слабъ и бъденъ, когда человъкъ требуеть у него отвъта на то, чъмъ дышеть его сердце и совъсть! Какой отвёть можеть дать онь совёсти, терзаемой созначіемь виновности? Что можеть онъ дать истерзанному скорбью сердцу, нии что говорить онъ тебъ, мудрецъ, когда наступаеть смертной часъ твой? О, вы можете прибъгнуть тогда въ самымъ глубовамъ анализамъ, можете повазать намъ, вавъ подъ вліянісиъ распаденія мозга потухасть діятельность нерва, до сихъ поръ служившаго проводникомъ мысли, и какъ застываеть провь въ жилахъ всявдствие ослабления двятельности сердца, словомъ, вы можете объявить намъ тогда, что жизнь отлетаетъ. Но что станется съ этою жизнью? Въ какія области отлетело то существо, воторое минуту тому назадъ любило, молилось, надвялось? Вы объ этомъ ровно ничего не внаете! Послъ столькихъ въковъ, посвященныхъ всевозможнымъ изыснаніямъ, вы не можете предложить мив ни единаго слова просветленія, примиренія или даже надежды и осміливаетесь еще говорить мив: "на что бы такое нужна была въра"!

На что нужна въра? Сказать это могуть только тъ, которыхъ удовлетворяеть эта жалкая и горькая дъйствительность. Насъ увъряють, что людямъ все болъе и болъе надовдають обманчиво льстивыя ученія, что они не заботятся уже о загробномъ міръ, и что отнынъ имъ должно положить предвлъ своимъ претензіямъ, ограничиться областью настоящаго, стараться убрать и разупрасить свое временное земное жилище и взять себъ все счастье, какое можеть дать земля. Но, спрошу еще разъ, что это за моди, которые такимъ образомъ разсуждають? По какому праву считають они себя представителями человъчества? Какъ, въ этомъ ограниченіи предълами настоящаго, въ этомъ отрицаніи въры и надежды заключается послъднее слово въ развитіп человъческаго духа? Но для чего понадобилось подобное ограниченіе? Чтобы можно было легче наслаждаться жизнью? А многіе

, ин имъють возможность наслаждаться ею? Но, даже предполагая эту возможность, неужеле вся исторія человічноства должна свестись въ такому жалкому итогу? Впрочемъ можеть - быть людямъ нужно ограничиться настоящимъ, для того чтобы повиневаться долгу? Но развъ мыслимъ долгь безъ праведнаго судьи, справедливаго возданнія и въчной жизни? Вы заключаете меня въ тюрьму, замуровываете всякій выходъ, всякій просвыть на небо и увъряете, что все мое величіе заключается въ томъ, чтобы стать своимъ собственнымъ тюремщикомъ. Но я проте-. стую противъ этого смешнаго и фальшиваго величія, противъ него возмущается вся моя природа и душа и совъсть. Я понимаю, что эти дикія теорія могуть забавлять школьныхъ педантовъ или служить лазейной озлобленному отживающему невърію, но я беру человъка такимъ, какимъ я его знаю по самому существу его природы, такимъ, какимъ я знаю его по самому себъ, гръшнымъ и страдающимъ, и говорю, что этотъ человъвъ не можеть обойтись безъ свъта, утъщенія и надежды, что окорве онъ повърить самой чудовищной нельпости, чвиъ не будетъ върить ни во что.

Итакъ, върить—необходимо. Но въ кого намъ върить? На этотъ второй вопросъ я отвъчу вмъстъ съ апостоломъ Павломъ: во Христа. Но вы спросите конечно, почему въ Іисуса Христа, а не въ кого другаго. Несомивнно, это—вопросъ первостененной важности. Върить значить тоже, что довъриться, слъдовательно мнъ слъдуетъ хорошо взвъсить, кому я довъряю судьбу своей души. Въдь я какъ бы разомъ вручаю одному человъку всю свою будущность, весь мой внутренній міръ. А что если я ошибаюсь, что если вдругь окажется, что я созидать на пескъ, и все зданіе моей внутренней жизни должно когда-нибудь разрушиться? Здъсь необходимо ясно видъть, куда идешь, здъсь слъдуеть отбросить всякія иллюзіи и не давать ходу своему воображенію. Я могу завтра же умереть, почему же я увъроваль въ І. Христа?

Я попытаюсь отвётить на это въ нёсколькихъ словахъ, высказавъ лишь то, что исповедують въ течене XVIII столетій милліоны верующихъ, изъ которыхъ каждый можетъ воскликнуть виёстё съ апостоломъ Павломъ: "я знаю, въ кого увероваль".



Въ ного мнв въровать, взываль я во тымв, охватившей душу мою, и воть я уврвив предъ собою Сына человвческого. Изъ всъхъ людей Онъ одинъ говорилъ: Я знаю, откуда примель и куда иду «. Онъ одинъ, не волеблясь, съ убъдительной властностью указываль путь, ведущій нь Богу. Онь говориль о неба, выть человыть, сошедшій съ него. "Я оть вышнихь, вы оть нижнихъ"-такъ говорилъ онъ людямъ. Всегда и всюду Онъ явдялся посланникомъ Отца, Его единственнымъ Сыномъ, наставникомъ и владыкой души человъческой. Я слышаль ръчь Его, она отличалась особеннымъ тономъ, не вапоминающимъ собой тона чьей бы то не было человъческой рвчи; прекрасная но своей неподражаемой простотв, она обладала ни съ чвиъ не сравнимою силою. Эту сиду придавала ей не разсудительность и не праснорвчіе, а истина, какъ бы исходившая изъ нея и пронивавшая сердце и совъсть. Слушая ее, я чувствоваль, какъ она завладъваеть мониъ сердценъ, и поворялся этой могущественной и проткой власти; по мере того какъ Онъ говориль, мив казалось, что небо отверзается передъ моими глазами, и я созерцаю Бога такъ, какъ Онъ есть, и человъка такимъ, какимъ онъ долженъ быть. Все неудержимо влекло меня къ этому ученію и заставляло наконець мои уста раскрыться, чтобы восвливнуть вивств съ Симономъ Петромъ: "Господи, къ кому намъ идти, какъ не къ Тебъ? У Тебя глаголы жизни въчной"!

Моя ли только душа отозвалась на призывъ Его? Я оглянулся и увидаль вокругь себя все возрастающую толпу, сошедшуюся сюда со всёхъ странъ свёта и состоящую изъ людей всёхъ ноложеній, которые также, какъ и я, ловили слова, слетающія съ Его усть. Здёсь были богатые и бёдные, невёжды и ученые, дёти и старики, невинные и преступные, и всё они, какъ и я, были побёждены силою Его слова, ибо обрётали въ немъ свёть, миръ и покой. Но преимущественно сюда стекались всё плачущіе и страждущіе, познавшіе тщету и ничтожество словъ и недоступные болёе никакимъ иллюзіямъ. Я видёль, какъ изъ глазъ ихъ текли слезы, но слезы эти были лишены горечи, и какъ взоръ ихъ свётился накимъ-то небеснымъ спокойствіемъ, ибо впервые они обрёли утёшеніе.

Но достатечно ли одного этого впечатленія? Могу ли я поставить всю мою судьбу въ зависимость отъ словъ одного че-



довъка, не имъю де я права спросить того, вто увлекаетъ меня ва собой, въ чемъ заключается его право на мое довъріе, и чъмъ онъ докажетъ мнв, что Онъ исходить отъ Бога? "Ты, называющій себя свидътелемъ Бога, ты, говорящій намъ о небъ, какъ будто бы оно было твоимъ жилищемъ, ты, раскрывающій передъ нами тайны смерти и прощающій гръхи, докажи намъ, что Ты именно Тотъ, который долженъ быль придти!" Іисусъ Христосъ отвътиль и на эту просьбу нашей души.

Мы спрашиваемъ Его, отъ Бога ли Онъ, и вотъ Онъ творить передъ нами дъда Божів. Я не говорю эдъсь объ Его чудесахъ, хотя они остаются до сихъ поръ непостижними въ своей величественной простоть, возвышенной чистоть и неизреченной правдивости, налагающей на нихъ какой-то особенный отпечатовъ; Інсусъ сдёдаль нёчто большее чёмъ чудеса: въ лицъ своемъ Онъ явилъ намъ Бога, и далъ намъ въ своей жизни доказательство своего божественнаго посланничества. Напрасно зависть, преследующая Его со времени Его появленія на земль, старалась найти въ Немъ недостатки и человъчество полагало иногда, что превзошло Его въ своемъ поступательмомъ движеніи въ вакой-то высшей нравственности; напрасно вритика прибъгала и прибъгаетъ отчасти до сикъ поръ ко всявимъ изворотамъ, чтобы уличить въ чемъ-либо дурномъ эту великую жизнь, — эта жизнь какъ прежде продолжаеть оставаться идеаломъ добра и святости, передъ которымъ невольно останавливается въ смущения людская совъсть. Чъмъ болъе я всматриваюсь въ нее, твиъ болве возрастаеть во мив чувство смиренія и обожанія, и когда мев пытаются истолковать эту жизнь вакъ выдумку людскаго воображенія, я возмущаюсь, я чувствую все ничтожество этихъ объясненій, такъ какъ дъйствительность идеть совершенно въ разрезъ со всеми этими хитросплетеніями. Но тогда, въ силу неизбъяной логики, я прихожу въ заключедію, что если Христосъ свять, то Его слова — истичны и въ Него должно върить. Какъ, неужели вы можете допустить, чтобы эта дивная жизнь, досель никъмъ не объясненная и навърное недоступная никакому объясненю, жизнь, въ которой всв за исключеніемь фанатиковъ невтрія видять наиболю яркое проявленіе Божества, какое когда-либо имело место на земле, жизнь возвысившая нравственность до степени самоотверженной

любви, могла свидътельствовать обманъ или ложь! Нъть, этого я не могу допустить. И вотъ такимъ-то образомъ, при содъйстви этихъ двухъ свидътельствъ божественнаго ученія и озаряемой имъ божественной жизни, кръпнеть и утверждается моя въра, такъ что, чъмъ больше я всматриваюсь въ І. Христа, тъмъ скоръе могу сказать: "Я знаю, въ кого увъровалъ".

Но это еще не все. Я не только стремлюсь въ свъту и истинь; въ моей душь лежить еще болье глубокое, горячее и непреодолимое чувство: я сознаю свою гръховность и жажду прощенія и спасенія. Воть что повергаеть меня къ ногамъ Інсуса Христа: я благословляю Его и повлоняюсь Ему прежде всего не вакъ Наставнику, а какъ Спасителю. Меня привлекто къ Нему слово Его, но покорилъ меня крестъ Его. Спросите у святаго Павла, почему онъ можетъ сказать, "я знаю, въ кого увъровалъ", почему сталъ опъ апостоломъ и мученикомъ Христовымъ, и онъ скажеть вамъ: "потому что я видъль свъть мидосердія, сіяющій со креста Спасителя". Павель чувствоваль себя гръшникомъ; совъсть осуждала его; онъ искалъ себъ оправданія въ дівдахъ, изнурился въ этой спорбной борьбів и только на вреств нашель онъ спасеніе. Тамъ, по его собственнымъ словамъ, узръдъ онъ праведника, приносящаго себя въ жертву за неправедныхъ, Святаго, вземлющаго на себя провлятие граха. Въ этой искупительной жертвъ св. Павель нашель умиротвореніе своей совъсти, и любовь Божія, какъ онъ позналь ее въ І. Христь, проникла въ сердце его и въ жизнь его. Этимъ исполнены всв его посланія и вся его апостольская двятельность, это вдохновляеть и воспламеняеть его впродолжение всей жизни, это диктуеть ему слова: "Я знаю, въ кого увъроваль".

Вотъ что составляеть, братіе, самое основаніе храстіанской віры, воть что нашли въ Інсусі Христі милліоны душъ, которыхъ какъ и Павла привело къ подножію вреста сознаніе своего собственнаго ничтожества; воть что измінило ихъ, вырвало ихъ изъ-подь ига ихъ собственной природы и навсегда покорило І. Христу. Таинственное побужденіе влечеть ихъ къ распятому Спасителю, и смотрите, съ какимъ блаженствомъ взирають они на Него: здісь находится ихъ прощеніе и примиреніе, здісь вилять они любовь Божію во всемъ ея величін, и если эта любовь измінила ихъ, если она стала путеводной звізз-

дой ихъ новой жизни, то какъ можно думать, что они усомнятся въ томъ, что составляетъ внутреннюю основу ихъ бытія и самый источникъ ихъ твердости и душевнаго мира?

Но все ли туть? спрошу я еще разъ. Нътъ, братіе, потому что, еслибы я быль даже въ тысячу разъ краснорвчивае, чамъ на самомъ дълв, то и тогда бы я не могъ выразить всвяъ доказательствъ истинности нашей въры. Скажите, если можете, почему вы върите въ І. Христа! Выразите то впечативніе, которое производить на васъ Евангеліе, то внутреннее чувство, которое оно возбуждаеть въ вашей душъ! Есть вещи, которыхъ нельзя выразить! Въ важныхъ моментахъ жизни сердца чувствуещь, что всякое слово - безсильно. Есть впечатленія, которыя не поддаются анализу. Тайная повъсть христіанской души! Еслибы мы изложили ее, то многіе безъ-сомивнія засмвялись бы. Мистицизмъ! воскликнули бы они. Да и какъ обънснить имъ то, чего они никогда не испытывали? А между твиъ сколько доводовъ и подтвержденій своей въръ находить христіанинъ по мъръ того; какъ онъ совершенствуется, доводовъ, которыхъ онъ раньше и не подозръваль! Внутренній опытъ сердца, въ въ которомъ онъ все лучше и лучше познаетъ истинность божественнаго слова и его чудесную приспособленность нъ человъческой природъ, обманутыя надежды, удаляющія его отъ міра и еще ярче оттыняющія передъ нимъ вычную красоту; полная несостоятельность техъ системь, которыя повидимому должны были навсегда замънить Евангеліе, а на самомъ дълъ не оставдяють после себя ничего кроме абсолютной пустоты и горькаго разочарованія; болье совершенное пониманіе плановъ и скрытыхъ путей Господа, услышанныя молитвы, неожиданныя избавленія отъ бъды, благодъянія на ряду съ самыми строгими испытаніями, внутреннія утвшенія, несказанныя благовістія свыше, не правда ли, не таковы ли ваши чувствованія, братіе? Не здёсь ли проется причина, нерёдко побуждавшая васъ повторять все съ болве глубокимъ убъжденіемъ: "Я знаю, въ кого увъровалъ "?

Я показаль, какова сущность христіанской візры и оділаль попытку указать на ея основанія; теперь миз остается обсудить посліднее положеніе, а именно убіжденность візры въ томъ

смысл'в, въ какомъ мы встр'вчаемъ это слово въ изречени апо-

Убъжденность въры? Одно уже это слово не возбуждаетъ-ли въ васъ тягостнаго чувства? Не переноситъ-ли оно васъ въ прошлому? Не удивляетъ ли васъ, какъ ръдко нывъ встръчается выражаемое имъ понятіе?

Въроятно никто изъ васъ не станетъ мив противорвчить, если и скажу, что нашему времени свойственно своего рода инстинвтивное удаленіе отъ всего, что твердо и опредъленно въ дълв христіанскихъ върованій и христіанской жизни. Это фактъ до такой степени замітный, что указывать на него стало уже общимъ містомъ. Но все-ли одинаково дурно въ этой склонности? Разсмотримъ это.

Мы переживаемъ эпоху ръшительнаго перелома, въ которую всв элементы нашей религозной въры подвергаются самому безпощадному анализу, и какова бы ни была степень нашей образованности, мы не можемъ быть вполнъ чужды этому движенію. Многіе изъ насъ, усомнившись и поколебавшись въ своей въръ, дойдя можетъ-быть до прайнихъ предъловъ сомивнія, принуждены были снова возстановлять свои убъжденія при помощи самой тяжелой и напряженной дущевной борьбы. Часто случалось тогда, что они въ данный моменть утверждали менъе истинъ, чвиъ иногіе другіе, оставшіеся чуждыми сомивнію. Слвдуеть-ин отсюда завлючить, что они были менве вврующими? Боже сохрани насъ думать такимъ образомъ! Уважение къ истинъ побуждало ихъ хранить молчаніе, и это молчаніе смущенной и тоскующей души, повірьте, гораздо боліве почтенно, чімь громвія и скороспълыя утвержденія, въ которыхъ часто сквозить отсутствіе мысли. Нельзя не уважать такого состоянія духа; оно мапоминаеть мив прекрасныя и трогательныя слова, влагаемыя Паскалемъ въ уста Христа, обращающагося къ душъ ваблудшейся, но вщущей Его: "Ты не искаль бы Меня такъ, если-бы уже не нашелъ Меня".

Но это искреннее и тосклявое сомивніе, — двиствительно-ли оно состявляеть преобладающую черту нашей эпохи? Я не думаю этого. Не будемъ обманываться видимостью. Нынъ вошло въ моду выставлять на показъ что-то вродъ сентиментальнаго невърія. Вы можеть-быть читали знаменитую страницу, въ ното-

Digitized by Google

рой Жуффруа, одинъ изъ современныхъ мыслителей, изобразиль потерю своихъ прежнихъ върованій. Это мъсто пронивнуто глубокой печалью. Но вследь за Жуффруа явились подражатели, которымъ часто не кватало одного-убъжденности. Правда, ихъстиль печаленъ, но въ ихъ лирическихъ фразахъ я тщетно отысвиваю воплей души жаждущей истины. Сомнение стало признакомъ ума; большинство полагаеть, что стойкость върованіяудълъ посредственнаго, узваго ума, смотрящаго на все съ одной точки эрвнія. Эта неустойчивость въ верованіям отражается в на жизни такою же неустойчивостью. Какъ ръдко теперь можно встрътить чисто христіанскую жизнь, направляющуюся всегда нъ одной цели, устремляющую туда все свои помыслы и чувства и приходящую всявдствіе такой устойчивости къ благимъ и велинить результатамъ! Напротивъ, какъ часто видимъ мы жизнь, всю состоящую изъ переходовъ отъ религіознаго рвенія въ свътской разсъянности и отъ порывовъ въ Богу къ полному равнодушію и необузданной жаждь развлеченій.

Нынче стараются избъгать стойкихъ убъжденій, и въ этомъ, какъ я уже замътилъ, сказывается вліяніе нашего времени. Въ самомъ дълъ, нашъ въкъ, отвергая и поридая атеистическій фанатизмъ прошлаго стольтія, не безъ основанія хвалится своей сравнительной религіовностью; онъ признаетъ и даже громко заявляетъ, что у человъка есть стремленія, влекущія его на небо, но стремясь удовлетворить этому влеченію, онъ вмъстъ съ тъмъ отрицаетъ существованіе такой религіозной истины, которая-бы могла его удовлетворить. Для него важно тольво существованіе религіознаго чувства вообще, но каковъ предметь этого чувства, ему все равно.

Такимъ образомъ на влеченіе въ религіи смотрять также, какъ и на влеченіе въ изящнымъ искуствамъ. Напримъръ, въ музыкъ нивто конечно не станеть искать истины, и поэтому допускаются всевозможные даже противоположные роды музыки, лишь бы въ нихъ замъчалась извъстная доза вдохновенія в таланта. Исскуство должно удовлетворять самымъ разнообразнымъ вкусамъ: одни аплодирують грустной и вдумчивой симфоніи, другіе предпочтуть какую-нибудь блестящую и смълую композицію, третьи—нъжную и ласкающую слухъ мелодію. Воть въ такое-то положеніе стремятся постановить теперь и религію.

Требують, чтобы дюди были религіозны, а ито не религіозень, про того говорять, что онъ лишень одной изъ душевныхъ способностей, накъ и тоть, ито остается равнодушнымъ къ живониси или из музыки; но требун этого, полагають, что всякій долженъ искать себв удовлетворенія тамъ, гав хочеть. Однимъ нужна торжественно пышная религія, другимъ строгая и суровая; одни предпочитають кротость Бога милосердія, другіе святость правосуднаго Бога; одни предпочитають религію чистой нравственеости, другіе догматы и завлекательныя тайны. Нужно-ли спрашивать, что станется при такомъ взглядь на вещи съ постоянствомъ въ върв и съ религіозной истиной? Такъ вотъ, когда эти идеи носятся повоюду, когда, такъ сказать, вся окружающая насъ атмосфера насыщена ими, невозможно, чтобы мы не подпали отчасти этому вліянію. И дъйствительно, что преобладаеть нынъ въ церквахъ? Не столько любовь къ истинъ и въра въ нее, сколько желаніе узнать новости или выслушать пріятную пропов'ядь. Цівнь одна-испытать сильное ощущеніе. Пусвай эта проповадь не касаетя самыхъ существенныть сторонъ Евангелія, пусть въ ней ничто не затрогиваеть сов'ясти и не смиряетъ души предъ Богомъ-ничего; существенно важно только испытать предесть сильнаго впечативнія. Воть отъ этого то мы и видимъ, къ сожальнію, часто, какъ люди постоянно нщуть истину, но никакъ не могуть добиться обладанія ею, постоянно отремятся въ релегіознымъ чувствованіямъ, но не могуть утвердить свою въру и въ особенности изивнить свою жизнь. Неть ничего более противоположнаго простоянству веры апостола Павла, этой твердой уверенности, побуждающей его сказать: "Я знаю, въ кого увероваль".

По этому нътъ ничего удивительнаго, братіе, если подобнаго рода въра не оказывается ни сильной, ни плодотворной. Иначе впрочемъ и быть не можетъ. Правда, она способна вызвать въдушъ мимолетное велненіе, живое впечатлъніе, искренній порывъ, но никогда не пряведеть она къ положительнымъ результатамъ.

Прежде всего я увъренъ, что она никого не обратить, потому что обращение есть глубокое внутрениее измънение въ характеръ и склонностяхъ человъка, а онъ никогда не согласится перемънить извъстное на неизвъстное, реальную жизнь съ ея страстящи и наслаждениями, какъ бы безразсудны они ни были,

на бавдныя и холодныя абстравціи ввры безь опредвленнаго предмета ея, или на служеніе смутно сознаваемому Богу. Начиная съ Савла Тарсанина, обращеннаго на пути въ Дамаскъ, и кончая твии изъ васъ, братіе, которые въ корив изивнили свою живнь подъ вліяніемъ религіи, ивть ни одного человака, который не могь бы на свой ладъ повторить эти слова: "я знаю, въ кого увъроваль".

Если же для того чтобы обратиться, надо знать, въ кого въруешъ, то темъ более это нужно для того, чтобы освятиться. Въ самомъ дълъ, можно только вообразить себя обратившимся, можно принять за серьёзную перемёну въ своемъ существе сильное, но скоро преходящее отвращение къ міру, знакомое всвиъ ощущавшимъ некоторую пустоту въ жизни, но нельзя вообразить себя освятившимся. Бороться со своими страстями и похотями, отнюдь не гордясь этимъ, покорить свою волю, обуздать СВОЮ плоть и подчинить свою CTDOPOMY жизнь подвигу послушанія, -- воть чего никогда не сумфеть достигнуть смутная и неопредъленная въра. Да и ито, въ самомъ дълъ, не видить, что очищение чисто отрицательного характера, - я хочу сказать отрёшение отъ чего-нибудь безъ возмёщения его другимъ невозможно для человъка? Напрасно отанете вы требовать отъ меня, чтобы я отказался отъ своихъ иллюзій, страстей или даже пороковъ, напрасно станете вы мий доказывать, что они безразсудны и преступны... Такова слабость натуры человъка! Я соглашусь съ вами, но опять вернусь къ прежнему, если вы его ничемъ не замъстите. Въ старину существовало мизніе, что природа не терпить пустоты; нъть, ужь если что не терпить пустоты, такъ это-человъческое сердце, и всякая премудрость и мораль, которая ограничится только истребленіемъ предразсудновъ, не будетъ имъть надъ нимъ ни вліянія, ни силы.

Что же тогда нужно? Нужво, что-бы сердце было полно. Нужно, чтобы въ него пронивла любовь болъе пылкая, болъе сильная, чъмъ мірскія привязанности, нужно, чтобы оно укръпилось волею болъе сильной, чъмъ вліяніе господствующихъ страстей, однимъ словомъ, сердцу нуженъ Богъ, но не безобразный, отвлеченный и безмольный Богъ, любовь котораго является еще вопросомъ, а живой, въдомый, любвеобильный и потому близкій намъ Богъ, каждый служитель котораго могъ бы сказать: "я знаю, въ кого увъровалъ".



Безъ убъщенности въ въръ, братіе, нать праведности и,спъщу прибавить, -- нътъ утъщенія. Да, совстви нъть утъщенія въ истинномъ смыслъ этого слова! Я знаю, что для обычныхъ снорбей достаточно смутной, неопредъленной, нажно поэтической редигіозности: она, какъ грезы, убаюваеть и усыпить ихъ. Сколько разъ, въ сожаленію, намъ приходилось видеть, что въ дни траура редигіозность проявляется дишь въ виде обманчивой идиллін, скрывающей покъ своими цвітами печальную дійствительность смерти. Но въ тяжкихъ скорбяхъ нужно нъчто иное; передъ отрашной и грубой действительностью, передъ немымъ, но наводящить ужась, зевомь могилы человекь нуждается во властномъ словъ жизни и упованія; при видъ вопіющихъ несправедивостей ему нужна твердан увъренность въ будущемъ непограшимомъ правосудін; при обманахъ, при разочарованім въ привязанностяхъ ему нужны обътованія и постоянство веинкой всеисцеляющей любви. И онъ пойдеть искать ее повсюду, преследуя ее и стремясь за ней до техъ поръ, пока не будеть въ состоянін сказать: "я знаю, въ кого увъроваль".

Прибавить въ этому, братіе, что религія безъ убъжденія недвятельна и неспособна въ развитію. Да и какъ можеть она развиваться? Способна ли она из совершенію прочных діяній, въ просвътительной дъятельности, способна ли она высылать миссіонеровъ въ далевія страны? Мыслимо ли отправиться, подобно апостоламъ, въ путь для покоренія міра, обладая лишь неясными мечтами и неустойчивыми убъяденіями? Насъ увъряють на всевозможные лады, что мы можемъ вліять на людей нынъшняго въка не иначе, какъ дъдая имъ уступки и расширяя кругъ нашихъ върованій соразмёрно широте ихъ идей, что Евангеліе Христа и апостоловъ не можетъ удовлетворить людей XIX стольтія, и что намъ остается одно изъ двухъ: или погибнуть непризнанными, или преобразовать нашу религію въ ту смутную и неопредъленную систему върованій, которую навывають религіей будущаго. Что насается меня, то я не знаю болье смъшной химеры. Я понимаю, что міръ предлагаеть намъ подобный туманъ, понимаю, что онъ стремится лишить соль Евангелія и той дозы силы, которую мы удержали за нею, и желаеть притупить остріе грозящаго ему меча! Но думать, что мы когда-нибудь обратимъ міръ этимъ презріжнымъ отступниче-

Digitized by Google

ствомъ отъ нашихъ върованій, значить убаюнивать себя самыми наивными грезами. Будьте увърены, братіе, — человъвъ не измъняется, и когда люди нашего покольніи, подобно людямъ перваго и шестнадцатаго въковъ, изнемогая подъ бременемъ своего безсилія, страданія или заблужденій, дъйствительно начнуть серьёзно искать утьшеній религіи, тогда ихъ не удовлетворять обманчивыя объщанія религіи прогресса, а могучее слово убъжденныхъ людей, могущихъ увъренно сказать: "я знаю, въ кого увъроваль".

Такимъ образомъ, чтобы въра могла обратить, освятить и утъшить душу, чтобы она могла побъдить міръ, необходимо, братіе, чтобы на ней дежаль отпечатовъ тлубоваго убъжденія. Но такъ ли обстоить дело ныне? Къ несчастио нужно съ грустью совнаться, что громче всего раздается разкій и надменный голось людей сомнъвающихся и отрицающихъ. Апостолъ Павель говорить: "Я увъроваль и потому говорю", а они могуть сказать наоборотъ: "Мы не веримъ и потому говоримъ". Казалось бы, что человъкъ, утратившій прежнія убъжденія и ничъмъ инымъ не замъстившій ихъ, долженъ быль бы по крайней мъръ хранить молчаніе, потому что ніть ничего грустиве и тяжелье для человъка, какъ видъть постепенное разрушение того храма, гав онъ прежде возносиль молитвы, гав нисходили въ душу его неизреченные дары благодати, гдъ проливаль онъ слезы раскаянія, и взору его отверзалось небо,.. Если бы, наконецъ, вивсто этого разрушающагося святилица они открыли другое болве высовое в достойное, я еще понималь бы, что они призывають туда толпу и негодують на техь, ито отназывается следовать за ними. Но когда они ничего не нашли кромъ голой земли и зыбучаго песку, на которомъ не можетъ устоять ни одно зданіе, что за необъяснимое ожесточение побуждаеть ихъ безпрерывно колебать храмы гдъ мы еще поклоняемся? И эти люди, дошедшіе до того, что сомніваются во всемь, тімь не меніе съ непоколебимой увъренностью настаивають на своемъ сомнъніи и никогда не требують такъ настойчиво, чтобы имъ върили, какъ въ томъ случав, когда они доказывають, что человвкъ не можеть върить ни во что. Неспособные вь объединенію для утвержденія чего-нибудь положительнаго, они единогласно отряцають и повидимому унадокь всякаго върованія доставляєть имъ радость и тормество.

Въ чемъ же сказывается наша борьба противъ подобныхъ мивній? Къ сожагвнію, братіе, страдая нравственной неустой-чивостью и своего рода бользненной нервшимостію, мы совершенно безсильны. Единственнымъ средствомъ противъ нашего безсилія это несомивние въра, та въра, ноторая звучить въ словахъ апостола Павла: "я знаю, въ ного увъровать".

"Но,—скажуть мив,—не насмышка-и это съ вашей стороны предлагать намъ подобное средство, увъряя насъ, что нужно върить, чтобы не сомнъваться; это похоже на то, какъ если бы сказать, что надо быть здоровымъ, чтобы не быть больнымъ".

Да, братіе, кажь бы не казалось странным это лекарство, я предлагаю вамь именно его,—не даромъ касаемся мы здёсь одного изъ самыхъ таинственныхъ, хотя и реальныхъ явленій въ области праветвенности, а именно вліянія, оказываемаго волей на вёру.

Каждый день, братіе, вамъ приходится видъть, навъ развиваются наши способности отъ упражненія и наобороть атрофируются отъ бездъйствія. Прежде всего это справедливо въ области физіологія: та самая рука, которая отъ земледъльческихъ работъ пріобръда бы грубость и неповоротливость, благодаря упражненію, пріобрътаетъ способность извлежать изъ рояля правильные и гарионичные аккорды съ поразительной быстротой и изяществомъ. Тоже самое наблюдается и въ области душевной.

Сполько талантовъ, можетъ-быть даже геніевъ погибаетъ въ неизвъстности вслъдствіе тяготящаго надъ ними невъжества, и наоборотъ, сколько ограниченныхъ и дебелыхъ умовъ достигаетъ блестящаго развитія вслъдствіе постояннаго упражненія! Поднимитесь ступенью выше, вступите въ область нравственности и тамъ вы встрътите тотъ же законъ. Вотъ, напримъръ, по природъ невоспріимчивая, жествая и черствая совъсть, ставшая доступной чувству добра вслъдствіе накого-нибудь сильнаго потрясенія; совершенствуясь на этомъ невомъ пути въ борьбъ съ искушеніями и ложью, она мало-по-малу становится крайне чувствительной; дурные поступки, не производившіе на нее сначала нижаюго впечатльнія, тенерь волнують и возмущають ее; слухъ

индійца не такъ быстро улавливаеть шумъ подкрадывающагося врага, какъ чувствуеть подобная совъсть приближеніе искуситедя. Или воть сердце, сначала наивно счастливое въ своемъ эгонямь, но затыть ставшее доступнымъ христіанской любви; отнынь оно уже не способно болье нъ чувству себялюбивой радости, оно не можеть ограничиться ею, и чыть дальше подвигается человыть по пути этой новой жизни, тымъ доступные становится онъ состраданію, тымъ ближе онъ чувствуеть и скорые угадываеть чужое горе, мимо котораго онъ проходиль ныкогда, совсымъ не замычая его. Такъ во всыхъ сферахъ господствуеть этотъ Божественный законъ: "имыющему дано будеть"; такъ подь вліяніемъ благодати возрастаеть и развивается всякая способность, если ее не заглушить самъ человыть.

Почему же этогъ всюду дъйствующій законъ не будеть имъть мъста и въ томъ случав, когда дело идеть о вере? Ужъ конечно, если Богъ повелеваеть намъ верить, если Онъ ставить въру условіемъ нашего спасенія, то очевидно, она не что-то магическое или произвольное, не въсть почему вселяющееся въ насъ, но пріобрътеніе ея до нъвоторой степени зависить отънасъ самихъ. Разсмотрите въру во всёхъ ся степеняхъ, начиная съ простаго утвержденія долга и кончая віврой въ самыя возвышенныя небесныя истины,--и всегда вы найдете, что она находится въ зависимости отъ воли. Воть напр. вступають въ живнь два человъка, съ самаго ранняго возраста воспитанные въ строгой въръ въ справедивость; эту простую въру они противополагають всякой встръчающейся имъ неправдъ, каждому замъченному злу. Наконецъ для обоихъ наступаетъ торжественный часъ искушенія: имъ приходится делать выборъ между справедливостью и уствхомъ, и вотъ одинъ, положимъ, поддастся искушению, а другой устоить противъ него. Къ какому результату приведеть это испытаніе? Да из тому, что віра въ справедливость ослабіветь у перваго и усилится у втораго. Вовобновите тоть же опыть и если повторится тотъ же результать и войдеть въ привычку, то будьте увфрены, что у перваго изъ предполагаемыхъ нами людей въра совершение исчезнеть; онъ станеть довкимъ, наворотдавымъ челованомъ и вароятно быстро составить себа карьеру въ светь, второй же не будеть, бевъ сомивнія, такъ счастивъ, нбо онъ шель прямой дорогой, но за то онъ сохранить въ сердиъсвоемъ въру въ правственный идеелъ.

Такимъ образомъ мы видимъ изъ этого примъра, что каждый несеть на себв отвътственность за стенень въры, которой онъ обладаеть, такъ какъ въра его зависила отъ его воли. Следовательно въра во всёкъ своихъ степеняхъ укрвилиется върностью. Руссо сказалъ однажды въ минуту истиннаго вдохновенія: "если ты хочешь върить въ Бога, живи такъ, чтобы всегда нуждаться въ Его существованін". И я снажу вамъ тоже: живите ради святости, истины и правды, и вы все болье и болье будете убъждаться, что это не пустыя фикціи, а нъчто самое реальное въ міръ.

Перейдемъ теперь къ средоточію религіозной віры. Не потомули приглашаеть насъ Евангеліе вірить въ І. Христа, что Онъ воплощенная истина, праведность и милосердіе? Но если это такъ, то увіряю васъ, вы тімъ скоріве увіруете въ Него, чімъ настойчивіве будете слідовать Ему.

Ты, напримъръ, братъ мой,-ты видишь въ І. Христв простаго человъка, по Его учение привлекаеть тебя и кажется тебъ неподражаемо прекраснымъ. Ты можетъ-быть не хочешь, чтобы тебя считали невърующимъ, но если разобрать твою въру, то окажется, что она вся заключается лишь въ согласіи съ нравственнымъ ученіемъ Христа. Этого конечно мало, но никакъ уже не я буду премебрегать этимъ началомъ. Напротивъ, я скажу тебъ: "Поступай сообразно въръ твоей; такъ какъ ты признаешь святость и возвышенность нравственнаго ученія Христа, то постарайся сообразовать съ нимъ твою жизнь и добивайся смыю и настойчиво этой цыли. Тогда ты скоро придешь къ убъщению, что тебъ страшно далеко до цвли, и что праведность, такъ полио осуществлением Христомъ въ Его жизни, безусловно превышаеть естественныя силы человъка. Отъ этого убъщенія не далеко уже до признанія того, что Онъ самъ говорить о своемъ Божественномъ происхожденів. Затемъ уже ровно ничего удивительного не будеть, если продолжая свой онализъ, ты отнесешь свое правственное несовершенство къ состоянію упадка и признасшь, что Св. Писаніе говорить правду относительно грахопаденія челована и его рабства граху. Вочь какъ далеко ты подвинулся впередъ! Первые шаги твои освъщала: чуть видная, олабо мерцающая вёра, но по мёрё того какъ ты идешь впередъ, она проливаеть все болве яркій світь. Продолжай настойчиво этотъ трудный путь; воть ты приступаешь къ роковому вопросу происхожденія зла и гръха; углубись же въ него, изследуй тайны его, и ручаюсь тебе, что скоро ты услышишь голосъ совъсти, который обвиняя тебя, будеть вопіять о прощенів. Върь этому голосу и следуй за нимъ; если же ты последуещь за нимъ до конца, --- онъ приведеть тебя къ подно-жію креста. Тогда устремивъ на святую Жертву взоръ исполненный смиренной предамности, а въдь это-то и есть истинная въра, — ты превлонишься предъ Божественной Премудростью, сумъвшей на крестъ согласить между собой справедливость и милосердіє: тогда восхищенный дарованнымъ тебъ прощеніемъ, которое одно можеть усповонть твою совъсть, ты встанешь искупленный I. Христомъ и готовый повторить за святымъ Павломъ: "я знаю, въ кого увъровалъ".

Я начертиль, братіе, предполагаемый путь, и отнюдь не хочу сказать, что именно этимъ путемъ должны пройти всв приходящіє къ Богу. Кромѣ того, указывая на дъйствія, принадлежащія лично человъку, приходящему къ Богу, я ничего не сказалъ о дъйствім благодати, возбуждающей заблудшую душу, призывающей и поддерживающей ее, такъ что согласно Св. Писанію, слава спасенія души принадлежить всецьло Богу. Пути, приводящіє нъ Господу, безнонечно разнообразцы; у однихъ въра прилъпляется сначала къ строгой сторонъ евангельскаго ученія, у другихъ-въ его всепрощающему милосердію; одинъ страждеть и плачеть, прежде чвиъ повърить спасенію, другой върить ему, не испытавши всей горечи раскаянія. "Духъ дышеть, гдв хочеть"; Онъ является то бурнымъ вихремъ опровидывающимъ и доменощимъ все, что ему противится, то ивжнымъ дуновеніемъ, принкающимъ до глубины души и расплавляющимъ своимъ теплымъ дыханіемъ льды гордости въ сердцахъ. Итакъ воздержимся отъ начертанія ему пути, но по крайней мірь согласимся съ тамъ, что на всякой ступени христіанской жизни мы отвътственны за нашу въру, потому что въ сущности она всегда зависить оть нашего поведенія. Это такъ върно, что еслибы вы спросили меня, въ чемъ лежить основа непоколебимой въры апостода Павла, я ответиль бы вамъ вамъ: въ жизни его.

Да, апостоль Павель върить такъ сильно и живо въ возвъщаемыя имъ небесныя истины потому, что онъ ихъ прочувствовать и испытать на себв ихъ победную силу. Если онъ-первый апостоль благодати, то это потому, что онъ испыталь ея попечительную заботливость о немъ. Долго боролся опъ, стараясь пріобръсти небо строгостью жизни,-гигантская борьба, трагическую повъсть которой онъ самъ повъдаль намъ. Фарисей изъ-•арисеевъ, строжайшій изъ всвять законниковъ, онъ все сдвлаль, чтобы васлужить спасеніе; но подавленный этимъ невозможнымъ предпріятіемъ, онъ образь миръ лишь въ тоть день, когда встретиль І. Христа. Какой величественной и дивной должна была показаться ему Божественная благодать, освинымая его въ тотъ моментъ, когда обрывганный вровью христіанъ, онъ шель въ Дамаскъ, чтобы опять продивать ее! Могь ли онъ не ощутить происшедшую въ немъ перемвву? Развв это налюзін, а не дъйствительная повъсть его жизни? Развъ можеть онъ обойти молчаність Божье милосердіе, тершініс и благодать, коснувшуюся сердда его и изивнившую все существо его? Развъ можеть овъ не сказать: "я знаю, въ кого увёроваль «?

Да, если апостоль такъ ясно видитъ и такъ властно возвъщаеть непреходящія истины, то это такъ потому, что этимъ истинамъ онъ посвятиль всю свою жизнь, оставя въ сторонъ всякія другія изысканія и пренебрегши низкимъ, грубымъ, себялюбивымъ наслажденіемъ. Если онъ предвидить водвореніе царствія Божія, если его поб'єдная віра идеть съ приходомъ его, то это такъ потому, что онъ отдаль на подготовление его всъ свои способности, энергію и рвеніе. Если онъ върить съ такой твердостью, въ благодатную силу своей апостольской двятельности, то это такъ потому, что его въра утвердилась пережитымъ имъ опытомъ. Онъ чувствоваль эту побъдную силу, когда одиновій, незнатный и неизвістный, онъ явился въ Афины, въ Коринеъ, въ Ееесъ и всюду видълъ сердца. смирявшіяся предъ словомъ его, онъ чувствовалъ ее, когда вездъ, куда бы ни направиль онъ стопы свои, видъль, что преврънный міромъ кресть обращаль другихь, какь онь обратиль его самаго; онь чувствоваль ее, когда когда вокругь него тысячами толпились ученики. Какія доказательства можно сравнить съ благословенной опытностью, къ которой приводить такое великое служение, и какъ

Digitized by Google

носль столькихъ нобъдъ не воскликнуть апостолу Павлу:  $_{\eta}$ я внаю, въ кого увъроваль"!

Тъмъ не менъе, братіе, не слъдуеть думать, что въра апостола Павла достигаеть такой удивительной селы единственно вследетвіе его успъховъ. Нівть, если ужь вы котите знать, когда ондънъе всего чувствовало сердце его присутствие Божие и силу Его утвшенія, то спросите это у впостола Павла страдающаго, презираемаго міромъ, ненавидимаго людьми и влекомаго изъ судилища въ судилище, какъ самаго последняго преступника. Чедовъвъ мірской предположиль бы безъ сомивнія, что такія скорби, такое унижение и такой поворъ поколеблють въру его, но онъ того не знаеть, что отъ этого именно она и возрастаеть. Онъ не знаеть, что Богь, объщавшій помощь и силу свою темъ, кто страдаеть за справедливость, соблюдеть своему апостолу несказанныя вознагражденія; онъ не знаеть, что именно въ свонкъ страданіякъ Павель позналь то, что онъ такъ метко называеть сопричастиемъ въ страданияхъ Христу. О, сколько разъ можеть-быть, одиновій и забытый міромъ, онъ чувствоваль бливость нъ себъ скорбящаго Сына человъческаго, распятаго Царя непризнанной истины! Сколько разъ можетъ - быть онъ слышаль вротвій голось Его, ободряющій его въ борьбі, сколько разъ плакалъ онъ въ донъ своего Спасителя и обръталъ тамъ благодать, невъдомую міру, ту благодать, которая внушила ему такое побъдное восклицаніе: "я преизобилую радостью при всей скорби нашей". Такимъ образомъ чвиъ безотрадиве становится жизнь его, твиъ болве обогащаеть ее Богь, чвиъ болве онъ предветь себя Спасителю, тамъ доступнае становится Христосъ его душъ, согласно глубовимъ словамъ св. Іоанна: "дишь тоть, вто любить Бога, цовнаеть Его". Но можеть-ли апостоль Павель забыть все это прошлое? Можеть-ли онъ вырвать изъ своего сердца эту дивную повъсть Божественнаго заступничества? Можетъ-ли онъ, наконецъ, не воспликнуть: ', я знаю, въ кого увъровалъ"?

Танимъ образомъ, братіе, жизнь апостола представляеть лучшее объясненіе въры его. Опираясь на примъръ и на опыть всъхъ христіанъ, я окажу вамъ: хотите-ли вы обладать этой твердой и непоколебимой върой, которая одна можеть поддержать и утвшить? Совершайте дъла въры. Служите истинъ, и она



просвитить васв, савдуйте І. Христу и вы увъруете въ Него.
"Для царей нить особаго пути къ знанію", сказаль одинь древній онлосовь царокому сыну, негодовавшему на трудность науви; а и съ своей стороны скажу вамъ: въть теного доказательства, въть теного доказательства, въть теного доказательства, поторая бы избавляла оть послушанія истина, отъ внутренняго самообузданія и сжиренія, безъ которымь въра является дишь празднымъ умозраність. Лучшимъ доказательствомъ истинности христіанской редигіи служить свидътельство внутренняго опыта, этого неопровержимаго аргумента апостоль Павла.

Итакъ, я имътъ праве сназать вамъ, братіе, что вы сами межете сдълать многое чтобы укръпить свого въру. Будемъ же учиться у святаго Павла утверждать ее болье преданней, само-отверженной христіанской жизнью, ибо въра нынъ такъ слаба, меръщительна и бездъйственна. Будемъ же стремиться проникнуть глубже въ эти ничъмъ незамънимые опыты; чъмъ больше мы познаемъ нашего Спасителя, тъмъ своръе можемъ мы сказать: "я знаю, въ кого увъровалъ".

И въ самомъ дѣлѣ, не настало-ли время произнести эти слова апостола? Не время-ли всѣмъ, познавшимъ любовь Христа, стать на защиту ея? Нынѣ, когда стараются исказить истиннаго Христа и при рукоплесканіяхъ толпы представляють образъ Его уменьшеннымъ и извращеннымъ, нынѣ когда этого новаго мессію намѣреваются проповѣдывать именно бѣдному и угнетенному люду,—пусть голосъ церкви отвѣтить на это, пусть всѣ сердца, въ которыхъ есть еще хоть капля вѣры, энергически протестують противъ этого, пусть и бѣднъйшіе и малѣйшіе скажуть съ своей стороны, что они знають, въ кого увѣровали, что познавши Христа Евангелія, они не хотять ожидать еще другаго.

Спаситель! Мы знаемъ, въ кого увъровали, и не стращимся за дъло Твое. Нътъ, братіе, у міра нельзя отнять живаго воспоминанія о Немъ, ибо оно връзалось неизгладимыми чертами; Его стопы оставили на землю такіе глубокіе слъды, что прахъодного преходящаго покольнія можеть, пожалуй, засыпать ихъ на минуту, но не изгладить. Напрасно намъ будуть говорить, что Его Евангеліе не таково, какимъ мы его поняли, напрасно захотять его представить въ видь какой-то милой идилліи: слиш-

комъ много горькихъ слезъ раскаянія продидось на его страницы, слишкомъ страшная ненависть возгорадась изъ-за него, чтобы можно было опибаться въ смыслѣ его ученія. Напрасно вахотять отнять у него ореоль святости: столько свѣта издилось изъ нея въ души людей, что до сихъ поръ міръ освѣщается ею. Напрасно захотять заглушить источникъ, откуда почеринуто столько утѣшеній,—напрасно! И что могуть сдѣдать эти усилія противъ свидѣтельства тысячъ людей, обязанныхъ Христу прощеніемъ, надеждой, миромъ и спасеніемъ? Церковь жива, братіе, и ея вѣра, утвержденная внутреннимъ опытомъ душъ, обращаемыхъ Христомъ, на всѣ возраженія, возбуждаемыя сомнѣніемъ отвѣтить съ твердой и чистой увѣренностью: "я знаю, въ кого увѣровада".

# **MCTOPHYECHOE PA3CMOTPTHIE**

ДЪЯТЕЛЬНОСТИ ПРАВОСЛАВНАГО РУССКАГО ДУХОВЕНСТВА ВЪ ОТНОШЕНИИ КЪ РАСКОЛУ ОТЪ ЕГО ВОЗНИКНОВЕНІЯ ДО УЧРЕЖ-ДЕНІЯ СВ. СИНОДА \*.

5) Изъ предшествовавшаго обзора мы видъли, что усили дужовенства - побороть возникшее зло-были громадныя: оно въ одно и тоже время старалось перевоспитать духовенство и подъйствовать на массу, зараженную недугомъ раскола. Но всъ эти усилія, какъ онв не были ведики, должны были оказываться недъйствительными до тъхъ поръ, пова не возвысится уровень умственнаго развитія. Значительная часть русскаго духовенства того времени не сознавала важности своего служенія, святости долга, и вела жизнь заворную. Это дало раскольникамъ поводъ обвинять "церковь" въ утратъ древняго благочестія и оправдывать свой разрывъ съ церковію. Церковно-административная власть старалась перевоспитать духовенство мерами чисто духовными (напр. распространеніемъ книгъ) и мірами карательными-штрафами и наказаніями; она заботилась внушить духовенству обязанности его званія, сділать его достойными своего высокаго служенія. Но, очевидно, эти мітры не вполит достигали своей цели. Если духовенство было уиственно неразвито, и не совнавало важности овоего служенія, то и міры правственныя и

<sup>\*</sup> См. май, іюнь, іюль, августь и октябрь «Прав. Обоер.» за 1887 годь.

мвры карательныя по отношенію къ большей части духовелства, не сознававшей важности своего служенія, чаще всего должны были оказываться безуспъшными. Если даже допустить, что эти мёры достигали своей цёли вполнё, и въ такомъ случат удучшалось итсколько дтло въ настоящемъ но нисколько не обезпечивалось лучшее положение двля въ будущемъ. Духовенству предписывалось учить народь, убъядать его покоряться во всемъ св. церкви; но развъ возможенъ успъхъ, когда дуковенство стоядо почти на той же степени умственнаго развитія, какъ и тъ, которыхъ нужно было убъждать? Даны были пособія, даны были вниги; но вниги не могли научить всему, что требовалось въ данный моменть, а главное-не могли внушить любви къ этого рода дъятельности, безъ которой конечно успахъ положительно не возможенъ. Одна только школа, правильное систематическое образование могло доставить церкви истинныхъ пастырей, понимающихъ обязанности своего служенія, способныхъ и предохранить паству отъ впаденія въ расколь, и обратить впадшихъ въ оный. Но училищъ въ Москвъ и во всей Россіи не было. Заведенныя бояриномъ Ртищевымъ и патріаркомъ Никономъ, послъ удаленія Никона отъ управленія церковію, совершенно пали, или только существовали по имени 1).

Соборъ 1666 — 67 гг., которому принадлежить иниціатива всвять мітрь, употребляемых духовенствомъ къ искорененію расколь, ясно сознаваль, что расколь есть главнымъ образомъ следствіе невежества и следовательно, безъ образованія, умственнаго и нравственнаго воспитанія борьба съ расколомъ решительно невозможна. Поэтому отцы собора издали постановленіе, чтобъ въ церковныя степени поставлялись люди, получившіе образованіе. "Повелеваемъ, яко да всякій священникъ детей своихъ научаеть грамоть, и страху Божію и всякому

<sup>1)</sup> О существование Чудовскаго училища въ 1666 году можно заключать изъ подписи митрополита газскаго Пансія Лигарида подъ отвътомъ шведскому посланнику Лиліенталю «о въръ грековъ и россіанъ относительно св. евкаристіи», гдъ сказано, что отвътъ сей писанъ «іп Alexiano Musaeo». Подъ именемъ музея; вонечно, ракумънста училище, воторое названо Алексъевскимъ или по вмени пара или по чмени святителя Алексъя, въ обители котораго оно было учреждено. Смотри Творенія Св. Отцовъ 1845 г. т. II, стр. 159. Но ни откуда не видно, чтобы въ означенное время въ этомъ училищъ шло вреподаваніе.



церковному благоченію, со всякимъ прилежаніемъ, яко да будуть достойни въ воспріятіе священства и насаваницы по нихъ церкви и церковному мъсту; а не оставляти имъ дътей своихъ наследниковъ мамоне, а перковь Христову корчемствовати, и во священство поставлятися сельскимъ невъждамъ, (иже иній ниже скоты пасти умъють, кольми паче людей); тъмъ убо бы вають въ церкви Божін мятежы и расколы" 2). Такъ какъ училищъ, не смотря на крайнюю нужду въ нихъ, не было, то отцы собора 1666 г. ръшились образовать изъ духовенства нъчто въ родъ касты и вивнили въ обязанность каждому священнику учить детей своихъ грамате и страху Божію и всякому церковному благочинію, чтобъ они сдвлались наследниками ихъ места. Впрочемъ изъ этого постановленія никакъ не следуеть заключать, будто соборъ 1666 г. почиталь достаточнымъ для занятія священнического мъста одного домашняго обучения и притомъ обученія у малообразованнаго отца; ніть, соборь удовлетворядся такимъ воспитаніемъ единственно по необходимости, на самомъ же дълъ признавалъ необходимымъ для священика полное систематическое образование и потому требовалъ немедленно завести училища. Восточные патріархи-Пансій александрійскій и Макарій антіохійскій, предсъдательствовавшіе на соборъ московскомъ 1666-67 гг. въ словъ, предложенномъ отъ лица ихъ, въ день Рождества Христова, убъждали царя и народъ езыскать премудрости. "Видинъ, говорилось въ словъ, яко во многихъ отъ васъ не имъетъ премудрость мъста, идъже главу. приклонити. Скитается она, якоже Христосъ-Премудрость Божія въ Внолеемств вертепв, и нвсть взыскаяй ея... Взыщите же ея (премудрости) толь можив, якоже искаху ея велицы восточныя учители: Василій Великій, Григорій Богословъ, Іоаннъ Завтоусть, Асанасій Великій, Діонисій Ареспагить, Ісаннъ Дамаскинъ и иніи многочисленній світильницы церкве. Ниже отрицайтеся неимвніемъ училища: ибо сице ваыщите, дасть Предвъчная Премудрость до сердца благочестиваго Самодержца таково хотвніе, еже училище построити и учители стяжати въ семъ царствующемъ града Москва. Положи въ сердца твоемъ. говорили патріархи, обращаясь къ царю, еще училища, такъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дополнит. Акты истор. т. V, № 102, стр. 473.

греческая, яко словенская и иная назидати; спудеовъ (учениковъ) милостію и благодатію умножати, учители благоискусная ввыскати, всъхъ же честьми на трудолюбіе поощряти. То абіе узриши многія ученія тщатели, а въ маль времени пріимеша, дасть Богь, плодъ стократный и полныя рукояти оть сихъ съменъ <sup>и в</sup>). Только при посредствъ училищъ и распространенія просвъщенія "можно очистити отъ плевель гумно", говорили патріархи, и потому убъждали устроить не одно только училищи, но целый рядь. А такъ какъ очищать гумно отъ плевелъ-прямая обязанность духовенства, то патріархи убъждали и вмъняли въ обязанность пастырямъ русской церкви устроение училищъ. "Не хощемъ же, говорили они, да вся тяготи и бремя на прекръпкій царскій престоль возложится, яко едва не безконечные вивющій вждивенія на оборону и утвержденіе своея державы. Но токмо хощемъ, да раздълится на архіерен и на избранивишія начальныя архимандриты, яко имбющихъ многія отчины и доходы довольный. Да приложатся убо единодушно въ Божественному сему двлу... Молимъ убо, да нашимъ совътомъ здравымъ душамъ вашимъ повинуется. Сотворитеся дълатели въ виноградъ Христовъ, искореняюще терніе, и куковъ душевредный извергающе. Можете бо очистити отъ плевелъ гумно аще точію восхощете, зане бо имъете всякое благополучіе и довольство изобильное въ рукахъ вашихъ<sup>4</sup>)... Почитая дёло относительно устройства училищь на счеть щедраго царя уложеннымь окончательно, патріархи издали отъ своего имени грамату, въ которой благословляли учителей и учениковъ и угрожали гиввомъ Божінить тому, кто вознаміврился бы препятствовать сему благому дълу. "Тъмъ же, писали патріархи въ своей грамать, неотреченное пріемши согласіе отъ благочестивъйшаго, тишайшаго Богомъ хранимаго, великаго государя царя и великаго князя Алексъя Михайловича, всея великія и малыя и бълыя Россіи самодержца, вселюбезно и всерадостно даемъ наше архіерейское благословение на сіе достохвальное дело, еже есть на созданіе училищъ и въ тъхъ устроеніе ученія, по закону православнокасолической церкви... А хотящимъ сему божественному двлу



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Творенія Св. Отцевъ 1845 г. т. II, стр. 163—164.

<sup>4)</sup> Танъ же, стр. 164—165.

препинаніе или пакость творити, сама всемогущая десница Божія—местница въ семъ и будущемъ въцъ да будеть, и гнъръ Господень да поженеть и во вся дни живота, его, дондеже разсыпатися костемъ его при адъ" 5)... Подражая восточнымъ патріархамъ московскій патріархъ Іоасафъ издаль отъ себя грамату, въ которой благословляль учителей и учениковъ и между прочимъ положиль странное проклятіе на того, кто бы вздумаль препятствовать въ дълъ образованія юношества... "Аще же кто будеть не бояйся Бога и ученій ненавистникъ, завистникъ или пакоститель препинаяй сему дълу Божію, чуждъ да будеть поминовенія Божія, и да не преполовить дній своихъ и да трясется, яко братоубійца Камнъ, и скончаніе да пріиметь Іудино и его вучасть въ въчности будущей" 6).

Но напрасно патріархи провлинали препятствующихъ распространенію просвіщенія въ Россіи: училищь не завели, учителей не было, не могло быть и препятствующихъ... Тишайшій и Богомъ хранимый царь, хотя и неотреченное согласіе даль патріархамъ "на созиданіе училищъ", но ихъ все-таки не завель. Престарылый патріархъ Іоасафъ, избранный по желанію царя. тоже не завелъ ни одного училища, не смотря на то, что самъ надаль грамату, въ которой указываль плоды просвъщенія, не смотря на намекъ восточныхъ патріарховъ, что на немъ лежить прямая обязанность позаботиться объ образованіи училищь, такъ какъ въ грамать объ учреждени патріаршества въ Россія "бывшіе (на соборъ по этому случаю) патріархи между иными запов'ядьми, яже единодушно уставиша, и то запов'ядоваша, да здъ соборъ училищный, украшенный различными приходами, сотворится, къ разширенію ученій и юношъ, хотящихъ учитися 47)... Архіерен и монастыри во всемъ подражали своему патріарху...

Говорять, что училища не были заведены вопреки опредълению собора и требованию обстоятельствъ, потому что "въ это время церковныя и монастырскія отчины были уже довольно истощены частыми сборами на нужды государственныя" в). Что

<sup>5)</sup> Tams me, crp. 168-169.

<sup>\*)</sup> Такъ же, стр. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Тамъ же, стр. 165.

<sup>°)</sup> Танъ же, стр. 171.

поборы въ пользу казны государевой были громадны-это върно: объ этомъ свидътельствують многіе документы ). Но несомивнио также и тое что въ монастыряхъ оставалось еще много денегь и имущества, на которыя бы можно было завести не одну школу. Изъ одного напр. Троице Сергіева монастыря въ теченіе 26 лють, оть 1696 до 1722 г. взято Петромъ I денегь, сверхъ обывновенныхъ платежей, около 250,000 рублей 10). Причина, почему не заведены школы въ Россіи тотчасъ послъ ваявленія о ихъ насущей необходимости, лежить въ распоряженіяхъ гражданскаго правительства. Правительство, несколько напуганное сильною дичностью патріарха Никона, почитало за лучшее и безопасное облекать саномъ патріарка московскаголюдей, которые бы по своему значенію и правственнымъ качествамъ менъе всего способны были дъйствовать самостоятельно, а темъ более-вопреки видамъ и целямъ правительства, хотя обстоятельства церкви требовали человъка энергичнаго, предусмотрительнаго, словомъ втораго Никона. И вотъ избирается на патріаршій престоль сначала Іоснов II, человакь престаралый и положительно неспособный въ управленію дълами цервви въ особенности въ такое тяжелое для церкви время; потомъ престаръдый и больной новгородскій митрополить Питиримъ... Первый въ пятилетнее управление свое делами русской церкви, издаль только несколько грамать, касательно церковнаго блаточинія 11) и не привель въ исполненіе ни одного изъ опредвленій собора 1666-67 гг.; но последній въ свое вратновременное управление 12) не успълъ и за болванию не могъ сдълать и этого. Не получая нивакого распоряженія по двлу образованія школь со стороны патріарха, архіерен и настоятели монастырей, не заботились о заведеніи школь, а можеть быть считали себя и не въ правъ завести безъ граматы патріарха. Такимъ образомъ, въ то время, когда дерковь болье всего

<sup>12)</sup> Управляль русскою церковію оть 6-го апрыл 1672 г. до 12 апрыл 1673 г.



<sup>&#</sup>x27;) Полное собраніе законовъ, т. І, стр. 865. Акты Археограф. Экспед. т. IV, 'М 175, стр. 226—227. № 189, стр. 243—244. Дело патріарха Никона. Приложеніе І, стр. 187.

<sup>10)</sup> Исторія Соловьева, т. XVI, стр. 348—347. .

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Акты Археограф. Экспед. т. IV, № 155 и 161. Увъщательная грамота къ суевърамъ. Обзоръ духовной интературы Филарета Чери., стр. 333.

нуждалась въ людяхъ ученыхъ, систематически образованияхъ и людяхъ иравственныхъ (это тоже дёло образованія) во всей Россіи не было ни одного училища, ни одной школы даже для обученія граматъ... Училище было заведено въ Москвъ нъсполько позже, когда воспитанники должны бы уже были дъйствовать своимъ словомъ на раскольническую массу, еслибъ училище заведено было непосредственно послъ собора 1666—67 годовъ. Замъчательно, что побужденіемъ къ основанію училища въ Москвъ были—не интересы и потребности русской церкви, а потребности церкви греческой... Въ 1673 году возвратился въ Москву іеромонахъ Тимовей, путешествовавшій по Востоку; онъ яринии чертами изобразиль бъдственное состояніе православныхъ на Востокъ, въ особенности въ Герусалимъ, гдъ необыкновенно сильно дъйствовала пропаганда датвиянь 13).

Царь Өеодоръ Алексвевичь, въроятно по вліянію своего учителя Симеона полоцкаго, просиль патріарха Іоакима учредить училище и приспособить ходъ преподаванія въ потребиостямъ греческой церкви. Патріархъ Іоакимъ немедленно привель въ нополненіе предложеніе царя. Училище было открыто при типографія и ревторомъ его назначенъ Тимофей. Собрано было около 30 человъкъ учениковъ, обучениемъ которымъ ванимался сначала проживавшій въ Москві ученый грекь Мануиль, а потомъ грекъ іеромонахъ Іоакимъ 14). Царь и патріаркъ следвля ва ходомъ преподаванія и успахами учениковъ, часто посвіцали шводу и дарили ученивовъ. Сообразно цъли образованія училица, въ него не котели принять въ качествъ учителей не только иностранцевъ, но даже малороссійскихъ ученыхъ: за достойными наставниками для устроенной инколы обратились въ восточнымъ патріархамъ, особенно іерусалимскому Досиосю, котораго письменно просиль патріаркъ Іоакимъ 15). Недостаточность училищь или другія вакія причины внушили царю Өсодору мысль завести въ Россіи пром'в училища еще академію. Прикавано было написать для нея уставъ и приготовить грамату, утверждающую права и привидлегін академін. Въ академін пред-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Творенія Св. Отцевъ 1845 г., т. II, стр. 188—189.



чэ Древняя россійская вивліосика ч. XV, стр. 295.

<sup>14)</sup> Древняя россійская вивліоснка ч. XVI, стр. 296.

ноложено было читать грамматику, пінтику, риторику, умозрительную и правственную оплософію, физику, богословіє, каноническое и гражданское право, языки славянскій, греческій, польскій и латинскій и вообще всв предметы, "имиже палость академіи, сирвчь училища, составляется" <sup>16</sup>).

Предположено было въ Занконоспасскомъ монастыръ построить на счетъ царской казны необходимыя зданія. Ректору или блюстителю академіи и учителямъ даны были большія права и премиущества, равно какъ и окончившийъ въ ней курсъ. Чтобы обезпечить ея существованіе на будущее время—къ Заиконоспасскому монастырю приписали шесть другихъ монастырей и одну пустынь, одну дворцовую волость и нѣсколько пустошей.

Говорять, что Россія въ то время имъла одно только училище, просуществовавшее не болве трехъ леть, и потому обравование анадемии было несвоевременно, въ особенности въ томъ видь, какъ ее хотьли поставить. Замьчаніе едва ли справедливое. Предписано было завести школы при всъхъ архіерейскихъ ваеедрахъ и болъе важныхъ монастыряхъ, но какъ было завести училища безъ образованныхъ наставниковъ? Греція въ состоянін была выслать одного, двухъ образованныхъ наставниковъ, и то въ теченіе цількъ десятковъ ціть, т.-е. такое водичество, воторое недостаточно было для основаннаго уже училища; изъ Кіевской академін не хотвли брать потому, что православіе ихъ считали сомнительнымъ: отнуда же можно было взять наотавнивовъ для шволъ, настоятельная нужда которыхъ чувствовалась всвии? Думаемъ, ихъ могла бы дать Московская академія, еслибы состоямись ея учреждение. Но въ 1682 году умеръ царь Өеодоръ Алексвевичъ, не успъвъ утвердить граматы объ основани академін, а патріархъ не сочувствоваль образованію такого ваведенія и особенно съ такими правами для учащихъ, и дъло рушилось.

Забота о православін, говорять, побудила патріарха Іоакима воспротивиться образованію академін. Патріархъ не хотыть дать новаго повода раскольникамъ укорять русскихъ въ отступин-чествъ отъ православія. Но съ какой же стороны—основаніе академін угрожало православію и на что здёсь могли указывать рас-

<sup>16)</sup> Творенія Св. Отцевъ 1845 г., т. ІІ, стр. 181.



водъняни? Ни одна изъ статей академическаго устава такъ строго ж основательно не была обсуждена, какъ статья касательно наставниковъ академін и ихъ православія 17). Въ числе наставниковъ академін необходимо должны были явиться и южно-русскіе ученые, которыхъ раскольники, да и вообще большая часть русскихъ считали уніатами, окатоличенными? Но въдь патріарху Іоакиму болье, чвиъ кому-нибудь, было извъстно состояніе православія на югь, такъ какъ онъ самъ получиль образованіе въ Кіевъ; съ другой стороны ему было не безъизвъстно, что и грековъ, которымъ поручена была московская школа, раскольники считали утратившими древнее благочестие. Это патріарху Іоавиму не разъ приходилось слышать самому отъ раскольниковъ 18). Такимъ образомъ академія не была образована единственно потому, что патріарху Іоакиму не нравились права, данныя академік, ея блюстителю и наставникамъ, которыя какъ бы умаляли права датріарха.

Вивсто иногихъ наставниковъ, необходимыхъ для академіи, патріархъ Іоакимъ просиль ісрусалимскаго патріарха Досиося прислать одного только учителя греческаго языка. Очевидно патріархъ Іоакимъ хотвлъ только расширить и улучшить состояніе существующей въ то время греческой школы. Но не такъ смотръли на это дъло современняки патріарха Іоакима. Расширеніе и улучшеніе существующей греческой школы посредствомъ прибавки одного только новаго наставника казалось не соотвътствующимъ цъли, недостаточнымъ для ученыхъ людей, проживавшихъ въ Москвъ. Они обратились къ царевнъ Софіи съ просьбою, чтобы она позаботилась привести въ исполненіе дъло учрежденія академіи, начатое ся братомъ. Въ 1682 году подалъ просьбу въ стихахъ чудовскій ісродіавонъ Коріанъ Истоминъ. Черевъ два года тоже сдълалъ Сильвестръ Медвъдевъ — строитель Заиконоспасскаго монастыря, предназначавшагося для ака-

<sup>16)</sup> Какъ раскольники смотрять на грековъ, можно видъть изъ Россійскаго Вимограда Денисова. Смотр. приложеніе къ Винограду. «Изв'ященіе о грекахъ-Румониси Моск. Д. Акад. Въ рідкомъ вирочемъ сочиненій раскольническомъ не встрічнить отапна о грекахъ, какъ еретикахъ, угратившихъ древнее благочестіе отчасти по влілнію турокъ, отчасти—латинъ.



<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Тамъ же, стр. 183. Странникъ 1864 г. «Патріархъ Іоакимъ въ борьбъ съ расколомъ».

демін. Но хлопоты Истомина и Медвідева пропали даромъ: грамата осталась не утвержденною, по врайней мірів въ томъ видь, какъ она составлена была при царів Өсодорів 1°).

6 марта 1685 года после долгаго странствованія и препятствій прівхали въ Москву ученые братья - греки Іоанникій в Софроній Лихуды, получившіе блестящее по тому времени обравованіе 20). Въ началь Лихудамъ поручили пять учениковъ. Но какъ только было отстроено зданіе въ Заиконоспасскомъ монастыръ, Лихудамъ поручены были ученики типографской школы, 40 человъвъ вновь набранныхъ боярскихъ дътей и значительное число разночинцевъ, съ предписаніемъ, чтобы они постепенно преподавали словесныя науки на латинскомъ и греческомъ языкахъ <sup>21</sup>) — "успъхи учениковъ были чрезвычайные", говоритъ авторъ Словаря писателей духовнаго чина; въ три года пройдены, кромъ грамматики, пінтика на греческомъ языкъ, и риторика, діалектика, логика и физика на греческомъ и латинскомъ. Ученики всв говорили на обоихъ языкахъ и съ обоихъ перевели нъсколько книгъ, а старшіе изъ нихъ сами обучали другихъ въ низшихъ классахъ 22). Конечно, нельзя сказать, чтобы система воспитанія, введенная Лихудами въ академін 23), была строго приспособлена въ потребностямъ церкви; нельзя даже сказать, чтобъ уроки Лихудовъ были выраженіемъ современнаго состоянія науки; но ихъ уроки достаточно приготовлями ихъ воспитанниковъ къ самостоятельному труду, воспитывали любовь къ наукъ и давали имъ такимъ образомъ полную возможность явиться полезными членами церкви и государства.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Въ 1690 году, въ ръчн новому натріарку, Адріану, ученики московскиго училища называли себя «учениками царскія же и натріаршія академіи» Древими Россійск. Вивліоника, ч. VIII, стр. 856.



<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Творенія Св. Отцовъ 1845 г. т. II, стр. 187—188.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Словарь писателей духови. сана, стр. 260. Іоанникій и Софроній Лихуди сначала учились у кесалонійскаго священника, потомъ изучали богословіє и философію въ Венеціи у ученаго Герасима Влаха, и наконець въ Падуй, въ каттоніонской академіи, въ продолженіе 9-ти літь, гді и получили докторскіе двихомы.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Словарь писателей духов. чина, стр. 246. Кром'я того Лихуды учили около 40 челов'ять итальянскому языку по распоряжению правительства.

<sup>22)</sup> Словарь инсателей духовнаго чина, стр. 246—247.

Къ сожальнію Лихуды не имъли возможности всецьло посвятить себя школь: одинъ изъ нихъ Іоанникій по собственнымъ и государственнымъ нуждамъ долженъ былъ надолго оставить Россію 23), отчего конечно значительно долженъ былъ пострадать уснъхъ преподаванія въ академіи, хоти урови и продолжались братомъ его Софроніемъ; потомъ довольно долго отвлекалъ Лихудовъ отъ дъла споръ съ латино-мудрствующими о времени пресуществленія даровъ, который тъмъ былъ опаснъе, что проникъ въ массу населенія 25). Но лишь только оконченъ былъ споръ о евхаристіи и Лихуды могли вполит посвятить себя дъламъ школы, какъ академіи Московской нанесенъ былъ новый ударъ, который еще на нъкоторое время долженъ былъ остановить распространеніе просвъщенія въ съверо-восточной Руси.

Ударъ этотъ нанесъ ісрусалимскій патріархъ Досисей.

Хотя въ административномъ отношения церковь русская со времени учрежденія патріаршества въ Россіи отдалилась отъ церкви греческой, но іерархи греческой церкви продолжали вившиваться въ дъла русской церкви и, руководясь часто однима личными интересами, приносили не мало вреда церкви русской. Такъ случилось и на этотъ разъ. Іерусалимскій патріархъ Досноей, прежде восхвалявшій въ своихъ граматахъ Лихудовъ, началъ чернить ихъ предъ русскимъ патріаркомъ и правительствомъ за то, что они не исполнили нъкоторыхъ требованій архимандрита Хрисанеа, племянника патріарха Досцеся, когда Хрисанов быль въ Москвв. Въ своихъ исполненныхъ гивва граматахъ патріархъ Досиоси унизился даже до влеветы на Лихудовъ: онъ обвинять ихъ въ присвоеніи себъ княжескаго титула, въ растрать денегь, завъщанныхъ будто бы Мелетіемъ въ пользу гроба Господия, нашелъ недостатки даже въ самомъ преподаваніи. Раздраженный патріархъ обвиняль Лихудовъ даже за то, что они въ своемъ преподавания не ограничились только греческимъ языкомъ, а стали читать физику и философію 26). Клеветамъ і ерусалимскаго патріарха не особенно-то върши въ

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Прибавление въ Творениямъ Св. Отцевъ 1852 г., т. XI, стр. 36, 84-90.



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Словарь писателей духови. чина, стр. 247, смотри Творенія Св. Отцевъ 1852 г., т. XI, стр. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Словарь писателей духови. чина 247, 352—254.

Россів и, признавая діятельность Лихудовъ полезною, старались защитить ихъ и удержать при академін. Но Досисей положиль непремізно достигнуть своей ціли: онъ обвиниль Лихудовъ предъ патріархомъ и царемъ во вмізнательстві ихъ въ діля политическія. Это обвиненіе возымьло свое дійствіе: Лихуды сначала отрівшены были отъ должности учителей академіи, потомъ въ 1701 г. сосланы въ Новоспасскій монастырь и наконець въ костромскій Ипатьевскій, гдів жить имъ было нелегко 27).

Въ правотвенномъ характеръ Лихудовъ было не мало темныхъ сторонъ, котя обвиненія Досився были и несправедливы: они были ворыстолюбивы, властолюбивы, т.-е. воспитали въ себв тв качества, которыми отличалась большая часть грековъ того времени. Но очевидно эти темныя стороны Лижудовъ не имъють нивакого отношенія въ ихъ педагогической діятельности, и устраненіе ихъ отъ преподаванія было невознаградимою потерею для акедемін: Лихуды еще не окончили круга наукъ оклософскихъ и совствив не начинали вруга наукъ богословскихъ. Преподаваніе въ академін поручено было ученикамъ Лихудовъ-Николаю Головину и Өедору Поликарпову 28), но они могли преподавать тольно то, что сами прослушали, и занимались только съ младшими ученивами. Досиосй и Хрисаноъ объщались прислать новыхъ наставниковъ для академін, но прошло болье пяти льть, а новые наставники не пріважали. Тогда академія поручена была ісромонаху Падладію Роговскому, получившему за границею полное богословское образование и степень доктора. Преподаваніе съ этого времени въ академіи введено на латинскомъ язынь 29) къ врайнему прискорбію патріарха Досиося 20). Паддадій Роговскій и Осоонданть Лопатинскій, съ 1708 года управлявшіе дълами академін при дъятельномъ участіи мъстоблюстителя патріаршаго престола Стефана Яворскаго, подняли преподавание въ месковской академии. Состояниемъ академии остался доволенъ даже самъ Петръ I. Но она уже не пользовалась тами матеріальными средствами, какія иміла при патріархахъ Іоакимі

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Исторія Россів Соловьева, т. XV, стр. 124.



<sup>21)</sup> Tame me, ctp. 85, 90-92.

<sup>28)</sup> Словарь писателей духови. чина, стр. 564.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Творенія Св. Отцевъ 1845 г. вн. 2, стр. 195—197.

м Адріант: наставники не получали часто никакого вознагражденія <sup>21</sup>), воспітанники, равно какъ и наставники, не иміли удобнаго пом'вщенія, просьбы объ исправленіи исполнялись плохо; ученики вслідствіе такихъ стіснительныхъ условій жизни убъгали изъ академіи <sup>22</sup>). На наставниковъ возлагались посторонніе труды <sup>23</sup>). Эти неблагопріятныя условія существованія академіи должны были конечно отозваться на успіххі занятій.

Со времени управленія Палладія Роговскаго и Осоонланта Лопатинскаго, которые расширили кругъ предметовъ, входившихъ въ составъ академическаго воспитанія и ввели систему преподаванія, сходную съ господствовавшею въ западно-европейскихъ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ, отврыдась нужда въ школахъ приготовительныхъ. Съ этого целію около 1708 года открыта была на казанскомъ подворъв новая школа, въ которой между прочими предметами читался и греческій языкъ. Наставникомъ греческаго языва быль избранъ Софроній Лихудь, ученые труды котораго обратили на себя вниманіе и освободили отъ незаслуженнаго монастырскаго заключенія 34). Блегодаря стараніямъ Стефана Яворскаго и Феофиланта Лопатинскаго, которые заботились, насколько возможно, о благосостояній академіи и училища, духовное просвъщение въ Москвъ распространялось и дало возможность вести болье правильную борьбу съ располомъ. Около 1740 года Москва имъла уже достаточное количество обравованныхъ священниковъ и діаконовъ, которые уже могли начать постоянное публичное пропов'яданіе Слова Божін въ перввахъ и къ которымъ обыкновенно отсыдали раскольниковъ для состязанія.

Впрочемъ не въ одной Москвъ распространялось духовное просвъщение: почти одновременно заведены были школы въ Ростовъ, въ Великомъ Новгородъ, Нижнемъ-Новгородъ, Тобольскъ и другихъ епархіяхъ.

Прежде другихъ заведены были школы въ ростовской епархій

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Прибавленія къ Твореніямъ Св. Отцевъ 1852 г. т. XIII, стр. 98.



<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Словарь писат. духови. чина, стр. 708. Исторія Россіи Соловьева, т. XV, стр. 128, т. XVI, стр. 306.

ээ) Исторія Россін Соловьева, т. XVI, стр. 307.

<sup>32)</sup> Тамъ же, стр. 316-317.

св. Димитріемъ ростовскимъ. Отказавшись отъ сибирской митрополін, св. Димитрій въ 1702 году назначенъ быль митрополитомъ въ ростовскую епархію <sup>34</sup>). Димитрій нашель свою епархію въ самомъ печальномъ положеніи. Духовенство было малообразованное; пасомые заражены расколомъ. Въ какомъ положенін находилась ростовская епархія, можно видіть изъ слідующаго мъста проповъди св. Димитрія: "окаянное наше время! говорить святитель, окаянное время, въ которое такъ пренебрежено съяніе Слова Божія, и не знаю, кого прежде надобно винить, святелей или землю, священниковъ или сердца человъческія, или техъ и другихъ вивств? Сеятель не сесть, а земля ме принимаеть, ісреи небрегуть, а люди заблуждаются; ісреи не учать, а люди невъжествують: іерен слова Божія не проповъдывають, а люди не слушають и слушать не хотять. Съ обънхъ сторонъ худо: іерен глупы, а люди неразумны". Св. Димитрій, заботясь объ исправленіи духовенства, разосладь нвсколько окружныхъ посланій съ подробнымъ изъясненіемъ обязанностей духовенства <sup>27</sup>). Но эта мёра, если даже она достигала вполит своей цели, -- не обезпечивала положения дель въ будущемъ. Чтобы и на будущее время приготовить достойныхъ священнослужителей для церкви, св. Димитрій призналь необходинымъ завести школы, въ которыхъ бы воспитанники научились всему необходимому для пастыря. Въ Ростовъ при архіерейскомъ домв на свои собственныя средства святитель Димитрій завель семинарію, въ которую должно было привозить детей своихъ духовенство ростовской епархін 38). Семинарія была раздвлена на три власса. Самъ святитель надзираль за успъхомъ ученія, а иногла въ отсутствіе учителей самъ обучаль ихъ. Кромъ того способивищимъ ученикамъ въ свободное время онъ толковаль Свищенное Писаніе Ветхаго и Новаго Завъта 20). Но болье всего ревностный святитель заботился о правственномъ воспитаніц учениковъ заведенной школы. Онъ требоваль неопустительнаго

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Словарь нисат. духови. чина, стр. 125—126.



<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Словарь инсателей духовн. чина, стр. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Эти граматы находятся въ 1 ч. полнаго собранія сочиненій св. Димитрід Ростовскаго.

<sup>36)</sup> Жизнь св. Димитрія. Ростовскаго, стр. 46.

хожденія въ церковь и благоговівнаго въ ней стоянія, самъ всегда исповедываль всехъ учениковъ и всеми мерами старался внушить имъ правила христіанской нравственности, чтобы они сивлались руководительнымъ началомъ въ ихъ жизне и последующей затымь пастырской двятельности 40); такъ накъ пастырь долженъ учить своихъ пасомыхъ не только словомъ, но и прижеромъ своей жизни. Многостороннее образование и главноеискренняя забота о благе церкви и любовь въ просежщеню, которою одушевленъ былъ св. пастырь ростовскій, могли-бы принести богатые плоды, но средства архісрейскаго дома, на которыя была открыта семинарія и воспитывались ученики, оскудъвали годъ отъ году. Мусинъ-Пушкинъ, желая угодить Петру, отнялъ у архіереевъ не только имвнія, но и церковныя дани и плату ва вънечныя памяти. Съ глубовою скорбію св. Димитрій писаль новгородскому митрополиту Іову. "Слыша начавшееся у вашего преосвященства едлино-греческое ученіе тщаніемъ вашимъ архіерейскимъ, трудолюбіемъ же премудрайшихъ учителей Іоанникія и Софронія Лихудіевыхъ, сильно о томъ радуюсь, молю Бога, да содъйствуетъ вашему преосвященству и честивишимъ учителямъ въ томъ благопотребномъ дълъ; ибо что человъка вразумляеть, какъ не ученіе? И Христосъ Господь, котя сотворити учениковъ своихъ учителями всей вселенной, прежде всего отверзъ имъ умъ разумъти Писанія. Уподобляещися Господу своему, когда, желая имъть людей учительныхъ, разумныхъ въ паствъ своей, собрать не малое число ученивовь и предложиль имъ то ученіе, которое есть начало и источникъ всему любомудрію, т.-е. едино-греческій языкъ, которымъ всв мудрыя ученія распространились по всемъ народамъ. Я, грешный, пришедши на престоль ростовской паствы, завель было училище греческое и латинское, ученики поучились года два и болье, и уже начали было грамматику разумать недурно; но, попущениеть Божимъ, скудость архіерейскаго дома положила препятствіе; питающій насъ вознегодоваль, будто много издерживается на учителей и учешаковъ, и отнято всемъ, чемъ дому архіерейскому питаться,

<sup>&</sup>quot;) Жизнь св. Димитрія Ростовскаго, стр. 46—47. Собраніе сочин. Димитрія Ростовскаго, ч. 1, стр. 216.



не только отчины, но и церковныя дани и вънечныя па-мята...  $^{4}$   $^{41}$ ).

Въ 1706 году было положено основание семинарии и въ Новгородъ. Говъ, митрополить новгородскій, съ самаго начала своего поступленія на ванедру новгородскую обратиль особенное внимание на расколъ, которымъ заражена была большая часть его паствы, благодаря усиленной двятельности въ этомъ край соловециих выходцевъ. Овъ призываль въ себъ расколоучителей, вступаль съ ними въ состязаніе, думая вразумить ихъ 49), предписываль духовенству бдительно следить за находящимися въ ихъ приходахъ раскольниками, писалъ противъ нихъ обличенія 4:). Но духовенство новгородской епархін такъ же малоспособно было помогать своему пастырю въ его борьбъ съ фанатическими суевърами, какъ и дуковенство другихъ епархій. Очевидно борьба могла быть тогда только успешною, когда духовенство будеть достаточно подготовлено въ своей пастырской дъятельности. Поэтому-то Іовъ, чтобы имъть въ своей паствъ людей учительныхъ, разумныхъ, какъ выражается св. Димитрій ростовскій въ письмі къ нему, озаботился объ устроеніи училища. Въ 1706 году онъ просилъ Петра дозволить ему взять изъ Ипатьевского монастыря Лихудовъ, жившихъ тамъ въ заключеніи, чтобы при ихъ участіи завести при своемъ дом'в грекодатино-славянское училище 44). Позволеніе было дано и при архіерейскомъ домъ немедленно заведены были двъ школы: однагреко-датинская, другая—славянская <sup>65</sup>). Въ помощь Лихудамъ были призваны въ Новгородъ изъ Москвы нъкоторые изъ старыхъ учениковъ Лихудовъ; построены были приличныя зданія в собрано было много дътей всякаго званія 🔭. Дъло ученія шло довольно успашно. Въ шесть дать курсь ученія быль доведень до риторики и логики на всёхъ трехъ языкахъ - греческомъ,

<sup>4&#</sup>x27;) Чтенія москов. негорич. общ. 1866 г. вн. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Исторія Выговек. старообр. пустыки Ивана Филипвова, стр. 145 — 148. Издап. Кожанчикова.

<sup>43)</sup> Словарь писателей духови. чина, стр. 320.

<sup>44)</sup> Тамъ же, стр. 274.

<sup>46)</sup> Тамъ же, стр. 319.

<sup>46)</sup> Тамъ же, стр. 255—319.

датинскомъ и сдавянскомъ. Наскольно ученики усвещи себъ внание этихъ языковъ, можно заниочить изъ того, что учениками въ это время было переведено не мало книгъ съ гречеснаго и датинскаго явыновъ. При посредства воспитаннявовъ Лихудовъ онъ имъль возможность въ кореткое время образовать въ каждомъ увядномъ городе своей епархіи славлискую грамматическую школу; такимъ образомъ вромъ новрородскихъ при архіерейскомъ домъ школъ въ его епархія явилось до 14 школъ грамматических 47). Къ сожаленію Софроній Лихудъ, отправленный въ 1708 году Іовомъ по епархіальнымъ дъламъ въ Москву къ Стефану Яворскому, удержанъ быль тамъ и опредъденъ учителенъ въ школу при казанскомъ подворъв 48); но Іоанникій оставался до самой смерти Іова въ Новгородь и продолжаль учить въ греко-латинской школь новгородской, и по указу государя и приговору бояръ перевхаль въ Москву въ севралв 1716 года 40).

Одновременно почти основана была школа и въ Тобольскъ митрополитомъ сибирскимъ Филовеемъ Лещинскимъ, который повхаль въ Тобольскъ вместо св. Димитрія ростовскаго. Немедленно по прівадв въ Тобольскъ Филовей замвтиль великое нестроеніе въ церквахъ, которое жонечно происходило отъ же совнававляю своего долга духовенства. Тобольскъ и вод западная Сибирь полны были раскольниковь; следовательно, если гдь, то именю здвоь, невъжество духовенства должно было принести особенно большой вредъ. Филовей прививлъ необходимымъ завести въ Тобольске шнолы и учеть грамиатике славянской и датинской, и просидъ Петра, чтобы "въ ученики понудить отъ всякаго чина детей". Виніусь доложиль объ етой просьбе Петру и съ его словъ отвъчалъ Филовею: "преосвящениему митрополиту паче простираться въ учени славяве-россійской грамматини, и чтобъ вся, яже попу или діанону надобно внать, изученись, и православной веры катихизись достаточно знали, и по согласію содержащей въ ней артикуль умван, и людей мір-

<sup>47)</sup> Тамъ же, стр. 319.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Прибавленіе къ Твореніямъ Св. Отповъ 1852 г., т. XI, стр. 38.

<sup>49)</sup> Исторія Россів Соловьева, т. XV, стр. 26. Словарь висателей духови. чина, стр. 255.

скихъ учили <sup>50</sup>). Какъ шло дъло воспитанія въ этомъ училищѣ и какъ были велики его размъры—неизвъстно.

Оволо 1720 г. были заведены шволы въ Нижненъ-Новгородъ трудами Питирина, епископа нижегородского. Этотъ безпримърный по своей двятельности противъ раскола архипастырь видыль, какимъ веливимъ подспорьемъ въ его миссіонерской двятельности должно быть духовное просвъщеніе, и потому немедленно по рукоположеніи его въ санъ епископа завель дві грамматическія школы-едлию-греческую и славяно-россійскую при своемъ кремлевскомъ архісрейскомъ домв. При этихъ двухъ школахъ устроена была имъ и школа пъвческая. Самъ Питиримъ смотрель за собранными учениками (отъ 7 латъ до 18) съ постоянною отеческою заботивостію; поощряль ихь къ занятію строгостію и снисходительностію, выписываль всв нужныя для нихъ пособія. Одан изъ ученивовъ жили въ квартирахъ, а другіе по дальнему разстоянію отъ родителей и по бідности жили въ архіерейскомъ домъ на казенномъ содержанів. На ихъ пропитаніе Питиримъ собираль съ монастырей 20-ю, а съ церквей 30-ю долю каждаго приплоднаго хлаба. Но такъ какъ и этого обезпеченія было слишкомъ недостаточно, то Питиримъ недостатовъ новоустроенныхъ ніволь вознаграждаль доходами нев своего дома, имвешаго у себя крепостинкъ крестьянъ и пользовавшегося различными угодьямя. Первыми учителями въ новоотерытомъ училище были нижегородскіе священники, извъстные Питириму по своему уму и благонравію. Питиримъ хоталь видать между ученивами будущихъ помощниковъ въ обращении раскольниковъ въ православию, и надежды его оправдались въ дальнъйшихъ его подвигахъ о благоустройства нежегородской епархіи и очищеніи ся оть плевель **Dackola** 51).

Много рамъе заведена быда школа въ епархін холмогорской. Были конечно въ это время и въ другихъ мъстакъ открыты шволы, о которыхъ мы не имъемъ свъдъній.

Такимъ образомъ въ понцъ XVII и въ началъ XVIII въка духовное просвъщение распространилось почти во всей России.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Иогорія вижегородской ісраркін, отр. 79. Словарь висателей дух. чина, стр. 545.



<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Исторія Россів Соловьева, т. XV, стр. 127.

Образованіе въ этихъ шиблахъ получалось пова довольно ограинченное и по условіямъ церковной жизни довольно недостаточное; но образованіе и въ такомъ видъ, получаемое духовенствомъ, давало возможность церкви вести болье правильную борьбу съ расколомъ, что въ предшествовавшее время было положительно невозможно: потому что ближайшіе и немосредственные такъ-сказать діятели—низшее духовенство—сами муждались въ попеченіи церкви и въ огражденіи ихъ отъ заразы расколомъ. Вообще въ это время получившихъ образованіе въ школахъ было такъ много, что Петръ I могъ издать въ 1708 г. указъ, не сомизвансь въ возможности исполненія его: "поповымъ и дъяконовымъ дітямъ учиться въ школахъ греческихъ и датинскихъ; а которые наъ нихъ учиться не захотятъ, такихъ въ попы и во дъяконы не посвящать, въ подъячіи и никуда ме принимать, кромъ служилаго чина" 52).

6) Духовнымъ правительствомъ того времени повидимому сивлано все, что можно было сдълать для ослабленія и уничтоженія
раскола, но кажется само духовное правительство сомнъвалось,
достаточно-ли всъхъ этихъ мъръ къ обращенію заблуднихъ,
иътъ-ли и не можетъ-ли бытъ другихъ мъръ, болъе лучшихъ и
дъйствительныхъ. Съ этою цълію признано за самое лучшее созывать соборы "по часту" не только въ Москвъ изъ русскихъ
ещескоповъ, но и мъстные духовные соборы въ каждой епархіи,
на которыкъ бы общимъ совътомъ придумывались и узакомялись тв или другія мъры къ ослабленію раскола. Мы скажемъ,
вогда и гдъ были соборы и какія придуманы ими мъры.

"Ради перковнаго исполненія" и "да жатва миога безъ дівдателей не будеть", соборъ 1667 года по предложенію царя и по собственному усмотрівнію опреділиль открыть нісколько новыхь самостоятельных в епископских ванедръ и нівсколько нанедръ для епископовъ викарныхъ. Прежде всего соборъ опреділиль открыть канедры въ тіхъ городакъ, въ которыхъ предполагали открыть Осодоръ Іоанновичъ и патріархъ Іовъ, но которыя еще не были открыты. "Быти архіспископамъ въ великомъ княженіи въ Суздаль, въ великомъ княженіи Низовскія земли въ Нижнемъ-Новгородь, епископамъ—въ великомъ княженіи во Ржева Воло-



<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) Исторія Россін Соловьева, т. XVI, стр. 20.

диміровъ, на Великомъ Устюгь, въ великомъ кнаженів на Бълъ еверъ, въ вняжения удъльномъ на Коломиъ, въ Съверъ же во Брянскъ, и во Черниговъ, и въ княжении удъльномъ въ Дмитровъ". "Къ тому же благословихомъ и утвердихомъ въ царствъ сибирскомъ въ Тобольскъ съ окрестными грады вмъсто архіспископін митрополін быти, въ Томскв градв спископу, и на Ленъ благословихомъ епископу же быти. По сихъ слышахомъ о новоустроенныхъ градехъ во стране укражиской, о Бълъградъ со окрестными его многими грады, яко много-народны и ратными людьми превсполнены суть, и яко посылаются тамо воеводы великаго государи бояре и иніи честиін людіе отъ его царскаго сунклита со многимъ вомнотвомъ; и того убо ради и дальняго разстоянія желаше православный самодержець, да будеть тамо архіерей, и мы въ тёхъ градёхъ благословихомъ и утвердихомъ митрополіи быти, да многая жатва безъ двлателей не будетъ <sup>и 53</sup>).

Подагая, что въ огромныхъ по пространству епархіяхъ одному архіерею невозможно всего уемотръть, соборъ опредълиль отпрыть въ митрополіяхъ и некоторыхъ архіепископіяхъ по одному и по два викаріатства. "Повельваемъ же коемуждо митрополиту имъти подъ собою епископы, по святымъ правиламъ, ради конечнаго исполненія церковнаго и пасенія душъ человъческихъ. Новгородскаго митрополита во епархіи въ Каргополь быти епископу, въ Горомецка или въ Устюжка епископу же быти, казанскаго митрополита во епархіи на Уеличь быти епископу, Крутицкаго митрополита во епархіи на Угличь быти епископу, Крутицкаго митрополита во епархіи на Ливнахъ епископу быти; рязвиское архіепископство предложихомъ на митрополію и впредъутвердихомъ митрополіи быти; въ той же епархіи повелькомъ въ Воронежь быти епископу, въ Тамбовъ епископу же".

Еще во время соборныхъ засъданій рукоположены въ Кодомну Мисанлъ, въ Черниговъ Лазарь Барановичъ и назначенъ митрополитъ въ Бългородъ 55) (Феодосій изъ сербовъ)—но этимъ

<sup>\*\*)</sup> Смотр. подписи подъ соборнымъ святкомъ, дополнятел. авты истор., т. V, стр. 475. Древияя россійская вивліоенка. Исторія россійск. ісрархін. Исторія курскаго нам'ястинчества Ларіонова. Приложеніе.



<sup>5)</sup> Дополнит. акты истор., т. У, № 102, стр. 492, 491.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Дополнет. авти истор., т. V, стр. 492-498.

пока двло и комчилось. Московскій патріархъ Іоасает ІІ, которому вивнено въ обязацность привести въ исполненіе соборныя опредвленія, не позаботился объ увеличеній числа епархій; царь Алексвій Михайловичь, хлопотавшій на соборт объ умноженій синскопскихъ каседръ, охладіль въ этому двлу по окончаній соборныхъ заседаній. Не более сделаль и заступившій патріартшій престоль вижето Іоасає патріархъ Питиримъ. Во все время управленія двлами церкви обоихъ этихъ патріарховъ не открыто было ни одной каседры. Между темъ расколь усиливался и особенно въ містахъ удаленныхъ оть епископскихъ резиденцій, въ епархіяхъ общирныхъ, напр. новгородскихъ предвлахъ, въ нижегородскихъ, въ Сибири, въ Рыльскъ, Путивлъ и другихъ містахъ за

Въ 1681 году по желанію царя Өсодора Алексвевича собранъ быть новый соборь въ Москвъ изъ всехъ русскихъ архіереевъ для того, чтобы они разсудили о дълахъ, которыя требують исправленія "въ началь ко огражденію святыя церкви, а потомъ христіанамъ на распространеніе, вопервыхъ о прибавленія архіереевъ по градамъ, и что множатся церковные противники и о нныхъ нуждахъ, которыя требуютъ исправленія. А то архіерейское вновь прибавленіе потребно и нужно для того, что сибирская земля пространна и въ ней множество народа Христа незнающаго, такожде и иные грады отъ архіерейскаго пребыванія нивють дальнее разстояніе, а именно, въ сибирской странв отъ столичного града тоя епархін до даурскихъ, нерчинскихъ и албазинскаго остроговъ и до иныхъ твиъ подобныхъ многихъ мъстъ во едино лето, и въ полтора и въ два, едва приходять, и въ техъ дальнихъ мъстахъ христіанская въра не расширяется, развратники же святыя церкви тамъ умножаются; да не токмо въ такой дальней и пространной странв, но и въ иныхъ многихъ градвиъ, а имянно-въ Путивав и въ Съвсев, въ Галичв, на Костромъ и въ вныхъ многихъ мастахъ противники умножились, зане не нивють себв возбраненія за разстояніемъ дальнимъ, понеже въ епархіяхъ градъ отъ града и місто отъ міста имівють разстоя-

<sup>\*&#</sup>x27;) Авти истор., ч. V, № 75, стр. 110. Исторія нижегородской ісрархів «Настольная грамата новопоставленному митрополиту Филарету». Дополнит. авти историч., т. V, III и XI.



нія не малыя 4 57). Руководясь такими соображевіями Өеодоръ Алексвевичъ спрашиваль архіереевъ, собравшихся на соборы: въ которыхъ градъхъ быти епископамъ, и отъ чего имъ имъти довольство?" (1-е предложение царского благоводения). Архіерен отвачали: "приманяясь на изволению великаго государя, общима совътомъ и согласіемъ великаго господина святьйшаго Іоанию, патріарха московскаго и всея Россів и преосвященныхъ митреполитовъ и архіепископовъ и епископовъ, на соборъ приговорили быти вновь архіереемъ: святвишаго патріарха изъ епархін во градъхъ: въ Галичъ-епископу, въ Арзамасъ-епископу, въ Съвскъ-архіепископу. Новгородскаго митрополита изъ епархін во градъхъ-на Колмогорахъ и на Вогъ съ пригореды архіепископу. Казанскаго митрополита изъ епархіи во градыхъ-на Уов съ пригороды-епископу. Сибирского митрополита изъ епархів въ Енесейску съ городы, пригороды и съ острожни, архіопископу. А въ дальніе грады, на Лену, въ Дауры, изъ той же епархів посылать отъ духовнаго чина архимандритовъ и игуменовъ, или священниковъ добрыхъ и учительныхъ для ученія христіанскаго закона и просвъщенія невърныхъ; а епископамъ въ техъ дальнихъ городъхъ нынъ быть неудобно, малолюдства ради христіанскаго народа. Ростовскаго митрополита изъ спархін во градъхъ, на Устюгъ великомъ и на Тотъмъ и у Соли Вычегодкой, архіепископу. Рязанскаго митрополита изъ епархін во градахъ: въ Тамбовъ съ городы епископу; во Воронежъ съ городами епископу. Крутицкаго митрополита изъ енархіи во града Болховъ съ городами епископу. Бългородского митрополита изъ епархіж во градъ Курску съ городами быти епископу 4 54).

Пагріархъ Іоанить немедленно посл'я собора начать приводить въ исполненіе соборное распоряженіе относительно увеличенія числа епархій и открываль икъ особенно въ м'ястахъ зараженныхъ расколомъ. Въ 1682 году сентября 2-го дня уже посл'ядовала царская грамата къ двинскому воеводъ князю Никитъ Урусову о томъ, "что велъно быть на Колмогорахъ новопосвященному Асанасію архісписнопу" 50). Цвль открытін новой



¹4¹) Авти историч., т. Ү, № 75, стр. 109--110.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Анти истор., т. V, № 75, стр. 110—111.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Тамъ же, т. V, № 93, стр. 145.

кафедры видна нат той же граматы... "и буде, говорится далте, онъ, архісимскомъ нъ тобъ, боярину и воеводъ нашему, и иъ дьяку учнетъ присыдать для приставовъ, и пушкарей, и стръдъцовъ на ослушниковъ во всякихъ церковныхъ и духовныхъ дълакъ, и ты бо бояринъ нашъ и воевода, и дьякъ велъди ему архісимскопу для ослушниковъ, приставовъ и пушкарей и стръдъвовъ дашать, сколько человъкъ понадобится, безъ всякаго молчанія; а которыхъ церковныхъ раскольниковъ по распроснымъ ръчамъ, для подлиниято розыску учнетъ нъ вамъ присыдать и ты бъ бояринъ и воевода и дьякъ велъди бы у него таковыхъ подей принимать и къ намъ великому государю объ нихъ писать имянио, а ихъ до нашего унава держали бы въ пръпкихъ тюрьмахъ, какъ и иныхъ ихъ братью раскольниковъ" во).

Въ небольшой періодъ между—патріаршества посії смерти патріарха Питирина въ 1672 году, открыта канедра нижегородская. Въ настольной грамоть митронолита Филарета, перваго архіерея нижегородскаго, прямо говорится о цвли открытія каневары новой—противодъйствовать расколу, который усилился здась до страшныхъ размъровъ 41).

Около 1682 года возобновлена каседра коломенская 62).

Въ севралъ 1682 года открыта каседра патріархомъ Іоакимомъ въ Тамбовъ по случаю умноженія въ томъ округь раскольниковъ вз.). Съ цълю противодъйствовать расколу, усилившемуся въ Сибири и особенно въ Тюмени и Верхотурьъ, и для распространенія христіанства между сибирскими язычниками, патріархъ Іоакимъ по соглашенію съ сибирскимъ митрополитомъ въ 1682 году призналъ нужвымъ дать сибирскому митрополиту четырехъ викарныхъ архісреевъ, два изъ которыхъ должны были жить въ Тюмени и Верхотурьъ, какъ, мъстахъ особенно опасныхъ «<sup>4</sup>).



<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, стр. 146.

<sup>61)</sup> Исторія нижегород. ісрархін, стр. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Канеяра воломененая существовала до 1657 г. Акты истор., т. IV, № 107. Въ этомъ году патріархъ Никонъ упраздинать коломенскую епархію, открывъ вивсто нея новую канедру въ восточныхъ предѣдахъ Россія.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Историко-статистическое описаніе тобольской епархів Георгія Хитрова, стр. 1—9.

<sup>44)</sup> Начало христіанства въ Иркутскі, стр. 15.

Неизвъстно, почему дъло отпрытія новыхъ архісрейскихъ каоедръ пріостановлено и что ему номъщадо: смерть ли царя Осодора Алексвевича, или невозможность отыскать достаточныхъ средствъ для содержанія архіерейскихъ домовъ, или наконецъ начавшіеся непосредственно посяв смерти царя Өеодора раскольническіе и стражецкіе бунты, обратившіе вниманіе духовнаго и свётскаго правительства въ другую сторону; вёроятиве всего, что всв эти причины дъйствовали совивстно. Отчего бы впрочемъ ни зависъло прекращение открытия новыхъ спархий, нельзя не пожальть, что самая раціональная и действительная мера, къ которой вновь прибътли даже въ настоящее время съ пълію противодъйствовать расколу 65), въ то время не была вполив приведена въ исполнение. Даже въ тахъ епархияхъ, гдъ архиерен обращали не особенно большое вниманіе на расколь, и тамъ расколь или совствив нераспространялся, или распространялся очень слабо, по большей же части раскольники оставляли тв мёста, где только встречали деятельных врхісресвъ.

Что касается до другихъ маръ противъ раскова, узавоненныхъ этимъ соборомъ, то нужно замътить — они приводились въ исполнение довольно даятельно и приносили свою долю польвы. Такъ по предложению царя соборъ опредвлилъ: не довволять вновь устроять часовень и пустынь, такъ какъ устрояють ихъ и молятся въ нихъ раскольники, пропагандирують и благодаря простосердечию простаго народа пріобрътають имъ страдальцевъ и мучениковъ, а устроенныя уже безъ особаго разръщения и неподчиненныя никакому духовному правительству или упразднить или обратить въ приходскія церкви 66). Этою марою особенно воспользовался Питиримъ и успъхъ былъ полный 67).

Раскольническія движенія 1682 года побудили созвать новый соборъ въ Москвъ, но на немъ не было выработано никакихъ новыхъ мъръ, не было даже, сгрого говоря, разсужденій. Если предпринимались какія-либо мъры, то мъры, влонившіяся въ сохраненію собственной жизни и жизни другихъ отъ фанатическихъ раскольниковъ и стръльцовъ; разсужденій же не могло



<sup>66)</sup> Отчеть оберь-прекурора Св. Синода за 1865 и 1866 гг., стр. 19.

<sup>66)</sup> ARTH ECTOP., T. V, № 75.

<sup>67)</sup> Исторія нивегород. ісрархін.

и быть: тамъ не можеть быть разсужденій, гдъ одна изъ сторонъ спорящихъ вивсто аргументовъ смъла доназывать истинность своихъ убъщеній, правоту своего дъла-только прикомъ, вулавами и камиями. Единственными дъятелями на этомъ соборъ были патріариъ Іоакимъ и правительница царевна Софія; но патріаркъ и царовна употребляли мары гражданскія и ципломатическія такъ-сиазать, поэтому и толковать о нихъ мы не имвемъ нужды <sup>68</sup>). Предположение о созвании мъстнымъ епархіальныхъ духовныхъ соборовъ приведено было въ исполненіе только въ Сибири, которая по своему исключительному положенію и отдаленности отъ центра гражданской и церковной администраціи болве всего нуждалась въ такихъ совъщаніяхъ. Въ 1681 году митрополить сибирскій Павель представляль патріарху Ісаниму отврыть въ Сибири и всколько викаріатотвъ и патріархъ далъ свое согласіе; но этому предположенію не суждено было, невавъстно по вакой причинъ, осуществиться 49). Между тъмъ расколь адвеь день ото дня усиливалоя, какъ отъ ссыльныхъ раскольниковъ, танъ и отъ того, что въ Сибири трудно было училить правильный надворъ за ними.

Въ 1682 году созванъ былъ духовный соборъ, на которомъ разсуждали о средствахъ ослабить расколъ въ Сибири. Въ томъ же году отъ духовнаго собора снова былъ представленъ докладъ патріарху Іоакиму объ умноженіи въ Сибири епархій по той причинъ, что "для достиженія отъ Тобольска до Нерчинскихъ, Даурокихъ и Албазинскихъ и другихъ дальнихъ мъстъ надобно употребить полтора или два года, и тамъ христіанская въра не распространяется, и противники св. церкви умножаются 70). Но кафедръ новыхъ и на этотъ разъ въ Сибири не было открыто. Докладъ этотъ пришелъ въ Москву кажется во время стрълецкихъ бунтовъ, когда патріархъ Іоакимъ озабоченъ былъ исключительно одними текущими дълами. Конечно ничто не препят-

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) Временникъ, т. XX. Журналъ Министер. Народнаго Просвъщенія, т. LXVIII, отд. V.



<sup>68)</sup> О соборѣ этомъ достаточно сказано Матвѣевскимъ въ статъѣ «патріархъ Іоакимъ въ борьбѣ съ расколомъ». Странникъ 1864 г. О томъ же соборѣ сочиненіе раскольническаго историка Саввы Романова «Исторія о вѣрѣ и челобитнал о стрѣльцахъ».

<sup>49)</sup> Журналь Министерства Народнаго Просвъщенія 1850 г., т. LXVIII, отд. V.

ствовало патріарху Іоакиму открыть новыя каседры въ Сибири, когда опасность со стороны стрідецкихъ и раскольническихъ бунтовъ миновалась; но въ то время существовало превратное понятіе о положенія и матеріальномъ обезпеченіи архісрейскихъ домовъ: по понятіямъ того времени архісрей долженъ имѣть всякое довольство", другими словами—жить съ возможною пышностію. Но такъ какъ гражданское правительство, котя и подымало вопросъ объ открытіи новыхъ каседръ, не могло обезпечить архісрейскихъ домовъ, а богатыхъ монастырей въ восточной Сибири, да и въ западной, совсёмъ не было, то и новыхъ архісрейскихъ каседръ въ Сибири до Петра I не было открыто.

Около 15-ти льтъ спустя Филовей Лешинскій, поступившій епископомъ въ Сибирь, вновь возобновиль дело объ епархіальныхъ местныхъ соборахъ. Донося о состояніц своей епархіи въ религіозно-правственномъ отношеніи и испрацивая разрешенія, какъ должно поступать съ раскольниками, Филовей просиль разрешенія созывать местные епархіальные соборы; но Петръ I, хотя создалъ Синодъ и Сенать, вовсе не желаль действительныхъ решеній соборныхъ: Филовей получилъ отъ Мусина-Пушкина относительно соборовъ епархіальныхъ положительный отвазъ 71).

Вся разносторонняя двятельность духовенства въ разсматривоемый нами періодъ имвла въ виду одну только цвль — обращеніе раскольниковъ къ церкви. Къ той же святой цвли направлены были и полемическія сочиненія протявъ раскола. Вънихъ духовенство входило во внутреннюю жизнь раскола, отвъчало на всв запросы раскольниковъ, высказываемые устно и письменно, разръшало сомнанія равъясненіемъ спорныхъ пунктовъ, обличало неправомысліе, ошибки, пристрастіе, односторонность, невъжество и клеветы раскольниковъ, сладало за всами даже малайшими движеніями въ религіозной, общественной и домашней жизни раскольниковъ. Въ этотъ періодъ явились сладующія сочиненія патріарха Іоакима 72) "О служба на семи про-

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>) Смотр. о нихъ Обзоръ духов. литературы Филарета черниговскаго, стр. 353—354.



<sup>&</sup>quot;) Исторія Россія Соловьева, т. XV, с р. 126—127.

соорахъ и цвин старомъ" 73) "О крестномъ знамени" патріарха Адріана 74) "О сложенін трехъ первыхъ перетовъ на знаменіе честваго вреста"-Андронива, нгумена Алексвевскаго Углицваго монаетырн 75). "Три песланія" Игнатія митрополита сибирскаго, "Зериало — великое постыжение раскольниковъ " 76) неизвъстнаго автора, "Розыскъ о брынской распольнической въръ" св. Димитрія митрополита ростовскаго, "О погребеніи въ пустыхъ мъстахъ безъ модитвъ священника", О двуперстномъ и триперотномъ знаменін преста "-Расанда праснонольскаго 77) "Увъщательный отвътъ отъ писаній въ опроверженіе накоторой надменной раскольнической возмутительной тетродки"-Това митрополита новгородскаго 78), "Знаменія пришествія антихриста" — Стефана яворскаго, митрополита рязанскаго и некоторыя другія известныя по каталогу рукописей и книгъ Румянцевского музен, Ундольсваго и др. Не вст эти сочиненія вижють одинаковую важность н вначеніе. Многія изъ нихъ не оказали особенно сильнаго вліннія на судьбу раскола и остались незамъченными раскольнивами; другія изъ нихъ слишномъ кратки и остались только въ рукописяхъ; мы скажемъ только о болве важныхъ изъ нихъ. т.-е. тахъ, которыми по преимуществу пользовалась церковь въ борьбъ съ расколомъ, которыя оказали болъе или менъе сильное вліяніе на расколь и вызвали полемическія сочиненія се стороны самихъ раскольниковъ. Существо самаго двла требуеть, чтобы при обозрвнім полемическихь сочиненій все содержаніе ихъ было приведено въ единую цвльную систему и разсмотрвно было въ связи съ литературою и такъ-сказать съ общественнымъ и бытовымъ состояніемъ раскола, такъ какъ только такое обозрвніе могло бы дать намъ ясное понятіе о томъ, насколько полно и всесторонне полемическая литература противъ раскола того времени охватываеть жизнь раскола со всёхъ сто-

<sup>13)</sup> Описаніе руковис. Руманцевскаго музея, Востокова, стр. 788.

<sup>14)</sup> Обзоръ духовной литературы Филарета чернигов., стр. 364.

<sup>16)</sup> Тамъ же, стр. 381.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Тамъ же, стр. 371.

<sup>17)</sup> Тамъ же, стр. 378.

<sup>14)</sup> Словарь висателей духови. чина, стр. 320.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) Описаніе рукопис. Румянцев. музея № ССССУ, стр. 609—610.

ронъ, на сколько она была совершенна и насколько удовлетворяла потребностямъ времени. Но текое обозрвніе можеть сдвиаться предметомъ для отдъльной, общирной диссертаціи; къ тому же предъды нашего сочиненія, планъ и время не позволяють намъ сдълать такого обозрънія, котя оно и болье соотвътствуеть существу дъда. Мы унажемъ тольно на ближайшій поводъ и цъль написанія извъстнаго полемическаго сочиненія; кратко заметимъ о содержанів, достоинствахъ и недостаткахъ сочиненія и, гдв это возможно, разсмотримъ вліяніе его на ученіе и жизнь раскола. После соборнаго дъянія 1666-67 годовъ, которое содержить въ себъ не мало обличеній противъ раскольническихъ мизній и отдільною внигою было разослано по приходскимъ церквамъ для руководства 70) первою полемическою книгою противъ раскола была внига "Жезяъ Правленія", написанная по соборному повельнію Симеономъ Полоциимъ (Сетіановичемъ) и изданная потомъ отъ дица собора и московскаго патріарха Іоасафа II. Не смотря на свой довольно значительный объемъ, эта книга написана Пододнимъ въ самый краткій періодъ времени, именно отъ 18 мая до 13 іюля 80). Поводомъ въ написанію "Жезла Правленія" послужили челобитныя расколоучителей Никиты и Лазаря, поданныя ими государю съ тою цвлію, чтобы онъ возстановиль древнее православіе, т.-е. приказаль отправлять богослуженіе по старымъ, по порченнымъ внигамъ. Суздальскій попъ Нивита при патріархъ Іоснов вивоть съ Аввакумомъ и Лазаремъ сидълъ на книгопечатномъ дворъ и завъдываль исправленіемъ церковнобогослужебныхъ внигъ. Вивотв съ другими при патріархв Никонъ онъ удаленъ былъ съ вингопечатного двора. Послъ того, какъ попытив уговорить суздальцевъ не принимать ново-исправленныхъ внигъ и побудить ихъ въ бунту не удалась, онъ "возревноваль по благочестію, прошенія и вниги жалобныя написавь на ново-исправленныя книги, во градъ царскій приходить и монарху оныя благоревностив вдаеть", по словамъ Винограда Россійскаго. Это было около 1666 года. Государь передаль его чедобитную отцамъ собора 1666 года. Какъ отнесся въ этой чебитной соборъ 1666-67 годовъ, намъ извъстно. Вся челобитная

<sup>∞)</sup> Обзоръ духов. литератури Филарета, стр. 349.



Некеты состоить изъ 80 бездоказательных обличеній на Серижаль и другія новоисправленныя вниги, изданныя при патріархѣ Неконъ 81) въ родь слъдующихъ: "да въ Серыжали на листь 566 напечатано: тако да имате смерть вашу, якоже и онъ, иже имать распинатися за нъкое погръщенье; и то, государь, напечатано отъ жидовскаго лжесловія на Христа хула" 82). Да на листь 654 напечатано: "составленіе воплощенія Господия не по общему естеству нашему, ибо абіе явися совершенное съ плотію отроча, еже обрътеся во чревъ... Вкупъ со словами добраго извъщенія ангеламъ во ипостаси Бога Слова составися совершенная плоть", и то, государь, ересь Арія, Аполинарія, Несторія и Маркелла" 82), да въ Скрыжали написано: начинаемое или преспъвающее или совершаемое —не Богъ, и то явная хула на воплощеніе Христово" 84) и такъ далье.

Никита по невъжеству вооружается противъ такихъ мъстъ Скрижали, которыя буквально по смыслу взяты изъ твореній св. отцевъ, за что его главнымъ образомъ и осудиль соборъ 1666 г. Вообще Нивита въ однекъ облеченіяхъ своекъ, напр. въ 6-мъ, злонамъренно раздълять слова и толковалъ, накъ еретическія; въ другихъ относиль по Христу такія слова, поторыя относятся въ преступнику, и отсюда выводиль ересь, какъ напр. обличение 3; иногда пользовался неясностию перевода или отсутствіемъ знавовъ препинанія, какъ въ облеч. 4; чаще же всего свидетельствоваль о полномъ своемъ невежестве и незнаніи того, что долженъ былъ внать, какъ священникъ, напр. облич. 13, 15 и другія. Разбору этой-то челобитной Никиты и посвящена первая большая половина Жезла Правленія. Вторая часть посвящена разбору челобитной Лазаря. Лазарь быль священииномъ въ городъ Романовъ. При патріархъ Іоснов вивоть съ Ниинтою, Авванумомъ и другими занимался исправленіемъ перковныхъ книгъ на иниго-печатномъ дворъ. Патріархомъ Никономъ быль сослань въ Романовъ, а потомъ за распространение раско-



<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Челобитная Никаты гораздо пространиве, чёмъ какъ она приведена въ Жезлё правленія.

<sup>•</sup> э Обличение третье.

<sup>••)</sup> Обличеніе пятое.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Обличение 8-е.

ла - въ Сибирь (Тобольскъ). По назвержении Никона кажется воввращенъ былъ изъ ссылки. Находясь въ Москвъ, онъ около 1666 года подалъ челобитную царю Алексвю Михайловичу, а царь передаль ее на судь собора. Челобитную свою Лазарь писаль въ обличение ново-исправленныхъ книгь и главнымъ образомъ нниги Скрижаль. Вся челобитная состоить изъ 70-ти голословныхъ бездоказательныхъ обличеній. По вившией своей формъ и по своему достоинству имъеть много общаго въ челобитною Нивиты. Плана, внутренней, даже вившней свизи и последовательности между этими обличеніями ніть ниванихь. Всв эти обличенія подобны сладующимъ: "архіерен сдалали посохи со зміями и то взяли у жидовства, у сакка и у мантей звонцы многія, по чину Авроню" (облич. 2-е); возлюбили півніе Еллинское согласіемъ органнымъ" (4-е облич.); "новіаты ввели въ символъ: его же царствію не будеть комца, вместо: несть конца" (облич. 5-е); и въ символь подобаеть чести: И въ Дука святаго Господа истиннаго и животворящаго, а не вромъ истиннаго" (облич. 6-е); "въ новыхъ книгахъ нацечатало: и видъ. глаголеть Ісвеніндь: и се вътръ велій грядуще отъ съвера, а должно: "духъ велій" (облич. 57-е); да въ новыхъ книгахъ напечатано: два естества Богочелована. А въ правилахъ написано: аще вто именуетъ Христа богомоска человъка, да будеть проклять. Достоино намь имъти совершениа Бога и совершенна человъва, а не Богочеловъка" (облич. 58-е). Челобитная Лазаря свидетельствуеть о необынновенномъ невъжествъ автора: всв его обличенія вытекалоть изъ этого именно источника. При крайнемъ недостанкъ въ началь даже въ такихъ пуотыхъ и ничтожныхъ по своему достоинству сочиненіяхъ, какъ челобитныя Никиты и Лазаря, за эти произведенія укватились раскольники и на нихъ ссылались, стараясь оправдать чемъ нибудь свой разрывъ съ церковью. Чтобъ показать, какъ цичтожны и невъжественны эти челобитныя, на которыя ссывались раскольники, порвавши связь съ церковью, соборъ и озаботился изданіемъ такой книги, которая бы показала истинное значеніе этихъ произведеній и разъяснила существуеть ли хотя вакое-нибудь основание худить новыя книги и обвинять церковь въ еретичествъ. "На сей его (Лазаря) богомерзскій свитокъ равио и на его бывшаго прежде единомышленника попа Никиты живвая обличемія, сооружи освященный соборъ книгу "Жевлъ Правленія" именованную, въ ней же вся подробну ихъ влеветы и обличенія: возобличаются: въ первой части Никитино буйствованіе отражается, во второй сего окаяннаго Лазаря безуміе объявляется, и кулы его жезломън зъ чистаго сребра Божія Слова, и отъ Свищенныхъ Писаній и праведныхъ винословій сооруженнымъ посвкаются" 55). Имъя въ виду опровергнуть мивніе расколоучителей, что въ вниге Скрижаль и другихъ новоисправленныхъ внигахъ ваключается много древнихъ и новыхъ ересей, Симеонъ Полоцкій не упускаль изъ виду и другихъ мизній дожныхъ, распространенныхъ въ средв раскольниковъ, и поэтому опровержению челобитныхъ предпосладъ довольно пространное предисловіе, въ которомъ опровергаеть другія мивнія раскольниковъ, не выскаванныя въ челобитныхъ, но необходимо изъ нихъ выводимыя: "Въ церковно-богослужебныхъ книгахъ неисчеслимое множество сресей древнихъ и новыхъ; значить истиниой въры нетъ, она могибла; а такъ какъ эти ереси не только исповъдуются, но и внеселы въ вниги представителями церкви — архіереями; то, сявдовательно, нътъ въ русской церкви болъе истинныхъ пастырей, ирть истиннаго священства: "архіерен —не архіерен, церкви-не церкви, такиства - не такиства " 86). Такъ всюду говорили раскольники (да и досель говорять), такое заключение необходимо должно вывести, если иризнать справедливымъ, что въ новыхъ кингахъ находится такое множество ересей, сколько ихъ выставлено въ челобитныхъ Никиты и Лазаря. Несправеддивость этого мивнія и постарадся опровергнуть Полоцкій въ нредисловін. Для своей цали Симсонъ Полоцкій рашаеть два вопроса: сокранивась ин въра во всей ея чистотъ? настоящіе пастыри цервви русской истинные ди суть пастыри? Истинная върв необходимо должна сохраниться въ цервви, поелику Христось объщался вребыть въ своей церкви до скончанія въка, и дъйствительно пребываеть Христосъ Спаситель, говорять Симеенъ Полекий, въ цервви своей, аки въ чертовъ, выну пребываетъ, по оному обвиданию: се Азъ съ вами во вся дни до скои-



<sup>\*6)</sup> Дополнит. акты истор., т. V, стр. 456.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Tam's me.

чанія въка, аминь " <sup>87</sup>). Если же самъ Христосъ пребываетъ въ своей церкви, Самъ руководить земными представителями церкви; то какъ въ церковное ученіе можетъ вкрасться ложь, ересь, пограшность?

Для довазательства, что пастыри русской церкви суть истинные пастыри, Полоцкій показываеть, какимъ пастырь должень быть по ученю Слова Божія и таковы ли пастыри русской цервви. "Св. апостолъ Павелъ говоритъ Тимовею: будетъ время, ногда здраваго ученія принимать не будуть, но по своимъ прихотямъ будутъ избирать себъ учителей, которые бы льстили слуху, и отъ истины отвратять слухъ и обратятся въ баснямъ, н прилагаеть такой здравый совёть: но ты будь бдителень во всемъ, переноси скорби, совершай дъла благовъстника, исполняй служеніе твое. 2. Тимое. IV, 3. 4. 5. Вполив следун впостольскому совъту, мы умоляемъ васъ, о любимыя чада, со всякимъ долготеривніемъ и ученіемъ, и злостраждемъ, совершая дъла благовъстника: егда многія хулы, укоризны, досады, влеветы, влословія, хухланія долготерпиливо страждемь: обаче не отръваемъ васъ отъ дверей царствів небеснаго, не заключаемъ вамъ утробы милосердія Божія напрасно; но сторицею молимъ вы: обратитеся на путь истинный спассиія: присоединитеся таду церкви Христовой « 88). Такъ, конечно можетъ поступить только истинный пастырь. След., если раскольники говорять, что въ русской церкви нёть более истинныхъ пастырей, то клевещуть: неистиннымъ пастыремъ не можетъ быть тотъ, двла котораго согласны съ предписаниемъ апостольскимъ, и съ образомъ, начертаннымъ апостоломъ Павломъ для истиннаго пастыря церкви. Заключение это очевидно для всякаго, читавшаго это вступление. Далве. "На обязанности истиннаго пастыря, между прочимъ, должно лежать наставление на истину и обличение влобы": и намъ, убо молившимъ вы о обращени къ церкви соборной, годствуеть, еже обличити влобу ресколоначальниковъ, мятежетворцевъ, лжеучителей, иже не оть живаго источника жеждущія дунін напояють, но оть горькихь водь мертве, яже убиваеть паче, неже оживляеть " в "). Намъ должно назвать ихъ твиъ именемъ,



<sup>• 1)</sup> Жезгі правленія, л. 9.

<sup>••)</sup> Тамъ же, л. 9 на оборотв.

<sup>••)</sup> Тамъ же, л. 10 на оборотъ.

которымъ назваль ихъ Самъ І. Христосъ, говоря: не входя дверьми во дворъ овчій, но инуду прелавяй, той есть тать и разбойникъ. И дъйствительно они воры и разбойники; потому что, какими дверями они вошли "въ степень" проповъданія? Кто ихъ благословиль это дълать? Сами похитища дирою любочестія и славолюбія... Такихъ татей и разбойниковъ, обирадывающихъ и убивающихъ неповинныя души, необходимо должно отлучать отъ церкви и предать сатанъ, которому они сами себя очевидно предали, служа ему \*0). Но здесь-то особенно и обнаруживается что пастыри наши-истинные пастыри. Имъя право и основаніе отлучать отъ церкви и общества христіанскаго лисучителей, пастыри русской церкви не жельють воспользоваться своимъ правомъ: они всячески заботятся о возвращения заблуждающихъ, въ лоно церкви, дони не хотять имъ затворить утробу небе снаго милосердія. Какой отець не жалветь чадь своихъ, хотя бы они были злонравны? Самъ царственный пророкъ соврушался о смерти сына своего Авессалома, безиравственнаго и злаго, оспвернившаго ложе отца и искавшаго смерти, восклицая: сыне мой Авессаломе, сыне мой, сыне мой Авессаломе! Такъ точно и мы, будучи истинными отцами и пастырями, сильно жалвемъ даже возставшихъ на насъ дътей, ругавшихъ насъ, произносившихъ самыя неумъстныя и нельпыя влеветы на всю церковь, н-не смотря на это, положили напередъ составить этоть Жезлъ духовный для наставленія, прежде нежели різшили поразивь непокорныхъ духовною казнію: мы наглядно укажемъ имъ заблужденія ихъ и истинность написаннаго въ Серижали, дабы такимъ образомъ они обратились на истинный путь и избъжали пораженія и духовнаго уничтоженія" 11). Теперь представляемъ вамъ этоть Жезль съ единственною целію, чтобы вы увнали, что если кто читаетъ Скрижаль и признаетъ все написанное въ ней православнымъ, тотъ достоинъ небесной манны; если же будеть безунно худить, тоть достовнъ сокрушенія жездомъ жельзнымъ. Избирайте сами, что вамъ угодно: манну или жезлъ, смерть или жизнь, какъ св. апостолъ Павелъ сказаль въ посланіи къ кориноянамъ: "что хощете — съ палицею ли пріиду къ вамъ

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) Тамъ же, л. 10 на оборотѣ.

эт) Тамъ же, л. 10 на оборотъ и 11.

или съ любовію и духомъ вротости?" Такъ и мы говоримъ вамъ: жезлъ ли казненія хощете, или хлёба небеснаго общанцы быти? Конечно вы скажете — хлёба небеснаго; но развё его можно получить, когда вы не признаете архіереєвъ, отъ которыхъ только и можно получить его: потому что о нихъ, вмёстё съ апостолами, сказано: "слушанй васъ Мене слушаеть, отметанйся же васъ, Мене отметается" »2). И неоднократно повторяемъ: "якоже выну молихомъ доселё, тако и нынё первёе молимъ вы именемъ Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа: обратитеся, сынове человёчестіи, доколё тяжкосердіи есте? вскую любите суетная ученія, и ищете лик? « »2).

Вступленіе это, проникнутое глубокимъ христіанскимъ чувствомъ, какъ нельзя болве соотвътствовало потребностямъ того времени и цели, для которой оно писалось. Раскольники говорили, что архіерен-не архіерен; здась наглядно и ясно доказывается, что архіерен Русской церкви-истинные пастыри, что вся ихъ дъятельность вполнъ согласна съ тъмъ образомъ истиннаго пастыря, который начертали І. Христосъ и св. Апостолъ Павель. Эта часть одна изъ самыхъ дучшихъ въ "Жезлъ Правленія"—и по тону кроткому и уміренному, и по духу чистохристіанскому, и по ціли, и по отділкі, и по принаровленности въ обстоятельствамъ. Трудно передать содержание "Жезла Правленія": весь онъ состоить изъ "возобличеній", т.-е. подробнаго и обстоятельнаго разбора всёхъ обличеній, выставленныхъ Никитою и Лазаремъ въ своихъ челобитныхъ. Мы скажемъ только о методъ и пріемъ, которые употребляль Полоцкій въ своихъ возобличеніямъ, и достоинствамъ и недостаткамъ "Жезла Правденія", какъ подемическаго сочиненія.

Мъста Скрижали и другихъ новопечатныхъ внихъ, показавшіяся раскольникамъ ересями, представились такими уму расколоучителей или отъ неправильнаго чтенія нъкоторыхъ мъстъ, или отъ дъйствительной темноты и неудачнаго перевода нъкоторыхъ мъстъ, которымъ раскольники при своей малообразованности и крайнемъ раздраженіи поспъшили усвоить смыслъ неправильный, или отъ несогласія нъкоторыхъ мъстъ вниги



<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Тамъ же, л. 11 и на оборотъ.

<sup>• )</sup> Тамъ же, л. 8 и па оборотъ.

Скримань—от упорежившимием дожными обычаним и взглядами руссияхъ граматинковъ того времени, или—наконецъ—отъ влонамерениято иснажения и неправильного чтенія некоторыхъ мёсть.

Опровергая челебитным Никиты и Лизари, Поломей посты вовательно разбираеть наждое обличение челобитной и довольно яемо показываеть --- и оть чего проязомию такое кенравильное мивню и вакъ нужно понять извротное место; или, если отстанваемое раскольниками -- укорежившееся мижніе, происшед шее отъ внесенія ложныхъ мыслей въ печатныя жиги безграмотимми справшиками, то онъ считаеть нужнымъ основательно опровергнуть это мижие, поваживая его несообразноств и произвольность. Въ другихъ ивстехъ Полоций обнаруживаетъ врайнюю недобросовъстность <sup>94</sup>), безтантность и безпыльность наналеній раскольниковъ доказывая, что раскольники сами въ почтихъ случанию делають тоже самое, или въ другимъ местамъ читають такъ же эз), гдъ требуется осыкается на истиню-апостольскую доевность \*6). Но такъ накъ расколо-учители по врайнему своему невежеству чаще всего вооружанись противъ такихъ мъстъ, воторыя принадлежеть тамъ маи другимъ св. отцамъ церкви, то Полоцкій, указыван, у кого изъ отцевъ периви взято місто буквально или по смыслу, тэмъ симымъ обезоруживаль раскольниновъ и отшимать у никъ средство повторять впредь подобныя нельныя обвинения 97). Иногда самое возражение проистекале отъ невнанія грамметики и раторических оборетовъ, Полонкій объяснить въ чемъ здёсь дело. Такъ напримеръ въ 15 обличени Лазаря говорится: "въ витеніяхь о бояръхь и его (царя) не говорять; а говорять важето того, палаты каменныя и воинотво палатное, а не царево". Полоцкій пишеть: пилата же ерда воспоминяется, что ино знаменуемъ, точіо весь синалить царскій, сходящійся въ царскія палаты? Се же чрезъ образъ грамматическій и риторическій именувный Суневдохе, еже раздияными образы бываеть, егда едино изъ другаго кониъ

<sup>№</sup> Тамъ же, л. 80 на оборотѣ 100, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Жезять Правленія, л. 98 на оборотт 101, 105 на оборот 108, 111 на оборотт 112, 114, 117 и на оборотт 119 и на оборотт.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Тамъ же, д. 51 на обороть 52, 59, 106, 107.

<sup>№</sup> тамъ же, л. 23, 25.

инбо обычаемъ повнается: жи здась отъ содержания полноты, содержимый синканть разумъется" 38). Или въ 23 обличения Даварь говорить: въ служебнить напечатано, еже священину причащающуся честных врови Христовы, глаголяти въ себъ: причащаюся аръ рабъ Божій (имя рекъ). Та же річь есть цатинскихъ половъ: они бо крещають и причащають тако глагодюще: крещаю тя и причадаю тя азъ новъ (иня рекъ)". Поводина въ возобличении говоритъ: "подобіе же вами приводимое есть не подобіє: ибо веліе есть равнотвіе еже гляголати: причащаюся и прещаю тя. Оное бо есть залога страдательнаго, ото же действительного; действительного же съ страдательнымъ есть подобіє таково, каково небо съ землею " ээ). И вообща Симеонъ Полодкій не пренебрегаль инканинъ средствонъ для того, чтобы проще и наглядиве объяснить раскольникамъ ихъ недоразуманіе и обратить ихъ къ церкви. Въ авторъ "Жезла Правленія" видно обширное и глубокое знаніе отеческихъ писаній, основательное знакомство съ церковною исторією, знаніе св. Писанія и толкованія, діалектическая ловкость и умівніе пользоваться своими научными оредствами. "Жезгь Правденія" имветь въ себв всв достоянства полемическаго сочиненія: ясность, наглядность, уб'вдительность, полноту и опредівденность. Ко всёмъ этимъ достоинствамъ должно прибавить еще то, что вся книга написана препраснымъ славянснимъ явыкомъ, ръчь по мъстамъ украшена цвътами риторики, но умъренно. Но вмёстё съ этими достоинствами въ "Жезле Правленія" не мало и недостатковъ. Чувствуя громадное умственное научное превосходство и увлекансь при разборъ обличеній Никиты и Лазаря, Полоцейй иногда допускаль неумъстныя доказелельства, ноторыя не только не могля расположить распольниковъ въ принятію объясненія и опроверменія, но должны были сильнъе раздражить раскольнивовъ и дать имъ новый поводъ въ невыгоднымъ заключеніямъ, какъ о книга, такъ и о защитникакъ. Стараясь доназать, что должно писать Інсусь, а не Ісусь, Полоцкій въ ряду другихъ доказательствъ поместиль и следую-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Тамъ же, 93, на обороть п. 95 на обороть 98, 99 на обороть 101 на обороть 107 на обороть 118 и на об. 43 на об. 44, 19.



<sup>№)</sup> Тамъ же, л. 82.

жее: "Еще въдательно есть, яко едина отъ Сивилъ прорицатие о имени Мессін глаголюще: яко имя Ето испелнуть число осьмъ сотъ осмдесять и осьмъ: менодняется же сте число гречески пишемымъ именемъ Ілсусъ, отъ него: же аще отымется письмъ и, раворится ста тайнъ" 100). Увеличенте, а отчасти и быстротъ, съ исторою нописанъ "Жевлъ Правленти", кажетси, были причиною того, что въ Жевлъ встръчастся слинномъ иного: иностранныхъ словъ, которыя на юсъ Рессии по близкому сосъдству съ Польшею получили право гранданства, но били совершенно неизвъотны въ офесро-восточной России 101).

Но гларный и существенный недостатокъ Жезла Правленія неумъренный, бранчивый и часто до вепримиіл ругательный тонь. При расбора обличений, приводи свинательства: изъ отечеснить писаній, исторіи. и дравникъ рукописей, онъ не довольствуется спонойнымъ изложениемъ дъла, но обзываетъ раснолоучителей саными бранными слевами и безъ этой брани не обходится почти на одно "возобличеніе". "Ты влевещения, окалене, говорить онь Нивить, свимія еси, попирающая бисеры; вепрь еси гнустный въ царскомъ вертеграда, лисъ сси, губий инноградъ церковный... Гонзайте его, яко вмія ядовитаго", что ссародный возмить еъ садъ и свинія въ верть, то безумный Накита въ чтенін и разумінін божественного писанія: янобы козлить благая и илодоносная древеса объядаетъ и губитъ, свинія же еквернымъ носомъ вертоградъ рвіеть и нивочтожествуєть: тако и спотоумный Никита сотвори въ садъ благо-пледовитовъ". Въ другомъ мвоть онъ говорить тому же Нинить: возобличимъ тя подробну и хощемъ ява всамъ православнымъ новазати твое безуміе и неискусство и следоту разума тоего, яко имея очи ни виголи, и ущи имъя не слъщищи. Елевещени океянив на церковной нивъ родитися плевеложь еретическимъ. Свинія сои, попирающая бисеры, не вная имъ цвим 4.102). И вообще опъ сравниваеть Никиту съ совой 102), оъ савпымъ 104), оъ желуд-



<sup>100)</sup> Тамъ же, л. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) Тамь же, л. 73 на обороть 79 на обороть 114 на обороть 119, 122, 43, 51, 60, 64.

<sup>101)</sup> Тамъ же, л. 23 на обор. 33, 38, 22 на оборотъ.

<sup>103)</sup> Тамъ же, л. 18-20.

<sup>104)</sup> Тамъ же, л. 25.

вомъ  $^{105}$ ), съ сатвной  $^{106}$ ), съ псомъ  $^{107}$ ), съ вповалененческимъ зміємъ 108), испускающимъ за женою раку и иногини друг. Не дунше отзывается и о Лазаръ. "Твое обличение, говорить онъ, оплевати паче и обругати подобаеть и уста живая жезношь, аки поу дающему, заградити, неже отвъть дети", и называетъ его безумнымъ клеветникомъ и невъждою, злобникомъ, прудіемъотца лен, начальникомъ хитрословія, апоналинсическимъ эвъремъ и тому под. 109). Положимъ, что такой грубый тонъ обличения быль вызвань еще болье грубыми и базтолювыми нападками. расколоучителей; тамъ не менъе — это недостогонъ въ Жевлъ Правленія и недостатокъ очень важный, тімь болів, что Жезкъ Правленія недаваемъ быль отъ именя собора и имени патріарха: Іововов, рачь которыхъ должив отличаться большимь спокойотвіємъ и снисхожденіємъ. Мивла ли какой успать эта полемическая книга? Не смотря на свои недостатки она имъка по всей въронтности успъхъ немалый. Прежде всего она разръщина. сомивнія такъ, которые колебались-остаться ли имъ въ союзв оъ церковію или же порвать этоть союзь, а этихь сомивнающихся, нужно замітить, было немало. Многіе, если не становились открыто на сторону раскола и не ратовали за него, но и не обличали: "Жезлъ Правленія", разоблачивъ заблужденія распольническія, тъмъ самымъ покаваль нетинный смысль сомнительных мюсть и сомновающихся возвратиль церкви. Потомъ внига Жезлъ не оставалась не замъченною распольниками: оли читали ее, и противъ одного возражали, противъ другаго не могли возразить ничего и выкидывали изъ своей странной сиотемы въроучения. Еще Нивита на соборъ 1682 года говорияъ, что онъ во многомъ несогласенъ съ возобличениями Жезла. Правленія на его челобитную, особенно же вооружался противъ того, что не всв его обличенія вызвали возобличенія; - значить Нивита чителъ и провърялъ Жезяъ; тоже конечно дълели и другіе раскольники. Впоследствін эта книга, канъ и другія по-

<sup>109)</sup> Тамъ же, л. 70, 81, 82, 100 на оборот 102 и проч.



<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>) Тамъ же, л. 25 на оборотѣ.

<sup>106)</sup> Тамъ же, л. 34.

<sup>101)</sup> Тамъ же, л. 56 на оборотв.

<sup>108)</sup> Тамъ же, л. 14.

демическія, вызвала со стороны раскольниковъ возраженія, отвуда можно заключать, что эта книга не давала покою старообрядкамъ. Противъ Жезла, какъ извёстно, писали: Семенъ Де-HHCORD 110), COCTABRITARD HOMOPERINED OTBETORE 111) H VEPHOPAMEHсвихъ вопросовъ 113), Дания Матвисвъ, житель выгорицкой ниновін 112). Въ XVII вънъ противъ этой книги писаль неизвъствый раскольных, сочинскіе котораго пом'вщено въ одномъ раскольничьемъ сборинкъ этого въка 114). Наконецъ книга Жезлъ Правленія значительно сопратила число пунктовъ, на которые раскольники указывани, какъ на ереси въ новопочетныхъ книгахъ. Послъ выхода въ свъть Жезла Правленія многія изъ расвольничьяхъ мевній, высказанныхъ Никитою и Лазаремъ, не повторящесь более раскольниками, котя раскольники, какъ извъстно, окотно върять въ истину всего сказаннаго и упорно держать, только бы это сказанное принадлежало кому-либо изъ ихъ древнихъ учителей. Такъ изъ челобитной Никиты 2, 4, 5, 6, 8, 9, 10, 11, 12, 16 и 27 обличенія не повторялись болье ни однимъ изъ последующихъ расколоучителей 115); изъ челобитной Назаря болье не повторящись обличенія 8, 15, 41, 58, 57, 58 и 68 116). Это мы вижемъ полное основаніе приписывать действію Жезла Правленія.

Послъ "Жезла Правленія" немного спусти явилась вторая полемическая книга противъ раскола — "Увътъ Дуковный" патріарха Іоакима. Ближайшимъ поводомъ къ написанію ея послужило слъдующее обстоятельство.

После Стремецкаго бунта въ Москей начался непосредственно аругой бунтъ—раскольническій. Еще до собора Никита, требовавшій открытаго собора на площади, говориль Хованскому

<sup>110)</sup> Каталогъ Павла Любопытнаго № 581, стр. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>) Поморскіе отвіти, л. 34 на обороті: 74 на обороті: 121 на обор. 137 на обор. 138, 206 на обор. 263, 274 на об. 278 на об. 284, 285, 287 на об. 322 на обороті: 385 на об. 386 на об. 345 на обороті: Рукопись курскої духовної семинарів.

<sup>112)</sup> Пращица вопр. 188, 197, 198, 199.

<sup>113)</sup> Библіографія Павла Любопытнаго, стр. 80, № 267.

<sup>114)</sup> Указатель книгь библіот. Ундольскаго въ отдёле «Смёсь».

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>) Описаніе раскольнич. сочиненій Алексанара В., ч. II, стр. 79.

<sup>116)</sup> Тамъ же, стр. 89.

давно заученную ръчь: "пріщохомъ здв велинимъ государемъ челомъ побить и старой православной христіанской візрі, чтобы вельи патріарку и властемь служити по старымь служебинкамь, такожде и книги всв были бы во святыхъ церявахъ старыя; и служили бы на 7 просфорахъ, а не на 5, а врестъ бы былъ на просфорахъ истинный трисоставный... А буде патріархъ не изводить по старымъ внигамъ служити: они бы великие государи вельди ему, патріарку, чтобы онъ съ нами даль свое праведное равсмотръніе, за что онъ, патріаркъ, по тамъ старымъ не служить и инымъ возбраняеть... И есть и въ старыхъ внигахъ какія ереси или кан не право... И благочестивы ли были, кон по ихъ служили и пъли прежије цари и великја кнажи и свитъйшіе патріархи нан не благочестивы, и онъ бы патріархъ въ томъ на письмъ даль намъ отвътъ, а мы въ ихъ новыхъ киигахъ всякія затійки и многія ереси ихъ, Богу помогающу намъ, въ конецъ обличимъ" 117). Разглашая всюду и всемъ, Никита наконецъ достигь того, что сделалось "много смятенія въ народь: овін хвалили новую въру, а иніи старую", хотя эти хулившіе новую въру въ первый разъ узнали изъ челобитной Нивиты про такое обиле ересей. Самъ Нивита на соборъ говорилъ: "на меня Жезлъ внигу сложилъ Симеонъ Полоцей; а противъ той челобитной и пятой части изть отвъту. А изволишь, государыня, противъ Жезла того миз отвъщать и я ныиз его очищу и 118). И такъ положительное требование со сторожы раскольниковъ дать прямой ответь о старыхъ и новыхъ книгахъ, неудовлетворительность и главное — неполнота даннаго отвёта цервовью и колебаніе изкоторыхъ въ вірт побудили патріарха Іоанина написать "Увъть Духовный".

Раскольники требовали прямаго положительнаго отвёта о новыхъ и старыхъ книгахъ. Чтобы дать такой отвётъ патріархъ Іоакимъ въ І-й части своего "Увёта" излагаетъ самую подробную исторію книжнаго исправленія при Никонъ патріархъ, говоритъ о всёхъ соборахъ, бывшихъ по этому поводу, о всёхъ замъчательныхъ рукописяхъ и книгахъ, которыми руководились при исправленіи церковно-богослужебныхъ книгъ. Возможное ли



<sup>111)</sup> Исторія Савви Романова.

<sup>116)</sup> Тамъ же.

дъло, чтобы ісрарин греческой и русской церман, и всъ ученые люди того времени, располагая такими средствами, испытывая, разсматривая и провёряя самымъ тщательнымъ образомъ каждый пункть, моган впасть въ ошебку, или, что еще невероятиве захотвии внасть въ ощибку, умышленно внести ересь? Изложивъ ходъ дъда кинжнаго исправленія и описавъ последній раскольничій мятежь и дергость распольниковь, онь убъщветь верхъ своихъ пасомыхъ верить истине сказанияго, унавыван при этомъ, что ему, Іоаниму, покрытому съдинами и стоящему уже не далено отъ греба, натъ разсчета обманывать. "Всякій да внижнеть въ это мое увъщаніе, говорить окъ, --- да не буду нотиванъ въ пришествіе Госполье за то, что не возвъстиль нстины людить. Не столько скорблю о себъ, сколько о васъ, чтобы не отпали члены Христевы. Намъ извёстно, что мы на спорби родились, ибо Самъ Господь сказаль: "въ міръ спорбни будете"; потому, котя намъ угрожами всякими смертями и укоризнами, дереая на церковь Божію, мы благодушествуємъ. Многи суть нацастей вольы и люта потопленія, но не боимся, ибо на камив стоимъ; пусть волнуется море и неистовствуетъ, но корабля Інсусова не можеть потопити. Чего убоимся? омерти ли? но Христосъ для насъ жизнь и смерть-пріобретеніе, по словамъ апостольскимъ: ваша дюбомь инв служить светомъ въ сей жизни н соплетаеть вънець въ будущей. Говорю сіе въ уши слышащемъ, возбущая ихъ из послушанию. Касательно же того, что ложно пинуть противники цериви, будто мы новыя киппи и въру пріобреди, — то если сіе справедливо, да буду достонив влятвы и не вочтуся во пребій епископства. Свидітель моей души Господь, моторому служу не укоризменною совъстию, въруя опастися его страданіями: никогда не коталь я сынцать нововводныхъ преданій и неого ученія, кром'я того, что изначаля предали нам'я самовиды Божія Слова и святые отцы вселенских соборовъ. Такъ содержимъ, и въруемъ, и прісидемъ греческія и сдавянскія древнія книги, писанныя отцами, а не новыя, и се шипу вамъ по истинь, да не соблазнитеся. Если ито внемлеть моему гласу и сотворить волю Господию, спасень будеть; не внемлющёй же подлежить не только архіерейской клятві, но и всёхъ св. отець, которые книги сін писали, по слову Господню: "яже свяжете на земли, будуть связана на небесахъ". Внемлите же твиъ,

кому дана сія власть; не последуйте безразоудно престымъ невъщамъ, которые не могуть подать никакой святыни; бъгите зла, возлюбите законъ Божій и церковь Его непорочную, въ ноторой ирть соблазна и изда ваша будеть инога на небесахъ 119). Во второй части Увёта патріаркъ Іоакинъ дасть самый подробный и обстоятельный отвъть на 25 статей челобитной. Подобно-Симеону Полоцеому онъ вначаль выписываеть статью изъчелобичной и потомъ начинаеть разборъ этой стакън. Онъ начинаеть разборъ челобитной съ самаго перваго ся слова. Раскольники такъ начинають свою челобитную: "бьють челомъ св. восточныя церкви Христовы царскіе богомольцы, священническій и иноческій чинъ и православные христівне, опричь твиъ, которые новымъ Никоновымъ нингамъ последують, а старыя худять". Кто же именно бьеть челомъ и на кого? справиваеть патріархъ, и почему въ челобитной ничьихъ рукъ не приложено? Написали въ ней все христівне, все государство, в не написали, наків именно дюди новымъ книгамъ следують, а старыя кулять. Не коварная ли это лесть для возмущенія русских въ кровопролитію? Въ то время, когда подавали челобитную, въ государевой палать, предъ царскимъ величествомъ собраны были всв архісрен русскіе, весь освященный соборъ и царскій сниклить, моди встать чиновъ и встать полеовъ выборные и инкто не быль въ согласіи съ челобитчиками, по проливали слевы, видя такіе вовмутительные замыслы простыхъ мужиковъ къ погибели всекъ. Писано въ челобитной: "въра изивнилась, дари изномогли, архієрен пали"! и воть: кому подавали ее, твиъ самыхъ и назвали неправой вёры, говоря: "чтобы великіе государи ввыскали старое прадъдовъ и дъда ихъ благочестіе", отца же ихъ и брата, блаженныя памяти благочестивыхъ царей, не упомянули. Не ясно де, что они почитали самихъ царей не благочестивыми и не въ: превой втрт живущими? Не соть ли это дъло злоумышленныхъ невъждъ, съ поторыми бы не одъдовало заведить ръчь, ябо никто не бъетъ челомъ, проме инъ, а где было векать большаго свидътельства, если не въ царской налать? Но невъжды примяли. себф во главу возмутители и отступника, изверженный изъ св.



<sup>119)</sup> Увътъ Духовный, л. 70--72.

периви членъ; а за такимъ волеомъ какіе добрые люди могли идън<sup>4</sup>? <sup>120</sup>).

Было бы утомительно долго издарать содержание каждаго отвъта патріарха Іозкима на стотьи челобитной, замітниъ только о примахъ, которые употреблять Іоакинъ въ своенъ "Уветь" при разборв статей челобитной. Накоторыя места новопечетныхъ книгъ быле признаны раскольниками еретическими по недоразумению. Такъ напр. въ первой суатъе челобитной написано было: будто уподівновъ Дамаснинъ въ слові, поміщенномъ въ Неконовской Сиримани, поведераеть ходить христіанамъ по татарски, безъ крестовъ. Патріархъ приводить подлинным слова Дамаскина, объясняеть и такимъ образомъ опровергаеть нелъную выдумку 191). Другія міюта признамы еретическими волівствіе пеудачной разстановки словъ въ переводь, нъкоторой смъшанности и по незивнію грамматики. Такъ напр. статьею 5-ю рескольники хотели доказать: будто въ новомъ требника напечатана медитва въ дукавому духу: потому что слова-"Господи" и "духъ дукавый" стоять рядомъ и можно подумать, что слово "молимъ" относится въ дуку дукавому. Патріархъ говоритъ, что не одинь грамотный не можеть такъ думеть, и объясняеть нив въ накомъ надеже стоить - "Господн" и въ какомъ "духъ дунавый"; еслибы модитва была обращена двйотвительно из злому духу, какъ говорятъ раскольники, то должно стоять не духъ, а "душе", т.-е. звательномъ падемъ, въ какомъ и стоитъ "Росподи" 122).

Имогда раскольники по неразумной ревности, а больше по желанію, однажды ими высказанное выставлять накъ действительную истину, виздали въ противоречіе,—обвиняли православныхъ въ томъ, что на практике сами делали; въ такомъ случае патріархъ указываль на это противоречіе. Въ седьмой статье своей челобитной раскольники обвиняли православныхъ за четвероконечный престъ, называл этотъ престъ прыжемъ, понимая это последнее слово въ бранномъ смысле. Патріархъ прежде указываеть на невежноство раскольниковъ, объясняя имъ, что



<sup>120)</sup> Тамъ же.

<sup>181)</sup> Уветь духовный статья 1-я.

<sup>122)</sup> Тамъ же, статья 5-я ответъ на нее.

олово "крыжъ" есть польское и значить тоже, что и "крестъ" по славянски; потомъ спрашиваеть ихъ: не тоже ди самое дъдають раскольники? не четвероконечнымъ ли крестомъ знаменують ихъ самихъ священными, когда помазують масломъ отъ нконы, въ навечеріе правдинковъ или когда помавують миромъ младенцевъ? Наконецъ! приводить множество свидетельствъ древнихъ въ защиту четвероконечнаго креста: четвероконечными врестами, говорить овъ, испещрены всё древнія облаченія, четвероконечную форму имбеть древибйшій изъ русокихъ крестовъ такъ называемый Корсунскій, который носять во время соверщенія престишь ходовь; четверопонечную же форму ниветь престь царя Константина, хранящійся въ Короунскомъ вреств 183). Раздражение раскольниковъ, движимыхъ религовнымъ ознатизмомъ, отнимало у нихъ возможность видеть дело въ его настоящемъ свътъ и побуждало говорить невъроятное и невовможное. Въ 17-й стать в челобитной раскольники обвиняли православныхъ въ томъ "будто въ новыхъ служебникахъ напечатаны молитвы, не по преданію св. отецъ и несходно съ тъми харатейными, которыя писали за пять ін щесть сотъ літь въ Соловецкой обители". Патріархъ прежде всего указываеть на очевидную дожь раскольниковъ въ этомъ обвинении: Соловецкий монастырь существуеть только 220 лёть, и потомъ исчисляеть всв древиващіе харатейные служебники новгородскіе и московскіе, которые главнымъ образомъ приняты были за основаніе при исправленіи церковно-богослужебных в книгь 184). При случав патріархъ напомицать раскольникамъ, къ накимъ уловнамъ прибъгали иногда ихъ учители, чтобы доказать то или другое изъ своихъ положеній — подчествамъ, выскаблеваніямъ и надписямъ по своему. Между прочимъ патріархъ Іоакимъ ссылается на кингу, отобранную у раскольниковъ по окончани бунта, въ которой діаконъ Өеодоръ сділаль, впрочемь довольно неудачно, подчистки и новыя надписи. Вообще патріархъ Ісанивъ употребдяль для своихъ возобличеній тоть прісив, который болье всего соотвътствоваль существу извъстнаго возраженія или обвиненія, выставленнаго раскольниками въ своей челобитной. Указавши



<sup>\*\*\*)</sup> Увёть духовный, статья седьмая и обящение.

<sup>124)</sup> Тамъ же обличение и отвътъ 17-й.

на законность сдаланной въ внигажь поправки, натріархъ подтверждаеть истинность сказаниего имъ такими свидьтельствами, которыя на этотъ разъ должны быть особенно убёдительны.

Имън подъ руками Жезлъ Правленія и много заимствуя изъ него, патріаржь Іоакимъ старался по возможности избъжать тыхъ недостатковъ, которымъ немало вь Жезлъ. Патріаржъ лучше очевщио понималь задачу полемического сочиненія; не упускать изъ виду уровня образованія тахъ, для которыхъ эта книга предназначалась.

Ръчь Увъта отличается большею простотою, — сравнительно съ ръчью Жезла: въ ней нъть изысканныхъ витеватыхъ оборотовъ, той напыщениссти и самоуслажденія при разборъ раскольническихъ обвиненій, которыми дышеть наждая страница Жезла. Патріархъ Іоакимъ болье разборчивъ и въ выборъ доказательствъ. Приводя доказательства, патріархъ Іоакимъ очень часто указываеть, гдъ и какимъ образомъ можно провърить истинность сказаннаго, и совершение не допускаеть такихъ доказательствъ, какъ ссыма Полоциаго на Сивилъ; иностранныхъ выраженій почти совоъмъ не вотрачается.

Но при вобхъ своихъ достоинствахъ "Увътъ духовный патріарха Ісанива не свободенъ отъ недостатновъ. Подобно Полоцкому патріархъ Ісанивъ пересыпаеть свою рѣчь и свои обличенія бранью, ругательствами, значительно унижающими достоинство этого полемическаго сочиненія. "Безумные", "окаянные", "поъ бѣсніш" и т. подобныя названія Ісанивъ постоянно прилагаєть въ распольнивамъ. Въ первое время полемини, въссобенности послі открытаго возстанія раскольниковъ, когда объстороны были прайме раздражены, трудно и ожидать хладнокровиво отношенія въ дѣлу; но все-таки брань должна была дѣйствовать отталинвающемъ образомъ на раскольниковъ.

Имъло ин какой-либо усивкъ это полемическое сочиненіе и принесло ин какую либо пользу духовенству въ борьбё съ рас-коломъ, было-ли замечено самими раскольниками? На этотъ во-просъ можно отвечать положительно, судн по тому, что это сочиненіе вызвало не мало сочиненій со стороны раскола, въ которыхъ раскольники старались сделать хотя какое-либо возраженіе противъ каждой статьи Увёта.

Въ 1683 году на запросъ царскій:--что сдалано противъ раскола и обращаются ли раскольники?--архіспископъ Велико-Устюжскій отвічаль такь: "Въ грамать о Св. Духі отпа нашего патріарка Іоакима написано... нотщися о овцать погибающикъ 125), съ пріваду моего въ разныхъ мъсяцахъ и числахъ, Устюга посаду и Устюжскиго убидовъ, по извиту приходскихъ поповъ и дьяконовъ и церковныхъ причетниковъ на раскольневовъ, многія люди на домовый дворъ мужеска и женева полу привожены; и они многую противность о благочестіи предо мною въ рассаросныхъ овоихъ ръчахъ, расколъ и упорность великую чинили. И тв раскольные люди, ово ученість и умоленість и въ монастырыхь живучи подъ началомь ко благочестію приступили...; в иные слушая по настырской внигь "Увату" то жравое ученіе иногіе из цепквемъ Бовіниз и ке исповади приходили и прежнее овое зло, раскольное ученіе, покинули"... 120). Не забудемъ, что Питиримъ-енископъ Нижегороденій оставиль расколь главнымъ образомъ по вліннію вниги "Увътъ". Само духовенство придало Увъту особенно важное вначение <sup>127</sup>). Намъ невреветно, такъ-жи было благотворно дъйствіе Увита въ другихъ мистахъ, какъ въ епархіи Устюмской, но и однихъ этихъ данныхъ достаточно для завлюченія, что Увіть сильно пополебаль раскольниковь и что дучшіе изъ нихъ обращались къ церкви.

Какъ сильно подвйотвовать Увъть на распольниновъ и какія возбуждаль мысли въ средъ ихъ, можно видъть изъ содержанія раскольнических сочиненій, направленных противъ Увъта. Въ этихъ сочиненіяхъ раскольники не оставили ни одного пункта Увъта, противъ котораго не сдълали бы они возраженія, объясненія или оправданія. Мы не имъемъ нужды излагать здъсь, противъ какихъ пунктовъ писали раскольники и что именно писали; для нашей цёли достаточно указать только на раскольническихъ писателей и ихъ сочиненія противъ Увъта. Болъе всъхъ останавливался на Увътъ Денисовъ въ своемъ "Виноградъ Рессійскомъ" 128) и особенно въ своемъ "отвътахъ" Неофету, из-

<sup>128)</sup> Виноградъ Россійскій, д. 48—55. Рукоп. москов. духов. академін.



¹²⁵) Смотр. эту грамату акты истор., т. V, № 98, стр. 154—155.

<sup>&</sup>lt;sup>468</sup>) Дополнител. акты историч. т. X, № 101, сгр. 445-446.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>) Акты археограф. экспед., т. IV, № 188. Акты истор., т. V, № 152, стр. 263.

этстных подъ именемъ "отвътовъ пустынножителей на вопросы іеромонаха Неофита", гдѣ онъ не оставляеть почти ни одното пункта Увъта безъ отвъта или замъчанія <sup>129</sup>); потомъ объ Увътъ писать Данила Матвъевъ—"житель Выгоръцкой Киновін, членъ Поморекой церкви <sup>120</sup>), Семенъ Денисовъ <sup>121</sup>) и составитель Черпораменскихъ вопросовъ поданныхъ Питириму <sup>122</sup>). Въ 1683 году отпечатано было "Слово благодарственное" патріарха Іоакима. Это слово было написано патріархомъ по случаю празднованія годовщины освобожденія церкви отъ возставшихъ раскольниковъ.

Цваь этого произведенія-предостеречь православных отъ раскольничьей пропаганды и дать совыты Царю и вообще правытельству,--- накъ должно смотреть на раскольниковъ и канъ полжно оъ ними обращаться "Пишу, говорить патріархъ, съ тою пълю, лабы вы правовърнін, слышаще таковая, оть оных ихъ прелестей, яко душегубныхъ, хранилися и 1883). Празднование освобожиенія церкви оть злыхь еретиковъ, говорить натріархъ, установлено по примъру Ветхозавътной и Новозавътной церкви: первовь всегда установина празднества посив победы надъ еретиками. Далве Іоакимъ, чтобы вериве достигнуть своей целипредостеречь православныхъ отъ раскольничьей пропаганды, говорить о причина установленія настоящаго празднованія, которая теснейшимъ образомъ связана съ исторією последняго раскольнического бунта. Изъ Новозавътной исторіи онъ по преимуществу указываеть на тв благодарственныя празднества, которыя церковь установана после осущенія еретиковъ: Арін, Македонія съ Савелліемъ и Аполлинаріемъ, Несторія, Діоскора, Евтихія и прч. "Тъмъ же зряще мы на древніе добрые и боголюбезные образы въ сій день за поназанное намъ Божіе великое его благодъявіе и милостивое и чудесное отъ отступниковъ св. церкве, хотящихъ насъ върныхъ чадъ ея напраснъй смерти предати, скорое избавление, яко въ предшедшемъ 7190 леть Ему Господу Богу благодирение воздакомъ, тако и ныив тому оное воз-

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup>) Древияя россійская Вивліоника, ч. XV, стр. 244.



<sup>120)</sup> Листы 33, 34 на оборотъ, Рукопись курской духовной семинарін.

<sup>1.0)</sup> Раскольнич. библіографія Павла Любопитнаго, № 267, стр. 80.

<sup>131)</sup> Тамъ же, № 531, стр. 127.

<sup>1</sup>э2) Пращица, вопросы 188, 197, 198, 199.

дающе, тую зъльную и свиръпую на св. Божію церковь и на насъ-Его служителей бурю и отъ тоя Божіниъ всемилостивымъ храненіемъ насъ дивно спасеніе воспоминаемъ и 134). Но чтобы не оставалось нивакого сомивнія, что раскольники ничамъ не дучие древнихъ еретиковъ, патріархъ довольно метко характеризуеть дъятельность раскольниковъ, ихъ жизнь, опособъ ихъ проповъди. Они, какъ древніе еретики, хотвли добиться торжества преступнымъ способомъ-силою, оружіемъ, и патріархъ довольно подробно передаеть исторію последняго раскольническаго бунта; расколоучители, подобно древиниъ еретикамъ, квадятся строгимъ исполненіемъ обрядовъ, своими подвигами и дълами, но стоить только поближе всмотреться въ нихъ, и каждый увидить, что это фарисейство; характерь ихъ проповёди в пріемы-чисто еретическіе: они постоянно сомдаются на посольство отъ Бога или отъ святыхъ, на чудеса никому неизвъстныя 135). Еслибы даже было вёрно, что дёла ихъ и жизнь совершенно христіанскія, и въ такомъ случав общества ихъ всегда должно удаляться. За всв свои богомераскія двла раскольники неизбижно должны погибнуть. "Воистину, говорить патріаркъ, не убъгнутъ, но вси, аще не покаятся, и ко св. собориви церкви матери своея истинно съ покаяніемъ не обратятся, въчно погибнуть, яко бо вив Ноева ковчега никтоже на земли оть воднаго потопа спасеся, но вси погибаща, тако и вив православныя нашея соборныя и апостольскій церкви-ковчега мысленнаго-живущіе отъ воды здов'врія душевное потопленіе постраждуть и погибнутъ" 136).

Въ завлючение онъ излагаетъ обязанности духовной и свътской власти по отношению къ раскольникамъ. Онъ, патріархъ, равно какъ и все духовенство, должны заботиться объ обращени раскольниковъ къ церкви и употреблять для этого мъры духовныя—должны учить, увъщевать, умолять раскольниковъ обратиться къ церкви; власть гражданская должна стремиться къ достиженію той же цъли мърами строгости и наказанія.

Обращаясь къ Царю и Синклиту, онъ даеть имъ такой со-



<sup>134)</sup> Тамъ же, стр. 252.

<sup>135)</sup> Тамъ же, стр. 253-270.

<sup>136)</sup> Тамъ же, стр. 271-272.

вътъ. До твкъ поръ пока раскольники не обратятся къ св. церкви "не подобаеть ихъ въ содружество свое и въ сообщение примати, но подобаеть ихъ весьма, яко враговъ Божімхъ, ненавидъти, и милосердія имъ, яко противникамъ св. церкви и въры православной разорителей, никакоже являти и никакого заступленія о няхъ намъ не показывати 137), особенно потому не должно показывать имъ никакого милосердія, что раскольники, какъ враги православной церкви, никогда "не могутъ быть хорошими слугами Государю" 138). Православные же не должны входить ни въ какое общеніе съ раскольниками, не должны оказывать ниъ никакого милосердія, по словамъ св. ап. Іоанна Богослова (Втор. собор. посл. зач. 75). "Они достойны только влятвы". И вакъ древніе отцы отступниковъ отъ св. церкви провлинали, такъ и мы провлинаемъ: да будутъ провляти, и съ прочими прежними еретики (аще не покаятся) страшное въчное опненное мученіе оть Господа воспріимуть " 139).

Достоинства и недостатки этого произведенія видны сами собой. На соборъ 1682 года расколъ окончательно отдълняся отъ церкви. На соборъ раскольники являлись еще признающими власть и право церкви и церковной іерархіи (они только требовали благословить ихъ по старому); съ собора вышли отпавшими отъ церкви, порвавшими съ нею последнюю связь. Народъ, насса не понимали совершивщагося фанта. Върили наждому охотно. Услышавши челобитную распольниковъ, говорили, что "никогда не слыхали про такое множество ересей, вощедшихъ въ церковное ученіе"; услышавши рэчь патріарха, тв же самые ревнители старой вёры говорили: "это дёло (судить о въръ и дълахъ церкви) патріарха и архіереевъ". При такомъ положенім діла перевісь должень быль оказаться на той сторонъ, которая сильнъе, энергичнъе и разумнъе дъйствовала. Со стороны защитниковъ истиннаго церковнаго ученія требовалось вакъ можно чаще напоминать о совершившемся фактъ, -- объяснить его со всехъ сторонъ, требовалось накъ можно чаще

<sup>137)</sup> Тамъ же, стр. 275—276.

<sup>118)</sup> Тамъ же, стр. 277.

<sup>119)</sup> Тамъ же, сър. 277--278.

напоминать народу, что церковь и раскольническое общество не одно и то же, требовалось постоянно предостерегать и указывать неразвитой массв истинное значение той и другаго. Только при такой энергической дъятельности можно было сохранить народь въ единеніи съ церковію при необыкновенно усиленной пропагандъ и нахальствъ расколоучителей. Думаемъ, что патріархъ Іоакимъ понималъ положение дъла, и съ этою целию часто, даже очень часто напоминаль народу о расколь и раскольникахъ и невозможности спастись вив перкви. Съ этой точки зрънія "благодарственное слово" патріарха Іоакима имфеть очень важное значение и имъетъ не мало достоинствъ. Въ немъ патріархъ показаль въ истинномъ свять расколь и руководителей, путь, по которому они идуть, способъ, -- который они употреблають, и цель-къ которой стремятся, - въ этомъ и состоить главное достоинство слова благодарственнаго; но все слово пронивнуто духомъ нетерпимости, изобилуетъ ругательствами, подстренаетъ гражданское правительство къ казнямъ, внушаетъ жестокость и нетерпимость по отношению къ раскольникамъ. Это недостатовъ и-очень важный. При такихъ условінхъ конечно примиреніе было невозможно: объ стороны воспитывали въ себъ фанатизмъ и становились въ болве враждебныя отношенія. Впрочемъ, какъ это, такъ и другія мелкія сочиненія патріарха Іоакима, направленныя имъ противъ раскола, не остались не замвченными въ средв раскольниковъ и вызвали со стороны ихъ сочиненія и замітки 140).

Въ 1696 году написаны посланія Игнатія, митрополита тобольскаго и сибирскаго. Въ Сибири расколъ распространенъ Авванумомъ и Лазаремъ, которые были сосланы туда и дъятельно заботились о его распространеніи. Число раскольниковъ постоянно въ Сибири увеличивалось отъ ссылаемыхъ туда изъ внутренней Россіи. Пагубное дъло Аввакума и Лазаря продолжали лже-чернецъ жидовскій Аврамко венгерскій, Оска армянинъ и отступникъ Якунька Лепехинъ 141), Оедоръ Торскій, Антоній Чуполовъ, попъ Дометіанъ 142), Потемкинъ, Демка Стенановъ, Першка



<sup>140)</sup> Поморскіе отвіти, л. 219, 223. Рукопись курской семинаріи.

<sup>141)</sup> Посланія Игнатія, митроп. тобольскаго, стр. 12.

<sup>142)</sup> Тамь же, стр. 64, 111-112.

Григорьевъ, старцы Игнатій и Гаврило и многіе другіе 143). Расколъ здъсь принялъ самыя дикія формы: поруганіе святыни и православнаго богослуженія, оскорбленіе священнослужителей, дерзиче сопротивление церковной и гражданской власти, разбои, грабежи, распутство, самосожжение, были самымъ обыкновеннымъ двломъ 144). Недовольные гражданскимъ правительствомъ, жители Сибири охотно шли за всякимъ расколоучителемъ, какъ бы пошло и глупо ни было распространяемое имъ ученіе. Сибирскій митрополить Павель-предшественникь Игнатія, и гражданское правительство усиливались остановить расколь, но безуспашно. Расколъ быстро распространялся и во времи митрополита Игнатія все почти населеніе западной Сибири было заражено раскодомъ. Игнатій дъятельно заботился объ обращеніи раскольниковъ къ церкви и всеми мерами старался предохранить православныхъ отъ раскольнической пропаганды. Не довольствуясь устною проповъдію, онъ съ этою цълію написаль З посланія.

Содержаніе этихъ посланій следующее. Каждое посланіе начинается пастыровнить благословеніемъ всей сибирской пастве.

Желая показать въ первомъ своемъ посланіи своимъ пасомымъ,—что такое расколоучители и вакъ на нихъ должно смотръть,—митрополить Игнатій говорить: Господь нашъ Інсусъ Христосъ, научивъ насъ всему относящемуся къ нашему спасенію, не умолчалъ и о томъ, что въ Его церкви явятся лжепророки и лже-христы. Чтобы кто не обольстился ихъ ученіемъ, Спаситель заповъдывалъ тщательно изслъдовать проповъдующихъ во имя Его и такимъ образомъ избъгать проповъди еретиковъ и лжеучителей; ибо лжеучители, стараясь выдать ложь за истину, прикрываются Св. Писаніемъ, схрадывая только истинный его смыслъ. Такъ поступали древніе еретики—Маркіонъ, Манихей, аріане; такъ поступають и нашихъ временъ еретики лжечернецъ Іосноъ, Арменинъ, Венгерскій лжечернецъ Авраамъ Жидовинъ и Лепехинъ. Какъ когда-то аріане, прикрываясь пи-

<sup>` 163)</sup> Дополи. акты истор., т. X, № 3, отдёл. VII, VIII, IX, X, XXI, XXII.

<sup>111)</sup> Дополнит. акты истор., т. Х, № 3, отдъл. IX, X, XIV, XV, XVI, XXI, XXII. Дополн. акты истор., т. VIII, № 50, стр. 219—221, 224. Древиля Россійск. Вивліоенка, ч. VII, записка о Россіи. Журналъ Министерства Народнаго Пресъбщенія 1850 г., т. LXVIII, отд. V.

саніемъ и сврадывая настоящій смысль, говорили хулу на Сына. Божін, называн Его тварію, такъ и эти безбожные: Оська Арменинъ, Якунька Лепехинъ, Аврамко Жидовинъ, искажая смыслъ Писанія, учать церковь святую пренебрегать, и священниковъ ваконнопоставленныхъ не почитать, не ходить въ церковь святую, не вънчаться въ ней, не исповъдываться, не причащаться, не креститься тремя первыми перстами, а только двумя, избъгать всякой святыни и сожигать самихъ себя. Конечно, послъдуеть ихъ ученію только слабый, колеблющійся и не знающій Божественнаго Писанія, и за это предыщеніе развратители насявдують неугасимый огонь въ жизни будущей; но чтобы не насавдовать ихъ участи, каждый долженъ молиться, чтобы ему былъданъ даръ разумънія, дабы узнавать безошибочно-какое ученіе нужно принимать и накого должно избъгать. Съ особенною ясностію это раскрыто въ Св. Писанін; поэтому, кто хочеть знать подробиве истинное ученіе, равно какъ и отличать истинное ученіе отъ еретическаго, тоть пусть читаеть Св. Писаніе. Я же считаю долгомъ указать тоть способъ, которымъ Лепехинъ привлекаеть въ свое общество маловерныхъ. Онъ нарисоваль скверною своею рукою картину, на которой изобразиль-св. церковь, а оволо цервви-учителя своего, исконнаго врага діавола, который обвидся около церкви и исплевываеть свой ядь въ св. Тайнысв. Тело и Кровь Христовы. Этимъ-то листомъ и предъщалъ оквянный Лепехинъ простыхъ сельскихъ жителей 145).

Понававъ въ первомъ посланіи своемъ, что сибирскіе расволоучители по своимъ нравственнымъ качествамъ, образу и направленію своей діятельности ничімъ не отличаются отъ древнихъ еретиковъ, указавъ коротко пункты ихъ ученія и какъдолжны смотрівть на нихъ православные, митрополить Игнатій въ подтвержденіе сказаннаго имъ въ первомъ посланіи (и отчасти и потому, что первое посланіе расколоучители сибирскіе не оставний безъ отвітта, на что намекаютъ первыя слова втораго посланія) разбираетъ ніжоторые пункты раскольническаго ученія, и указываетъ православнымъ на тіз діла, которыя ни подъ какимъ видомъ не могуть говорить въ пользу истинности и святости проповідуемаго ими ученія.

<sup>145)</sup> Посланія Игнатія, митроп. тобольскаго, стр. 9--14.



Раскольники трехперстное знаменіе креста называли печатію антяхриста, превратно толновали слово священномученика Ипполята о запуствнім церквей, приманяя ихъ къ своему времени. Касательно трехперстнаго знаменія митрополить Игнатій говорить: трехперстное знамение преста есть древнее предание, данное оть самихъ Христовыхъ апостоловъ и древнихъ христіанских учителей христівнь, "во отгивніе всяваго сопротивнаго дъйства діавола, въ просвъщеніе же души и тъла и въ запечатявніе православія Христова". Слагая три первые перста для врестнаго знаменія "этимъ чувотвеннымъ показаніемъ во изображеніе испов'ядуемъ Отца и Сына, и Св. Дука, Троицу едивосущную и нераздельную..." Если же вы называете врестное внаменіе, изображаемое тремя перстами, печатію антихриста, то ' вы этими перстами не должны---ни писать, ни шить, ни прясть, мичего не дълать, но по учению Св. Писанія отстчь ихъ, чтобы не было соблазна-Самъ Госнодь нашъ І. Христосъ сказалъ: аще десная рука твоя соблазняеть тя, усвцы ю, и верзи отъ себя: уне бо ти есть, да погибнеть единъ отъ удъ твоихъ, и не все тъло твое будеть ввержено въ геенну" (Мате. V, 20). Ссылка же на слово священномученника Ипполита "о начертания сввернаго антихриста" говорить противъ васъ. Тамъ сказано: "Господь даль върующимъ знаменіе, честный вресть, антихристь же "подобив даеть свое знаменіе". "Зри, и вонми прилежно, прибавляеть Игнатій, яко антихристово знаменіе не сложеніе мерстовъ, и не крестъ Христовъ, его же начертаваетъ человъвъ православный треми первыми персты, но нъкое имать быти начертаніемъ пятно, якоже у насъ пятнають коней, или нной ваковой скотъ; а вреста Христова и Христова имене, въ него же все православіе въруеть, ниже слышати восхощеть, и повелить всякому славити себе, яко бога". Такъ же нельпа ссылка раскольниковъ на слова Ипполита о запуствин церквей и о звъриномъ числъ, которое скоръе можетъ быть приложено въ самому расколоучителю Астомену (А 1, С=200, Т=300, O=70, M=40, E=5, H=50=Actoment 666) 146).

Не одно только ложное ученіе обличаеть раскольниковъ; неправомысліе ихъ обличають ихъ двла. "Колико бо дввъ, и женъ,



<sup>146)</sup> Тамъ же, стр. 21 -28.

и отрочать похитища своимъ дестнымъ ученіемъ, и сквернившеся съ ними всякими плотекими нечистотами, погубища я; и скоростной пагубъ предаша, сиръчь обезумъвше, и желательну имъ сперть огнесовжениемъ самоустронша". Словомъ, они живуть именно такъ, накъ говорить св. апостоль Туда о жизни расколоучителей и еретиковъ: "Вы же, возлюблении, поминайте глаголы предреченныя отъ апостоловъ Господа нашего Інсуса-Христа, зане глаголаху вамъ: яко въ последняя времена будутъругатели по своихъ похотвхъ и нечестімхъ ходящін: сім суть (Астоменъ арменинъ, Лепехинъ и отступники венгерскаго ученики) отдъляющім себе отъ единости візры, и суть тівлесни, духане имущів" (Іуды 17, 18; 19 стихи). Очевидно, они отступники отъ православной въры и по ученю и по дъламъ 147). Въ заключеніе Игнатій говорить въ второмъ посланіи, что онъ не безъ основанія называеть раскольниковъ-армянами: самъ Астоменъ признался и представиль въ своемъ покаянномъ свитев удостовъреніе, что онъ армянинъ по происхожденію и двуперстному перстосложению научился отъ армянъ 148).

Въ третьемъ посланіи митрополить Игнатій, посль изложенія новыхъ доказательствъ въ пользу триперстнаго сложенія для крестнаго знаменія, излагаеть довольно подробную исторію раскола и старается объяснить причину происхожденія его. По его мнівнію расколь иміветь тісную связь съ одной стороны съ ученіемъ бывшихъ въ Россіи еретиковъ и особенно съ ересью жидовствующихъ; съ другой-съ ученіемъ армянъ. Для доказательства своей первой мысли митрополить Игнатій излагаеть подробную исторію ереси Баншина и Косого, руководясь въ семъ сказаніемъ преподобнаго Іоснов Волоколамскаго, давая такимъ образомъ возможность каждому сличить, что въ учени жидовствующихъ и ученіе русскихъ раскольниковъ различныхъ толковъ и направленій не мало общаго. Онъ даже старается провести параллель между ученіемъ Исхарім и раскольнивовъ 149). Для доказательства своей другой мысли — о вліяніи армянскаго ученія на происхожденіе раскола въ русской церкви-митропо-



<sup>145)</sup> Тамъ же, стр. 28-34.

<sup>148)</sup> Тамъ же, стр. 35-38.

<sup>149)</sup> Тамъ же, стр. 168-169.

лить Игнатій ссылается на нъкоторые факты. Армяне появились въ Россіи, говорить Игнатій, въ царствованіе Грознаго и распространяли тайно свое ученіе о двуперстномъ знаменіи. Армяне нсказили слово блаженнаго Өеодорита о перстосложении, прибавивши въ нему одну строку, и такимъ образомъ по ихъ вліянію это чуждое православной церкви ученіе было внесено въ такъ-. называемый Стоглавъ и потомъ Іосифовскими справщиками-въ печатныя вниги. Благодаря Стоглаву и печатнымъ внигамъ новое ученіе распространилось необыкновенно быстро: мовое перстосложение принято было всеми; самъ патріархъ Никонъ крестился двумя перстами. По вступленіи Никона на патріаршій престоль, въ Москву прибыли восточные патріархи и заметили Никону, что перстосложение, употребляемое имъ для врестнаго знамения, не православное, но армянское. Никонъ сказалъ патріархамъ восточнымъ, что такъ повелъваютъ креститься наши печатныя книги; но книги эти изданы не болье десяти лътъ и потому ссылка на нихъ, заметили патріархи, не имееть никакого значенія. Что такое перстосложеніе-есть дъйствительно армянское, восточные патріархи совътывали Никону допросить кого-либо изъ армянъ, проживающихъ въ Россіи. Святитель Никонъ тотъчасъ же привазалъ привести съ гостиннаго двора армянскихъ купцевъ, которые ради торговыхъ двяъ прівхали въ Москву изъ Казани и Астрахани. "Како слагаете персты и кресть на себъ полагаете?" Они тотчасъ объявили, что армяне престятся двумя перстами, какъ и написано въ нашихъ книгахъ, а греки - тремя. Послъ этого допроса натріархъ Никонъ сталь двительно заботиться объ искорененіи чуждаго перстосложенія; но тогда возсташа провлятіи они протонопы Аввакумъ и Григорій Нероновъ и попы Лазарь и Никита Пустосвять, и діаконъ Өедоръ, иткоторые отъ царева дворца, и къ нимъ же наиначе присташа провлятін человінцы, иже отъ арменскаго рода, ако бы въ россійвое православіе крестившінся, казанцы: чернецъ Іосноъ и прочіе армены... абіе зельно ревностив по ереси своей начаша поборати, и всенародив вошяху вричаще и учаще, яко за истину, рече, мы стоимъ 4 150). Кромъ того на происхождение и развитие

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup>) Тамъ же. стр. 81, 101—108.

раскола въ Россіи, по мевнію митрополита Игнатія, имело больтое вліяніе ложное и одностороннее направленіе религіозной жизни въ Россіи, которое и выразилось въ воззрвніи, жизни и направленіи дъятельности монаха Капитона Колесникова, полагавшаго достаточнымъ и необходимымъ для спасенія-однихъ вившнихъ дълъ благочестія, поста возможно строгаго, продолжительной молитвы и повлоненія старымъ иконамъ 151). Объяснивъ происхождение раскола въ русской перкви, митрополитъ Игнатій начинаеть говорить о распространеніи раскола, о его дъятеляхъ и ученіи расколоучителей; и такъ какъ при написаніи своихъ посленій митрополить Игнатій иміль въ виду исключительно одну свою паству-Сибирь, то и говорить только о времени появленія раскола въ Сибири, о расколоучителяхъ сибирскихъ, ихъ ученіи и дъдахъ. Сначада онъ говоритъ о ссыдев Аввакума и Астомена въ Сибирь и ихъ проповеди во все время ихъ путешествія отъ Москвы до отдаленныхъ предвловъ Сибири и особенно останавливается на двятельности расколоучителя Астомена, который прельстиль своею проповёдью многихъ простыхъ поселянъ, ссылаясь каждый разъ въ доказательство мнимой истинности своего ученія на новопечатныя вниги. Потомъ говорить о поив Дометіанв, жившемь на Тюмени, который быль совращень въ расколь Астоменомъ и сдълался однимъ изъ главныхъ расколоучителей сибирскихъ, о сектв подръшетниковъ, которая, получивъ начало въ предвлахъ Кинешмы отъ нъкотораго простаго поселянина Подръшетникова, ученика Капитона, распространилась въ Россіи и Сибири, о сгоръвшихъ въ селъ Мурашкинъ, о волхвованіи нъкотораго каргопольскаго пустынника, который училь всехъ женъ и девицъ предаваться самому грубому разврату безо всякаго зазора, и о бъгствъ всъхъ его последователей въ Палеостровскій монастырь, о сгоревшихъ въ Тюмени по вліянію попа Дометіана и о расколоучитель томскомъ Васька Шапошникова, который подобно Дометіану училь простаковъ самосожженію и вмість съ своими последователями сгорълъ противъ своей воли 152). Отъ раскода и расколоучителей



<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>) Тамъ же, стр. 97—100.

<sup>152)</sup> Тамъ же, стр. 109-136.

сибирскихъ Игнатій на время обращается къ исторія раскола въ Москвъ и съверныхъ предълахъ; подробно говорить объ убъжденін главныхъ расколоучителей отцами собора, о соловецкомъ бунтв и усмиреніи его, о бунтв Никиты Пустосвята и преніи на соборъ съ раскольниками и поведении ихъ на соборъ и затъмъ, опять обращается въ расколу въ Сибири. Здёсь онъ вновь обращается въ личности главнаго сибирскаго расколоучителя арменина Астомена и говоритъ сначала объ убъждении его митрополитомъ Павломъ, предшественникомъ Игнатія, а потомъ о публичномъ состязани съ Астоменомъ самого Игнатія и торжественномъ раскаянии и обращении Астомена въ церкви: потомъ упоминаетъ еще о двухъ сибирскихъ расколоучителяхъ Якунькъ Лепехинъ и Аврамкъ венгерскомъ джечернепъ,-которые расходились между собою только въ ученіи объ антихристь. И въ заплючение убъждаетъ своихъ пасомыхъ следовать во всемъ ученію церкви и убъгать еретиковъ и ихъ ученія, указываеть въ чемъ состоить истинно-христіанская жизнь и чемъ отличаются ястинно православные христіане отъ еретиковъ и раскольни-ROBЪ 153).

Посланія Игнатія, митрополита сибирскаго, по формъ и по содержанію не имвють ничего общаго съ полемическими сочименіеми, написанными прежде. Посланія его не имвють опредвленной связи и последовательности, не имеють системы и плана: онъ свободно переходить отъ одного предмета къ другому, имъя въ виду одну только вившиюю связь. Онъ не вступаеть въ подемику съ раскольниками и не разбираеть всей системы ихъ въроученія: изъ вськъ тезисовъ раскольническаго ученія онъ останавливается только на одномъ перстосложеніи, къ которому онъ обращается во всъхъ своихъ трехъ посланіяхъ, и довольно основательно доказываеть древность триперстнаго сложенія, новизну и неистинность-двуперстного; о всехъ же другихъ пунктакъ раскольническаго ученія онъ или совствиъ умалчиваеть, или говорить только вскользь, мимоходомъ. Расколъ возникъ и развился такъ-сказать на глазахъ митрополита Игнатія; слъдовательно, особенности его сочиненія зависять не оть того,



<sup>&</sup>lt;sup>163</sup>) Тамъ же, стр. 155—175.

что онъ не зналъ полной системы раскольническаго ученія; особенности эти объясняются своеобразнымъ направленіемъ и характеромъ, которые принялъ расколъ въ Сибири.

Если раскольники вообще отличались невёжествомъ, то этими вачествами особенно отличались раскольники Сибири. Самые ихъ руководители были по большей части простые, часто даже неграмотные мужики, которые изъ всъхъ пунктовъ несогласія раскольниковъ съ церковію знали одно только перстосложеніе; остальные не знали ни ученія православной церкви, ни ученія раскола. Ссыльные, недовольные правительствомъ, управляемые худыми правителями, искали случая порвать последнюю связь съ обществомъ и правительствомъ и потому охотно следовали за каждымъ расколоучитетемъ, какъ бы ни было безсмысленно и безсодержательно его ученіе. Имъ не нужно было ученіе, не нуженъ быль учитель, имъ нуженъ быль вожакъ, человъкъ энергичный и смедый, который бы могь стать во главе недовольныхъ. Расколъ здёсь съ самаго начала является обществомъ противо-гражданскимъ, а не противо-церковнымъ 154) и само собою разумъется другаго направленія и принять не могъ. Состязаться съ такими людьми о въръ было бы конечно нелъпо; обратить таковыхъ на путь правый было болъе, чъмъ трудно: скоръе это была обязанность гражданскаго правительства, нежели духовнаго. Все это хорошо зналь Игнатій и сообразно съ этимъ писалъ. При написаніи своихъ посланій онъ имълъ въ виду не столько обратить мятежниковъ, сколько предохранить православныхъ отъ общенія съ возмутившимися.

Повтому-то онъ не вступаеть въ полемику съ раскольниками не разбираетъ ихъ ученія, котораго у сибирскихъ раскольниковъ, строго говоря, не было. Во все время существованія сибирскіе раскольники не прибавили ни одного пункта къ системъ раскольническаго въроученія—ясный признакъ того, что они возставали по другимъ причинамъ, а не по церковно-религіозной; онъ указываетъ только православнымъ на ихъ дъла и такимъ образомъ представляетъ каждому здравомыслящему судить объ истинности ихъ ученія. Ото плода ихъ познаете ихъ—воть правило, которое



<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>) Дополн. акты истор. т. VIII, № 50, т. X, № 3.

митрополитомъ Игнатіемъ при обличеніи употребляется. Имвло ли накой-либо успъхъ это сочинение? Самъ митрополить Игнатій говорить въ своемъ третьемъ посланіи, что его устная и литературная полемика была не безуспышна, впрочемъ не безуспвшна въ средв твхъ раскольниковъ, которые возстали изъ-за религіозныхъ недоразуміній. "Сія убо вся и множая сихъ етъ божественныхъ писаній, говорить Игнатій, слышавъ ересеначальникъ проклятый арменикъ, постыдъся и посрамися и принесе покаяніе... Отъ того времени Божественная благодать всесвятаго и животворящаго Духа многихъ ереси арменскія защитниковъ устыдътися сотвори: и познавше православное ученіе, отступиша отъ того арменина, и возгнушавшеся его мерзости, понеже слышаша глаголюща мя къ нимъ: виждьте, ръхъ, братія мол, какову до сего времени скверному учителю, учащему васъ арменскаго мудрованія и оть истинныя греческія православныя віры отвращеню последовали есте: и сіе вемъ, благословеннім христолюбцы, яко по невъденію рода его арменскаго сіе сотвористе: нынъ же познавше того арменина, добръ творите, о согръщени своемъ вающеся 4 155).

Дъятельности же Игнатія приписывають между прочимъ то, что разнообразные способы и особенная энергія, съ которою Игнатій сражался съ расколомъ, остановили расколь и не дозлили ему проникнуть въ восточную Сибирь, гдв по самому положенію и слабому надвору онъ имълъ возможность пустить глубокіе корни <sup>156</sup>). Не смотря на то, что это полемическое сочиненіе почему-то не было отпечатано, оно было довольно распространено накъ въ средв православныхъ, такъ и раскольниковъ. Извъстно, что этимъ сочиненіемъ польвовались св. Димитрій Ростовскій и Питиримъ <sup>157</sup>), изъ раскольниковъ упоминаеть о немъ Денисовъ <sup>156</sup>). Въ нъкоторыя мъста онъ самъ посылаль свои посланія <sup>159</sup>).

<sup>149)</sup> Смотр. предисловіе къ изданію посланій Игнатія.



<sup>166)</sup> Посланія Игнатія, митроп. тобольскаго, стр. 167—168.

<sup>156)</sup> Начало христіанства въ Иркутски, стр. 14.

<sup>114)</sup> Розыскъ, стр. 570, 580-586, 616 и дал. 628.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup>) Описаніе нъкоторыхъ раскольнич. сочиненій Александра Б. ч. II, стр. 247.

Въ 1703 году вышло въ светь произведение Стефана Яворскаго "Знаменія пришествія антихриста". Еще первые расколоучители высказали мысль о пришествій въ міръ антихриста и о начавшемся господствъ его въ русской церкви 180). Наши совивдение апокалицсического числа 666 съ 1666 г., нашли основаніе для того въ своихъ любимыхъ внигахъ; а чтобы это было доказательные и очевидные во глазако невыждь, сдылали ныкоторую прибавку и и вкоторое измъненіе въ книгъ 161). Но въ началь это пріурочивалось только въ лицу одного патріарка Никона, въ царъ продолжали видъть царя православнаго, поборника древняго православія и писали къ нему жалобы и челобитныя. Съ паденіемъ и особенно смертію Никона — мысль о видимомъ царствъ антихриста не имъла ровно никакого основанія, нужно было протолковать ученіе своихъ вожаковъ въ иномъ смысль, и воть-въ мірь невыжь пошло въ ходъ еще болье нельное учение о невидимомо господствы антихриста.

Ученіе это быстро распространилось въ средв раскольниковъ. Чтобы наглядные представить дыйствіе антихриста въ церкви, дълали изображенія отвратительныя по виду, пошлыя и глупыя по смыслу, оскорбительныя для религіознаго чувства каждаго истанно-върующаго 162). Доведенное до крайняго абсурда, до воз-можной врайней нельпости ученіе это должно было пасть само собою и пало бы, еслибы особыя условія исторической жизни Россіи не дали повода подограть этого ученія. Со времени Петра I мысль о пришествіи антихриста двлается почти всеобщею и учение является въ не менъе жалкомъ и пошломъ видъ, какъ и прежде. Занимаясь преобразованіемъ различныхъ частей государственнаго устройства и народной жизни, Петръ I въ своихъ преобразованіяхъ дошоль до возможнаго абсурда: русскому запрещалось быть русскимъ; онъ во всемъ долженъ быль походить на нъмца, и еслибы только было возможно, то со стороны Петра I кажется последовало бы предписание иметь



<sup>&</sup>lt;sup>160</sup>) Описаніе нівоторых раскольнических сочиненій Александра Б. ч. ІІ, стр. 4, 11 и 16.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>) Пращица Питирима, л. 383—387.

<sup>162)</sup> Посланія Игнатія, житроп. тобольскаго, стр. 15.

всими русскими остроконечный нимецкій подбородови, прямой добъ и выгнутый немецкій носъ...

Народное чувство было оскорблено до возможной степени и темъ более должно было оскорбляться, что все это вводилось путемъ крупныхъ жестокихъ мъръ; тяжкіе налоги и всякаго рода поборы усиливали раздраженіе; поведеніе царя и его домашняя жизнь и дъла дополняли и безъ того мрачную картину. Раздалось наконець, роковое слово: "Петръ не царь, а антихристъ" и это слово нашло себъ множество сочувствующихъ во всъхъ классахъ русскаго общества. Петръ антихристь говорили раскольники и не-раскольники... Эти-то слова, повторяясь сначала потихоньку на ухо, нашли себъ навонець выразителя, который вслухъ высказаль всемъ: "Петръ антихристъ". Осмълившійся сказать это быль мелкій чиновнивь Григорій Тамицкій, занимавшійся перепискою книгь и тетрадей 163).

Противъ этого-то распространеннаго мизнія о пришествіи антихриста Стефавъ Яворскій написаль внигу "Знаменів пришествія антихристова и кончины въка". Сочиненіе это разділено на 14 главъ, въ которыхъ авторъ, на основани Слова Божія и толкованій св. отцевъ церкви, подробно излагаеть обстоятельства, предшествующія пришествію въ міръ антихриста, сколько объ этомъ извъстно изъ вышеуказанныхъ источниковъ. Правовославному ученію о пришествіи антихриста митрополить Стефанъ противопоставляеть ученіе раскольниковъ о бытіи антихриста въ Россіи, о лица его, объ апокалинсическомъ числа и т. подоб. Произведение это несамостоятельное. При написанін его авторъ пользовался сочиненіемъ знаменитаго испансиаго богослова Мальвенды "объ антихриств", изъ котораго заимствоваль какъ планъ и расположение, такъ и большую часть содержанія. Вполив принадлевить самому Стефану Яворскому только приложение или примънение этого произведения из мъстнымъ условіямъ и современнымъ обстоятельствамъ 164).

Сочинение это не осталось не замъченнымъ въ раскольничьемъ міръ, какъ это можно видъть изъ нъкоторыхъ раскольническихъ сочиненій. О произведеніи Стефана Яворскаго, какъ



 <sup>142)</sup> Раскольнич. дела XVIII в. Есипова, т. I, 1—28.
 144) Словарь писателей духовнаго чина, стр. 636.

извъстно, писаль Денисовъ въ своихъ поморскихъ отвътахъ 165) и отдъльномъ сочиненіи "О бытім последняго времени и противникъ Божіемъ антихристь: что существующее время по всъмъ обстоятельствамъ самое последнее, о коемъ Духъ Божій гласить вездъ сынамъ человъческимъ въ горестныхъ образахъ и плачевидно. Писано противъ заблужденія Стефана архіспископа рязанскаго" 166). Судя по заглавію, можно думать, что некоторые изъ распольническихъ сочиненій объ антихристь писаны по поводу сочиненія Стефана Яворскаго 167). Книга это заслуживаетъ особеннаго вниманія не по своему вліянію на раскольническое ученіе, а по тому, что она есть несомнівнисе свидівтельство бдительности нашихъ пастырей и готовности цать отвътъ во всякое время. Что касается до вдіянія этой книги на религіозное ученіе раскольниковъ, то, нужно полагать, оно было не велико. О вліяніи этого произведенія Соловьевъ въ исторіи Россій такъ говорить: "Стефанъ Яворскій написаль книгу противъ ученія Григорія Талицваго подъ заглавіємъ: "знаменія пришествія антихриста"; но какъ обыкновенно бываеть, книгу читали тв, которые и безъ нея не върили, что Петръ - антихристь, а въ низшихъ слояхъ народа книгу Стефана не читали и мысль объ антихристь не умирала въ людяхъ, страдавшихъ боязнію новаго « 168). Это не совсёмъ вёрно. Одно то, что раскольники писали противъ этой книги, достаточно свидетельствуеть о томъ, что эта книга проникала и въ массу. Книга не произвела особенно сильнаго впечатленія на раскольниковъэто правда, но не произведа главнымъ образомъ потому, что при условіяхъ того времени и никакая книга не могла произвести особенно сильнаго вліянія. Самъ же Соловьевъ дальше приводить факты, изъ которыхъ можно видеть, что самъ Петръ даваль для подобныхъ предположеній основаніе 169).

Послъ поморскихъ предъловъ и Сибири расколъ нашелъ себъ убъжище въ предълахъ ростовскихъ, калужскихъ и нижегород-



<sup>165)</sup> Поморскіе отвіты, л. 208—9. Рукопись курской духовной семинаріи.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>) Раскольнич. библіографія Любонытнаго, № 10, стр. 27

<sup>161)</sup> Тамъ же, №№ 288, 325 и 350.

<sup>168)</sup> Исторія Россін Соловьева, т. XV, стр. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>) Тамъ же, стр. 134—137.

скихъ. Дикія непроходимыя дебри и въковые лъса, растянувшіеся на огромныя пространства, сврывали раскольниковъ отъ глазъ духовнаго и гражданскаго правительства, ставили ихъ вив всяваго вліянія и давали имъ полную свободу дъйствій. Такое необывновенно выгодное положение въ этой мъстности раскольниковъ принесло свои горькіе плоды. Вся эта містность была варажена расколомъ, самый расколъ развётвился на множество сектъ, толковъ согласій: "что ни мужикъ, то въра, что ни баба то толкъ". Въ таконъ состоянін засталь ростовскую епархію св. пастырь Димитрій. Совнавая, что главная и священивйшая обязанность пастыря-заботиться о спасеніи овець заблудшихъ и погибающихъ, святитель Димитрій ръшился оставить всъ свои двла и написать такое сочинение, которое бы могло подвиствовать на черствую душу отступниковъ и возвратить ихъ въ лоно св. церкви, разсуждая при этомъ такъ: "яко о летописани (которымъ быль занять въ это время) меня Богь не истяжеть, а о семъ, аще модчать буду противъ раскольниковъ, истяжетъ" 170). Это сочинение-Розыскъ.

Бликайшій поводъ въ написанію Розысва объясняеть самъ св. Димитрій. Въ предисловін онъ говорить: противу раскольническаго упорства довольно отвътствують двъ изрядныя книги, яже преждній святвищій патріархи московскіе со освященнымъ соборомъ написаща, которымъ книгамъ именованія суть сія: Жезлъ Правленія и Увъть духовный. И не требъ лучшихъ отвътовъ на возражение умствования безумнаго противниковъ святой церкви; но понеже тв книги въ нашей епархіи обратаются ди гдъ, нъсть извъстенъ, и едва обрътаются: ненавистная бо рука раскольническая истребляеть я. Того ради краткую сію книжицу по должности моей написахъ: находящимъ бо волкомъ на стадо, не подобаетъ пастырю сномъ одержиму быти". Но не это одно побудило св. Димитрія взяться за перо, хотя раскольники дъйствительно заботились объ истребленіи полемическихъ внигь: главное побуждение въ составлению новаго полемическаго сочиненія дежить въ расколів и его свойствахъ 171).



<sup>&</sup>lt;sup>170</sup>) Діорій 1708 г. Ноябрь.

<sup>111)</sup> Розискъ предисловіе.

На соборѣ 1682 года раскольники отстаивали только старыя поврежденныя кинги, укоренившіеся издавна неправильные обычан—двуперстіе, двукратное аллилуіа и тому под., но еще содержали въ цёлости ученіе церкви и даже, строго говоря, не порвали съ церковію общенія: они въ лицѣ патріарха видѣли патріарха, не отказывались принять отъ него благословеніе и требовали только, чтобы онъ благословляль ихъ по старому.

Съ 1682 г. по 1708 расколъ сдълалъ громадный шагь впередъ: Жезлъ и Увътъ уже были недостаточны для полемики съ расколомъ, такъ какъ расколъ принялъ совстиъ иное направленіе. Многія изъ. раскольническихъ секть вооружались уже не противъ новыхъ книгъ, иконъ, четвероконечнаго креста, тройнаго алиндуја, но вообще противъ иконъ, вреста, мощей и всякой святыни. Мужики и бабы начали открыто пропов'ядывать, чте не только не одъдуеть ходить въ церковь православную, но что вообще не должно повлоняться нионамъ; такъ какъ Богъ требуеть одного поклоненія только духомь и истиною. Но не остановились и на этомъ. Отвергши всякую вившиость, раскольники отвергли самое основание и сущность христіанской редигіи, утверждая, что "евангельская исторія есть иносказаніе и притча" 172). Понятно само собою, что для правидьной и успъшной борьбы съ расколомъ въ томъ видъ и направленіи, которое онъ принядъ, Жезда Правденія и Увёта духовнаго было недостаточно: Жезлъ и Увътъ защищали только нъкоторыя частности; теперь необходимо было защищать самую сущность и основанія православной візры. Это именно и побудило св. Димитрія Ростовскаго написать "Розыскъ о раскольнической брынской въръ, о ученіи ихъ, о дълахъ ихъ, и изъявленіе, яко въръ ихъ не права, ученіе ихъ душевредно и дела ихъ-не богоугодны.

Цель написанія объясняєть самъ святитель. "Не довлесть нашему смиренію къ вамъ, о возлюбленній! самыми токмо устными словесы бесёду простирати, но и писаніемъ подезная бесёдовати подобаєть. Устная бо бесёда близъ токмо слышится: а яже писанію предаются, то и въ концы вселенныя происходять. Устно реченное слово скоро отъ памяти человеческія отъ-

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>) Розыскъ гл. X, стр. 151. XI, стр. 161. XII, стр. 173—74. XIV, стр. 211. IX, стр. 129. XXI, стр. 351.



емлется: написанное же незабвенно пребываеть. Яже бо усты глаголю и ихъ же вы научаю, то судихъ и писанію предати и въ епархін послати; понеже самому мев невозможно, навінхъ ради винъ, проходити паству нашу и вездъ люди Божія устно и дицезрительно поучати. Сіе убо мое посланіе вивото мене були проходя въ селы и грады епархін нашія, и уча вы и увёщевая. еще не предыщатися раскольническими дожными ученія, но прінців въ православной въръ стояти, придержащеся матери нашея святын соборныя апостольскія церкви 173). И такъ, Розыскъ написанъ прежде всего съ тою цълію, чтобы предостеречь православныхъ отъ раскольничей пропаганды и обличить раскольническія мудрованія, чего невозможно было сділать одною устною проповъдью. Потомъ, чтобы сильнее подействовать на свою паству, такъ какъ устная проповъдь не приносила почти никакой пользы по замвчанію самого святителя: "понеже словеса изъ усть болве идуть на вътеръ, чвиъ на сердце слушателей; того ради яхся писать особую книжицу противъ раскольныческихъ учителей ( 174). Наконець, чтобы дать духовенству своей епархів вирное орудіе для борьбы съ расколомъ и побъды надъ нимъ 175).

Приступая въ сочиненю Розыска, св. Димитрій тщательно позаботился собрать все относящееся въ въроученію и жизни раскольниковъ. Кромъ тъхъ свъдъній, которыя св. Димитрій пріобръль изъ частныхъ сношеній съ раскольниками, какъ епархіальный архіерей, св. Димитрій собираль свъдънія о расколъ всюду, гдъ только можно было. Онъ просиль всъхъ, знакомыхъ съ ученіемъ и нравственнымъ состояніемъ раскола, доставлять ему свъдънія о расколь, раскольническія сочиненія, письма, тетради и т. под. и просьбы его не остались безъ исполненія. Много ему доставляль свъдъній объ ученіи и жизни раскольниковъ Макарій, иновъ обращенный Питиримомъ 176), Іоаса въ—строитель Спасо-Раевской пустыни, который между прочимь доставиль св. Димитрію неизвъстнаго автора отвътное слово противъ рас-



<sup>173)</sup> Розыскъ, стр. XII.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>) Діорін 1708 г. Ноябрь.

<sup>195)</sup> Словарь писателей духовнаго чина, стр. 127.

<sup>116)</sup> Розискъ, стр. 65, 599, 606 и 632.

кольниковъ <sup>177</sup>). Отъ этихъ-то людей, прежде раздалявшихъ раскольническія бредни, Димитрій могъ получить списки писемъ расколоучителя Аввакума и ученика его Іеровея, на которыя онъ часто ссылается въ своемъ Розыскъ <sup>178</sup>), раскольническій свитокъ о крестъ <sup>179</sup>), равно какъ и посланія сибирскаго митрополита Игнатія <sup>180</sup>) и Олонецкаго миссіонера Іосифа <sup>181</sup>). Нъкоторыя свъдънія онъ пріобрълъ изъ донесеній мъстныхъ священниковъ <sup>182</sup>).

Какъ ни обширны были свъдънія о расколь, добытыя св. Димитріемъ этимъ путемъ, для предположенной цвли ихъ было недостаточно: св. Димитрій обратился за пособіями въ своимъ московскимъ знакомымъ. При самомъ началъ труда св. Димитрій обратился въ Осологу съ такою просьбою: "нътъ-ли у васъ какой-либо новинки или диковинки раскольнической? Молю, возлюбление! аще есть, посли ми. Гдв бы мив найдти евангеліе въчное, кое Аввакумъ раскольникъ писалъ? Не возможно ли гдъ въ Москвъ сыскать, прошу<sup>и 183</sup>). Евангеліе Аввакумово сильно занимало св. Димитрія; о присылкъ его онъ просиль Өеолога и въ другомъ своемъ письмъ: "евангеліе Аввакумово мив звло желается ввдать, что въ немъ писано! кто ми дасть его?" Но все-таки не могь найти его 184). Счастливве быль св. Димитрій въ пріобратеніи другихъ раскольническихъ сочиненій. "Свитокъ раскольническій, пишеть онь къ Өеологу, лжи и хуленія преисполненный, списаль и послаль нь вамь; и другія два малыя". Потомъ просиль доставить ему свёдёнія о скитахъ раскольническихъ и върахъ ихъ $^{\alpha}$  185).

Занимаясь опроверженіемъ раскольническихъ доводовъ, св. Димитрій часто прибъгалъ въ Өеологу за справками, за руко-

<sup>117)</sup> Рознекъ, стр. 64.

<sup>113)</sup> Розыскъ, стр. 52, 59, 62, 73, 77, 79, 486 и 601.

<sup>119)</sup> Розыскъ, стр. 388, 447, 485, 486, 487, 490, 515 и 529.

<sup>181)</sup> Розыскъ, стр. 566, 584, 628 и 629.

<sup>161)</sup> Розискъ, стр. 588.

<sup>182)</sup> Розыскъ, стр. 161, 173 и 211.

<sup>383)</sup> Письмо 20.

<sup>184)</sup> Письмо 18. Розыскъ, стр. 77.

<sup>4°5)</sup> HECENO 18, 4.

писями, на которыхъ раскольники основывали свои межнія. "Пролгу честь твою, прінци житіе св. Ефросина, иже ходиль въ Царь-градъ по аллилуіа..., чтобы мив осведомиться подлиние: какъ явилась Пресвятая Богородица и какъ велъла алинлуја говорити и, получивъ житіе съ дополнительнымъ описаніемъ житія Ефросина, писаль въ Өеологу: "Ефросинь святый—свять, а алимуја ихъ не мию быти свято, самое сновидное и противное православію; какъ хотвлось кому такъ и бредили безъ ума. Развів ито невіжи иміноть віру такой джі. Я не стану писать объ алилуіа, понеже о томъ довольно изрядно писано въ духовномъ Увътв. Довлъетъ моей худости писать о томъ, чего въ твхъ книгахъ не написано, написанное же повторять не настоить нужды" 186). Оть Өеолога же онь получиль сведения о формъ креста на сосудахъ Антонія Римлянина, хранившихся въ Успенскомъ соборв, и книжицу "Зеркало", написанную неизвъстно въмъ противъ раскола и добытыми свъденіями воспользовался 187). Святитель Димитрій уже окончиль совстить Розыскъ, какъ узналь о некоторыхъ чисто раціоналистическихъ мивніяхъ, укоренившихся въ нъкоторыхъ раскольническихъ обществахъ. Нужно было пріостановить изданіе и пополнить вновь, -- "Еще ми раскольники раздражний, писаль онъ въ Өеологу, и возбудили написать о исторіи евангельской и о притчахъ 188). Со временя собора 1682 года расколь сдвиаль страшный шать впередъ. Отторгшись отъ церкви, не вывя іерархіи, раскольнини ло необходимости одно должны были изминить, другое совсимъ оставить, иное перетолновать: ученіе церкви, следовательно, и ученіе раскола мало имъли уже между собою общаго; самъ расколь, лишившись благодетельнаго и необходимаго руководства церкви, разбился на множество направленій, толковъ, согласій и т. под. Понятно само собою, что при такомъ положении дъла простан и для цёли очень удовлетворительная форма полемики Жезла и Увъта была очень недостаточна и даже положительно неприложима. Новому полемическому сочиненюю, направленному противъ раскола во всехъ его видахъ, требовалась иная боле

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup>) Письмо 6, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup>) Розыскъ, стр. 432. Письма 7, 11.

<sup>188)</sup> Письмо 31.

систематическая форма изложенія. Хорошо понималь это св. Димитрій и даль своему сочиненію научную, болье соотвътственную существу дъла форму. Собранный имъ матеріаль онъ привель въ порядокъ, въ систему, обобщиль тамъ, гдъ возможно обобщеніе, и въ этомъ его существенное отличіе отъ полемическихъ сочиненій прежняго времени. Розыскъ св. Димитрія ростовскаго есть первый и очень замъчательный опытъ систематическаго обличенія раскола.

По внъшней своей формъ Розыскъ есть схоластическій искуено построенный силлогизмъ. Православное ученіе церкви, которое онъ всегда почти излагаеть въ началь обличения того или другаго неправильнаго умствованія раскольниковъ, есть сказать средній терминъ, (большая посылка), которому подчиняеть или съ которымъ сопоставляеть меньшій- ученіе раскола, откуда уже и выводить, что вёра раскольниковъ неправая и не старая, ученіе ихъ ложное и душевредное, дъда ихъ не богоугодны. Это можно сказать, -- постоянный и единственный методъ, которому святитель Димитрій следуеть въ своемъ Розыске; отступленія ръдки и объясняются причинами случайными. Такъ напр., поставивши своею задачею въ первой части Розыска изслъдовать: "есть ли ихъ (раскольниковъ) въра правая въра?" и "есть-ли ихъ въра старая въра?"--Св. Димитрій ръшаеть вопросъ: что есть въра? и довольно подробно излагаеть объ этомъ предметь ученіе православной церкви 189). Изложивши православное ученіе, св. Димитрій приступаеть въ разбору: въра раскольническая есть-ли правая въра? и говорить. "Исповъдують учители Брынскій въру во единаго Бога, а въ веществъ зримомъ и осязаемомъ Божества ищуть и въ веществахъ зримыхъ и осяваемыхъ въру свою полагають.

Старая икона то ихъ въра
Осьмиконечний крестъ то ихъ въра
Седмь просфоръ въ литургисаніи-то ихъ въра
Старыя книги то ихъ въра
Сложеніе перстовъ по ихъ нраву-то ихъ въра.

О пребезумнім! Еда ли нкона есть Богь? или число роговъ престныхъ есть Богь? еда ли число просфоръ есть Богь? еда ли



<sup>180)</sup> Ровискъ, стр. 1-9.

сложение перстовъ вашихъ есть Богъ?—Свята икона честная, но ивсть Богъ. Свять просооры, престною печатію знаменованная, но не суть боги. Честны суть и персты печатію внаменованная, но не суть боги. Честны суть и персты печатію вреста, поимъ-либо образомъ слагающієся, но не суть бози. Все то вещество зримое осязаемое, в не бози,

А понеже не боги: убо не въра».

И приходить въ такому заключенію: "венкъ не во единаго невидимаго Бога, но во многая видимая и осязаемая вещества въруяй, не право въруеть. А понеже раскольники не во единаго невидимаго Бога, но во многія видимая и осязаемая вещества: въ ветхія нконы, во осмиконечные кресты, въ число просфорное, въ старыя книги, въ сложение по ихъ нраву перстовъ, -- въруютъ; убо въра ихъ нъсть правая въра, но кривая, въ веществахъ видимыхъ и осязвеныхъ Божества ищущая и 190). Но это не значить, что св. православная церковь не почитаеть иконъ, вреста и пр.; напротивъ: почитаемъ мы иконы святыя, почитаемъ и честный Крестъ Господень и проч., и св. Димитрій вновь издагаетъ православное ученіе объ этомъ предметь —на основаніи св. писанія, св. преданія, богослужебныхъ книгь, правиль соборныхъ и внигь, подьзующихся уваженіемъ самихъ раскольниковъ; потомъ опять переходить къ раскольническому ученію. "А что раскольники говорять, будто св. отцы по старымъ книгамъ спаслися; то они отъ неразуманія своего лгуть: ни по старымъ бо реченіямъ внижнымъ ни по новымъ вто спасается, но по своимъ добрымъ дъламъ и въръ непорочной. А что расвольники порочеть насъ, акобы новыми книгами перемънили въру, на то отвъщаемъ: святый апостолъ Іаковъ, братъ Божій, оть самого Христа поставленный первый епископъ Герусалиму, написа святую дитургію. Та его дитургія бяше во всвять церквахъ восточныхъ поема лътъ близъ четырехъ сотъ. Таже св. Василій Великій, отолиъ церковный и учитель вселенныя, оставиль Іаковлю литургію и свою написаль, предаде церквамь. Здв вопрошаю суемудрцевъ брынскихъ; перемънилъ ли Василій Ве-



<sup>199)</sup> Розыскъ, стр. 9-12.

ликій старую въру, написавши новую литургію? По немъ св. Іоаннъ Златоусть, свою литургію, яже и до днесь поема есть, нанисавъ, предаде церввамъ: перемъниль ли Златоусть въру 191). "Аще премъненіемъ старыхъ нъкіихъ реченій въ новыхъ книгахъ въру перемънили, убо по ващему мивнію глагодати бы, яко и святые евангелисты, не согласно нъкая реченія и дъянія написавшіе, премъненну между собою сотворили въру". Св. Димитрій указываеть "несходство въ нъкіихъ реченіяхъ и повъствованіяхъ" въ четырехъ Евангеліяхъ 192) и потомъ переходитъ иъ частностямъ— объ Іисусовой молитвъ, о имени Іисуса и т. д.

Следуя этому методу, св. Димитрій во второй статье первой части Розыска решаетъ вопросъ: "есть ин раскольническая вера старая въра?" А такъ какъ истиню древняя въра содержится во двою: 1) въ догматехъ православныхъ, святыми апостолы и вселенскими соборами утвержденныхъ; 2) и въ преданіяхъ церковныхъ древнихъ, яже святые апостолы и святые древніи отцы предаша содержати върующимъ православно": то св. Димитрій считаетъ необходимымъ напередъ разсмотреть "обое то и догматы и преданія церковная, и потомъ уже повърить: есть ли брынская въра старая въра (193)? Издагая ученіе церкви и сопоставляя съ нимъ ученіе Аввакума, св. Димитрій ділаеть заключеніе: "се, о возлюбленній правовърній людіе, истинныя Христова стада овцы и святыя церкви, ся искренніи чада: разломихомъ здравымъ разсужденіемъ первый брынскаго сада плодъ, врай их заоврано и почтиннями розискоми розискоми чвое то: есть ли ихъ въра правая въра? и есть ли ихъ въра старая въра? И обрътохомъ въ томъ плоду, якоже въ Содомскомъ красноцвътномъ яблокъ не вкусъ сладкій, но смрадный прахъ и пепель обратохомъ, глаголю, яко насть ихъ вара правая вара, но кривая въра: и нъсть въра ихъ старая въра, но новая въра" 184).

Во второй части Розыска св. Димитрій изследуєть ученіє распольниковъ съ трехъ главныхъ сторонъ: "есть ли ихъ ученіє



<sup>19.)</sup> Розыскъ, стр. 23-26.

<sup>192)</sup> Розыскъ, стр. 35.

<sup>193)</sup> Розыскъ, стр. 49.

<sup>194)</sup> Розыскъ, стр. 82.

не ложно? 2) есть ли ученіе ихъ не еретическо? 3) насть ди въ ученіи ихъ худы на святыя вещи"? Выставивъ главные и существенные признаки истиннаго и не еретическаго ученія, св. Димитрій докавываль въ 1-й стать дожь ученія раскольническаго: ложь раскольническую о антихриств, кривой тодкъ ихъ о святый жертвв, о церкви рукотворенной, о поклоненіи, о святыхъ иконахъ, о святыхъ мощахъ, о времени последнемъ, о върв на земли, о образв и подобіи Божіи въ человацихъ, о исторіи евангельской и о притчахъ, о милостына въ тайна; во 2-й еретичность ихъ ученія, въ 3-й худу еретиковъ на святыя вещи, въ частности на четвероконечный кресть, на триперстное сложеніе, на божественныя тайны, на архіерейскій чинъ и Божія церкви 195).

Третья часть Розыска посвящена рашенію вопросовъ: какія дала добрыя угодны Богу и могуть ли быть угодны Богу дала раскольниковъ? На основаніи собранныхъ сактовъ, св. Димитрій рисуеть правственную жизнь раскольниковъ съ самой мрачной стороны; но и добрыя дайствительно дала, говорить онъ, не могуть принести имъ пользы, не могуть спасти ихъ, такъ какъ они совершаются вна церкви и людьми, неимающими истинной правой вары въ Бога, а дала могуть быть богоугодны и полезны для нашего спасенія подъ тамъ только условіемъ, если мы право варуемъ въ Бога и не противимся церкви 1986).

Размъры нашего сочиненія не позволяють намъ полнъе изложить содержаніе этой въ высшей степени замъчательной подемической книги; замътимъ только, что св. Димитрій, какъ получившій полное систематическое богословское образованіе, мътко и сильно поражаеть своихъ противниковъ. Доводы его всегда основаны на ученіи Св. Писанія и писаній отеческихъ, на правильныхъ умозаключеніяхъ, и по большей части неопровержимы, такъ какъ основаны на источникахъ, не допускающихъ возраженій и опроверженій. Тонъ серьёзный и строгій. Впрочемъ, какъ получившій серьезное богословское образованіе и не знавшій ничего о расколь въ прежнее время, св. Димитрій иногда не можетъ воздержаться отъ насмъщки надъ бреднями расколоучителей, ко-



<sup>195)</sup> Розыскъ, стр. 88-532.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup>) Розискъ, стр. 533 до конца.

торые поражають всякою своею нелапостью. Такъ напр. въ ХХУП главъ 1-й части, св. Димитрій, обличая неправомысліе раскольниковъ о догматахъ въры и ихъ новые догматы, пишетъ: "Той же лжеевангелисть и лжеучитель раскольническій Аввакумъ бевумная своя ученія и виденіимъ некіимъ чудеснымъ, бывшимъ ему, утверждаеть, о коемъ виденіи пишеть сице: "не якь де я въ великій пость 14 десй и видъль себя велика, руки и ноги и вубы, и весь распространился по всему небеси: и потомъ-де витестиль Богъ въ меня небо, и землю и всю тварь". О видънія чуднаго! о изряднаго чудотворца! небо, и землю и всю тварь съвль, гортанію своею поглонуль, во чрево свое вивстиль! Знатно выголодался гораздо, по 14 днехъ посъщенія своего толь ясти восхоть, яко не токио каменіе, но и всю землю съ небомъ и всею тварію изъяде. Какъ не просядеся чрево его! и дивно, что учениковъ своихъ не пояде. Мяю же, яко души ихъ давно уже поглонуль и во адовъ отходъ низпустилъ 4 197).

Впрочемъ такихъ мъстъ очень немного. По большей части рвчь св. Димитрія вротка, полна достоинства и располагаеть болъе въ примиренію и сповойному обсужденію спорныхъ пунвтовъ, чъмъ въ раздраженію; по крайней мъръ это можно сказать о тёхъ местахъ, где дело идеть о несущественныхъ разностяхъ. Нигдъ св. Димитрій не возводить несущественнаго на степень необывновенно важнаго, на степень догмата. Такъ напр. говоря о числъ просфоръ на литургіи, св. Димитрій не счель нужнымъ даже доказывать, сколько должно быть просфоръ на литургін и удивлялся только, какъ могь произойти изъ-за этого споръ. "Дивно убо, почто споръ дъется въ раскольникахъ о числѣ просфоръ: ни въ пяти просфорахъ, ни въ седьми просфоражъ тамиство совершается, но въ единой, изъ нея же вземлется агнецъ. И въ первенствующей церкви, во дни апостольскіе, на единой токмо просфоръ литургія совершашеся, якоже отъ Самаго Христа Господа на тайнъй вечери предадеся. Послъди приложищася и другія воспоминанія ради имене, о нихъ же приносится безкровная жертва" 198). Въ доказательствахъ св. Димитрія нельзя не видъть сравнительно большей силы и основа-



<sup>107)</sup> Розыскъ, стр. 19-80.

<sup>198)</sup> Розыскъ, стр. 22-23.

тельности, чемъ въ предъидущихъ полемическихъ сочиненияхъ. Такъ объявивши напередъ, что православные одинаково почитають, какъ четвероконечный, такъ и осьмиконечный кресть, и что следовательно объ этомъ, строго говоря, не должно бы быть и рвчи, св. Димитрій неоспоримо доказываеть, что 1) четвероконечный кресть не есть свновный кресть, какъ утверждають раскольники: ибо въ ветхозаватной церкви и въ практикъ еврейской націи креста совстиъ не было; въ прообразахъ же онъ долженъ быль по необходимости быть четвероконечнымъ, напр., въ благословение патріарха Іакова и проч. 2) Інсусъ Христось быль несомивино распять на четвероконечномъ креств который раскольники, не понимая смысла слова, называють датенскимъ крыжемъ: ибо Христа распять Пилать, а не жиды, и савдовательно распяль на своемь кресть — крыжь; но еслибы быль въ употребленіи и другой осьмиконечный кресть, и въ такомъ случав необходимо признать, что Христосъ быль распять не на осьмиконечномъ креств, а на четвероконечномъ. "Егда Христосъ Господь несяще раменами своими вресть, тогда престь той не бв еще осьмиконечень, но токмо четвероконечень, понеже не бъ еще на немъ ни титла ни подножія. Не бътитла, тую уже на Голгоев, Христу распяту бывшу, повель Пилать возложити на крестъ. Не бъ подножіе, понеже еще не вознесенъ бысть Христосъ на врестъ, и не видяху воины, до коего мъста досяжуть ногъ Христовы, ни содъяху подножія, развъ то на Голгоев сотворища"... 199).

Въ концъ книги вивотъ съ пастырскимъ наставленіемъ св. Димитрій обращается въ здравому смыслу всъхъ: онъ представляеть перечень дълъ раскольническихъ, которыя однимъ своимъ именемъ безъ всякаго объясненія должны доказать каждому здравомыслящему, что въ раскольническомъ обществъ нътъ и быть не можетъ ни истинной въры, ни нравоученія, ни истинно добрыхъ и спасительныхъ дълъ. Они сожигаютъ и сожигаются; предъ сожженіемъ женскъ полъ блудомъ оскверняютъ; сожженныхъ людей имънія себъ похищаютъ. Морятъ гладомъ на смерть; сею виною другъ друга ястъ жива въ затворъ. Дъвка волшеб-



<sup>139)</sup> Розыскъ, стр. 443, 444.

нымъ изюмомъ причащаеть. Младенца закалають; чародъйствами дюдей къ себъ привлекають; бракъ законный блудомъ нарицають; блудъ любовію Христовою глаголють быти; мужика Христомъ дълають, и аки Христу кланяются ему. Лицемърствують. Еретики Аввакума провиятаго въ святыхъ почитають. Перекрещивають и иноковъ перестрыгають. Поповъ, преемлемыхъ ими, переставияють. Въ плать молитву читають попы ихъ. Несвищенные простые мужики ісрейская дъйствують. Причастіе ложное творять. За царя Бога не молять. Иныя и крещенія отнюдь не имъють, иныя субботствують по жидовски. Вся сія дъла ихъ добрыя ли суть и богоугодная ли, всякь здравымъ разумомъ разсуди и виждь " 200). Преподавъ пастырское наставленіе, какъ они должны относиться и обращаться съ раскольниками, святитель заключаеть свое произведение молитвой. "Богь же премилосердный, не хотяй смерти грашныхъ, развратившихся въ расколь и раздоры и отпадшихъ церкви Его святыя, да обратить ихъ на путь правый, имиже въсть судьбами, и да присоединить твхъ паки святому своему избранному стаду... Васъ же чадъ своихъ, придерживающихся Матери своя святыя канолическія церквы, и въ правовъріи пребывающихъ да утвердить и укръпить въ святой въръ непоколебимы, и церковь свою да соблюдеть непреодольнну адовыми враты до скончанія выка. Аминь « 201).

Мы уже говорили, что Розыскъ есть ни что иное, какъ правильный и искусно построенный силлогизмъ: въ этой формъ главнымъ образомъ достоинства и недостатки этого произведенія. Правильно искусно составленный силлогизмъ, даже заключающій въ себъ нѣчто неистинное, не такъ удобенъ къ разрушенію; ложь часто открывается съ большимъ трудомъ и при самомъ строгомъ изслъдованіи матеріи и формы силлогизма. Искусно же составленный силлогизмъ, основанный на истинныхъ началахъ, совершенно законный по матеріи и формъ, положительно неразрушимъ. И раскольники при всъхъ своихъ усиліяхъ не могли сдълать ни одного сколько-нибудь серьезнаго возраженія. Нападали на нѣкоторыя слова, на отдъльныя ръзкія выраженія, повидимому невърные факты, но не могли сдълать серьезнаго



<sup>200)</sup> Розыскъ, стр. 610-611.

<sup>201)</sup> Розыскъ, стр. 642.

возраженія на все сочиненіе, которое стоить положительною уликою, осужденіемъ раскольниковъ; Розыскъ досель не даеть раскольникамъ покою, и тогда какъ о другихъ полемическихъ сочиненіяхъ раскольники повидимому давно забыли, Розыскъ досель вызываеть новыя сочиненія въ расколь, чемъ очевидно въ одно и то же время доказывается и сознаніе раскольниковъ въ несостоятельности собственныхъ возраженій на эту книгу и опасеніе ихъ за ея вліяніе на судьбу раскола. Но изъ того же самаго начала вытекають и недостатки Розыска. Въра и ученіе очень тесно сливаются между собою, и строго говоря ихъ невозможно разграничивать и отделять другь отъ друга, но по поставленной схоластической задачь ихъ необходимо было разграничить, и отъ этого произошла изкоторая путаница, повтореніе, растянутость. Впрочемъ, растянутость, повтореніе и мъкоторое отступление иногда зависъло отъ причинъ постороннихъ, напр., отъ того, что то или иное проявление раскола узнано было св. Димитріемъ въ то время, когда уже Розыскъ или его извъстная часть была уже окончена. О повлонении духомъ и истиною, притчахъ, евангельской исторіи св. Димитрій узналъ много повже, когда уже быль оконченъ Розыскъ, и потому **ЭТИ ЧАСТИ СТОЯТЪ-ТАКЪ СКАВАТЬ ОСООНЯВОМЪ** 202).

Отсюда же возниваеть и другой недостатовъ Розыска. Поставивши напередь себв цёль доказать, что вёра раскольниковъ не правая и не старая, что ученіе ихъ ложно и душевредно, что дёла ихъ небогоугодны, св. Димитрій обличаеть раскольниковъ, такъ-сказать съ внёшней точки зрёнія; онъ какъ будто во чтобы то ни стало поставиль себв задачею обличить раскольниковъ, кажется, что онъ обличиль бы даже тогда, когда не за что было обличить. Несравненно было бы лучше, еслибы онъ восходиль отъ фактовъ въ заключенію, а не отъ напередъ поставленной схоластической идеи, которую и съумёль доказать искуснымъ и ловкимъ подборомъ фактовъ. Наконецъ, нельзя не замётить еще объ одномъ существенномъ недостаткъ, который св. Димитрій допустилъ неизвёстно по какой причинъ, но который глубоко оскорбилъ и оскорбляеть лучшихъ изъ раскольниковъ досель: это его ъдкая саркастическая замётка объ имени

<sup>&</sup>lt;sup>2°2</sup>) Письмо 31, смотр. Розыскъ, стр. 161, 173, 211 и 351.



Ісусъ, которое раскольники конечно по невъжеству признаютъ единственно законнымъ и правильнымъ для имени Спасителя. Доказавши на основаніи историко-филологических данныхъ, что должно писать Інсусь, а не Ісусь, св. Димитрій говорить: "ино знаменуеть имя Інсусь, иноже-Ісусь. Інсусь, якоже прежде ръхомъ, толкуется съ еврейского явыка Спаситель, съ греческаго же-исцвиитель. Ісусь же что знаменуеть, внемлите. По гречески "Ібос-по нашему глаголется равный; онс же глаголется ухо-та два реченія егда воедино місто сложите, будеть Ісусь, еже глагодати — равноухій... И въ праву, въ нихъ (раскольнявовъ) инъ Ісусъ: не истиннаго бо Інсуса Спасителя и Исцвлителя нсповъдують, но нъкоего Ісуса разноухаю « 202). Такая насмъщва въ серьезномъ полемическомъ сочинении, думаемъ, неумъстна, твиъ болве что раскольники съ именемъ Ісуса соединяють то же понятіе о достоповлоняемомъ имени Христа Спасителя, Бога нашего, какъ и православные съ именемъ Інсуса.

Имвло ли какой либо успвить это сочинение и произвело ли какое существенное изменение въ религизной и нравственной жизни раскольниковъ? Само собою разумется, аподиктически на этотъ вопросъ отвечать нельзя; на этотъ вопросъ можно бы удовлетворить только при томъ условии, еслибы намъ известна была вся раскольническая литература, которая пока намъ известна только "по заглавио".

Впрочемъ, судя потому, что Розыскъ св. Димитрія ростовскаго вызваль много сочиненій въ средв раскола, можно полагать, что вліяніе его на судьбу раскола было велико и сильно. Прежде всего намъ извъстно, что противъ Розыска писалъ Денисовъ въ Виноградъ Россійскомъ и въ Поморскихъ отвътахъ 204) Григорій Яковлевъ въ половинъ XVIII столътія 205) и Тимовей Андреевъ въ началъ XIX стольтія или въ самомъ концъ XVIII 206).

Что же насается до того, какія изміненія произвель Розыскь



<sup>&</sup>lt;sup>202</sup>) Розыскъ, стр. 46—47. Поморскіе отвѣты, л. 164, л. 200 по Рукопис. курской семинарія.

<sup>&</sup>lt;sup>364</sup>) Виноградъ Россійскій, л. 107 на оборотъ, л. 108. Руковис. москов. дух. академін. Поморскіе отвъты, л. 33, 34 на оборотъ 74 на об. 164 на обор. 200, 290, 294 н 322. Рукоп. курской семинарін.

<sup>2015)</sup> Раскольнич. библіографія Павла Любопытнаго, № 199, сгр. 68.

<sup>300)</sup> Тамъ же, № 600, стр. 138.

въ въроучени раскольниковъ, то важется можно положительно сказать, что нелъпыя письма Аввакума были осуждены раскольниками благодаря Розыску и самъ Аввакумъ изъ святыхъ развънчанъ въ еретики самими раскольниками. Споръ объ этихъ письмахъ на Керженцъ начатъ много ранъе, но особенно сдълался оживленнымъ и окончился въ то время, когда уже Розыскъ разошелся въ тысячахъ эквемплярахъ по всей Россіи 207).

Въ 1717 г. были написаны, а въ 1723 году по повелению Петра I напечатаны ответы Питирима на 240 вопросовъ Чернораменскихъ раскольниковъ подъ именемъ Працицы духовной.

Поводъ и цёль написанія этого во многихъ отношеніяхъ замівчательнаго полемическаго сочиненія намъ уже извістны (См. о миссіонерской діятельности Питирима). Считаємъ нужнымъ сказать только о содержаніи, особенностяхъ и достоинстві этого сочиненія. Нівть никакого сомивнія, что первоначально Чернораменскіе раскольники подали Питириму 240 вопросовъ съ заднею пілію затормозить діло, уклониться отъ подачи отвітовъ на 130 вопросовъ Питирима. Подавая свои вопросы, раскольники разсчитывали, что Питиримъ или совсімъ не возьметь этихъ вопросовъ или, если возьметь, не станеть на нихъ отвічать; въ томъ и другомъ случай они могли уклониться отъ подачи отвітовъ и считать себя совершенно правыми. Діло вопреки ожиданіямъ раскольниковъ приняло совершенно иной обороть: черезъ годъ отвіть на ихъ вопросы были готовы.

Вопросы Чернораменскихъ раскольниковъ очевидно набросаны наскоро, даже небрежно, но рукою искусною, опытною въ этомъ дъяв. Вопросы эти касаются въры, догматовъ, преданія и обрядовъ церкви.

Въ числё вопросовъ пустыхъ, не относящихся къ делу и выставленныхъ съ единственною целю наложить лишній трудъ на составителя, есть много вопросовъ такихъ, которые несомнённо свидетельствуютъ, что составитель хорошо зналь все слабые пункты раскольническаго ученія и успёль запастись на случай казунстическими отвётами, долженствующими въ глазахъ неопътнаго оправдать и разрывъ раскольниковъ съ церковію и

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup>) Раскольнич. дъла XVIII в. Есинова, т. II, стр. 230—260.



необходимое и произвольное отступление раскола отъ полноты древне-православнаго ученія церкви. Таковы вопросы Чернораменцевъ о православіи Русской церкви и о Стоглавомъ соборъ. Ходъ мыслей и внутренняя связь этихъ вопросовъ можетъ быть представлена въ такомъ видъ. "Какъ смотръть на Русскую перковь. -- сохранила ли она православіе во всей его полнотв и чистоть оть В. Кн. Владиміра до Стоглаваго собора и оть сего последняго до дней патріарха Никона? Если Русская церковь сохранила во всей чистотв древнее православіе, то очевидно не было нужды въ соборъ и соборъ долженъ былъ впасть въ своихъ опредъленіяхъ въ ересь или расколь; но соборъ созванъ быль, какъ говорили собравшиеся на соборъ, по вопинцимъ нуждамъ церкви и въ своихъ опредъленіяхъ руководился древнею церковною практикою. Итакъ какимъ обравомъ должно смотръть на православіе русской церкви до Стоглаваго собора и какъ смотръть на Стоглавый соборъ, -- какъ на православный, ние какъ на соборъ, которымъ внесено неправославіе въ Русскую церковь? Православные говорять, что на этомъ соборъ внесено многое несогласное съ духомъ и положительнымъ ученіемъ церкви православной. Если дъйствительно опредъленія этого собора неправославны: то почему никто не заподоврнав православія этого собора до патріарха. Никона не только изъ пастырей Русской церкви, но и изъ пастырей церкви Восточной, гдъ, какъ говорятъ православные, православіе сохранилось во всей его чистоть? Если же никто не заподозрить этого собора, то одно изъ двухъ необходимо признать: или опредъленія этого собора признавались какъ въ Россіи, такъ и на Востовъ православными (потому что въ Россію не разъ приходили восточные архіерей и патріархи), или же, если опредъленія этого собора действительно неправославны, русскіе давно утратили древнее православіе и чистоту въры и въ Россіи давио уже не было православныхъ архісресвъ и царей"... Составитель вопросовъ не безъ задней мысли закинулъ словцо о православін царей: раскольники хорошо помнили, какое впечатленіє произвело на царевну Софію замічаніе Никиты Пустосвята относительно православія Алексвя Михайловича и Өеодора Алексвевича; а между прочимъ двло поставлено такимъ образомъ: или Стоглавый соборъ православенъ, или всъ цари русскіе и

Digitized by Google

архіерен, хотя невольно, были еретиками отъ времени Стоглаваго собора до патріарха Никона 20%). Такъ же составитель вопросовъ ставить вопросъ о таниствахь: таниства, совершаемыя по старопечатнымъ книгамъ до изданія книгъ новопечатныхъ, дъйствительныя святыя тайны, и православно ли и по чину ли совершались онъ; а если не по чину были совершаемы, не по преданію Христа Спасителя и св. апостоль и св. отецъ; то ты о всемъ томъ объяви по статьямъ и тъ незаконно совершаемыя тайны обличи св. Писаніемъ 20%).

Не менъе ловко собраны вопросы, касавшіеся религіознаго состоянія раскола послів отділенія ихъ отъ церкви. Полемическія сочиненія противъ раскола сділали свое діло; они по врайней мірт убідши раскольниковъ въ томъ, что вні церкви и законнаго священства нъсть спасенія. Эта мысль глубоко запала въ душу раскольниковъ и сильно безпокоила болће смыслящих изъ нихъ. И вотъ составитель Чернораменскихъ вопросовъ выбраль такіе вопросы, которые бы или оправдывали раскольниковъ за сдъланное ими отступление отъ древней полноты въ ихъ религозной жизни, или обвиняли православныхъ въ сдъланныхъ раскольниками отступленіяхъ и нововведеніяхъ, или наконецъ отняли бы у православныхъ законное право обвинять распольнивовъ въ нововведеніямь и перемінамь, такъ какъ тоже самое въ другихъ случаяхъ делають православные. Начиная съ вопроса 209 до 238 почти нъть ни одного вопроса, который бы быль поставлень безь задней мысли, безь строгой обдуманной цвли, не даваль возможности такъ или иначе извернуться, найти выходь изъ обвиненія въ отступничества и неправомысліи. Извъстно, что нъкоторые раскольники после отделенія отъ церкви жалали сохранить всв таниства и обряды; но такъ какъ у нихъ не было ни церквей, ни правильно и законно рукоположенныхъ священниковъ: то раждается вопросъ-спасительны ли эти такиства и обряды? Нъкоторую незаконность ихъ не можеть ди извинить ственительное положение раскольниковъ?

Въ вопросъ 209 чернораменцы спрашивали: "Пречистое Тъло Христово въ великій четвертокъ заготовляется на цёлый годъ;



<sup>&</sup>lt;sup>201</sup>) Вопроси 14—24. Пращица л. 36—50. Издан. 1752 г.

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup>) Вопросы 24—25. Пращица л. 51—52.

если эти тайны ради нужды будуть сохраняться многія літа: то причащающієся этихъ тайнъ причастятся ли Тела и Крови Христовой или тайны утратять свою силу?" Вопросъ этотъ предложенъ съ заднею целію. Раскольники сохраняли тайны, законно будто бы освященныя насколько лать назадь; чтобъ она не истошились, ихъ всыпали въ новое тесто, потомъ далили на мелкія частицы и раздавали своимъ единовърцамъ какъ истинное Тъло и Кровь Христову часто по дорогой цънъ: причастившійся этихъ частиць Тъла ли и Крови Христовой причастился? Нъкоторые изъ раскольниковъ похищали св. Тайны изъ церквей, другіе уговаривали православныхъ священниковъ за деньги совершать литургію по старо-печатнымъ служебникамъ на просфорахъ съ осьмиконечнымъ крестомъ, послв чего тайны поступали въ руки раскольниковъ; посему раскольники спрашивали: совершенныя православнымъ священникомъ тайны на тавихъ просфорахъ будутъ ди дъйствительнымъ Теломъ Христовымъ и Кровію? И принявшій ихъ причастится ди Тела и Крови Христовой и будеть ли спасительно это причащение? И погръшаеть ли въ такомъ случав священникъ и чему за это повиненъ? (вопрос. 211-212). Отвътъ понятенъ самъ собой, а потому раскольники сделали одинъ шагь далее и спрашивали еще: "Если священникъ по великой нуждъ совершить божественную митургію вивсто храма въ примичной храминів съ антиминеомъ или безъ антиминса: то будеть ли это Тело и Кровь Христовы? и чему будеть повинень священникь, поступившій такь, по суду церковному? (вопросъ 213). Составитель вопросовъ чернораменскихъ не сомнъвался въ отвъть Питирима на этотъ вопросъ; онъ зналъ, что Питиримъ, какъ защищающій дъло православія, не дасть утвердительнаго отвіта на этоть вопрось, такъ какъ съ точки зрвнія церковной это двло не законное, непонимание вначения святыни и таинства. Но составитель вопросовъ въ следующемъ вопросе дель понять, что то же непониманіе значенія таинства видно и въ дъйствіяхъ православныхъ. которые силою принуждають раскольниковъ принимать святыя тайны (вопросъ 214).

Не менте лукаво поставлены следующіе вопросы. "Когда бываеть нужда христіанамъ—или гоненіе отъ еретиковъ, или отъ неверныхъ, или какое-либо отъ кого утесненіе, и ради этой

Digitized by Google .

нужды можно ди ділать нівоторое изміненіе въ церковномъ. чаноположении, или и въ это время необходимо исполнять все (215 вопросъ); и если ито въ такое трудное времи допустить ивкоторое изминение въ чиноположения, то въ погришение ли ему или во спасеніе будеть?" (вопросъ 216). Съ какою палію заданы вопросы-очевидно для каждаго, но чтобъ затруднить отвъчающаго, всявдъ за этими вопросами поставленъ следующій: "не прилучается ли у васъ (т.-е. православныхъ) единому јерею масловъ соборовати кого кромъ діакона, и прочихъ священнивовъ? и аще случается тако, чесому тотъ јерей подлежати будеть?" (217 вопр.) Такимъ образомъ смыслъ этихъ вопросовъ будеть следующій. Ради нужды мы делаемь некоторыя отступленія и наміненія въ церковномъ чиноположеній, но насъ можно извинить, ибо ны дълвемъ отступленій ради нужды и гоненія; но можно ди извинить православныхъ, которые, пользуясь встии правами, темъ не менъе дълають отступленія отъ устава и измъненія, не им'я въ тому невакой удовлетворительной причины?

Вопросъ 221-й поражаеть ловкостью своей постановки и приспособленіемъ къ положенію раскола. "У еретиковъ новатіанъ и донатіанъ, въ приношеніи святыя евхаристіи, сущее ли пречистое Тъло и Кровь Христовы? и сходить ли призыванія ради ихъ Духъ Святый? Понеже о Бозъ нъсть погръщенія. И аще сущее пречистое Тъло и Кровь Христова, то достоить ли у нихъ христіанамъ причащатися, или ни?"

Нападан и защищансь въ своихъ вопросахъ, составитель по мъстамъ выставлялъ вопросы, въ которыхъ дълаетъ какіе-то намеки не особенно ясные для насъ, но кажется очень понятные для современниковъ. Питиримъ, хотя и отказывается датъ положительный отвътъ на вопросы и указываетъ на ихъ неопредъленность, но судя по очень осторожному отвъту можно заключить, что Питиримъ зналъ, куда и съ какою цълію бросаетъ камень составитель вопросовъ. Таковы напр., слъдующіе вопросы: "Аще кій архіерей или іерей имать кую противность, подлежащую ереси и о той противности имать запрещеніе отъ Св. Писанія: онъ же тое положенное запрещеніе презирая и въ ничто же полагая, но паче ратуя: и таковый архіерей или іерей, егда имать совершити святую литургію, имать ли отъ призыванія его Духъ Святый снити, хлъбъ же и виво въ Тъло

Христово и въ пречистую Его Кровь, претворити? (вопросъ 219-й). Аще который человъкъ объщается святыя соборы вселенскія прокляти, еретиковъ же въ сообщеніе пріяти: подобаеть ди православнымъ епископамъ, въдая такого съ еретини объщавшагося, общеніе имъти, на каковой-либо степень священническій возводити?" (вопр. 224).

Вопросы темны, неопредвленны, но несомивнию, что они преддожены не безъ цели, такъ какъ ответь на эти вопросы очевиденъ самъ по себъ и безъ особенной цъли нътъ никакого основанія задавать его. Не выдаемъ своего мивнія за положительно върное; но намъ кажется, что этими вопросами раскольники бросали камень въ Өеофана Прокоповича и Петра I. Извъстно, что Стеранъ Яворскій отказался рукоположить Осорана Прокоповича въ санъ епископа, прежде нежели тотъ дасть письменное отъ себя осуждение некоторыхъ неправославныхъ убъжденій, встръчающихся въ его сочиненіяхъ; но по привазанію Петра должень быль рукоположить, не дождавшись необходимаго свидетельства въ его православіи. Факть этоть быль безъ-сомнънія извъстенъ не однимъ только рукополагавшимъ. но всёмъ вто только хотель знать. Раскольники, собиравшие все клонившееся въ осужденію церкви въ утрать древнаго благочестія въ еретичествъ, не могли конечно пропустить безъ вниманія такого крупнаго факта, и воть при первомъ случав воспользовались имъ...

Не менъе хорошо знакомъ былъ составитель вопросовъ со всъми полемическими сочиненіями, ноторыя изданы были православными противъ раскола. Составитель усиълъ провърить все ихъ содержаніе и сдълать замвчаніе, гдъ только возможно было. Онъ постоянно задаетъ вопросы въ родъ слъдующихъ: "Книга Скрижаль приводить во свидътельство въ сложенію трехъ первыхъ перстовъ простыхъ людей, поселянъ—мужей и женъ; такожде и соборный свитовъ таковыхъ поселянъ приводитъ свидътельство приводитъ сицевыми словесы по Св. Писанію: держай рало когда умудрится? и мужикъ неукъ, когда во истивъ утвердится? чесо ради не согласуютъ? едини во свидътельство прісматоть, а друзіи отрицаютъ" (вопр. 188).

Правда въ числе поданныхъ Питириму вопросовъ чернораменизми не мало пустыхъ, на которые приходилось отвачать грамматически, а не богословски (вопр. 5); но нужно согласиться, что отвъчать такому ловкому совопроснику - дело делеко не легиое; требовалось самое основательное знаніе Св. Писація к твореній отеческихъ, церковной общей и русокой исторіи, кановики, археологін и т. под., требовались особениая осмотрительность и осторожность въ выраженіяхъ, такъ какъ составитель въ самыхъ вопросахъ своихъ далъ понять, что все въ его отвътахъ будетъ взвъшено, провърено, одънено. Составитель заранве торжествоваль: онъ кажется вцолив быль увъренъ, что на его вопросы вовсе не последуеть ответовъ, ман если последують, то неудовлетворительные. Но разсчеть оказался невъренъ. Питирииъ въ достаточной степени владваъ всеми необходимыми на этотъ разъ качествами. На наждый вопросъ представленъ самый полный и обстоятельный ответь, способный удовлетворить даже такого взыскательнаго совопросника, какъ Денисовъ, которому принадлежить составление чернораменскихъ вопросовъ. Въ целой общирной вниге неть ни одного голословнаго отвъта, всъ они основаны на такихъ данныхъ положительныхъ и очевидныхъ, противъ которыхъ по большей части невозможно было уже сделать новаго серьезнаго возраженія Мы въ короткъ изложимъ содержаніе отвътовъ Питирима и передисловія, которое онъ предпослель своимъ ответамъ.

Своимъ отвътамъ Питиримъ предпослалъ пространное предисловіе, въ которомъ на основаніи Св. Писанія старается докавать, что раскольники не имъютъ истиннаго Христова ученія и что слъдовательно среди ихъ Богь не пребываеть. Въ основаніе этого предисловія положены слова св. апостола Іоанна, Всякъ преступаяй и не пребываній въ ученіи Христовъ, Бога не имать: пребываній же во ученіи Христовъ, сей и Отца и Сына имать". Выставляя положительное ученіе Христа и апостоловъ и находя, что раскольники отступили отъ ученія, Питиримъ постоянно дълаєть такое заключеніе: и се явственно, что вы во ученіи Христовъ не пребываете, но преступаете и весьма, и сего ради въ васъ Бога насть. Раскольники посла отдъленія своего оть церкви, движимые злобою и раздраженіемъ, безумно писали и говорили, что нъть болъе церкви, нъть та-

инотвъ, что въра истинная сохранилась только въ ихъ раскольническомъ обществъ. Питиримъ на основани самыхъ ясныхъ мъсть Священнаго Писанія и толкованій св. восточной церкви доказываеть имъ, что церковь непременно пребудеть до скончанія міра со встии ся благодатными дарами и учрежденіями. Отсюда для всёхъ очевидно, пишеть Питиримъ, что всё вы противящеся во ученіи Христовъ не пребываете, но преступаете его; потому что Христосъ Самъ о перкви своей сказаль, что и врата адова не одолжить ее-т.-е. еретики и гонители, по толкованію блаженнаго Өеофилакта. Кому же лучше въритьвамъ ли еретикамъ и раскольникамъ, или Христу Господу, Который сказаль, что церковь Его пребудеть до скончанія выка (410)? Если же церковь пребудеть до скончанія віжа, то необходимо пребудуть въ ней истинные пастыри; ибо въ церкви положи Богь первъе апостолы..., и положивши такой ликь въ церкви на исполнение върныхъ, Господь объщался пребыть съ ними до скончанія въка: се авъ съ вами во вся дни до скончанія въка. Но прявые преемники впостоловъ-епископы, которыхъ Духъ Святый поставиль пасти церковь Бога жива, и истинные епископы будуть до скончанія въка; ибо Самъ Господь сказаль: вуплю дейте, дондеже прінду, что сказано, по толкованію блаженнаго Ософиланта, приточно о спископахъ.

"И отсюда опять очевидно, что вы въ учени Христовъ не пребываете, но преступаете его, и сего ради — въ васъ Бога нъсть. Христово ученіе дало власть удерживать и отпущать гръхи падшихъ св. апостоламъ, апостолы—епископамъ, епископы—іереямъ, по оному: якоже посла мя Отецъ... имъ же отпустите, отпустятся гръхи " <sup>211</sup>)... А вы раскольники, какъ поповщина, такъ м безпоповщина, вопреки прямому и ясному ученію св. Самого Господа дозволяете вязать и ръшить старцамъ и мужикамъ не посвященнымъ, или же бъглымъ попамъ, лишеннымъ права священнодъйствовать, убъждаете удаляться освящающихъ и спасительныхъ таинствъ Тъла и Крови Христовой, хотя Спаситель ясно сказалъ, что только ядый мою плоть и иняй мою кровь во мить пребываеть и Азъ въ немъ " <sup>212</sup>). Если же вы полюгаете,



<sup>&</sup>lt;sup>260</sup>) Пращица, д. 12—13.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>) Пращица, л. 13—14.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup>) Тамъ же, л. 15.

что въ построенной вами на Вътвъ храминъ совершаются истинныя таинства, то ошибаетесь сильно: это не церковь, но простан храмина, потому что построена безъ архіерейскаго благословенія, не имбеть антиминса законнаго, освященнаго и даннаго архіоросмъ 313). Питиримъ предвидвять здёсь вовраженіе Раскольниковъ-поляно ин повиноваться епископамъ, если жизнь жхъ не соотвътствуеть ученію? и даль на него прямой и положительный отвёть. Господь сказаль: слушаяй вась, Мене слушаеть, отметаяйся Мене, отметается пославшаго Мя. Эти слова очевидно относятся въ преемникамъ апостоловъ---ко вовиъ аржіереямъ, по сказанному: на Монсеевъ съдалищь съдоща внижмицы и окрисси, аще что рекуть вамъ творите, по дъломъ же мхъ не творите. Если же такъ сказано о фариссихъ, то тъмъ болье необходимо слушать архіереевъ — истинныхъ намыстинжовъ апостоловъ, которыхъ Духъ Святый поставилъ пасти церковь Божію и поторымъ неключительно предоставлено право учить пасомыхъ; но вы не слушаете ихъ, не повинуетесь имъ, называете ихъ еретиками; очевидно въ васъ Бога ивтъ, и Богъ въ вась не пребываеть. Христово ученіе-не входяй дверьми во дворъ овчій, но предазай инудь, той тать есть и разбойникь; и вы дъйствительно волки и пагубники, потому что не входите дверьми, т.-е. писаніемъ во дворъ овчій, но предазите кромъ инсанія, какъ обычно только ворамъ и разбойникамъ, и потому не инвете законнаго права на учительство. Како проповъдять, аще не послани будуть? Вы, презирая Св. Писаніе, самовольно принали на себя право учительства; след., вы-те самые учители, о которыхъ сказалъ апостолъ: они всё домы развращають, научая чему не должно, ради одной прибыли. И это совершенно върно. Прикрываясь дожнымъ благочестіемъ, вы ныряете по домамъ и соблазинете неопытныхъ, отгоргаете женъ отъ мужей, дъвицъ-отъ родителей, будто бы на цустынное житіе, на саможь же дъль приводите на осквернение и блудъ, почему въ вашихъ душепагубныхъ свитахъ сильно развито свверноблудіе и не только въ средв бъльцовъ, но и въ наставникахъ и въ на-



<sup>&</sup>lt;sup>2,5</sup>) Тамъ же, л. 15 на оборотв.

ставницахъ, и въ подначальныхъ старцахъ и старицахъ, чему я былъ очевидцемъ "· ² 1 ½)...

Относительно такихъ учителей св. Іоаннъ Богословъ далъваповедь христівнамъ-не принимать ихъ въ домы и радоваться вить не глаголяти; глаголяй же имъ радоватися сообщается дъламъ его здымъ. Неудивительно, что впадшіе въ расколь принимають таких свверных учителей; удивительно то, что прикимають ихъ непринимающіе ихъ ученія-чада св. православной церкви. Спрашиваю васъ помощниковъ и защитниковъ такихъ учителей: кому помогаете? хулителямъ св. церкви, ругателямъ св. таниъ, развратникамъ исполненнымъ лжи и неправлы? "Молимъ васъ, престаните убо споможаніемъ и защищеніемъ онвив противниковъ сообщатися двавиъ злымъ: паче же блюдитеся отъ таковыхъ звыхъ дълателей, по апостолу: блюдитеся отъ псовъ, блюдитеся отъ злыхъ дълателей... модимъ и васъ раскольниковъ разныхъ толковъ: отложите непокорство и во онвхъ противностяхъ, ихъ же есте вопросами объявили, повайтеся и пребывайте во ученіи Христовів и Богъ въ васъ пребудеть чревъ ноложенные отъ насъ ответы, и примиритеся-въ соединене косвятьй восточный и великороссійстьй церкви и ея пастыремъ: и такъ по апостолу, обрящете благодать во благомвренную помощь, о Христь Інсусь, купно со Отцемъ и со Святымъ Духомъ, Аминь « \* 15).

· При составлении своихъ отвътовъ Питиримъ даржался такого правила: отвъчать какъ можно кратче на тъ вопросы, которые раскольники ръшають согласно съ православными, и остананиваться на вопросахъ, которые раскольники по своему цервовному положению толиують по своему. Въ смлу этого правила онъ даеть самый краткій отвъть на ихъ вопросы о въръ, о догматъ, о преданіи, и самый поліный и обстоятельный на ихъ вопросъ: что есть церковь?

Въ отвъть на этоть последній вопросъ Питиримъ сначала ислагаеть на основаніи Св. Писанія и ученія св. отцевъ православное ученіе о церкви, о главъ и членахъ истинной церкви, правахъ и обязанностяхъ каждаго члена, отличительныхъ при-



<sup>&</sup>lt;sup>214</sup>) Тамъ же, л. 15--17.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup>) Тамъ же, л. 18 и на оборотв.

знавахъ истинной церкви и проч. и потомъ дълаеть сравненіе между церковію и расколомъ: можно ли по всемъ указаннымъ нризнавамъ раскольническое общество назвать церковію? "Итакъ изъ всего вышесказаннаго видно, что церковію называется и каждый человъкъ-истиню-върующій и домъ върнаго человъка. и наидая патріаршеская или архіерейская епархія, и всё въ мірё истинно върующіе и единомысленно пребывающіе въ въръ, таинотвахъ и догистахъ; церковію называется—вёра, житіе, завоны церковные, храмъ, сдъланный изъ камия или дерева и изъ полотна, и соединенно реще вся сія писанная, единовърныхъ цервовь, въ ней же должны вси пребывати въ повиновенів неотступномъ по Св. Писанію и по всёмъ вседенскимъ и поместстнымъ соборамъ. Эту-то церковь, основанную Христомъ Спасителемъ на камени, и врата адовы не одолжить: и какъ Христосъ сказаль о ней, такъ она и пребываеть неодоленно отъ врать ада-еретиковъ. Въ ней всецъдой и неповрежденной мы пребываемъ, содержа православную въру и всъ св. тамиства и догматы, преданные намъ отъ Христа и отъ св. Его апостоловъ н отъ наивстниковъ ихъ. Теперь мы спросимъ васъ, а вы намъ отвъчайте: если вы думаете, что ваше общество есть именно такая церковь, то покажите намъ на двий: всё ли вы, называюще себя старовърцами, во единой церкви пребываете? и составляете-ли одну церковь всв вы-поповщина, онуфріевщина, софонтієвщина, діаконовщина, и безпоповщина, перекрещиванцы, н итовщина и прочік разныхъ толковъ? и вст ли вы именуете другь друга быти твло Христово и уди отчасти? Но я несомевино знаю, что ваша церковь-не истинная церковь, знаю и обличу. Вопервыхъ, вст вы въ своей единой мнимой церкви не пребываете, и единою церковію не именуетеся, и единымъ твломъ Христовымъ и удами его не называетесь, какъ необхо-, димо нужно православной церкви; но называете другь друга еретиками, раскольниками, кривотолками. и потому другъ съ другомъ не молитеся, не вдите, и каждый изъ вашихъ толковъ навываеть себя церковію. Онуфріевцы сами о себъ говорять: наша перковь; софонтіевцы о себъ-наша церковь, и вы діаконовить о себъ-наша церковь, и безпоповцы, и всехъ другихъ толковъ распольники говорять: наша церковь, мы церковь. И но одному только этому ложь, неправда и лукавство ваше для

Digitized by Google

всъхъ очевидио: потому что едина въра, едино врещеніе, единъ Богь... слъдовательно, и первовь върныхъ должна быть одна по оному: и во единую святую, соборную и апостольскую церковь. Вамъ же приличнъе говорить: не во единую святую церковь, но во многія церкви, раздранныя, раздъленныя, и не во святую, но во еретическія, раскольническія и кривотолческія, потому что сами вы другь друга такъ называете. По толкованію св. Іоанна Златоустаго "имя церковь не раздъленія, но соединенія и согласія есть имя". Отсюда очевидно, что ваша перковь не истинная, но ложная ибо соединенія и согласія положительно не имъеть".

Вовторыхъ, по ученію апостола Павла, первое положи Богъ въ цериви апостолы и пр.: они же строители и всвхъ таниъ Божінкъ. Преемники апостольского первенства и строительства таннъ Божінхъ-патріархи, архіепископы, управленію которыхъ поручена вся церковь и данъ даръ строительства Божінхъ таннъ. Но такого церковнаго первенства и строительства такиъ Божіихъ ваша ложная раскольническая церковь не имветь, которыя наша православная церковь всецьло содержить. Посль этого ванъ ваша пустая раскольническая церковь можеть называться церковію? Никакъ невозможно, потому что не имъетъ всего преданнаго отъ Христа на спасеніе візрнымъ. Если же вы упорствуете, то скажите: гдъ ваши архіерен? Знаю, что не инвете, а если архіерея не имфете, то кто вамъ по старопечатнымъ внигамъ произведетъ архіерея? Кто безъ архіерея рукоположитъ іереевъ? Кто вамъ освятить антиминсь на освященіе церкви, вто вамъ благословить строить церковь, вто васъ повелить отъ гръховъ разръшать? Кто совершить муро и т. п.? Никто кромъ архіерея всего этого не можеть совершить. А отсюда ваша мнимая раскольническая церковь не можеть быть церковію, зане всего такого строенія пуста и весьма нага".

"Въ третьихъ, неистинность вашей церкви вытекаетъ изъ слъдующаго. Господь сказалъ Петру: созижду перковь Мою и врата адова не одолжить ей. Подъ этою церковію Златоустый разумветь—віру, жизнь и законы перковные, и объ этой перкви говорить, что она никогда не старвется, но юнветь, что и бівсы не преодолівють ее никогда: ратуема побіждаеть, навітуема одолівать и прочая симъ помобная. Спрашиваю васъ: отчего ваша

можная раскольническая церковь оказалась побъжденною, если не со стороны въры, то со стороны права, житія, законовъ церковныхъ? По Св. Писанію и по опредъленію вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ върные должны быть единомысленны относительно жизни, права, въры, таниствъ идогивтовъ, вы же крайке несегласны между собою и другь противъ друга вооружены — ноповщина противъ безпоповщины, одниъ стоить противъ другаго. Следовательно, ваша церковь побъждена и состарълась. Равнымъ образомъ церковь ваша является побъжденною и со стороны законовъ церковымъъ, потому что не имъсте архіерейскаго священнодтйствія, рукоположенія и всего того, что принадлежить по праву епископу".

Въ четвертыхъ, немотинность вашей церкви открывается изътого, что вы не имфете крамовъ, въ которыхъ воф вфрные должны собираться для общественной молитвы и для принесенія безкровной жертвы, несмотря на ясное ученіе объ этомъ Св. Писанія, на опредъленія вселенскихъ и помфетныхъ соборовъ, на церковную практику. Вы думаете отступленіе свое прикрыть ложнымъ толкованіемъ словъ апостола: вы есте перковъ Бола жива. Но очевидно не такъ нужно понимать это мфето апостола, какъ понимаете вы. Церкви всегда существовали и построеніе ихъ всегда признавалось необходимымъ 218).

На вопросъ раскольниковъ: ту же ли и понынъ содержатъ въру, накую принесъ велиній князь Владиміръ? Питиримъ исторически объясняетъ непреложное соблюденіе православія въ Россіи и указываетъ, какія есть погръшности въ книгахъ и почему, слъдовательно, необходимо было исправленіе ихъ. Какъ велико число этихъ ошибокъ и какъ грубы онъ, Питиримъ приводитъ для примъра множество такихъ ошибокъ изъ книгъ священныхъ и церковно-богослужебныхъ (Пращица д. 37—57). Затъмъ слъдуетъ пространное изложеніе о двуперстномъ и триперстномъ знаменіи креста, о сугубомъ и тройномъ алимуіа, и подробное и обстоятельное указаніе: какія были допущены по сему предмету погръщности на Стоглавомъ соборъ, которыя законно были осуждены на Большомъ Московскомъ соборъ 1667 г. (Пращица д. 58—88).



<sup>916)</sup> Пращица, л. 23-35.

Мы прежде говорили, что своими вопросами о православія Россіи отъ Владиміра до Стоглаваго собора и отъ Стоглаваго собора до Нивона, объ опредъденіяхъ Стоглаваго собора и православіи русскихъ после этого собора, раскольники думали воставить Питирима въ затрудненіе, полагая, что ему придется или привнать Стоглавый соборъ православнымъ, или назвать царей и архіереевъ этого времени неправославными. Но разсчеть ихъ оказался невъренъ. На Стоглавомъ соборъ, говорить онъ, дъйствительно сдълано нъсколько неправославныхъ опредъленій, и что эти опредъленія подходять по своему содержавію подъ ученіе различныхъ древнихъ еретиновъ, но отсюда никажъ не слъдуеть заключать, что архіерен, цари и вов русскіе не моган уже спастись. "Хотя отцы Стоглаваго собора утвердили много неправославнаго, но это не дълало нивакого препятствія ихъ спасенію, равно какъ не препятствовало спасенію подчинившихся опредъленіямъ этого собора, такъ какъ это было дъломъ невъденія: никто не обличиль ихъ, никто не сдвлель никакого возбраненія на этотъ разъ, и держали они не противящеся церкви, но по сущему невъденію. Точно также до пришествія въ Москву Максима грека въ нашихъ богослужебныхъ книгахъ было очень много грубыхъ ересей, по по этимъ книгамъ спаслися наши св. чудотворцы, потому что содержали такія великія ереси не изъ противленія церкви, но единственно по невъденію: до пришествія Мансима грека нивто имъ о тъхъ ересяхъ и погръшностяхъ не сказаль и не возбраниль, потому н спасенію ихъ не препятствовало... Но вы, раскольники, не можете толковать этого обстоятельства въ свою пользу. Вы не можете съ ними сравнивать себя, потому что удержавъ у себя нововведенія и погръшности, отринули существенные догивты, вивств съ послушаниемъ церкви, которал неоднократно и убъждала васъ, и запрещала вамъ, и досель молить оставить свои заблужденія и свое противленіе 4 217).

Относительно же Стоглаваго собора, почему нивто изъ святителей русской и восточной церкви не осудиль его опредъленій, если онъ дъйствительно неправильны, Питиримъ даетъ самый

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>) Пращица, л. 58, 77 на оборотв.

простой отвътъ. "Хотя опредъленія этого собора не были завираемы ни однимъ изъ архіереевъ, темъ не мене определенія его не вывють никакой обязательной силы; самый соборь не ниветь права даже называться соборомъ. Прежде всего опредълевія этого собора не имбють никавой важности потому, что имъ не утвердилъ подписью никто изъ восточныхъ патріарховъ, и нивто изъ русскихъ; къ тому же нивто и не зналъ про существованіе этого собора; следовательно, не могло быть ни порицанія его опреділеній неправильныхъ, ни утвержденія. Но какъ своро натріархъ Никонъ довель объ этомъ до ов'ядьнія восточ-, нымъ патріарховъ, бывшихъ въ то время въ Москвъ; тогда патріархи, данною имъ властію, весь этоть соборь съ его цовевъніями и проведятіями въ небытіе сведоща. Правильно ди поотупили патріархи на этоть разъ? Совершенно законно. Св. Іоаниъ Дамасинъ говоритъ: "Соборъ убо сей есть, егда пять патріврховъ утвердять едину въру, и едино слово: аще ли отъ никъ поне единъ оскудъеть или непокорится собору, то соборъ той насть соборъ, но сонмище и раздоръ суетенъ и непокоривъ". Итакъ соборъ этотъ не имъеть никакой обязатедьной силы, потему что опредвленія его сділаны безъ согласія восточной цервън; а не осудили этихъ опредъленій потому, что нивто не зналь вро существование этого собора 218).

Далве Питиримъ долженъ быль отвъчать на придирчивые вопросы раскольниковъ о времени напечатанія тъхъ книгъ, гдъ заповъдано креститься двумя перстами, и разноръчивымъ толкованіемъ самихъ расколоучителей о значеніи перстовъ при ихъ сложеніи свидътельствуетъ ихъ несостоятельность. Объясняетъ имъ, что ученіе ихъ объ'этомъ предметъ можетъ-быть названо нъсколькими ересями, по сходству съ иными еретиками, употребляющими такое знаменіе...; ръшаетъ ихъ вопросы касательно руки св. апостола Андрея Первозваннаго, который своимъ сложеніемъ обличаетъ мудрствованіе раскольниковъ. Затъмъ слъдуетъ ръшеніе вопросовъ о четвероконечномъ и осьмиконечномъ крестъ, о пятипросфоріи и седьмипросфорія, о печати на крестъ, и о вмени Інсуса и отвъты о полемическихъ книгахъ, направлен-



<sup>210)</sup> Танъ же, л. 78-79.

ныхъ противъ раскола, Жезлъ, Увътъ, Розысвъ (Пращица л. 90 и далъе).

На вопросъ 225: во время гоненія и нужды можно ли дълать нъкоторое отступление отъ церковняго чиноположения, или же христівне обязаны и въ это трудное время исполнять все сполна? Питиримъ не даетъ прямаго отвъта. "Объ этомъ спращиваете меня, говорить онъ, не потому, чтобы вы хотвли знать, но съ цвлію утвердить свое ложное мивніе: будто вы истинные христіане и будго вы въ гоненіи и тесноте пребываете. На восточную и русскую церковь вы смотрите, какъ на неправославную, а встать истинно-върующихъ духовнаго и мірскаго чина людей называете отступнивами; говорите, будто бы святая восточная и русская церковь и всв оставшеся върными ея чадами гонять вась. Это въ высшей степени несправедиво. Прежде всего сважу вамъ, что вы совершенно ложно называете себя истинными и православными христіанами: вы отступники и истинные еретики. И вновь доказываеть имъ отступничество ихъ отъ православной въры тъмъ же самымъ способомъ, какъ это кълагь въ предисловіи: раскольники не им'яють архіереевъ и священниковъ, не имъютъ молитвенныхъ храмовъ, не имъють таняствъ, развратничаютъ и т. под. Поэтому они не имъютъ никакого основанія сравнивать себя съ древними христіанами, гонимыми отъ язычниковъ и еретиковъ, такъ какъ тъ страдали за истинное ученіе, а вы за ложь и скорве сами навязываетесь на гоненія. Но воль скоро вы еретики, то вы заслуживаете наказаній и казней: такъ съ еретиками поступали въ ветхозав'ятной цервви, такъ поступали и въ новозавътной, какъ это можно видъть изъ примъра ап. Петра, поразившаго Ананію и Сапоиру смертію и изъ дъйствія православныхъ восточныхъ императоровъ, которые всегда еретиковъ казнили смертію или ссылали ихъ въ заточеніе. Послі множества приміровь въ пользу этой последней мысли Питиримъ въ заключение говоритъ: "Въ ветхомъ законъ дожныхъ пророковъ и противящихся церкви убивали, точно такъ и въ Новомъ Завъть еретиковъ различно наказывади и убивали. И тъ всъ еретики и противники-это навазаніе почитали за гоненіе, наказывающихъ же называли гонителями, мучителями. Но хотя и думали они такимъ образомъ о себъ, мивніе ихъ почитали ничтожнымъ: также нужно смо-

треть и на ваше мненіе, будто вы въ тесноте и въ гоненіи. Но напрасно св. церковь, благочестивыхъ царей и пастырей, защищающихъ церковь, нарицаете гонителями: это крайне несправедянво. Вы во всемъ подобны древнимъ еретикамъ: какъ древніе еретиви не покорялись родившей ихъ матери-св. цервви, такъ н вы ту же въру разоряете своимъ непокорствомъ, и матерь свою св. церковь, родившую васъ духовно, хулите и уничижаете, ругаетесь надъ всёми ся таинствами, избёгаете своихъ пастырей. Подумайте, какого наказанія достойны вы? Не законъ ли говорить: всякъ злословляй отца или матерь-смертію да умреть. Это о плотскихъ родителяхъ; темъ более достойны всякаго наказанія и ранъ злословящіе свою духовную матерь, а по не ноцъленіи ихъ и смертной вазни достойны, по ученію апостола: отвергася кто закона Моисеева, безъ милосердія при двою или тріехъ свидетелехъ умираетъ. Подумайте, сколь жесточайшей вазни заслуживаеть унижающій Сына Божія и думающій о крови вавъта, какъ о сквернъ, и укоряющій Духа благодати! Умолнемъ васъ, оставьте свое ученіе и дъла, гибельныя для вашего спасенія, и посл'ядуйте матери — святви церкви и ея пастырямъ. Если же не обратитеся къ церкви свитви и не принесете истиннаго раскаянія, то за свои дела получите должное " 219).

На ихъ лукавые вопросы: дъйствительно ли разръшение еретика православнымъ священникомъ, если онъ не подозръвалъ за нимъ ереси, служение еретическаго архиерея, если онъ не запрещевъ соборомъ? и можетъ ли бытъ спасительно таинство, совершаемое у еретиковъ? спасается ли впадшій въ ересь по невъденію? можетъ ли во дни гоненій сооружаться церковь безъ благословенія и разръшенія епископа? Питиримъ отвъчаетъ изложеніемъ правилъ соборныхъ и ученія св. отецъ, обличая при томъ раскольниковъ, которые отвергли у себя всякія правила, и разсуждають о власти архіерейской, не имъя у себя іерархіи. Касательно же разоужденій раскольниковъ о таинствахъ, Питиримъ приводить ученіе ихъ объ этомъ предметъ, и разноръчивымъ толкованіемъ ихъ обличаетъ ихъ непониманіе значенія, силы и спасительнаго дъйствія таинствъ.



<sup>219)</sup> Пращица, л. 350-362.

Въ вопросъ 223 раскольники писали: нужно ли оставлять ясное и очевидное о чемъ-либо писаніе святыхъ отцевъ ради неясного и сомнительного? разумня подъ этимъ тотъ факть, что о двуперстін, двойномъ аляндуїв и т. п. прямо написано въ внигахъ, о законности же триперстія, тройнаго аллилуіа и т. п. можно только предполагать. Питиримъ въ своемъ ответв котя и говорить, что для этого напередъ нужно бы было указать, о какомъ писаніи ясномъ и сомнительномъ идеть різчь, вначе невозможно отвъчать; но, очевидно, онъ понималь, къ чему расскольники предположили такой вопросъ, какъ это видно изъ последующихъ его словъ. "Еслибы вы сказали мне определенно, то отвівчаль бы вамъ съ большимъ удовольствіемъ; потому что очень часто случается у людей, что самое полезное, по недоразумънію, по упорству и злобъ пренебрегають, вреднаго же держатся, какъ подезнаго. И такого вреднаго писанія часто держатся не только сами одни, но часто по ненависти и другихъ стараются научить тому же, какъ это особенно можно видъть у васъ. Напр., ложное неизвъстнаго сочинителя описание жизни преподобнаго Ефросина псковскаго вы принимаете за истинное; а накой яжи тамъ не написано. Въ немъ повъствуется: будто бы ему являлась Богородица и повельла аллилуіа говорить по дважды, а по трижды запретила, будто бы немцы и поляки воскресенію Христову не върують, будто бы воплощался Духъ Божій, будто бы ангелы не учили святаго Игнатія аллилуів пъть по дважды и пр. Вы же такое ложное писаніе держите и безразсудно върите ему какъ истинному. И сами подобно тому ложно и криво пишете и толкуете, и такими ложными писаніями другикъ неопытныхъ развращаете, внушая имъ неповиновеніе св. церкви. Какимъ же образомъ вы впали въ такое заблужденіе? Встиъ извъстно, что васъ, раскольниковъ, существують много толковъ поповщина, безпоповщина, аввакумовщина, онуфрісвщина, софонтіевіцина, стариковіцина, діаконовщина, осоднієвшина, андреевщина, перекрещиванцы, нетовщина и многіе другіе подобиме симъ толки, а называетесь всв староверцами, и всв содержите книги старопечатныя и всё креститесь двумя перстами и между собою другь друга называете еретиками и раскольниками, вмъстъ не вдите и не молитеся. Отсюда видно, что вы писаніе толкуете неправо и весьма криво, почему и между собою называетеся

**привотодками...** И ради вашего многоразличнаго и неправаго мудретвованія, вамъ бы следовало въ этомъ вопросе написать епределенно: какое ясное писаніе и какого святаго кто отвергаєть? и какое писаніе темное и неясное и кто содержить " <sup>220</sup>).

На ихъ вопросъ — можно ди православнымъ отступить отъ неправомудрствующихъ архіереевъ и іереевъ прежде разсужденія соборнаго? Питиримъ отвъчаеть имъ на основанія правиль соборныхъ: епархіальные архіерен судять священниковъ, а не міряне, архіереевъ же судить соборъ; тв же сборища, воторыя бывали и бывають у васъ, не могуть быть названы соборомъ, такъ какъ состоять изъ неосвященныхъ людей — старцевъ и стариць, которыя, какъ самъ онъ видель, не стыдились приходить на сін собранія съ прижитыми ими дітьмя, а такъ-называемые трудники съ дубьемъ. Въ последнемъ ответе 240, касательно книги о правой въръ, на словахъ которой раскольники основывали бытіе антихриста въ церкви съ 1666 года, Питиримъ разбираеть это место книги о правой вере и указываеть на произволь составителя и потомъ самымъ этимъ мъстомъ докавываеть противное тому, что хотван доказать раскольники. Затвиъ пратко говорить вновь о болье важныхъ предметахъ разногласія раскольниковъ съ православными, осуждаеть ихъ произволъ и буйство, доказываеть необходимость исправленія церковныхъвнигъ, изъ-за чего раскольники церковь оставили, и въ заключение убъщаеть ихъ обратиться въ лоно матери своеймеркви Христовой, сотворивъ темъ великую радость не только людямъ, но и ангеламъ: ибо они радуются даже объ одномъ грвшник вающемся, а такъ какъ раскольниковъ множество, то и редость будеть вединая. Какъ истинный покорный сынъ церви, онъ просить прощенія, если только въ чемъ согрѣшиль и не право сказаль при написаніи сихъ ответовъ 4 231).

По своимъ внутреннимъ достоинствамъ, какъ полемическое сочиненіе, Пращица Питирима имветъ решительное преимущество предъ всеми предшествующими сочиненіями втого рода, не смотря на то, что это общирное произведеніе написано въ са-



<sup>&</sup>lt;sup>236</sup>) Пращица, х. 350—362.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup>) Пращица, л. 383 и далве.

мый непродолжительный періодъ времени. Превосходство этого произведенія объясняется отчасти происхожденіемъ и воспитаніемъ Питирима, отчасти теми научными средствами, которыми онъ располагалъ при написаніи этого произведенія. Воспитанный въ расколъ и проведшій всю свою молодость въ средъ раскольниковъ, Питиримъ по необходимости долженъ былъ узнать это общество такъ полно, какъ никто не зналъ изъ его предшественниковъ по части дитературной полемики съ раскольниками - Приготовляясь самъ сдвлаться раскольническимъ впологетомъ, пересматривая и отыскивая все нужное на этотъ разъ, онъ по необходимости долженъ быль увнать всв слабыя стороны въ ученім раскола, способъ и средства ихъ защиты, долженъ быль узнать и тв пункты ученія, въ которыхъ раскольники считали себя непобъдимыми. Ему также должно быть извъстно, какого рода доказательства для раскольниковъ должны были показаться сидьными и какія въ глазахъ ихъ не имфли никакого значенія, не смотря на ихъ очевидную ясность и основательность. Это помогло ему избъявть тъхъ недостатковъ, которые замъчали мы въ предшествовавшихъ полемическихъ сочиненіяхъ. Зная религіозную раздражительность и щепетильность раскольниковъ, онъ щедить это чувство,--не смеется надъ ихъ простотою и ограниченностью, не хвалится превосходствомъ своего ума и громаднымъ запасомъ всякаго рода свъдъній подобно Симеону Полоцкому, не осыпаеть ихъ бранью и ругательствами, какъ Полоцвій, патріархъ Іоакимъ и митрополить Игнатій. Будучи убъжденъ опытомъ, что всякое разумное доказательство, какъ бы оно върно и основательно ни было, въ глазахъ раскольниковъ не имъетъ никакого значенія, онъ нигдъ не прибъгаетъ къ діалективъ и силлогистивъ: онъ по преимуществу береть свои доказательства изъ твхъ же старыхъ книгъ, которыя пользуются уваженіемъ самихъ раскольниковъ, на которыя сами они ссылаются въ подтверждение своихъ доводовъ, и которыя потому необходимо должны имъть въ глазахъ раскольниковъ полную силу убъдительности. Ему извъстно было, что для раскольника каждое слово, каждан буква — догмать, тесно связанный со всемь содержаніемъ нашей въры, и онъ благодушно отвъчаеть имъ на всв самые мелочные и скрупулезные вопросы, не имъющіе ровно никакого значенія. Св. Димитрій Ростовскій, узнавшій

расноль, уже сделавшись интрополитомъ ростовонимъ, отказывается отвечать на некоторые неваниме пункты разнотласия, ссыдаясь на Жезять и Уветь, въ которыхъ объ этомъ довольно сказано; Питиримъ напротивъ былъ убъяденъ, что такое отношение произведеть самое неблагоприятное висчатлявие на раскольниковъ, и съ одинаковымъ усердиемъ отвечаетъ и на вопросъ о церкви и таинствахъ, и на вопросы объ алигуја и о троеперстии другие менте важные вопросы. Нельзя не удивляться терпвнию Питирима, когда читаемъ напримъръ доказательства его о томъ, что нужно читать молитву: "Господи Імсусе Христе Боже нашъ", а не "Господи Інсусе Христе Сыне Божій... 222), которыхъ онъ приводить целыя сотни.

По отношению въ раскольникама иля Питирина нать вопросовъ несущественныхъ, неванныхъ; для веяного онъ приводить множество доказательствь, обо всемь толичеть серьёвно. Ко всемь этимъ достоинствамъ должно присовожущить особенную простоту изложенія и особенную любовь, которою дышеть почти все произведеніє: видно, что говорить истанный пастырь, исиренно желающій разъяснить непонятное и спасти заблуждающихъ. Средства, которыми располагать Питиримъй при наимсание своихъ отвътовъ-громедны. Кромъ имить библейскихъ и церковнобогослужебныхъ, мъста изъ которыхъ онъ постоянно приводить въ подтверждение своихъ словъ, у него мочти на каждой странеце встречаются ссыми на томповани св. Іоанна Златоустаго, на сочиненія св. Іоанна Дамаскина, на толкованія Андрея Келарійскаго, на Прологь, Маргарить, правила и постановленія апостоловъ, на Кормчую, на толкованія Германа патріарха константиномольскаго и Сумеока Оссолюнивійскаго, на инигу о постинчествъ, — слово и книгу о въръ, на такъ-называемыя иниги Өеодорить и Кириллова инига, на творенія Максима Грека, на Стоглавникъ, Слевянскій лексиконъ, на отарый катихизисъ, на Четьи-Минен, на слова и беседы Есрема Сирина, на книгу Матеея Властаря, Камень въры, на внигу Іеронима о знаменитыхъ мужахъ, на историо Совомена, Павла діакона и Захара и пр. и пр.; промъ того у него мы видимъ безчисленное множество вы-



эээ) Пращица, л. 401-405.

писокъ изъ разныхъ древнихъ требицковъ, служебниковъ, чиновниковъ, соборинковъ, уставовъ и т. под., и своими свъдъніями, дужно замътить, онъ съумъть воспользоваться съ замъчательнымъ искусствомъ.

Отваты Питирима, нужно полагать, произвели необывновенно сильное вліянів на судьбу раскола: отвіты Питирима это - первый опыть отврытаго обънсненія раскольниковъ и церкви. Опыть этотъ окончился неудачно для раскольниковъ, и более добросовъстные изъ нахъ опъщил оставить свое общество. Миссіоперская дъятельность Питирина, отличавшаяся и до этого времени большимъ успъхомъ, съ этого времени дълается необывновенною: раскольники обращались къ церкви сотинми и тысичами, несмотря на свое упоретво, несмотря на строгость Питирима (который, накъ извъстно, не принималь въ общение съ перковио даже тогда, когда раскольникъ старался удержать одно только просперстіе). Конечно нельзя этого сказать положительно, но не безъ основанія можно предполагать, что его отвіты уб'яним раскольнивовъ въ отстушление ихъ отъ дравняго православія. Очень можеть быть, что они не доварями Питириму относительно законности троеперстнаго знаменія креста, трейнаго аликлуіа н т. п.; но несомевнио должны быле убедиться, что тамъ, где нъть ісраркіи, къть церкви,-тамъ къть спасснія. Начавшісся оъ этого времени сильные поиски раскольниками аркіерся, который бы поставлять имъ священивовъ и освящаль цервви,-есть кажется прямое сладствіе вліннія Пращицы Питирина. Объ особенно опльномъ вліяніи Пращицы Питирима на раскольническое общество можно судить и по раскольничьей литературъ: эта книга сдъдалась предметомъ самой жаркой полемики со стороны раскела.

Болье других писаль объ этой ниигь Денноовъ въ Россійскомъ Виноградь и особенно въ Поморовихъ отвътахъ <sup>223</sup>). Противъ одного онъ старался противоноставить сакты, противъ другаго отвъчать накумстиной, для третьяго, гдв это можно, онъ дълаль самый строгій притическій ракборъ; тамъ же. гдв не помогали эти средства, онъ принималь на себя обижен-

<sup>223)</sup> Виноградъ Россійскій, л. 37, 62 и 83. Рукоп. москов. дух. академін.



ный видь и только вадыхамь или обличаль Пигирима въ жестопости, въ несправединомъ оскорбления всехъ раскольниковъ 224). Какъ ни много этихъ возраженій — всё они ничтожны и суть следствія пустой раздражительности и желанія противопоставить ръзкому обличению хотя что-нибудь. Болье сильными безъ сомнънія должны быть признаны возраженія въ защиту двоеперстія, 8-ми-конечнаго преста и особенно возраженія относительно соборнаго двянін на Мартина Мниха, гдв Денноовъ двйствительно показаль замічательный критическій таланть и богатство своихь свъденій, и о рукъ св. апостола Андрея Первозваннаго. Отвъты Питирима о крестномъ знаменім еще разбираль и старамся доказать законность двоеперстнаго сложенія неизвістный составитель апологіи въ защиту двоеперстія 200). Судя по заглавію это сочиненіе принадлежить или Радіонову 334) или неизвістному автору, о которомъ упоминаетъ Любопытный 2274. Кромъ вышепоименованныхъ полемическихъ сочиненій противъ расжола въ этотъ періодъ явилось много сочиненій, которыя или совствъ не дошли до насъ или лежетъ доселт въ библіотелахъ, но которыя тыть не менье были вызваны тыми или другими явленіями въ жизни раскола и оказывали свое вліяніе на расколь. Впрочемъ и изъ указанныхъ сочиненій можно видеть, какъ блительно следила церковь за расколомъ и какъ хорошо она знала все происходивщее въ раскольническомъ обществъ во всъхъ его проявленіяхъ. Еслибы время не оставило намъ никакихъ другихъ актовъ и документовъ кромъ полемическихъ внигь, то и изъ этихъ однихъ сочиненій мы могли бы составить довольно полную и върную исторію мнимыхъ ревнителей благочестія. Изъ этихъ сочиненій мы видимъ, какъ и изъ-за чего возстали суевъры, какъ они удалились въ лъса и начали

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup>) Поморскіе отвіты, л. 34, 35 и 36, на обороті 73 на об. 74, 77 и 102 и на об. 130 на об. 138 и на об. 139, 169, 170 и на об. 173 и на об. 174 и на обор. 179, 183 и 185 и на обор. 191 и на обор. 192, 193, 194, 196 и 210 на обор. 241 на обор. 254 на обор. 256 на обороті 257, 266, 268, 278 и 274 на обор. 278, 288 и 289 и на обор. 322 и на обороті и проч.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup>) Tany me, s. 33-35, 35-51.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup>) Раскол. Сборникъ, принадлежащій курской семинарской библіотекъ л. 114—154.

<sup>221)</sup> Каталогъ Павла Любопытнаго № 135, стр. 51, № 570, стр. 131—132.

блуждать по распутіных міра, отыскивая Христа и истичной въры и, отыскивая, какъ постепенно, но быстро удалялись отъ истины-цви своихъ стремленій; видимъ, вакія незаконныя средства употреблями для защиты своихъ дожныхъ върованій и какъ потомъ религіозное общество постепенно утрачивало свой основной карактеръ и дълалось обществомъ гражданскимъ-партіею неловольныхъ, и партіей людей, желавшихъ пожить на распанку, вив всявихъ правиль, вив всего сдерживающаго и ограничивающаго произволь и животную чувственность, почему такихъ всегда въ этомъ обществъ принимали охотно съ распростертыми объятіями... Ни одно, даже мальйшее явленіе въ расколь не осталось незамъченнымъ; ни одно сколько-нибудь замъчательное явление въ жизни раскола не осталось безъ строгаго разбора, безъ обличенія. Видимъ съ другой стороны, навъ постепенно совершенствовалось само духовенство въ этомъ можно-скавать новомъ для него дълъ. Начавшись такими произведеніями, какъ Жезяъ Правленія, который дышеть оть начала до конца раздраженіемъ, нетерпимостью, насмѣшкою и руганью, полемика принимаеть болье соотвътственный ей характерь и достигаеть вначительной степени совершенства въ Розыскв и Пращицв, которыя имъють всв достоинства полемическихъ сочиненій и почти свободны отъ недостатновъ. Ко всемъ этимъ достоинствамъ подемической литературы этого періода должно прибавить еще то, что не смотря на фанатизмъ, невъжество и злобу раскольниковъ, полемическія сочиненія производили очень замітное и сильное вліяніе на судьбу раскола: одни изъ нихъ (болве честные и двиствительно искавшіе истины) оставдяли раскольническое общество и дълались истинными сынами церкви, другіе, — читая эти произведенія, по необходимости должны были укорачивать свою религіозную систему и изгонять изъ ней болье слабые пункты. Все это даеть намъ полное право сказать, что ни одинъ родъ дъятельности духовенства по отношенію въ расколу не отличается такимъ тактомъ, знаніемъ діла, соотвітствіемъ ціли и успівхомъ, какъ полемическая литература, которая заслуживаеть особеннаго вниманія и одобренія и въ извъстномъ отношеніи можетъ-быть названа образдовою.

Мы указали главные пункты дъятельности духовенства по отношенію къ расколу, способъ, прісмы и размёры дъятельности; теперь раждается вопросъ: какой же результать этой двятельности духовенства, чего вообще достигло «духовенство, чъмъ увънчались его труды?

Расколь усиливался и распространялся 420). Со времени учрежденія Св. Синода число раскольниковъ разныхъ секть и направленій составляло 1/4 всего русскаго населенія. Цифра эта слишкомъ велика и на первый взглядь представляется совершенно невъроятною, но если сообразимъ нъкоторыя обстоятельства, придемъ въ такому заключеню, что эта цифра не далека отъ истины. Прежде всего всв окраины Россіи были попреимуществу населены раскольнивами. Съверные поморскіе предвлы исключительно были ваняты раскольниками, цифра православныхъ едва ли достигала 1/4 населенія этого края. На съверовостокъ и востокъ Россіи-видимъ почти тоже самое. Въ предвижъ нежегородскихъ раскольниковъ было не менве половины всего населенія. Въ началь своей миссіонерской двятельности Питиринъ доносилъ Петру, что всехъ раскольниковъ въ Россіи не менъе 200,000; но очевидно Питиримъ ошибался. Въ Нижегородской епархіи и въ городахъ, приписанныхъ къ нижегородской изъ патріаршей епархін Питиримомъ, было обращено только изъ раскола около 100,000, но раскольники еще оставались въ вначительномъ числъ въ этой области и сверхъ того многіе оставили эти предълы 229). А такъ какъ въ нижегородской епархіи считалось не много болве 300,000; то следовательно раскольники составляли 1/3 всего населенія. Внизъ по Волгь и Дону, на берегахъ Каспійскаго моря, въ містахъ вольницы, разгула м "сиротства", были попреимуществу поселенія раскольническія, равно какъ и самый "вольный народъ" -- раскольники, что можно видъть изъ исторіи Булавинскаго бунта и другихъ волненій, про-



<sup>&</sup>lt;sup>224</sup>) Биотрее распроотранение раскова начинается собственно со времени нарствованія Петра I и при томъ не по вину духовенства. Если когда, то именно въ нарствованіе Петра явилось изъ среди духовенства довольно самихъ серьезныхъ защитниковъ православной русской церкви и обличителей раскола. Митронолитъ тобольскій Игнатій, святой Димитрій Ростовскій, Питиримъ нижегородскій, Іовь новгородскій, Авравиїй, Андроникъ—сильные и опитине обличители раскола дъйствовали въ это время.

<sup>229)</sup> Исторія нижегородской ісрархін, стр. 90.

исходившихъ въ этихъ мъстахъ въ царствованіе Алексвя Михайдовича и Петра I. Въ Сибирь раскодъниковь ссыдади, въ Сибирь убъгали они и сами, какъ это видно изъ донесеній Питирима, въ Сибири проповъдывали самые энергичные изъ расколоучителей, и потому неудивительно, что расколь быстро распространился по всей западной болье населенной Сибири. Изъ поведенія же сибирскихъ раскольниковъ и изъ замвчанія митрополита Игнатія нужно заключать, что общее ихъ число былоочень значительно. Стародубье и Вътка были также замъчательными раскольническими центрами. Прибавимъ въ этому, чтовромъ окраинъ и мъстностей отдаденныхъ отъ центра административнаго, особенно удобныхъ для раскольниковъ, раскольниковъ было немало и во внутренней Россіи, въ самомъ ея центръ. Принимая во вниманіе все свазанное нужно, согласиться съ темъ, что число раскольниковъ въ концъ ХУП и особенно въ началъ XVIII въка предполагаемое нами, едва ли будеть выше дъйствительнаго ихъ числа. И такъ, результаты двятельности духовенства въ этотъ продолжительный періодъ получились совершенно противоположные темъ, какихъ можно было ожидать. Несмотря на всё усилія духовенства, расколь усилился, достигь громадныхъ размъровъ по своей численности. Гдъ же причина этой налоуспъшной дъятельности духовенства? Чаще всего приходится встречать такой ответь: во всемь виновато духовенство и исвлючительно оно одно. Духовенство, говорять, было крайне невъжественно, не понимало своихъ обязанностей, само сочувсвовало расколу, не хотело взяться за дело дан не умедо, - было въ своей дъятельности крайне безтактно; оно было крайне безнравственно, заражено было пьянствомъ и другими поровами, сирывало раскольниковъ за деньги и часто переходило на сторону раскоја и пр. и пр. Словомъ во всемъ виновато исключительно одно духовенство. Ругать и смёнться надъ духовенствомъ и надъ всею его историческою двятельностью съ ивкотораго времени вошло въ обычай, сделалось модой. Въ массе документовъ можно найти нъсколько подтверждающихъ то, что нъкоторые члены духовенства дъйствительно были порочны пьянствовали, сврывали раскольниковъ за деньги и, зная про существованіе раскольниковъ, не доносили своему начальству и сами ничего не дълали,--есть факты, что некоторые члены духовенства за деньги и по убъяденію уходили въ распольнявамъ и отправляли тамъ богослуженіе въ распольничьемъ вкусь, --- этихъ-то фактахъ и основали свой приговоръ завентые историии. Правда есть и другаго рода фанты; но что намъ до нихъ? Достаточно и приведенныхъ! Скалавъ изпоторое обобщение, въ рока напр. сладующего: "если такъ поступили два, то, следовательно, такъ поступали и воб"... поставить завиочение и двлу вонець... И опльно и гладно и основано на фактахъ. Почтеннъйшей публикъ остается читать, върить и умиляться разработив въ машемъ оточества исторической науки. Почтемнъйшая публика дъйствительно повърила на слово и въ кастоящее время нешного найдется сомиввающихон въ томъ, будто духовенство неминовато или виновато немного въ усиленіи раснола въ вовці XVII и въ началь XVIII въка. Но вопреки уже установившемуся взгижу мы оважемъ: что истинияя, дъйствительная и главная причина, почему двятельность духовенства въ этотъ періодъ не принесла ожидаемыхъ плодовъ и отъ чего такъ сильно распространился расколь, лежить прежде всего: 1) въ самомъ расколь, потомъ 2) въ государственной жизни и наконецъ 8) въ духовенствъ, отрицать чего не вижемъ нужды.

Нътъ нивакого основанія сомнаваться въ всеренности расколоучителей. Они искренно и всемью были убъщены въ истинности своихъ сусвърныхъ мийній; только окончательно, убъжденный въ правоте своего дъла можеть поступать такъ, какъ напримерь поступаль Авванумъ, дьякомъ Осцоръ и другіе первые расколоучители. Сомичные не нивно здась маста, даже слабал тань его не пропрадывалась въ душу суеваровь. Къ такому въ высщей степени сильному убъяванию, не допускающему никалихь сомизній и возраженій, прим'вшелесь въ значительней . степени оскорбление и желание мести. То и другое, вритое вийств, родило фанатизмо, которымъ дышить вся двятельность раскодручителей. Съ витузіавномъ и фанатическою ревностію глубоко убъжденнаго въ правотъ своего дъла, съ ненавистію и злобою оспорбленнаго, разлосили слово лжи расколоучители и сившили распространить его всюду. "Для распространенія рас-

<sup>230)</sup> Полное историч. изв'ястіе о раскольникахъ Андрея Іоаннова, ч. І, стр. 83.



Накоторые расколоучители съ умиленіемъ, со слевами и рыцаніємъ преподавали ученіє раскола и умоляли православныхъ спасать свои душу принятиемъ его, накъ это делать расколоучитель Іоаннъ Доментьевъ 231). Люди съ такимъ настроеніемъ души неспособны слушать наставленій, убъщеній, разъясненій, и еще менье епособны убъщаться, провърять себя, переходить на другую сторону. Мы выше видели, съ какою любовію, съ какимъ терпвијемъ отны собора 1666--67 гг. старались обратить на путь истины расколоучителей; но чего же добились отцы собора?-Одинъ вивсто ответа сивнися въ глаза патріаркамъ, оснорбляль ихъ и продствоваль въ соборѣ \*\*\*); другой "укори въ лице весь освященный образъ" 383), третій, когда его убъядали, "ничесому же винмаше, но въ своемъ упорствъ укръплящеся « 334). Нъкоторые повижимому поддавались убъяденю и давали покаянные руковисанія, но потомъ спять становились на сгорону раскола и движнесь еще более ревностиыми защитниками и распространителями своихъ суевърій 325). Теперь раждается вопросъ: отчего эти люди остались при своихъ неленыхъ убъщеніяхь? Почему съ собора они вышли еще болье раздраженными? Потому ли, что на соборъ не было истинно образованныхъ дюдей, способныхъ взяться за дъло или по другимъ дакиль причинамь? Намъ извъстно, что на соборъ 1666-67 гг. были и изъ прековъ и изъ русскихъ истинно-образованные енископы, способные дать семый удовлетворительный ответь, самое полное объясненю на всв относящеся въ этому двлу вопросы: Пансій Лигиридь, митрополить Газскій получиль самое блестящее воспитание, обладаль радание даронь слова, ловкостью и везык необкодимыми на этоть разъ качествами, Лазарь Барановичь-очень образованный человает и одинь изъ дуншихъ проповъдниковъ своето времени Иларіонъ;--были ис-



<sup>231)</sup> Русскій расколь старообрядчества. Щанова, стр. 203,

<sup>232)</sup> Автобіографія Аввакума, стр. 85-86.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup>) Дополнит. акты истор., т. V, стр. 457.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup>) Дополнит. акти истор., т. V, стр. 452. Смотр. Раскольнич. сборникь, л. 195—203. рук. Курской семинарской библіотеки.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup>) Дополнит. акты истор., т. V, стр. 457. Полное собраніе законова, т. VI, № 3522. Древняя россійская вивлючика, ч. XV, стр. 430—431.

тимно образованные изъ архимандритовъ, присутствовавшихъ на соборъ. Нътъ, недостатва въ образованныхъ и опытныхъ людихъ на соборъ 1666 — 67 гг. не было: съ этой стороны соборъ располягалъ громадными средствами; не было недостатка въ лицахъ авторитетныхъ, пользовавшихся вполив заслуженныхъ уваженіемъ и довъріемъ. Но для расколоучителей, съ которыми приплось имътъ дъло собору, всъ эти качества не имъли ровно никакого смысла: они не могли дозволить себъ унизиться до объясненія въ дълъ въры, томъ дълъ, въ которомъ они считали себя самыми компетентными судьями. При такихъ условіяхъ не только соборъ 1666—67 гг. не могъ достигнутъ желанной цъли, но эта цъль не достигнута была бы и тогда, еслибы со всего свъта были собраны самыя образованныя и авторитетныя лица.

Чувства, одушевлявшіе расколоучителей, ихъ взгляды и стремленія всецьго переливались отъ расколоучителей въ воспріничивыя, мягкія по природъ своей сердца (русскихъ простолюдиновъ) ихъ послъдователей, сдълались основнымъ принципомъ, главнымъ руководительнымъ началомъ ихъ жизни и дъятельности. Нелишнимъ считаемъ указать эти чувства, взгляды и стремленія расколоучителей, и въ какой мъръ они усвоены были ихъ послъдователями, чтобы отгуда можно было видъть, насколько вообще могла быть плодотворна дъятельность духовенства. По большей части этихъ условій не принимають въ разчеть, когда дълають приговоръ о дъятельности духовенства и о борьбъ его съ расколомъ.

Страдая фанатическою ревностію, не имівшею преділа, распространить свое жалкое ученіе, утвердить его, сділать однажды навсегда господствующимь, Аввакумь для своихь жалкихь послідователей предписаль правила, которыми они должны были руководиться для достиженія преступной ціли, и которыя бы ставили его послідователей внів всякаго вліннія, долженствующаго разоблачить ложь, обличить невізжество и суевіріе. Для защиты своихъ религіозныхъ интересовъ Аввакумъ признасть всів средства, какъ бы они ни были преступны и безиравственны, законными: убійство ненавистнаго человіка, открытый мятежь, бунть, кровопролитіе, по мнівнію Аввакума,—законныя средства, которыми должно добываться торжество, и къ которымь

онъ и самъ охотно бы прибъгъ, еслибы тольно была накая нибудь возможность. "Дайте-только срокъ! я вамъ (несогласнымъ съ ученіемъ раскольниковъ) и лучшему-то ступлю на горло о. Христь Ісусь", писаль Аввакумъ въ своемъ "разсумденіи" 336). Въ своемъ посланіи "книга ко всёмъ нашимъ горемынамъ маленькан", Аввакумъ пошелъ дальше. Онъ предписываеть своимъ последователямъ: "Станемъ добре, станемъ твердо, не предадимъ благовърія, подвигнемся на богоотступныя и богомерескія нечестивыя никоніаны". Какимъ же образомъ ототанвать благовъріе и подвигаться на нечестивыя никоніаны? А воть вакъ: не имать никакого общенія съ ними, не входить въ православные храмы, не принимать православныхъ священниковъ, а если духу кватить, и бить ихъ потому что это угодно Богу... "А на модебны ть, котя и давайте имъ, а молебны ть въ Москву ръку сажайте. Хотя и попа-то, врага Божія, въ воду-то, посадить и ты не сокрышишь"... 237). Разделаться съ своими врагами такимъ образомъ,очевидно, была завътная мечта Аввакума. Въ посланін къ царю Өедөрү Алексвевичу онъ писаль: "А что, Царь-Государь, какъ-бы ты мив даль волю: я бы ихъ, что Илія пророкъ, всвять перепласталь во единь день: не оскверниль бы рукъ своихъ, но освятиль бы, чаю... Переводы Никона собаку разсвили на четверо,. а потомъ бы нивоніанъ"... <sup>238</sup>). Онъ хвалиль Соловецкихъ мятежниковъ за ихъ доброе стояніе, т.-е. бунть, и съ восторгомъблагодарить возненавидъвшаго Никоніянъ, "яко амію" 259). Ложь, обманъ, коварство, подвупъ-не только законны, но необходимы Какое же средство послъ этого остается незаконнымъ? Аввакумъ, какъ и всв престуные двятели, прибъгъ къ знаменитому ісзуитскому правилу "цвль освящаеть средства". Впрочемъ, для Аввакума всв эти средства должны были представляться особеннозаконными потому, что въдь всъ никонівне-Содомляне и Египтяне, слуги антихриста, усердно уготовляющіе ему путь, а будто преступно сражаться съ антихристомъ и его воинствомъ?! Итакъ, вотъ первое и главное правило для всёхъ последователей Ав-



<sup>&</sup>lt;sup>езе</sup>) Описаніе нікоторых в раскольнич. сочиненій Александра Б., т. II, стр. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup>) Тамъ же, отр. 19—20.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup>) Тамъ же, стр. 37—38.

<sup>111)</sup> Тамъ же, стр. 5, 37.

вакума: сажай въ реку своихъ противниковъ, а лучше всего берись за ножъ и режь, какъ пророкъ Илія. Какъ увидимъ даяве, раскольники къ сердцу приняли это непавистью написанное правило. Но если ты малодушень, или если обстоятельства тавого рода, что невозможно последовать этому правилу съ надеждою на усивую; то умри двло благое и спасительное, тольно не изменяй древнему благоверію. Къ вниге "на врестообразную ересь" тотъ же неистовый суевъръ пишеть: "а иные ревнители закона суть уразумеща лесть отступленія, да не погибнуть завдухомъ своимъ, собирающеся во дворы съ женами и детками и сожигахуся огнемъ своею волею. Блаженъ изволь сей о Господъ 340). Въ посланіи же въ какому-то Симеону Аввакумъ. убъждая стоять за древнее православіе и не бояться мученім, такъ говорить объ огнесожжени "хотя и бить стануть или жечь и на славу Богу о семъ... Но что лучше сего? съ мученика въ чинъ, со апостолы въ полкъ, со свитители въ дикъ..; А въ огиъто здёсь не большое время потерпеть. Аки окомъ мгнутъ, такъ душа и выступить пить-развъ тебъ не разумно? Боишься печв той? Дерзай плюнь на нея, не бось! До пещи страхъ-отъ. А егда въ нея вошель: тогда и забыль вся. Егда уже загориться: а ты и видищь Христа и Ангельскія силы съ Нимъ. Емлють души тв отъ телесъ, да и приносять ко Христу. А онъ-надежа и благословляеть, и силу ей подаеть божественную. Не уже втому бываетъ тяжка, но яко восперенна. Туды же со ангелы детаеть; равно якъ птичька попархиваеть; ради изъ темницы той выдетвла. Воть пъла, до тово плачуще: изведи изъ темницы душу мою исповъдатися имени твоему... Ну, а то вышлажела. Темница горить въ пещи: а душа, яко бисеръ и яко влато чисто взимается со Ангелы выспрь во славу Богу и Отпу"... 241). Встхъ сожженныхъ и сожигающихся онъ уподобляеть тремъ отронамъ, брошеннымъ въ нещь по приназанію Навуходоносора 242). Итакъ, всеми законными и незаконными средствани отстанвай свое дело, а если неть надежды на успекь, неть



<sup>240)</sup> Тамъ же, стр. 5.

<sup>241)</sup> Тамъ же, стр. 31.

<sup>212)</sup> Тамъ же, стр. 24, 16.

возможности одержать побъды-умри, сожгися: блаженъ сей изволь о Господъ.

Изъ опасенія, чтобъ кто-либо изъ его последователей не обратился къ церкви, Аввакумъ предписываль всёмъ своимъ горемыкамъ меленьнимъ имъть зивиную мудрость, но особенно избъгать всявихъ сношеній съ православными священнивами, которые легко могли раскрыть глаза увлеченными суевирами. "Нынъшніи духовніи—словомъ духовніи, а дъломъ бъси. Все ложь, все обманъ. Какой туть Христосъ! Ни близко, но бъсовъ полки. По всей вемлъ распространися ложь, а наипаче же во мнимыхъ духовныхъ. Они же суть, яко скомрохи ухищряютъ и прельщають словесы сердца незлобивыхъ... Блюдитеся отъ таковыхъ... 342). Но такъ какъ волею неволею приходилось раскольнивамъ входить въ сношенія съ православнымъ духовенствомъ, то предусмотрительный Аввакумъ написалъ своимъ последователямъ способъ, какимъ легко можно было отделываться отъ подобныхъ посъщеній и благодаря которому эти посъщенія менъе всего могли приносить вреда суевърамъ. Молебны виъстъ съ попомъ Аввакумъ совътываль отправлять въ Москву-ръку; а съ водою тою какъ онъ (священникъ) придеть въ домъ твой и въ дому побывъ водою помочить: и ты послъ вымети его метлою; а робятамъ вели по занечью отъ него спрятаться; а самъ съ женою ходи туть и виномъ ево пой, а самъ говори: "прости, бачко, не чисть... и не окачивались, не достойны ко Кресту". Онъ вропить, а ты рожно-то въ уголь вороти или въ мошну въ тв поры пользь, да деньги ему добывай. А жена за домашними дълами поди, да говори ему раба Христова: "бачко! какой ты человъкъ! Аль по своей попадът не разумъещь? Не время мит. "Да какъ-нибудь, что собаку, отжывите его".,. 244).

Чувства, одушевлявшім расколоучителей, всецвло переливались въ душу ихъ последователей; правила, советы принимались из сердцу и делались руководительнымъ началомъ въ жизни, нанъ это можно доказать множествомъ фактовъ. Если же общество раскольническое было построено такимъ образомъ; то едва ли справедливо обвиненіе духовенства въ бездёятельности

<sup>244)</sup> Расколь, обличаемый своею исторією, стр. 80-81.



э43) Тамъ же, стр. 19-20.

и неумвным взяться за двло. Кровью забрызганы первыя страницы исторіи раскола; мятежами, убійствами, насиліями всякаго рода "ревнители древняго благочестія" старались доназать истанность ошибокъ, заблужденій и суевърій, и доказывали такимъ образомъ до твхъ поръ, пова не отнята была последняя надежда, возможность довазывать такимъ путемъ. Явилась первая книга, свободная отъ грубыхъ ошибокъ, и вровью обагрился помостъ держовный и алтарь. Во исполнение соборнаго опредълениясовершать обряды церковные по древнему чину, изложенному въ служебнивъ-Тверской архіерей отправиль нъсколько духовныхъ лицъ въ Нилову пустынь для наблюденія за порядвомъ. Ревнители древняго благочестія возмутились: давшіе объть смиренія и незлобія инови Ниловой пустыни согласились стоять за свои старопечатные служебники, просфоры съ осьмиконечнымъ врестомъ и т. п. в велели пономарю Корнилію наблюдать въ алгаръ, чтобы священникъ не дерзаль поступать "по новинъ", объщаясь за него вступиться, если священникъ не послушается пономаря, или потребуется помощь. Корнилій убъждаль служащаго священника словомъ совершать проскомидію на семи прос-ФОРАКЪ СЪ ОСЬМИКОНЕЧНЫМЪ КРЕСТОМЪ, ПОТОМЪ, КОГДА СВЯЩЕНникъ напомнилъ пономарю о его пономарскомъ мъстъ и обязанностяхъ, жалкій суевъръ вздумаль доказать истинность свонкъ бредней другимъ способомъ; окъ ударилъ священника пеголовъ кадиломъ съ горячеми углями такъ сильно, что разбилъсамое вадило. Посланные отъ архіерея, услышавъ шумъ, вбъжали въ алгаръ и исторгли оттуда дерзнаго пономаря; но иноки вступились за жалкаго суевъра: они схватили церковныя книги, подсвъчники, ключи, щипцы и т. п. и начали жестокую битву внутри храма, такъ что церковный помость обагрился кровію 245). Суевъры объ этомъ прискорбномъ событи отзываются съ особенною похвалою: Корнилій за свой поступовъ названъ Финессомъ, иноки-истиными ревнителями 246).

Соловецкая обитель съ самаго начала книжнаго исправленія была недовольна начатымъ діломъ книжнаго исправленія; но не

<sup>&</sup>lt;sup>341</sup>) Исторія Россів Соловьева, т. X, стр. 210. Раскольн. сборинка, л. 12 на оборотів.



<sup>345)</sup> Исторія русской церкви Филарета, пер. Ш, стр. 192.

прерывала своето общенія съ церковію, не возставала открыто противъ церковной и граждановой администраціи: она только просила дозволенія отправлять богослуженіе по старо-печатнымъ кингамъ, отназываясь принять новыя книги на томъ только основанів, что "намъ коснывъ старцамъ (соловецкимъ инокамъ) не время вновь учиться по новымь книгамъ: мы и по старымъто съ трудомъ служимъ 347). Съ этою просьбою были отправлены соборный старецъ Александръ Стукаловъ, Никонъ архимандрить, и Вареоломей, архимандрить Соловецкій <sup>248</sup>). Но недовольство приняло форму открытаго мятежа противъ церковнаго и гражданскаго правительства тотчасъ, какъ изъ Аввакумовскихъ и Лазаревыхъ учениковъ некоторые прибежали въ страны свверныя, на островъ Соловецкій и тамо возмутили обитель преподобныхъ отцовъ Савватія и Зосимы, со всёмъ ея братствовъ "... 249). Итакъ, обитель оставалась въ должномъ повиновеніи церковному и гражданскому правительству, докол'в не коснулся ел тлетворный духъ расколоучителя, дышащаго элобою и местью и предписавшаго такой образъ двиствованія для вожув своих в последователей. Ученики фанатика, некоторые изъ Соловецкихъ иноковъ отъ лица всей обители (хотя не имъли на то права и полномочія) послали къ царю челобитную, въ которой просиди его взыскать древнее благочестіе и дозволить имъ отправлять богослужение по старо-печатнымъ внигамъ. Многіе изъ иноковъ были несогласны съ Азаріемъ и Геронтіемъ, но ихъ не слушали: воодушевленные фанатизмомъ бликайших учениковъ Аввакума, иноки не стали даже смотръть новыхъ кингъ, не позволяли смотреть и другимъ, и крепко накавывали несогласных съ ихъ образомъ мыслей 250). Но несмотря на дъятельность агитаторовъ, Соловецкіе иноки не имъли возможности возстать противъ существующаго правительства: они были для того слишкомъ слабы.-Открыто они могли возстать только тогда, когда Стенька Разинъ былъ разбитъ и осколки

<sup>247)</sup> Раскольнич. сборникъ, л. 13 на оборотъ.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>) Третье посланіе Игнатія, митрополита тобольскаго. Исторія русской перяви Филарета пер. III, стр. 196.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup>) Акти истор., т. IV, стр. 535.

<sup>250)</sup> Раскольнич. сборникъ, л. 17 на оборотъ.

его банды поселилисьвъ Соловецкомъ монастырв. Подстрекаемые учениками Авванума съ одной стороны, и Донскими Казажани-съ другой,-Соловецие инови рашились запереться въ монастырскія стіны и сражаться съ царскимъ войскомъ въ 1670 году 251). Крышкія монастырскія стыны, 90 пушекь, множество боевыхъ и съвстныхъ припасовъ и достаточное количество людей, въ числе которыхъ было немало донскихъ казаковъ, сотоварищей Разина-внушили дерзкую мысль ревнителямъ старины сражаться оъ царскимъ войскомъ. Всв исторические дожументы (и раскольнические) единогласно свидътельствують, что перковное и гражданское правительство того времени употребяна всв уснаія вразумить фанатиковъ: изъ Москвы со стороны царя и патріарха, изъ Новгорода отъ митрополита прівзжали въ Соловецкій монастырь одинь за другимь увъщатели; - убъждавине покориться воль царя и церкви; но всв усили оказались тщетными <sup>252</sup>): царскаго воеводу Игнатія Волохова соловчане встрітили пушечными выстрівлями 242), постановивъ вмістів съ твиъ не молиться за Царя и его домъ 284).

Страннымъ представляется на первый разъ, какимъ образомъ могли ръшиться на такое стращное дъло, не объщавшее очевидно добраго исхода, соловчане? Но при ближайшемъ знакомотвъ съ этимъ дъломъ можно видътъ разсчетъ, которымъ они руководились, и нужно сознаться, разсчетъ не совсъмъ-то безосновательный. Аввакумъ, какъ это видно изъ его сочиненій, старался дъло раскола сдълатъ дъломъ народнымъ, и съ этою цълю подстрекалъ народъ 255), на тоже разсчитывали и солов-

<sup>255)</sup> Раскольнич. сборникъ л. 18 на оборотъ. Въ сборникъ говорится: «блаженнъй Іоаннъ (отъ темницы) посманіе посмаветь, въ коемъ древняго благочестія уставы похваляеть, новопреданная же установленія укоряеть». Но не много нужно сообразительности для того, чтобы видъть, что это посланіе было ивсколько иного рода. Въ самомъ раскольническомъ сказаніи замічено, что это посманіе особенно раздражило Волохова и что Воложовь по этому поводу требоваль отъ царя особенныхъ инструкцій и правъ.



<sup>251)</sup> Тамъ же, л. 15 на оборотв и 16.

<sup>262)</sup> Тамъ же, л. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup>) Акты историч. т. IV, стр. 335.

эз4) Описаніе нѣкоторыхъ раскольнич. сочиненій Александра Б. Сочиненія Аввакужа.

чане и думали достигнуть торжества тамъ же путемъ. Они разсылали возмутительныя письма и посланія, подстревая народъ къ бунту <sup>256</sup>). Такимъ образомъ воть смыслъ возстанія соловчанъ и ихъ разсчеть. "Станы кръпки, пушекъ много, припасовъ всякихъ достанеть на насколько латъ; всладствіе возмутительныхъ посланій народъ долженъ возстать и тогда очевидно не одолать царскому войску: правительство должно согласиться на всв требованія раскольниковъ".

Когда истощены были всв средства убъдить фанатиковъ, царь посладъ воеводу Игнатія Волохова съ сотнею стральцовъ усмирить соловчань; но слабость Волохова важется более способствовала усиленію мятежа; они виділи, что противникъ и вдвое сильнейшій не въ состояніи овладеть монастыремъ. Къ тому же Волоховъ думаль потвиствовать на возмутившихся убъщеніемъ 257). Около четырехъ лють простояль Волоховъ у Соловецкаго монастыря безъ всякаго успъха и быль отозванъ 258). Вийсто Волохова быль прислань стрилеций голова Іовлевь съ 1000 стръдъцовъ, но и онъ дъйствоваль столь же слабо 25°). Новыя убъжденія со стороны царя и новгородскаго митрополита не произвели желаннаго дъйствія на возмутившихся; посланные для убъжденія возвратились съ безчестіемъ 260). Тогла царь послаль воеводу-стольного Мещерина съ 1300 стрельцовъ, который и взяль монастырь хитростью ночью 22-го инваря 1674 г. Мы не будемъ повторять здёсь тёхъ сказовъ, которыя Денисовъ связываеть съ исторією взятія монастыря, а будемъ указывать только на одни факты, изъ которыхъ можно будетъ видеть, что раскольники вполнъ слъдовали программъ, начертанной Аввакумомъ для своихъ последователей.

Соловецкій монастырь быль взять; діло раскола проиграно; но фанатики не теряли надежды силою оружія восторжествовать. Для нихъ было теперь ясно: діло проиграно единственно потому, что не подготовлена была масса, что ожидаемая помощь



<sup>256)</sup> Тамъ же, л. 18.

<sup>257)</sup> Тамъ же, л. 20 на оборотъ. Расколъ, обличаемый своею исторією, стр. 89.

<sup>250)</sup> Расколь, обличаемый своем исторіем, стр. 89-90.

<sup>249)</sup> Тамъ же, стр. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup>) Раскольнич. сборникъ, л. 56-66.

(въ формъ бунтовъ) не состоядась, что самое время выбрамо было неудачно. Необходимо значить было подготовить мессу народную, расположить ее въ свою пользу и ожидать благопріятной минуты для достиженія своей цёли. Лишь только было подавлено соловецкое возмущеніе, суевъры-фанатики разсынались по всёмъ мёстамъ съ проповёдію о погибели древняго православія, о необходимости возстановить его, и о подвигахъ отцевъ и страдальцевъ соловецкихъ. Соловецкіе выходцы разсынались съ проповёдію по всему северу Россіи, заходили въ предёлы нижегородскіе, во внутреннюю Россію, на югь и западъ Россіи <sup>261</sup>). Проповёдью ихъ огласилась вся Россія; нужно было дождаться благопріятной минуты для отврытаго возстанія, и оно настало.

Три дня стральцы безумствовали въ Москва; три дня кровь знатныхъ бояръ лилась по улицамъ Москвы; бояре, духовенство. граждане и само правительство находились въ страхв. Раскольники видели, что настало самое благопріятное время для утвержденія ихъ старой вёры; и воть фанатики потянулись со всёхъ сторонъ въ Москву. Одни пришли изъ предъловъ нижегородскихъ 262), другіе изъ предвловъ новгородскихъ 268), некоторые изъ Волоколамска <sup>264</sup>), словомъ сходились со всехъ сторонъ, опасаясь пропустить благопріятное время. Къ концу страленкаго бунта уже главными действующими лицами являются киязь Хованскій, придерживавшійся раскола, и раскольникь Алексей Юдинъ, выборный Воробина полка, руководитель Хованскаго \*45). На третій день послів бунта, когда стрівльцы вели тяжелый разсчеть со своею совъстію за совершенныя убійства, въроятно по вдіянію Юдина и новоприбывшихъ ревнителей отарой въры въ Титовскомъ стрелецкомъ полку разсуждали уже о томъ, чтобы возстановить старую православную въру, подать челобитную, чтобы патріархъ и власти дали отвёть отъ божественнаго пи-

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup>) Исторія Саввы Романова. Издан. Тихонравова, т. II.

<sup>262)</sup> Тамъ же Раскольнич. сборникъ л. 57 на оборотъ.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup>) Исторія Содовьева, т. XIII, стр. 360. Раскодь, обличаемый своею исторією, стр. 101.

<sup>264)</sup> Исторія Россіи Соловьева, т. ХШ, стр. 353.

<sup>2005)</sup> Раскольнич. Сборшикъ, л. 57 на оборотв.

санія, за что они старыя вниги возненавидели и возлюбили повую датино-римскую въру Въ Титовомъ полну не наплясь ни одного грамотнаго, способнаго написать челобитную, никто не вналь какъ взяться за дъло. Въ это то время предложели овои услуги старые и опытные воноводы — Сергий, Никита Пустосвять, Савватій и многіє другіє по замічанію Денисова 200). Сергъй сложелъ челобитную, которая начъмъ не отличалась отъ старыхъ раскольничьихъ челобитныхъ — соловецкой, Никиты, Лаваря; Савва Романовъ подстреналь отральцовъ, читая челобитную; стръльцы пришли въ умиленіе; "отъ роду не слыхали такого описанія ересей въ новыхъ книгахъ", говорили они. Накочець стрэльцы решили: "подобаеть, братія, постоять за старую въру и провь свою пролить за Христа свъта: за тлънное было головы свои положити, за Христа свёта для чего не умереть?" Матежниковъ приняль подъ свое покровительство князь Хованскій, который кром'в утвержденія старой візры посредствомъ новаго мятежа думаль добиться высшаго положенія въ государствъ. Итакъ, воть какимъ путемъ думали невъжды отстоять старую православную въру-вровью и насиліемъ. О спокойномъ изследованія дела здесь не было и речи; толковали только о томъ, чтобы правительство уступило всвиъ требованіямъ раскольниковъ и о своихъ головахъ, которыя нужно положить, если только правительство не согласится уступить ихъ требованіямъ. Расколоучители сознавали свое безсиліе, они знали, что преніе на соборъ, если только онъ состоится, никогда не овончится въ ихъ пользу; потому и не думали о преніяхъ, не приготовлялись къ нимъ и старались только склонить на свою сторону стральцовъ и возмутить своею проповадію народь, другими словами: расколоучители заботились объ организацін возстанія, отврытаго бунта. Это было въ духв Авванумовскихъ инструкцій.

Пользуясь смутнымъ временемъ, раскольники занимались самою дъятельною агитаціею; стръльцы были на ихъ сторонъ и

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup>) Исторія Савви Романова, записки Медрідева, стр. 17—18. Записки Крекшина, стр. 41. Исторія Россін Соловьева, т. XIII, стр. 356—364. Расколь, обличаемий своею исторією 96—104. Странинна 1864 г. «патріарх» Іоакимъ въ борьбі съ расколомъ».



объщали даже за дъло раскола сложить свои пустыя головы; вравительство не имело войска и не освободилось еще отъ отраха; раскольники значить имали полную свободу действовать. Они проповъдывали громко не площадяхъ, по улицамъ, и били твхъ, вто нивлъ духу не согласиться съ нами или обличить шкъ. Одниъ православный священиять, по имени Савва, вышель на площадь къ собравшемуся народу и началь доказывать, что вреститься должно тремя перстами, а не двумя, и сильно обличаять распольниковъ у москворециих вороть 347). Раскольничий жоторикъ-Савва Романовъ говорить, что въ этоть періодъ времени многіе даже изъ архіереевъ стали благословдять по отарому, и на этотъ разъ ему можно повърить. Раскольники вивоть съ отральцами съ никоніанами поступали такъ жестово и деспотично, что подобная уступка была двломъ необходимости н благоразумія. Патріаркъ въ виду такого положенія дъль отвладываль день преній съ раскольниками; очевидно было для всткъ, что это будутъ не разсуждения о въръ, а побонще. Покоряясь только необходимости, патріархъ назначиль соборъ на 5-ос іюля. Мы не имбемъ нужны здёсь разсказывать полной исторіи этого собора и преній на немъ; къ снаванному прибавимъ еще одинъ-два факта, которые могуть указать намъ, чего собственно хотвли раскольники и стральцы, ставшіе на сторону PACROJA.

По сказанію Саввы Романова, по свидітельству другихъ современниковъ и очевидцевъ этого прискорбнаго и возмутительнаго событія, расколоучители требовали, чтобы соборъ—т.-е. состязаніе было на Лобномъ місті или на площади въ кремлі между соборами, а не соглашались идти ни въ церковь, ни въ грановитую палату. Раскольники прямо говорили: "въ палату много народу поміститься не можеть, а намъ безъ народа что тамъ дізлать?" зез). На что же спрашивается нужень народо? и почему непремінно соборъ долженъ быть на лобномъ містія? Моторикъ раскольническій объ этомъ не говорить, онъ только замівчаеть, что въ грановитую палату раскольники не хотіли

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup>) Исторія Саввы Романова. Исторія Россія Соловьева, т. XIII, стр. 367.

<sup>244)</sup> Записки Матвъева, стр. 38. Издан. Сахарова.

нати, опасансь здаго какого-либо умысла. Нать, вздерь; раскольники имъли въ виду только одно-побить представителей духовной власти и утвердить свои безумныя върованія. Если не такъ, то страннымъ представляется, почему Хованскій не хотыль допустить на соборъ царей и главное царевны Софія?... Не для того ди, чтобъ нивто не стъснядея изъ распольниковъ, чтобъ развязать руки? Объ этомъ единогласно свидетельствують и Матвъевъ и Крекцинъ. Далъе, если раскольники имъли въ виду только разсужденіе о вірів, то для чего было запасаться камнями? Поведеніе Никиты на соборъ и поступонъ его съ Асанасіемъ, архіепископомъ ходмогорскимъ, восклицаніе выборнаго на соборъ: "добромъ съ ними не раздълаешься; пора опять приниматься за собачьи кожи"... ставять выше всякаго сомивнія мысль, что раскольники 1682 года, пользуясь удобнымъ временемъ, думали силою оружія, насиліемъ, убійствомъ доставить торжество своимъ бреднямъ и уничтожить защитнивовъ истины. Наконецъ, зачъмъ нужно было обращаться къ стръльцамъ, просить ихъ помощи стоять за въру православную, если расколоучители имъли въ виду только состязание о въръ: стръльцы здъсь были совершенно ненужны; такъ какъ въ средв ихъ не было ни однаго грамотнаго, о ересяхъ въ новыхъ внигахъ они ничего не знали, услышали въ первый разъ только отъ раскольниковъ, но и услышавши говорили, что это дело, то есть дъло въры, не наше, а патріаршее. Историческія свидътельства несомивнию убъждають насъ въ той мысли, что раскольники нисколько не думали ни о преніяхъ, ни объ изследованіи сущности разногласія и отврытіи истины; они по опыту знали, что безъ смуты въ государствъ, безъ особенной подготовки народа нь этому двлу имъ, а следовательно и ихъ убежденіямъ восторжествовать не возможно; теперь и проповёдію ихъ огласились всв концы Россіи, смутилось государство, правительство въ страхъ, слъдовательно всъ условія успъха на ихъ сторонъ. Такъ понимали движенія раскольниковъ 1682 года и всё современные писатели. "Тогда (1682 г.) объявилися въ стрельцахъ, пищетъ Матвъевъ, многіе раскольники, получа своему зломыслію удобное время, начали совътовать какъ бы имъ расколъ свой паки утвердить вновь и православную церковь, ихъ еретичеству противвую, разворить и правовърныхъ побить « 240). "Улуча своему заомыслю время, пишеть Крекшинъ, расколоучители съ Хованский, подоворими много народа, купцовъ, промышленниковъ и чернь « 270)... "Видя стрълецкую дерзость во всемъ и смущеніе въ государствъ, пишеть Медвъдевъ, враги св. церкви, раскольники, нарицаемые Капитоны, начаши на св. церкви, раскольники, народъ простой возмущати, присовокупища лестными глагоданіи къ тому своему начинацію многихъ служилыхъ людей, грамотъ не умѣющихъ, къ нимъ же и изъ посадскихъ людей... Еще же они раскольники такое дерзновеніе взади невъжди, ничтоже знающіе и грамать не умѣющіе по улицамъ и по плащадямъ въ царствующемъ градъ Москвъ, яко нъкім проповъдники ходяще, людей простыхъ учили « 271). Такъ же объясняеть движеніе раскольниковъ 1682 года и митрополить сибирскій Игнатій.

Благодаря предусмотрительности гражданского и церковного правительства, затъя раскольниковъ инспровергнуть правительство и устроить все сообразно своему вкусу и желаніямъ не удалась; главные зачинщики этого дъла были немедленно казнены, остальные разосланы по монастырямъ и тюрьмамъ. Уровъ данъ былъ раскольникамъ самый внушительный; раскольники не добились торжества въ самую благопріятную для нихъ минуту. Но они не теряли надежды тыпь же путемъ добиться торжества. Въ Москвъ мы болъе не вотръчаемъ бунтовъ за въру; но за то вдали отъ Москвы, по окраннамъ Россіи, раскольническіе бунты не прекращались. Расколоучители то подстрекали въ бунту, вооружали народъ противъ правительства, то сами составляли банды и брались за оружіе. Въ конца 1682 года по рвив Теченю собрадось болве 200 раскольниковъ. По донесеню десятника Лыкова тюменскому воеводе собравшееся раскольники на рачка Течена, "выважають изъ пустыми со многими людьми, человъть по 40-50 съ ружьемъ и съ копьями и съ бердыши и свозили хлебъ съ близ-лежащихъ полей; и въ пустыне те раскольники завели кузнецовъ и кують копья и бердыши и къ большой дорога выходять и людей бьють и грабять и платье

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>) Дополн. акти истор., т. X, № 3, отд. XV, стр. 15.



<sup>249)</sup> Записки Крекшина, стр. 41. Издан. Сахарова.

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup>) Записки Медвидева, стр. 17—18.

отнимають « <sup>272</sup>). Посленный же оть сибирскаго митреполита для убъжденія означенныхъ раскольниковъ илючарь соборный донесиль, что въ сборъ ихъ человъиь 300, что число ихъ постояще увеличивается пріважающими раскольниками изъ русскихъ и нивовыхъ городовъ, что означенные раскольники хвалятся своимъ воровствомъ, сожженіемъ города и хлюбныхъ запасовъ <sup>272</sup>). Деревость сибирскихъ раскольниковъ переходила всякія границы. Они часто въ церкви производили возмущенія и магло ругались надъ св. тайнами, иконами и духовнымъ чиномъ <sup>274</sup>).

Въ 1686 году въ первый день пасхи, во время утрени въсель Каменив тюменского увада сгорвла Покровской церковь съ людьми и въ то же время старая, пустая церковь. Порокъ ж другіе горючіе матеріалы были подложены раскольниками. Всяхъ сгоръвшихъ въ цериви и убитыхъ бревнами было до 250 \*\*\*). Въ томъ же году 25 апръля городъ Тюмень съ двумя церивами соборными, такъ же церкви Илін Пророка, Спасокая, Знаменская, оба приказа и многіе дома сгорали отъ подмога раскольниковъ 276). Въ 1687 году образовалась раскольничья шайка подъ предводительствомъ Емельяна Иванова, которан несколько равъ нападала на палеостровскій монастырь и грабила бливлежащія міста. Услышавъ о приближенім подполковника Мишенскаго съ войскомъ, Ивановъ уговорилъ своихъ сотоварищей сжечься, а самъ разграбивши монастырскую казну, собраль новую банду и въ 1689 году вновь засель въ палеостровскомъ монастыръ. Высланный противъ нехъ отрядъ войска долженъ быль выдержать отъ раскольниковъ нападеніе въ продолженіе двухъ ночей <sup>277</sup>). Въ 1693 году пудожскаго погоста попы доносили государямъ:... "быють челомъ и являють богомольцы валим великих государей пудожского погоста никольскіе попы Семень Петровъ, да Антипъ Михеевъ въ томъ, что въ ныившнемъ 201

<sup>212)</sup> Tame me, org. XVI, crp. 15--I6.

<sup>273)</sup> Тамъ же, стр. 12—13, отд. IX. Дополн. акты истор., т. XIII, № 50, стр. 215-

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup>) Древняя россійская вивліонка, ч. VII, записки о Сибири. Журналь министерства народ. просвіщенія 1850 г., т. LXVIII, отд. V.

<sup>275)</sup> Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup>) ARTM HCTOp₂, т. V, № 151, 127 H 177.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup>) Акты истор., т. V, № 223, стр. 378-394.

году іюдя въ 21 день сильны въ нашъ пудожскій погость церковные раскольники, незнаемые люди и того пудожскаго погоста жители, въ церковь Божію, и въ церковные колокола били, и церковь Божію у насъ отняли и застли, и насъ богомольцевъ вашихъ били, и домишки наши разграбили и разорили; а по смътъ тъхъ раскольниковъ ста два и больше, а съ ними раскольниками есть чернецъ и многіе дьяки, а мы отъ нихъ раскольниковъ чуть живы ушли « 278).

Непосредственно после бунта Нивиты Пустосвята распольники устремились на югъ и юго-востокъ, избъгая преслъдованій и желая произвести новыя смуты. Въ 1683 году правительству было уже извъстно, что раскольникъ Кузька Косой вавель пустынь и подстрекаль народь къ бунту; но какъ сами казали придерживались раскола и прямыхъ уливъ противъ Косого не было, то его и не трогали 270). Это синсхождение повидимому убъднио раскольниковъ, что вдали отъ админестративного центра они могуть двиать, что имъ вздумается. "Въ 1686 году въ Новочерваскъ вдругъ нахлынуло 700 человъвъ раскольниковъ и начали уговаривать казаковъ, чтобъ они стояли за старую въру; православные выжили незванныхъ гостей, но дело не обощнось безъ ножей. Въ ноябръ того же года въ Острогоженъ явился съ Дону казакъ Лобанъ, родомъ малороссіянинъ, и разсказывалъ, что жиль онь въ городев Кочальниев 30 леть, но теперь принужденъ быль уйти, потому что въ донскихъ городкахъ по ръчкъ Медевдиць, Чиру и по запольнымъ рвиамъ стало много раскольнековъ, умышляють они и советують, чтобы имъ идти на Москву на патріарха, бояръ и архіереевъ, которые всю въру потеряли. Лобанъ требовалъ, чтобы его отправили въ Москву, потому что есть еще за нимъ скрымыя рачи. Въ Москва Лобанъ объявить, что на ръкъ Медвъдниъ живеть бъглецъ, Кузенкой зовуть (Кузьма Косой), чинить всякіе расколы и называется папою. Этоть папа съ своими приверженцами основаль на Медердицъ новый городовъ, названный по его имени Кузьминымъ, откуда раскольники начали наступательное движение на другие города. Въ концъ сентября 1688 года донскіе казаки отправили противъ нихъ отрядъ



<sup>&</sup>lt;sup>216</sup>) Исторія Россін Соловьева, т. XIII.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup>) Тамь же, т. XIV, стр. 88-90.

подъ начальствомъ атамана Кутейникова, который, пришедши подъ Кузьминъ, построилъ городомъ съ раскатомъ и "чинилъ: наль раскольниками всякіе боевые и приступные земляные и деревянные промыслы", но безъ всякого успъка; потомъ пошли козаки деревяннымъ валомъ, который валили пълый день; за этого валовою вриностью построили другой раскеть, полодись съ него копьями съ раскольниками и кирпичемъ бились: но осавденные умели зажечь валь и заставили казаковь отступить. 1 февраля 1689 года отправленъ быль подъ Кузьминъ, городовъ другой атананъ Аверкіевъ, на перемвну Кутейникову; Аверкіевъ стоякъ подъ городкомъ до мая мъсяца и наконецъ успълъ взять его и раворить; раскольники были побиты" 280). Кромъ Косого главами раскола на Дону были три попа-Досивей, Пафнутій и Өсодосій. Въ 1688 году высланъ былъ противъ нихъ отрядъ казаковъ; расволоучители съ толпою своихъ последователей ушли заграницу, во владение Шевкала Тарковскаго и поселились во владенияхъ его на ръвъ Аграханъ 281). Съ ръки Аграхани часть ихъ бъжала въ Крымъ, потомъ въ Черный Яръ 392). Но большинство осталось во владеніяхъ Шевкала. Въ начале 1631 года въ аграханскимъ раскольникамъ былъ отправленъ съ призывною граматою бояринъ Басовъ. Въ половинъ марта Басовъ прівхаль на Донъ и потребовать у тамошнихъ казаковъ провожатыхъ къ аграханскимъ раскольникамъ, но казаки отвъчали: "отпустить намъ тебя нельзя, потому что мы уже разъ посыдали къ раскольникамъ съ царскою же граматою, и они однако посланнаго убили, и двоихъ другихъ отпустили на Донъ, и съ ними въ намъ привазали, чтобы мы отнюдь впередъ съ государевыми граматами и войсковыми письмами въ нимъ никого не присыдали, а припилемъ, то всъхъ побыють". Новымъ царскимъ указомъ повельвалось Басову вхать на Терекъ ко вдовъ князя Алегука Сунгеневича Червасского, княгино Тауко Салтанобековно, и како она велить поступать ему, такъ и дълать. Чрезъ посредство этой последней Васовъ увиделся съ Шевкаломъ и передаль ему требованія сво-

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup>) Тамъ же, стр. 90.

<sup>281)</sup> Акты истор., т. V, № 215—220.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup>) Исторія Россів Соловьева, т. XIV, стр. 156—157.

ето правительства. Шевкаль отвёчаль: казаки пришли ко мив съ Дону волею, и живутъ въ моемъ владеніи по воле же; и за ними не посылаль и выслать ихъ неволею нельзя; потому что у насъ такъ не водится, почитаю я ихъ за гостей; а чтобъ они веливимъ государямъ вины свои принесли и шли жить по премнему на Донъ, о томъ я говорить имъ буду и милостию государскою обнадеживать, какъ возможно, но обратятся ли и пойдуть ин на Донъ или нъть, не въдаю. Если пойдуть, то я икъ держать не стану, отпущу тотчасъ; а ты бы въ нивъ не вздилъ; если повдешь, то убыють тебя до смерти, обойнусь съ ними я". Шевкаль послаль къ раскольникамъ въ первый разъ эсаула; эсауль возвратился съ отвътомъ, что назаки вздить къ себъ Басову не приказали, а пріздеть-убьють. Послаль Шевкаль въ другой разъ брата своего Алибека, тотъ привезъ отвътъ подробиве. Раскольники говорили: "чтобъ впередъ къ намъ изъ Москвы и изъ Дону никого не присыдали и людей понапрасну не теряли; намъ здась жить хорошо и повольно. Шевкаль вары у насъ не отнимаетъ, живемъ какъ хотимъ, въру дружимъ, какъ вто знаеть, нужды намъ никакой нать; идти назадъ въ дома за какимъ добромъ? знаемъ что тамъ будеть!" Черезъ нъсколько времени прівхали въ Шевкалу оть раскольниковъ четыре человъка, долго сидъли у Шевкала, а потомъ видълись и съ Басовымъ. Басовъ ихъ всячески убъщалъ, обнадеживалъ ихъ царскою милостью и даваль имъ государскую грамату; но раскольники граматы не приняли и говорили: "ваши цари солгали головъ нашему Шевкалу въ жалованьъ, объщаннаго не прислади, а намъ и подавно солгутъ; а хотя и ратныхъ людей на насъ пошлють, то намъ въсть будеть изъ Астрахани отъ иноземцевъ тотчасъ, и по въдомости пойдемъ мы въ хану въ Большую Кабарду, а тамъ намъ никто ничего не сдълаетъ". Басовъ узналъ навърное, что Шевкаль распольниковъ не выдасть, потому что вивств съ ними воруеть, посылаеть людей своихъ съ ними на море грабить и половину добычи береть себъ 282). Живя на свободъ подъ покровительствомъ мелкихъ владътелей, занимавшихоя преимущественно грабежемъ и разбоемъ, раскольники главнымъ



<sup>283)</sup> Тамъ же, стр. 156.

образомъ занимались тэмъ же промысломъ. Въ 1693 году онж. равбили цвлые два персидскихъ судна 384), а въ іюнъ того же года черноярскій воевода доносиль въ Астрахань и Москву, что "б іюня прибъжали безвъстно сверху изъ стана воровскіе вомискіе люди, человъкъ съ 500 и болье и къ городу приступили и съ теми воровскими воинскими людьми быль бой долгое время, а знатно съ тъми ворами были раскольщики козаки". Астраханскій воевода отвічаль, что ему донесено: "воровскіе козаки распольщики, которые живуть за Кубанью, собираются идти, соединяясь съ крымскими и единссанскими мурзами, большимъ собраніемъ для воровства подъ царицынскую заставу къ Волгъ рвив, на рыбныя ватаги въ Черному Яру" 285). Въ 1692 году въ Мосявъ получено было извъстіе, что за-кубанскіе раскольники собираются заняться грабежемъ на Волгв 286, а въ 1696 г. последовала царская грамата къ астраханскому воеводе объ истребленіи бродягь и раскольниковъ, производищихъ на Волгъ и Каспійскомъ морт разбои 287). Кромт того явилось много двятелей изъ раскольниковъ, которые подметными цисьмами, убъжденіями и т. под. подстрекали козаковъ идти въ Москву бить бояръ и духовенство 288). Вообще не было ни одного возстанія, ни одного болве или менве крупнаго бунта, къ которому бы не применули раскольники и въ воторомъ бы не принимали участія. Въ Будавинскомъ бунте раскольники принимали самое деятельное участіе. Въ 1708 году нъ Бахметеву отъ булавинцевъ было прислано такое письмо: "въдомо намъ учинилось, идете вы въ намъ въ доискіе городки для разоренья; за что вамъ разорять? намъ до васъ дъла нътъ-ни до бояръ, ни до солдать, ни до драгунъ; мы стоимъ за въру христіанскую, что начали въ елинскую въру въровать "... 289).

Но поелику, какъ ни широви были затви раскольниковъ, торжествовать имъ приходилось редко или совсемъ никогда, то само



<sup>&</sup>lt;sup>304</sup>) Акты истор., т. V, № 220, 221, 215 и 254.

<sup>206)</sup> Тамъ же, № 221.

<sup>244)</sup> Tamb me, No 254.

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup>) Исторія Россія Соловьева, т. XIII, стр. 385—387.

<sup>244)</sup> Записки Желябумскаго, стр. 242, издан. Сахарова.

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup>) Дополнит. акты истор., т. VIII. стр. 218 и 224.

собою разумъется—раскольникамъ чаще приходилось прибъгать въ другому правилу Аввакумовской инструкціи, данной имъ своимъ послідователямъ для спасенія ихъ души—именно къ самосомменію. И дійствительно случаєвъ самосомменія въ исторів раскола, въ особенности до царствованія Петра I, безчисленносмиомество. Они начинаются непосредственно послі взятія Соловецкаго монастыря. Ни убіжденія, ни угрозы, ничто не дійствовало на безумныхъ ознативовъ, коль скоро они задумали спасать свои души огнемъ.

1679 года января 6 по вліянію Данилы (Дометіана), вверхъпо ръчкъ Тоболу, "въ ночи чернецъ Данило съ единомышленниками своими въ избахъ сожглисъ" несмотря на увъщанія, "а въ сборв ихъ было больше 300 человвиъ « 200). Въ 1682 году вверхъ по ръкъ Теченю собралось болъе 200 раскольниковъ ыля самосожженія. На убъжденія разойтись по домамъ, отвічали: "буде насъ станутъ изъ той заимки гнать, и мы всъ туть во дворъ зажиемон", и зажились 201). Въ 1684 году октября 24-го на Теченив рака зажглись во двора у оброчнаго крестьянина Оськи Рашетникова раскольники Тимошка Морововъ съ братомъ н единомышленниками, самовольствомъ своимъ и сгоръли; а выбъжали изъ того огия, изъ оконъ выметались, два старца Игнатій да Гаврило, да двъ старицы—Софья съ сыномъ да Февронъя 200). Эти раскольники многихъ насильно хотили сжечь. А всъхъ ихъ сгоръю ста три (300) <sup>293</sup>). Въ 1679 году въ тобольскомъ увадъ, на ракъ Березовив, собрадись изъ Тобольска, верхотурскаго в тюменскаго убядовъ раскольники съ женами и дътъми, воего 2700. и предыщенные неправильнымъ ученіемъ бывшаго тюменскаго пона Дометіана, въ монашествъ Данилы, сами себя сожгли 344). Въ 1682 году въ Утяцкой слободъ 400 человъкъ обоего пола предали себя огню. Въ 1686 году верхотурскаго увада въ деревив Нагормычь сгорым 100 человысь. Въ той же деревив въ другомъ мъсть сожглись 350 человъкъ 295). Въ 1685 году



<sup>&</sup>lt;sup>300</sup>) Дополнит. акты истор., т. X, отд. XIV, № 3, стр. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup>) Тамъ же, отд. XXI, стр. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup>) Тамъ же, отд. XXII, стр. 19-20.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup>) Журналь минястеротва народ. просвыщенія, т. LXVIII, отд. V, 1850 г.

<sup>294)</sup> Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup>) Акты истор., т. V, № 127.

27 февраля въ монастырской вотчинъ Хутыня монастыря въ деревнъ Островъ, собравшись въ овинъ сгоръло 311 человъкъ 296). Въ 1687 и 1689 году дважды горъли раскольники въ Палеостровскомъ монастыръ 297). По сказанію Денисова въ первый разъ сожглось 1500 человъкъ, во второй разъ 1200 человъкъ 296). Было бы утомительно выписывать всъ случаи самосожженія. Достаточно замътить, что предавали себя огню и въ Вологдъ, и въ Нижегородскихъ предълахъ, въ Костромскихъ, Ярославскихъ, на югъ Россіи и пр. 309). Строгіе указы, убъжденія—ничто не дъйствовало. Суевъры своимъ самосожженіемъ и спасали свои души и метили правительству, при каждомъ требованіи правительства, котораго они не хотъли исполнить, они прямо говорили: или оставь насъ въ поков, или мы сожжемся 300).

Третье правило Аввакумовской инструкціи касалось главнымъ образомъ общественной жизни, и всёмъ извёстно, что раскольники строго исполняють это правило доселё въ своихъ отношеніяхъ съ православнымъ духовенствомъ и гражданскимъ начальствомъ. Раскольничья скрытность, осторожность, способность найти друзей и помощниковъ, умёнье пользоваться случаемъ, дёйствовать подкупомъ—вошли въ пословицу: они вполне усвомии ту зибиную мудрость, имёть которую предписываль имъ Аввакумъ. Но такъ какъ жизнь вмёстё съ православными, даже при могущественнёйшихъ средствахъ, представляла для раскольниковъ много неудобствъ: то раскольники за лучшее сочли уходить отъ центровъ общественной жизни—въ степи, непроходимые лъса, Сибирь и заграницу, гдё они могли жить на свободё, не стъсняемые никъмъ и ничъмъ.

Послъ Соловецкаго бунта соловецкіе иноки-раскольники разбрелись по съвернымъ предъламъ Россіи, по вологодскимъ лъ-

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup>) Раскольнич. дела XVIII в. Есипова. Довосъ Круглова. т. I, Исторія выговской пустыни.



<sup>296)</sup> Тамъ же, т. V, №№ 151 и 177.

<sup>301)</sup> Раскольнич. сборникъ, л. 58 на оборотъ и 59.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup>) Розискъ 584—585. Посланія Игнатія, митр. тобольскаго, стр. 115 и далѣе Раскольническія дѣла XVIII в. Есипова, т. І, стр. 271. Акты археографич. экспед., т. IV, № 284.

<sup>299)</sup> Дополнит. авты истор., т. VIII, № 50, стр. 219, 220, 221 и 224.

самъ, строили тамъ въ самыхъ непроходимыхъ местахъ цустыни, отврывали богослужение и тайно занимались пропагандой. Правительство узнавало объ этомъ уже тогда, когда инчтожная пустынь превращалась въ огромную обитель, благо**устроенную**, богатую, со всеми удобствами и угодыми. Такъ напримъръ устроилась Выгоръциая обитель 301). Съ самаго начала преследованія раскольниковъ, очень большое число ихъ разощлось въ предълы нижегородскія, въ лівса черноморскія и близъ йежащія, где ихъ ко времени Питирима собрадось до 100,000 303). Изъ нижегородскихъ предвловъ и изъ внутренией Россіи раскольники стремились въ Сибирь и къ концу XVII въка вся вападная Сибирь была переполнена раскольниками 303). Леса костромскіе наполнились раскольниками одновременно съ нижегородскими и ко времени святаго Димитрія Ростовскаго калуженій и костромской округи были исключительно населены раскольниками 304). Съ 1669 года раскольники начали стекаться въ берегамъ Дона, Медвъдицъ и другимъ близъ лежащимъ мъстамъ 305). Съ 1669 года начало наполняться раскольниками Стародубье и въ короткое время раскольниками заселены были 4 слободы-Бълый Колодезь и Синій, Замышева, Шелома 306). Вообще раскольники селились въ техъ местахъ, где они свободны были отъ всяваго вившняго вліянія, какъ со стороны духовенства, такъ и гражданскаго начальства, въ особенности же они не дюбили православнаго духовенства. Лишь только въ ихъ убъжищахъ начали появляться увъщатели со отороны духовенотва, или же они предвидели появление чиновниковъ, какъ тотчасъ же стремились уйти или въ еще болве скрыто: мвото 307). или же бъжали заграницу-одни въ Швецію 308), другіе въ Польшу, гдъ

эсе) Описаніе и вкоторых в раскольнич. сочиненій Александра Б., ч. І, стр. 278.



зеі) Исторія нижегородской ісрархін.

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup>) Тажъ же, см. донесеніе Питирима Петру І. Начало христіанства въ-Иркутскі, стр. 14.

зая) Жизнь св. Димитрія Ростовскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>364</sup>) Описаніе н'якоторых з раскольнических сочиненій Александра Б., ч. І, стр. 276. Исторія Россіи Соловьева, т. XIII, стр. 308, т. XIV, стр. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) Описаніе ніжоторых в раскольнич. сочиненій Александра Б., ч. І, стр. 277.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup>) Исторія нижегородской ісрархіи. Донесеніе Питирима Петру I.

<sup>301)</sup> Авты истор., т. V, № 127.

нашли себъ удобное ивстопребывание въ нивнін пана Халецкаго мри рыкь Выткь 300). И въ томъ и въ другомъ мысть они оставались безъ всяваго вліянія; являлись въ Россію только для оношенія съ своими единомышленниками, или съ цълію пропатанды. Ни одно самое либеральнейшее правительство въ свете понечно не будеть благосклонно смотреть на такія явленія, валъ бъгство во внутренность общирныхъ льсовъ и бъгство заграницу, потому что тымъ самымъ они избытали всякихъ государственныхъ повинностей съ одной стороны, и вуда, съ другой стороны, доступъ былъ невозможенъ и не безопасенъ; ни одно правительство въ свъть опять таки не можеть помириться съ этимъ дикимъ проявленіемъ фанатизма-самосожигательствомъ, разбоями, большими возстаніями. Гражданское правительство поставлено было въ необходимость издавать одинь за другими етрогіе указы, чтобы хотя страхомъ казни, пытокъ и смерти остановить фанатиковъ; но эти угрозы на фанатиковъ производили впечатление совершенно противоположное тому, какого отъ нихъ ожидали. Раскольники еще долбе углублялись во внутренность лесовъ, еще большими толпами бежала заграницу, чемъ объясияется неимовърно быстрое возрастаніе населенія на Веткъ. Итакъ, вотъ въ какомъ видъ представляется дъло. Значительная часть раскольниковъ, можеть быть половина, думали только объ одномъ-о защить своихъ върованій силою оружін, открытымъ бунтомъ; друган, не менъе значительная, проживала въ непроходиных высахъ, входъ въ которые быль и трудень и небезопасонъ; самая меньшая часть ихъ жила въ городахъ и селахъ среди православнаго населенія; но и первые, и вторые, и третьи одиналово были заражены фанатизмомъ, одиналово были убъждены въ непредожной истинности своихъ върованій и потому избъгали всякихъ объясненій по этому дълу. Вступали въ пренія только въ томъ случав, когда невозможно было откаваться отъ нихъ, когда принуждаемы были въ тому силою. Чаще всего конечно, должны были по необходимости вступить въ объясиеяія по діламъ віры раскольники жившіе среди православнаго населенія; но и они, какъ мы выше видьли, энергично отказа-

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup>) Авты истор., т. IV, № 205, стр. 437, т. V, №№ 211 и 223. Исторія Россів Соловьева, т. XIV, стр. 83—84.



вались отъ этихъ состязаній и угрожали самосожиснісмъ, если только ихъ не оставять въ поков. Другіе въ такомъ случав оставляли свое жилище и переселялись въ другія болье уедиженныя мъста, какъ напримъръ дълали раскольники чернораменскихъ и другихъ близь лежащихъ лесовъ, какъ только сталь якъ дъятельно посъщать Питиримъ; такъ поступили стародубскіе раскольники, когда быль данъ указъ черниговскому епископу Лазарю Барановичу и козицкому полковнику нозаботиться объ обращение раскольнековъ нъ церкви. Входъ нъ раскольникамъ для увъщателей быль не безопасень, и не только въ такимъ ярымъ ванъ донскіе, но и въ такимъ повидимому мирнымъ, какъ чернораменскіе, которые убили было Питирима; и вообще нужно заметить, что такихъ покушеній со стороны раскольнивовъ на жизнь увъщателей не мало 310). Приниженное, задавленное нуждою и бъдное духовенство не имъло возможности поставить себя въ дучшее положение; правительство на это мело обращало винманія. Принимая во вниманіе сказанное нами, едва ли можно обвинять духовенство въ томъ, что расколь въ ХУП и въ началь XVIII выва распространялся сильно: главная причина, очевидно, сравнительно мало успршиой двительности духовенства лежить въ расколъ же самомъ, въ духъ, характеръ и направленіи. которое приняль расколь. Обывновенно говорять, что духовенотво меумъло взяться за дъло, оно было невъжественно, продажно и проч. и потому мъры правительства не достигали своей цвляи разумъется -- говорять несправедиво. Есть пословица на Руси: "корошо говорить тому, вто слушаеть, хорошо бить того--- вто плачеть"; пословица эта вполив приложима въ настоящемъ случав. Какъ можно убъждать того, ито не хочеть слушать, ито избътаетъ всякаго сношенія съ людьми могущими и обязанными увъщевать и на которыхъ смотрять, какъ не служителей Антихриста, влекущихъ въ тартаръ?! Какъ можно убъдить человъва который за каждое слово обличенія готовъ взяться за ножь, которымъ думаетъ подобно Аввануму "освятить свои руки, наи предать себя огию "?! Обвиняющіе духовенство въ бездвятельности и неумъньи взяться за дъло, въ невъжествъ, продажности



э10) Акты истор., т. V, № 223.

м т. п. по большей части не принимають этого въ разсчеть. Любопытно бы было знать, какія бы правила предписали эти госнода, чтобы двятельность духовенства оказалась болье плодотворною, да при этихъ правилахъ пусть не забывають, что онь пишутся для русскаго общества XVII въка. Это-то послъднее обыжновенно упускають изъ виду и судять о событіяхъ XVII в. съ точки зрънія второй половины XIX въка.

Затъмъ не нужно упускать изъ виду и того, что часто самые способные и дънтельные изъ духовенства должны были сидъть сложа руки, благодари покровительству, которымъ раскольники пользовались со стороны областныхъ управителей, чиновниковъ и особенно помъщиковъ, придерживающихся раскола. Въ дълъ о пудоженихъ раскольникахъ между прочимъ говорится, что Семенъ Леонтьевъ Журавицкій попамъ, доносившимъ о насиліи со стороны раскольниковъ и просившимъ помощи, отказаль, потому что самъ придерживался раскола 811). Въ то время, когда Питиримъ ревностно подвизался въ обращении раскольниковъ къ православію, губерискіе управители, городскіе начальники, волостные прикащики и старосты, подкупленные раскольниками, держали сторону последнихъ: начали преследовать какъ самаго Питирима, такъ и посыдаемыхъ для увъщанія раскольниковъ священияковъ; запрещали входъ въ дома раскольниковъ и объясняться оъ раскольниками... "А нынъ... и отъ градскихъ начальниковъ и отъ волостныхъ приващивовъ и отъ старостъ тому обращенію стало быть препятіе и остановка крайняя, что уже къ темъ раскольникамъ въ кельи и въ домы и входъ мой отъ начальника отнями, да и священникамъ учить возбраняють, и темъ вместо благія помощи учинили раскольникамъ и пуще къ развращенію дервновеніе безстрашное, отчего тв замерзваме раскольщики, видя себъ такое попущение, въ душепагубную свою прелесть души простыхъ людей отъ согласія св. церкви отторгають безпрестанно " 312). Въ казанской губерніи покровительствоваль раскольникамъ извъстный всемъ своею алчностью ко взяткамъ и

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>) Дополн. Сильвестра. Смотр. Русскій расколь старообрядства Щапова, стр. 585—536.



<sup>311)</sup> Исторія нижегородской іерархін, стр. 46—47.

жестокостью губернаторъ Волынскій 313). Это укрывательство раскольниковъ при переписяхъ и другихъ подобныхъ случаяхъ, защита ихъ областными начальниками и запрещеніе входить въ домы раскольниковъ въ свое время извъстно было правительству. Въ Духовномъ Регламентв Петра I между прочимъ говорится: великій гръхъ есть и нетерпящій молчанія духовныхъ, что нъщи мірстін господа, въ своихъ областяхъ, въдая раскольниковъ, покрывають для мады, кмъ подаваемой... они сильно не допусками священниковъ въ приходамъ темъ, где были раскольники, не допускали и посланныхъ архіерейскихъ сыскивать и обличать раскольниковъ к... 814). Еще болъе покровительствовали раскольникамъ мелкіе чиновники: они за взятки писали икъ православными, защищали въ случав донесенія на нихъ, спрывали или пропускали при подушной переписи. Строгіе указы следовали одинъ за другимъ; но они мело помогали, побуждали только и раскольниковъ и чиновниковъ быть болъе осмотрительными 315). Помъщики, въ особенности придерживающіеся раскола, всеми силами старались скрыть своихъ крестьянъ раскольниковъ 316). Чтобы убъждать, обличать, прежде всего надо знать, кого убъждать; но изъ вышесказаннаго видно, что духовенству это было или совсвиъ неизвъстно, или-извъстно, но ему быль запрещенъ входъ туда. Но тогда какъ духовенство встръчало много препятствій и тогда какъ его дъятельность была крайне ственена, неопредвленна, расколоучители пользовались полною свободою дъйствій, пользовались извъстнаго рода повровительствомъ и имъли кромъ того много другихъ благопріятныхъ условій, благопріятныхъ исключительно для нихъ однихъ, какъ основательно развиль и доказаль въ своемъ изследовани г. Щаповъ "Русскій расколь старообрядства" 217). Всв эти обстоятельства надобно взвисить, когда излагають приговоръ о какомъ либо обществъ; иначе всякое общество, каждое учреждение въ

<sup>318)</sup> Полное собраніе законовъ, т. VI, стр. 342.

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup>) Акты археографич. экспед., т. IV, №№ 21 и 14. Полное собраніе законовъ т. II, № 847, 1074 и 1175, т. V, № 3460, т. VI, № 3707.

<sup>11, . № 347, 1074</sup> и 1175, г. v, № 3400, г. v1, . е 3

315) Полное собраніе законовъ, т. VII, № 4265.

<sup>216)</sup> Смотри стр. 223—234, 250—265.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup>) Полное собраніе законовъ Россійскей имперін, т. IV, № 1741,

самый дучній періодъ своего существованія непремѣню явится намъ безобразнымъ, грязнымъ и порочнымъ: потому что въ обществъ въ самый цвѣтущій періодъ его существованія есть значительная доля невѣждъ, безнравственныхъ и пр. А такъ какъ документы по большей части касаются темной стороны общества (за хорошее не хвалятъ, потому что оно такимъ и должно быть); то каждое общество необходимо явится невѣжественнымъ, порочнымъ, если мы только ограничимся документами этого рода и отрицаніе будемъ принимать за положеніе.

Вторая не менъе важная причина, почему дъятельность духовенства въ разсматриваемый нами періодъ должна оказаться неудовлетворительною и малоуспъшною, лежить въ личныхъ особенностяхъ и стремленіяхъ администраторовъ и направленіи государственной жизни. Частныя стремленія администраторовъ и направленіе государственной жизни съ одной стороны усложняли дъятельность духовенства противъ раскола и ставили его въ оальшивое положеніе, съ другой — отталкивали отъ него народныя массы и побуждали ихъ смотръть на раскольниковъ, какъ единственныхъ защитниковъ народныхъ интересовъ, единственныхъ страдальцевъ ва народное дъло.

Въ царствование Алексвя Михайловича, руководясь враждою и ненавистью къ патріарху, бояре, заправлявшіе дълами государства, вызвали изъ мъста ссылки расколоучителей, какъ главныхъ и завлятыхъ его враговъ. Помогая имъ деньгами и своимъ вліяніемъ и предоставивъ имъ полную свободу дъйствій, они твиъ самымъ дали возможность фанатическимъ расколоучителямъ заразить своимъ ученіемъ Москву, большинство населенія которой перестало посъщать православные храмы. Въ следующій затемъ періодъ борьбы за престоль одна изъ тяжущихся сторонъ старалась привлечь на свою сторону стрельцовъ, съ которыми поспъшили соединиться раскольники. Какъ вели себя раскольники и какъ была свободна дъятельность духовенства во время смуты-намъ уже извъстно. Такимъ образомъ единственно по личнымъ своекорыстнымъ цвлямъ нъкоторыхъ правительственныхъ лицъ раскольникамъ представлялась полная свобода дъйствій и широкая возможность распространять свое ученіе. Расколь распространялся отврыто предъ глазами православнаго духовенства, которое должно было молчать и бездействовать:



потому что у духовенства была отнята не только матеріальная, но и нравственная сила—поддержка со стороны правительства, на этоть разъ положительно необходимая.

Но болве всего содъйствовало усилению раскола въ разсматриваемый нами періодъ и болье всего парализовало двятельность духовенства направленіе государственной жизни. Преобравованіе государственнаго строя Россія началось много ранве Петра I. Царствованіе Алексъя Михайловича, Осодора Алексъевича и правленіе Софіи было временемъ реформъ; но эти реформы не провеводили варыва и вооруженнаго протеста со стороны недоразвитой массы потому, что при введеніи этихъ реформъ не отторгались отъ національной почвы. Не такъ дёлаль Петръ. Наделенный отъ природы железною волею, непревлоннымъ характеромъ и стремившійся какъ можно скорве перенести въ овое отечество плоды западной цивилизаціи, Петръ мало думаль о передвика и приспособлении къ національнымъ мастнымъ условіямъ и потребностямъ того, что онъ находиль нужнымъ ввести вновь или преобразовать. При такомъ взгляде на дело преобразованія, само собою разумвется, съ одной стороны должно быть введено много ненужного, съ другой-при неприклонной воль и нетерпъливости преобразователя-оно должно было вводиться путемъ крутыхъ мёръ.

Мы не имъемъ нужды говорить о всёхъ подобныхъ реформахъ, хотя они усиливали раздражение въ народъ и побуждали его удаляться въ раскольнические скиты, но для примъра нелишнить считаемъ указать на указы Петра о перемънъ русскаго платья. Строгость этихъ указовъ превосходить всякое въроятіе: ношеніе русскаго платья судилось и наказывалось весьма строго. 1700 года января 4 съ барабаннымъ боемъ читали народу по всемъ улицамъ, перекресткамъ и площадямъ ольдующій царскій указъ. "Боярамъ и окольничамъ и думнымъ и ближнимъ людямъ, и стольнинамъ и стряпчимъ и дворянамъ московскимъ, и дъякомъ и жильцамъ и всёхъ чиновъ служилымъ и приказнымъ и торговымъ людямъ и людямъ боярскимъ на Москвъ и въ городахъ носить платья -- венгерскіе кафтаны, верхніе длиною по подвязку, а исподніе-короче верхнихъ твиъ же подобіємъ; и то платье, ито успреть сдравть, носить съ Богоявленьева дня (значить, черезъ два дня!... а не успъешь сдъ-

лать, попаль въ немилость...) нынешняго 1700 года, а ито иттому дию сделать не успесть и темъ делать и носить, кончая еъ нынъшней сырныя недъли и зав.). 26 августа того же года пеградскимъ воротамъ прибиты были указы о платъв французскомъи вечгерскомъ, "и для образца повъщены были чучелы-сиръчь образцы платья " 41"). Этимъ указомъ повелъвалось заграничное платье носить всёмъ мужскаго и женскаго пола людемъ "опричьдуховнаго чина и церковныхъ причетниковъ, извощиковъ и пахотныхъ крестьянъ". 1701 года изданъ былъ новый указъ о платьй: этимъ указомъ запрещалось носить русское платье, черкесскіе тулупы, озямы, штаны, сапоги, башиаки, шапки, запрещено вздить на русскихъ свдахъ, а мастеровымъ повелввалось — не делать этихъ вещей, торговымъ людямъ — торговать этими вещами въ рядахъ. Въ этомъ же указъ между прочимъ сказано, что "кто будеть носить русское платье, съ того у вопоть приовальника взыскивать будуть съ принаго по 13 алтына н 2 деньги, съ коннаго по 2 рубля", а мастеровымъ, которые будуть шить русское платье, сапоги, башмаки и двлать русскія свила, и торговымъ людямъ, которые будутъ торговать въ рядахъ этимъ запрещеннымъ товаромъ, объявлено, что за ослушаніе ихъ учинено имъ будеть жестокое наказаніе <sup>320</sup>). Народъ конечно быль недоволень новою формою платья, какъ и бритьемъ бороды, темъ более, что это сопряжено было съ большими расходами, ропталь, хвалиль старое, отрицаль пользу и удобство новаго, и преображенскій приказъ началь свою дінтельность, потому что за ропотомъ и сопротивлениемъ последовали доносы, бевъименныя письма и т. п. 321). Въ 1707 году изданъ новый указъ, которымъ воспрещалось носить непатентованное платье (съ неположеннымъ клеймомъ), хотя бы и сшитое на манеръ заграничныхъ костюмовъ 322). Платившіе пошлину за бороду и русское платье ставили себя вив покровительства завона: кто подаваль челобитную съ бородою или въ русскомъ

<sup>318)</sup> Записки Желябужскаго, стр. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup>) Полное собраніе законовъ, т. IV, № 1887.

эзе) Раскольнич. дела XVIII в. Есипова, т. II, стр. 168-181.

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup>) Пояное собраніе законовъ, т. IV, № 2176.

<sup>222)</sup> Тамъ же, т. V, № 3944.

чистьй, -- отъ техъ запрещено брать челобитныя и по нимъ производить разсладованіе, а самих задерживать въ приказв 328). Недовольны были подобными распоряженіями почти всё, но болъе всъхъ конечно распольники, которые кромъ двойнаго оклада, оснорбительных знаковъ на платьв, лишены были повровительства закона <sup>224</sup>). Дуковенство было поставлено въ самое неявное положение. Какъ ноступать-хвалить и защищать распоряженія правительства или порицать? За порицаніе конечно немедленно бы отправили въ преображенскій приказъ, какъ это в случилось со многими 345), одобреніемъ же подобныхъ реформъ духовенство еще болве должно было отталкивать оть себя не только распольниковъ, но и массу православнаго населенія. Недовольные съ особеннымъ сочувствіемъ смотрёли на раскольнивовъ, капъ на единственныхъ защитниковъ народнаго двла, и толивми уходили въ раскольнические свиты. Духовенство утрачивало всякое значение въ главахъ и распольниковъ, и православныхъ; раскольники же смотрван на духовенство, какъ на отступниковъ, и начемъ невозможно было духовенству возстановить павшій авторитеть: а при такомъ положеніи дёль дёятельность духовенства ни подъ какемъ ведомъ не могла быть успъшною. . Не менъе осворбляло руссинкъ особенное уважение, которое

Не менве осворбляло руссинхъ особенное уваженіе, которое Петръ постоянно оказывать иностранцамъ. Еще до путешествія своего заграницу Петръ окружить себя иностранцами, слушался ихъ совітовъ и въ большомъ количествів вызывать ихъ вновь. Во время пребыванія заграницею онъ по совіту Виніуса уговернить многихъ, прешмущественно изъ голландцевъ, іхать въ Россію на самыхъ выгодныхъ условіяхъ заг). По прійзді ихъ изъзаграницы наплывъ вностранцевъ сділался еще значительніе: въ 1698 году ихъ вдругъ прійхало въ Россію боліве 700 человіти заг). На правахъ званыхъ гостей прійзжавшіе изъ-заграницы дозволяли себъ нівноторыя вольности, обидныя для религіовнаго и національнаго чувства руссинхъ ззе). Петръ на это

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup>) Раскольнич. дала XVIII в. Еспиева, т. II, стр. 179.

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup>) Тамъ же, стр. 169.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup>) Исторія Россін Соловьева, т. XIV, стр. 250—260.

эзе) Записи Желябужскаго, стр. 122.

**мет)** Тамъ же, стр. 123.

диевинкъ Корба—80—178. Желябуменій, стр. 122.

мало обращаль вниманія. Иностранцы далались начальниками почти во всвяз частяхъ государственнаго управленія и обходились со своими подчиненными русскими далеко не гуманно. Многіе изъ нихъ открыто смъндись надъ обрядами православной въры, надъ обычаями, привычками и взглядами русскаго народа. Прибывшіе съ ними патеры и пасторы занимались даятельно пропагандой, почти безвозбранно. Петръ, занятый другимъ, мале обращаль вниманія и на это. Неудовольствіе въ средърусскихъ расло съ наждымъ днемъ, переходило въ отпрытый ронотъ; самого Петра чаще и чаще стали называть онвмеченнымъ, ивмцемъ, отступникомъ, антихристомъ. Явное предпочтение Петра, оказываемое иностранцамъ, притвененія и оснорбленія русскихъ со стороны последнихъ, пристрастіе самого царя во всему иностранному и ничамъ несирываемое пресраніе по всему русскому, интриги людей недовольныхъ Петромъ и домогавшихся власти и значенія въ государствъ, канъ напр. Софін, Цивлера и т. под., сильно разаражали народь и подстревали его къ отврытому возстанію противъ царя иноземца и антикриста. Стрвявцы и назаки, какъ болве другихъ обименные и болве другихъ сознававшіе свою силу, оружіємъ и провью думали отстоять свои личные интересы и интересы народа. Возстанія вслідетвіе этого не прекращались во всю первую половину карствованія Петра; они слёдовали одно за другимъ, сосредоточивалсь тольно или въ стънахъ и подъ стънами священной для нихъ Москвы или-въ отдаленныхъ отъ Мосевы мъстахъ - Кубани, Азовъ, Черваскъ, Донъ и др. Ни одно изъ этихъ возстаній не удалось. Не принося никакой пользы народнымъ интересамъ, они только раздражали Петра и довели его до возможныхъ предъловъ местопости и какого-то изступленія. Воть примірь того, какъ Петръ раздівдывался съ недовольными и своими врагами. Намъревансь изъ-Въны отправиться въ Венецію, Петръ получить письмо о возстаніи стральцовъ и движеніи ихъ нъ Москва; и хотя Петру. быль извёстень исходь возстанія, темь не менёе онь посийшиль въ Москву для наказанія бунтовщиковь и поразвив Москву и всю Россію неслыханною жестокостью и безчеловачіємъ. 26 августа Петръ прівхаль въ Москву, а 30 сентября начались пытки и казни. Въ первый разъ казнили 201 стръльца; пятерымъ изъ нихъ въ преображенскомъ приказъ Петръ собственноручно

отрубиль головы. 11 октября казниль 144 человъка, 12 октября 205; 13 октября 141; 17 октября 109; 18 октября 65; 19 октября 106; 21 октября 2 человъка. Передъ кельею Софіи подъ Новодъвичьевымъ монастыремъ повъщены 195 стръдь повъ Въ преображенскомъ приказъ подъличнымъ наблюдениемъ Петра рубили головы стръльцамъ внатные бояре. "А у пущихъ воровъ н заводчиковъ доманы руки и ноги колесами; и тв колеса вотвнуты были на Красной площади на колья; и тв стрвльцы, за нкъ воровство, доманы живые, положены были на тв колеса и живые были на техъ колесахъ немного не сутки и на техъ нолесахъ стонали и охали. И по указу великаго государя одинъ изъ нихъ застръленъ изъ фузен, а застрълиль его преображенсвій сержанть Александръ Меньшиковъ. А попы, которые съ твии стральцами были въ ихъ полкахъ, одинъ передъ тіунскою набою повъщенъ, а другому отсъчена голова и воткнута на колъ н твло его положено на колесо « 330). А сколько погибло въ Преображенскомъ на допросахъ со встряской и петлями?... Иногда Петръ доходиль до изступленія и бішенства и не хотвль оставить въ поков даже умершихъ. Такъ передъ отъвздомъ заграницу по дълу Цыклера онъ не только казниль виновныхъ въ замысль, но наругался надъ трупомъ мертваго Милославскаго. Когда казнили Цыклера, Пушвина, Соковнина, Раснина, Филиппова и Лукьннова. Петръ приказаль выкопать изъ могилы Ивана Михайловича Милославскаго и привезти его въ Преображенскій приназъ на свинъяхъ. Гробъ его быль поставленъ подъ тамъ мъстомъ, где казнили виповныхъ, и какъ головы имъ рубили, нровь текла въ гробъ, на трупъ Ивана Милославскаго \*\*\*1).

Патріархъ по примъру своихъ предшественниковъ въ день страшныхъ стрълециихъ казней шелъ въ разгивванному царю просить пощады, но прогнанъ съ крайнимъ презръніемъ. Страшное кровопролите, которымъ отличается царствованіе Петра, было причиною нъкоторыхъ изреченій, которыми народъ охорактизовалъ свое отношеніе въ Петру и взглядъ на его дъло. "Великій государь да князь Ромодановскій не бывають веселы,

<sup>&</sup>lt;sup>331</sup>) Раскольнич. дъла XVIII в. Есипова, т. II, измецкое платье.



ээ) Заниски Желибумскаго, стр. 125—126.

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup>) Исторія Россія Соловьева, т. XIV, стр. 249.

если не изопьють крови христіанской <sup>и заз</sup>). "Кто съ Христимъ водился, тв остались безъ головы, а кто съ царемъ поводится, тотъ останется и безъ головы и безъ спины <sup>и заз</sup>), говорилъ народъ о Петръ.

Многимъ казалось совершенно невозможнымъ, что истипнорусскій царь могь быть такимъ жестокимъ, могь ругаться надъ русскими обычаями, національными отличіями и оказывать предпочтеніе иностранцамъ, а потому и усумнились въ русскомъ происхождении Петра. Начали взглядываться въ домалиною жизнь царя, — опять видять много новаго, небывалаго, неруссваго. По постамъ мясо всть, часто вздить въ намецкую слободу, живеть съ дъвицею Монсъ, а свою законную жену постригъ противъ воли; всехъ гонить, постоянно вазнить не зная за что: это не русскій царь. Въ нравственной жизни Петра было много недобраго 334); въ господствующей религіи онъ относился делево не такъ, какъ его предшественники. Задумавъ "сшить рису новому патріарху", портнымъ которой потомъ быль Өеофанъ Прокоповичъ, Петръ не пощадилъ и сана патріарха: онъ наругался надъ саномъ патріарха, священнаго для всёхъ русскихъ, пожаловавъ своего шута саномъ Кукуйшаго и всешутвишаго и проч. патріарха 335). Его празднество Бахусу, вънчанія шутовъ, рождественскія христославленія и т. п. слишкомъ неправились больщинотву тогданних русских , и народъ отказался признать его за своего русскаго царя. Кто же теперь царствуеть? Это. — не царь, антихристь... Такъ говорили, такъ писали, такъ повазывали на допросахъ 238). Гдв же двяся русскій царь? Одни говорили, что русскій царь остался заграницею, а царствуєть неизвъстный нъмчинъ-басурманъ; другіе-что этотъ царь-сынъ Лефорта; третьи шли дальше: помия, что Петръ и до повадки заграницу быль мало похожь на древнихъ руссиихъ парей, они порешили, что законный сынъ Алекевя Микайловича прямо

зъб) Исторія Россія Соловьева, т. XVI, стр. 305.



<sup>&</sup>lt;sup>эда</sup>) Исторія Россія Соловьева, т. XXI, стр. 304.

<sup>.332)</sup> Русская Старина 1871 г. декабрь. Разсказь о Петръ.

<sup>&</sup>lt;sup>884</sup>) Исторія Россін, Соловьева, т. XIV, стр. 149.

<sup>336)</sup> Раскольнич. дела XVIII в. Есипова, т. I, 13—24, 60 и след. т. II, стр. 185 и следующія. Исторія Россіи Ооловьева, т. XIV, стр. 293, т. XVI, стр. 304, 305, 30 и 32.

послъ рожденія подмінень быль нерусским мледенцемь. Придунывали самыя нелвныя басни, върнии самымъ безомысленнымъ сказвамъ и разсказамъ о царъ, но не хотъли признать Петра за русскаго царя. Если же это не русскій царь, то кто же нын'я царотвующій Петръ? Онъ антихристь 347), сказаль народь, и въ подтверждение своей мысли ссылалоя на всв вышеуказанныя основанія и прибавлять и иниь безчисленное иножество другихъ, отольно же нельныхъ и мало объясняющихъ сущность дыла. Немногіє конечно искренно върили разсказамъ о пришествіи въ міръ антихриста подъ образомъ императора Петра I; но раскольники съумъли воспользоваться стечениемъ обстоятельствъ и скиты ихъ быстро стали наполняться новыми члеками. Один бъжали въ раскольническіе скиты изъ-за бороды и усовъ 328), другіе бъжали изь-за моваго елатья <sup>220</sup>), иные бънали отъ жестокостей Петра, тижкихъ налоговъ и притесненій его чиновниковъ 340); нъкоторые возымъли сомнъніе о православін своемъ послъ дъла царевича Алексвя Петровича, нарушенія постовъ царемъ и боярами и после приказанія царя штемпелевать новое платье, годное для ношенія 341); но вов совытовали убытать вы пустыню, говорили, что тамъ только можно спасти свои души, избъжать влейма антихриста 346), и бъгли... Чего не сдълали сами обстоятельства, то докончила проповёдь распольниковъ. И микогда носле 1682 года такъ быстро и скоро не наполнялись раскольническіе скиты, какъ именно въ царствованіе Петра I. Какъ ни бдительно было правительство, какъ ни энергично оно разоряхо скиты, расноль находиль себв новын убвжища; эти новыя убвжища быогро наполнялись новонаселенниками, фанатизмъ которыхъ возрасталь пропорціонально силь гоненія. Никакія усилія не въ состояни были остановить народъ, усумнившийся въ православін царя и правительства, и стремившийся потому въ раскольнические свиты спасать свои души и жизнь по древнерусскимъ облюблениямъ началамъ.



ээт) Раскольнич. дела XVIII в. Есипова, т. П. Иванова.

<sup>- 230)</sup> Тамъ же, стр. 185, т. II.

<sup>. 300)</sup> Дополнит. акты истор., т. Х, № 3, стр. 14.

<sup>\*\*\*)</sup> Раскольнич. двля XVIII в. Есинова, т. I, стр. 24, т. II, стр. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>341</sup>) Тамъ :-е, т. I, стр. 24.

<sup>342)</sup> Сочиненіе св. Димитрія Ростовскаго.

Въ прежнее время у народа были излюбленные бояре, на которыхъ народъ въ крайнемъ случав возлагалъ свои надежды,
какъ на защитниковъ народныхъ интересовъ и народнаго дъла;
теперь бояре утратили всякое значеніе въ глазахъ марода; самое
слово "бояринъ" сдълалось противнымъ для слуха простолюдина.
Дъйствительно, сочувствуя или только по инотинкту самосохраненія прикидывансь сочувствующими реформамъ Петра и старажоь всячески угодить ему, бояре вели себя хуже Петра. По
свидътельству св. Димитрія Ростооскаго, многіе изъ бояръ стыдились уже имъть въ своихъ домахъ иноны, и укращали свои
комнаты статуями Венеры и другими не болье цъломудренными
изображеніями <sup>243</sup>), другіе, не стъсняясь, курили въ церкви табамъ,
смъялись надъ постами и т. п. <sup>344</sup>). Бояръ поэтому призиавали
достойными слугами царя-антихриста и старались избъжать всякаго общенія съ тъми и другими.

Расколъ, еще ранве ставшій на чисто денократическую почву, теперь должень быль развиваться, въ этомъ именно направления, а цотому и усиливаться. Къ концу Петрова царствованія расколъ и демократизмъ сдълались единымъ и нераздъльнымъ <sup>345</sup>). Непонимавшіе ученія раскода и доседе державшіеся церкви охотно переходили въ расколъ, такъ какъ ведели, что все основы древно-русского быта въ раскольническомъ обществъ сохранены въ целости и неприкосновенности. Въ малоразвитомъ обществъ національныя особенности тесно соединены съ особенностими религіозными; неудивительно, что оставившіе православное общество по недовольству настоящимъ его гражданскимъ строемъвъ короткое время сделались истиньими последователями раскола и защитниками идей Аввакума и его единомышленниковъ. Оставившіе православное общество тімь споріве и тісніве должны были соединиться съ раскольниками, чемъ мене они знали различіе между обрядомъ и върою, а со стороны обряда раскольническое общество поливе могло удовлетворять жаждущихъ

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup>) Русскій расковъ старообрядства Щапова, стр. 118.



<sup>&</sup>lt;sup>343</sup>) Раскольнич. дъла XVIII в. Есипова, стр. 146—149.

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup>) У раскольчиковъ никогда не било никакихъ чиновъ, не било даденія на бояръ и холоновъ; натъ этого даленія и досель. Замачательно, что досель раскольники смотрять недружелюбно на дворянство и ни въ чемъ ему не довъряють.

вившней обрядовой точности, строгости и подноты; темъ какъвсе содержаніе раскола ограничивается исключительно одною обрядовою стороною. Духовенство поставлено было въ самое нельное положеніе и утратило посладній предить въ глазахъраскольниковъ. Раскольники не принимали во визманіе того, что духовенство поставлено было въ необходимость молчать, что ему приказано было даже хвалить всё правительственных расноряженія, каковы бы они ни были; они видали въ этомъ молчаніи действительное сочувствіе всёмъ деяніямъ Петра в обвиняли его теперь съ накоторымъ правомъ въ отпаденіи въ рямскому костелу. Борьба при такикъ условіяхъ делается совершенно невозможною.

Составъ духовенства, преимущественно высшаго, въ царствованіе Петра еще болве отгаленваль раскольниковь оть дериви н убъщаль ихъ въ несомивниой утрать русскими двевняго благочестія. Руководясь своими соображеніями, Петръ приказываль рукополагать на епископскія наседры преимущественно изъ малороссіянъ, на которыхъ большинство русскихъ давно уже привыкло смотреть, какъ на окатоличенныхв. Конечно такой вагиядь несправедива. Въ среда ихъ были истинео-хрпстіанскіе пастыри, накъ напр. Св. Димитрій-Ростовскій, Стефанъ-Яворскій, но были и недостойные этого сана, какъ напр. Осо-•анъ Проконовичъ и рукоположенные по его влінню. Уничтоженіе патріаршества, толки о Синоде и первоначальное устройство Синода, еще неканонизованнаго восточными патріархами, GOUCHHAIR TO BHEVATABRIE, ROTOPOE HOCTERERRO PRABBBRIN BY распольническомъ обществе и въ среде простаго народа обстоятельства царствованія Петра. Накоторые изъ раскольниковъдаже выражались такъ: не Никонъ былъ причиною отделения нашего отъ прочихъ братій нашихъ русскихъ, но Петръ Великій, по своей безиврной любви из Западу, по своему противо-народному, противоотеческому направлению". Значить до Петра многіе изъ раскольниковъ еще полагали возможнымъ примиреніе съ церковио и православнымъ обществомъ. Что собствение не праввлось не только раскольникамъ, но и большинству русскихъ того времени въ Петрв и его дъявіяхъ, почену набъгали общенія от православными обществоми распольники и какого родапроповадио син прельщани проставовь въ свое общество, мо-

жеть повазать отчасти следующее место одного раскольничесваго сочиненія XVIII в. "Мы, говорили раскольники, смотряюще не дремательнымъ окомъ позноваемъ, яко отъ дъть по чеслу 1666-му конецъ пріяша пророчествія, а совершены же всен вдобы исполнение исполнися на Петръ: егда исполнися число ввъря 1666 дъто, въ то мъсто царь Адексъй Михайдовичъ съ Никономъ отступили отъ св. православной въры, а послъ его въ третьихъ всецарствова на престолв всея Русіи сынъ его первородный Петръ и нача превозноситеся паче всъхъ глаголемыхъ боговъ, сирвчь помазанниковъ, и нача величатися и славитися предъ вовин гоня и муча православныхъ христіанъ и распространяя свою новую въру и церковь по всей Россіи въ 1700 году возобнови; уничтожи патрівршество, дабы ему единому властвовати, не имъя ровиато себъ, дабы кромъ его никакихъ дълъ не творили, но имъли бы его единою превысочайшею главою, судією всей церкви, пріядъ на себъ титку патріаршескую и именоваси "отецъ отечества и глава церквы Россійскія" и бысть самовластень, не имея никого себе въ ровенстве, воскитивъ на себя не точію царскую, но и патріаршую вкасть, и нача себв величати и славити, возвышаея на всяка возобновления. Въ 1700 году собра весь свой поганный синклить въ 1-й день генваря мёсяца и постави храмъ щолу ветхоримскему янусу и предв всвиъ народомъ нача творити чудеса, подъ видомъ фавмавін, и вси воскликнуша ему сдиногласно: "вивать, вивать, Новый годъ!" Отъ того дни разовла свои уназы во всю Русію, повель праздновати новое льто, разрушая законную св. отець вантву иже на первомъ вселенскомъ соборв положенную праздновати новое лъто въ 1-й день сентября мъсяца, разрушая сію занонную влятву, и притомъ своемъ Янусовскомъ собраніи поз-. дравленіе пріять за минератора Августайнаго, сирачь надъ вовые обладателя. О неблагоразумная чада, воимите, здв коему ежегодно правднуете новый годъ? Всв Гослодии лето истреблени, а сотанивы извінены, во истину исполнися вдісь тайно зрительное отвровеніе и власть перваго ввёря вою твореща предъ нимъ, и творяще вемлю и вся живущая на ней, да пожионятся ему. Удалятися и бързти подобаеть намь во антикристово время отъ еретических жертвъ, понеже въ откровени Іоанна Вогослова, во глава 12-й, писано, яко церковь побажить въ пустыню, верніи христіане, истиніи раби Христова побежать въ горы, вертены и спасутся. Понеже Петръ нача гонити и истити и искореняти остатки въ Русіи православную вёру, своя новыя умыслы установляя, нова законоположенія полагая, по духовному и гражданскому расположенію состави многіє регламенты и разосла многіе указы во всю Русію съ великимъ угроженіемъ о непраменномъ исполненіи оныхъ, и устави Сенатъ, и самъ бысть надъ ними главою и судьею главивишимъ, тако начатой глаголемый богь паче мёры возвышатися, учиня описаніе народное, и счисля вся мужеско пола и женево старыхъ и младенцевъ, живыхъ и мертвыхъ, и облагалъ ихъ даньми велінми не точею на живыхъ, но и на мертвыкъ, таково тиранство учини съ мертвыхъ дани востребова... Зрите человъцы и вонмите и разсмотрите по святому писанію, въ віихъ летехъ жительствуемъ и вто нынъ обладаеть вами: ибо духъ Петровъ царствуетъ во всвиъ до скончанія втка, якоже свидетельствуєть книга "Кабинеть Петра Великаго": ибо духъ государей Русскихъ есть духъ Петра Великаго. Петръ Великій, восхищая на себя славу сына первысочайшаго, именовася Петръ Первый, и прочіи по немъ такожде именуются; и паки именовася божествомъ Русіи. якоже свидътельствуетъ книжка "кабинетъ Петра" "онъ богь твой, онъ богь твой, о Россія!" Намъ же православнымъ хрястіанамъ подобаеть всеусердно держатися отеческаго наказанія. Подобаеть намъ жизнь препровождати въ безмолвіи и въ пустыняхъ, яко Господь чрезъ Іеремію пророка взываеть: "изыдите, изыдите, людіе моя, изъ Вавилона" 346). Но въ дъль быстраго распространенія раскола въ конць XVII и началь XVIII выка нельзя оправдать и самаго духовенства, потому что оно не вавъснио всвиъ обстоятельствъ дъла, не высказало въ своей дъятельности достаточной энергіи, не привело въ исполненіе самыхъ могущественныхъ средствъ къ уничтоженію раскола ж не съумвло удержаться въ предвлахъ чисто духовныхъ мвръ.

Болъе всихъ безъ-сомивнія виновато высшее духовенство, заправлявшее ділами церкви и завідывавшее низшимъ духовенствомъ. Расколъ прежде всего и главнымъ образомъ есть результать упадка просвіщенія, крайняго невіжества духовенства



э46) Тамъ же, стр. 106.

и народа въ половина XVII вака; самое сладовательно могущественное средство въ обезсиленію и уничтоженію его - это распространеніе просвыщенія, образованіе возможно большаго количества школь, какъ для духовенства, такъ и для народа. Но накъ намъ уже извъстно, никоды заведены не были, а заведенныя мало соответствовали существу дела и потребностямъ церкви, крайне малочисленны были по овоему составу. Высшее духовенство на этогъ разъ крайне виновато... Оно наи совствъ не понимало важности соборнаго опредъленія о скоръйшемъ образованін возножно большаго количества школь; или понимало, но, что еще хуже, отнеслось къ этому делу холодно, апатично. Съ другой стороны положительно преступно со стороны высшаго духовенства незавести достаточнаго количества школь для распространенія просвіщенія въ средв духовенства и народа въ то время, когда оно располагало громадными матеріальными оредствами. Не говоря о средствахъ патріарховъ, которые жили съ царскою пышностію, каждый архіерейскій домъ, каждый монастырь до половины царствованія Петра располагаль обширными средствами, которыхъ достаточно было для содержанія ме только значительнаго количества учителей, но даже для содержанія цалых сотень учащихся. Большинство наших русскихъ монастырей, кромъ текучихъ доходовъ отъ доброхотныхъ подаяніи богомольцевъ, пользовались помощію со стороны правительства, располагало большимъ количествомъ земли и крестьянъ, занималось безпошлинно рыбными, соляными и многими другими промыслами. Незавести, говоримъ, въ это время достаточнаго количества школь-это со стороны высшаго духовенства преступленіе, котораго не оправдаеть ни одинъ историкъ. И вотъ, въ тотъ моментъ, когда церковь особенно нуждалась въ просвъщенныхъ пастыряхъ, приходилось рукополагать не только на священиическія міста, но даже на епископскія канедры людей недостаточно образованныхъ, малоспособныхъ, а иногда и раздёлявшихъ раскольническія мивнія. Правда монастыри наши располагали значетельными, а иногда большими средствами къ самообразованію; но къ сожальнію ни откуда не видно, чтобъ многіе изъ жившихъ тамъ воспользовались этими средствами надлежащимъ образомъ. Большинство монашествующихъ пользовались даровыми удобствами жизни, предавались

нъгъ и удовольствіямъ, вовсе несоотвътствующимъ менащескимъ обътамъ, и не думало ни о чемъ, и не дълало ничего. Въ этомъ отношеніи наши православные монастыри отстали даже отъ раскольническихъ скитовъ того времени. Каждаго новаго члена, только что поступившаго въ раскольническое обществе, завъдывавшіе дълами скита старались обучить грамотъ, всъмъ тезисамъ своего ученія и спішили познакомить ихъ съ сочиненіями своихъ учителей, направленными противъ церкви, и такими средствами успівали въ короткое время перевоспитать поступившихъ въ ихъ общество — внушить имъ особенную ревность къ защитъ и распространенію раскола и фанатическую ненависть къ церкви и православному обществу.

На епархіальномъ архісрев дежала обязанность какъ можно чаще обозръвать свою епархію и дично назидать ввъренныхъ его попеченію духовныхъ чадъ, обличать впадшихъ въ расколъ и заботиться объ обращении ихъ къ церкви; но къ сожадънию примъровъ такого собесъдованія съ раскольниками въ мъстахъ ихъ жительства со стороны нашихъ епархіальныхъ архіереевъ встрвчаемъ очень мало. Св. Димитрій Ростовскій, Питиримъ нижегородскій, Іовъ новгородскій, Павель и Игнатій тобольскіеедва ли не единственные въ этомъ родъ примъры. Большинство же епархіальныхъ архіереевъ приказывало представлять раскольниковъ въ ихъ архіерейскій приказъ, буде они не убъдятся на мъстъ, и если засъдающие въ приказъ не сумъють пойманнаго раскольника обратить къ церкви, тогда только раскольникъ представляемъ былъ для убъжденія къ самому архіерею. Этотъ способъ объясненія съ раскольниками и обличенія ихъ едва ли можно признать вполна законнымъ и соответствующимъ существу дъла: повоящійся на началахъ бюрократизма, этотъ способъ давалъ широкую возможность для всякаго рода чиновничьихъ продвлокъ, притесненій и несправедливости со стороны чиновниковъ. Миссіонерская дъятельность Питирима потому между прочимъ и сопровождалась особеннымъ успъхомъ, что онъ самъ постоянно ходилъ по раскольничьимъ свитамъ и лично убъждаль раскольниковъ, избъгая всякой канцелярской процедуры. Тамъ же гдв двло это возлагалось на архіерейскихъ чиновниковъ, --- запутанность неизбъжна. Вопервыхъ при такомъ способъ веденія дъла большинство раскольниковъ свободно

проживало въ своихъ убъжнщахъ, нественяемое никъмъ и ничъмъ, убъждаемъ былъ изъ раскольниковъ только тотъ, кто понался поповскому старостъ, архіерейскимъ разсыльнымъ или или кому-либо другому, которые и препровождали таковыхъ въ архіерейскій приказъ; во вторыхъ здъсь оставлялось широкое поле для подкупа, взятокъ и другихъ способовъ, которыми состоятельные раскольники откупались отъ объясненія съ епархіальнымъ архіереемъ, отчего въ раскольническомъ обществъ распространилось только крайнее раздраженіе и недовъріе къ епархіальному правительству. Нерезонно конечно видъть здъсь какую-либо недобросовъстность, злонамъренность, нежеланіе исполнить своего дъла надлежащимъ образомъ, но нельзя не видъть здъсь и того, что епархіальные архіереи понимали свои обязанности одностороние, не вполнъ върно.

Нельзя также оправдать духовенство и въ томъ, что оно на соборъ 1681 года поддерживало гражданское правительство въ употребленіе противъ раскольниковъ пытви и казни какъ средства къ ихъ обращению. Правда, по понятіямъ того времени безъ этого средства обойтись было невозможно, но нельзя не пожальть, что этимъ вовсе неубъждающимъ мърамъ убъжденія дано ужь слишкомъ широкое развитіе. Виновато главнымъ образомъ время и господствовавшія понятія, что каждаго непокорнаго сына церкви непремънно должно подвергать наказанію; еслибы раскольниковъ не подвергали наказаніямъ, едва ли бы къ этому одобрительно отнеслось православное населеніе: потому чтоэтотъ способъ убъжденія освященъ исторіею, къ нему всв присмотръдись, и едва ди кто признаваль его назаконнымъ кромъ раскольниковъ; но темъ не менее этотъ способъ убъжденія производиль самое дурное впечатление на раскольниковъ, которые не иначе должны были смотрыть на архіереевь и все епархіаль. ное управленіе, какъ на своихъ гонителей. Раскольники избъгали сношенія съ православнымъ духовенствомъ, будучи напередь убъждены, что за нераскаяніе ихъ непременно последуетъ болве или менве жестокое наказаніе. Свободнаго объясненія между раскольниками и православнымъ духовенствомъ по дъламъ въры быть не могло, а следовательно, не могло быть и доверія духовенству со стороны раскольниковъ. Что насвется до низшемо дуковенства, которое постоянно должно входить въ сно-

шени съ распольниками, то совершение върно, что значительная часть его была прайне невъжественна, безправственна, не понимала своего долга, худо исполняла свои обяванности, по своимъ уметвеннымъ и правственнымъ качествамъ, едва ли возвышалось надъ своими пассмыми, накъ это доказаль г. Щаповъ (Ок. Русскій расколь старобрядства стр. 55 и сладуюці, 185 и до конца главы). Худая жизнь духовенства, небрежное исполненіе своихъ обяванностей были большимъ подспорьемъ для раскольнической пропаганды. Одни изъ православныхъ соблазнились худымъ и недостойнымъ поведеніемъ духовенства и, видя строгое исполнение устава въ раскольничьихъ скитакъ, строгую, хотя со вив, жизнь скитниковъ, переходили въ расколъ; другихъ совращали расколоучители, указывая на небрежное исполнение своихъ обяванностей и недостойное поведение духовенства и указывая на строгое исполнение всего вившняго въ ихъ скитахъ. Но принимая во вниманіе тъ условія, въ которыя было поставлено бълое духовенство, едва ли можно произнести слово осужденія. Духовенство было необразовано-это вірно. Но кавимъ образомъ оно могло быть образованнымъ, при отсутствіи школь, библіотекь и другихь средствь нь правильному умственному развитію и самообразованію? И "тщаливымъ къ наукъ" негав было учиться; литература же въ родъ сборниковъ, наполненныхъ суевърными сказаніями, скоръе приносила вредъ для религіозно-правственнаго состоянія, чёмъ пользу. Нужно было быть геніемъ, чтобы изъ этой кучи мусора выбрать здоровыя питательныя верна. Ко всему этому нужно прибавить страшную нужду, съ которой боролось духовенство и высвободиться изъ которой не было нивакой возможности. По неволю приходилось браться за соху и ради насущнаго хлаба, вивств съ крестьянами работать отъ ранняго утра до глубокой ночи... Наука, самообразование сами собою должны были отойти на задній планъ, примъръ предшественниковъ, -а онъ заразителенъ,отодвигаль ихъ еще далве. Со времени Петра бъдственное положеніе нашего білаго духовенства сділалось еще хуже, стіснительное, безвыходите, потому что у духовенства отнято было и то немногое чёмъ оно пользовалось и въ замёнъ отнятаго обложено новыми налогами, податьми, повинностями, не вывлючая и рекрутской. Неудивительно, что многіе изъ духовенства

отали сочувственно относиться въ расколу, вкодили въ сдалу съ раскольнивами и теряли такимъ образомъ меслъдній предитъ и въ глазакъ раскольниковъ и въ глазакъ правительства.

Вотъ въ кративит чертахъ тѣ мъры, которыя въ этотъ неріодъ предпринимало духовенство въ ослабленію и уничтоженію раскола, и вотъ тѣ причины, почему мъры, по большей части разумныя и благодѣтельныя, не достигали своей цѣли, или достигали, но не вполиъ.

М. Чистяковъ.

# ГРАЖДАНСКІЙ БРАКЪ

СЪ ХРИСТІАНСКОЙ ТОЧКИ ЗРВНІЯ.

Двъ совершенно различныя точки эрънія установляются и должны быть установляемы для сужденій о сущности и достоинствъ гражданскаго брака: соціально-политическая и нравственная. Съ первой-бракъ вообще является какъ соціальное установленіе, жакъ основа общественнаго благополучія и процветанія, обусловливающая поддержание и размножение членовъ общества и подданныхъ государства, а также и успъхи общественно-государственной дисциплены, воспитанія: ибо насколько несомивино, что бракъ есть самое естественное и лучшее средство размноженія человаческаго рода, настолько же общепризнано, что добрая семья, чрезъ бракъ основывающаяся, есть и лучшая первоначальная школа воспитанія въ юномь человечестве илей порядка, подчиненія старшимъ и уваженія правъ дичности въ равныхъ себъ, права собственности и т. д. Но рядомъ съ этимъ общественнымъ интересомъ, въ силу котораго бракъ-это естественное отношеніе двухъ лицъ — подвергается регламентація закона и стоить подъ надворомъ власти общественной, въ немъ есть и элементь гражданскаго частнаго права: ибо вавдый бракъ есть непременно договорь и обязательство, имеющіе последотвіями своими весьма важное видонзміненіе личныхъ щеотвенных правъ вступающих въ него лиць, а также и другихъ, съ ними ставшихъ въ родственной связи. Со второй,

нравственной точки зрвнія — бракъ есть исполненіе заповъди Божіей и естественнаго закона любви межцу мущиною и женщиною, счлою воихъ осуществляется людьми особенное промышленіе Божіе о нихъ, клонящееся къ соединенію и сочетанію раздъленнаго и несроднаго и чрезъ то въ образованию между людьми общенія любви и мира и къ искорененію несогласія, вражды, раздъленія и злобы. Въ сужденіяхъ о гражданскомъбракв эти двв точки зрвнія должны быть строго различаемы: это требование есть необходимое условие правильности суждений: о немъ. Ибо гражданскій бракъ въ томъ видъ, какъ онъ уже существуеть въ западной Европъ и въ томъ, въ какомъ долженъ бы существовать по желаніямъ нівкоторыхъ теоретиковъ, представляеть одинъ изъ случаевъ коллизіи между правомъи нравственностью, между государствомъ и церковью. Нъкоторыми своими сторонами европейской гражданскій бракъ стоитьвъ противорвчіи съ христіанскомъ понятіемъ о бракв, осуществляемымъ на двлв въ церковномъ бракв. Съ подобными колдивіями, вообще нежедательными, какъ явленіями ненормальными, человъчество вынуждено бываетъ примиряться однако же, по испорченности человъческой природы, обнаруживающейся въ слабости воли всегда быть послушной нравственнымъ требованіямъ, по несовершенству общественной и политической организаціи и международныхъ отношеній, по низкой культуръ. подданныхъ, по усилившемуся нравственному упадку общества и его нравовъ, требующему палліативныхъ мёръ, и т. п. обстоятельствамъ. Падліативныя мёры, къ каковымъ прибъгають въ подобныхъ обстоятельствахъ правительства, суть всегда коллизіи между правомъ и нравственностью, допускаемыя по единственному мотиву "да не горшее зло" последуеть безъ предпринятія такихъ мітръ. Такова смертная казнь въ христіанскомъ государствъ, такова война, таково допущемие въ большихъ городахъ такъ называемыхъ домовъ терпимости и т. п.

Къ подобнымъ панлативамъ относится и гражданскій бракъ, введенный теперь во всъхъ государствахъ западной Европы, въновогреческомъ королевствъ, въ Румыніи и съ 1874 года и у насъ въ Россіи для раскольниковъ. На сколько основательны мотивы, побудившіе правительства означенныхъ государствъвести этотъ паллативъ—гражданскій бракъ, этого вопроса мы

не желаемъ изследовать: съ этой, соцідавно-политической точки зранія гражданскій бракъ можеть-быть имъеть полиое право на свое существованіе при настоящемъ положеніи этихъ государствъ.

Мы желаемъ высказать свои сужденія о гражданскомъ бракъ исключительно съ нравственной, христіанской точки эрэнія и дэлаемъ это воть по какимъ побужденіямъ.

Давнее существование гражданского брака въ Европъ, постоянная вражда государствъ съ ватолическою церковію давно уже породили тамъ идею о бранъ накъ только "гражданскомъ договоръ" (contrat de mariage) и что только въ этомъ качествъ бракъ подлежитъ регламентаціи, контролю и суду государственной власти, какъ и всякій другой договоръ. Эта идея, во всей ясности проведенная во французскомъ революціонномъ законодательствъ (прошлаго стояттія) и за тъмъ въ кодексъ Наполеона, въ самомъ началь настоящаго стольтія (1803 г.), последовательно привела потомъ въ мысли о принципіальной независимости брачныхъ законовъ отъ церковнаго въроученія. Явилось возвръніе, что бракъ вообще есть законъ природы и выполнение его частными лицами есть дело ихъ свободы, ограничиваемое граждансинть законодательствомъ лишь въ той мёре, какъ этого требуеть интересъ гражданскій и государственный. Но что касается религіи, въ особенности христіанской, то бракъ, его заключеніе продолжение и расторжение не стоить съ нею ни въ какой особенной связи, посему совъсть христіанина должна быть совершенно спокойна, если онъ живетъ въ бракв, граждански признанномъ законнымъ, котя бы съ церковной точки зранія таковой бракъ и не удостоивался признанія. Это новое воззраніе на бракъ, такъ гармонировавшее съ господствомъ крайне либеральныхъ и радикальныхъ въяній нашего въка, ръшительно порывающихъ всякій союзъ съ церковными и христіански-правственными требованіями и запов'ядями, напіло себъ сочувственный пріемъ и въ средв нашихъ русскихъ либерадовъ; появились и въ нашей свътской печати голоса въ пользу введенія и у насъ гражданскаго брака; и хотя главнымъ аргументомъ за такое кововведение служилъ довольно шаблонный доводъ: если-де во всей Европъ введенъ гражданскій бракъ, то почему же не ввести его и у насъ", однакоже натъ недостатка

и въ попыткахъ представить болъе серьезную аргументацію за это подражаніе Европъ. Достаточно указать на г. Ефименко, путешествовавшую въ народь съ цілію изученія "народныхъ юридическихъ возэріній на бракъ". Изученіе, какъ и слідовало ожидать, привело къ убъжденію, что русскій народь не знастъ разницы между бракомъ и другими имущественными договорами, что возэрініе на бракъ, какъ на таинство, чуждо ему, отсюда разладъ между закономъ и жизнію, разладъ влекущій самые пагубные результаты; поэтому помочь брачному ділу можно лишь признавши идеаль брака, начертанный въ кодексъ Наполеона. Это мизніе разділяли Оршанскій, Загоровскій и др.

Такимъ образомъ явилась въ Европъ и у насъ пълая школа либераловъ-мыслителей, ратующихъ за радикальное измъненіе всего законодательства о бракъ, проповъдующая гражданскій бракъ не какъ палліативъ какой-либо, а какъ единственно нормальное соціальное установленіе, соотвътствующее современному умственному и нравственному развитію человъчества и обзывающая церковный бракъ отжившимъ учрежденіемъ, искусственнымъ созданіемъ іерархіи, не имъющимъ за свое существованіе данныхъ ни въ самомъ существъ брака, ни въ воззръніяхъ народа, даже нареда русскаго, православнаго.

Мы оставляемъ въ сторонъ русскихъ мыслителей сего рода и обратимся къ иностраннымъ. Изъ массы литературы этого направленія мы выбираемъ небольшую брошюру: "Briefe uber die Civilehe". Wien 1869, явившуюся по следующему поводу: въ Австрін вопросъ о введенін гражданскаго брака началь свою исторію съ 1783 г. При Іоснов II бракъ объявленъ быль квломъ закона гражданскаго, хотя удержана и церковная форма брака. Этого начала держалась государственная власть въ Австрін до 1855 года, когда всявдствіе конкордата съ Римомъ брачныя дела снова были переданы въ церковное ведомство. Такое состояніе прододжалось до 1868 г., въ которомъ последовало нарушеніе конкордата съ Римомъ и введена гражданская форма брака, впрочемь не обязательная для вспать, но произвольная. Такая нерешительность правительства по отношеню из гражданскому браку не удовлетворила либеральной партін, требовавшей полнаго признавія гражданскаго брака, т.-е. введенія обязательнаю, а не произвольнаго или факультативнаго. Авторъ означенной брошюры, къ сожальнію скрывшій свое имя, и при-

Digitized by Google

надлежить именно из представителямь этой либеральной партіи. Такъ какъ главною причиною нервшительности правительства ко введенію гражданскаго брака служило возмущеніе совъсти большинства поданныхъ-католиковъ, ибо съ точки зрвнія католической цервви гражданскій бракъ-недостойное христіанина отношеніе, то либеральный авторъ и задался смілою задачею доказать, что введеніе обязательнаго гражданскаго брака есть не только дело политической необходимости государства, какъ охранителя и защитника права и идей равноправности и свободы совъсти гражданъ, но и несколько не противно христіанству. Онъ пытается доназать, что гражданскій бракъ необходвиъ даже во имя требованій истинно христіанской совъсти есть отношение, согласное съ природою человъка, правственностью разумом и Евангеліем. Съ этой иненно стороны названная бромиора и заслуживаеть въ себв вниманія. Написанная живо и увлевательно и повидимому съ полною искренностью она способна произвести впечативніе. Русскій либераль, думаетоя, сочувственно отнесется въ возарвніямъ ея автора; найдеть она къ себъ интересъ и въ средъ молодежи (она и посвящена "молодымъ диберадамъ"), для которой бракъ составляеть конечно самый животрепещущій вопросъ, и которая въ достаточной мітрів навидается подобными либеральными возарвніями въ современной русской беллетристикъ: ибо въ этой брошюръ со всею отвровенностью и последовательностью распрыто самое либеральн вы шее возарвніе на бракъ. Далве того, что здвсь сказано, уже нельзя повидимому идти въ этомъ направленіи.

Но именно эта-то ясность, свобода выраженія возврѣній, увыскающихъ на первый взгыдъ, самымъ очевиднымъ образомъ и обнаруживаеть всю ихъ ложь, всю ихъ безиравственность. Въ виду этого рѣщаемся представить полный и по возможности буквальной переводъ означенной брошюры, снабдивъ ее отъ себя эпиграфомъ, который по нашему убѣжденію совершенно върно опредъляеть правственное достоинство брачнаго состоянія, устроеннаго по развитой въ ней теоріи гражданскаго брака. За тѣмъ во второй главъ своей статьи мы представимъ разборъ иъкоторыхъ положеній ея и свои соображенія по нъкоторымъ вопросамъ о бракъ, по важности своей повидимому заслуживающихъ къ себъ вниманія.

## ГЛАВА І.

Человыкь въ чести сый и не разумы: приложися скотомъ несмысленнымъ и уподобися имъ. (Исал. 48, ст. 21).

Законъ о гражданскомъ бракъ долженъ произрасти изъ химически чистой почвы юридического государства и не должень обращать никакого вниманія на религіозное испов'яданіе подданныхъ государства. Иначе и быть не можетъ: ибо если государство, опираясь на принципъ терпимости, объединяеть въ себв равиоправныя религіозныя общества съ противоръчащими догматами: то оно и должно-обращая вниманіе на эти догметы, издавать для разныхъ исповъданій и разные законы о бракь. Но что станеть тогда съ равноправностью гражданъ государства? Одна пустая фраза. Цъная съть противоръчій, которою опутанъ институть брака, покоящійся на теологическомъ принципъ, навинута будеть на гражданско-правовую область; сообразующися съ догматикою церковною гражданскій законъ о бракв уже въ самомъ рождении носить зародышть смерти, противоръчие въ себъ самомъ, въ своемъ сердцъ. Независимость отъ догматовъ есть первое условіе его жизненности.

Но законъ о бракъ и не имъетъ дъла непосредственно съ религіею: ибо бракъ естъ соціальное, а не религіозное учрежденіе; онъ—законъ природы. Если въ любящихъ возникаетъ желаніе, страстное домогательство на всю жизнь взаимно принадлежать другь другу тъломъ и душою, дълить счастье и несчастье, радость и горе, и никогда им въ чемъ не оставлять другь друга: то происходить это вовсе не нотому, что догматъ католической церкви объявляетъ бракъ пожизненнымъ и нерасторкимымъ союзомъ; это возникаетъ безъ содъйствія религіи, непосредственно въ сердцъ каждаго, какъ очаровательный цвътокъ человъческаго чувства. Ни въ чемъ не видитол основанія воспитаніе и охраненіе этого цвътка ввърять особенному попеченію священника, потому что ни въ чемъ не обваруживается особенной связи между религіею и бракомъ. Религіозность должна

проникать равномерно всю жизнь человека, и для священика--повочители си нътъ преднота бельшей важности, какъ ювена и дваушка. Но образуемыя брачными сомосми права и обяванности редителей-совершение соціальной природы, касаются личнымъ отношеній ихъ самихъ другь въ другу, воспитанія детей. имущества, вообще-вещей, нодлежащихъ защить государственной власти. Деже попечение о религіознемъ восинтаніи юношества принадлежить къ обязанностямъ новъйшаго юридическаго госудерства, которое стремится въ одинаковой мёрё къ заботамъ о матеріальномъ и духовномъ блага своихъ подранныхъ и духовенотву никогда не должно опасаться, что оно встретить со стороны государства препятотвіе къ распространенію истинюй религіозности. Да, было бы даже желательно, чтобы оно оказалось на сторомъ, готовой помогать государству въ достижении отой нъли, вижето того, чтобы вести съ нимъ борьбу за утверждение высекомвриой ісраринческой власти. Религіозность никогда не исчениеть изъ міра, котя по временамъ и маняеть свои формы, потому что чувство бавусловной зависимости, въ которомъ соотонть религія, неизгладимо живеть въ человаческомъ сердив. Семьи не можеть отвергнуть руки священника, предлагающей ей помощь. Но мы должны остерегаться, чтобы не купить этой помощи слишномъ высоною цвною; чтобы не допустить ісрарків динтовать намъ законъ, по которому мы долены устранвать овон семьи. Еще разъ: бракъ есть соціальный институть, а не религіозный, и для него не церковные догматы, а единственно еринины гражданскаго права должны быть опредълителями. Законъ о гражданскомъ бранъ долженъ держеться совершенно независимо отъ догнатовъ и все вопросы о действительности и расторженія брака, о препятствіяхъ въ браку и т. д. должны найдти въ немъ ръшение безотносительно въ догматамъ въры. Если эта линія будеть удержана, то воздано будеть Касарю

Если эта ливія будеть удержана, то воздано будеть Кесарю кесарево и Бомія Богови и возстановлено единственно правильное отномісніе между церковью и государственною властью, отмощеніе свободной церкви въ свободномъ государствъ. Каждая по гражданскому закону соединившаяся бракомъ пара можеть потомъ искать для своего союза и благословенія священника по своему особенному въромсповъданію. Но этоть религіозный актъ не имъеть никакого значенія гражданско-юридическаго, такъ что бракъ напр. но гражданскому закону межеть быть и расторгнуть, хотя бы по церковнымъ догматамъ онъ почитаемъ. быль и нерасторживымъ. Разлученные могуть посему вступать н въ новый гражданскій бракь, только священнить должень будеть уже отназать въ благословеніи такому вопреки догматамъ завлюченному браку. Вирочемъ такого лишенія можеть и не воспосивдовать, если въ брачущихся живуче религозное соэнаніе, ибо они въ совъсти своей найдуть себя вынужденными выдти изъ того религіознаго общества, догматовъ котораго въ столь важномъ пунктв оне не раздвияють и приминуть из другому, которое не ставить въ числе догиатовъ нерасторженость брака. Въ этомъ и состоитъ сущность свобедней церкви въ свободномъ государствъ. Равнымъ образомъ мы должны прежде всего разрушить заблуждение будто подъ свободою церкви должно разумать освобождение ел изъ подъ власти государственныхъ законовъ; напротивъ: религозное общество, какъ и наждое другое въ государствъ, подчинено его законамъ и если оно преступаеть ихъ, получаеть отъ него осуждение. Подчинение начальего подсудности иновенной власти, иммунитеть епископовъ, вредить достижению государственной пали въ высшей степени, оно было бы совсвиъ разстроено, еслибы вежанамъ религіозныхъ обществъ, подъ защитою иммунитета, было возможно пропов'ядывать мятежь и бунть противь основныхъ законовъ государства. Но религія и не нуждается въ такомъ исключительномъ повоженім своихъ пропов'ядимовъ, его домогается только ісрархія съ противоржчісив истинному ученію Христа. Христіанская религія не есть религія власти, но религія любви, и единственная власть священника есть власть убъщенія. Церковь сражающаяся, ищущая религіознаго принужденія, находится, какъ показываеть исторія, прямо на пути къ темнымъ кардерамъ и пылающимъ кострамъ инквизиции. Совведениемъ обязательнаго гражданскаго брака долженъ быть отмъненъ иммунитетъ епископовъ, есле это не сдълано уже ранве.

Высказанныя здёсь положенія на следующих в листах будуть развиты со всею обстоятельностью.



. I.

## Бракъ есть соціальное учрежденіе.

Если мы обратимъ внимание на душевную жизнь животныхъ, то найдемъ, что извъстныя выдающіяся свойства души и чувства, соединиющіяся въ человінь какь бы въ одномъ фокусь, въ разныхъ породахъ животныхъ дъйствують раздыльно и развиваются въ нихъ одностороние, но за то твиъ болве сильно н характерно. Такъ челевъкъ не можетъ быть върнъе собаки, умирающей у гроба своего господина; мать не можеть любить своихъ дътей наживе обезьнии, задушающей дътенышей своихъ изъ дюбви въ нимъ. И глава семьи, мотающій свое состояніе въ то время какъ дети его въ страшной нужде, и самецъ-леса, дающій самев-лясь добычу, какую находить въ гивадь своихъ ему датеньшей, поступають оба въ разной мари подко. Вообще на животной природе мы можеть часто изучать человеческую. Для нашей спеціальной цели мы должны сделать маленькое наблюденіе надъ птицами. Сотив птичьких породь живуть въ строго моногамическомъ бракъ, узы коего разрываются только смертью. Любовь въ страстныхъ тонахъ льется изъ груди маленьнаго пънца, жадно глотается слушательницею, свиваеть въ зеленомъ кустарникъ гизадо, несетъ птенцамъ кормъ, учитъ детать и пъть, она же держить парочку связанною, хотя бы года смыки уже пеструю краску на перьяхъ. Здёсь-и полная энтузівама юношеская любовь, и любовь супружеская, и родительская, върная дружба въ старости, союзъ на всю жизнь. Не челованъ только язобрель институть брака и законами моногамии и нерасторжимости пытался сдвлать его священнымъ: какъ законъ природы онъ живетъ и въ немъ, и въ миллонахъ его сотварей. И задолго прежде, чъмъ онъ какъ послъдній акть творенія появился на земль, существоваль уже такой нерасторжимый бракь. Въ своихъ чувствалъ и строиленіяхъ человни отличается отъ животнато не тамъ, что природа дала ему существенно иныя влеченія, ондущенія, отрасти; напротивъ, въ равной мёрь накъ въ человъпъ им находимъ въ животныхъ любовь, ненавнеть, завноть, хитрость, притворство, величе духа, благородство, страсть въ подражанію и т. п. Различіє между ними въ томъ, что животное следуеть импульсу своей природы слепо, безъ рефлекса; между темъ какъ человекъ ставить себя предметомъ самоизследованія, изучаеть свои влеченія, чувства и страсти, можеть надъними господствовать и подчиняться, самъ себя воспитывать и усовершать. При этомъ однакоже онъ всегда остается въ зависимости отъ благосилонности природы; ибо никогда не можеть развить изъ самого себя свойствъ, въ которыхъ какъ въ дарахъ своихъ она отказала ему.

Мы имвемъ право почитать за несомивниое, что природа преднавначила человъка къ моногамін, когда она вложила въ его сердце сильнайшую изъ всахъ страстей-любовь половую. Правда отоить только устремить свои вворы на берега Красцаго и Чернаго морей, чтобы здёсь въ стране полигамии встретить противоржию этому взгляду. Правда, ее мы встрочаемъ только въ ивсколько измененномъ виде и во всехъ странакъ христіанскаго валада. Но публичное многоженство Туровъ, Персовъ, Арабовъ, равно кажъ и тайное -- Германцевъ, Славянъ, романскихъ и другихъ народовъ есть или соціальное заблужденіе народовъ, среди которыхъ еще не прозвучалъ ясно чистый истинный голосъ человъческой природы, или нравственное заблуждение отдъльныхъ лицъ, для которыхъ онъ снове смолиъ. Унеследованная и внушенная воспитаніемъ изнаженность наполняеть гаремы востока роскошными женщинами, которыя должны даскать чувственность своего поведителя, точно также вакъ и утонченная жадность из наслажденіямъ отталкиваеть европейца отъ его жены, изъ круга дътей, въ объятія предестней дюбовницы. И тотъ и другой въ этихъ дъяміяхъ своихъ повинуются не голосу человъческой природы, но голосу уродливыхъ національныхъ нравовъ и разврата. Нътъ, если мы хотимъ видъть любовь въ ея действительно достойномъ человека виде, мы должны устремить свой вворъ на юношу и дъвушку, въ сердцахъ которыхъ въ первый расъ родилось полное таннотвенности влеченіе из взаимной принадлежности, какъ магинтное притяжение. Чудо притяженія застаєть ихъ въ расидехь и удерживаеть ихъ одного оть другаго въ почтительномъ отделении. Это-любевь душъ, предчувствіе духовной гармоніи; это чистое эспетическое наслажденіе, умасающееся мысли, что въ основанім пропрасмыхъ

ливій тила лежать мясо и кровь. Это чувство, котораго нельзя уложить въ накой-либо опредъленный моменть, потому что вовзаниномъ созерцанія влюбленные забывають настоящее и будущее, живнь и смерть: такая любовь есть въчность мгновенія. Но за ясной веселей весной следуеть лето: душно въ сердив, въ груди, и чистое бълое плами, которое досель только играло на твлахъ, охватываетъ ихъ; оно зативвается въ повывв въ жгущему кровь пламени чувственности, къ половой любын, которая въ самовабытые соединяеть тыв, между тымь какь въ душахъ еще ярче свътять верхушии пламени въ его прежней чистотв и его невинный блескъ отражается въ блестящихъ радостію вворахъ. Теперь любовь овладіла всёмъ существомъ, духомъ и теломъ; чувство духовной взаимной принадлежности, гармонія душь увленла за собою и твла. Половая любовь тотда только достойна человъка, когда она облагорожена духовною любовью.

Полный союзъ мужа и жены воплощается въ подобномъ имъ нъжномъ твореніи, въ дитяти, и чрезъ это расширяется далье и область ихъ любви, получается новый пунктъ обогащенія въ этой нъжной человъческой почкъ, на которую оба переносятъ свою любовь и на которой встречаются ихъ сердца. Каждая горесть отца, каждая забота матери о дитяти, каждая вывств просиженная у кровати больного ночь, каждое общее усиле умственное надъ его воспитаниемъ составляеть новое ввено въ пъпи этой любви, которой не въ силахъ разорвать и приближение старости, увядание твлесной прелести. Ибо каждая морщина на лицв ихъ повъствуетъ имъ исторію одной ихъ живни, проведенной въ трудахъ и заботахъ, а люди, имъющіе такія общія воспоминанія, нелегко покидають другь друга. Въ върной любви, въ которой чувственность уже не имветь части себъ, идуть они навстръчу закату жизни и ихъ последнее желаніе въ томъ, чтобы быть вивств и въ могиль, хотя улыбаясь они и совнають, что пражь инчего не можеть знать о пракв. Недовольствуясь темъ, что они принадлежать другь другу наждое мтновение жизни, они хотять наслаждаться мыслью о взаимной принадлежности даже и за гробомъ.

жень обнаруживается истиная, чистая любовь между мужемъ и женою; голось природы самъ ведеть человека къ моногамія, въ брану на всю жизнь. Онъ желесть целостного обладанія любимымъ предметомъ и при мысли о возможности разрушелія этого обладанія поднимается въ душт его страсть ревности. Но и разумъ, которымъ вритически разсматриваетъ человъкъ свои дъйствія, указываеть ему тоть же путь. Онъ показываеть ему, что идея брака чистыйшимъ и совершенныйшимъ образомъ осуществляется тогда, когда два челована исключительно и на всю жизнь отдаются другь другу. Такой брань въ большинствъ приволить въ облагорожению тахъ, вто въ него вотупаеть, равно накъ и дътей отъ него происходящихъ, между тъмъ какъ полигамія, и тайная и явиая, въ родителяхъ и детяхъ будить бурныя страсти и подванываеть склонность въ семейной жизниэтой важнъйшей основъ соціальнаго строя. Посмотрите на женщину гарема: какъ желаніе пріобръсти преимущество въ благорасположение своего повелителя разжигаеть пламя ревности въ ея груди, увлекаетъ ее къ самымъ низкимъ дъйствіямъ мстительности и клеветы и портить ся характеръ! Посмотрите, какъ соперничество матерей сообщается и дътямъ и злыя съмена ненависти и злобы западають въ ихъ нажныя сердца; какъ отець неравномерно разделяеть свою любовь между детьми пользующихся его расположениемъ и повинутыхъ имъ женъ, и кавъ подъ вліяніемъ взаимныхъ ихъ интригъ и ослабляющаго силы чувственнаго пресыщенія страдаеть его характерь! Или взгляните на европейца-основателя двухъ семей, какъ законнаго супруга благородной, достойной уваженія женщины и тайнаго-предпочитаемой имъ любовинцы, какъ законнаго отца тамъ и незаконнаго здвом! Посмотрите, какъ любовь его притягивается тою и другою семьими, какъ его чувство колеблется между тою и другою и какъ въ этой непостоянной чуветвенной жизни постепенно утрачивается сознаніе истиннаго семейнаго очага, истичное семейное чувство; обратите внимание на то, что какъ дюбовница, отношение которой не стоить подъ защитою закона, подобно браку закомной жены, вымуждена привлекать къ себъ мужа со всемъ искусствомъ кокететва и утонченности, вакъ она чрезъ это ведеть постоянную борьбу съ остатномъ любви, который этоть мужъ еще сохранить для овоей законной семьи, и возможно ли будеть не придти въ убъядению, что разумъ, такъ же какъ и годосъ природы, ведетъ человека къ моногаміи?

Этимъ произвессиъ уже вриговоръ осущения встить исваненминъ отношениямъ, существующимъ подгѣ законимъ брановъ,
и вступающе въ нихъ поступають въ равной мърѣ противно
разуму и нележному голосу природы. Если мы привомнимъ тотъ
ебразъ чистаго счастья двухъ на всю жизнь соединившихся ченовѣновъ, ветерый выше мы пытались нарисоветь, то дожны буденъ сназать себъ, что любящее сержде не можеть знать иного
высшаго, страстнаго желанія, какъ сеюза до смерти. Пожизненнесть бракъ есть идеаль его. Но ны понавали, что бракъ есть
сепіальное учрежденіе, законъ природы. Итакъ, не обращая винманія на правы, обычан, церковные догивты, мы должны почитать узы его разрѣшенными, какъ скоро природа и разумъ требують ихъ разрѣшенія.

II.

### Расторжимость брака.

Каждая вещь носить мъру своего достоинства и своей силы въ самой себъ. Требовать отъ нея болье того, чъмъ она въ состояніи дать—значить впадать во внутреннее противоръчіе. Таковъ и бракъ. Потребность его написана въ груди человъка, какъ онъ вышель изъ рукъ природы, и разнообразныя преходящія и устойчивыя формы, въ которыхъ является бракъ въ исторіи развитія человъка, суть только болье или менъе удачныя попытки дать выраженіе этой естественной потребности. Совершенно то же самое и въ жизни животныхъ: и здъсь рядомъ съ солидными устойчивыми браками являются вольныя, вътренныя отношенія мухъ и кузнечиковъ, въ собственномъ смыслъ единственные браки.

Бракъ долженъ соединить двухъ человъкъ въ чиствишей духовной любви и чрезъ нее привести ихъ въ достойной человъка половой связи; онъ долженъ воспитывать и облагораживать умъ и сердце супруговъ и чрезъ разумное воспитаніе дътей, отъ нихъ происходящихъ, вести къ совершенству весь человъческій родъ; чрезъ основаніе законной истинной семейной жизни онъ долженъ создать важнъйшій базисъ всякаго соціальнаго строя; омъ долженъ доставить высшее очастье супругамъ, содъйствовать высшему счастью дътей и чрезъ это приведить нъ счастьювесь человъческій родъ.

Всего этого-какь мы уже сназале-онь достигаеть вирининимъ образомъ, если омъ принимаетъ оорму моногамін. Не и форму можизненнаго союза? къ нему прежде всего делжие предъ явить требованіе: "ты должень быть неразріннямь"? Не правда. Такой постудять въ тысячахъ и тысячахъ случасвъ уничтошаль бы цваь брака и твив приводель бы весь институть его на внутреннему неразръщимому противоръчію. Требевать отъ брана чтобы онь быль неревращимъ-вначить искать въ немъ большаго, чамъ сколько онъ можетъ дать по своей приредв, не убивая самого себя. Бракъ долженъ основать высшее счастье супруговъ. Но какъ это возможно, если одинъ изъ нихъ становится моральнымъ уродомъ, такъ что его безиравственная живнь становится источникомъ величайшаго несчастія для другаго? Неужели и тогда достигается эта цвль? Онъ долженъ облагородить супруговъ умственно и нравственно. Но какъ же теперь быть, если жена съ грубымъ пошлымъ мужемъ, или мужъ съ развратною женою не могуть далье оставаться во внутреннемъ жизненномы общенія, въ общенія души и тыла, безъ униженія себя въ собственныхъ глазахъ, не врасивя предъ самими собою? Можно ди говорить тогда о нравственномъ облагорожения Бракъ есть отдача прлой личности другому существу, это есть отношеніе ведичайшей зависимости, въ какую только можеть вступать человъкъ. Но онъ не чувствуеть этихъ цепей, потому что отдаль себя созданію, которое онъ любить и уважаеть болье, чвиъ самого себя, и въ личности котораго онъ обратно получаеть болье чымь оть своего собственнаго я. Но какимь образомъ это возможно, когда они превратились въ злобу и преврвніе? Тогда остается только голое, ужаснейшее рабство, трусливое какъ рабство негра, который однако же служить владыльцу плантаціи только своими руками, своими жилами и мускулами, между тэмъ супругь видить себя проданнымъ грубому произволу другаго со всею своею духовною жизнію, со своими святьйшими, чувствами съ своими саными нваными ощущеніями. Размыслите, что значить подчинять душу и тело чужой превранной воль, съ ненавистью и превраніемъ въ сердца-продолжать это подчинение, которое можеть и должна продолжать TOJEKO BEICOTAKINAS JIOGOBE, OCIN OHA KOVETE OCTABATECS JOотойною челована! Равимсинте, какъ убиваетъ это принукительное отношеніе, гнуснъйшее изъ вськъ, какія только мошеть жержеовать человъческое воображение, въ бъдней жертвъ правственное чувство, какъ натуры слабохарантерныя оно вексть въ легкомыслію и разврату изъ стыда за самихъ себя и изъ чувотва мести из своему притеснителю, а натуры благородныя ев возвышеннымъ сердцемъ-ть безумію? И такой то бранъ. нивощій своимъ последствіемъ умственную и нравственную гибель человена, долженъ быть нерасторживъ? Невовножно. Нието не обязанъ унивать самъ себя и продолжать жизнеобщительное отношеніе, вызывающее на лице его враску стыда, хотя бы даже сто разъ прежде воскваляль его; ибо онъ воскваляль бранъ съ мнимо добрымъ и благороднымъ человъкомъ, а не съ нивкимъ, презръннымъ, постепенно изъ него образовавшимся. Самымъ благонадежнымъ пробнымъ камнемъ для дъйствій человъка служить самоуваженіе. Чего онь не можеть ділать не теряя самоуваженія, что противорючить его внутреннему чувству, того онъ и не долженъ дълать, хотя бы юристъ-формалистъ и почиталь вправв требовать отъ него такого двиствія, ибо оно безнравственно; а требованія нравственности-выше права. Итакъ мы видимъ, что бываютъ случан, когда продолжение брака несовивстимо съ нравственнымъ достоинствомъ человъка.

Но бракъ долженъ чрезъ разумное воспитаніе происходищихъ отъ него дътей вести въ облагороженію и совершенству человъческій родь. Можеть ли достигнуть этой цъли несчастный, подобный вышеописанному бракъ? Конечно, нътъ. Воспитаніе дътей удается только въ тихой дружественной атмосферъ счастливаго дома, благородной семейной жизни, подъ гармоническимъ взаммодъйствіемъ родителей, которые должны развертывать нъжнын почки дътской души въ цвъты ума и сердца. Но оно не можетъ идти успъшно среди бури, бушующей въ сердцахъ супруговъ и производящей непоправимыя трещины въ семейномъ очагъ, въ атмосферъ, пропитанной презръніемъ, подозръніемъ, злобою, въ борьбъ противоръчащихъ правилъ воспитанія, что все чуткая дътская душа открываетъ скоро даже и изъ подъ искусно закрывающаго это покрова. Воспитаніе дътей особенно уже взро-

смых въ несчастивомъ бракъ по большей части также бываетъ несчастнымъ. Такой бракъ не выполняетъ тъкъ цълей, которыя предназначили институту брака природа и разумъ; онъ даже прямо ниспровергаетъ эти цъли: и не смотря на все это, его будто бы нужно поддерживать, его нерасторжимость должна почитаться даже аксіомою. Не убивается ли здъсь больной тъмъ лъкарствомъ, которымъ хотятъ его вылъчить?

"Но—слышу я отъ нъкоторыхъ читателей—милый другъ, вы боретесь какъ несчастный рыцарь Донъ-Кихотъ съ вътряными мельницами! Кто же принуждаеть этихъ несчастныхъ супруговъ къ дальнъйшему совмъстному житью; они могутъ разлучиться отъ стола и ложа и тогла—конецъ всёмъ ихъ бъдствіямъ: но расторгать бравъ—къ чему это?

Мы могли бы отвътить на это, что на бракъ мы смотримъ накъ на законъ природы, на соціальное учрежденіе и таковымъ желаемъ его видъть всегда и во всемъ, и что ни природа, ни разумъ, очищенный отъ традиціонныхъ предразсудковъ, не знають разлученія супруговь оть стола и ложа. Или есть та духовная любовь, та гармонія душъ, та половая любовь между мужемъ и женою, которыя проявляются въ теснейшемъ жизненномъ общении вакъ высочайшее счастье бытія и тогда существуеть и счастливый бракъ; или возможность брачной совивстной жизни рушилась чрезъ разрушение этого чувства, чрезъ непреодолимое отвращеніе, чрезъ непоправимое противоржчіе въ характерахъ и т. п. и вибств съ темъ нашель себе конецъ и самый бракъ, по простому правилу логики, что съ уничтоженіемъ основанія уничтожается и его следствіе. Неужели можно назвать брачнымъ отношение взаимнаго ожесточения и вражды, дълающихъ невозможнымъ пребываніе супруговъ подъ одною вровлею, при разрушеніи всякаго чувства уваженія, всякой симпатіи сердца, всяваго порыва чувства? Что остается отъ понятія брака тамъ, гдъ все это потеряно? Ръшительно ничего. Въ чемъ туть искать узъ брака? Ни въ чемъ.

Но мы еще не разстръляли свои патроны до послъдняго. Почему нашъ оппонентъ хочетъ продлить узы брака, когда отъ понятія о немъ не остается ничего? Почему брачное счастье должно оставаться привилегіею только немногихъ счастливцевъ, вынувшихъ изъ урны судьбы выигрышный нумеръ? Почему эти тысячи тысячь при своемъ сердечномъ выборъ часто безъ всявой вины ошибшіеся должны быть навсегда исключены отъ счастія брака? Или они должны въ слепой преданности провиденію утешать себя темъ, что въ будущей жизни они будуть отмщены и вознаграждены за то безчестіе, которому безъ вины подвергались въ этой? Но возможно ли это, когда они увърены, что на небъ ни женятся, ни посягають? И за тъмъ, эти темныя времена монастырскаго аскетизма, видевшаго призваніе жизни въ умерщвиеніи всякихъ земныхъ желаній, давно прошли. Намъ звучить радостный голосъ природы, голосъ, которымъ мы сами встрвчаемъ и провожаемъ своихъ друзей: "будьте счастливы"! Этоть голось воветь насъ къ браку, къ высочайшему счастью, какое только возможно найти на земль. Почему мы не смвемъ, почему не должны последовать ему? Почему мы сами себъ должны создавать препятствія въ счастію, какихъ нътъ ни въ природъ, ни въ требованіяхъ разума? Съ чего это мы забрали себъ въ головы, что мы должны мучить себя, измышляя узы брака, какихъ въ двиствительности вовсе нъть, и чрезъ это похищаемъ у себя возможность выполнить цвль своего бытія во второмъ, счастливвищемъ бракв? Почему мы изобръди учреждение разлучения отъ стола и ложа? "Потому что догматика католической церкви объявляеть бракъ пожизненнымъ и нерасторжимымъ". Въ следующемъ письме мы поговоримъ объ этомъ; теперь же ограничимся замъчаніемъ, что мы имвемь двло не съ церковными, а съ гражданскими законами о бракъ, которые должны быть примъняемы одинаково ко всъмъ гражданамъ, исповъдующимъ самыя разнообразныя религи въ государствъ, и которые поэтому не должны обращать никакого вниманія на религіозные догматы, если только они не хотять пятнать дожью гражданскій бракъ при самомъ его зарожденіи или впасть въ казуистику различныхъ брачныхъ догматическихъ законовъ. Истино гражданскій законъ о бракв не долженъ знать разлученія отъ стола и ложа какъ суррогата расторженію брака, но долженъ ввести его какъ въ высшей степени пригодмую предварительную міру-дать супругамъ возможность удснить себъ, дъйствительно ли есть между ними выставляемое ими основаніе въ разводу, напр. непреододимое отвращеніе, или это только моментальная вспышка, недоразумение. Ибо законодательство не должно благопрійтствевать легкомысленнымъ разводамъ. Но где бракъ по его понятію и сущности фактически пересталь существовать, где мёсто любви, уваженія и удовольотвін заступають ненависть, презрёніе, отвращеніе, хотя бы это проявилось въ одномъ изъ супруговъ; где теснейшее жизненное общеніе не можеть дале продолжаться, не угрожая духовному и нравственному благу супруговъ и дётей, тамъ законодательству смёло должно дать спасительный разводъ и объявить нарушеннымъ отношеніе, не только не соотвётствующее требованіямъ и цёли брака, а напротивъ — ихъ уничтожающее, которое есть не боле какъ только иронія и издівательствонадъ бракомъ, этимъ исполненнымъ благословенія установленіемъ природы.

Въ гражданскомъ законодательствъ не можеть быть пожизненнаго разлучения отъ стола и ложа, а только расторжение брака-

#### III.

## Расторжимость брака и церковный догмать.

Въ своихъ письмахъ, имъя въ виду институтъ гражданскаго брака и посему зная только безконфессіональный бракъ, мы не должны бы, строго говоря, увлекаться въ церковно-догматическую область. Но благосклонныя читатели могуть разсудить, что дело идеть о некоторомъ для Австріи существенно новомъ установленіи, и что точно опредъленнымъ понятіемъ гражданскаго брака далеко еще не каждый владветь, а что напротивъ мъсто его нередко занимаеть въ умахъ многихъ лишь неопределенное, смутное представленіе. Досель брачное законодательство въ Австріп было строго догматическое; ибо брачное право гражданскаго кодекса установляло для различныхъ религіозныхъ обществъ, для католиковъ, протестантовъ, іудеевъ, соответственныя догматамъ ихъ церквей разныя законныя нормы. Редигіозный акть всегда при вънчани выступать на первый планъ и заслоняль въ немъ свопии церемоніями, возбуждающими чувство и фантазію, чистый гражданскій брачный акть. Какъ немногіе изъ присутствуюшихъ при вънчаніи сознають, что священникъ, когда онъ отбираеть оть брачущихся торжественный объть брака, при этомъ

избатвуеть по порученію государственной власти, въ качествъ публичнаго чиновника! Чиновникъ исчезаеть подъ одеждою священника. Что удивительнаго поэтому, если въ представленіи мірянина религіозный моменть брака такъ внутренне перемъщивается съ граждански-правовымъ, что онъ едва-едва можетъ представить себъ чистый гражданскій бракъ, освобожденный отъ всякаго вліянія церковной догмы? Не настоить ли поэтому потребности понятіе его опредълить наивозможно ръзче, а цосему и сказать нъсколько словъ объ отношеніи его къ церковной догмъ?

Если мы желаемъ познать ученіе Основателя религіи, то мы должны изъ всей массы ученія, которое по преданію дошло до насъ, выдълить тщательно все то, что не составляеть въ строгомъ смысль предмета религіи. Ибо могло быть, что Учредитель въ стремленіи преобразовать всего человіна возвіщаль своимъ последователямъ не только истины религіи, но преподаваль имъ ученіе и наставленія и по другимъ областямъ, напр. юридической или соціальной. Особенно часто дівлаль это Моисей, сообщившій іуденив не только ученіе візры, но и множество полицейскихъ и административныхъ предписаній. И Христосъ въ своей должности Учителя не ограничивался строго областью религіи, но побуждаемый разнообразными поводами, въ особенности вопросами своихъ учениковъ и противниковъ, высказывался ѝ по другимъ вопросамъ, политическимъ, соціальнымъ, напр. объ обязанностяхъ человъка какъ подданнаго, какъ супруга и т. п., какъ повъствуеть намъ апостолъ Матеій. Онъ (Христосъ) занялся и разъясненіемъ института брака, побуждаемый въ этому вопросомъ фарисеевъ. Но само собою понятно, что въ этомъ случав Онъ говориль не какъ Учитель религіи, а какъ юристъ, политикъ, реформаторъ соціальнаго строя, а посему и не желаль давать предписаній, долженствовавших виметь вначение для всъхъ временъ. Это особенно явственно видно изъ того способа и формы, въ какихъ онъ разръщилъ вопросъ о расторженіи брака. Именно: сославшись на времена Моцсея, который дозводиль мужьямь "по жестокосердію ихъ" отделяться отъ своихъ женъ, Онъ заметиль, что кто отделяется отъ своей жены и береть другую, тоть прелюбодъйствуеть. Но самъ же Онъ въ одномъ случав дозволилъ расторжение брака, именно

ради невърности жены, и напомникъ, что до Моисея бравъ быкъ нерасторжимъ; ибо "еже Богь сочета человъкъ да не разлучаетъ". Гдв же здвсь твердая устойчивость на одномъ опредвленномъ принципъ? Не говорить ли напротивъ каждое изъ этихъположеній за то, что взглядь на расторженіе брана подлежить переменамъ, именно смотря по разнымъ степенямъ культуры, на которой находится человъкъ? Не ясно ли вивств съ тъмъ и вопрось о расторжимости брана объявляется соціальнымъ вопросомъ? Но какая разность между соціальнымъ положеніемъ, указываемымъ женщинъ апостоломъ Павломъ въ его 1-мъ посланіи къ Кориноянамъ, где онъ говорить, что жена ради мужа создана бысть, и соціальнымъ положеніемъ, даваемымъ женщинъ нашимъ въкомъ, когда онъ смотритъ на нее, какъ созданнуюради себя самой и почитаеть ее равнородною мущинв! Неужели и законъ, данный примънительно къ первой изъ этихъ степеней культуры, долженъ оставаться въ силв и при столь существенноизмънившихся отношеніяхъ нашего въка? Неужели и Христосъ, этоть мудрыйшій изъ всыхь законодателей, могь желать этого? О, конечно Онъ желаль дать ввиное значение только твиъ изъ Своихъ заповъдей, которыя имъють въ виду всегда одинаковыя чувства, желанія, страсти человіна, слідовательно чистому ученію въры и нравственнымъ законамъ, а не Своимъ изреченіямъ касательно политическихъ и соціальныхъ учрежденій, посему и не изреченіямъ о расторженіи брака.

Но какую силу можеть имёть все это разъяснение послё того, какъ объявили нерасторжимость брака догматомъ католической церкви?—Съ строго ортодоксальной точки зрёнія—никакой; но съ реформатской — дёло иное: разсудокъ мірянина-реформата легко пойметь, что это иной взглядь, чёмъ какой имёли церковные соборы, онъ увидить, что эти проповёдники Христова ученія на землё отъ области религіи уклонились въ чужую область, поелику изреченіе Учредителя о соціальномъ вопросё, котораго Онъ совсёмъ не желаль выдавать за догмать, возвели въ положеніе вёры, неизмённое во всё времена. Или подобныхъ случаевъ такого уклоненія не повторялось? Развё и въ новёйшее время глава католической церкви не обнаружилъ страстнаго притязанія на свётскую область, на законодательную власть въ государствё, когда въ своей яллокуціи объявиль основные законы

государства медайствительными, инчтожными и для върующихъ необявательными, потому только, что они сказались противоръчившими притявательной ісрархической власти въ брачныхъ діламъ? И не цалый ли міръ, стоящій на высоть современной культры, отстранить эти притяванія и тімь проивнесь судь о преділажь церковной и государственной власти? Или мірянивъ не имботъ права образовать своего взгляда относительно того, что предметь религи и что-нъть? Но въ такомъ случав высшая духовная власть можеть объявить всю жизнь деломъ религи и издавать законы во всёхъ соерахъ жизни, а вёрующіе должны спокойно исполнять ихъ, потому что имъ недозволено въ дълахъ въры вирть своего сужденія. Нёть, время слепой вёры въ авторитеть миновалось. Несится свободный духъ недь землею, духъ самонися врами въ смыся Учредителя нашей религія, Который заповъдаль: "все искушайте и держитесь лучшаго". Мы не ноженъ болве обрекать свой разсудокъ на безиятелный сонъ, когда нивемъ двло съ религіозными вещами; ивтъ, мы должны върить, что можемъ имъть и имъемъ собственное суждение о томъ, есть ли бракъ религіозное или соціальное установленіе, есть ли онъ предписаніе религіи, или природы. Если мы знасмъ его какъ соціальное установленіе, то и должны для государотвенной власти защищать право ся нормировать его законами. И церковный догметь нерасторжимости не можеть насъ остановить въ объявлении его расторгнутымъ тамъ, гдв продолжение его противоръчить его цвии.

На бракъ покоится вся чувственная природа. Все что мы семы, и имъемъ, имъемъ чрезъ него. Только чрезъ него мы довволеннымъ образомъ и являемся въ міръ; только подъ крыломъ его мы самымъ лучшимъ образомъ возрастаемъ какъ дъти, развиваемся тълесно и становимся умственно и нравственно здоровыми людьми, съ его вътвей срываемъ высочайшее счастье, прекрасные цвъты, сладніе плоды, которые только возможно найти на землъ; чрезъ него мы полагаемъ зародымъ истинно-достойнымъ человъка образомъ къ обновленію и продолженію реда; бракъ есть вопросъ существованія цълаго нашего рода; и съ этимъ-то вопросомъ жизни мы должны отдаться на милость или неминость завлюченнаго въ оковы догматики священотва, которое для института брака, для истинно-дозволенныхъ требованій

человъческой природы имъеть такъ мало резумънія, что хочеть быть христаниве самого Христа и апостоловъ, прямо запрещая бранъ? Поистинъ достоинъ сожальнія намъ жребій. Но поосметримон еще немного: мы желаемъ заключить бракъ съ любимымъ существомъ, которое принадлежить въ другому религозному обществу, потому что мы выросли въ мягкой атмосферъ религіозной терпимости и уже со временъ Лессинга перестали върить, что только католическая церковь обладаеть неподрадьнымъ кольцомъ. Но догма все-спасающей католической церкви ставить намъ на видъ еретичество нашего любимъйшаго на земль существа и отназываеть намъ. Или: мы уже заключили бранъ. Въ теченіе ніскольнихъ літь мы охаемъ надъ давленіемъ несчастных отношеній, подъ властію грубаго, назваго мужа, въ объятіяхъ презрівной жены; наше гордое самосознаніе поотепенно пропадаеть, энергія духа слабветь, нравственное чувство зативвается. Но воть мы ободрились: мы желаемъ спасти то, что еще осталось отъ кораблекрушенія этого брака, у насъ изъ нравственной силы, сердечной теплоты, жизненной кропости и пытаемся въ счастіи втораго брака забыть страданія перваго. Однако, пожимая плечами, намъ указывають на узы, которыя мы должны еще влачить, какъ птица-шнурокъ въ клетке, и на догмать, объявляющій этоть союзь нерасторжимымь, и утвшають насъ нашимъ правомъ нь брачное счастіе по смерти нашего перваго супруга. Но мы не хотимъ получать счастье изъ рукъ смерти и послъ тяжелой борьбы съ общественнымъ мивніємъ, мы ръшаемся на единственный исходъ, который намъ остается, на естественный бракъ. Тогда возстаеть противъ насъ полиція нравовъ и объясняеть намъ, что бракъ въ государствъ тогда только дозволенъ, когда онъ заключенъ съ узаконенныци формальностями. Такъ въ средине между церковнымъ догматомъ и полицейскимъ предписаніемъ мы можемъ только отчаяваться и утвшать себя. Простите за шутку, ибо она-дитя гивва!

Такъ складывается судьба брака подъ господствомъ догмата, и въ подобныя вышеописанному отношенію мы должны бросаться смізо съ открытыми глазами!—И почему—спросимь мы: потому что католическая церковь такъ крізико держится за догмать нерасторжимости брака, даже и посліз того, какъ сотня основаній изъ природы и разума говорять за отмізненіе его, и посліз того

вакъ южиная ол, отинчающая требованіямъ новрещаго образованія, не конечно отверженная ею сестра — протестантовая церковь-давно уже отвергае его? Цочему пастыри и проповидники католической вёры сохраняють чистымь и неизмённымь разсматриваемое ученіе во вовкъ его пунктахъ до настоящаго времени? Развъ въ дъйствительности они не едъизли много отступленій отъ преданій ея? Не сказаль ли Христосъ: "Мое парство не отъ міра сего?" И однаковъ царотво намістника Его на земль "оть міра сего" и называется церковнымъ государствомъ. Не были ли ученики Інсуса бъдными рыбарями, которые распространяли ученіе босыми и при распространеніи его довольотвовалноь только гостемріммствомъ своимъ последователей? Однажоже ихъ преемники по должности владъють дачами, палапцами, богатыми доходами, роскошными экипажами. Мы не желасить порицать ихъ за это; ибо прямо примаръ ихъ говорить, что наждый должень превлониться предъ силою измънивинихся соціальных отношеній. Но за то и они должны считаться со ступенью новъйшей культуры, на которой мы въ настоящее время находимся, и ради устаравшаго догмата не требовать отъ насъ жертвы большею частью нашего жизнениаго счастья, половиной человачности. Они должны быть снисходительны. Если мы разъ заметили, что они допустили роскопы въ жизни и уклонились отъ простоты правовъ своихъ предшественниковъ; то позводительно и намъ вести речь далее и посмотръть, чвиъ и мы бы съ своей стороны также могли пожертвовать изъ предписаній (религіи) для земнаго блага и счастія. Но пока пусть намъ будеть дозволено устроить жизнь на этой планеть, безъ сомнънія не особенно разчищемную отъ терній, съ помощію гражданскаго брака настолько человачески удоб-HATO, HACKOILEO STO BOSMOMHO.

IV.

Свободное государство, свободная церковь.

Какъ часто еще читатели должны слышать, что бракъ есть соціальное, а не религіозное установленіе! Боюсь, что въ каждонъ новомъ письмъ; ибо это воззръніе есть вменно гранитный

оундаменть, на которомь опирается соответственное природезданіе гражданскаго брака. Если разь оно уляжется въ мысли, тогда уже легко будеть возвести целое зданіе до стропиль и слуховых оконь. Нельзя посему обойтись безь того, чтобы часто и особенно настойчиво не вспоминать о немъ.

Бракъ есть семья; совокупность семей образуеть общество, какъ совонушность кавточекъ — твао растенія; общество организуется въ государствъ; на высотъ нравственнаго совершешства стоящее, или по крайней мъръ къ нему стремящееся государство немыслимо безъ семьи, безъ брака; бракъ есть вопросъ бытія для новъйшаго государства. Оно должно вследствіе сего прилагать особенную о немъ ревность и попечение и отстранять всякое вліяніе, могущее препятствовать его успаханть. Его дело въ томъ, чтобы институть брака определить законами, и въ этомъ законодательствъ не долженъ играть роли ни религіозный принципъ, ни церковный догиать; оно должно строгодержаться соціальной мірской точки зрівнія, должно быть нетиннымъ гражданскимъ законодательствомъ о бракъ. Какимъ образомъ церковь имъющая дело только съ религею, съ духовными предметами, пришла къ тому, чтобы возвышать свой голосъ въ такомъ мірскомъ діль, наковъ брань? Конечно не путемъ законно-правильнымъ; но путемъ захватовъ въ области чужой власти, въ правосудін государства, которое въ своихъ стремленіяхъкъ і ерархической власти часто она только терпіла и тімъ пыталась обратить въ подданство своему скипетру не только душу, нои тело христіанства. Устранить эти захваты и указать завонныя границы между властью церкви и государства насательно бранаи составляеть задачу гражданского законодательства о бракв.

Если бы католическая церковь въ ходе своего развита шларука объ руку съ прогрессомъ человъческаго разума и чувства, то значение церковной власти къ гражданской брачной сферъ никогда не было бы чувствительно, потому что тогда въ каноническихъ законахъ ея постоянно находили бы себъ отголосокъ тъ либеральныя воззрънія, которыми сплощь провътривается новъйшее мірское законодательство, но таковой гармоніи—какъ это ни прискорбно—никогда не было. Напротивъ католическая церковь всегда стояла въ ръзкомъ противоръчіи съ духомъ времени. Всъ съ трудомъ достававшіяся пріобрътенія образованія, всв успъхи науки, всв требованія культуры, которыя стояли въ противорвчім съ геологическими, астрономическими и сопівльными возарвніями Библін, она всегда съ ревностною последовательностью осуждала, хотя Библія не есть ни учебникъ астрономіи н геологін, ни соціально-политическій компендіумъ. Она всегда держалась на началь нетерпимости въ отношении къ иновърнымъ и тъмъ съяда съмена раздора въ семью и въ обществъ. Какъ гражданинъ государства, католивъ долженъ стоять на ясной высоть времени, но въ двлахъ ввры глубоко низко во тьмъ пришедшихъ въновъ. Какъ это возможно? Положа руку на сердце, спросите: какъ много есть католиковъ, которые восприняли плоды новъйшей дъятельности разума и культуры, — неужели и они остаются еще католиками въ смысле ортодоксальной цервви? Не важдый ли почти изъ нихъ уже выбросиль изъ своего исповъданія положенія въры, установляемыя церковію какъ непререввеныя догны, одинъ-одив, другой - другія? Какъ много такихъ, которые должны совнаться-если только они пожелають строго взвёсить свои убёжденія, - что они давно уже перестали быть католиками, что они таковы болье по имени, только -устами, и посему сознають въ своей совъсти вынужденными перейти въ протестантство, ибо "ничего ты не долженъ исповъдывать устави, чему не върить внутрение твое сердце". Но они не двлають этого шага изъ безпечности, изъ равнодушія къ двламъ религіи, и потому, несмотря на свой внутренній разладъ, продолжають безъ отягощенія пребывать въ лонъ католической церкви. Однакоже горе имъ, если различіе между върою, которую они имъють, и върою, которую они исповъдують, дойдеть до столкновенія въ практической жизни. Горе имъ, если въ качествъ католиковъ они заключили несчастный бракъ и однакоже не върують въ догмать его нерасторжимости, если они должны всю свою жизнь влачить противъ убъжденія тяжкія оковы его. Истинный католикъ, который видить на земле только мъсто испытанія и самоотреченія и въ каждомъ несчастіи его постигающемъ, -- непременимую волю Провиденія, находить въ этой въръ даже врачевство для тъхъ ранъ, которыя причиняють ему цени такого брака. Кто напротивъ менее уступчивъ, кто ищеть счастья даже и оть этой жизни, кто ощущаеть въ себв въяніе духа, повельвающаго: "помогай самъ себь, и Богь тебъ поможеть", — тоть чемъ должень утещать себя? Конечно онъ страдаеть безъ собственной вины; почему же онъ долженъ оставнять бракъ подъ господствомъ догмы, въ которую онъ не върить? Но будемъ справеднивы; именно въ этомъ отношеніи ченовъкъ заслуживаеть нашего величайщаго снисхожденія. Ибо кто же, дававшій оть чистаго сердца клятву предъ алтаремъ, не върижь въ въчное продолженіе своей любви и своего счастья? И воть, когда онъ позналь свою ошибку, онъ видить вокругь себя границы догмата, за которыя уже ничто не можеть его вывести, кромъ смерти. Государство не должно для своихъ подданныхъ придавать значенія этому противоръчію между требованіями новъйшаго образованія и положеніями устаръдаго каноническаго права; оно должно освободить институть брака отъ всякихъ догматическихъ вліяній и создать совершенно безконфессіональный брачный законъ.

Но что всегда должно иметь въ виду, разсуждая о бракв, такъ это то, что онъ ни въ чемъ не обнаруживаеть болье тесной и внутренней связи своей съ редигією, чемъ накая существуєть между религіею и человъкомъ вообще. Въ самомъ дълъ: ну что въ бракъ можетъ быть признано дъломъ религіи? Неужели любовь между мужемъ и женою, даже чистейшая, благородивишая, духовивищая? Или объщание любящихъ принадлежать одинъ другому руками и сердцемъ, тъломъ и душею? Или устроеніе ихъ имущественныхъ двяъ? Или ихъ брачныя сношенія? Или воспитаніе дітей? Даже и на это посліднее высказываются притязанія клира, только въ государства съ господствующею церковію, для воспитанія борцевъ за господствующую церковь и для угнетенія чуждой. Напротивъ, въ государствахъ съ редигіозною терпимостью, въ которой нёть господствующей церкви, а есть только церковь большинства, устраняется и этоть спеціальный интересъ церкви въ бракъ. По крайней мъръ государство не доджно покровительствовать ему, чтобы не погращить противъ начала терпимости.

Но какъ теперь должно представлять практически осуществившимся отношеніе безконфессіональнаго государства и равноправныхъ религіозныхъ обществъ или свободнаго государства и свободной церкви въ отношеніи къ браку? Такъ, что церковь допускаєть (дъйствовать) государству и государство церкви, въ



той изръ какъ она не погръщаетъ (противъ него) въ своихъ ваномахъ; въ противномъ случав она, какъ и кажкое иное общеотво въ государствъ, отвътственна предъ нимъ. Всъ авты, требующеся для установленія брачнаго союва, исходять единственно и тольно отъ государственной власти; весь институть брана находится въ его рукахъ. Оно обсуждаеть личную способность брачущихся по вступленію въ брань; оно изслідуєть разным встрвчающися препятотвія; оно производить оглашеніе, оно принимаеть торжественное изъявление отъ жениха и невъсты соривсія на брань; оно ведеть регистрь закиюченнымь бракамь, установляеть форму бракосочетанія и т. д. Точно также оно произносить расторжение брака или разлучение супруговъ отъ стола и ложа какъ мвру, предваряющую расторжение брака. Если брачный союзъ предъгражданскимъ учреждениемъ законно ваниючень, то свободь супруговь предоставляется просить для него и религіознаго освященія; само собою разумвется, принужденія въ этому ніть, и въ гражданскомъ отношеніи совстиь безразлично, благословленъ ли бракъ церковію или нітъ. Катодическая церковь сообщить этому союзу соответственно своимъ догматамъ освящение таинства и запечативеть его свойствомъ церковной нерасторжимости; протестантская, напротивъ, ограничится только торжественнымъ напоминаниемъ брачущимся важности завлюченнаго ими союза и испросить для нихъ благословеніе неба; короче, каждое религіозное общество выразить при этомъ свое участіе соотв'ятственно особеннымъ положеніямъ своего въроученія. Всв эти акты двиствительны однакожь только въ церковной сферъ; такъ что напр. если католики-супруги будугъ искать предъ гражданскимъ судомъ расторженія своего брака, то оное и можеть быть имъ дано, если существуеть на лицо ваконное основаніе въ расторженію, несмотря на то, что бравъ биагословленъ по католическому обряду и чрезъ это запечатленъ свойствомъ таинства и свойствомъ нерасторжимости. Точно также гражданское учреждение дозволяеть разлученнымъ супругамъ вступить и въ новый бракъ. Это заключается въ понятіи гражданского брака, въ поннтін безконфессіонального, свободнаго, вманципированнаго отъ догматовъ государства. Католическій священникъ, напротивъ; —если эти супруги опять обратятся въ нему за благословеніемъ ихъ втораго брака, долженъ будеть

съ своей точки зранія совершенно основательно отнавать имъ, потому что въ глазахъ натолической первви еще продолжается сакраментальная сила прежняго ихъ брака. И никто за такой отказъ не можетъ возражать ему, потому что онъ дъйствуетъ ВЪ ЭТОМЪ СЛУЧАВ ТОЛЬКО СООТВВТСТВОННО ДОГМАТАМЪ И ВЪ СВОСМЪ правъ. Это заключается въ понятім и существъ свободной церкви. Но и этимъ отвазомъ нието не можетъ очутиться въ загрудненін. Ибо если получившіе отказъ — истинные католики, то они должны соответственно догматамъ натолической цереви считать нерасторгнутымъ свой первый бракъ и по своимъ религіознымъ принципамъ совствъ не могутъ домогаться втораго брака; если же однаво они дълають это, то должны понять, что ихъ религіозное общество имъ укажеть на это ихъ прегръщеніе въ основныхъ начадахъ своей въры и не освятить дъйствія, которое погращаеть противь его вары. Но если въ своей совасти они почитають второй брань дозволеннымь, то этимь самымь они уже перестали быть истинными католиками и ихъ долгъ -предъ вступленіемъ въ него выдти изъ общества католической церкви, ибо никто не долженъ принадлежать къ религіозному обществу, принциповъ котораго онъ болве не раздвляеть. Имъ предстоить обратиться въ протестантству, которое не знаеть догмата нерасторжимости брака и такимъ образомъ свое вившнее исповъдание провести въ согласие съ исповъданиемъ своего сердца.

Вообще въ государствъ съ свободною церковью, съ равноправными религіозными обществами должно отръшиться отъ
мивнія, будто принадлежность къ извъстному въроисповъданію
на всъ времена составляеть долгь совъсти, даже дъло чести
человъка. Въ такомъ воззръніи заключается достопримъчательное
забвеніе сущности религіи и оно есть плодъ государственной
церковности, дитя религіозной нетерпимости, въ силу которой
каждая религія почитаетъ только себя непогръщимою, единственно спасительною. Перемъна въры тогда была равновначуща съ
отпаденіемъ отъ въры, съ ересью. Очищенное пониманіе религіознаго культа напротивъ говорить намъ, что человъкъ въ
каждый моменть долженъ исповъдывать только то, что живетъ
въ его сердцъ какъ святое убъжденіе, потому что каждое иное
исповъданіе будетъ только исповъданіемъ устами и ложью. Онъ

ве должен отназываться ета наличиваго везарація ва далах вары и перемана исповаданія для него есть долгь служенія вотнив. Можеть даже олучиться, что религіозныя везеранія накоторых граждань государства не будуть согласны ни съ камить изъ существующих варонсповаданій, и что они им къ одному изъ нихь не могуть быть съ полнымъ правомъ причичислены налъ члены. Здась везникаеть нелос требованіе государственной власти, что она и для тапихъ безнон-ессіональныхъ тварей должиа эманципировать отъ церковно-догматическихъ вліяній столь важный институть брака, помня принципъ, что варонсповаданіе не имаеть никакого дала съ бракомъ, что религія есть дало сердиа, а не дало государства.

٧.

## Препятствія къ браку.

Мы должны заранве просить извиненія у читателей, если мы въ столь важной и трудной матеріи, какъ брачныя препятотвія, выступимъ съ слишкомъ радикальными требованіями, если мы будемъ печаловаться объ отмъненіи тъхъ брачныхъ препятствій, которыя досель вр кодексахр законовр пользовались величайшею любовію. Наша точка зрвнія единственно въ этомъ виновата и она отвъчаетъ за это. Въ своемъ понимании института брака мы не останавливались на верхушкахъ его, но глубоко изследовали его до самаго ворня и нашли, что бравъ не есть ни созданіе государства, ни созданіе церкви, но законъ природы. Мы убъдились, что со всъми своими свойствами онъ заключается, вакъ темное влеченіе, въ природъ чувствующаго существа, мы встрвчаемъ его даже въ его наисовершеннъйшей формъ-вакъ нерасторжимую моногамію — уже въ средв' животныхъ. Такое возарвніе на бракъ, какъ на законъ природы, ведеть само собою въ тому, что для насъ мало интереса въ томъ, чемъ онъ спывался постепенно историческимъ путемъ своего образованія, нодъ дъйствіемъ частныхъ искусственно созданныхъ съ цълію удучшенія его отношеній, но что для насъ въ вопросв о томъ, вакую форму онъ долженъ получить, не можеть быть вного судьи, пром'в чистаго, неложнаго голоса природы. Къ этому критерно мы домим приводить каждое живисиное обларумение идем брака, всякия брачныя увы, и та оорма его домина быть чочичасна нами пригодизинемо, которая отвичаеть правствениюму чувству человина.

Меходи отъ этой точки эрвнія, мы не можемъ нивть семивнія въ томъ, что мы не должны висть ниванихъ брачныхъ пречитствій, накія опираются только на догнатическія возорівнія, слівдовательно ни брачныхъ препятотвій ради выошаго посвящемія, ни препятствій ради торжественно даннаго объта безбрачія. Ибо брамъ есть для насъ соціальное установленіе, которое съ вірою и догивтами не имъетъ нивакого дъла. Посему мы и освобождвемъ его отъ всявихъ догметическихъ вліяній и делесть чистымъ гражданскимъ бракомъ. Вопросъ объ исповъданіи въры брачущихся совсемъ не имееть для насълитереса, точно такженакъ и вопросъ о томъ, принадлежить ли кто-либо изъ нихъ въ. своемъ религіозномъ обществъ къ высшему рангу, или есть простой членъ его, священникъ онъ или монахъ. Если бы мы обращали вниманіе на эти вещи, то мы оказались бы невърными самимъ себъ, и бракъ, который одною рукою дълаемъ безконфессіональнымъ, другою дълали бы опять церковно-догиатическимъ. Посему католическаго священника или монахиню, давшихъ обътъ безбрачія, мы безъ всякаго сомивнія ввичаемъ по гражданскому закону брака. Естественно, что катодическая церковь откажеть въ таинственномъ освящении этому противодогматически заключенному браку; напротивъ - протестантская бевъ всяваго сомнънія сообщить ему и священническое благословеніе, потому что, по ен положеніямъ, нътъ никакихъ монашескихъ обътовъ и посвящение во священника не влечетъ за собою обязанности безбрачія.

Соотвътственно нашему воззрънію отпадають прочь далье и всъ тъ брачныя препятствія родства и свойства, которыя существованіемъ своимъ обязаны не строго требованіямъ нравственности, но нравственно и народно-полицейскимъ предупредительнымъ мърамъ, слъдовательно препятствія родства между двогородными братьями—сестрами, между дядей, теткой, племянникомъ и племянницею другаго супруга и т. д. Можетъ поэтому двогородный брать напр. жениться на своей кузинъ, дядя на своей племянпицъ, мужъ на теткъ своей жены. При установленіи этихъ

препятотвій боковаго родотва и свойства законодатели инфли въ виду не правственный голосъ природы, голосъ противящейся (браку) врови, но преследовали при этомъ полицейскія цели; въ одномъ случав они котвли предотвратить неприличныя отношенія, въ которыя могла перейти близость и дружеское расположеніе лиць, стоящихъ въ семейномъ вругу, когда установивъ брачное препятствіе они отвяли у нихъ возможность свое любовное отношение узаконить бракомъ; въ другомъ-они радъли о физической препости и здоровье народа, когда запрещали браки въ близкихъ степеняхъ родства, отъ которыхъ нередко происходить слабое, онзически уродливое потомство. Но установлять брачныя препятствія для устраненія такихъ поползновеній не значеть ли бить по воробью хлопушеою! Противъ безиравственнаго поведенія существуєть одно только средствоглубоко нравственное воспитаніе. А съ другой сторовы, въ этомъ запрещеніи брака, проистекающемъ изъ интересовъ народнаго здравія, не завлючается ли самаго несправедливаго ограниченія личной свободы? Нівть, мы не любимъ такихъ полицейскихъ мъропріятій. А что законодательство установило брачныя препятствія въ боковомъ родствъ и свойствъ не по мотивамъ нравственности, ясное доказательство этого находится въ предоставленіи начальству ділать исключенія изъ правиль, на сей счеть установленныхъ, давать разръшение родственныхъ браковъ. Посему мы должны поставить следующую альтернативу: бракъ между кузеномъ и кузиною, между дядею и племянницею нии безиравотвененъ или небезиравствененъ. Если онъ безиравствененъ, то безиравствененъ для всвхъ, и это преизтствіе не должно быть ни для вого разръшаемо: ибо отъ нравственныхъ предписаній не можеть быть дано разръшенія; если же не безнравственъ, то въ чему тутъ запрещенія? Мы имъемъ дъло съ равноправностью и не желаемъ никакихъ исключеній; а что допускаеть исключенія, то для насъ уже-не право. Какъ много вредить чести католической церкви въ глазахъ всёхъ истиню религіозныхъ людей, что оть брачныхъ препятствій, обоснованныхъ догматически, можно получить разръшение за деньги! Впрочемъ нравственность есть совершенно особенная вещь. Понятіе ея изміняется вмість со степенью образованія человъческаго рода и ея выражение соотвътственно данной ступени вультуры народа. Въ отношени въ браву между боковыми родственниками и свойственниками маше нравственное чувство находится впрочемъ въ полномъ соотвътстви съ духомъ современнаго законодательства; различіе въ томъ только, что оне допускаетъ какъ исключеніе то, что мы почитаемъ правиломъ.

Мы можемъ далъе и прелюбодъяніе между двумя лидами не почитать препятствіемъ къ ихъ браку. При установленіи этого брачного препятствія имелось въ виду то нравственно-полицейское соображение, о которомъ мы уже ранве упоменали. Законодательство котело установить препятствіе предюбоденнію и отвратить отъ него страхомъ, когда оно сдвивло для прелюбодвевъ невозможнымъ вступленіе въ бракъ. Но не говоря уже о томъ, что это средство устрашенія въ дъйствительности оказываеть мало действія, потому что крайне отдаленная надежда на бракъ въ высшей степени ръдко имъется въ виду двумя, схваченными бурною страстью лицами, для того чтобы она могла удержать ихъ отъ исполненія желанія минуты,--въ предюбодъяніи выступаеть на видь особенное, имъющее здъсь очень важныя последствія обстоятельство, именно то, что оно можеть быть изследуемо и подвергнуто наказанію только по требованію оскорбленной стороны. Зависить повтому всегда отъ произвола оскорбленнаго супруга возникнуть брачному препятствію, именно если онъ желаетъ преследовать прелюбодевъ судебнымъ порядкомъ. Если же онъ не желаетъ этого,--не возникаеть и брачнаго препятствія. След. это есть действіе, которое для одного изъ прелюбодъевъ влечеть за собою тяжедое последствие брачнаго препятствия, а для другаго остается безъ последствій. Какая справедивость! Произволу частнаго лица нужно предоставить---назначать-ли такое соціальное наказаніе, или изрекать помилованіе? Но и это наказаніе постигаеть какъ это часто бываеть въ жизни-менве тяжкаго грвшника, между тъмъ какъ болъе тяжкій ускольваеть невредимымъ. Кто при своемъ прелюбодъйномъ начинаніи рководился только грубою низменною чувственностью, для кого все дело объ удовольствіи минуты, ито никогда не помышляль о томъ, чтобы съ лицомъ, которое ему отдается, вступить въ болъе важное отношеніе, твиъ менве въ бракъ, следов., чисто матеріальный, низкій чедовъть, опасивншій развратникъ и обольститель, остается безчаказаннымь. Ибо канъ пометь озабочивать его то, что дъяніе одужеть основаніемь брачнаго препятствія, если онь никогда и не помышляль о бракв, а только о моментальномъ удовольствін? Установнение брачнаго препятствия следовательно теряеть и для него то вначеніе устрашенія, которое ималь въ виду законъ. Напротивъ лучній, благородный человівь, который увлечень быль въ запрещенному отношению съ состоящимъ въ бракъ лецомъ не моментальною вспышкою чувственности, а глубокою, основанною на преимуществахъ ума и сердца склонностью, который серьезно занять этимъ отношеніемъ и разсчитываеть на продолжительный союзъ съ предметомъ своей любви, на бракъ, савдов. солидный реальный карактеръ, такой-подпадаеть всей строгости закона; онъ единственно страдаетъ отъ брачнаго препатегвія прелюбодівнія и только на немъ можеть отразиться устрашающее его значеніе, потому что онъ имветь въ виду не только настоящее, но и будущее. Но справедливъ ли законъ, который применимъ только къ людямъ солиднымъ, а не къ легкомысленнымъ, который караетъ только не важныхъ грашниковъ, а тягчайшихъ не трогаеть? Если отношеніе разъ зашло уже такъ далеко, что человъкъ ръшился навсегда связать свою судьбу съ судьбою другаго, если онъ непреодолимою склонностью, можеть быть особеннымъ сцепленіемъ обстоятельствъ доведенъ до твснвищаго внутренняго союза, если для разруменнаго брачнаго отношенія не видится никакой возможности на продолженіе, а для вновь наступившаго нивакой надежды на прекращеніе, то законодательство должно въ такомъ случав двйствовать не остріемъ меча, а взв'ясивъ факты, дать помощь вновь образовавшейся связи ся узаконеніемъ, безъ чего она всю жизнь будеть незаконно существовать. Не злоупотребляйте нашими словами. Мы не желаемъ выравнивать пути прелюбодвянію, нли какъ-нибудь косвенно поощрять къ нему, когда ему за разрушеніе существующаго брака указываемъ, какъ награду, въ перспективъ заключение будущаго брака; но мы также не желаемъ, чтобы съ нимъ соединялось последствіе, которое несправединво и обманываеть правосознаніе, наказывая только менве виновныхъ.

Таковъ взглядъ нашъ на тъ препятствія къ браку, которыя мы желали бы удалить изъ гражданскаго кодекса законовъ о

бракв; намъ остается теперь наметить тв, которыя по нашему мивнію должны въ немъ остаться. Какъ мы разъяснили уже на предыдущихъ листахъ, и чистый неискаженный голосъ природы, не омраченной грубою чувственною похотью, и голосъ разума направляють человека нь моногамии: посему существующій бракъ и составляєть прежде всего препятствіе въ заключенію новаго брака. Что бракъ съ родителями, дідами, братьями-сестрами не долженъ быть завлючаемъ-это говорить важдому истинно правственному человъну уже голосъ крови. Но достопримъчательно, что даже и здъсь понятіе нравственности по временамъ испытывало разныя перемъны, ибо въ древности представление о продолжении человъческого рода, какъ религиозномъ актъ, допускало бракъ даже между братъями и сестрами. Равнымъ образомъ нашему нравственному чувству противоръчить бракъ одного изъ супруговъ съ родителями, дъдами, братьями, сестрами другаго супруга, ибо чревъ тъсное половое отношеніе между мужемъ и женою хотя и не возниваеть весьма близкаго и собственно вровнаго союза между свойственниками, однакоже возникаеть подобный ему.-Если невъста при вступленіи въ бракъ сділалась уже матерью отъ другаго мужа, эта беременность составляеть препятствіе нь браку, и мужь, ее открывшій, имъетъ право требовать признанія недъйствительности своего брака: ибо утаеніе отъ него столь важнаго обстоятельства со стороны невъсты и ея дукакое стремленіе приписать супругу своему чужое ему дитя какъ его собственное, показываеть такой большой недостатокь искренности и откровенности, что отъ такого союза нельзя ожидать счастливой брачной жизни. Точно также неспособность одного изъ супруговъ къ брачной любви мы почитаемъ препятствіемъ въ браку. Но при этомъ мы не желаемъ удерживать различія въ гражданскомъ кодексъ-существовала ли эта неспособность уже привступленіи въ бракъ, или наступила посль, и объявляемъ и наступившую после основаніемъ къ расторженію брака. Ибо хотя въ целомъ пониманіи существа брака мы и поставляемъ духовный моменть его выше чувственного, духовную любовь выше половой любви, однакоже мы не можемъ признать бракомъ отношенія между мужемъ и женою, которому недостаєть

половаго союза, и это естественно требуется самымъ понятіемъ брака. Не должно забывать, что и половая дюбовь въ человъкъ есть влеченіе, внушаемое природою, даже самое сильное, самое стращное изъ всвять влеченій, въ присутствіи котораго человъть не виновень и насильственное подавление котораго можеть вести къ бользненности, даже нъ смерти и безумію. Принуждать жаждаго оставаться въ бракъ, въ которомъ онъ не можетъ удовлетворить этому требованію природы, значить поэтому прямо принуждать его къ безиравственности, къ брачкой невърности, нъ предюбодъянію. Возможная вещь, что духовная дюбовь въ невинномъ супруга столь сильна, что заглушить это чувственное желаніе, но возможно, что и голось влеченія заговорить такъ гремио, что останется непослушнымъ. Во всякомъ случав за терпянимъ это лишение супругомъ мы оставляемъ полное право требовать расторженія такого брака. Правда, мы при этомъ мыслимъ болъе эгоистично, чвмъ общее государствамъ гражданское законодательство, но за то соответственне понятію и существу брака.—Что преступникъ, присужденный къ продолжительному тюремному завлюченію, не межеть вступать въ бракъ, пока продолжается его завлюченіе, -- это прявое последствіе твердо установляемаго въ законодательстве принципа, что въ теченіи этого времени онъ вообще не можеть входить ни въ какую сдълку, связывающую его обязательствомъ.-Точно также мы согласны, что между двумя лицами, согласившимися вступеть въ бракъ съ злоумыпленіемъ на жизнь препятствующаго ихъ цвин супруга, не можеть состояться брака. Природа этого случая существенно иная, чэмъ природа прелюбоденнія. Здъсь идеть двло не просто о нарушении частнаго права, права на супружескую върность, но о личномъ правонарушени, о элоумышленін на жизнь, преступномъ дъянін. Но совершенію преступленія должно по общественнымъ мотивамъ противодействовать всими возможными, даже предупредительными средствами, и преступнивъ не долженъ получать возможности нивогда получать выгоду отв своего двянія. Донустить бранъ такимъ лицамъ значить только приготовить награду за ихъ преступ-∡enie.

#### VI.

## Основанія расторженія брака.

Уже ранве было выснавано, что въ гражданскомъ законодательствъ о бракъ разлучение отъ стола и ложа можеть бытьдопущено только какъ провизорная мъра, предваряющая расторженіе брака, но не пожизненное разлученіе какь суррогатьразвода. Пожизненное разлучение отъ стола и ложа есть обоюдность, которую изобрвно догиатическое брачное законодательство на тотъ случай, когда оно видело, что двумъ лицамъ при извъстныхъ обстоятельствахъ бранъ продолжать невозможно, но не смотря на то нельзя разрэшить и его расторженія, потому что религовный догмать объявляеть узы брака нерасторжимыми. Но какое противорвчіе! Брачный союзь, воторый ничто не соединяеть! Есть мужъ и нъть жены! Есть жена ж нътъ мужа! Есть бракъ — и никакого внутренняго жизненняго общенія! Ніть, на такую непослідовательность можеть осудить себя только тоть, кому по догматическимь основаніямъ воспрещена логика. Мы напротивъ, которые не свизаны никанимъ догматомъ, наждое понятіе обсуждаемъ по его содержанію и выводимъ изъ него только то, что въ немъ заключается; ж после того навъ сочли бракъ за союзъ мужа и жены, заключенный по любви иля самого близкого жизненного общенія, можемъ не почитать болье бракомъ отношение, въ которомъ нътъ болве любви и нивакого близкаго жизненнаго общенія и должны законнымъ путемъ изречь его расторжение, которое внутрение въ сердцахъ и душахъ уже совершилось.

Если отъ расторгаемаго брака не остается дътей, то дъло не подлежить далъе никакому сомивнію. Оба супрува свободны, и каждый изъ нихъ можетъ устроить будущую евою живнь но собственному благоусмотрънію, даже можетъ быть нопытаетъ счастья во второмъ бракъ, счастья, котораго не нашелъ въпервомъ. Труднъе является положеніе дъла, если выступаетъ на видъ права третьихъ лицъ, права дътей на домашнее воспитаніе и семейную жизнь. Но и здъсь трудность только кажущаяся, потому что во всъхъ случаяхъ, въ которыхъ по гражданскому

закону о брань допускается расторжение брана, по догматическимъ занонамъ о бракв можеть быть произнесено разлучение отъ стола и ложа, следов. Эдёсь, какъ и тамъ разрывается, семейная жизнь и положеніе детей одиналово несчастно. Кром'в того не можеть быть сомивнія, которое изъ золь, какъ межьнее заслужеваеть предпочтенія: потеря семейной жизни для дітей чревъ расторжение брака, или потеря нравственнаго достоинства и самоуваженія, можеть быть даже жизни для супруга, или супруги чрезъ продолжение несчастнаго, унизительнаго, ненавистнаго брачнаго союза. Во всякомъ случат при расторжении брана дъти могутъ пріобръсти сравнительно болье благопріятное подоженіе, чвиъ при разлученій отъ стола и ложа; ибо тогда для нихъ открывается надежда чрезъ возможное вторичное бракосочетаніе отца или матери на новую истипно семейную жизнь, между твиъ какъ здвсь имъ предвидится пиститутское начальство, гувернантка, экономка, можеть быть и любовница отца вивсто матери. Мы полагаемъ поэтому, что никто не прольеть слевъ о томъ, если мы на мъсто разлученія отъ стола и ложа допустимъ ввести дъйствительное расторжение брака.

При установленіи основаній развода въ общемъ ціломъ мы скъдуемъ принципамъ, которыми руководится гранданское законодательство при расторжение брана христіанъ-не натоливовъ. Само собою следуеть, что расторжение должно быть произведено, если одинъ изъ супруговъ сдълался виковнымъ въ предвободъянін, если онъ влоумышляєть противь другаго, пресладуеть его дъйствіями, угрожающими жизни вли его здоровью, снова сосдинивнись съ немъ продолжаеть жестоко обходеться; ибо гдв же здъсь препрасные признаки брака: любовь, правда, върность, привизанность, итжисость, забота о благь и счастью супруга? Такое жестокое противорвчіе этому колеть намъ здась глаза. Точно также поватно, что бракъ долженъ быть расторгнутъ, если одинь изъ супруговъ сдълался виновныхъ въ тяжномъ преступлении, въ особенности изъ низвихъ, грязнымъ мотивовъ напр. изъ корыстолюбія, ибо какъ можеть другой супругь оказывать ему то высшее уважение и почеть, то любящее удивленіе, безъ котораго невозножень счастивый, достойный человъка бракъ?--Самымъ ревностнымъ образомъ мы ратуемъ далъе за расторжение брана ради непреодолимаго отвращения одного супруга из другому; ибо изта душевнаго состоянія, которое бы стояло въ болве резкомъ противоречін съ существомъ брака. нъть основанія, которое бы болье настоятельно требовало расторженія брака, чемъ это. Съ человекомъ, котораго не любишь, котораго видишь совершение упавшимъ въ свеемъ мизніи, необходимости можно еще жить въ бракв; но какъ можно представить себъ самое тъское жизненное общеніе съ тъмъ, кто вивсто симпатіи, эстетическаго удовольствія, восхищенія умомъ вселяеть отвращеніе, омервеніе, брезгливость?-съ тімь, противъ котораго вомущается каждая фибра нашего существа, каждый ударъ сердца? Нёть другаго более гнуснаго требованія въ человъческой природъ какъ принадлежать такому человъку! Но здёсь мы идемъ далёе гражданскаго законодательства, которое допускаеть расторжение брака ради непреодолимаго отвращенія супруговъ только въ томъ случав, если таковое овладветь обоими супругами. Мы желаемь допустить его и тогда когда только одинъ изъ супруговъ возчувствуеть отвращение и его на семъ основаніи должно освободить отъ жесточайшаго рабства, какое только можеть представить человекъ. Законодательство въ своей ревности всёми возможными мёрами охранять союзь брака-этому случаю положительно не удвляеть никакого вниманія, между твиъ онъ требуеть его въ особенности. Да, если разъ дъло дошло до того, что оба супруга возчувствовали непреодолимое отвращение другь нъ другу, тогда положеніе ихъ сравнительно еще менъе опасно: тогда они могуть жить даже подъ одною вровлею, почти не безпокоя одинъ другаго. Но вакъ быть, если отвращение существуеть только въ сердцъ одного изъ нихъ, а другой требуетъ продолжения брачнаго общенія? Какъ быть, если такимъ образомъ женщина-положенія одинаковы-видить себя проданною произволу омераввшаго мужа. проданною съ живымъ чувствомъ чести, съ самою тонкою деликатностью настроеннымъ сердцемъ, въ самомъ жевомъ сознаніи своего человіческаго достопиства! Не страдаеть ли она тогда несравненно болъе, чъмъ отверженная тварь, продающая себя за плату безъ всякаго нравственнаго терзанія, безъ смысла и безъ чувства! Но эта следуеть однакомъ своей собственной, хотя и уродивой, воль, а та совствиъ безъ воли, та-самая жалкая рабыня. Вы обвиняете насъ въ преувеличения, въ

стущения мрачныхъ красокъ на нашей картинъ? Нътъ, со воъмъ не ръдкость, что за камущейся счастивой внъшностью въ дъйствительной жизин укрывается это злонолучіе.—Простите, если мы здъсь коснулись вещей, которыя могуть оскорбить тонкое чувство. Но нимало не приносить пользы, когда больныя мъста соціальной жизин покрываются вуалью ложнаго стыда. Не бользненная утонченность нравовъ, укасающаяся каждаго прямаго слова, приносить намъ пользу, а простая эдоровая иравственность.

Мы должны ввести еще одно основане для расторженія брака, которое можеть быть некоторыхь изъ чителелей на первый взгиядь заставить разсивяться, именно-взаимное согласіе супруговъ. Если мы не ошибаемся, то это основание еще въ конпъ прошлаго столътія во Франціи было занесено въ проекть для Наполеонова водекса и въ дъйотвительности есть только простое севдствіе сущности брачнаго союза. Понятіе брака подъ вліяніемъ религіозныхъ догматовъ удалено такъ далеко отъ его естественныхъ границъ, что стало весьма трудно возстановить его опять въ его истинной простоть. Въ чемъ состоить существо брака? Въ томъ, что два человъка любятъ друга друга, уважають, восторгаются и желають жеть въ теснъйшемъ общенін. Съ этимъ намереніемъ они протягивають другь другу руки также и для вившняго украпленія своего союза душъ и серденъ. Нътъ болъе важнаго договора, разочитаннаго на самыя индивидуальныя свойства лиць, чемъ въ какой вотупають они, и ингдъ человъкъ не стоить такъ близко къ опасности ошибаться, какъ эдъсь именно. И если теперь супруги видять, что они обманулись въ своихъ предположеніяхъ, что они не обладають того высшею любовью, базъ которой невозможно счастье въ бракъ, что грубое противоръчіе въ ихъ темпераментахъ и характерахъ никогда не приведеть ихъ из миру, въ спокойному наслаждению бытиемъ---что обнаруживается иногда только въ бракв, -- должны ли они теперь оставаться на въки прикованными одинъ въ другому? Неужели нужно всегда напередъ совершиться нарушенію вірности, преступленію, грубому обращенію, чтобы чрезъ это можно было разлучить двухъ супруговъ? Каждому договору можно дать обратный ходь, если онъ не выполняеть болье своей цвли; все, что связываеть человыха, можеть

быть и разрвинено имъ: только не узы брака? Не ужасайтесь мысли о столь легкой разрышимости ихъ, и о злоупотребленіяхъ, нъ которымъ она можеть повести. Обычай для человъна есть тоже, что законь тяготенія для мертвой матерін. Не легкопрекращаются отношенія, въ которыхь жилось много явть, хотя и же совежив удобно; душа связывается тысячью восноминамій даже и съ темною, необычною комнатою: заключенный подъ конець заключенія даже начинаеть любить свою тюрьму. Каждый, прежде чемъ совсемъ бросить свой старый домъ, два три раза поправить его, и если наконець покидаеть его, то послъ того, какъ онъ сдълался туть и тамъ гишъ и труклъ. Носмотрите на іудеевъ. Они давно уже им'єють возможность пользоваться правомъ расторженія брака по взаимному согласію супруговъ и однакожъ пользуются этой возможностью весьма ръдно. Конечно элоупотребления возможны. Но чемъ въ міръ нельзя влоупотреблять? Лучше пусть туть и тамъ брачныя пары раздъляются хотя бы и безъ истиной внутренией необходимости - более изъ самодюбивыхъ мотивовъ, чемъ живуть въ вынужденномъ, колодномъ, недружественномъ бракъ и пытаются вознаградить себя за недостатовъ счастья въ домъ-вив его, на сторонъ. Впрочемъ даже и гражданское законодательство стоитъ на прямой дорогь въ установленію этого основанія расторженія брака, когда оно дозволяетъ супругамъ-католикамъ безъ объявленія навой-лебо опредвленной причины разлучаться отъ стола. и ложа; по нетинъ-это либеральнайшій принципъ, накой только можеть имъть догматическій, брачный законъ! Идти далье, касаться увъ самого брана ему естественно не дозволяеть догмать. Но гражданскій законъ о бракв чувствуєть себя свободнымъ отъ всякихъ въроисновъдныхъ оковъ. Но въ такомъ случав не будеть ин только примъненіемъ этого либеральнаго принципа въ изменивнимся отношеніямъ то, что право добровольнаго раздученія отъ стола и дожа превратится въ право добровольнаго расторженія брака?

Мы не имвемь нужды долве распрывать тему о расторжения брама; но должны прояснить только въ ней пункть—воспитание двтей? Въ этомъ отношении невозможно—правственное чувство воспрещаеть это—согласиться съ твиъ принципомъ, который приявтъ гранданскимъ законодательствомъ при разлучении су-



пруговъ и расторжении брака, именно, что если супруги не могуть вриги въ соглашению на счеть воспитания детей, то чтобы MARLHER OCTABALISE HA HOUSTONIE MOTOPE TOLLEO DO HATH INTE. а дъвочки до семи, а какъ скоро они перейдуть этоть возрастьдолжны переходить въ руки отца. Какъ? Мать, образовательница дътей, которая вливаетъ такъ-сказать собственную свою вровь и жизнь въ нихъ, которая воспитала ихъ съ невыразимыми трудами и заботами, въ слевахъ и ночномъ бодретвовании, н которая по мудрому установленію природы должна любить ихъ болье внутренно, самоотверженно, при расторжение брака должна быть наказана танъ жестоко? Она должна совершить только первую тажелую работу воспатанія, а когда нажныя растенія начнуть развиваться и она захочеть наслаждаться удовольствіемъ отъ плода трудовъ своихъ, тогда отнимають у нея малютокъ и оставляють ее съ обливающимся провыю сердцемъ и растерзанными чувствами колодному, безутишному одиночеству; она не нужна болве; негръ можеть удалиться после того навъ онъ исполнить свою обязанность. И такое жестокое требованіе закона представляеть накую-нибудь целесообразность, требуется воспитаніемъ детей? Девочка семи леть уже выростаеть нев материнскаго попеченія? Не требуется ди напротивъ до самаго наступленія юношескаго возраста, даже еще и потомъ постоянно направляющая рука матери и только очень редко-советь отца? И какое воспитаніе можеть онъ дать дівочкі, если діла его призванія, какъ купца, врача, чиновника, постоянно заставляють держаться вдали отъ дому? Не долженъ ли онъ всепьло ввърить его чужому попеченію вивсто того, чтобы вела его мать, естественная попечительница и покровительница! Какая извращенность!

Но еще одно слово. Заметьте, какое страшное оружів дается въ руки грубому назкому мужу противъ жены такимъ несправедливымъ разделеніемъ детей! Возьмите несчастный бракъ; къ сожаленію мы должны постоянно указывать на темныя стороны брачной жизни, потому что счастливая не нуждается ни въ какихъ законахъ; возьмите мать, которая страдаеть подъ жесточайшимъ, недостойнымъ обращеніемъ мужа и наконецъ решается на то, чтобы положить конецъ невыносимому положеню и требуетъ своей свободы. Представьте, что дети ея уже въ такомъ возрасть, въ которомъ законъ при разлучение супруговъ или расторженія брака передаеть ихъ на воспитаніе отпу. Не можеть и онь въ такомъ случав обезсилить ея справедливъйшій протесть, ея основательнайшія жалобы, ея рашительнайшее наивреніе покончить съ несноснымъ отношеніемъ, простою угрозою, что въ такомъ случай онъ воснользуется своимъ правомъ и вовьметь къ себъ вовкъ дътей? Можеть ли она тогда думать о томъ, чтобы разстаться со своею темницею, если она дъйствительно любить ихъ; Не, охотиве ин пожертвуеть она своими святвёшими человъческими правами и будеть продолжать жить подъ страшнымъ ярмомъ, когда она не можетъ вынести мысли о лишенім всёкъ своикъ дётей? По нашему возарёнію здёсь есть только одинъ справедливый принципъ: девочки навсегда должны быть предоставлены матери, а мальчики, если они уже перешли первые года дътства и нуждаются въ отеческой рукъдолжны быть предоставлены на воспитание отцу.

При разлученіи супруговъ этоть принципь еще важніве, чімъ при расторженіи брака, потому что въ первомъ случай мать не иміветь еще возможности найти въ новомъ бракі даже и вакойнибудь части вознагражденія своихъ утрать, и посему мы желаемъ, чтобы онъ въ особенности близко къ сердцу быль принять тіми, которые разділяють наше мийніе, что установленіе разлученія отъ стола и ложа должно быть оставлено и въ гражданскомъ законів о браків.

## ГЛАВА ІІ.

Не прелюбы сотвори.

Прежде нежели приступимъ къ разсмотрвнію изложенной теоріи по ен существу, сділаемъ нівсколько замічаній о тіхть особенныхъ внішнихъ обстоятельствахъ, подъ неотразимымъ вліяніемъ которыхъ стоитъ каждый мыслитель Западной Европы, разсуждая о гражданскомъ бракі, объ отношеніи церкви къ государству вообще и къ каждому церковному учрежденію въ частности, и вліяніе которыхъ въ особенности ясно отразилось на авторъ предлежащихъ нашему вниманію писемъ о гражданскомъ браків.



Тамь отъ читателя - русскаго не можеть укрыться какая-то особенная непріязнь, даже ненавноть, питаемая авторомъ этихъ писемъ из римско-католической церкви и вз особенности из ен ісрархін. По м'ястамъ эта непріязнь доходить до патологическаго состоянія, неблагопріятно отвывающагося даже и на судительной, т.-е. чисто формальной мыслительной дъятельности автора. Тономъ искренняго убъжденія онъ говорить напр. о томъ, что церковь католическая извратила ученіе евангельское о расторжимости брака, превративъ его въ догмать о нерасторжимости; что церковная терархія питала и питаєть стремленіе динтовать человъчеству законы, по которымъ оно должно устраивать семьн и бракъ, что она держитъ человъчество въ соверщенномъ рабствъ относительно разумънія христіанскаго въроученія, налагая на умъ его догматическія свои оковы, и не внимая ужаснымъ страданіямъ несчастныхъ супруговъ и семей, сознательно держитъ ихъ въ цъпяхъ брака во имя изобретеннаго ею догмата нерасторжимости. Читателю русскому представляется именно страннымъ: какое разумное основание можетъ имъть католическая церковь вступать въ такое сознательно враждебное отношеніе въ страждущему человічеству, въ такую ненависть, въ такое въ нему озлобление? Страннымъ представляется и дъйствие католической іерархіи, диктующей такіе суровые законы человъчеству; въдь диктуя ихъ, она не дълаеть исключенія изъ нихъ для себя самой, а подчиняется наравив съ нимъ. Тутъ изтъ стало быть эгоистического, человъконенавистного мотива, въ которомъ обвиняеть ісрархію авторь писемь. Но какой же иной мотивъ движетъ его?

Для религіознаго чувства русскаго читателя непонятно и то міросозерцаніе автора писемъ о гражданскомъ бракъ, по которому должно различать между религіями: истинное христіанство, исповъданіе натолическое, исповъданіе протестантское и т. п. и во имя религіозной истины и живаго религіознаго чувства перемънять одно изъ сихъ исповъданій на другое, смотря потому, которое изъ нихъ представляется болье удобнымъ и соотвътственнымъ данному, напр. семейному положенію гражданина.

Чвиъ же вызваны, какъ образовались такія странныя представленія, такое странное импиленіе въ ум'в западнаго европейца?



Ответь на это даеть исторія христіанской религіи и исторія государственнаго развитія Занадной Европы, ознаменовавшаяся явленіями, которыхъ не внасть православный Востокъ и православная Россія. Эти явленія—отраженія непрерывной внутренией борьбы между церковію и государствомъ, нежду ісрархісю и народомъ, между церковнымъ въроученіемъ и дисциплиною съ одной стороны и наукою и гражданственностію съ другой. Чревъ всю жеторію западнаго кристіанства и западнаго государства проходить это борьба, это постоянное внутреннее напряженное настроеніе духа, которое, какъ главная живая внутренняя сила, вызываеть и вившией жизни и организуеть здвсь явленія борьбы, столеновенія партій, отдільныя побіды и пораженія то той, то другой воюющей стороны. Вся исторія цивилизаціи и духовнаго развитія Запада состоить изъ отдільных явленій этой непрестанной борьбы всвиъ противъ всвиъ: враждебное взаниное отношеніе есть внутренняя сила, вызывающая къ жизни эти явленія; она же есть и красная, яркая нить, съ помощію которой историвъ удобно и безъ труда соединяетъ одно явление съ другимъ въ своей исторіи. Боролись и борются тамъ государство и церковь и никакъ не могли и не могуть доселъ разверстать ко взаимному удовлетворенію своихъ владеній, провести между ними границы, которыя казались бы естественными и потому неудобонарушаемыми представителями того и другой. То государство вторгнется съ своею силою въ область въры и духа, то церковь проникнеть въ чисто гражданскую и даже государственную сферу съ своимъ не желательнымъ здъсь авторитетомъ. Конечно, сама по себъ эта борьба не могла бы имъть роковыхъ последствій, особенно для церкви: въ теченіе первыхъ трехъ въковъ церковь вела непрерывную и повидимому непосильную борьбу съ государствомъ и побъдила его, еслибы борющіяся стороны при этомъ дъйствовали важдая лишь своимъ оружіемъ, цервовь -- духовнымъ, государство--- политическою силою. Но въ томъ и дело, что противники нередко менялись оружиемъ. Стражъ и пропов'ядникъ истины – церковная і ерархія не гнушалась иногда, если не прибъгать ко лжи и фальсификаціи, то по крайней мъръ пользоваться готовою ложью и фальсификаціями для защиты своихъ интересовъ въ этой борьбъ (припомнимъ хотя бы церковное значеніе дженсидоровыхъ декреталій); пропов'ядникъ мира и любви— эта ісрархія весьма нерідке впутывалась въ мірекія, особенно въ политическія интриги, посіяннала вращу и ненависть между соперниками-государями, между государями и подданными; проповідникь отреченія оть міра— эта ісрархія неріздко завладівала имуществами движимыми и недвижимыми, установляла перковные лены и вассальныя отношенія, иміла свои восиныя силы и сама участвуя на полі битвы. И опять не біда, еслибы это были явленія случайныя, слідствія увлеченій, ощибекь, страстей отдільных лиць ісрархін: ніть, все это возводилось въ религіовный принципь, оправдывалось догматическими и каноническими основаніями.

Во времена среднихъ въновъ-золотой въкъ римско-католической церкви, все это, какъ говорится, сходило съ рукъ. Но воть, съ эпохою возрожденія, съ постепенно возраставшимъ національнымъ и политическимъ сознаніемъ, съ пробужденіемъ и въ частныхъ лицахъ стремленія и интереса къ светской наукв и образованію-къ классицизму и естествознанію, къ новому экономическому и промышленному развитію и гражданскимъ отношеніямъ, пытливый и вритическій духъ вторгся и въ ту церковную среду, въ которой дотолю царствовали безусловный авторитеть и почти слепая вера, и подъ вліяніемъ вритики одна за другой начали падать твердыни церковной абсолютной монархіи. Предъ безпощадной критикой и яростной полемикой Лютера и первыхъ протестантовъ не укрымось ничего въ римской церкви покровомъ священнаго и святаго, доселе покрывавшимъ все это оть пытливаго светскаго критика. Эти чада католической церкви съ развязностію древняго Хама относились не къ наготъ, а обнажению своей матери-церкви: ничто для нихъ не могло укрываться этимъ покрываломъ святаго и священнаго: потому что въ ней они уже перестали находить что-либо святымъ и священнымъ. И опять не было бы еще въ этомъ роковой бъды для римской церкви и самаго западнаго человъчества, еслибы эти новые Хамы составляли изъ себя не многочисленную кучку сектантовъ, фанатиковъ-изувъровъ: нътъ, это были представители новаго въянія, это были замечательные богословскіе умы, юристы и политическіе дъятели. Это были не кучки сектантовъ, непріятныя для церкви и обременительные, безпокойные элементы для государства, а интеллигентные люди, весьма жела-

тельные друзья, радетели и помощники государей въ ихъ заботакъ объ общественномъ и частномъ благв и благоустройствъ. Потрясеніе авторитета натолической церкви въ самой основъ его этими проповъдниками честой евангельской истивы и разоблачителями элоупотребленій своей матери-церкви на первыхъ поражь шло необмчанно успъшно. Разрушение стараго - работа вообще довольно легкая. Болве трудною оказалась другая половина работы — построеніе церкви, свободной и истинной, такой, какою, по сознанію этихъ двятелей, она была въ нервые въка христіанства. За дело построенія новой церкви взялись либеральные богословы-мыслители и германскіе ландхерры. И худо же шла эта работа: ни къмъ не посланные благовъствовать благовъстники своимъ благовъствованіемъ породили массы новыхъ такихъ же благовъстниковъ; последніе заспорили съ первыми. Пока еще не остыль пламень ревности къ разрушенію стараго и ненависти въ церкви, возбужденной первыми противъ нея повстанцами-эти страсти служили еще некоторымъ цементомъ, кое-какъ связывавшимъ этою общею ненавистью къ цервви удалившихся отъ нея въ разныя стороны чадъ ея, но вогда эти страсти утихли, они очутились въ положеніи овець, поистинъ оставшихся безъ пастыря и двора овчаго. Одно убъжище осталось для нихъ: собираться то большими, то меньшими кучками подъ вровъ германскихъ князей, которыхъ было въ то время такъ много и которые тогда такъ горячо интересовались религіозными вопросами и церковными делами. На первыхъ порахъ воспользоваться этимъ убъжищемъ заставляла необходимость, а потомъ утвиштелемъ свободно мыслящихъ овецъ, по необходимости попавшихъ въ духовное рабство земнымъ царямъ и владыкамъ, явился и разумъ, объяснившій имъ совершенную раціональность такого положенія вещей. Этимъ новымъ христіанамъ онъ заявилъ новую неслыханную действительно дотоле въ христіанств'в догму: "чья земля, того и въра", cujus regio, ejus religia. Въ силу этой догмы выходило вполив раціональнымъ, что епископство въ церкви Христовой принадлежить не тому, кто призывается въ нему голосомъ церкви, соборомъ, епископомъ и невидимо утверждается въ ономъ Самимъ Духомъ Святымъ, а мъстному князю (Landherr), что опредъление догматовъ въроученія, каноновъ дисциплины, судъ и управленіе двлами церкви

принадлежить въ ней не ісрархіи ся, а этимъ ландхеррамъ. Въвыствительности, на практики это утишение явилось врайне плохимъ: религіозныя убъжденія очутились всецьло въ въдынія государотвенной полиціи; разумъ, об'вщавшій свободу отъ доспотизма ісрархім и папы, когда разрушаль авторитеть ихъ, теперь, сдълавъ свое дъло, жестоко обманулъ довърививихся ему, ввергнувъ ихъ еще въ болъе тяжкое работво. Обманъ однакоже вышель непредвидьнный: разумъ самъ обманулся въ своихъ ожиданіяхъ. Впрочемъ собственно для ремліозной свободы эта ошибна не была столь существенною и роковою, чтобы придти въ отчанне отъ мысли о непреодолимости выгрудненій, въ которыя она поставила техъ, кому всего дороже была свобода. Дело оказалось дегко поправимымъ. Новый тираннъ редигіозной совъсти вознить такъ недавно и быстро, имъль за себя такъ немного давности и въ себъ самомъ такъ мало привлекательнаго по крайней мъръ для тъхъ, которые не имъли возможности непосредственно пользоваться выгодами отъ своей тиранніи, что инспровертнуть его было несравненно легче, чъмъ ниспровергнуть деспотизиъ въками укръплявшейся церковной ісрархіи. Для свободомыслящаго дука, такъ побъдоносно раздълавшагося съ своимъ въковымъ господиномъ, этотъ новый планъ послужиль дишь пратковременнымъ отдыхомъ, временнымъ успоноениемъ утомившагося героя, которому предстояло сделать еще одно сражение, чтобы навсегда и всецело покончить со своимъ противникомъ. Если предъ судомъ критики свободнаго разума оказадся не основательнымь, неваконнымь авторитеть первовной ісрарків, поконвинися цвлые ввка на стрт въ ся божественное проясхожденіе, если оказалось возможнымъ существованіе христіанской религи безъ церковной ісрархін: то какая же внутренняя необходимость для ея существованія въ авторитеть государственной власти? Конечно - никакой. Все значение ся въ области религивившнее: издавая общеобязательныя формулы въроученія для своихъ подданныхъ въ гражданскомъ, территоріальномъ отношенін, устранвая и охраняя единообразіе въ ихъ богослуженіи и дисциплинъ, она въ сущности сплочиваеть ихъ только вившиниъ образомъ, внутренняго же сродства и общенія въ такомъ чисто духовномъ дълъ, какъ религіозное сознаніе и религіозное чувство, такая вившиня униформа, исходящая отвив, создать не

можеть. Религіозное совнаніе и редигіозное чувство — индиви-Ауальны, какъ индивидуаленъ и вообще духъ человъка, и чъмъ ови живъе ощущаются, тъмъ сильнъе пробуждается стремленіе и потребность человека въ индивидуальности, въ обособлениести н во визшнихъ формахъ, во визшнемъ ихъ обнаружения. Развъ субъентивная въра можеть быть тождественною у разныхъ лиць? Развъ можеть одинь человнив внутрение впровать, --- т.-е. импты религіозныя представленія, отдаваться имъ своимъ сердцемъ-совершенно тождественно съ каждымъ другимъ? Если же нътъ, то кажимъ же образомъ можеть быть пригодна для этого внутренняго качественно раздичнаго редигіознаго сознанія и чувства единообразивя вившиняя форма ихъ выраженія? Каждый въруй, исповъдуй и молись, какъ и гдъ хочещь: никто не можетъ совив наложеть на тебя въ отомъ отношение неважихъ обявательствъ; вара въ авторитетъ церкви уже разрушена, а разумъ не мирится съ теми обязательствами и ограниченіями, какія исходять оть этого авторитета; государственная власть, представляемая такими же гръщными и ограниченными людьми, какъ в простые, обыжновенные подранные - христіане, и твиъ менве можеть претендовать въ дълахъ вфры на какой-либо особенный авторитеть, на какую-либо привилегированную, исключительную компетенцію въ дълахъ сего рода.

До такого вывода дошель интеллигентный западный христіанинь, въ которомъ все-таки еще не угасла совстив искра втры во Христа. И онъ необходимо долженъ придти къ этому выводу, взирая на настоящее положеніе западнаго христіанства, разбившагося на равноправныя втроисповтданія: католическое, лютеранское, протестантское, реформатское съ многочисленными ихъ подвидами; все это — христіанскія втроисповтданія, конфессіи; все это—равноправныя въ глазахъ общества и въ глазахъ правительства общества втрующихъ во Інсуса Христа. Къ этому выводу онъ неизбтино долженъ придти, изучая прошлое этихъ конфессій, эту борьбу церкви съ государствомъ съ ея и его диссидентами, изучая свою политическую исторію, свою исторію просвтиенія и культуры, свою церковную исторію, исторію нескончаємой и яростной полемики между встии этими конфессіями.

Но это все-таки еще върующіе во Христа, върующіе въ Божество Его, въ божественное происхожденіе Евангелія, въ бого-



откровенную религію. А сколько рядомъ съ шими существуеть, живеть и дъйствуеть людей, которые уже совершенно отверглись въры въ Сына Божія, созмнима скверну Кровь Завимино? Отверглись доведенные до того этою продолжительною, въковою и ужасовъ исполненною исторією междоусобныхъ конфессіональныхъ распрей и раздъленій. И эти отвергийся вое въ болъе и болъе возрастающемъ числъ не перестають сокрушать тъ остатки въры, которые еще живы въ сердцахъ и умахъ раздробившихся по безчисленнымъ конфессіямъ христіанъ. Эти современные противники Христа въ своей роли таковой общественной дъятельности величають себя культуръ-трегерами.

Воть до какого положенія дошла современная Западная Европа въ религіозномъ отношенія! Мы, православные русскіе люди,--во вовхъ другихъ отношеніяхъ стоящіе ниже Западной Европы, долженствующіе учиться у ней, подражеть ей, -- въ ділів религіи должны стоять какъ можно далее отъ нея; въ этомъ отношения Западная Европа дошла до такого кризиса, до такого болъзневнаго состоянія, которое едва-ли не изображается во всей точности следующими словами грознаго предостережения Господа: "тогда, аще кто речеть вамь: се здп. Христось, или ондъ: не имите выры. Востануть бо лжехристи и лжепророцы и дадять знаменія велія и чудеса, якоже прельстити, аще возможно, и избранныя. Се прежде ръхъ вамъ. Аще убо рекуть вамъ: се въ пустыни есть: не изыдите; се въ сокровищахь: не имите въры" (Мо. XXIV, 23-26). Не слышится ин темерь по всей Европъ этоть зазывающій голось разныхъ пронагандистовь безчисленныхъ конфессіональныхъ обществъ вив-церковныхъ христіанъ: се здъ Христосъ, се здъ Христосъ! И не должны ли чада правослевной цереви сколь возможно чаще, слыша эти зазыванія, воспоминать слова Христа; не имите въры. Св прежде ръхъ вамъ?

Эти замачанія мы сочли нужныма сдалать ва объясненіе такастранныха возераній на существо церкви и ся отношеніе кабраку, какія высказаны авторома писема о гражданскома брака, и ва оправданіе политики западно-европейскиха государства, установившиха дайствительно обязательный гражданскій брака. Гражданскій брака ва настоящее время дайствительно введена во всаха государстваха Европы: настоятельная необходимость приведа въ тому, и необходимость эта заключается единственно въ томъ обстоятельствъ, что церковь тамъ совершенно угратила авторитеть и въру въ себъ, выдъливъ изъ себя безчисленное множество сектантовъ и людей, отвергшихся всякой въры. Единственною уздою для сихъ лицъ, эманципировавшихъ себя отъ всякихъ религіозно-нравственныхъ стъсненій, въ отношевіи въ браку и служитъ гражданскій законъ, иногда, какъ напр. въ Баваріи, обставляющій вступленіе въ бракъ условіями и ограниченіями болъе тяжкими, чъмъ какія предписываетъ церковный бракъ.

Перейдемъ теперь въ разсмотрвнію теоріи гражданскаго брака, развитой въ предлежащихъ намъ письмахъ по ея существу или по ея принципамъ.

Слабость ея обнаруживается прежде всего въ неопредъленности и неустойчивости правственнаго принципа, какъ основанія брана и создаваемыхъ имъ отношеній. Единственное основаніе брака и все содержание отношений между супругами теорія полагаеть въ половомъ влеченім двухъ разнойолыхъ индивидовъ, въ совершенно такомъ же влеченіи, какое соединяеть самца я самку въ пару въ мір'я животномъ. Это половое влеченіе сначала дъйствуеть какъ факторъ, сближающій двухъ дотоль совершенно особнякомъ жившихъ другь отъ друга лицъ силою взаимнаго эстетическаго впечатавнія, затемъ обыкновеннымъ родопроизводительнымъ совокупленіемъ и наконецъ общею привязанностію въ рожденнымъ ими дітямъ. Любовь не ванъ общее симпатическое чувство, но исключительно половая любовь, какъ страсть, приводящая влюбленныхъ въ патологическое состояніе неразличія настоящаго и будущаго-воть единственный базись брака по разсиатриваемой теоріи. И невольно припоминается при этомъ прямо противервчащее сему принципу и конечно несравненно разумивишее его правило нашей Кормчей книги: "а бракъ не твиъ составляется еже спати мужеви съ женою, но брачнымъ совъщаніемъ икъ "1). Правда теорія различаеть человъчесную любовь отъ простаго животнаго половаго побуда сочетаніемъ въ ней чувственнаго элемента съ дуковнымъ,-она есть не только очарование прекраснымъ лицомъ и станомъ, но



<sup>1)</sup> Γs. 48, rp. 4, crp. 17.

и гармонія душъ; но въ чемъ эта последняя состоить, какъ она проявляеть себя въ отношеніяхъ супруговъ- этого невидно совстиъ. Во встать моментать брачной жизни, изображаемыхъ разсматриваемыми письмами, накъ будто совсемъ невидно даже и упоминанія о прощеніи обиды, снисхожденіи, терпъніи, пожертвованіи эгоистическими интересами для другаго, словомъ --свойствъ той истинно-нравотвенной любви, которую изображаетъ въ вавъстномъ мъсть своего посланія апостоль, и которая дъйствительно и единственно служить надежнымъ основаниемъ всякого между людьми общенія и темъ более брачваго. Вся гармонія душъ по разсматриваемой теоріи зиждется на чувственномъ половомъ влечени, и разъ последнее достигло надлежащей степени напряженія, челов'ять должень отдаться ему, какь чистому голосу природы, и разъ оно исчевло во взаимныхъ отношеніяхъ супруговъ, они -- вправъ нарушить всю дотолъ существовавшую гармонію своихъ душъ и искать счастья въ новыхъ бракахъ. Не надежный же базись для брака, самимъ же авторомъ привнаваемаго все-таки соціальным учрежденісмь.

Настолько же устойчивымъ представляется и другой основной принципъ разсматриваемой теоріи: въ отношеніи къ браку должно сльдовать чистюму голосу природы. Что такое этоть чистый голось природы, гдв искать его — въ раскрытіи этихъ вопросовъ авторъ обнаруживаеть свою крайнюю наивность и странныя противорвчія.

Прежде всего авторъ обращается за отысканьемъ этого чистаго голоса природы къ человъческой жизни и заявляетъ категорически, что голосъ природы ведетъ человъка къ моногаміи. Но едва только обратился онъ къ наблюденію дъйствительной жизни человъческаго рода, какъ тотчасъ же нашелъ въ ней и совершенное противоръчіе своему категорически высказанному положенію. Дъйствительная жизнь представляетъ всюду господство явной и тайной полигаміи. Не только по берегамъ Краснаго и Чернаго морей — у арабовъ, персовъ я турокъ, — но и среди культурныхъ и христіанскихъ народовъ Европы полигамія процвътаєтъ съ полною силою, едва ли не меньшею, чъмъ моногамія. И въ чемъ собственно сила послъдней — въ ръшеніи этого вопроса авторъ обнаруживаєть свою крайнюю непослъдовательность. Онъ утверждаетъ, что полигамія явленіе ненормальное

въ человъческомъ родъ, что человъкъ, допуская ее, неслышитъ чистаго голоса природы. Но странно-какимъ же образомъ чистый-то голось природы дветь себя знать такъ слабо, что даже и въ европейцъ, уже состоящемъ въ единомъ бракъ, слъдовательно слышащемъ чистый голосъ природы, последній не въ силахъ преодолъвать тяготвијя въ полигамји? Почему же эта последняя такъ сильно влечеть въ себе человека, если она явленіе противоестественное, ненормальное? Не наобороть ли? Не есть ли моногамія — явленіе искусственное, созданное человъкомъ во имя требованій разума и нравственнаго чувства? Съ точки вржнія автора было бы последовательнее разсуждать именно такъ. Чъмъ убъдить турка, араба, перса и множество другихъ людей южныхъ странъ, что ихъ образъ жизни противоестествененъ, что онъ не отвъчаетъ требованіямъ ихъ природы, темпераменту, склонностямъ, перешедшимъ наслёдственно путемъ цёлаго ряда покольній, жившихъ точно такимъ образомъ? Авторъ решительно обезоруживаеть себя предъ этимъ вопросомъ, когда для поливищого изученія человической природы, для ясивищого пониманія истиниаго ся голоса рекомендуєть своимъ читателямъ изучать человъческую природу на природъ животныхъ. По его воварвнію человых не имветь въ себы вачественно различныхъ даже исихическихъ свойствъ отъ свойствъ животнаго: онъ различается отъ животныхъ только тёмъ, что соединяеть въ себъ, какъ въ фокусъ, тъ психическія свойства, которыя въ животномъ мірѣ разділены и распреділены по отдільнымъ породамъ. Что же поучительнаго находить для себя человать касательно брана въ міръ животныхъ? Да то же самое, что и въ человаческомъ рода. Какъ туть, такъ и тамъ есть строган моногамія, есть полная энтузіазма юношеская любовь, есть супружеская върность, есть самоотверженный шая родительская любовь; но есть и вътренные кузнечики и мухи, есть полигамія, есть примерная подлость и т. д. и все сіе въ равной мере обывновенно и естественно, все сіе живеть и движется по законамъ рода своего. Различіе между человакомъ и животнымъ въ томъ только, что последнее повинуется влеченіямъ своей природы слепо, инстинативно, в человекъ — сознательно, критически и равсчетанво. Но отсюда прямо следуеть, что и для каждаго чедовъка вовсе необязательна моногамія; повинуясь голосу при-

роды, одни могуть держаться строгой и пожизненной моногаміи, канъ нівкоторыя птичьи породы; другіє—какъ мухи и кузнечики образовать и разрушать свои брачныя связи хоть кандый день. Авторъ и самъ сознаеть шаткость этого принципа, вопервыхъ, когда совітуєть своимъ читателямъ слушаться не только чистаго голоса природы, но и разума; вовторыхъ, когда—разсушдая о препятствіяхъ къ браку—разрішаеть ихъ отъ послушанія и голосу природы, и разума и позволяєть безпрепятственно вступать въ бракъ двоюроднымъ братьямъ, сестрамъ, хотя голосъ природы ясно вопість противъ такихъ браковъ, по сознанію самого автора награждая такихъ супруговъ болізненными, уродливыми дітьми.

Болве соответственнымъ съ достоинствомъ человеческимъ представляется принципъ самоуваженія и нравственнаго благородства, выставляемый авторомъ разсматриваемой теоріи въ качествъ основанія для сужденія о состоятельности или несостоятельности (следовательно и расторжимости) даннаго брачнаго состоянія. "Самымъ благонадежнымъ пробнымъ намнемъ для дъйствій человъка-говорить онъ-служить самоуваженіе. Чего человъть не можеть дълать, не теряя самоуваженія, что противоръчить его внутрениему чувству, того онъ и не долженъ дълать". Этимъ началомъ человъку воздается по крайней мъръ честь сравнительно съ животными; онъ признается личностью, субъектомъ семоопредъяющимся, хотя въ смысле критерія к руководительнаго начала въ правственней сферв этотъ принципъ эгонэма слишкомъ формаленъ и эластиченъ. Этимъ критерісмъ можеть быть оправдано всякое явно несправедянное отношение своего я къ другому я: ибо единственнымъ, безаппедляціоннымъ судьею своихъ дъйствій здёсь ставится само же я. При этомъ само собою следуеть, что съ признаніемъ этого начала притеріемъ за продолженіе или расторженіе брачнаго союза, последній тернеть всякій характерь соціальнаго учрежденія и янскодить на степень частнаго отношенія, опредвляющагося личнымъ производомъ.

Въ связи съ этими положительными принципами, на которыхъ разсматриваемая теорія стренть учрежденіе гражданскаго брака, выотавляется ею съ замічательною послідовательностью и экергією еще отрицательный принципь—тоть, что учрежденіе брака

не имъетъ никакого особеннаго отношенія, никакой особенной связи съ редигією вообще и съ христіанскою въ частности. Законодательство о бракъ должно быть установлено безъ всякаго вниманія къ требованіямъ религіи, должно совершенно отъ нихъ вманципироваться, какъ отъ вреднъйшаго соціальнаго заблужденія. Для обоснованія этого принципа авторъ позволяеть себъ вдаваться въ недъпыя толкованія Священнаго Писанія, съ богохульною дерзостью объявляя евангельскія заповъди Господа о бракъ случайными мизніями Его, какъ реформатора соціальнаго строя.

Таковы принципы долженствующе по разсматриваемой теорія быть положенными въ основание новаго законодательства о гражданскомъ бражь, какъ соціальномъ учрежденін, произрастающемъ изъ химически чистой почвы юридического государства. И на сихъ-то основахъ созданный бракъ долженъ быть признанъ учрежденіемъ несравненно совершеннайшимъ церковнаго брака, наиболье его соотвытственнымъ высокой степени культуриаго развитія современнаго человічества, ведущими роди человіческій вообще и канцаго человіна въ частности въ совершенному счастію и правственному облагороженію! Установленіемъ такого брака не назводится ди напротивъ человъчество въ важивименть моменть своего бытія съ высшей степени нравственнаго достоинства, на которую опо возведено было продолжительпымъ господствомъ церковнаго обрана, на низшую, отъ которой уже одинъ шагъ до дъйствительнаго уподобленія человъческаго брава браку четвероногихъ итицъ и гадовъ? Разсматривая съ дерковной точки арвнія представленную выше теорію граждансваго брака, мы думаемъ, что самою лучшею характеристивою ея служать именно слова Писанія, поставленныя нами въ началь писемъ въ качествъ эпиграфа къ нимъ: челостько со чести сый не разумь; приложися скотомь несмысленнымь и уподобися имъ. Кто дастъ себъ трудъ прослъдить исторію постепеннаго утвержденія церковнаго брака на місто господствовавшаго въ римской имперіи гражданскаго, или на місто полудинихъ, крайне неустойчивыхъ формъ его у народовъ низшей культуры, средп которыхъ являлась церковь, тотъ легко увидить, что утверждая , и поддерживая дисциплину брака, церковь стремилась съ возможною энергією внушать своимъ членамъ глубокое различіє

между бракомъ, какъ исполненнымъ Божія благословенія уста.
новленіемъ, и прелюбодівніемъ, какъ тяжкимъ нарушеніемъ заповідня Божіей, одной изъ тікть 10-ти заповідей, которыя составляють всеобщіе неизмінные принципы нравственнаго порядка, непризнаніе коихъ и тікть боліве противодійствіе коимъ
ведеть за собою неизбіжную гибель, полное разрушеніе соціальной человічесной жизни, одичаніе, правственную смерть—
скотоподобіе.

Разсматриваемая теорія гражданскаго брака отъ начада своєго до конца представляєть или полноє забвеніє заповъди: не прелюбы сотвори, или намъренное ся игнорированіє, а прямымъ и ненабъжнымъ слъдствіемъ сего являєтся то, что она—намъренно или не намъренно—уничтожаетъ различіє между бракомъ и любодъяніемъ и предъявляєть новъйшимъ государствамъ требованіе въять послъднее подъ свое покровительство, объявить его законнымъ гражданскимъ отношеніемъ.

Нъвоторое вниманіе къ распрытію вышеозначенных принциповъ въ разсматриваемой теоріи представляеть тому поливишее доказательство.

Такъ уже въ конев перваго письма, изображающаго картину счастиваго брака, по приторности своей напоминающую "мъщанское счастье", высказавъ положеніе, что "пожизненность брака есть идеаль его", авторъ совствъ неожиданно произносить следующее завлючение: "и такъ, не обращая внимание на. мравы, обычаи, мерковные догматы, мы должны почитать vвы его разръшенными, какъ скоро природа и разумъ требують ихъ разръшенія". Не говоря уже объ этомъ странномъ противоположенін природы и разума нравамъ, обычаниъ и церковнымъ догиатамъ, читатель становится въ рашительное недоуманіекакъ согласить ему въ своей мысли начало и нонець шисьма? По началу бракъ есть соціальное установленіе, а по вонцудело совсемъ частныхъ лигь, создающееся и разрушающееся собственною ихъ иниціативою, повинующееся единственно ихъ природъ и разуму, съ пребръніемъ нравовъ, обычаевъ и церковныхъ догматовъ. Причемъ же туть характеръ соціальнаго установленія въ бракъ? Что такое самый бракъ? въ чемъ его содержаніе, какая его цвиь? Отвёть однеь-въ удовлетвореніи половаго влеченія, охватившаго духъ молодыхъ людей; продлятся

оно болье или менье долгое время, перейдеть въ отношенія родительскія—хорошо; ныть—любовь остынеть, союзь не принесеть плода—мелодые люди расходятся въ разныя отороны для новыхъ попытокъ попробовать счастія въ созданіи болье удачныхъ комбинацій. А заповыдь: "не прелюбы сотвори"? О ней повидимому, не знасть авторъ; не должны повидимому знать и всь мелодые люди, желающіе вступать въ бракъ. Но неужели эта заповыдь не внушается природою и разумомъ? Неужели она противорычить имъ?

Второе письмо и родственное по содержанію съ нимъ щестее заслуживають особеннаго вниманія по важности явленій супружесной жизни, въ ихъ разсматриваемыхъ и по важности вопросовъ которые здась ставить и рашаеть авторь. Въ обанкь рачь ндетъ о расторжение брака, не приносящаго одному и даже обониъ супругамъ ничего вромъ страданія. Такой бракъ авторъ считаеть аномаліей, противорычащей понятію о бракь, отношевіомъ, сопровождающимся крайне вредными нравственными посявдотвіями для самихъ супруговъ, для ихъ детей, для общества, для всего человъчества, и во имя этихъ причинъ требуетъ его расторженія, не взирая на церковное ученіе о перасторжимости брака. "Бракъ долженъ основать высшее счастье супруговъ: но вавъ это возможно, если одинъ изъ нихъ становится моральнымъ уродомъ, такъ что его безиравственная жизнь становится источникомъ величайшаго несчастія для другаго? Бракъ долженъ облагородить супруговъ умственно и нравотвенно: но какъ же теперь быть, если жена съ грубымъ пошлымъ мужемъ, или мужъ съ развратною женою не могуть более оставаться во внутреннемъ жизненномъ общеніи, въ общеніи души и тыла, безъ униженія себя въ соботвенныхъ глазахъ, не врасивя предъ самини собою? Бракъ есть отдача целой личности другому существу; это есть отношеніе величайней зависимости, въ вакую только можеть вступить человъкъ... Но какимъ образомъ это возможнокогда утрачены и любовь и уваженіе, когда онъ превратились въ злобу и презрвніе? Тогда остается только голое, ужасныйшее рабство, трусливое какъ рабство негра, который однакоже служить вледвледу плентаціи только своими руками, своими жилами и иусиулами; между тъмъ супругъ видить себя проданнымъ грубому произволу другаго со всею своею духовнею жизнію,

со своими святвишими чувствами, со своими самыми ивжными ощущениями... Размыслите, какъ убиваеть это принудительное отношение, гнусивищее изъ всъхъ, какия только можеть нарисовать человъческое воображение, въ бъдной жертвъ нравственное чувство, какъ натуры слабохарактерныя оно ведеть къ разврату и легкомыслию изъ стыда за самихъ себя и изъ чувства мести къ своему притъснителю, а натуры благородныя съ возвышеннымъ сердцемъ---къ безумию"! (см. выше письмо II).

Автора не удовлетворяеть примъняемая для облегченія участи несчастных супруговъ такого рода натолическою церковію т. н. separatio quoad thorum et mensam; онъ требуеть для нихъ полнаго расторженія ихъ супружества и свободы вступленія въ новый бракъ.

Нельзя конечно не признать, что для человъка, полнаго живни и надеждъ трудно придушать, несчастие большее несчастанваго брава, нельзя не согласиться и съ справедливостью изображенія имъ техъ ужасныхъ последствій, къ канимъ можеть повести и въ дъйствительности неръдко ведетъ несчастныхъ супруговъ принудительное продолжение ихъ брачныхъ увъ. Но насательно целесообразности требуемыхъ имъ меръ для превращенія этого ужаснаго состоянія и не менте его ужасныхъ последствій можно сильно сомнёваться. Разъ тоть и другой изъ сихъ супруговъ, или даже одинъ изъ нихъ убъждены въ святости и нерасторжимости брачнаго союза, добровольно и сознательно ими завлюченнаго, невозможно представить, чтобы для вравственнаго ихъ сознанія и чувства было легко отказаться оть однажды данныхъ добровольно обязательствъ, легко было заключить новыя такія же обязательства съ новыми лицами и въ новомъ счастливомъ бранв забыть прежегого измвну, прежнее клятвопреступленіе, или-если угодно-отреченіе отъ даннаго честнаго слова. Тотъ, вто дорожить своимъ достоинствомъ, своимъ честнымъ словомъ, едва-ин способенъ забывать среди новаго мъщански-сладкаго счастья новаго брака равъ допущенную крупнъйшую подлость, величайшее свое паденіе, полиъйшев отречение отъ своего достоинства. "Бракъ есть взаимная отдача однимъ другому цълой личности своей; есть отношеніе величайшей взаниозависимости, на какую только способенъ человъкъ?" Прекрасно это сказано. Но если разъ эти два лица, добровольно

и вванино объщавшія таковую всецваую отдачу себя другь другу, объщавшія даже не тайно, на единь, а торжественно предъ Богомъ и людьми, и самымъ деломъ, фактически уже оправдали ее, вступивъ между собою въ интимно-брачныя отношенія, есть ли для нихъ хотя какой-нибудь разумный резонь, какое-нибудь нравственное основаніе, какое-нибудь поощреніе чувства прекратить, нарушить эту интимность, эту взаимную принадлежность и вступить въ новую интимность, въ новое такое же взаимоотношение съ другимъ? Неужели можно это сдалать съ сохраненіемъ истинной увъренности въ разумности и нравственной правотъ своей? Неужели можно это сдълать, сохраняя въ себъ въ то же время чувство стыда и даже стыдливости? Нътъ, невозможно этого сдълать, оставаясь и разумнымъ, и нравственнымъ, и стыдливымъ: для втого нужно совнательно отступить и отъ требованій разума, и требованій сов'ясти, и заглушить въ себ'я голосъ челов'ячечувственности — стыдивости. Предюбодъяніе неизвинительно нивакимъ ни вившинить ни внутреннимъ поводомъ и обстоятельствомъ; оно есть всегда и непременно целостное разрушение всей разумно-правственно-чувственной инчности, всего существа человаческаго. Это есть въ самомъ точномъ смысла снериный грахъ человака. Даже прелюбодалніе тайное, случайное иногда извиняется въ общественномъ совнании въ силу только двухъ основаній: въ силу молодости-неопытности нравственной, сабдовательно въ силу отсутствія умственной зрілости, разумной криности, и въ силу страсти, патологически возбужденнаго состоянія, опьяненія, отуманенія, следовательно въ силу отсутствія яснаго нравственнаго сознанія и твердости воли; изиняется следовательно настолько, насколько существують на лицо ясные признави невивняемаго состоявія; но едва-ли найдется образованная умственно и нравственно общественная среда, которан бы признала даже втоть грахь юносты — тайное прелюбодвяніе---отношеніемъ разумнымъ и нравотвеннымъ. Тамъ менъе извинительно прелюбодъяніе явное и сознательное, разрывъ существовавшаго уже брака для образованія новаго брака; н такое-то отношение авторъ рекомендуеть государству узако-. нить, возвести на степень общественного или соціального установленія, приносящаго счастье, облагораживающаго супруговъ и все человъчество! Хорошо же будеть общество человъческое

съ такими установленіями! Супругь, разрывающій всякую связь съ другимь изъ злобы и ненависти къ нему, для того чтобы въ новой связи излять свою любовь и симпатім на новаго избранника своего сердца, дълаеть не то ли же самое, что убійца, лишающій жизни богатаго, но ему ненавистнаго, для того чтобы раздълить его богатство съ любимымъ, даже съ любимыми имъ людьми, для того чтобы облагодътельствовать ихъ? Неужели это убійство одного и это облагодътельствованіе многихъ можно назвать добродътелью, отношеніемъ нравственно облагороживающимъ преступника и имъ облагодътельствованныхъ на счетъ убитаго лица? Совершенно такую же нравственную цвну имъетъ и новый бракъ, основанный на разрушеніи прежняго.

Но что же двлать несчастнымъ супругамъ, брачное состояніе которыхъ проникнуто сплошь только злобою и презраніемъ одного къ другому?

Христіанская правственность указываеть въ подобныхъ случаяхъ два исхода: или искоренить изъ сердца своего злобу и ненависть и примириться супругамъ, или же, если таковая попытка не удается, разлучиться, но отнюдь не вступать въ новый бракъ <sup>2</sup>).

Возможное ли дъло искоренить злобу и ненависть, когда они уже совершенно опредълились, достигли до степени господствующаго духовнаго настроенія одного по отношенію къ другому, когда они имъють за себя основаніе и въ умъ и сердцъ озлобленнаго? Не болье ли естественный исходъ—разлученіе?

Оъ точки зрвнія автора писемъ о гражданскомъ бракв конечно такъ. Человъкъ, руководящійся принципомъ эгоняма, всегда будетъ правъ въ своемъ озлобленіе противъ другаго, всегда будетъ считатъ это единственно нормальнымъ отноменіемъ, при которомъ сохраняется собственное достоинство: ибо съ этимъ принципомъ совсъмъ несродны тъ свойства истинной любви, какъ напр. то, что она "не завидитъ, не ищетъ своихъ си, вся терпитъ", при наличномъ существованіе кото; рыхъ только и возможно искорененіе злобы и примиреніе. Но

<sup>\*) «</sup>Оженившимся зав'ящаваю, не азъ, но Господь, жен'я отъ мужа не разлучатися; аще ли же и разлучится, да пребываетъ безбрачна, или да смирлися съ мужемъ своимъ: и мужу жены не отпущати». 1 Кор. VII, 10, 11.



настолько ди разуменъ этотъ принципъ, настолько ди естествененъ и сроденъ онъ человъческому сердцу, чтобы во имя его ледъять здобу и ненависть вывсто борьбы противъ нихъ-это конечно иной вопросъ. Напротивъ трудно отыскать, даже представить себв человвка, сердце которыго было бы совсвиъ чуждо потребности любви. Человъкъ можетъ-по увъренію самого автора разсматриваемой теоріи-полюбить місто своего завлюченія, въ началь едва-ли конечно внушавшее къ себъ что-либо вромъ отвращенія; человъкъ можеть обратить свою любовь на заброшенное, хилое, дрянное животное и подъ вліяніемъ любви ухаживать, ходить его и привяваться въ нему самою искреннею, глубокою привязанностью, такъ что несчастье, постигшее это животное, тамъ болве совершенная утрата его въ состояніи приводить человъка въ скорбь и уныніе: какъ же можно допустить, что супругь (или супруга) после более или менее долгаго времени самаго близваго общенія возчувствовавшій ненависть и здобу въ своей супругъ (или супругу) не въ состояніи овладъть собою настолько, чтобы на мъсто злобы и отвращенія воспитать въ себъ глубочайшую любовь и симпатію? "Какъ возможно счастье (супруговъ) если одинъ изъ нихъ становится моральнымъ уродомъ"... Очень важно знать, волъдствіе чего становится онъ таковымъ, какъ скоро после заплюченія брака началась такая перемена и въ чемъ состоить это моральное уродство? Самымъ простымъ случаемъ такого рода служитъ обыкновенное мощенничество, обманъ со стороны одного изъ вступающихъ или вступившихъ въ бракъ. Возможно представить случай, когда женихъ или невъста домогаются брака между собою не по искреннему влеченію одного въ другому, а вследствіе того, что одинъ воторый-либо имветь въ виду заключеніемъ тавого брака достижение какой-либо сторонней по отношению въ браку цали, напр. обогащенія приданымъ, пріобратенія имени, титула, блестящаго положенія въ своть, карьеры и т. п., причемъ вадавшійся такою целію тщательно укрываеть ее отъ жертвы своего обмана, принимая на себя личину искренней расположенности, любви. Какъ часто однакоже и подобные случаи разръшаются иногда послъ непродолжительнаго періода разочарованій, недоуміній, взаимнымъ счастливымъ супружествомъ! Сила брачнаго взаимообщенія, по глубовому и точному

обозначенію Слова Божія соединяющая супруговъ въ плоть едину, какъ часто превращаетъ притворную виачалъ симпатію въ искреннее чувство въ одномъ и полное прошение обмана въ другомъ супругъ? Но весьма въроятно и вполив естественно въ этомъ случав и иное последствие такого брака: скоро обнаруженный обманъ жертвою его и также скоро обнаружившееся нерасположение къ супружескому общению и въ самомъ обивнщикъ - что иное могутъ поседить, какъ не взаимное озлобленіе другь въ другу въ такихъ супругахъ? Гдф же искать имъ нсхода изъ такого положенія? Самымъ неразумнымъ, нелвиымъ было бы вонечно продолжение такого супружества при постепенно усиливающемся и усиливаемомъ самими супругами вваимномъ ожесточенін: торжественнымъ заключеніемъ брака оба супруга призываются и обязываются ко взаимной любви, но отнюдь не въ совивстной жизни въ постоянной вражде и злобъ. Посему, если оба они такъ взаимно окесточились, пусть лучше разойдутся, да не горшее что будеть; можеть быть въ разобщенім другь оть друга они вовчувствують внутренній привывь въпримиренію, къ соединенію, но разойдутся отнюдь не для того, чтобы искать счастья въ новыхъ бракахъ, какъ совътуеть авторъ разсматриваемой теоріи гражданскаго брана: ибо таковые браки для обоихъ будуть прямымъ нарушеніемъ заповъди: не премобы сотвори, а нарушение ея для нихъ неизвинительно викажими поводами. Но если одинъ изъ нихъ стремится въ миру, употребляетъ усилія, въ установленію добрыхъ отношеній; то нечто не можетъ извинять другаго въ его стремленія въ отдаленію; онъ отнюдь не долженъ противиться доброму стремленію другаго. Но въдь при такихъ отношеніяхъ-возразять намънъть уже мъста ни самоуважению, ни самолюбию, ни сохранению своего достоинства: одинъ постоянно долженъ чувствовать и совнавать, что его даски противны, непріятны другому, что онъ постоянно унижаеть себя и въ собственныхъ и въ его глазахъ; другой долженъ постоянно совнавать, что онъ притворяется, яжеть, наружно выражая уступчивость, поделивость, внутрение же чувствуя отвращение къ другому. Не находимъ этого возраженія неопровержимымъ. Объ униженіи собствелнаго достоинства первымъ изъ сихъ супруговъ-сохранившимъ въ своемъ сердце къ другому любовь и во имя этой любви

навлачиво относящимся въ нему, не можеть быть рачи. Навлачивость такого рода унивительна ве внасупружеских отношенілях, въ супружества же она—и естественна и достойна глубоваго уваженія. Трудно предположить, чтобы искренняя любовь одного не оказала своего воздайствія и на другаго, если только въ немъ сохранился еще какой-либо остатокъ чувства; этотъ посладній поможеть ему найти въ своей жертва симпатичныя стороны, на которыхъ онъ и долженъ сосредоточить вев свои симпатіи и выдти такимъ путемъ изъ своего ложнаго положенін. Думается, что твердое рашеніе воли въ этомъ направленіи, желаніе искупить свою вину въ крайнемъ случав должно возбудить въ немъ хотя чувство признательности, благодарности; а тамъ природа сдалаеть свое дало, въ особенности если такой вначаль несчастливый бранъ будеть осчастливленъ рожденіемъ датей.

Но мы взяли исключительный случай, случай сознательнаго обмана, допущеннаго при заключении брака одною стороною. Болье обыкновенны случан несчастныхъ браковъ, проистекающіе всявдствіе ненаміренныхъ ошибовъ, непредвидіннаго несходства въ характерахъ, въ воспитаніи, въ привычкахъ, въ образъ живни, въ возвръніямъ, или вследотвіе того, что одинъ нэъ супруговъ силою неблагопріятныхъ обстоятельствъ, или слабостію воли отдается апатін, впадаеть въ пороки, словомъ нравотвенно падаеть, тогда какъ другой сохраняеть себя на прежней высоть въ этомъ отношения. Несчастие постигаетъ зувсь одного или обоихъ супруговъ безъ всякой вины съ ихъ оторомы, а между темь нето негероятного въ томъ, что при яныхъ бравахъ эти же самыя лица наслаждались бы полнымъ счастьемъ и были бы почтенными людьми и въ другихъ отношеніяхъ. Посему во имя дичнаго счастья и общественнаго блага не сладуеть ин почитать таковые браки разрашаемыми, для того, чтобы дать возможность несчастнымъ найти счастье въ новыхъ бракахъ?

Что касается вопроса о томъ, въ накой мъръ допущение свободной расторжимости брака и заключения новаго можетъ содъйствовать частнымъ лицамъ въ осуществлении ихъ стремлений къ мичному счастию, то датъ категорический отвътъ на него трудно; возможно дъйствительно, что первый опыть несчастнаго



супружества послужить добрымь урокомь въ болве осмотрительному вступленію въ новое, но съ другой стороны симъ ни мало не устраняется сила и другаго предположенія, именно того, что несчастный въ первомъ бракв супругь можеть сделалься неснасинымъ и во второмъ; можетъ статься, что онъ сделаеть такую же ошибку и въ своемъ новомъ выборъ. Какъ же быть въ этомъ случав? Дозволить ему расторгнуть и это супружество. чтобы искать своего счастья въ третьемъ бракв и т. д.? Такимъ обравомъ, если расторжимость брака и свобода въ заключеніи дальнайшихъ браковъ во имя доставленія человаку дичнаго счастья далеко не всегда можеть достигать этой цёли: то что сказать объ интересахъ блага общественного, о нравственности общественной, для которой узы брака во всякомъ случать весьма важны, священны! Не подадуть ин такіе испатели счастья соблазнятельнаго примъра и другинъ, съ теривніемъ несущимъ дягости супружества? Не будуть ди подтачивать они своимъ попивромъ самыхъ элементарныхъ основъ нравственности, содъйствовать осдабленію начада семейнаго, долга и обязанностей родства; не поведуть ли учащенные примвры такого легкаго расторженія супружеских увъ къ полной путаница и местроеню въ отношеніяхъ родства и свойства и не сведуть ди они въ концъ концовъ бракъ со степени общественнаго установлет нія до степени свободнаго двиствія частнаго дица, не сдерживаемаго въ своихъ похотяхъ никакими нравственными обязательствами? Поистинъ это такъ; поистинъ это-путь, ведущій человъка къ одичанию, къ уподоблению скотамъ несмыследнымъ,

Не такими исвателями и искательницами личного счастья держится строй общественный и поддерживаются добрые иравы; како ин велика была бы вся польза, накую они принсоди бы обществу въ другихъ отношеніяхъ, она никогда не покростъ того общественнаго вреда, какой наносить они нарушеніемъ божественной заповъди: не прелобы сомнорм. Для общества нътъ мостаточно раціональныхъ основаній благосклонно смотрать на тъхъ изъ овоную членовъ, которые по несходству въ характеррахъ, въ нозараніяхъ и т. п. мотивамъ превращають свое суг пружеское состояніе изъ союва любви, взаимощемощи, взаим-ной уступчивости въ состояніе взаимной вражды, въ борьбу двухъ себялюбивыхъ существъ, не желающихъ поступиться ни

единою частью своего нравственнаго существа, всесовершеннаго т.-е. въ другихъ не признающаго ничего выше себя, только съ собственной эгоистически субъективной точки эрвнія, всесовершеннаго только въ своихъ собственныхъ глазахъ. Кому же симпатиченъ можеть быть такой самодовлеющій эгоисть? Для кого онъ можетъ быть дорогъ, кому онъ нуженъ? И есди онъ страдаеть, почитаеть себя несчастнымъ оттого, что въ супругв своемъ, или супругв своей не встрвчаетъ безусловнаго признанія своего мнимаго совершенства, а напротивъ встрачаетъ съ его или съ ел стороны постоянныя указанія на тоть или другой недостатовъ, и если онъ постоянно совнаетъ, что вив его дома нной мужчина, или женщина всецию преклонились бы предъ его или ея мнимыми совершенствами, были бы беззавътными и безответными его рабами: то кто же виновать въ этомъ его наи ея внутрениемъ несчастін, въ этомъ внутрениемъ терзанія о веудовлетворительности даннаго его положенія и о возможности счастинваго въ иной комбинаціи,--- кто виновать въ этомъ вавъ не самъ же онъ и прежде всего? Но ужъ во всякомъ случав невиноваты въ этомъ другіе всв, которые не могли же знать и не могуть знать, что этоть ихъ знаемый эгонств настолько великь въ собственномъ своемъ совнании, что онъ не въ состояніи поступиться своимъ величіемъ деже для уподобленія себя своему сунругу, что въ немъ (наи въ ней) онъ (наи она) не хочеть вийть плоты, единой съ собою, кости от костей своимъ, плоти от плоти своей, в хочеть, ножеть видеть въ немъ (или въ ней) нвито несравненно назшее себя, чуждее, неородное? И вакое ручательство обществу дасть такой эгонсть въ томъ, что другая жертва удовлетворить его, что въ ней овъ найдеть то признание своего совершенства, какого не нашель въ первой? Нътъ, обществу ненужны, не могуть быть полезны, я не могуть быть симпатичны (т.-е. не могуть возбуждать участія, вниманія и состраданія къ себв) тв, которые пріобритають себъ счастье ценою жертвъ модобныхъ себъ. Такія лица не способны въ браку, ибо они извращають цвиь брана: ихъ брани ведуть за собою не умножение рода человическиго, а его уничтоженіе. Несчастный бракъ или безбрачіе - законный и праведный удвиь ихъ.

И такъ съ правственной, христіанской точки артин въ несходствъ характеровъ, ваглядовъ, въ несчасти супружескомъ кътъ достаточнаго цовода въ расторжению брана и твиъ болве ивтъ основанія къ разрвшенію несчастнымъ въ этомъ роде супругамъ встуциенія въ новые брани. Съ этой точки зрівнія бранъ есть спловы отношение совершенной дюбви супруговъ другъ въ другу. Каждая симпатія ихъ, обращенная въ сторону отъ супружества (въ иному супругу или иной супругь) есть прелюбодъяніе, нарушеніе завона мобви по слову Спасителя: всяка, иже возэрита на жену воеже вождъльти ея, уже мободъйствова съ нею въ сердуь своемь. Въ силу этого закона супруги, даже взаимно несчастливые, должим отгонеть отъ себя даже самую мысль о возможности иныхъ комбинацій, о сравненій своего супруга (наи супруги) съ другимъ (или съ другой): для разръщенія ихъ союза ивть обиды, оказанной одиниъ другому, ради которой одинъ могъ бы оставить другаго. Св. Василій Вединій въ овоемъ 9-мъ правиль говорить, что жена, оставившая своего мужа и перешедшая нъ ниому, всегда виновна: "ибо аще потому (одълала это), яко біема была и не стерпвла ударовъ: то подобало наче претерпвти, нежели разлучатися съ сожителемъ; аще потому, яко не стеривла утраты имвнія: и сей предлогь не достоинь уваженія; аще же и потому, яко мужъ ея живетъ въ блудь, наблюденія сею не импема ва церковнома обычам 2); но и отъ невирнаго (т.-е. отъ иновърнаго) мужа не повельно разлучатися жень, а пребывати съ нимъ, по неизвъстности, что послъдуетъ: что бо въси, жено, аще мужа спасеши? По сему жена, оставившая своего мужа, есть прелюбодийца, аще первшла къ другому мужу". Но и "мужъ, если, отступивъ отъ жены, пойметь иную: то и свиъ онъ есть прелюбодъй, понеже творить ю прелюбодъйствовать, и живущая съ нимъ есть предюбодъйца: поедику отвлекла къ себъ чужаго мужа". Св. Тимовею, епископу александрійскому, быль предложенъ следующій вопросъ: "аще у кого жена одержина злынъ духомъ до того, яко и оковы носить, мужь же ся глаголеть, яко не можеть воздержатися и хощеть пояти ину, должень ли таковый пояти иную, или нетъ"? И онъ даль такой ответь: "въ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т.-е. въ христіанскихъ нравахъ не замічаемъ признамія и сего повода (достаточнымъ къ расторженію брака).

семъ дълъ заключается прелюбодъяніе: и не имъю, и не обрътаю, что на сіе отвъщати". Если посему несвободенъ отъ вины прелюбодъянія таковой несчастный супругъ за свое исканіе счастья въ другомъ бранъ: то что сказать объ иныхъ, несчастными почитающихъ себя изъ-за несходства въ характерахъ и т. п. обстоятельствахъ?

"Бракъ долженъ, читаемъ въ предлежащихъ намъ письмахъ—
чрезъ разумное воспитаніе происходящихъ отъ него дітей вести
къ облагороженію и совершенству человіческій рядъ. Можетъ
достигнуть этой цізли несчастный бракъ? Конечно, нізтъ. Воспитаніе дітей удается только въ тихой дружественной атмосферів
счастливаго дома, благородной семейной жизни, подъ гармоническимъ взаимодійствіемъ родителей. Но опо не можетъ идти
уснішно среди бури, бушующей въ сердцахъ супруговъ"...

Расторжение брака въ видахъ наиболъе счастливаго воспитанія дітей на первый ввглядь можеть показаться дійствіемь весьма ревоннымъ. Для дътей, ни въ чемъ не повинныхъ, а между тъмъ призванныхъ въ дальнъйшей жизни своей можетъ быть облагодытельствовать родь человыческій, повидимому не представляется нивакихъ разумныхъ основаній охранять развращающую ихъ детскія сердца домашнюю обстановку враждебно настроенныхъ другь противъ друга супруговъ, яхъ родителей. Съ точки зрвнія строгой педагогів "благородныхъ пансіоновъ" можеть быть действительно неприличная жизнь родителей такое великое зло для ихъ дътей, что для блага послъднихъ необходимо навсегда разлучить ихъ однихъ отъ другихъ. Но точка эрвнія самихъ дътей этихъ несчастныхъ супруговъ-иная и повидимому она болье естественна и здрава. Любовь и уважение въ своимъ родителямъ присущи всвиъ двтямъ: отсутствіе этихъ свойствъ въ дътяхъ составляетъ весьма ръдкое исвлючение. Взаимныя несогласія родителей, ихъ недостатки, даже пороки не въ состоянія истребить въ сердцахъ детей этихъ чувстив къ своимъ родитедямъ, укореняющихся и воспитываемыхъ такъ-сказать самою природою. Посему въ интересахъ разумно-правственнаго восписанія можеть быть допускаемо только временное разлученіе дътей отъ родителей, которое всегда должно быть вознаграждаемо затъмъ желательными и для тъхъ. и для другихъ свиданіями и болве или менве продолжительнымъ совивстнымъ сожитіемъ. Но

ошили у дътей родителей, наковое установляется расторженіемъ супружества и образованіемъ новаго, есть несчастіе ная дътей, ничъмъ невознаградимов. Конечно не можеть быть спора относительно того, что бушующія въ сердцахъ родителей бури бользненно отзываются въ чуткой душь ихъ дитити, разрушитольно дъйствують на ся симпатім и омрачають радостное свътдое детское міросоверцаніе и настроеніе; естественно, что ветство, проведенное среди такихъ бурь, можетъ-быть надолго, даже навсегда наложить грустно-темный фонь на духовное настроеніе такого воспитанника; но едва-ли этоть вредъ болве того, какой наносится полнымъ сиротствомъ, лишеніемъ дитяти твур лиць, на которыя съ незапамятных для него времень отдавались вов его симпатів. Съ другой стороны, нельзя отрицать и благотворности обрасного вліянія дітей на родителей. Какъ часто вотръчается въ семейней живни явленіе, что какъ разъ у дурно живущихъ между собою сувруговъ раждаются н растуть дёти, отміченным явственно всіми дарами природы, возбуждающія удивленіе и зависть даже въ счастинных супругахъ, не имъющихъ мередко вовсе дътей, или всю свою жизнь терзаемыхъ заботами о своихъ дурныхъ детяхъ! Какъ нередно явленіе, что бушевавния въ серднахъ супруговъ бури постепенно утихають по мере возрастанія детей ихь, утихають именно подъ благотворнымъ вліяніемъ нъжныхъ небтновъ чувства и ума, распрывающихся на глазахъ родителей въ ихъ подрастающихъ дътихъ, раскрывающихся повидимому безъ всикаго со стороны ихъ воздействія. Кто и накое право наветь оттергать такихъ двтей отъ педостойныхъ ихъ родителей, но съ точни зрвнія детей дестойных в любан и уваженія, каковыми оне дъйствительно и давять ихъ? Вообще какъ рожденіе, такъ и веспитаніе детей представляеть въ себв такъ многе таниственнаго, нерасгаданнаго, что теоретикъ-недагогъ долженъ какъ можно скромнъе относиться въ стремленіяхъ къ перевоспитанію человічества по искусственно изебрътеннымъ ооривма на тъмъ отремленіямъ и наклонностямъ дитяти, къ темъ особеннымъ условіямъ его обстановки, при которыхъ только сана природа съ ея неподражаемымъ пластичесивиъ испусствомъ въ состояніи воспитать неподдающуюся шаб-10ну индивидуальность.

Итакъ выставляемый защитникомъ расторжимости брака аргументь—усившность воспитанія дітей—оказывается или соверщенно неосновательнымъ, или по врайней мірть обоюдоострымъ.

Вообще съ правотвенной и естественной точки зрвнія трудно указать на какое-лебо оботоятельство въ жизни супруговъ, которое бы служало достаточнымъ основаниемъ для расторжения ихъ супружества и для разрвшенія имъ вступленія въ новыя супружества. Какъ ни тягостны подчасъ бывають узы брана, твиъ не менве онъ и дарить супруговъ танин наслажденіями, выше и поливе которыхъ не знаеть чувственный міръ; эти наслажденія, это счастье, даруеное бракошь — такая великая награда, что она въ состоянія покрыть собою всё временныя неввгоды, временныя несчастія, безъ которыхъ не обходится ни одна чедовъческая жизнь. Этимъ счастьемъ наждий изъ супруговъ обязанъ липь другому и больше никому, а посему трудно представить себъ вину одного въ отношени из другому, которой этотъ другой могь бы не простить, не заглушая въ себъ внушеній своего сердца и своей совъсти. Каждий изъ супруговъ такъ вранино обязанъ одинъ другому, что ръзытельно невозможно ни въ одинъ монситъ жизни ихъ правильно и равномърно подвести счеты ихъ взаимныхъ одолженій одного другому; нельзя указать въ жизни шхъ момента, въ который бы мужъ женъ или жена мужу могъ бы сказеть: "а уплаталь тебъ весь свой долгь и всв обязательства мож окончены въ отношевін въ тебв". Неть, бракь есть обязательство взаимно-неокончаемое, въчное. Невършесть одного изъ супруговъ есть нарушеніе величайшиго изъ обязательствъ, самая прунная безчестность и безсовъстность, какую тольно можеть общиружить человеть въ отношении на ближнему спосму. Наобероть каждосусиліе, тэмъ болве цалый не прекращающийся рядъ семовожертвованій со стороны одного изъ нихъ для того, чтобы удержать въ союзъ съ собою другаго можье честваго, добросовъстнаго въ исполнения овоихъ обязательствъ, есть величайний герованъ, обнаружение величайшей любви къ ближеску, на вакую только способенъ челованъ: ибо здась одинъ молагаеть за друга своего вою душу свою, поступается всёмь эгономомь, всёмь правотвеннымъ существомъ своимъ, а больше сей любян, по слову Божественнаго Учителя, никто же имать.

Но-возразать намъ — такое самопожертвованіе есть утошя, вбо оно свыше силь человіка. Можно ві вакихъ угодно иныхъ отношеніяхъ обнаруживать самопожертвованіе для блага другаго: но какъ возможно сділать это въ отношеніяхъ супружескихъ? Можно ли любить человіка нелюбимаго, не возбуждающаго къ себі не только уваженія, но даже прямо мепріятнаго, внушающаго къ себі отвращеніе?

Доля правды есть въ этомъ возражении, но оно отнюдь не неопровержимо. Прежде всего следуеть спросить: накимъ образомъ возникао это отвращение? Въдь при вступлении въ бракъ съ даннымъ лицомъ оно привдекало же къ себъ какими-либо свойствами; равно и недостатки его были же извъстны? Положимъ, что и то и другое было извёстно не въ той мёрё, въ какой обнаружелесь после: положимъ, что последніе превысили первые, разочарованіе почти всегда неизбіжно: но отсюда еще далеко до отвращенія. Если въ человъв живо чувство собственняго достоинства, а также чувство додга и дюбви, то ояв въ состоянін, переживъ моменть разочаровація, обратить всю свою эмергію на сохранение и подсержку въ другомъ дицъ симпатичныхъ ему сторонъ, которыя нъкогда восхищали, очаровывали ого и къ возможной борьбъ съ его недостатками, въ устранению или по врайней мірь ослабленію силы вліянія обстоятельствь, благопріятствующих укращенію недостатвовъ его. Супруга, подвергшагося такому разочарованію, но совнающаго святость своего долга, благоразуміе, сама такъ-сказать проза жизни, наступающая за періодомъ очарованій и разочарованій, должна поставить на этоть путь, единственно достойный честного человака, очутившагося въ такомъ положении. И едва-ли вто станеть оспаривать, что такимъ путемъ немало укрвилялесь и укрвиляется супружествъ и семей, подвергавшихся опасности распасться въ самомъ началь своего образованія,

Отчего же однако люди, оказывающієся въ подобномъ положеніи, далеко не всегда идуть этимъ путемъ? Отчего онъ оказывается часто очень труднымъ, и супруги дъйствительно доходять послъ разочарованія до непримиримаго озлобленія, до непреододимаго отвращенія другъ къ другу? Дъйствительная исторія бракоразводнаго процесса полна этихъ примъровъ; эти примъры—излюбленныя темы беллетристовъ разныхъ направленій и разныхъ талантовъ.

Главивищее препятствіе нь следованію вышеозначеннымъ путямъ человъвъ находить въ томъ настроеніи своего испорченнаго сердца, которое, выражаясь просто, ны должны назвать прелюбодыйным и которому всего естественные человыкь поддается именно въ этомъ положения. Вывств съ разочарованиемъ нвкогда любинымъ предметомъ своимъ человакъ впадаеть въ уныніе отъ гнетущей его идеи, что есть же на світь существо, которое не отравило бы его жизни, а осчастливило бы ее. Уже одна эта идея, встрътивъ себъ сочувствіе въдушт несчастнаго, будучи делвема имъ, въ состояніи усилить до значительной степени нетерпимость его кътвиъ недостаткамъ, которые двиствительно есть въ другомъ супругв: подъ вліяніемъ одной этой иден они возрастуть въ его глазахъ до значительной степени. Но горе ему, если, лелвя эту идею, онъ не станеть избъгать опасныхъ встрвчъ съ новыми лицами, а напротивъ станетъ стараться искать этихъ встрвчъ, искать и соответствія въ нихъ своему идеалу. Въдь подобнымъ въ унывіе впадающимъ отъ несчастливаго супружества субъектамъ свётъ рекомендуеть забвеніе и развлеченіе и снисходительно относится къ паденіямъ, проистекающимъ изъ таковаго развлеченія. Но здісь-то именно и раскрывается предъ такимъ искателемъ развлеченія оть домашней неурядицы широкій путь полнаго развращенія: новая встръча, новое сближение увеличивають разстояние и удаление между двумя лицами, еще такъ недавно жившими въ полной непосредственности другь съ другомъ: теперь между ними встало посредствующее, третье лицо, которое по крайней мара въ представленіи одного изъ нихъ конкуррируетъ съ другимъ и конкуррируетъ конечно счастливо; за него-уже одна прелесть новизны, и это много! Съ этого момента совмъстная жизнь супруговъ, между которыми стало третье лицо, становится по истипъ положениемъ ужаснымъ: тотъ изъ нихъ, который принужденъ раздвляться въ своихъ симиатіяхъ между двумя, по отношенію къ законному супругу стансвится дъйствительно въ положение раба, работающаго ненавистному господину не только жилами и мускулами, какъ негръ плантатору, но всею духовною и твлесною своею жизнію, встми самыми нтжными ощущеніями. Попятно, что этоть ненавистный господинь становится все болве и болье ненавистнымъ въ глазахъ раба; его дъйствительные недостатки возрастають въ овоей степени, его достоинства, прежде замъчаемыя, теперь незамътны; онъ надаеть, онъ становится моральнымъ уродомъ: но въ чьихъ глазахъ? По сравненію съ въмъ? Конечно въ глазахъ невърнаго супруга его по сравненію съ новымъ его избранникомъ 4).

Есть полное основание полагать, что внутреннею основною причиною супружескихъ несогласій, доводящихъ до рішительнаго отвращенія, до непримиримаго овлобленія супруговъ въ отношеній другь другу, всегда служить вышеназванное предюбодійное настроеніе ихъ сердца, все равно переходить оно въ дійствительности неудовлетвореннымъ. На семъ основаніи съ христіанской точки зрівнія, или что тоже съ глубоко-правственной точки зрівнія, вражда и озлобленіе супруговъ должны вести ихъ въ взаимному примиренію, не отнюдь не къ расторженію брака ихъ и тімъ паче—ко вступленію міхъ въ новые браки. Дозволить посліднее значить явно признать законность и нормальность предюбодівнія.

Но развъ послъднее иенормально, неестественно? Представьте двухъ супруговъ, изъ коихъ одинъ бользненъ, всегда мрачно настроенъ, любитъ уединеніе, другой—цвътущаго здоровья, веселаго нрава, любитъ развлеченія, способенъ интересовать собою многихъ: не скажете-ли вы, что природа предназначила ихъ не къ совийстной, одинаковой жизни, а къ совершенно разной? И если обстоятельства ихъ сложились такъ, что они принуждены житъ выбетъ, бытъ супругами одинъ другаго, то не естественно ли произойдетъ, что одинъ изъ нихъ не останется въренъ другому, что именно слъдуя импульсу, влеченымъ своей природы, онъ долженъ быть невърнымъ, и неужели онъ безиравствененъ за то, что поступаетъ соотвътственно природъ своей, когда его товарищъ-супругъ не въ смлахъ ей слъдовать?

И темъ не менее при исей кажущейся законности, нормальности и естественности такого поведенія втораго изъ вообра-

<sup>&</sup>quot;) Въ высшей степени художественно въ нашей литературъ изображенъ этотъ исихическій процессъ образованія отвращенія къ законному супругу въ пользу возрастанія симпатін къ третьему лицу въ Анит Карениной, героний знаменитаго романа этого названія графа Л. Телстаго.



жаемыхъ супруговъ, въ такомъ поведения его заключаетсявыражансь словами св. Тимовен Александрійскаго-предюбодваніе, а последнее всегда и незаконно, и немориально, и неестественно. Нівкоторымъ уясненіемъ этого положенія христівяской нравственности можеть, кажется служить аналогичное этому ученіе о воздержанія отъ пащи и о постахъ. Съ точки зрвијя церковной дисциплины общей (т.-е. инвющей въ виду встхъ членовъ церкки, а не особыя церковныя сословія) не вовбраняется ни употребленіе вина, ин мяса, ин дорогихъ и врасивыхъ одеждъ, ни вообще комфорта, который такъ любитъ плоть человвческая: ибо никто же когда плоть свою возненавиды. Всяков Божів созданів добро и не отмытно; Господня зсмая и исполнение ея; всякь злакь на службу человькомь. Все ножеть виущеть, всемь можеть пользоветься человекь, слевя и блегодаря Творца своего. Но укоривненно пьянство, укоривненно объяденіе, укоризненно тщеслевіе и изивленность. Почему? Не трудно дать отвёть на сей вопросъ: потому что таковымь здоупотребленіемъ благами природы извращаетоя ихъ патуральное вазначеніе, извращается и отношеніе къ нимъ человіка. Изъ средствъ они превращаются въ цвлъ, изъ служебнаго своего положенія по отношенію къ человіку они пріобрітають господственное надъ нимъ положение: человъкъ становится рабомъ ихъ, чревоугодникомъ, работникомъ мамоны. Христіанская провственность весьма высово ценить правственное достоинство человъка и христіанская церковь ревностно оберегаеть и предохраняеть человака оть его униженія, столь возможнаго для него при его безпревословномъ послушании влечениямъ своей чувственной природы, тъмъ болъе ревниво оберегаеть церковь христівнина въ его отношеніяхъ, образуемыхъ разностью пола: здесь она ставить ему одно влементарное отношеніе-пюбовь. Любовь, выражающаяся поливёшимъ образомъ въ бракв, есть не только законъ для христіанина, но и заповедь, заветь, завъщаніе Бога: повему гнушающійся бракомъ, какъ нечистотою по суду цервви-анаеема! Но заповъдуя любовь, церковь строго возбраняеть какъ тяжкій гръхъ-предюбовь, предюбы. А въдь они повидимому сходны.

Здъсь мы и оканчиваемъ свои замъчанія по поводу вышеиз-



ное разсмотръніе частныхъ ся положеній. Полагаемъ, что и высказанняго нами достаточно для того, чтобы предъ читателемъ выяснился главный и существенный ся недостатокъ предъ судомъ христіанской нравственности. Целью нашихъ замечаній по поводу ен было выяснение ложности самой точки зрвнін, на которой стоить она, той именно, будто законь о бракть должень произрасти изъ химически чистой почвы юридического государства, безъ всякаго вниманія къ ученію церкви, правамъ, обычаниъ, изъ чего последовательно и выходить, что юридичесвое государство можеть сочинять свободно какіе ему угодно брачные законы, что до какой степени ни облегчались бы напр. препятствія въ браку (даже до дозволенія вступать въ бракъ двоюроднымъ) и расторжение его (даже по одному взаимному желанію супруговъ) и такой образъ всегда будеть нравственнымъ отношеніемъ. Нъть, законъ о бракв не долженъ быть сочиняемь приивнительно во внусамъ настроенія извістной эпохи, если онъ хочеть оставаться согласнымъ съ требованіями правственности. Законъ о бракъ уже данг божественнымъ откровеніемъ: основа его дана уже въ Ветхомъ Завъть, а полное расврытие въ Новомъ; могутъ быть допусквемы посему не вполнв согласныя толкованія его въ припъвенін къ частнымъ явленіямъ жизни, по сочинять вновь брачных законовь пельзя, накъ нельзя сочинять естественныхъ и нравственныхъ законовъ вообще. Повторнемъ то, что сказали мы въ началъ своей статьи: гражданскій бракъ въ той или иной форм в можеть быть оправдываемъ соціально-политическими причинами, какъ палліативъ, какъ отношение терпимое въ государствъ, но онъ всегда ниже дерковнаго брана, осуществинющаго требованія правственнаго христівнскиго ванона. Туть двіз совершенно различныя точки эрвнін, а представленная выше теорія гражданскаго брака смвшала ихъ и выдаеть черное за бълое-явное прелюбодъяніе за двине правственное.

H. Jansopeniff.



## О CAMOBOCПИТАНІИ ЖЕНЩИНЫ \*.

Да будеть укращеність вашанть не вибинее плетевіє волось, не эслотие уборы, или нарядность въ одежді; но сокровенный сердда человікь въ нетлінной красоті кроткаго и молчаливаго духа, что драгоцінно предь Богомъ». (1 Петр. III, 8—4).

Таковъ совъть или лучше-заповъдь св. ап. Петра, обращенная имъ къ современнымъ ему христіанскимъ женамъ, но обязательная и для васъ, какъ и для всякой женщины-христіанки. Напоминаю вамъ эту заповъдь, столь наглядно и существенно изображающую какъ недостатки такъ и достоинства женщины, съ тою цедію, чтобы въ ней указать вамъ тотъ путь, по которому вы должны идти къ дальнейшему совершенству въ остальной вашей жизни, за предвлами школы.—Говорю: "къ дальнашиему совершенству" въ томъ предположения, что инсела не можеть дать поднаго совершенства. Правда, говорять, что воспиганіе должно кончиться какъ разъ въ тоть моменть, когда питомецъ найдеть себя знающимъ доброе, дюбящимъ доброе и имъющимъ силу совершать на дълв доброе. Конечно, это прекрасная и въ высшей степени желательная цель воспитанія для всякой шиолы; но твыт не менве она едва-ли вполнв осуществима въ какой бы то ни было школъ. Не даромъ народная

<sup>\*</sup> Рачь, сказанная при выпуска воспитанняць училища ордена св. Екатеривы, 16 мая 1888 года.



мудрость говорить: "въкъ живи— въкъ учись". А слово Господа говорить о томъ же еще опредълените: "будьте совершенны, какъ Отецъ вашъ небесный" (Мо. V, 48). Значить каждому человъку предстоитъ безконечное совершенствованіе, которое очевидно не можеть закончиться не только школой, но жизнью вообще, а будеть безъ конца продолжаться и въ самой въчности. Итакъ, хотя и кончилось ваше воспитаніе и образованіе, но за то наступило время самовоспитанія и самообразованія. Если конецъ перваго совпаль съ вашимъ совершеннольтіемъ, то конецъ послъдняго совпадеть уже съ въчностью.

Какого же правила держаться вамъ на пути самовоспитанія и самообразованія?—Если хотите достигать истиннаго и высшаго правственнаго совершенства, то лучшаго правила вы не найдете вромв указаннаго апостоломъ. Оно имбеть за себя всё преямущества: и божественный авторитеть, ибо изречено оно боговдохновеннымъ учителемъ; и церковный историческій опыть, ябо имъ руководились въ теченіе въковъ всё христіанскія жены, достигая совершенства не временнаго только, но и въчнаго. Наконецъ оно согласно, какъ увидимъ, и съ человъческою мудростью или наукою, а равно и съ жизненнымъ опытомъ. Итакъ вникнемъ еще разъ въ апостольское правило: "да будетъ украшеніемъ вашимъ не внёшнее плетеніе волосъ, не золотые уборы, или нарядность въ одеждё; но сокровенный сердца человъкъ въ нетлённой красотъ кроткаго и молчаливаго духа, что драгоцённо предъ Богомъ".

Для лучшаго уясненія себѣ этого правила нужно прежде всего обратить вниманіе на то, что апостоль різко разграничиваеть въ каждомъ человівть двів природы—внішнюю и внутреннюю, тілесную и духовную, отдавая при этомъ полное преимущество послідней, какъ вічной и негибнущей, за которую собственно и пролиль Свою кровь самъ Господь нашь І. Христосъ. Конечно и въ глазахъ каждаго христіанина выше всего долженъ стоять внутренній человікть, т.-е. безсмертный духъ его, сравнительно съ которымъ все тілесное и земное—собственно ничто: "какая польза человіку, спрашиваеть Спаситель, если онъ пріобрітеть весь міръ, а душі своей повредить"? (Мар. VIII, 36)... Разділивь существо человіка на тіло и духъ, апостоль допускаеть и двоякое украшеніе, какъ и двоякую красоту—внішнюю

и внутреннюю, телесную и духовную, и при этомъ опять-таки все превмущество отдаеть последней, выражая желаніе, чтобы о телесной красоте, какъ неистинной, совсемъ не заботились: "да будеть укращеніемъ вашимъ не вившнее плетеніе волосъ" и пр. Но апостоль видель и зналь, что жизнь поступаеть далеко не такъ, что люди, и особенно женщины, нередко или безсознательно не отличають красиваго по наружности оть истинной духовной красоты, преходящаго отъ въчнаго, или даже сознательно и намеренно предпочитають внешнее внутреннему, т.-е. посвищають всв свои заботы на украшеніе твла, придавая ведикое значеніе золотымъ бездвлушкамъ и красивымъ одеждамъ и совстви забывая, какъ о чемъ-то неважномъ, о внутренней прасотв сердца. Апостолъ не одобряеть такого поведенія женщинъ. Не думайте однако, что онъ врагъ красоты и стремленія въ преврасному. Нътъ, онъ зналъ, что человъку свойственно по самой природъ стремление къ прекрасному, а равно и наслажденіе красотою, такъ какъ то и другое суть законныя проявленія жизни сердиа. Вопросъ только въ томъ, что считать за прасоту -прекрасное ли сердце или красивую одежду, и о какой красотв прилагать стараніе: "да будеть украшеніемъ вашимъ, говорить онъ, сокрытое внутри человъка сердце, для котораго украшеніемъ служатъ не золото и не врасивыя одежды, которыя какъ тавиныя и преходящія ничего не могуть дать сердцу, а вротость и молчаливое расположение духа, -- вотъ истиная, нетленная и въчная красота, въ которую должно облечься женское сердце... Таковъ смыслъ апостольского правила. Коротко его можно выразить такъ: истинную красоту женщины составляеть ся прекрасное сердце-кроткое и скромное, а не красивая вившность. Впрочемъ когда сердце пронивается свойственнымя ему духовными чертами красоты, тогда, думаемъ, не только не потеряетъ, но положительно выиграеть и тело и внешность; ибо тогла получится полная гармонія между духомъ и теломъ, между идеею и ея воплощеніемъ, что собственно и составляеть истинную врасоту, достойную соверцанія и духовнаго наслажденія. Следовательно для достиженія красоты женщинт нечего прибъгать въ внащимъ и постороннимъ предметамъ: ей нужно только возвысить и облагородить данный ей отъ Бога таланть, т.-е. свое сердце, и тогда она естественно и сама по себъ явится пре**правнымъ** произведеніемъ Творца, наковымъ она и есть по своему назначенію.

Но почему апостоль ваповъдуеть женщинамь заботиться объ укращении и о врасотъ именно сердца? Почему онъ не говоритъ ин объ образованін ума, ик о развитіп силы воли или характера? Безъ сомитнія это не то значить, что апостоль не приспасть въ желицинъ ни ума, ни воли, или считаеть ихъ ненужными для нея, а то, что не въ нихъ главная сила и достоинство женщины, не умъ и воля главнымъ образомъ отличаютъ женщину отъ мужчины, а именно сердце. Не напрасно говорять, что женщина по преннуществу есть человакъ сердна. Въ нема ея сила, ея счастье, ея призваніе и главное условіе того гронаднаго вдіннін, накое оказываєть женщина на семью и общество. И это подверждается-и въковой исторіей и даже наукою. Воть что говорить объ этомъ предметь одинь мыслитель: "достойны сожальнія ть женимны, которыя увлекаются въ высоту разсудкомъ на счетъ сердца, умомъ на счетъ чувотва. Сколь ни высоко цвимъ мы основательное умотвенное образованіе женщины, пинеть онъ же, по оно никорда не должно быть выжимаемо въ женщинъ на счетъ сердца. Что въ будущее время сувлаеть двину достойную дюбен и счастливою - это не знаніе головы, а свытлость чувотва, внутренній мирь, радостное соотояніе сердва на основавін тихаро благочестиваго настроенія н полной преданности высмему Существу, исключающей силоннести къ упоротву и раздорамъ" (v. Huyssen). Не тоже ли говорить и апостоль: "да будеть управлением вашимъ... сопровенный сердца челевъкъ въ нетлънной прасоть кроткаго и молчемираго духа"? Очевино Боговдохновенный мужъ прониваеть въ самую тайну Творца женской духовной природы и стремится возвысить въ ней особенно то, что дано плавнымъ образомъ женими для достижения ею исплючительныхъ и велимуъ цвией въ родв челосвческомъ.

И дъйствительно, историческая женщина, особение въ міръ христіанскомъ, стяжала свою славу и даже величіе не столько умомъ и силою воли, сволько именно своимъ сердцемъ. Обладая по самой приредъ сердцемъ изжинымъ, внечатлительнымъ и отвывчивымъ ке всякому горю и радости, женщина восбще добръс, ласновъе, сострадательнъе, чъмъ другая половина рода

человъческаго. Будучи одарена сердцемъ горячимъ и всеобъемлющимъ, широко распрытымъ для любви и симпатіи, женщина тамъ самымъ становится способною на подвиги любви, состраданія, милосердія я благотворенія безпомощнымъ и нуждающимся, на подвиги безкорыстваго и самоотверженнаго служенія больнымъ и страждущимъ. Идеалъ женщины, какъ матери и какъ жены, опять-таки немыслимъ безъ преимущественнаго участія ся сердца. Ибо женщина бываеть наилучшею подругою своего мужа только въ томъ случав, когда обладаеть сердечностью, симпатією, нажностью и религіозностью. Она бываеть и намлучшею матерью главнымъ образомъ подъ условіемъ сердечной дюбви въ своимъ детямъ. Мать и любовь — это почти одно и тоже. Беззавътная любовь, терпъніе, самоотверженіе и преданность дължить мать и наидучшею воспитательницею своихъ дътей. Нъжное, скромное и стыдливое сердце женщины представляетъ нанболье благопріятную почву и для развитія нравотвеннаго чувства, чувства долга, обязанности, добродътели. Нравственно-чистое вакь бы сливается въ сердце женщины съ преврасноизащнымъ, и она настинктивно отвращается отъ всего грязнаго и пошлего, а потому и въ семью и въ общество благовосиятанная женщика однемъ своимъ присутствівиъ налагаеть узду на все грубое и распущенное и чрезъ то благотворно дъйотвуеть на общественные правы, смягчая и облагораживая якъ. Наконець сердце женщины представляеть наилучшее условіе и для редигозности. Обладая чутнимъ и отзывчивымъ серднемъ но всему прекрасному и насально-высокому, женицина по преямуществу владветь даромъ непосредственнаго созердамія и воспріятія истины, безъ особыкъ отвлеченно-логическихъ доказательствъ, по одному чутью и сочувствію истинв. Такъ усвояется ею и Христова евангельская истепа. Полятно, что воспринятое сорящемъ и делается по преимуществу достояніемъ серяца, а не холоднаго и скептическаго ума. Поэтому женщина, какъ кряотіанна, наиболье способив въ въръ сердечной, живой и двятельной. Она преимущественно спосебиа герячо любить в твердо, бевъ колебаній нагъяться на своего Снасителя.

Таковы черты истинной и нетавней красоты женокаго серда, ясно и опредъление предръщающія ся призваніе и назначеніе въ родь человаческомъ. Совокупность ихъ и составляеть теть

преврасный идеать женщины, которымъ воодушевлялись всв великіе художники міра, а истинное воплощеніе его мы находимъ въ свътломъ и божественномъ образв пренепорочной Дъвы Маріи. Но отнимите вы у этого идеала черты сердечности — и идеалъ мгновенно исчезнетъ. Значитъ не напрасно св. апостолъ заповъдуетъ женамъ заботиться объ упрашеніи именно сердца.

Но вы скажете, зачёмъ прилагать особое стараніе объ украшеніи или воспитаніи сердца, когда оно по самой природ'в уже заключаеть въ себ'в те качества, которыя составляють его красоту?

Безъ сомявнія природа-или лучше-Творецъ ея уже вложиль въ женское сердце задатки техъ качествъ, которыя потомъ въ немъ развиваются; но вложиль именно задатки качествъ, а не самын качества. Следовательно оть природы качества существують только въ возможности, а не въ готовомъ видв. Чтобы возможное стало фактомъ, чтобы задатокъ или природное предопредъление перешло въ дъйствительное качество или въ добродетель, для этого нужно данную отъ природы силу развикать, воспитывать, упражиять, вультивировать -- или путемъ самодеятельности, или при помощи другихъ. И алмазъ дается природой, но пока онъ не отшанфованъ, бываетъ хуже простаго стекла. И прекрасная отъ природы почва, пока не обработана и не засвяна добрыми свиенами, родить только сорныя травы. То же самое бываеть и съ душой человъческой, которая благодаря гръховной порчъ уже по природъ своей бываетъ одинаково свлонна и въ добру и въ злу, или въ послъднему даже болъе (Рим. VII, 15, 19), а потому и требуеть съ нашей стороны, какь дикая доза, правильной культуры, усиленной заботы, самодъятельности, бодрствованія, иначе самовоспитанія при помощи благодати и ученія Христова. Только въ такомъ случав мы разовьемъ въ себъ добрыя сердечныя качества и дадимъ торжество добру надъ вломъ. Въ противномъ случав то самое сердце, воторое служить наилучшимъ укращеніемъ для благовоспитанной женщины, можеть служить источникомъ зла и нравственнаго позора для женщины неблаговоспитанной, или незаботящейся о воспитанін своего сердца. Поэтому въ виду наступившаго для ваеъ періода самовоспитанія вы должны твердо запомнить ту истину, что сердце, составляя господствующую и преобладающую силу женской души, потому самому служить и главнымъ стинуломъ всъхъ стремленій, влеченій п желаній, а равно поступковъ и дъйствій женщины; такъ что такимъ или инымъ направленіемъ и настроеніемъ сердца главнымъ образомъ обусловливается и сильная и слабан, хорошая и дурная сторона правственной жизни женщины. Вы должны быть чутки въ тому и другому, содъйствуя одному и противодъйствуя другому. Хорошую, добрую сторону женскаго сердца составляеть то, что оно естественно по самой природъ склонно и воспріничиво ко всему идеальному и прекрасному, тонкому и изящному, правственному и доброму, благородному и высокому. Это въ высшей степени благопріятная почва для развитія въ себъ чувства изящнаго и чувства нравственнаго. Не зарывайте же въ зомлю этотъ талантъ, но воздълывайте и совершенствуйте его. Другую не менъе прекрасную и не менъе естественную черту женскаго сердца составляеть то, что оно, будучи широко раскрыто для любви къ ближнему, исполнено гуманности и доброты, сочувствія и отзывчивости въ чужому горю и нуждь. А потому помогать, утвшать, облегчать чужія страданія, - это сколько потребность вашего сердца, столько же призвание и долгъ. Не заключайте же въ будущемъ вашего сердца при видъ страданій и несчастій ближняго, какъ поступають черствые эгоисты. Наконецъ, какъ мы и сказали, женщина по преимуществу способна въ жизненному усвоенію религіозныхъ истинъ. т.-е. въ усвоенію ихъ не однимъ умомъ и памятью, но сердцемъ, претворяя откровенныя истины въ живую вфру и убъжденіе, проникнутое страхомъ Божіимъ. Дорожите этимъ высшимъ и ни съ чвиъ несравнимымъ даромъ. Онъ, будучи самъ по себв драгоприностью, какъ залогъ жизни въчной, важенъ и темъ, что имветь обътование въ жизни настоящей, такъ какъ ничто такъ не способно урегулировать и упорядочить жизнь сердца, какъ именно религін, живущан въ сердцв. Только она способна дать твердую опору для столь измінчивой и однако же господствующей душевной стихіи, каково сердце, и осветить девице задачу жизни съ правильной точки врвнія. Только ученіе Христово съ его въчными и божественными требованіями способно дать женщинъ самую прочную основу и ръшительное побуждение для всей ея нравственной жизни. Поэтому въръ Христовой, и особенно молитей, должно быть отведено самое главное масто въ вашемъ будущемъ самовоспитаніи. Тасное, сердечное общеніе се Христомъ научить васъ Его кротости и смиренію, Его незлобію и терпанію, Его любви и самоотверженію, Его преданности и покорности вола Отца небеснаго. Съ такимъ сердцемъ вамъ не страшны будуть никакіе соблавны и искупенія міра, ибо оно будетъ твердо покомться на незыблемомъ камить вары.

Благо темъ изъ васъ, у кого сердцу дано съ самаго детства доброе религіозно-правственное направленіе и это направленіе упрочено въ немъ до степени естественнаго расположенія, склонности и навыка. На такое сердце можно сибло положиться: силы его достаточно будеть, чтобы держаться въ должныхъ границахъ н на надлежащей нравственной высоть. Въ противномъ же случав, т.-е. при ложномъ направленін и эгоистической испорченности сердца, что всегда следуеть за религозною холодностию, тоже самое сердце обыкновенно делается самымъ опаснымъ врагомъ. И темъ более опаснымъ, что женщина почти беззащитна противъ этого врага, такъ какъ она живетъ главнымъ образомъ сердцемъ или чувствомъ. А извъстно, что сердце въ душь человыческой составляеть самый субъективный, самый внутренній міръ, своего рода "святое святыхъ", и следовательно женщина имветь дело со врагомъ самымъ близиимъ, бевотлучнымъ и задушевнымъ, который заполняеть и окраниваеть по своему все ся внутрениее существо. Составляя основную силу и центръ душевной жизни, женевое сердце легко, почти безъ борьбы, подчиняеть себъ и остальныя силы души-умъ и волю, толкая ихъ въ свою излобленную сторону почти безъ всякой аписцияціи съ ихъ стороны. Воть почему мы и сказали, чтоженщина почти беззащитна претивъ своего сердна: умъ и воля для ися суть болье служебныя орудія, чыть силы контролирующія и руководствующія. И если вдобавовь ны возьнень во вниманіє главное свойство всякаго чувства-его подолговочность, измънчивость, неустойчивость и такъ-сказать капризность, то опончательно пойменть всю опасность этого врага, а равно и всю важность апостольского наставленія относительно сердечной вротости, какъ начала противоположнаго эгоняму и способнаго держать сердце въ предвиахъ правственно-должнаго.

Выростающе на почвъ ложно направленнаго и испорченнаго сердца женскіе недостатки или пороки весьма многочисленны. Такъ уже въ ранцемъ дътствъ въ дъвочкъ можно замъчать наряду съ законнымъ стремленіемъ къ изащному, и эгонстическое чувство тіцеславія именно своею красотою и притомъ чисто внвшнею. Откуда такъ-называемое жеманство, т.-е. изысканность манеръ. Девочка желаеть ходить, сидеть, говорить и т. д. какъ можно красивъе. Подобное явленіе, основывающееся на подражательности взрослымъ, конечно не столько преступно. сколько смешно. Но хотя это и невинцая въ начале вещь, однако же она уже питаетъ тщеславіе и со временемъ можетъ сдъдаться постоянной чертой, перейдя въ такъ-называемое кокетство. Если первое не столько порочно, сколько смъшно, то послъднееи смешно и порочно, такъ какъ оно всегда соединяется сътщеславіемъ своею красотою (вногда даже мнимою), съ горделивымъ желаніемъ сделать свою личность объектомъ и центромъ красоты и вивств съ твиъ-съ большею заботливостью о вившности, разсчитанною на то, чтобы бросаться въ глаза, поражать и нравиться. Подобный недостатовъ, убивая свромность и простоту, естественность и нравственность, и развивая честолюбіе, развиваетъ еще ложный взглядъ на вещи, а именио пріучаеть цвинть слишкомъ высоко, или даже исключительно, вившность, обращать слишкомъ большое вишианіе на мелочи. Въ результать же получается тщеславіе, ложь, поверхностность выглядовъ и сужденій и такъ-называемая женская мелочность и пустота. Безъ сомивнія это и имвль въ виду апостоль, говоря: лда будеть укращениемъ вашимъ не внашнее плетение волосъ или наридность въ одеждв". Во избътаніе этого недостатка нужно пріучать себя къ правильной оцвикв вещей, состоящей въ томъ, чтобы смотреть на никъ не столько съ внешней, сколько съ внутренней стороны, въ томъ убъжденіи, что внутреннее важнъе и выше вившияго, что истинное достоинство человвив зависить единственно отъ прямоты, благородства и возвыщенности душевныхъ вачествъ, ванъ и говорить апостоль, для вившности же достогочно одного придичія.

Но если столь неразумно и оскорбительно для нравственнаго чувства—рисоваться вивыностью, то еще болве прискорбио—рисоваться своими чувствами. Къ сожалвнію и это бываеть

жертато. Такъ напр. дввушка притворно и напоказъ восхищается таким, что ничуть не восхитительно, растрогивается такими вещами, которыя не заключають въ себв ничего трогательнаго, представляется робкой и пугливой тамъ, гдв нечего ни пугаться, ни робъть. Это лицемъріе вь области встетики и женской слабости или чувствительности. А въ области нравственнаго чувства такая двнушка разыгрываеть изъ себя невинное существо съ такими чистыми и возвышенными чувствами, что ее смущають будто бы самыя невинным шутки... Разумъется, все это ложь, притворство, фальшь тъмъ болъе отвратительныя, что здъсь превращается въ товаръ—напоказъ самое дорогое и священное для человъка — его чувство, сердце, которое тъмъ привлекательнъе, чъмъ сосредоточеннъе въ себъ, чъмъ скромнъе и молчаливъе, какъ выражается апостоль.

Следуя далее за проявленіями испорченнаго сердца, мы находимъ, что такъ намъ женщина по превиуществу живетъ субъективною живнью сердца, то ей могуть угрожать еще такъ-навываеман сентиментиальность и мечтательность, которыя, отръшая человъка отъ дъйствительности и унося въ міръ фантазія или самоуслажденія своими чувствами, делають его положительно безполезнымъ для практической и трудовой жизни.-- Переживая непостоянные и изменчивые идеалы сердца, вечно недовольнаго настоящимъ и стремещагося въ счастію, - дъвица всегда близка въ опасности испостоянства на избранновъ пути и исвърности разъ принятому решенію.-Руководствуясь главнымъ образомъ чувствомъ и не находя въ своей совъсти достаточно твердыхъ побужденій ни религіозныхъ, ни разумныхъ, --женщина неръдко поражаеть насъ овоею выпренностью, лакомысліемь и несерьёзностью взылда на задачу живни.-- Совнаніе слабости или зависимости-съ одной стороны, и честолюбивое или властолюбивое желаніе во что бы то ни стало поставить на своемъ — съ другой,-весьма часто побуждають женщиму достигать своихъ целей не прямыми и честными, а окольными и скрытыми путями, т.-е. хитростью, притоорствомо и интригой. Въ случаяхъ же неудачи напирвимая въ сердив злость и ненависть ко врагу, часто мнимому, способны подтолкнуть женщину на удивительную жестокость и метыпельность. Исторія знасть немало такихъ примъровъ (Иродіада, Евдоксія). И при этомъ, чъмъ пламеннъе и

випучве сердце женщины и чвиъ болве эгонзма, твиъ крупиве бывають и самые пороки, или, наобороть — твиъ выше и самоотвержениве добродвтели и подвиги.

Такъ какъ сердце, не вивющее твердой основы ни въ редигія, ни въ правильно развитомъ умѣ, составляетъ слишкомъ измѣнчивую и такъ сказатъ хрупкую основу для нравственности, то понятно, что жизнь дѣвицы или женщины вообще представляетъ весьма скользкій и опасный путь. Опытъ показываетъ, что она нравственно портится (разумѣется при неблагопріятныхъ условіяхъ) вообще скорѣе мужчины, нравственная зараза развивается въ ней быстрѣе и исправляется труднѣе. А это обязываетъ женщину къ неусыпному и неослабному бодрствованію надъ своимъ сердцемъ. Одинъ неправильный шакъ, минутное нарушеніе равновѣсія—и скользкій и накловный путь неудержимо повлечетъ неосторожную путницу внизъ.

Все это приводить насъ къ тому заключенію, что сердце само по себъ, т.-е. ванить оно двется намъ отъ природы, или при ложномъ направленіи его,--не есть еще благо и счастье для женщины. Оно становится благомъ и истиннымъ украшеніемъ ен только подъ условіемъ тщательнаго воспитанія или самовоспитанія въ страхів Божіємъ. Безъ этого же оно можеть быть неточникомъ всякихъ золъ канъ для собственной лечности, такъ и для другихъ. Звботясь о воспитаніи сердца, безъ сомивнія следуеть заботиться и о развити ума, какъ и воли, такъ какъ "только человъкъ, у которего уме хорошъ и сердце хорошо,--вполить хорошій и надежный человівкь", какь говорить одинь педагогь. Но, прибавимъ мы, чтобы сордце было дъйствительно хорошо, для этого недостаточно поставить его подъ контроль одного ума, хотя бы и хорошаго, ибо самъ умъ нуждается въ контроль, а всего лучше и надежные поставить и умъ и сердце на твердую основу правственных принциповъ, что можеть быть достигнуто единственно при помощи вравственно-религіознаго воспитанія, такъ какъ только оно одно способно указать правильный путь уму и волв и твиъ болве-привить къ сердцу тв черты, которыя составляють его истипную и безсмертную красоту, и такимъ образомъ дать женщинъ самыя върныя средства для достиженія ся истиннаго призванія, достоинства и идеала. "Искреннимъ благочестіемъ, радостнымъ возношеніемъ къ Богу, твердою върою въ въчность всего истиннаго, прекраснаго и добраго, душа преодолъваетъ всъ бъдствія жизни и обрътаетъ вожденное спокойствіе" (Диттесъ).

Закончу свое слово въ вамъ тъмъ же, чъмъ и началъ: "да будетъ украшеніемъ вашимъ... сокровенный сердца человъкъ въ нетлънной красотъ кроткаго и молчаливаго духа". Т. е. да украшаетъ васъ сердце, облагороженное и возвышенное христіанскимъ воспитаніемъ въ духъ кротости и незлобія, миролюбія и скромности, смиренія и покорности, любви и благочестія,—вотъ "что драгоцьно предъ Богомъ". Въ этомъ духъ велось ваше воспитаніе до сихъ поръ, а теперь на васъ самихъ лежитъ нравственный долгъ продолжать его въ томъ же духъ,—и тогда вы будете обладать истинною красотою, имъющею цъну не только у людей, но, что гораздо важнъе, и въ очамъ Божіихъ.

Свящ. В. Бъликовъ.

## СЛОВО

ВЪ ДЕНЬ СВЯЩЕННАГО КОРОНОВАНІЯ ІІ МУРОПОМАЗАНІЯ БЛАГО-ЧЕСТИВЪЙШАГО ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА АЛЕКСАН-ДРОВИЧА ІР БЛАГОЧЕСТИВЪЙШІЯ ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ ӨЕОДОРОВНЫ \*.

1

Глубоко патріотическая и вполив достойная величія русскаго Царя и царства мысль лежить въ основаніи церковно-гражданскаго установленія-ежегодно торжественнымъ обравомъ праздновать знаменательнъйшій день коронованія и муропомазанія на царство августвишей четы - Государя Императора и Государыни Императрицы! При этомъ ежегодномъ празднования достопамятнаго дня въ насъ всегда снова оживають тв пріятныя волненія чувства, тв сладостныя ощущенія восторга, которыми переполнялись наши сердца въ тотъ самый день, когда при видимыхъ священныхъ дъйствінхъ высшихъ ісрарховъ нашей церкви невидимо, какъ бы рукою самого Бога воздагалась корона на царственную главу Императора и вручались ему свипетръ и держава-знаменія царской власти, и когда при помазаніи священнымъ муромъ наследственный владетель русской страны таинственнымъ наитіемъ Духа Св. утверждался и укрѣплялся на славномъ престолъ своихъ предковъ. Въ этотъ день годовщины коронованія Госу-

<sup>\*</sup> Произнессно въ московскомъ канедральномъ соборѣ—въ храмѣ Христа Спасителя.



даря наша обычная, ежедневная молнтва за жизнь и здравіе Государи накъ бы сама собою становится пламениве и сосредоточениве, и мы живъе и ясиве сознаемъ въ самихъ себв тъ таинственным и неразрывныя узы единства во вовхъ нашихъ жизненныхъ отношеніяхъ съ верховнымъ вождемъ нашего народа, которыми сопряжены съ нимъ, какъ дъти съ отцемъ, какъ члены тъла съ головой.

Въ минуты столь торжественнаго и общенароднаго моленія о здравія и благоденствін нашего Государя, какое совершается во всей Россіи въ день воспоминанія священнаго коронованія, какая мысль занимаеть духъ, какін чувства наполняють сердце самого вънценосца, какъ не мысль о благъ своего народа, какъ не желаніе постояннаго и безпрепятственнаго движенія впередъ всъхъ слоевъ, всъхъ классовъ народа на пути къ возможно высшему общему благосостоянію? Да послужить же эта мысль о народномъ благъ точкою отправленія, предметомъ бесъды и для нашего церковнаго слова въ настоящій день.

Итакъ, въ чемъ состоять по крайней мъръ общія и главныя основанія нашего народнаго благосостоянія?

Бевъ всякаго сомивнія первое місто въ ряду такихъ основаній занимаєть впра въ Бога и повиновенів Его святому закону въ духъ ученія православной церкви. Еще давно онлосоом, политики и законодатели замбчали, что редигія, имбя своей комечной цълію блаженство людей въ будущей жизни, въ то же время служить источнымъ началомъ и благополучія человівка въ его настоящей жизни. И это — безспорная истина. Въра въ Бога есть первое обнаружение человического духа, въ которомъ отврывается его несравнимое превосходотво недъ всвии прочимя твореніями видимаго міра, превосходство существа, назначеннаго не для земнаго только міра, но для выошаго, небеснаго, и въра же есть въчно-неизсяваемый родникь, взъ кетораго издевается все развитіе человіческого духа, всі сокровища его образованія, все чемь богата, такь возвышена и облагорожена человеческая жизнь по сравненію съ жизнію всего остальнаго животнаго міра. Религіозная въра-это материнское нъдро, изъ нотораго вышли и ондософія и наука, и порвія и искусство, и народные нравы и государственныя учрежденія. Жизнь каждаго народа со встин ед особенностями, со вотить богатствоить ед содержанія,

Digitized by Google

равноебразіємъ ся проявленій, ся процевтаність и упадкомъ сопрыта въ его религіи, какъ въ съмени или въ зародышь и въ техъ отношенияхъ, въ вакихъ стоить народь въ разные періоды времени въ данной ему религів. Вотъ почему историку, научающему прошедшія судьбы народа, первою задачей предлежить: изследованіе и уясненіе существа, характера и достоинства религіи изучаемаго имъ народа. Иначе онъ не пойметь народъ, коль скоро его религію и отношеніе къ ней народа оставить въ сторонъ отъ своихъ изследованій. Въ древности ни у одного народа не было развито въ такой высокой степени совналіе коренныхъ условій государственно-общественнаго благосостоянія, канъ у народа римскаго. Этотъ народъ — геніальный творецъ государственнего законодательства съ такими прочными началами, которыя служать основой всёхь законодательствъ поздивищихъ народовъ образованнаго міра. Но именно у этого жедъзнаго народа древности, отдичавшагося необычайною чуткостію ко всему, что упрочиваеть и обезпечиваеть благостояніе общественной жизни, религія входила столь существеннымъ звеномъ въ учрежденія государственной жизни, что считалась безусловно-обязательною для важдаго гражданина. Древије гревн прямыхъ безбожниковъ общимъ народнымъ голосованіемъ изгонями изъ отечества, какъ людей самыхъ зловредныхъ и нетеримыхъ въ обществъ. И дъйствительно: язва невърія или безбожія грозять государству несравненно болье гибельными следствіями, чемъ всякая морован язва, или трусъ (землетрясеніе), потопъ, огонь, мечъ, нашествіе иноплеменниковъ. Всв эти бъдствія - временныя, преходящія; посль нихъ, если только внутреннія силы народа цізлы и не повреждены, быстро возстановляется жизнь и входить въ свое объгчное теченіе. Но безбожіе канъ-бы параличенъ поражаеть и мертвить самую жизнетворную силу народа и въру въ Бога и потому неминуемо приводитъ народъ, какъ тило, лишенное оживляющаго его духа, какъ тругъ, къ разложению и разрушению. Представимъ себъ общество или народъ, потерявшій всякую въру въ другой, надземный міръ, въ высшее Существо, -- тогда ниваное государственное устройство не устоить нимакія общественныя связи не сохранятся, никакіе государственные законы не удержать общества отъ развращенія и безпоридва. Законы государственные имъють силу и смысль лишь

въ томъ случав, если за ними стоять, икъ охраняють и опирають законы редигіозно-правственные. Исторія конца живий воего древняго міра представляєть разительныя доказательства гибели народовъ именно вслъдствіе потери всякаго благотворнаго вліянія религіи на духъ народовъ. Но съ другой стороны, утвердившаяся и расцевтщая на развалинахъ древняго міра жизнь новыхъ народовъ всецвло обязана своимъ дивнымъ развитіемъ жизненно-творческому воздъйствію на нее новой совершеннъйшей, богооткровенной религін — христіанства. Добросовъстныя ивсявдованія ученых уверяють насъ, что христіанской вёрв человъчество обязано даже такими сторонами жизни, вліннія его на которыя многіе изъ насъ и не подозравають. Въ частностився жизнь, весь внутренній духовный рость и вся необозримая ширь русскаго государства своими коренными силами обязаны не чему иному, какъ именно воспринятому нами съ востока и глубоко усвоенному нашимъ духомъ сокровищу-православной въръ. Кто можеть сказать, что всв тяжелыя годины нашей прошлой живни- удельныя распри, татарскін неистовства въ теченіе двухъ въковъ, ужасныя смуты во времена самозванцевъ, вторженіе въ наши предълы грознаго полчища дванадесяти языковъ съ галлами во главъ, не только пережиты нами безвредно, но н послужили въ вящшему благополучію нашего народа, въ высшему подъему его силь, не благодаря всеукрепляющему и всеохраняющему, животворящему духу нашей въры, православному христівнотву? Такъ православіє поистинь-столпъ и утвержденіе щить и огражденіе нашего общественнаго благосостоянія, и пока оно дъйственно и живо въ нашихъ сердцахъ, до тъхъ поръ прочны и нерасторжимы и всв остальныя связи нашей народной жизни.

Если въ въръ и благочестіи въ духъ православія мы владвемъ врасугольнымъ камнемъ, лежащимъ въ самой глубинъ колоссальнаго зданія—нашего государства, то слъдующимъ за нимъ устоемъ нашей народной жизни и ен благосостоянія безспорно служить всеимълая, беззавъшная преданность наша престолу и отечеству. Законы исторіи, хотя не вполнъ ясно и отчетливо представляются нашему разуму, однако столь же дъйствительны и неизивниы, накъ и законы природы. Каждому народу въ общей семьъ человъчества предназначена свой живненная вадача, своя конечная цель и вивств съ симъ своя форма, свой вившній образь жизни. Какъ духъ народовъ не одинаковъ, такъ и весь наружный строй ихъ жизни, отражающій въ себв этотъ духъ, различенъ, и было бы неестественно, неразумно и незаконно, а потому преступно и гибельно какимъ-либо искусственнымъ образомъ или насильственнымъ путемъ навизывать нашему народу государственную форму жизни, чуждую его духу, противную его симпатіямъ, несвойственную его особенностямъ, не отвъчающую всему складу его въковаго историческаго развитія. Не вчера и пе случайно у насъ возникъ и установился монархическій образъ правленія съ его безграничнымъ полномочіемъ. Нать, онь вышель изъ самаго лона народной жизни, изъ глубины его духа, вынянченъ и воспитанъ тяжелыми народными испытаніями и потому столь нерасторжимо сросся, столь кровно сроднияся съ народной жизнію, что сознанію истинио-русскаго человъка иначе и непредставима наша государственная жизнь, вакъ во главъ съ Царемъ, въ безусловной свободъ управляющимъ своимъ государствомъ. Народный духъ ясиве и безобманчивъе всего даетъ себя видъть лишь въ той средъ народа, гдъ онъ живеть въ своей неприкосновенности и чистотв, гдъ онъ не затемненъ вліяніемъ дожнаго образованія, менъе всего поддается гнету чужеземной образованности въ особенности ея дурными сторонами. Эта среда-простые, низшіе влассы народа, в посмотрите на него здёсь, въ чемъ онъ подагаеть все обезпеченіе общественнаго благосостоянія?-- въ твердой, неограниченной власти Государя. "Царь-батюшка, красное солнышко, наша надежа", эти слова звучать безусловною върой въ счастіе народа только подъ предположениемъ неограниченной власти Государя; они отводить монарху въ народной жизни средоточное мъсто, приписывають ему значение сердца или души, неотделимой отъ народа, какъ живаго тъда. Преклонимъ же колъна предъ вельніями Божінми, поставившими на вершинь нашей народной жизни Государя съ безграничною изрой власти и будемъ неизмънно хранить въ себъ беззавътную преданность царскому престолу, какъ залогь нашего общественнаго благополучія!

Въра въ Бога и преданность Государю требують пополненія третьимъ условіємъ, также существенно необходимымъ для общаго благосостоннія народа. Оно состоить въ обязательномъ для нандаго изъ гранданъ государства трудо. Общая низнъ для развитія и укръщенія ся благосостоянія очевино требусть и общего труде: ито пользуется трудомъ другихъ для свесто личнаго блага, тотъ долженъ трудиться и для другихъ --- на благо общее, только при такой взаимопомощи трудомъ можеть поллерживаться и сохраняться гармонія отношеній, согласіе и миръ между членами общества и возвышаться его благосостояніе. Конечно, въ государствъ, какъ въ организив полномъ чрезвычайнаго разнообразія его членовъ по ихъ достоинствамъ и назначенію, трудъ не можеть быть одинаковъ для всёхъ: онъ долженъ различаться соответственно различію нуждь и потребностей народно-государственной жизии. Но въ томъ или въ другомъ видь онъ обязателенъ для всехъ гражданъ, если только безопорно законно стремленіе общества из развитію и возвышенію своего благосостоянія. Прошло то время, когда трудъ считался едва не порокомъ или во всякомъ случав признакомъ низкаго достоинства человъка, а бездънтельность, праздность служили выраженіемь минмаго благородства, высовихь качествъ человака. Это было въ изыческомъ мірв и вытекало изъ ложныхъ началъ его редигіозно-правственнаго ученія. Христіанство напротивъ возвысило и облагородило значеніе труда, признало за нимъ одну изъ высшихъ добродътелей. Самъ Господь нашъ, подъявшій на рамена Свои тягчайшій трудь-престныя страданія, представляеть Собой первообразъ труженника и названіе "рабъ" имъль пророческимъ обозначеніемъ Своего высочайшаго, спасительнаго служенія въ міръ. Съ тъхъ поръ трудъ и вошель въ рядь добродетелей, а праздность отнесена въ числу пороковъ, преступленій; съ тіхъ поръ жизнь нравственная, честная, внутрениоблагородная, достойная назначенія человіна стала жизнію трудовою, а живнь праздная, бездвятельная признается позорною, безчестною, недостойною человъка. Кто не хочеть трудиться, тот не ви (2 Сол. Т. 10). Эти слова апостола въ христанскомъ мір'в пріобр'вли значеніе непререквемой истины: кто вносить своимъ дичнымъ трудомъ посильный вкладъ въ общую сокровищими народнаго труда, тоть по праву всть свой жавбъ, върно исполняетъ свой долгъ, свое призвание въ общей жизни своего народа, честно служить народной идев, къ воплощенію которой волею провидения стремится его народъ въ общей исторін всего человічества; тоть слідовательно истинный гражданинъсвоего народа, истинный члень человіческаго рода, дійствительный человікь, человікь въ высшемь, благороднійшемь смыслів слова. Ето напротивь живеть праздно, тоть вопреки ваповіди апостола, поядаєть чужой хлібо, потреблиеть чужіє труды, чуждь призванія своего народа, безцілень для его исторіи, излишень для всего рода человіческаго, не человікь, а накь бы животное въ человіческомь образів, не самопитающеєся, а чужеядное твореніе. Носиме бремена друго друга и такимо образомо исполните законо Христово (Гал. 6, 2); эти слова нивють обявательную силу для всіхсь нась, не только какь чадъ церкви Христовой, но и какь граждань одного государства; какь дітей одной народной семьи.

Закончить свое слово теплой молитвой за того, ради кого мы собрадись на торкественное богослужение въ сей храмъ: да сохранить Господь Богь Благочестивъйшаго Государя нашею на многія мыта и да управляєть Его силой и властію сама десница Божія на благо его народа и на славу его имени! Аминь.

CRAM. I. II-cuil.

## МАТЕРІАЛЫ

ДЛЯ БІОГРАФІН ОСНОВАТЕЛЯ АЛТАЙСКОЙ МИССІМ АРХИМАНДРИТА МАКАРІЯ \*.

Выше мы упоминали, что незивніе м'встныхъ языковъ наредцевъ, населяющихъ Алтай, было не единственнымъ препятствіемъ для миссіонерской дъятельности о. Макарія, приведемъ теперь и тв, на воторыя указываеть его бывшій сотрудникь, а потомъ и преемникъ по миссіи-протојерей Стефанъ Ланданцевъ н Томскія епархіадьныя в'вдомости. "Алгай", пишеть о. Ландышевъ "великольненъ, какъ Анонъ: повсюду грозно-величественныя картины природы въ чрезвычайно разнообразномъ смъшенін съ видами невыразимо пріятными, То въковые льды въ видв изуманющихъ величемъ шатровъ и конусообразныхъ столбовъ, возвышающихся надъ Алтаемъ и исчевающихъ въ синевъ небесъ; то самая роскошная олора. Какъ будто разноцвътные ковры разостланы по горамъ и додинамъ на свободныкъ отъ льсу мъстахъ. Надоблачныя скалы укънчаны всегда зеленъющими кедрами. Долины и ущелья орошають оъ шумомъ сизчущія ріжи и різчки и никогда не замерзающіє ключи; на самой высоть горь въ озерахъ стоять воды. Красота и величіе Алтая возвышають духъ до восхищенія; смотря на эти горы Божін, невольно чувствуещь какой-то благоговъйный ужасъ". Описы-

<sup>\*</sup> См. № 5--6 «Прав. Об.» за 1887 г.

вая свои ощущенія при виде Алтая, о. Ландышевъ знакомить насъ и съ трудностью верховыхъ провадовъ по горамъ, соединенныхъ съ опасностью лишенія жизни. Колесные пути на Алтав существують только по его овраинамъ, а для проповъди слова Божія приходится отыскивать кочевыхъ жителей, разсиянныхъ на огромныхъ пространствахъ по дебрямъ, ущеліямъ, трущобамъ и лъсамъ алтайскихъ горъ и предгорій, на разстояніяхъ въ сотни версть, по бездорожной и дикой мъстности 16). О. Ландышевъ приводить примъръ, какъ о. архимандрить Макарій однажды, проважая по Черни (горы покрытыя густымъ хвойнымъ лъсомъ по правой сторонъ ръки Катуни), зацъпился за ремень бывшей при немъ сумочки со Св. Дарами, конь на бъгу вышель изъ-подъ него, и о. Макарій повись на сучкв и висвль, пока не воротился и не помогь ему стать на землю убхавшій впередъ провожатый, который вернулся только потому, что сосвучился ждать оставшагося назади о. Макарія. Слабаго голоса о. Макарія онъ не разслышаль. "У каждаго изъ насъ сердце замираеть и кружится голова, даже и привычный конь дрожить нногда при перевздв по высокому бому; это узкая тропинка (3/4-1 арш.) опоясывающая гору, гдв по одну сторону тропинки высовая свада, а по другую отвъсный обрывъ до реки, которая сниветь внизу какъ ленточка, особенно когда приходится пересканивать чрезъ больше камии, на этой тропинка высунувпрост. Или спускаться внизъ по довольно гладкой каменной плитв и двиать крутые повороты инцемъ къ обрыву; на такомъ провать внолнь ввроченеся коню: но оне безсмысленный и голодный часто танется за травой; и удерживать бываеть опасно, и давать свободу страшно". Каково же было этими путями странствовать о. Макарію, который и верхомъ-то вздить вынуждень быть выучиться только по прівздв на Алтай? Когда онъ здвсь въ нервый разъ въ жизни свлъ на очень смирную лешадь, то и ова, чуя неумвлаго вздока, повезла его было прямо въ стойло и только благодаря усиліямъ женщины, донвшей вблизи корову, была выведена подъ узды на дорогу. "А кочевье въ чрезвычайно нечистой берестиной юрть кочеваго алтайца, гдв развъшанное

<sup>14)</sup> Алгайск. Духов. миссія С. Ландышева. Москва 1864 г. .



нясо надохшаго коня, или убитаго звёря бываеть въ полномъ соотвътствін съ посудою, которую никогда не моють, и съ кожанными продымленными мешками, где помещаются на 6-8 кв. арм. и люди и животныя (телята, ягията, собаки и кошки), гдв при  $80-40^{\circ}$  морова нътъ ни печви ни камина, и дымъ отъ разложеннаго посреднив огня (особенно при вътрв) вывдаеть глаза, гда морозъ и жары, сходясь вивств, производять на голову самое вредное влінніе, -- это уже такъ обыкновенно, что миссіонеры вовсе о семъ не упоминають въ своихъ запискахъ; это ивото усповоснія послів продолжительной верховой взды, гдв чайникъ миссіонера, стоя рядомъ на огив съ винокуреннымъ котломъ козянна, обыкновенно замазываемымъ конскить пометомъ съ глиной, составляеть единственное нъкое утышение и укрвиленіе изнемогшему: это храмъ и канедра, гдв мы должны проповъдывать Евангеліе полунагимь слушателямь, вниманіе поихъ до единаю на потребу должно доводить, начиная разговоръ съ трубки или огинва и проч." О редиговныхъ върованіяхъ алгайцевъ о. Стефанъ говеритъ: въ Алтав еще господствуетъ древиян тьма идолослуженія; темныя силы имъють здась свои орудія: 36,000 кочевыхъ татаръ и калимковъ приносять кровавыя жертвы бъсамъ (Курюмъсь): Ульденю, какъ главъ добрыхъ духовъ, н Эрлику, какъ начальнику всякаго зда, со множествомъ подчиненныхъ ему воперей (одицетворенныя напасти); обожають души умершихъ, въ честь коихъ дълають куклы (чалу) и какъ Богу (кутай) покланяются имъ; молятся хозяевамъ горъ ръкъ и озеръ (ту эээн, су-эээн, коль-эээн), и олицетворяя болвани: оспу, горячку, лихорадки и проч., чествують ихъ повлонами. Знають они и Творца (янчи), но не всемогущаго, а только имъющаго въ своей власти одно: творить души мляденцевъ, назначать имъ времена н мъсто рожденія и судьбу земней жизни ихъ. Имфють понятіе о всемірномъ потопъ и знають Ноя подъ именемъ Hамы, величають его царемъ потона (никъ-ханъ), принисывають ему власть наводить потопъ въ жилищамъ умершимъ сродниковъ нкъ по просьбъ кама (шаманъ) для того, чтобы можно было ему при потопъ и общей отъ того суматокъ умершихъ угнать у нихъ пришловъ скота и такимъ образомъ возвратить будто бы отнятую ими плодовитость скоту, принадлежащему живымъ сродникамъ. Каждый родъ (сёокъ, собств. кость) имъетъ своего

фамильнаго Бога; такъ живущіе бливь ръки Бін и занимающіеся сплавною плотовъ чтуть сампы зана (парь плотовъ) и върять, что ихъ праотны не участвовали въ общемъ потопъ, а спаслись на плотахъ и проч. Если внимательно разсмотреть состояние дикости ихъ, понятія и върованія, обладающій имя страхъ міценія бъсовъ за отступленіе отъ рабскаго служенія имъ, разорительные обычаи суевърій, тъсно связанный со всемъ этимъ чрезвычайно нечистый и до крайности бъдный кочевой быть икъ, дикостію и суевъріемъ, какъ жельзными оковами, содержимое въ въковой неподвижности и оцъпенении умственно-правственное состояніе ихъ, и особенныя (пова еще не объясненныя) ужасныя бользин, какъ следствія ихъ верованій и нечистой жизни и проч., то понятио будеть, что оть этого гибельныго состоямія, отъ этого мучительства, истиню-сатанинскаго, въ которыхъ столько въковъ держатся эти жалкія племена, можеть освободить ихъ только христіанская вёра и неразлучно рука объруку съ нею водворяемая у нихъ осъдлость и грамотность".

Распольники, которыхъ въ Бійскомъ округв много, относились враждебно въ о. Макарію. "Въ первые дни пребыванія нащего въ Бійскъ доходилъ", пишеть о. Макарій въ диевникъ, "до меня слукъ, что прибытіе наше въ сей врай нікоторые въ простомъ народъ изъясняють какъ знаменіе, прости насъ Госноди, антихристова пришествін. Инов'врцы же здішніе, наслышавшись между русскими объ антихриств, боятся его, хотя не върують во Христа. Другіе сказывали имъ, будто у меня руки отъ самой кости покрыты шерстью скота, или авъря какого-то, и будто я кого крещу, того въ солдаты беру. Накто утверждаль также, будто одинъ казакъ, сидъвний спиною ко мнв въ дорогъ, безъ немъренія оглянулся незедъ, увидель звъря, сидящаго въ повозив его, всиричаль отъ ужаса, но оглянувшись вторичио, увидълъ будто, что я опять приняль видь человъка. Вообще дъло миссін здъщней есть предметь странныхъ пререканій нетолько у мнородцевъ адъшнихъ, но и у русскихъ и въ особемности у распольниковъ. Но Господь силь съ нами, заступникъ нашъ Богъ Івновль"!

Враждебно из нему и миссін относились и ивкоторыя мвстили власти. Въ Ж 9 "Томенихъ Епархіальныхъ Въдомостей", 1 мая 1885 года въ отдълъ неофенціальномъ сказано: "Гражданская

Digitized by Google

власть, какъ бы условившись съ языческою, нъкоторое время въ жиль некоторыхъ своихъ представителей неособенно благосвлонно смотрела на распространение христіанства на Алтав. и всявдствіе сего не всегда оказывала законное содвиствіе миссін въ двив утвержденія тамъ христіанства, новопрещенныхъ смущала къ удовольствио неврещенныхъ распоряжениями своими приписать кочевых в новокрещенных вопреки их желанію и существующему ясному закону, къ крестьянскимъ волостямъ или къ освядымъ управамъ, и вивств съ этимъ наложить на новокрещенныхъ большія подати, чёмъ сколько платять некрещенные. Для характеристики ненормальныхъ отношеній властей земской полиціи къ миссіи, отнимавшихъ много времени на безполезную и непріятную переписку и парализовавшихъ ся дъйствія, повволимъ себъ привести эпизодъ изъ жизни основателя миссім покойнаго архимандрита Макарія. Въ одной изъмъстностей Алтан четыре инородческія семейства, изъявившін желаніе принять св. крещеніе, посл'в надлежащаго оглашенія и обученія молитвамъ о. архимандритомъ Манаріемъ, оставлены были имъ на мъсть ихъ жительства по случаю встрътившейся ему надобности отлучиться куда-то надолго. Земскій исправникь (не О. А. Серебряниковъ вонечно, о которомъ упоминалъ о. Маварій въ своихъ записвахъ), враждебно относившійся къ о. Ма-. карію, узнавъ о приготовленныхъ имъ къ крещенію семействахъ, въ провадъ свой черевъ кочевья последнихъ внушиль имъ, чтобы они архимандриту не върили и не врестились, ибо врещеныхъ молодыхъ людей будуть отдавать въ солдаты, престарвлыхъ женщинъ-въ заводскія работы. Узнавъ объ этомъ, присовокупилъ исправникъ, я нарочито прівхалъ сюда, чтобы предупредить васъ. Если же вы не послушаете меня, то уверяю васъ, старшихъ изъ васъ замучу до смерти и тутъ же закопаю въ вемлю. Напуганные этимъ инородцы немедленно откочевали въ другія міста, оставивъ свое наміреніе вреститься. Этоть фавть враждебнаго отношенія представителя христівнокой власти къ первому проповъднику Евангедія на Алтав, послужившій образцомъ для языческихъ властей, не разъ повторялся въ исторіи мисеін въ разныхъ видонаманеніяхъ. Особенно спорбны страницы исторіи миссіи второй половины 50-хъ годовъ, когда гражданская власть совокупно съ алтайскими родовичами положила

въ намъреніи "стереть миссію съ лица земли". Можно бы привести еще нъсколько фактовъ изъ дълъ миссіи, какому преслъдованію, какимъ возмутительнымъ пыткамъ подвергались невокрещенные со стороны своихъ явыческихъ старшинъ, зайсановъ, башлыковъ, димочей и проч. властей, поопряемыхъ примърами христіанскихъ властей, но считаемъ достаточнымъ и приведеннаго, чтобы вывесть заключение о тяжкихъ трудахъ и миссіонерскихъ подвиговъ, добровольно принятыхъ на себя о. Макаріемъ. Паства о. Макарія росла и къ прівзду перваго епископа томскаго Агапита, когда при образованіи отдъльной томской епархін архимандрить Манарій съ сотрудниками быль переведенъ изъ въдънія тобольскаго въ въденіе томскаго епархіальнаго начальства, новокрещенныхъ обоего пола насчитывалось болье 200. Къ концу пребыванія о. Макарія на Алтав насчитывалось ихъ уже до 700. Цифры эти красноръчиво свидътельствують объ энергіи его миссіонерской дъятельности и пріобрътають еще больше цены и значенія, если принять въ соображение то, какъ осторожно относился о. Маварій въ желавшимъ принять св. врещеніе, ища въ нихъ не комичество, а качество, т.-е. испренней и истинной въры во спасеніе Інсусомъ Христомъ, а не желанія только числиться христівнеми. О его личномъ и совершенно безкорыстномъ отношенін къ двлу мы всего ближе знакомимся изъ его письма къ преемнику пр. Евгенія на тобольской каседръ преосв. Асанасію, въ ту минуту, когда о. Макарій узналь, что преосвященный желаеть представить его въ ордену, который по статуту дается тому, кто обратиль въ христіанство до 100 душъ. Служа двлу, и особенно такому великому двлу, не ради наградъ и почестей конечно, а ради самаго дъла, о. Макарій написаль не-медленно письмо къ преосвященному: "повергаясь въ душъ моей къ стопамъ вашимъ, милостивъйшій архипастырь и благодътель мой, со всепокоривишею искренностію молю: никакимъ орденскимъ знакомъ и никакимъ отличіемъ не укращать моей немощной службы. Священный долгь побуждаеть свидетельствовать, что все новопрещенные обращены не мною, но Провидениемъ Божінмъ, по большей части безъ предварительнаго содъйствія миссін въ пунктахъ усивховъ, такъ что на коихъ наше двиствование устремдялось, тв непреклонными оставались; но трудъ, безъуспъшный

Digitized by Google

въ однихъ былъ награждаемъ пріобретеніемъ въ другихъ, которыхъ прежде мы и не видали, а которые были всегда извъстны Всевидящему. Самое качество миссіонерской службы требуеть, чтобъ иноверцы не имели повода къ вредному для дела Божія. мивнію, что служитель церкви воспріемлеть труды въ ихъ пользу по видамъ и чаяніямъ честолюбія. Мив нажется, что многіе вдвсь такимъ образомъ думають обо мав; а я не желаю, чтобы мивніе таковое восторжествовало и чтобы отъ личности моей падала твиь подобныхъ мивній и на другихъ, кои будуть трудиться на стевъ настоящей службы миссій". Такъ думаль о. Макарій, но не такъ думало начальство его. Замъчательное письмо это не отклонило, а только отдалило награду и несколько видонаменила самый характеръ ел. Въ 1835 году по высочайшему повельнію о. Макарій быль пожаловань за ревностное служеніе и отличные подвиги въ проповъди слова Божія наперстнымъ волотымъ врестомъ, укращеннымъ драгоценными камиями. Для принятія этого креста и сослуженія съ преосвященнымъ о. Маварій быль вызвань на 1-е августа 1835 года въ Барнауль, причемъ ему было предписано взять съ собой и митру, которую, замътимъ мимоходомъ, онъ имълъ обыкновение употреблять только во время службы въ первый день Рождества Христова н св. Пасхи. Не лишено интереса письмо его къ Е. О. Н. по этому случаю: "1-го августа на литургін Пр. (Аванасій, поступившій на масто пр. Евгенія) возложиль на меня пожалованный мив Св. Синодомъ врестъ, съ которымъ вы поздравили меня. И въ тотъ же день Господь дъйствительно послаль мив престъбывшій со мною нововрещенный отрокъ Василій, который началь уже часословъ учить и въ которомъ я надъялся имъть хорошаго толмача и сотрудника, получиль лихорадку и чрезъ нёсколько дней скончался. Помолитесь о душв его. Что касается до меня, я не помию, когда такую горестную печаль и спорбь инвив вакъ въ этомъ случав". (Письм. 1851 к. 1. стр. 117).

Въ следующемъ году еп. Агапить предложиль о. Макарію по порученію Св. Синода перебраться въ пркутскую епархію и заняться тамъ обращеніемъ бурять въ томъ предположеніи, что тамъ боле предвидится пользы и успеха оть его трудовъ, нежели на настоящемъ месте; о. Макарій, который прежде именио въ начале миссіонерской деятельности своей и самъ желаль

ъхать въ Ирвутскъ, теперь отвъчаль, что это предположение отпрыло въ душъ его борьбу различныхъ мыслей и чувствованій. "Обрътаю въ себъ"—писаль онъ, "желаніе согласиться на преддоженіе Св. Синода къ проповъданію христіанской въры буря-тамъ, и желаніе сойти въ уединеніе и безмолвіе, и желаніе продолжать служение при здешней миссии до совершеннаго изнеможенія, и желаніе, не сходя съ пути миссіонерской службы, посвятить остатокъ силь своихъ приготовленю двухъ юношей, имъющихъ весьма благонадежныя способности, нравы и желанія, момхъ сотрудниковъ при миссіи въ бійскомъ округь, къ плодоносивищему служению въ распространени царствия Божия между евреями, магометанами и язычниками, находящимися въ державъ россійской". Юноши эти были: Михавлъ Нигрицкій и Степанъ Ландышевъ, изъявивщіе желаніе поступить въ миссію въ сотрудники къ о. Макарію. Примътнымъ образомъ, писалъ опъ далье въ своемъ отзывъ, мои тълесныя силы ослабъвають, и въ особенности слабъетъ органъ арвнія. Между твиъ какъ братія Ландышевъ и Нигрицкій вкупъ со мною собирали бы благопотребныя для службы миссіонерской знанія и искусство, можеть быть я исправился бы при помощи Божіей въ состоянім своемъ по тълу, особенно восружился бы хорошими очками и воспольвовелся бы совътами и пособіями врачей московскихъ. Всъ сім предположенія предаю воль Всевышняго и соизволенію Св. Правит. Синода. Всякому указанію Св. Синода искренио и сповойно желаю последовать, какъ откровенію воли Божіей. Но что бы со вной ин случилось и какое бы распоряжение въ разсужденіи меня не было сділано, умоляю правительство церкви не заврывать миссіи здішней, но утвердить навсегда ся существованіе на правилахъ иноческой общины, продолжать начатое сею миссіею въ округахъ Бійскомъ и Кувнецкомъ, сколь ни слабо сіе начало, и сохранять то, что при служеній ея пріобрътено перковію, сколь ни малы сін пріобрътенія. Храненіе паче дъланія --провозглашають богомудрые руководители на пути ко спасенію. Это истинно и въ отношеніи иъ собиранію язычниковъ во единую святую церковь Христову". О. Манарій имълъ въ виду относительно помянутыхъ молодыхъ людей въ предполагавшуюся имъ повадку въ Москву дать имъ возможность поучиться въ Московской Семинаріи и въ Московскомъ Университетъ,

познавометь ихъ также съ занкастерскими школами и съ училищемъ глухонаныхъ, съ ухаживаньемъ за больными въ клижникахъ и съ общими основаніями сельскаго хозяйства. Св. Сянодъ оставиль о. Макарія на прежнемъ мість служенія, а относительно приготовленія его юных в сотрудников в в успашнайшему служению въ миссіи не нашелъ удобнымъ нополнить предположенія о. Макарін. Вотъ что писаль по этому поводу о. Макарію М. Филареть: "проэкть вашъ никому изъ насъ не поназался удобнымъ и благоналежнымъ къ исполнению. Удалясь въ Москву для приготовленія къ новой миссіи, вы прервали бы существующую; а легче и надежные продолжать начатое, нежели возобновлять прерванное. Долгій путь, годы, Москва, свътскій вругь въ университетъ, множество предметовъ учевія, арабскій явыкъ, медицина, данкастерская метода, -- о всемъ этомъ думая, право боюсь за Нигрицкаго и Ландышева. Тоже важется думали и другіе; а потому положили оставить васъ тамъ гдв. вы обрвтаетесь, и пожелать вамъ, чтобы вы, отець Макарій, были для Нигрипкаго и Ландыщева семинарією, академією и университетомъ, и чтобы они оправдали ваши надежды, на которыя съ участіемъ и любовію смотрить начальство... 17). Съ 1836 года средства миссін были увеличены до 2.000 руб., которые и употреблялись на содержаніе церкви, дома и больше всего на пособія нуждающимся изъ нововрещенныхъ. Самъ о. Макарій довольствовался по прежнему магистерскимъ окладомъ, а о томъ, какъ ведики были вообще денежныя средства въ его распоряжения, можно судить изъ письма его къ Е. О. Н. "Письмо ваше съ десятирублевою ассигнацією получено мною на возвратномъ пути изъ Томска въ Барнаудъ генваря 19, т.-е. въ день ангела моего по монашеству, когда у меня им копъйки не оставалось въ карманъ, и когда, выходя изъ церкви послъ объдии, долженъ быль занять рубль у первовнаго старосты, воторому и отдаль долгъ изъ денегъ присланныхъ вами. Нужно ли говорить, что усердію вашему соотв'ятствуєть 'душа моя чувствами признательности? Или сказать: да спасеть теби Господь благодатію Своею? Думаю, и вы сами такъ думаете, что последнее лучше". (Письма изд. 1851 г. к. I. стр. 120). Нужно ли прибавить въ

<sup>17)</sup> Чтен. въ общ. любит. дух. просв. 1872 стр. 96.

тому еще, что о. Макарій, какъ пишеть о немь А. С. Стурдза-"не только не вкушаль оть млека стада своего, ни оть шлода насажденнаго имъ винограднива духовнаго, но еще обреваль себя на частыя трудныя повядки изъ Сибири въ Москву для сбора подаяній въ отраду и помощь бідной паствів своей. Такимъ образомъ иждивая себя и жерень бывая душевно и телесно. Макарій ни на минуту не отставаль отъ ввъреннаго ему апостольского служенія, но то пробирался чрезъ сугробы въ глушь сибирскихъ лесовъ съ своими сподвижниками, то утещаль и училь худородныхъ и уничиженныхъ міра сего, то опять отправлялся на одноконной тельть или открытыхъ саняхъ за милостынею въ златоглавую древнюю столицу<sup>и 18</sup>). Отдавшись всепвло corps et ame инсстонерскому подвигу, о. Макарій не повидаль и своихъ прежимхъ дюбимыхъ занятій, ученыхъ трудовъ, посвящая имъ вечера в зачастую проводя за ними и ночи. Нельзя • не подивиться, какъ хватало у него силь на все то, чему онъ посвящаль себя за это время. Не смотря на то, что онъ предпочиталь говорить проповёди прямо не готовясь, онъ ихъ и написаль много. Жаль, что ихъ собрано и издано очень немного. Сверхъ того онъ долженъ былъ вести дневникъ миссіи для Пр. Евгенія и поддерживать обоюдную и разнообразную переписку со многими лицами. Съ дневникомъ его мы нъсколько познакомились, а письма его, появлявшіяся частію въ немногихъ повременныхъ изданіяхъ и частію отдільными книжками, представляють много интереснаго и столько поучительнаго, что стоять проповедей, отличаясь при томъ прекраснымъ языкомъ. Намъ извъстны только два отдъльныхъ изданія его писемъ. Въ первомъ, отпечатанномъ въ Московской Университетской типографін, (1851) съ разръшенія цензора протоїерея Ө. Голубинскаго изданы письма о. Макарія въ Е. Ө. Н. и вн. Е. П. Т., двумъ велико-светскимъ дамамъ. Первая, какъ видно, была благотворительницей бъдныхъ изъ ново-крещенныхъ и жертвовала на поддержание походной церкви миссіи и деньгами и иконами, перковными принадлежностями, книгами и проч. вещами. О. Макарій называеть ее сотрудницей. Она писала сама иконы для церкви и даже переписывала для о. Макарія его переводы съ



<sup>14)</sup> Страникъ 1860. Априль.

оригиналовъ на русскій языкъ: книгу Іова, Лествицу и др. и даже не одинъ разъ по случаю оказывавщихся необходимыхъ ноправленій. Письма о. Макарія къ этимъ дамамъ заключають совъты, поученія, наставленія, неръдко доводьно строгія по отношению въ ихъ вопросамъ, касающимся житейскихъ обстоятельствъ, искушеній, непріятностей, огорченій, и т. п. "Не ръжьте себя тупымъ ножемъ по горду" (пишеть онъ стр. 43, к. І.), но однинъ ръшительнывъ розмахомъ отрубите голову гордости вашей; симритесь, -- и Богъ спасеть васъ. Получше, какъ можно получше надобно выдавить гной изъ всякой раны и ранки; послъ того и примочка слевная будеть во время и въ пользу; а безъ того она смъщивается съ гноемъ и умножаетъ оный, и ранки налыя вогуть соделаться большими язвами въ смерти". Замечательно его объяснение "Грозныхъ прещений и отлучении" Св. Отцовъ стр. 55. "Посмотрите на пастуха добраго въ полъ со стадомъ; какой у него длинный бичъ. Какой громкій ввукъ раздается, когда онъ хлопаеть имъ! Но онъ имъ поражаеть сырую землю, и для того только весь громъ производить, чтобы овцы не разбрелись и не сдвлались добычею хищнаго авъря: удары его такъ искусны, что на овецъ не упадають; но овщы боятся, чтобы имъ не подвергнуться, и остаются въ послушания и единства стада своего держатся смиренно"... "Но буква убиваетъ, а духъ животворитъ; и вто одною буквою оною обладаеть и управляеть, тоть убиваеть кого больше? себя или другихъ?-А кто проникъ не гордынъ челомъ высокой учености, а сипренною грудью любви въ духъ оный бунвы, въ рукахъ того н буква жива, и какъ мила, любезна, сердцу его любезна! нитательна, знаменательна, грозна, кротка, важна, симсходительна, драгоцівная, священня, со опасствомъ прикосновенна и открываема, съ благословеніемъ соблюдаема -- ради духа заминутаго въ ней; но и духъ самый соблюдается буквою оною оть безпорядочнаго, безвременнаго разліянія, расточенія и исчезновенія". Сколько бы мы не извлекали выписокъ изъ этихъ писемъ, они не могли бы послужить къ върной оценке содержания писемъ о. Макария. Ихъ нало читать во всей целости. Нелишнимъ считаемъ заметить адъсь, что судя по нъкоторымъ чертамъ содержанія писемъ къ Е. О. Н. она жила въ Тобольсив и была изъ числа твхъ заивчательныхъ по самоотвержению дамъ, которыя последовали

въ ссылку за своими несчастными мужьями -декабристами. Намекъ на отношения о. Макария къ денабристамъ ны находимъ и въ письмъ митрополита Филарета къ нему, по поводу сътованія о. Макарін на недостатокъ дюдей способныхъ для миссін. Письмо это такъ важно, что мы приведемъ его вполив (чт. въ общ. Люб. Дух. просв., стр. 90-92). "Преподобивний отецъ архимандрить. Я чуть не позавидоваль, услышавъ передъ симъ о письмі валием в инуды: но вы тотчась освободнай меня отъ искушенія. Благодареніе Богу, хранящему и подкрапляющему васъ на трудномъ поприщъ. Сотница обращенныхъ вами да будетъ въ тысящи и тмы народа Божія! О ващей нужде въ дюдяжъ говорилъ я въ Св. Синодъ. Сказали: долженъ помочь епаржівльный преосвищенный. Подливно, намъ послать къ вамъ кого нибудь силою и неудобно и безполезно; а уговорить также трудно не знающаго васъ. По возможности буду еще о семъзаботиться. Иванъ Павловъ могь бы вамъ годиться, еслибы мысль сія пришла ранве. Но недавно онъ сектаторски привизался въ одному дворянину соктаторю, и подвергся съ нимъ непріятностямь и замвчанію у начальства, такь что теперь, еслибы онъ и пошель въ вамъ, едва-ли принесь бы вамъ пользу, а могъ бы навести на васъ подозръвіе. Андрей Ивановъ, случайно возбужденный, но неуправленный, изъ студентовъ академіи попаль въ типографскіе корректоры, и также способень обременить, а не облегчить васъ. Что касается до особеннаго разрядалюдей, которыхъ вы полагаете пребывающихъ въ духв покаянія, на накоторыхъ лежитъ замвчаніе, безпримврно болве тяжкое, нежели на Иванъ Павловъ, -- можете по сему сравнению завлючить, посовътую ди я просить кого изъ нихъ. Изъ сего непредвидится кромъ вреда вашему чистому и простому дълу. Можеть быть время принесеть удостовирение о пребывания сихъ дюдей въ духв повеннія, и въ томъ, что они могуть быть употреблены полезно и благонадежно: теперь еще не сіе время. И подумайте, изъ головъ, которыя почли себя способными перестроить цвлый міръ, скоро ли можеть выйти вся сія огромная дурь безъ остатна? Сказывають о некоторыхъ, что смирились и ванимаются религіею. Слава Богу. Но духъ покаянія требуеть, чтобы они признадись не въ ошибит и заблуждении, въ чемъ мудрость иногда привнается, а въ безумім и преступлемія. Предоставимъ сіе хотящему всёмъ спастися. А вы будьте осторожны. Хочется мив поспорить противъ вашего свидътельства е мив. будто я когда-то сказаль: "не всв наши такъ худы, какъ ты". Не клевещете ля вы на меня немножко? Не охотникъ я употреблять, ни слышать олово: наши. Зачемъ разделять? Какое право присвоить? Всв Божін и І'осударевы: и полно. Притомъ и думаю. что если я сказалъ что либо подобное, то развъ такъ: "не всъ такъ худы, какъ и мы съ тобою". Вотъ что могъ и связать для моего обличенія я для вашего смиренія. Начатки христіанскаго ученія послать вашь постараюсь. Остается сказать, что вы лучше бы распорядились, еслибы въ письме вашемъ говорили все, какъ миссіонеръ только, дабы можно по надобности сообщить ваше собственно-ручное извёстіе или требованіе по вашемъ двламъ; а что говорится только миз, то написали бы наособомъ лоскуть, дабы я скорье могь раздрать рукописаніе, въ которомъ вы влеплете, если не на меня, то на себя. Простите меня предъ временемъ покаянія. Богь да простить и васъ, аще въ чемъ требуетъ прощенія душа ваша, и миръ Божій да соблюдаеть сердце ваше, и разумение ваше, и житие ваше, и новонабираемое стадо ваше. Спб. мар. 2. 1835. Ф. М. М-скій. Кромъ сказаннаго нами письмо это еще указываеть на раздраніе какъ на причину, почему къ сожальнію такъ мало сохранилось писемъ о. Макарія въ М. Филарету, и писемъ частныхъ неоффиціальныхъ, и потому врайне интересныхъ.

Во второмъ изданія (1860), отпечатанномъ въ типографія В. Готье и состоящемъ изъ 2 частей, собраны письма о Макарія, какъ къ помянутымъ дамамъ такъ и къ другимъ лицамъ. Къ 1 части приложено какъ faximile руки о. Макарія часть литографированнаго письма его, напечатаннаго въ полномъ объемъ во 2 ч. этого изданія и писаннаго къ П. П. Г. Ко второй части приложено, тоже какъ faximile, четырестишіе, написанное о. Макаріємъ. Въ этомъ изданіи не соблюденъ ни хропологическій порядокъ, ни даже точность текста писемъ. Мы заключаемъ это изъ того, что въ письмахъ къ Е. Ө. Н. и Кн. Е. П. Т., помъщенныхъ въ изданіи 1851 г. и нерепечатанныхъ во второмъ 1860 год., много пропусковъ. Кто такъ распорядился: самъ ли собиратель и издатель писемъ его цензоръ, или священникъ Ф. Сергієвскій? Это послъднее собраніе писемъ о. Макарія при

всей неполноть и недостаткахъ представляеть еще больше интереса нежели первое, такъ какъ оно заключаеть въ себъ письма о. Макарія не къ двумъ только лицамъ перваго изданія, а ко многимъ другимъ. Содержание этихъ писемъ очень разнообразно. Привътствуеть ли онъ кого по случаю радостнаго семейнаго событія или предлагаеть слова утвшенія въ горестномъ, онъ постоянно въ основание своихъ мыслей приводить св. Писание или писаніе св. отцовъ и такъ последовательно и увлекательно развиваеть свои мысли, что не знаешь чему дивиться: богатотву ли и глубинъ его мыслей, необывновенной ли эрудиціи его? И все такъ конкретно и вмёсте просто, безъ малейшаго пополановенія блеснуть краснорівчіємь, что письма его читаются и перечиты ваются съ удовольствиемъ, тъмъ болье еще, что онъ никогда не повторяеть т.-е. не приводить однихъ и твхъ же мыслей или выраженій, хотя бы событіе или предметь рачи, ихъ вызвавшіе, были схожи. Особенно замвчательны по содержанію и изложенію два письма въ О. А. Г. (71 стр. 3 и 5) 1) привътственное предъ вступленіемъ въ бракъ" О. А. Г. и 2) "утвшительное по кончинъ его супруги" чревъ семь лътъ послъ того какъ о. Макарій поздравляль О. А. Г. со вступленіемъ въ бракъ съ той же особой, утрату которой теперь  $\Theta$ . А. Г. пришлось опланивать. Обладая такимъ талантомъ, онъ не придаетъ ему значенія, а все приписываеть св. Инсанію. Въ одномъ изъ писемъ въ П. И. Г. овъ просить при чтеніи его писемъ найти приведенныя изреченія Божін и со вняманіемъ прочитать каждое въ мъсть его, прибавляя. "Dulcius ex ipso fonte libuntur aquae, вода пріятиве, когда пьешь изъ самаго источника". Въ другомъ въ М. П. П. овъ предлагаеть въ утвшение почти только одни избранныя изреченія изъ Евангелія на русскомъ языкъ и въ началь письма говорить: "ничего другаго не буду предлагать и теперь въ утвшение кромъ глаголовъ жизни въчной ... Въ одномъ изъ писемъ къ I. А. о. Макарій такъ заканчиваетъ письмо: "Душа христіанская въ молитев говорить Богу, а когда читаеть св. Писаніе, тогда слышить Бога говорящаго ей. Иначе-возарвніе ея на Інсуса Христа есть молитва, а слово Христово въ ней есть возарвніе Іпсуса Христа на нее, есть лучь світа сего животворящаго, и прогоняющаго, уничтожающаго всякую тьму грвка. Итакъ будемъ искать сихъ благодатныхъ возврвній въ

Священнъйшей Библін". Изъ писемъ же о. Макарія видны его и натеріальныя заботы о миссіи и новокрещеныхъ. Такъ увъдомляя С. А. М. (ч. 1 стр. 36) о получения вывств съ серебряными престами, журнала земледвльческого за десять леть, трехъ внижевъ сельского хозяйства о овцеводствъ и пятидесятерублевой ассигнаціи о. Макарій пишеть: "Хотя въ кругу различныхъ потребностей миссін и пособіе деньгами не бываеть излишнимъ, однано по митнію моему вы поступили бы лучше, еслибы на пятьдесять рублей кунили книгь и книжекь хорошихъ и прислади ихъ намъ; потому что вы и купили бы ихъ подещевле и прислали бы безъдальнихъ издержевъ". Затывъ о. Макарій выражаеть желаніе имъть "Магазинъ естественной исторіи", журналь, который издавался Двигубскимь въ продолжение 8 лъть н "Земледъльческую химію" Павлова. Просить о высылив свмянъ овощей, врачебныхъ травъ и цвътовъ, заботится даже и о табачныхъ свиенахъ для инородцевъ. Уведомляя объ отврытіи при миссіи трехъ шволъ; двухъ въ Майминскомъ и Уланскомъ станахъ для мальчиковъ и одной въ Майминскомъ станадля давочевъ, спрашиваетъ: "нътъ ли краткаго и общепонятнаго изложенія ученія о сельскихъ трудахъ, принадлежащихъ мущинамъ, усвоенныхъ женщинамъ, и общихъ для тъхъ и другихъ? Ознакомясь съ налендаремъ флоры Линнея и даже списавъ его, спрашиваеть: нъть ли также такого календаря натуры?... "въ которомъ бы представлялась картина произведеній многоразличной премудрости Божіей и сыновъ человъческихъ: въ нихъ и съ ними ея веселіе, ихъ она избрала себъ въ сотрудники, имъ показываеть дела свои и законы, по какимъ она доныме делаеть съ Отцемъ своимъ: и если она имветъ свое веселіе въ сынахъ человъческихъ, то и сыны человъческие не должны ли искать веселія своего въ повнаніи Премудрости Божіей, въ удявленіи дъламъ ен, въ наслаждении ею, въ подражания ей, въ соединенін съ нею, въ уподобленіи ей"?... "Такую книгу могли бы дъти вемледъльцевъ читать отцамъ и матерямъ своимъ безграмотнымъ и сноль благотворныя могуть последствія произойти оть сего". Нъкоторыя письма о. Макарія свидътьствують о его любознательностии любви въ наукамъ вообще, но мы приведемъ ихъ въ последствін вакъ единственный источникъ при описаніи его пребыванія въ Казани и посъщени тамошняго университета. Изъ писемъ же

Digitized by Google

его мы видемъ, какъ омъ любилъ и понималь искусство. Въ майской внежив Странника за 1861 годъ напечатано письмо о. Макарія въ авадемику М. И. Мягкову, который пожертвоваль походную церковь миссіи. Письмо это не попало въ помянутое собраніе нисемъ о. Маварія, изданное въ 1860 году. Оно такъ интересно, что нельзя не благодарить А. Г. Малькова, сообщившаго его. О. Макарій, описывая свои впечативнія при осматриваніи имъ въ бытность свою въ С.-Петербургъ картинъ Егорова и Брюдова, останавдивается особенно на изображении Расиятия въ протестантской цервви. Отдавая справедливость выраженіямъ ликамъ Інсуса Христа, Богоматери и ап. Іоанна, онъ не мирится съ изображеніемъ Магдалины и говорить: "но Магдалина—о несчастное упрямство и спосиравіє генія!-та Магдалина, которая была обращена Інсусомъ отъ грвха къ честотъ, Магдалина, изъ которой Онъ изгналь семь бъсовъ и которой весь характеръ состоить въ поваянія, уже вкусившемъ и увидовшемъ, сколько благъ Господь, но еще продолжающемся и ръшившемся непреставно содержать виновную плоть въ обузданіи, порабощеніи и смиреніи, -- Магдалина, свидътельница смерти Інсусовой, когда должна причащаться страданій Христовыхъ и участвовать въ неизреченней печали Его Пречистой Матери, представляется вамъ роскошною и твлесивншею врасавицею и разряжена не только попреженему, но и по последнему, пышные и раздутые рукава выписаны для нея изъ самой Франціи. Гдв здесь возможность, современность и истина? Но такова участь совершеннъйшихъ дълъ человъчесвихъ; онъ всегда ознаменованы бывають печатію несовершенства и неправильности, потому что мы всв человии, и человъи неправильные ... Приведемъ истати мысли о. Макарія объ искусствъ, высказанныя имъ еще въ бытность его студентомъ духовной академін въ сочиненім его на заданную тему, навъ упражнение. Основная мысль сходна съ мыслью его современника Жанъ-Поль-Рихтера, который, какъ извъстно, высказываль мысль, что повзія есть зеркало, въ которомъ отражается жизнь. Студентъ Глухаревъ писалъ: "Совершенство искусства состоить въ совершенномъ подражании природъ; природа есть образець; искусство достигаеть своего назначенія, когда представляеть върный онаго списокъ, когда, какъ въ чистомъ зерцаль, исто отражаются въ немъ образы предметовъ существующихъ, или могущихъ существовать въ области природы, воображенія ума человъческаго ч 10)... О. Макарія залимала и музыка, съ которой онъ быль нъсколько знаконъ. Макарій никогда не выставлять своего имени на обонть соченениях и даже на вопросы о томъ отвъчать уклончиво: но въ письмахъ его находимъ указаніе, что опъ заботился о гармонизаціи своихъ мелододій. Въ письмъ въ Н.-- в Д. М. (ч. 1, стр. 217) онъ пишеть: "Желая соотвътствовать благочестивому усердю вашему из церновной миссін завішней, котораго намятники украінають походилій храмъ нашъ, представляю вамъ одинъ поаломъ Давидовъ оъ нетами, но которымъ вы можете догадаться, какъ и распеваю въ монкъ прогульзкъ и путемествикъ во службъ. Ноты соотвътствують еврейскому тексту, который написань нодь ними съ переводомъ россійскимъ. Мив ихъ разыгрываль въ Барнаулв на оортепівно одинъ молодой господинь, но онъ не нивль времени исправить мон ноты, дать имъ установленный закономь музыки видь и положить на бумагу аккорды. Все это предоставлено вамъ, н и осмениваюсь питать весьма пріятную надежду, уверяющую неня, что воспріявъ въ покровительство ваше какъ бы усиновите эти звуки, несущеся къ вамъ изъ горъ Алтайскихъ, звуки, какіе прінскаль я въ душт моей для высокой птени пророка. Вы дадите имъ приличное образование и украниение, соедините еъ ними священные тоны вашего сердца и пришдете ко мив ивчто нохожее на концертъ, который мив иногла разыгрывали въ Барнаулъ на фортеніано"... Въ письмъ въ Г. Т. М. (стр. 197). "Богопреданной вдовица носыдаю въ подарокъ псальну, которую ною и самъ по временамъ; сложить ее желаніе возбуждено израстною страстною паснію западных христіань: "Stabat Mater dolorosa". He o toë an niche, notopas haxogetes be числь другихъ въ его "Лепть", изданой въ пользу бъдныхъ между новопрещеными при нервовной антайсной мносін, здісь говорится? Эту "Ленту" также какъ и "песнь о преподобиомъ Алексів челована Бокіснъ" и тоже съ аккомпаниментомъ сортеліало о. Макарій раздаваль своимъ знакомымъ. На оборотъ

<sup>17)</sup> Выше было указано на собраніе этих коношеских сочиненій его, хранящихся въ библіотек'я моск. дух. академін.



каждей мов этихъ брошюръ напечатано приглашение из седийствію усердными приношеніями успъхамъ церновной антайской инссін. Мы тоже получили отъ о. Макарія объ эти брошюры лично и были свидотелями, какъ онъ по нимъ при несъ пълъ н самъ авномианироваль себъ на фортепіано. Годосъ у него быть слабъ, но онъ все-таки пълъ. Это было меньше нежели за годъ до кончины о. Макарія. О. Макарій очень любиль хорошее дервовное птніе, но только не такъ-навываемое итальянское, а простое изстари усвоенное нашей церковью. Мы увлеклись бы очень далеко, еслибы стали продолжать характерлетическія выписки изъ писенъ о. Макарія. Мы не моженъ позводить себъ увлониться отъ взятой на себя задачи только собрать по возножности и указать матеріалы для біографія этой замічательной личности. Причемъ не можемъ не высказать сожальнія, что натеріаловъ изъ записаннаго очевидцами и современниками его оказывается еще сравнительно мало и что оказавшееся на лицо очень отвывочно и неполно. Всего больше приходится жалэть о томъ, что не все еще издано, какъ мы сказали, да и то немногое, что издано отъ его имени и особенне собрание его писемъ, издано довольно небрежно; но и за то немногое, что издано, ны должны быть благодарны издателямъ, потому что письма о. Макарія вром'в превосходныхъ поученій служать однивъ взъ - «Въ- неточниковъ для повърки появившихоя въ печати свъдълій о немъ. Кромъ дневника съ отчетомъ по своей дъятельности и переписки съ благотворителями мисеіи, друзьями и знаномыми о. Макарій продолжаль заниматься, какъ извёстно, и учеными работами. Мы уже упоминали, что онъ переводиль для воронежеваго епископа Антонія огласительныя слова Осодора Студійскаго. Переводъ этотъ, начатый о. Макаріемъ еще въ бытиесть его въ Гленской пустыни, оконченъ на Алтав 10). Затамъ онъ перевель Іоанна Льствичника, Исповадавіе бл. Августяна, боседы св. Григорія Великаго. Что эти переводы отличались хорошими качествами, свидётельствуеть вниманіе на нимь такого строгаго ценителя, какине быль интрополить Филареть. Выразивъ въ письмъ отъ 28 марта 1829 года желаніе получить отъ о. Макарія рукопись Іоанна Лествичника для напечатанія,

<sup>20)</sup> Письма архимандрита Макарія. Ч. 1, стр. 109.



митрополить продолжаеть: "желаль бы я читать и переводъ исповеданія бл. Августина; а до перевода беседь св. Григорія Великаго чувствую такую жадность, что хотыть бы получать оный по частямъ, по мъръ, какъ онъ дъязется. Что принадлежить до встриченного въ семъ переводь затруднения, мое мивние: переводить вёрно все, и отложить до разсужденія цензуры, нужно ли нъ какому мъсту примъчаніе, или что другое«. Къ этому же времени относятся первыя попытки о. Макарія въ осуществленію его главнаго труда по переводу всей Библін на русскій язынъ съ еврейскаго. Мы перейдемъ къ возможно полному и обстоятельному изложенію всвять перипетій этого капитальнаго труда, которому о. Макарій посвятиль, не смотря на всв непріятности, нъвзгоды, противодъйствія, весь остатокъ жизни; но предварительно укажемъ и на другіе труды и занятія, относящіеся но времени его пребыванія на Алтав. Такъ, руководствуясь опытомъ какъ миссіонеръ, о. Макарій написаль цельій проенть, посвященный миссіонерскому двлу: "Мысли о способахъ въ услъннъйшему распространенію христіанской вёры между евреями, магометанами и язычниками въ Россійской державъ". Рукопись эту онъ послаль епархіальному епископу, преосвященному Агапиту съ прошеніемъ о представленіи ея Святьйшему Синоду. Рукопись эта находится въ Троицкой Лавръ, въ академической библютекъ въ отдълъ рукописей, по каталогу Горскаго № 8, куда попала конечно чрезъ митрополита Филарета, получившаго ее изъ Св. Синода. Желающіе ближе ознавомиться съ этимъ превосходнымъ проектомъ о. Макарія, найдуть списки съ его рукописи, кромъ помянутой академической библіотеки, и въ отдълъ рукописей въ московскомъ публичномъ румянцевскомъ музев. Здвсь мы можемъ только вкратив познакомить съ содержаніемъ проекта.

Въ виду способовъ къ успъщнъйшему распространенію христіанской въры между язычниками, магометанами и евреями, о. Макарій предварительно указываетъ на необходимость перевода и изданія полной Библіи съ оригинальныхъ языковъ на живой русскій языкъ, и не только для мірянъ, но и для большей части служителей церкви, такъ какъ славянскій языкъ сталь уже мертвымъ и недостаточно понятнымъ и долженъ остаться въ употребленіи лишь въ церковномъ богослуженіи. А вчтобы св. Библія разливала изобильнъйшею мърою истинный свъть въ россійской церкви вкупъ со всеми другими", -- онъ желаеть умноженія числа грамотныхъ въ простомъ народь: что можеть быть достигнуто заведеніемъ школь не только по селамъ, отстоящимъ неръдко, особенно въ Сибири, далеко отъ деревень, но и по всъмъ деревнямъ, и не для однихъ мальчиковъ, но и для девочевъ-будущихъ матерей поволеній. "Женщины также искуплены вровію Іисуса Христа и первыя насъ учать, первыя бросають свмена въ двиственную почву детскаго сердца". Сожалвя о милліонахъ людей, пропадающихъ во тьмі невіжества, о. Макарій указываеть на великаго учителя вселенскаго Іоанна Златоуста, который въ одной изъ бесъдъ на Дъянія св. Апостоловъ, поставияеть за правило, чтобы всякое селеніе христіанское имъло свою церковь и своего священника. Церкви эти, по мивнію о. Макарія, должны бы быть самой простой, незатвиливой архитектуры, а священникъ съ единственнымъ причетникомъ, равно какъ и жены ихъ могли быть преподавателями въ школахъ; дъти же не были бы вынуждены бёгать за нёсколько версть въ село для того, чтобы учиться; а оставаясь дома, могли бы после ученія въ свое время помогать родителямъ въ полевыхъ работахъ и рукодъльяхъ. Мы привели въ очень сокращенномъ и сжатомъ видь начало его общирной рукописи, съ которой желающимъ познакомиться вполнъ мы уже указали на помянутыя библютеви, а теперь завлючимъ первыя три главы рукописи изложеніемъ его мысли: "Конечно суммы огромныя были бы нужны, великія движенія и усиліи неизбъжны, разныя непріятности необходимы; но, вопервыхъ, это дело было бы производимо малопо-малу, съ тихою постепенностью, --- и сей малый ручей, еслибы произошель изъ родника Приснотекущаго, скоро въ своемъ теченім соединился бы съ другими потоками, содвлался бы малою рвчкою; а сія рвчка, соединившись съ другими, явилась бы въ свое время ракою великою, которая изобильныя благословенія Божія разливала бы въ русскомъ народъ; а вовторыхъ, всъ затрудненія ничего не значать въ сравненіи съ важнейшею и священнъйшею нуждою церкви и государства, состоящею въ христіанскомъ просвіщенім всего народа, хотя и не всего одною мітрою. А чіть боліте світь Христовь будеть распространяться въ нашемъ народъ, тъмъ онъ въ безчисленныхъ прикосновені-

яхъ въ инородцамъ и въ сношеніи съ ними благотвориве будеть дъйствовать на невърныхъ и приближать ихъ къ соединению съ церковію Христовой; твиъ болве добрыхъ двлютелей для жатвы Господней церковь будеть получать отъ народа, и когда миссіонеры будуть стараться о заведенін детскихь училишь между новокрещеными, тогда сін не скажуть имъ: "почему же вы мучите насъ, когда старыхъ христіанъ своихъ не учите знать христіанскую віру?"—Затімь въ слідующихь главахь, послів предварительных объясненій о необходимости для миссіонерскаго дъла воспитательныхъ заведеній для обоего пола и нужды въ миссіонерахъ, какъ безбрачныхъ, такъ и женатыхъ, о. Мажарій весь составъ миссіонерскаго діла разділяєть: на 1) россійское миссіонерское общество при Св. Синодъ; 2) образовательныя заведенія-мужское и женское въ пользу церковныхъ миссій и 3) сословіє самихъ миссіонеровъ, т.-е. безбрачныхъ н вдовыхъ, подвижницъ, посвятившихъ одиночество свое Богу, и миссіонеровъ семейныхъ. На миссіонерское общество онъ вознагаеть: ревностное содъйствіе въ распространенію христіанства, доброе устроение миссіонерскихъ образовательныхъ заведеній, стремленіе въ благосостоянію и усивхамъ церковныхъ миссій въ Россіи, обращеніе раскольниковъ къ союзу и общенію съ православною церковію и заведеніе церквей и школь по деревнямъ. Затъмъ входить въ подробности и показываетъ, какъ достигнуть распространенія Слова Божія. Первымъ деломъ ставить переводь Библін и Новаго Зав'єта съ оригинальных языковъ на русскій и другіе языки иновърныхъ ниородцевъ — подданныхъ Россіи, потомъ указываеть какъ пріобрести и денежныя средства на способы къ миссіонерскому дълу. Указыван на возможность ошебовъ и погращностей, соватуеть не унывать и ставить въ примъръ Петра Великаго, который и дълая ошибки все-таки научился изъ уроковъ, данныхъ ему врагами, побъждать этихъ самыхъ враговъ и увънчать Россію славою. Совътуетъ изданіе Корана на арабскомъ языків съ изобличительными заивчаніями. Просвътительной двятельности миссіонерскаго общества предоставляеть изданіе Библіи и Новаго Завъта на язывахъ оригинальныхъ съ полнымъ по возможности показаніемъ. различія чтеній по различнымъ древивншимъ спискамъ Библік, дабы видно было, что Библія, проходя чрезъ толикіе въка, не

могла повредиться и изманиться въ существенномъ. Іясусъ Христосъ обличаль книжниковь и сариссевь за лицемиріе и ученіе, несогласное съ чистотою заповъдей Божімхъ, не обанчала ихъ однако за повреждение книгь, писанных боговдохновенными пророками, в говориль: "испытайте Писанія: онв свидвтельствують обо Мев". Для этой же цвли считаеть потребнымъ издание понашеныхъ съ переводомъ на русскій языкъ сочиненій всёхъ церковныхъ писателей перваго въка, нъкоторыхъ втораго, третьяго и дальнъйшихъ, а также новъйшихъ. Кромъ изданія и распространенія въ народь обществомъ нравоучительныхъ и назидательныхъ внигъ, о. Макарій выражаеть желаніе, чтобы Св. Синодъ разръшиль обществу печатать Сборникь, подъ названіемь "Въстинкъ Россійской первви", біографін достопамятных лиць въ россійской церкви новъйшихъ временъ, ученіе, слова и бестам знаменитыхъ пастырей и учителей нашихъ и пр. Совътуетъ послать въ разныя христіанскія государства при благонадежномъ руководитель двухъ воспитанниковъ церковной академін, даровитыхъ и понимающихъ по крайней мъръ французскій наыкъ, для ознакомленія съ церковно-воспитательными заведеніями, особенно относительно образованія миссіонеровъ и ихъ действій, внесенія всегодостойнаго вниманія въ путевыя записки и представленія миссіонерскому обществу. Кромъ того подобныя же посольства отправлять и по Россіи для посъщенія училищь, лавръ и монастырей и для привлеченія ихъ какъ въ нравственномъ, такъ и **матеріальномъ отношеніи къ обязанности россійской церкви про**свъщать живущихъ въ Россіи магометанъ, евреевъ и язычниковъ и вводить ихъ въ церковь Христову и въ царство небесное; для путешествія по тамъ мастамъ Россіи, гда много евресвъили магометанъ или язычниковъ, съ цълью наблюденія и составленія ваписокъ о такъ странахъ и народахъ, ихъ языкахъ, нравахъ, обычаяхъ и влиматическихъ условіяхъ. Постояннымъ же дъломъ россійскаго миссіонерскаго общества о. Макарій ставить попеченіе объ устроеніи и благосостояніи обравовательныхъ миссіонерскихъ заведеній, какъ мужскихъ, такъ и женскихъ, и самыхъ миссій цервовныхъ. Выразивъ желаніе, чтобы повсемъстно царилъ духъ Христовъ, чтобы эти дружины церковныя были избавлены отъ закваски садукейской и фарисейской, о. Манарій продолжаєть развивать свой планъ относительно миссіонерчених заведеній и устройства миссій до мельчайших подробмостей. Ничего имъ не забыто, ничего не обойдено имъ-устройотво зданій, домовъ, церквей, выборъ наставниковъ, отношенія ихъ къ учащимся, предметы занятій последнихъ, науки, искусства и ремесла по отношенію къ миссіонерскому ділу, распредъленіе труда и обязанностей между женатыми миссіонерами и неженатыми, между діакомиссами, отношекіе миссіонеровъ въ иноеврцамъ имущимъ и бъднымъ. Указать хотя бы виражив на все это завлено бы насъ очень далеко и все-таки не дало бы возможности представить въ надлежащемъ виде и свете содержание этой замечательной рукописи, свидетельствующей не только объ административныхъ способностяхъ о. Макарія, но и его глубовомъ знаніи и пониманіи жизни и ся нуждь и потребностей. Превосходный и разностороние разработанный проекть этоть быль оставленъ Св. Синодомъ безъ должнаго вниманія уже потому въроятно, что въ немъ между прочимъ развивалась мысль объ изданія всей Библіи на русскомъ языкъ,-мысль, противъ которой были уже воздвигнуты тогда гоненія. О. Макарія вонечно это очень огорчило, но онъ не унываль, и по возвращенін въ Сибирь продолжаль заниматься переводомъ Библіи на русскій языкъ. Кромъ того онъ сдълаль въ разное время извлеченія изъ внигъ Св. Писанія. Собравъ эти извлеченія съ тою цвлію, что не дозволять ли по крайней мврв коть въ извлеченіяхъ польвоваться новообращеннымъ чтеніемъ Св. Писанія по русски, о. Макарій отправиль эти извлеченія подь именемъ "Алфавита Библін" къ московскому военному генералъ-губернатору внязю Д. В. Голицыну, проси содъйствія его къ изденію этого Алфавита. Князь Голицынъ не взяль этого на себя, но отослагь Алфавить из своему эятю графу Протасову, оберъпрокурору Св. Синода. Графъ Протасовъ передаль конечно Св. Синоду, и о. Макарію пришлось потерпъть непріятности. Мы потоворимъ объ этомъ подробиве, когда нерейдемъ къ его переводу Библін, а теперь мы должны сказать еще ивсколько словъ о его "Начальномъ ученін", о которомъ упоминается въ письмакъ митрополита Филарета въ нему. Рукопись эта находится въ московской спархіальной библіотекв и попала туда ввроятно послв смерти митрополита Филарета. Она состоить изъдвухъ частей и озаглавлена такъ на выходномъ листъ, въ заголовкъ

котораго изображень четвероконечный кресть: Начальное ученіе человівкомъ, хотящимъ учитися книгь Божественнаго Писанія-Во има Оца, и Сйа, и Стаго Дха, Липпь. Боже, къ помощь мою коми: Гди, помощи ми потщиса. жал. 26.

Все это написано славянскими буквами. На второмъ листъ большими прописными буквами: святъйшаго правительствующаго Синода члену, высокопреосвященнъйшему митрополиту московскому Филарету и воъмъ сословіямъ царствующаго града Москвы благоговъйнъйшее и усерднъйшее приношеніе. Затъмъ письмо мъ митрополиту Филарету, которое мы приводимъ въ цълости, какъ крайне замъчательное по содержанію и особенно по взгляду о. Макарія на современныя ему печатныя азбуки, буквари, на молитвы, сочиненныя или измышленныя людьми къ этому непризванными.

Високонреосващениваний архипастирь царствующаго града Москви,

Взирая на Господа Інсуса Христа, благословляющаго дътей, воздагающаго святыя руки свои на нихъ, и глаголющаго: "блюдите, да не презрите единаго отъ малыхъ силъ", безъ сомивнія върный рабъ его съ благоволеніемъ пріиметъ сію книжицу, составленную для дътскаго возраста преимущественно, хотя и всявихъ лътъ человъки могутъ употреблять ее съ пользою.

Скоро по вступленіи моемъ въ службу при алтайской церковной миссіи представлялась необходимая потребность такой азбуки, по которой бы можно было съ удобностію учиться славянской и русской грамать, и въ то же время утверждать въ памяти спасительныя истины благочестія въ самыхъ началахъ и основанія ученія Христовой церкви. Думая найти такую азбуку уже въ печати, предполагаль я усвоить ее посредствомъ перевода татарскимъ нарачіямъ инородцевъ здішняго края, для умноженія способовъ къ распространенію между ними Евангелія. Но сколько азбукъ ни представлялось, ни одна не оказывалась удовлетворительною по моимъ соображеніямъ. Въ одной напримітрь видалья молитву Господню: "Отче нашъ!" и другія молитвы, и Символь візры, и Десять запов'ядей на славянскомъ языкъ; а не видальни одной буквы славянской. Въ другой, которая многимъ луч-

ше всвиъ прочихъ 31), не нахожу собранія извістныхъ словъ, которыя въ славянскомъ письме отличаются титалии; не нахожу также привътствія Божіей Матери: "Богородице Діво, радуйся!" а сей недостатовъ не можеть быть пріятнымъ для чувства благовърныхъ людей въ русскомъ народъ. По нуждъ употребляемъ Россійскій букварь для обученія юношества чтенію, изданный въ пользу народныхъ училищь Россійской Имперіи 22). Здёсь представлены тё слова, которыя въ славянскомъ письме отанчаются титлами: но здёсь нёть ни привётствія Божіей Матери: "Богородице Дъво, радуйся", ни Символа въры, ни Десяти заповъдей, ни молитвы въ Духу Святому: "Царю небесный". А молитвъ утренней и вечерней на русскомъ языкъ не могъ я заимствовать изъ сей азбуки для инородцевъ новокрещенныхъ: потому что не всякій всегда, воставъ отъ сна, можеть употребдять такія сдова въ модитев, каковы следующія: "Ты меня эдрава и невредима воздвигь оть сна; (ибо случается, что человакъ въ вечеру здоровъ быль, а проснувшись чувствуеть боль въ головъ или ръзь въ животъ или ломъ въ костяхъ) и разогнавъ тьму нощную, (но случается, и особенно во время осени и замы, что земледвльцы и ремесленники встають оть сна до зари, когда бываеть темно), осіянь радостнымь свётомь дня сего; (но случается, что сей день и не радостенъ, а напротивъ печаленъ, и что какъ встретили, такъ и проводять его со слезами и воздыханіями). Не всякій всегда и отходя ко сну найдеть приличными себъ такія слова, каковы напримъръ: "сподобившись сего нощнаго достигнуть часа", -- молю, -- ко сну меня отходящаго"... ибо случается, что человекъ проводить ночь въ бодрствовании, н уже днемъ засыпаеть, напримёръ сторожь: для отвращенія сихъ затрудненій признано мною за лучшее, последуя руководотву святой периви нашей восточной, одно славословіє: "Слава въ вышнихъ Богу", посредствомъ легкаго измененія немногихъ словъ, означающихъ время, поставить образомъ молитвословій утреннаго и вечерняго. Между твиъ, поедику тв образы модитвословія самые дучніе, которые почерпаются изъ Богодухно-



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Самоучительная Россійская азбука. Третье изданіе. Спб. Въ тинографіи Императорской академіи наукъ 1838.

<sup>22)</sup> Ibid. 1837.

веннаго писанія: то дабы видели достоинство молитвословій цервовныхъ, помъщенныхъ въ сей азбукъ, открыты мною источники ихъ въ Священивищей Библін; а видеть ихъ въ семъ достоинствв, по мивнію моему, надобно человвку для того, чтобы онъ и усвоилъ ихъ сердку, какъ слова Духа Святаго, чтобы молясь словами Духа истины, научиться ему молиться духомъ и истиною. Съ особенною точностію разсудилось мив показать, канимъ образомъ весь Символъ вёры Христовой утверждается на основаніи Слова Божія, откровеннаго посредствомъ чрезвычанных посланниковъ небеснымъ царемъ и Отцемъ человъковъ. Но вроив указаній, по которымъ имвющіє Святую Библію могуть находить въ ней изреченія Божественныя, составляющія существенное ученіе Христіанской в'вры, здісь представлены сін самые текоты, дабы и ть читали ихъ по врайней маръ въ авбукъ, которые не будуть читать ихъ въ Библін. По мивнію моему, съ пользою и утешениемъ сім тексты могуть быть читаны даже твии, кои читають Святую Библію, и читають ее съ равуменіемъ и разсужденіемъ. Кроме молитвъ, взятыхъ изъ церковныхъ книгъ, разсудилось мив представить краткія молитвы на развые случан, взятые также изъ Священнаго Писавія. Наивреніе мое состоить въ томъ, чтобы съ азбукою славянскою и русскою совивстить и Катихизись краткій, составленный изъ саныхъ текстовъ Священнаго Писанія, и небольшой молитвословъ, и чтобы облегчались и уравнивались для народа стези во спасительному Богопознанію единаго истиннаго Бога и посланнаго Имъ Інсуса Христа. Мнв показалось, что не будеть для учащихся нивакого облегченія отъ названій, объщающихъ многое, даже несбыточное; и съ пріятнымъ чувствомъ почтенія и признательности къ благочестію предковъ принято мною старинное надписание славянскаго алфавита \*1), сопровождаемое знаменіемъ преста Христова, призываніемъ имени единаго Бога въ Тронцъ славимаго, и молитвою праткою: "Боже, въ помощь мою вонии". Ничего подобнаго не нашель я въ новъйшихъ азбукахъ; а важется, что не надзежало почитать такія принадлежности христівнскія излишними для первой внижицы, посвященной дів-



<sup>23)</sup> Печат. въ Москвѣ, въ типографіи св. Синода.

тимъ, которой предки наши благоразумно дали надписание: начальное учение человъкамъ, хотящимъ учитися книгъ Божественнаю Имеанія. Боть одариль человъковъ словесностію: въ свое время Онъ далъ имъ способность говорить инсьменами иъ отсутствующимъ въ современности и ко всёмъ будущимъ временамъ; а наконецъ даровалъ имъ и типографію, и алфавить печатный, а все для того, чтобы имъ легче было учиться читать вниги Божественнаго Писанія, все для того, чтобы слово Его, слово истины, слово живое и дъйственное, болъе проницало, очищало и освящало массу вовраждаемаго человъчества. Итакъ, у Бога натъ лицепріятія: Онъ челованамь даеть сін стихін слова; н всякаго, ито только хочеть быть человокомь, приглашаеть въ разсматриванію сихъ знаковъ благороднаго дара, сихъ знаковъ нысли, сихъ безмолвныхъ выраженій ума и сердца, Божескаго и человическаго, къ удевлению, нъ благодарению, къ повлонению и ученю; приглашаеть прямо къ изученю Божественного Писенія и встить предлагаеть необходимое начальное ит тому руковорство и напутствіе; и такъ не отрокамъ только и юношамъ, но и мужамъ и старцамъ; и не мужескому только полу, но и женскому; ибо всв человъки, и всв едино во Христв Інсусв; и никогда для человъка не поздно учиться читать Священное Писаніе, могущее умудрить его во спасеніе върою во Христа Іисуса. Всякій искренній христіанинь знасть, что въ Библіи Богь даровать намъ Слово Свое: есть ли же въ Библін Слово Божіе, то для чего учиться грамоть, есть ли не для того, чтобы читать святую Библію? Эта существленная потребность, насущный хмыбь нашего духа; всв другіе виды должно отвергнуть, или поставить на нежнихъ степеняхъ вниманія, уваженія и желанія: "небо и земин прендуть; но слова Мон, глаголеть Спаситель, не прендуть ". Не сказано впрочемъ: "учиться читать вниги", но просто: учитися книг Вожественного Писанія. Это вначить, что должно учиться грамоть не для того только, чтобы читать книги Священнаго Писанія; но чтобы изучать святую Виблію, и при томъ не умомъ только, но и сердцемъ, не памятію только, но и деломъ н истиною. Опять не сказано: изучить книги, но: учитися книгь Божественнаю Лисанія. Это значить, что вся жизнь христівнина должна быть двительнымъ изучениемъ откровений Божихъ, посредствомъ исполненія води Отца небеснаго вірою въ посланнаго Имъ благословить насъ, Единороднаго Сына Его Інсуса Христа; это значить, что мы во всю жизнь будемъ изучать Библію только отчасти: а совершеннаго, не постиженія, но соверцанія соврывающейся и отврывающейся тамо бездны богатства и премудрости и въдънія Божія достанеть для наполненія въчности избранных радостію о Бога Спаситела. Хотя же представляются письмена, не всвыть народамъ усвоенныя Провиденіемъ; однако, накъ и другихъ народовъ письмена, представляются челованамъ всякаго рода и племени, евреямъ, татарамъ, туркамъ, остякамъ, вамчадаламъ, потому что Богъ хощеть, чтобы всё люди спаслеся и достигли познанія истины. 1 Тим. п. 4. Единая, святая, соборная и апостольская церковь Христова соединяеть въ себъ всв народы въ одно семейство Божіе; всявая частная христіанская церковь имъеть сей священный характеръ всеобщности; посему и Россійская церковь отъ всего человичества ожидаеть и принимаеть человъковъ, для которыхъ предназначено слово славянсное и Россійское содвиаться органомъ Слова Божія, орудіємъ силы Божіей но спасенію вёрою во Христа, благовёствующаго гръшникамъ всепрощеніе именемъ Божівиъ, примиреніе съ Богомъ, освобождение отъ граха, усыновление Богу и евободный входъ въ въчное царство Его.

Всепокорнъйше прошу васъ, милостивъйшій архипастырь, о снисходительномъ соизволеніи, чтобы сія дътская внижица, когда будеть и напечатана, украшалась именемъ вашего высокопреосвященства и именемъ царствующаго града Москвы. Пастырь предшествовалъ паствъ своей въ благотвореніи бъднымъ людямъ изъ инородцевъ новокрещенныхъ при алтайской церковной миссіи. Сія миссія со времени учрежденія своего всегда находила въ любви вашей ко всему, что Христово, обильныя вспоможенія и безъ упрека.

Всепокорнъйше прошу васъ, милостивъйшій архипастырь, о томъ также, чтобы для напечатанія сей книжицы было употреблено иждивеніе вашего высокопреосвященства и другихъ благотворителей церковной алтайской миссіи во всъхъ сословіяхъ царствующаго града Москвы: ибо не имъю собственныхъ способовъ для напечатанія сей азбуки славянской и русской; а она для успъховъ служенія миссіи весьма благопотребна, весьма нужна, необходима. Одно изъ важивішихъ дълъ, состав-

дяющихъ службу миссіи, есть обученіе новокрещенныхъ инородцевъ грамать не только природныхъ нарвчій ихъ, но и славянской и русской, потому что они призваны учавствовать въ общественномъ богослужение нашей церкви, совершаемомъ на славнискомъ языкъ, и потому что вошедши въ общение съ народомъ русскимъ въ единой въръ, для лучиваго познамія сей спасительной въры они должны искать общенія съ нижи въ самомъ языкъ русскомъ, и изучать сей живой языкъ, на которомъ, по милости Божіей, миветь церковь наша уже Новый Завёть в нъкоторыя изъ священныхъ книгъ Ветхаго. Между тъмъ почитаю за нужное и отомъ упомянуть, что внупъ съ дътьми мовокрещенных инородцевъ обучаются при миссін дъти инородцевъ давно-прещенных и обрусвещих и дети русских людей, что миссія приготовляєть уже для представленія церновному начальству сообразную сей славянской и русской авбука вабуку на телеутскомъ нарвчім, которое въ близкомъ сродстве со всеми другими нарвчівми завщинхъ инородцевъ, и для всехъ ихъ понятное, что охота учиться грамать славянской и русской въ неородиахъ новонрещенныхъ открывается по временамъ весьма благонадежными признаками, и что некоторые изъ нихъ, уже моди женатые, почти и безъ пособія мносін выучникь грамотъ славянской и русской. Миссія долина видеть въ этомъ обедрительное знаменіе Провиданія Бомія, и симъ искрамъ желаній стремящихся въ истиниому и доброму представлять пищу.

Помышляю о безчисленных благодвяніяхь, въ продолженіе двадцати семи лють, мню на добро, совершаемыхъ великодушіемъ наставника моего въ Господъ, и попеченіемъ отеческаго во Христь сердца вашего о душь моей.

Благословите, милостивъйщій архинастырь, мое желаніе сосдинить съ дътекою инижицею выраженіе любящихъ такія помышленія чувствъ искремявищаго высокопочитанія и сердечныго благодаренія, которыя долженъ сохранить всегда

Вашего высокопреосвященства, милостивейшаго архипастыря и отца, всепокоритейшій послушника архимандрита Макарій.

1841 г. декабря 29-го дня. Томскъ.



Затвиъ часть І, въ которой издагаются сдавянскія письмена и русскія буквы, слоги изъ двукъ буквъ, изъ трекъ буквъ и образцы словъ безъ титлъ и подъ титлами, и наконецъ цифры славянскія, арабскія и римскія. Въ части ІІ-, чтенія изъ Свяменяаго Писанія и нівкоторыя модитвы церковныя". Все это на русскомъ явыкъ, но съ указаніемъ кингъ, главъ и стиховъ, по которымъ можно найти въ славянскомъ текств. Кромв того, вявов въ стихахъ, извлеченныхъ изъ книгъ Св. Писанія, изложены основанія христіанскаго ученія о Богопознаніи и Богопочитанів. Всв эти изреченія Св. Писанія, съ указаніемъ въ выноскахъ откуда взяты, такъ корошо избраны и подобраны, такъ соответствують наижченной цели, что лучшаго и желать нельзя для начальнаго ученія. Очень жаль, что такан общеполезная руконнеь остается до сихъ поръ неизданною. Общество дюбителей духовного просвъщенія принесло бы большую пользу, издавъ вту рукопись взамънъ безсмысленныхъ букварей и азбукъ, распространяемыхъ поневоль повсюду за отсутотвіемъ чеголибо болъе дъльного для первоначального обученія. Если гоненію подвергались Св. Писанія на русскомъ явыкі и самому мигрополиту Филарету досталось за русскіе тексты нъ Катехизиев его, то ужъ вочечно нечего было и думать объ изданіи такого мачального обученія, где главное место занимали извлеченія изъ Св. Писалія на русскомъ языкв. Теперь эти препоны исчезии уже давно, и митрополить Филареть домиль до осуществленія его завътной и такъ долго лелвемой имъ мысли-до разръшенія жаданій жингъ Св. Писанія на русскомъ языкі, но рукопись о. Манарін была почему-то вабыта: Самъ о. Манарій придавыть такую цвну, такое вначеніе извлеченіямъ изъ Св. Писанія, собраннымъ во II части Начальнаго ученія, что въ заключенія, въ вонив этой части, обращается из родителямъ такъ: "не соизволить ин благочестивые родители, и преимуществение матери. сами пріучать дітей своих в находить и читать означенные въ сей книжицъ тексты Священнаго Писанія и помогать имъ разумъть изреченія Дука истины? Лучшее время для сего святаго семейственнаго утъщенія есть воскресный день. Люди небъдные могли бы имъть особый, нарочно для сего назначенный и въ чистоть сохраняемый, экземплярь сей книжицы. При вступленіи молодыхъ людей въ супружество и при разлукъ съ родителями

они получали бы отъ натерей витств съ нконами спо инивину, но, можетъ быть, матери восхотъли бы и у себя оставлять вкземиляръ ея: посему, ногда дитя уже могло бы читать эту инижицу, достаточные родители купили бы два энземпляра ея, ком оба были бы употребляемы ими въ священизать бесъдахъ съдатьми. Люди высшихъ сословій могли бы имять при сихъ инижицахъ портреты благонравныхъ дётей. Сіи памятники, сін залоги, сін благословенія рачительно были бы сохраняемы въхристіанскихъ семействахъ. Нередко оне бывали бы освящаемых молитвенными воспоминаніями и слезами. Сердде матери помимаєть все «.

Въ концъ этой рукописи, очень заботливо—прасиво и четко переписанной, есть приписия рукою о. Макарія: для тыпографа. Покоривище прошу печатать по-славянски все, что находится въ этой книжев на славянскомъ языкъ. А. М.

На письмо, при которомъ быда препровождена эта рукопись, также накъ и на другія---о библейскомъ алеавить и о невесодъбиблій, митрополить отвічаль: "Сь вашимь начальным ученісмь не знаю что дълать. Теперь болье нежели погда-либо возбраняють замінять славянское русскимь. О библейском алфавини, по той же причив, вовсе нъть надежды, чтобы могь быть напечатанъ. И признаюсь вамъ, что мив намется онъ составленнымъ непривлекательно для употребленія. И рукописью перевода ветхозаветных внигь не очень хвалитесь. Здесь явился литографированный переводь нёкоторыхъ съ примъчаніями, противными достоинству пророчествъ, и другими неправильностями, в возбудиль сильное прещеніе. Сов'ятую держаться строже въ предъдакъ послушанія и не очень довірять своему, котя и въ добру стремящемуся мудрованію. И різдко пишу и непріятно. Простите и имъйте теритніе и молитесь, чтобъ я лучше могь двиствовальи дучше въ вамъ писать. Благословение Божие да пребываеть съ вами, и сотрудниками, и съ учениками вашими, и съ дълами вашими, во славу Божію и спасеніе душъ предпріемлемыми. "Филаретъ, М. Московскій. Спб. мая 1. 1843.

"Князь Александръ Николаевичъ вспоминаетъ васъ съ дюбобію. Онъ съ миромъ оставиль службу и занимается теперь своимъ ослабъвшимъ зрвніемъ, которое впрочемъ есть надежда сохранить,—о чемъ и вы сотворите молитву". Письмо это было маписано подъ вліянісмъ ненріятностей, которыя пришлось вынесть митрополиту Филарету по поводу перевода Библіи Павскаго. О. Макарій, такъ же какъ и Павскій, котя и не такъ строго, какъ Павскій, держался мысли точнаго перевода съ еврейскаго подлинника, а митрополить Филареть находиль необходинымъ соображаться съ переводомъ 70 толковниковъ и даже церковнославянскимъ.

Кромъ вовхъ этихъ показанныхъ занятій о. Макарія во время пребыванія его на Алтав были и такія, которыя прямо относидись въдълу мносів и составляли немалую для него заботу, доставдяя ему въ то же время и не мало труда. Съ татарскимъ языкомъ онъ немного ознавомился прежде, но татарскій языкь не быль общимъ между различными инородцами иностранцами Алтая. Язынъ каждаго изъ этихъ народдевъ представляль особенности. Вотъ почему о. Макарій и говариваль, что онъ какъ нишій накопиль "суму полную поданній отъ этихъ народцевъ", но надобно было равобраться въ этомъ матеріаль, влассиенцировать его, составить словарь наиболье употребительныйшаго нарычія телеутскаго или теленгутского, переводить Евангеліе, Псалмы и хотя избранные текоты изъ другихъ книгъ священного Писанія, церковныя пъсни, модитву Господню и другія модитвы. Симводъ візры, десять заповъдей съ толкованіемъ и многое, что необходимо для новообращенныхъ, не знавшихъ вовсе русскаго языка, составить Катехивисъ краткій и краткую Священную Исторію. Все это требовало и времени и труда и лежало на одномъ о. Макарів, потому что у о. Макарія было только два помощника-Нигрицкій и Ландышевъ, изъ которыхъ первый получиль образованіе въ духовномъ училище, а второй въ семинаріи и, следовательно въ ученыхъ трудахъ о. Макарію большой номощи оказать не могли. Нигрицей помогаль о. Макарію переписывать Библію, да и въ 1842 году по болъзни оставиль миссію. Ландышевъ, котораго о. Макарій полюбиль за его рвеніе къ миссіонерскому дълу, врядъ ли могъ посвящать себя филологическимъ заяятіямъ безъ руководства о. Макарія. Ловидкій, прибывшій на Алтай съ о. Макаріемъ въ 1840 году, быль студенть ветеринаръ Московсвой Медико-Хирургической академіи, въ которую обыкновенно поступали молодые люди, не надъявшеся выдержать вступительный экзамень въ университеть (поступившіе въ ветеринарное

отдъленіе были еще слабве, такъ какъ вступительный экзаменъ быль еще менве строгь) и, следовательно, Ловицкій едва ли могь по степени полученнаго имъ образованія спосившествовать онлологическимъ трудамъ о. Макарія.

Хотя о. Макарій предпочиталь говорить проповіди, поученія безъ предварительнаго подготовленія, но и написаль ихъ довольно и по своему желанію и по желанію другихъ. Не мало написать ихъ по порученію преосв. Іова, какъ мы знаемъ, не мало и по собственному влеченію, такъ какъ бользнь груди не нозволяла ему неогда говорять проповъде самому и вынуждала поручать прочтеніе ихъ его помощинкамъ. Что по смерти о. Макарія они были собраны, свидетельствуєть письмо и. Филарета въ архіси. Тверскому Алексію 1883 (стр. 31)... "какую проповъдь о. Макарія напечатать, разсудите съ добрымъ советомъ. Сколько помню, я встречаль въ нихъ доброе по частямъ, но цвлой не представлялось, которую прямо указаль бы для вашею изданія. "-Что это за изданіе, намъ неизвъстно. Есть изданіе 1854 года, оно озаглавлено: нъсколько словъ покойнаго архимандрита Макарія, бывшаго начальника алтайской церковной миссін. Москва. Типогр. А. Семена. Изданы только девять "словъ" изъ произнесенныхъ имъ въ Костромъ и на Алгав. Неужели "добрый совыть" "разсудиль" напечатать тольно ихъ? Судя по этимъ изданнымъ проповъдямъ мы въ правъ заключить, что "добрый состью поступыть не совстви основательно, если "разсудиль" не печатать остальныхъ.

Теперь приступимъ въ капитальному труду о. Макарія—его переводу Библіи на русскій языкъ. О. Макарій быль уже издавна знакомъ съ еврейскимъ подлинникомъ Библіи. Это подтверждаетъ и письмо его изъ Бійска, 29 марта 1835 года, въ Г. Т. М. (стр. 204, ч. І): "Я собираюсь еще приступить въ изученю еврейской библіи. Охота открывась недавно въ прикосновеніи по службъ въ некрещенымъ евреямъ, и хотя я не надъюсь уже прочитать всъ книги Ветхаго Завъта на еврейскомъ языкъ до смерти, однако думаю, что Господь, не оставившій тщетными усилій монхъ въ знакомствъ съ безграмотными наръчіями полудикихъ племенъ, даруетъ нъкій плодъ въ возобновленіи занятій начавшихся въ семинаріи и продолжавшихся въ академіи, впрочемъ давно уже, къ чувствительнъйшему раскаянію моему, пре-

свченныхъ". О. Макарій быль студентомъ С.-Петербургской Духовной Академін въ эпоху процватанія Россійскаго Библейскаго Общества. Какъ человъкъ близкій къ ректору академін, архимандриту Филарету, одному изъ дългольнъйшихъ членовъ общества, студенть Глухаревъ весьма вфроятно принималь участіе въ переводъ св. Писанія на русскій языкъ. 16 марта 1816, слъдовательно за годъ до окончанія имъ курса въ академін, коммиссія духовныхъ училищъ, всявдствіе Высочайшаго повельнія относительно передоженія Новаго Завъта на русскій языкъ. поручна двло это ректору академін архимандриту Филарету съпрочими членами академін, съ соблюденіемъ правиль, изъ коихъ одно гласило: для посившности переводъ раздвлить на нескольколицъ, коихъ избраніе предоставляется усмотринію его же, архимандрита Филарета. Хотя здёсь упоминается только Новый Завътъ, но затъмъ, какъ извъстно, были переведены книги и Ветхаго. Не даромъ же о. Макарій упомянуль въ вышеприведенновъ письмъ къ Г. Т. М. о своихъ занятіяхъ по изученію еврейской библін, "начавшихся въ семинаріи и продолжавшихся въ академін". Протоіерей Ландышевъ разоказываеть, какъ живой свидътель, случай, который привлекъ о. Макарія вновь нъ занятію переводомъ Библін. Имъ овладъла одно время какая-то безотчетная тоска. О. Макарій не зналь, что ділать, за что приняться, недостатка въ занятіяхъ у него никогда не было, но туть за что онь ни принимался, что ни двлагь, все какъ-то не спорилось, не влеилось. Въ такую минуту онъ нечанино взглянуль на полку съ внигами и глаза его остановились на еврейской библін. Онъ взяль ее, развернуль и первое, что попалось на глава была книга Іова. О. Макарій принядся читать ее и чтобы испытать свои силы, сталь записывать по-руссии прочитанное по-еврейски. Это его такъ увлекло, что съ одного присъста явилась въ русскомъ переводъ вся первая глава книги Іова. Припомнивъ, что Библейское Общество усивло передать по-русски изъ Ветхаго Завъта только до вниги Іова, онъ сталъ продолжать заниматься переводомъ книги Іова и темъ положиль. начало своему труду по переводу своей Библін, съ которымъ в не разставался до конца жизни.

Зная, что М. Филареть постоянню и горячо стояль за русскій переводь библін, архимандрить Макарій послаль ему, 23

марта 1884 года, куъ Маймы письмо, въ которомъ издожиль овои мысли о необходимости русскаго перевода 34). Поводомъ въ этому инсьму было слово, сназанное митрополитомъ 22 августа 1838 года и напочетанное въ Христіанскомъ чтенін за тоть же годъ. Ознакомнов изъ того слова съ мыслями митрополита Филарета относительно воданія свода запоновь из чести и славь Государя Нинолая, - о. Манарій высказаль въ своемъ письма между прочимъ надежду, что "и полная библія, будучи единственнымъ разнообразнымъ сведотельствомъ о Інсусъ, напъ о Христв и Царъ-царей, есть основаніе я крипость государотвенных завоновъ православной Россів" явится томе на понятномъ для вствъ сыновъ Россіи языка. Бавгодаря Государю Александру І-му новый завить и исантырь уже переведены на русскій языкь, а мелательно также для возвышенія славы и паротвованія Государя Николая Павловича, чтобы и полная библія явилось на языка, на ноторомъ выслеть, говорять и пишуть русскіе. Святые апостолы въ божественныхъ книгахъ новозаветныхъ сомлаются на представанія въ встховаватныхь; желательно, чтобъ и эти были переведены на русскій явынь, гораздо болье понятный, чэнь уже устарыний для помещанія многимь славянскій. "Новый и ветхій завіть простирають одить другому руку и слово апостольское со словомъ пророческимъ, какъ соотейтственныя орудія муссикійскія, любять согланиться и составлять единую божественную гармовію, півняющую умы въ послушаніе віры. Святой апостоять называеть пророчесное слово светильникомъ, освъщающимъ темное мъсто естественного разума человъческато"... Собравь всв неблагопріятные отвывы о перевокв Библін. Манарій очень твердо и разумно опровергь ихъ и разъяснить вев недоразумънія и ложныя опасенія, и напротивъ того самъ выразнив опассийн, что тъ инородиы, которые уже были близки къ просвещению словомъ Божимъ и овнакомились съ новычъ завътонъ на русскомъ языкъ, предуть въ сомевние узнавъ, что ветхозоветныя иниги выпрещени въ русскомъ перевода всладотвіє какихъ-нибудь отпрывшихся сомивній и оставлены на языка славнискомъ, которато простой народъ не понимаетъ.

<sup>34)</sup> Письмо это напечатано въ прибавленіямъ къ твореніямъ св. отцовъ. Годъ 19-й, кн. 2. Москва 1861. стр. 292—326.

Подная русская библія нужна и евреямъ, для которыхъ она послужить серпомъ Боміямъ въ благословенной жатвъ. И свътснимъ дюдямъ высшаго соодонія, ноторые, не понямая славянскаго языка, обращаются въ желакін питаться словомъ Божіниъ въ иностраннымъ переводамъ, причемъ, подравансь вліянію иностранных в толкователей, инкоторые отнали от православной цериви и перешан въ другое исповъданіе. И духовными, ивъ которыхъ не все имеють досугь и возможность и способность прибытать нь средотвань ученымь, а всё особенно въ воспитательных заведеніяхъ цервовныхъ долины руководствоваться св. писаніемъ. И миссіонерамъ, которые имъя въ полной русской библік богатранес вингохранилище, легко обходилесь бы безъ немецииъ или лединскихъ тяжеловъсимъъ толиовинговъ. Восполнить недостатовъ русской библів можно бы легко и споро, издавая при С.-Петербурговой духовной анадеміи журналь со спеціальной цілію переводить съ еврейскаго и греческаго на русскій и разсылать преподавителямь въ семинаріяхь и академіяхъ вим'я ветхаго вавъта. Еслибы при томъ въ четыре мізсяна выходило по внигв, равной по мірт новому завіту, то ножно было бы въ два года недать весь ветлій завёть. Если же долго будемъ бояться препятствій и затрудненій, то дождемся пожалуй того, что Англійское библейское общество предвоскитить честь труда пастырей православной цериви и подарить имъ полную русскую библію. Въ распространенін библін на мивыхъ новъйшихъ явыкахъ о. Макарій видить дъго провиденія Бокія въ умноженім въдънія истины и Бога. Долго не получая отвъта на это письмо, о. Макарій воспользовался случаемъ, который представлялся въ его сношеніямъ съ оберъ-пронуроромъ Св. Синода Нечаевымъ (?) по поводу дълъ миссін и пославъ на имя оборъ-прокурора письмо, въ которомъ, излошивъ подробно свои мысли о необходимости перевода всей библін съ еврейскаго и греческаго на русскій язынь, просиль доложить о томъ Государю и въ случай Высонайшаго сонзволения предложниь иланъ роскопнаго изданія библін полиглотты на нацивеніе Государя Императора. Замичательное письмо это приводится здись вполии, потому что до сехъ поръ еще не являлось въ печети; другія же письма, уже гдв-либо напечатанныя, приводятся эдесь въ праткихъ извлеченіяхъ съ указаніемъ, гдв они нацечатаны въ полномъ объемв.

1836 г. іюня 28 дня.

"Связи, совершаемыя по маковенію Господа нашего Інсуса Христа и во имя Его святое, суть самыя усладительныя, самыя прочныя". Эту истину, изображенную въ валемъ, избранный -шть тысящей мужъ, писанія отъ 6 марта, прилагая въ отпрывшемся, по указанію Провиданія Божія, смощеміямъ межку воми я важнею миссіею, получью другую, отъ вашей рождающуюся мысль о томъ, от ваною свободною отъ своеволія и своекорыстія осторожностію надземить обращаться въ сикъ свансельских соответствіяхь. Если, думаю, прочность и чистота пріятности связей между ученивами Інсуса распятаго завлючается еть мановеніи и имени Господа и Учителя ихъ, то надзежить. чтобы таже воля Божія, которая составляєть и уприляеть союзы добрые, приводила ихъ въ благовременное движение и дъйствованіе на вившиость; и чтобы таже слава имени Божія, которая на святой горь вычности предпоставлена какъ последній конець для шествующихъ юдолю жизни земной, одна, какъ стадія на нутихь, являлась ивлями дружнаго действованія, постепенно оть времени до времени достигаемыми въ семъ восхождении нашемъ, въ семъ восхождении цериви, отечества, человъчества въ назначению своему. Эта же мысль останавливаеть внимание мое на тътъ выраженіять въ писанія вашемъ, которыми вы пеъявили готовность принять въ разсуждение мивние мое о мърахъ, служащихъ "нъ лучшему устройству миссіи эдешней". Здесь ванъ бы надая узкая дверь мив открыдась; но я радь ей, какъ двери Провиденія Божія; и воть, -- она вводить меня въ пространную горницу, въ которой душа увеселяется воскитительными видами далеко простпрающихся гаданій и чаяній. Такинъ образомъ частное и личное провожаеть меня не всеобщему и цвлому извъстной мъры; ·и если ваше превосходительство ращились прочитать все это янсьмо, то сами изволите усмотрёть, что столь же необходимо было войти помышленіемъ въ необозриный кругь потребностей россійской цериви по двиу распространенія царствія Божія въ етечествъ нашемъ, сколько было бы странно желать и ожидать, чтобы для этой миссіи, едва движущейся въ какомъ-то бійскомъ округь, было положено издать полную Виблію на россійскомъ явший въ переводъ съ оригинальныхъ.

Не извъстно-ли, что нравственный міръ есть большая больнипа, наполненная недужными всякаго рода? Истиный Богь и Отепъ нашъ не есть и также еденственный врачь испорченнаго грахомъ человачества? Всеобщее врачевотво, соотавленное премупростію Его для человіжовь, не есть ли слово истины, е которой сказано въ одномъ исалив: "посладъ слово Свое и нецвлыть ихъ, и избавить ихъ оть воякаго повреждения?" Болящечеловави не тою ли мроою должны принимать спасительное врачевство слова Божія, какою мерою преподаєть его Самъ Господь, который одинь выдаеть человыческого естества иногоразличную немощь, и одинъ можетъ опредвлять число, міру и вість для состава моцеляющихъ всякія немощи отпровеній миогоразличной Своей премудрости? Не надлежить ин постоянно умичтожать препятствія, которыя ослабляють въ душахъ человіческихъ ганствія сего Божественнаго врачевства, или совстив отвращають болящих отъ принятія нікоторых растворовій цівлебных. Не поставляеть ин для милліоновъ между россіянами множествотакихъ препятетвій буква славяновая? Не надзежить ли намъ "быть служителями Новаю Завита, не буквы, но духа", и опасаться, чтобы и въ Новомъ Завета владеющие влючемъ разуивнія не подвергансь грозному изреченію Господа, которое въ-Ветхомъ навлении на себя учители іудеевъ, когда и сами не входили во святилище истаны, и котящихъ войти не допускали? Подобные вопросы безъ-сомевнія возбуждаются въ вашей душь, избранный ходатай церкви у престола царева, и вкупъ съ ними долженствуеть возбуждаться жельніе, чтобы вев святыя потины отвровенія Божія были преподаны россіянамь въ той мірь ясности и вразумительности, въ которой Духу Святому благоугоднобыло предать ихъ человъчеству посредствомъ явыковъ, послуживщихъ Ему въ семъ дълв первыми органами.

Въ наше время такъ громко говорять о жизни народовъ; но не въ предвъчномъ не словъ Божіемъ жизнь и свъть человъковъ? Священное Писаніе не есть ли откроленіе сего животворяшаго свъта? И дать народу россійскому святую Библію, сію уже
давно по благости Божіей народную клигу на языкъ народномъ,
не значить ди возводить россіянь къ истиниому просвъщенюцарокимъ путемъ, который никогда не обманываетъ, и сообразно
законамъ премудрости Божіей, потому что сія Премудрость, имъ-

вощая свое Божественное веселіе въ томъ, чтобъ сообщаться съ сынами человъческими, всегда любила говорить съ ними живымъ явыкомъ ихъ, дабы слово ея, которое само-по-себъ "всегда живо и дъйственно, проницаеть до разделения души и духа, членовъ и мозговъ, и судить чувствованія и помышленія сердечныя", обрътало въ живыхъ наръчіяхъ соответственныя орудія для сообщенія народамъ дука и жизни отъ Бога, по особенному свойояву и навиаченія каждаго? Не это як значить распространять въ народъ царотвіе Воліе, царотвіе нотины и добродітели, "подобно тому вакъ, если человъкъ бросаетъ съмя въ вемлю, онъсамъ не знасть, какъ съми прозибаеть и выростаеть: ибо земля сана по себв произведить сперва велень, потомъ колось, потомъ полное зерно въ колоев". Итакъ позвольте самому слову Божію действовать въ дух'я народа свободно; и тогда помышляйте, какими благонадеживними средствами надлежить содыйствовать Вогу. Дайте рессийскому народу полную россійскую Бибыю; и вы получите право ожидать свыше богатой и щедрой жатым отъ сего испренняго, усерднаго и щедраго свянія, вы плотите удобиваними путями потоки мивой воды по вертоградамъ вашикъ искусствъ и наукъ; и духъ Інсуса Христа будетъ пронедать во вов члены и состоянія общества, возбуждая въ народъ внусъ и стремиение по всему, "что тольке есть истинно, TTO TOOTHO, TTO CHPARCAINEO, TTO HOCTOCIARNO, TTO TOURS COCTAваяеть добродотель и похвалу?" Помяните слово изреченное Спасителемъ: "навою мерою мерите, такою и ванъ будуть отмерявать",—и дейте россійскому народу полную россійскую Библію; тотда восможете нелицемерно предавать его полнымъ образомъ. Богу и бывгодочному слову Его; и получите право ожидать свыше изобильных благословеній Вожінка, которыя окажутся умноженіська просеженнямо благоческія въ народе и вождельника непълскіемъ язиъ и бользней его. Ибо чъмъ явственные "сухія кости наши будуть славиль слово Господне", твиъ болве жизнь Бомественная будеть эт нихъ отпрываться, твиъ болве и истинный овыть Хриотовъ будеть возоіявать, а туманы суевирія разсъяветься. Дайте россійсной цериви полиую россійскую Библію, и вы будете инэть право желать и ожидать, чтобы все служители первые могаи читель все Священное Писаніе на россійскомъ наръчін съ правильнымъ разумъніемъ, не имъя необходимости

Digitized by Google

прибъгать въ пособіямъ учености, для немногихъ доступныхъ. но руководствуясь общимъ правидомъ въры, духомъ модитвы и законами общаго здравомыслія; чтобы лаодинійская безпечность и леность не находила убъянща и поврова въ темнотъ многихъ мъсть и цвамиъ вингь славянской Библін; чтобы преподаваніе богословскихъ наукъ въ духовныхъ семинаріяхъ и академіяхъ, получивъ значительное облегчение, дало время другимъ наукамъ, весьма благопотребнымъ въ воспитани нерковнаго юнонисства. каковы напримъръ естественная исторія и медицина, чтобы всявій воспитанникъ могь до выпуска неъ училища нъсколько разъ прочитать вою Библію, а наставники нивли время и удобность прочитать для воспитанниковъ коти однажны вов книги Свящоннаго Писанія съ полными введеніями и самыми необходимыми и нраткими примъчаніями. Дайте россійской церкви полкую россійскую Библію; и вы, въруя въ Дука Святего, глегодовінего чрезъ пророковъ, будете имъть основательное утъщене надъяться, что изданіе Священныхъ Писаній Ветхаго Завъта вкупт от Писаніями Новаго на Россійскомъ явыка въ переведа съ овигинальныхъ, содълается самымъ твердымъ основаниемъ и върдымъ. залогомъ въ возрождению церковнаго чина въ России, что совершенствующійся церковный чинь могущественнымь образомь будеть подвигать впередь великую колескицу народного возрожденія; а воврастающее христіанское просрыщеніе народа не приминеть подавать и цервовному чину столь же сильную помощь. въ его восходе къ высшему образованию по духу Евангелія.

Но сіе возрожденіе народа и особенно нерковнаго чина въ духі Евангелія не тімъ ли долине оказаться, что въ народныхъ сословіяхъ и въ чині служителей церкви будуть умискацься покреиніе ученики Христовы, одаренные тіми же чувствованіями семоотверженія, послушанія, смиренія и мюбви по прасту пвъ любви къ Богу и человіжамъ, которыхъ вірра созерцаєть во Христь-Іцсуєї? Сіе таниственное сочувствіе миогихъ сердець со святійнимъ серднемъ Інсуса Христа, измившаго Кровь Свою са многихъ, будетъ происходить отъ сепровеннійный въ воврекденіи человічества тайны, которая есть обитаціе, мизиь, отпровеніе Сына Божія Інсуса Христа въ свенкъ, какъ свядітельствуєть св. апостожь Павекъ сими оповами: "Уже не и живу, но живеть ве мив Христось; опять: когда Богъ благоволить:

Digitized by Google

отирыть во мив Сына Своего, дабы я проповедаль Его язычиенамъ, то я съ сего времени не совътовался съ плотію и провію: и наиз Самъ Спаситель глаголеть: ядый Мою плоть и піяй Мою вровь, во Мяв пребываеть и Азъ въ немъ; опять: Будьте во Мив, и Я въ васъ. Какъ вътвь не можеть приносить плода сама собою, ежели не будеть на дозв; такъ и вы, если не будете во Мив. Я еснь деза, а вы вътви. Кто пребываеть во Мив. и Я въ менъ; тотъ много приносить плода: ибо безъ Меня не можеть двисть инчего. Тъмъ прославится Отецъ Мой, если вы много принесете плода; и тогда вы будете Монии ученивами". Сін в другія подобныя имъ переченія Спасителя нашего и Божественныхъ учениювь Его понавывають, что духовное пребывание и отировеніе въ человенамь начальника жизни Інсуса Христа есть истинное воврождение человечнотва, и всякаго народа въ человъчествъ и всяваго рода и чина людей въ народъ; что оно есть тоть живой прасугольний камень, на поторомъ Інсусь Христось основать святую церковь Свою; и что оно есть тоть живой камень, ноторымъ сія великая церковь Божія строится и возводится из своему исполнению и совершению, и о ноторомъ св. аностогь Петръ говерить сими словами: "Приступал нь Нему, намию живому, человъжами отверженному, но Богомъ избраннему, драгоненному, и сами, какъ живые камии, устрояйте изъ себя домъ дуковный, снященство свитое, чтобы приносить духовныя жертны, благопріятные Вогу, Інсусомъ Христомъ". Какія сів дуковныя жертвы, если не ті же, которыя приносить и св. Павель уполнеть насъ, роворя: "Милосердіемъ Божівмъ умолно васъ, принесите тъла вали въ жертву живую, святую, угодную Богу, чего пребусть разунное служение ваше"? Си духовныя жертвы приносять истиные ученики Христовы, распиная плоть свою со отрастими и вехотими. Сін духовныя жертвы такъ же суть пломы Святаго Дука въ кристіанской душть, которыя она приноскиъ Богу Інсусовъ Христовъ: любовь, редость, миръ, долготеривніе, благость, милосеркіе, віра, протость, воздержаніе. Все сіе не нивче раждаєтся, прозибаєть и созріваєть въ душі, номъ но мърв тябнія вившияго чалована; и всякая жертва остается солію престисно. Сін духовных жертвы приносить св. Павель, претериввая въ благевъстін Хриотовомъ столь иногія и различные спорби, труды, изнурскія, муни. Сін духорныя всесою-

женія совершили Божеотвенные апостолы и мученики, когда запечативии въру и любовь свою къ Снасителю своею кровію. Впрочемъ ов. Петръ замъчаеть, что духовныя жерими томнотогда могуть быть совершаемы и бывають благовріятны Богу, когда истиные последователи Інсусовы приносять иль Інсусомъ Христомъ. Это значить, что сей великій Архісрей, обитающій въ нихъ, самъ совершаеть сін духовныя жертвы, подкраціяя нихъ въ немоще Духомъ Святымъ. Движимые Духомъ Святымъ и распаляемые любовію ть Богу и челов'явамъ рабы Хриотовы находять со св. Павломъ удовольствіе въ немощехъ, въ общехъ, въ нуждахъ, въ гоненіяхъ, въ притвоненіяхъ за Хриота. Будучи Духомъ Святымъ влеченъ, учитель язычинием Павель воскодеть въ Герусалимъ, не смотря на узы и бедствія, ногорыя тамъ ожидають его. "Я им на что, говорить, не венраю, и не дерожу своею жизнью, только бы совержинть съ радостию свой путь и служеніе, которое принять я отъ Госпока Інсуса, пронов'якать Евангеліе благодати Божіей". Духъ пророчества устами върныхъ явно предвозвъщесть ему великія скорби и страданія въ Іерусалимъ; върные по внушению самого Дука Свякаго умоляють его, продиван слевы, оставить путешествіе столь опаснов. Жаркое сраженіе происходить въ сердць Павловомъ; не Інсусъ Христосъ побъядаеть, и Павель отвътствуеть вовлюбленниць братіямъ: что вы делесте? зачёмъ плачете и распрогиваете сердне мое? я готовъ быть не тожко узникомъ, но и умереть въ Герусалимъ ва имя Господа Інсуса. Какъ же это происходите, что вогда Дукъ Святый влекъ св. Павла на узы и самую смерть са Христа, тотъ же Духъ умолять его следами не идти въ опасный городъ? Не самъ и Духъ Святый испытываль: и распрываль силы свои въ душъ св. апостола и такимъ образомъ укръщениъ его? Не надлежало ин св. Павлу, вакъ загражается изноторый писатель, отказаться от самого Бога для Вога? И не сей ин духъ Інсуса Христа, Дукъ любви въ Богу и челованамъ, возмесъ ап. Павла на ту превыспренность самоножертвованія, на которой онъ представляется, когда въ посланів въ Римлянамъ описываеть чувствованія души своей сими словами: Искину говорю предъ Христонъ, не игу предъ Дукомъ Святымъ (въ чемъ свядетель мив совъсть моя), что великая для меня нечаль и непрестанное мучение сердцу моему. Ибо я желаль бы самъ отлученъ быть. отъ Христа за братьевъ моихъ по имени, поторые суть изра-

Обращаясь из предмету настоящаго объясненія моего предъ в-жъ пр-мъ, я не думаю утверждать ивчто новое и чрезвычайное; напротивъ весьма естественно, что велиній народъ въ возрождении своемъ увлечетъ во Христу сіи многія и разнородныя племена, опокойно съдящія подъ покровомъ державной Россін, однако во тымв и твин смерти; и тогда церковь россійская явится въ сугубомъ качествъ церкви апостольской, и какъ основанияя на слове Божіемъ, проповеданномъ и преданномъ св. апостолами, и какъ избранная, предназначенная, призванная и посланияя волею Вседержителя Бога на покореніе столь многихъ народовъ маркому скипетру Царя Царей и Спасителя всехъ чедовъюрь, Інсуса Христа. Соверцая подобный небесамъ образъ первой церкви Христовой, начертанный въ книге Дъяній апостольских, ны видимъ, что она вся была апостольская, что дружила дъйствователей не ограничилась ни числомъ двинадцати, ни числомъ семидесяти апостоловъ, но возрастала съ удивительною быстротою; что всё вёрные или дёйствовали непосредственно накъ впостожы, или содъйствовали и помогали апостоламъ; что между тыкь накь св. Петръ, скованный двумя цыпями, находился въ темниць, изъ которой потомъ изведенъ чудотворною десницею ангела, церковь прилежно молилась о немъ Богу, что всв принимали живвищее участіе въ двив Інсуса Христа, которое было своимъ для наждаго, и между темъ какъ одни пріобретали ему новыхъ учениковъ, другіе принимали на себи обязанность пещись о бъдныхъ между новыми братіями, что не только все вещественное было у върныхъ общее, но и сердце одно, единаго нщущее и единаго любящее, и душа одна, исполнениая однихъ чувствованій и помышленій, однаха склонностей и отвращеній, однъхъ радостей и печалей, происходившихъ отъ живаго сознанія во всекъ и въ каждомъ общаго всемъ назначенія. Какъ чада свъта, по сакому свойству свъта, который неминуемо сообщаеть себя всему тому, въ чемъ противленія не находить, или въ чемъ побъедаеть противленіе, они світили Христовимъ світомъ въ своей окружности, находились ли среди братій и въ церкви, назидая и угвшая другь друга и мвиянсь другь съ другомъ разными благотвореніями, или дійствовали на визшинкъ, или дійствователямъ служили. Но какъ Господь Іпсусъ Христосъ во въки единъ и той же, и объщался не разлучаться съ своими до скончанія віка: то первая перковь Его есть обравець, которому христівнская церковь должна цодражать во всякомъ вёке; и хотя вившнія выраженія, въ которыхъ открывается духъ Евангелія, могуть принимать измененія, но самый духь истинной церкви Христовой всегда одинъ и тотъ же,-любовь къ Богу и къ человъвамъ во Христв Інсусъ. Чъмъ изобильные и явственные сей **Пухъ** чистой любви Божіей въ христіанской церкви, тэмъ болъе жизни и свъта Христова въ перяви, тъмъ въ ней болъе ревности, усердія и способности въ распространенію благодативго царствія Божія на земль; тэмъ въ ней имя церкви апостольской плодоносите. Но нажимъ образомъ сін втриме перваго времени въ христіанствъ получали Духа святой любви? Върою во Христа Інсуса. А какимъ образомъ зараждалась въ нихъ сія въра? Отъ слова Божія, которое они слышали изъ усть апостоловъ. Чамъ же сей Духъ святой любви питался въ церкви? Отчего онъ болье и болве разгорадся и усиливался? Благопріятствовали сему разныя благочестивыя учрежденія, общенія, приношеніе жазбовъ, молитвы и другія подобныя; но священный повъствователь превде всего о томъ говоритъ, что върные постоянно пребывали въ ученія апостоловъ. Можемъ ли знать, въ чемъ состояло сіс ученіе апостодовъ? Оно все въ Библін, не въ однихъ внигахъ Новаго Завета, но и въ писаніяхъ Ветхаго, которыми они доказывали истину ученія Новозав'ятнаго, и вообще апостолы были такъсказать воплошенныя живыя Библін. Было ли позволено вёрнымъ повърять ученіе апостоловъ, соображая проповъдь жив съ пясаніями Ветхаго Завета? Въ книга Денній апостольских съ похвалою упоминается о верійскихъ іудеяхъ, усердно принявшихъ слово апостоловъ, что они ежедневно разбирали сіи Писанія, ж равсуждали, точно ли это такъ, какъ апостолы проповъдывали. Посему если и для россійской церкви необходимо нужна благодать духа апостольского для возрожденія столь многих племень, не знающихъ Спасителя человъковъ Інсуса Христа; то первос и . главное, чего надлежить ей желеть, -- есть возбуждение ва россійскомъ народв охоты читать Св. Пасаніе; первое же я главное. средство въ сему — есть поденіе полной Библіп на росоійскомъ. языва въ перевода съ оригинальныхъ.

Вто-нибудь скажеть: не довожьно ин и того, что Новый Завёть. и Псалтирь изданы на россійскомъ изыкв? Но ито это говорить и кому? Смертный человань смертному человаку, грашный гранному и пракъ праку. Но позвольте спросить: Вы ли сотворили небо и вемлю? Вы ли поставили свътила на тверди небесной? Вашть ли соть день, и ночь же ваша ля? Не вы ли произвели моря и сушу? Весну и льто, осень и виму не вы ли установили?-Развъ я Богъ? вы отвъчаете. Если же не вы установили четыре времени года, то вы были бы несправедливы предъ Богомъ и предъ великимъ множествомъ разсудительнайцияхъ человаковъ, вогда свазали бы: довольно весны и лета; из чему эта грязная сырая осень? Къ чему убійственный холодъ вины? Причомъ еслибы вамъ было позволено судить обо всемъ и измънять все въ велиних далахъ Вседеринтеля, то вы внали бы въ самыя странныя противорачія; потому что ямогда рашились бы увичтожить навсегда ночь, а въ другое время пометали бы безконечнаго продолженія ночи. Хорошо; но из чему такія несбиточныя предположенія? Когда вы не творили им для, просвіщвемаро солнечнымъ свътомъ, ни ночи, оовъщесной сіянісмъ звъздъ и луны; то не вы сотворили и въ Библія Веткій Завъть и Новый. Какъ же находите въ себъ доводьно дервиовенія, чтобъ утверждать, будго, когда одив книги Св. Писанін двим кароду на живомъ. общемъ и понятномъ для всвиъ нарвчій, другія могуть остаться, вакъ были прежде, мало поинтными и для немнорихъ, которые впроченъ усердно хотели бы разунать ихъ получие, моудобьвразумительными во многомъ и для сословія мародной учености въ церковномъ клиръ, которое впрочемъ стель малочисленно, неприотупными и какъ бы не существующими. для милліоновъ народа? Одинъ нотинный Вегъ, даровавий намъ инигу натуры, дароваль намъ и книгу откровеми, книганатуры есть Божественная цвлость, полноча, и единотво въ разнообразін, такъ же Библія; Богь говорить вамь въ инигв натуры, Богь говорить намъ и въ Виблін; ни въ той, ин въ другой не вы, не я не можемъ истребить ин одного мъста. Если же кому-нибудь изъ насъ не угодно читить и пониметь въ сихъ. велиних и овищенных Божихъ книгахъ сей или другой листь; то почто желать, чтобъ и другіе или совежив не читали, или по прайней мара не понимали отнкъ листовъ? Вы посволяете: намъ разумъть аностоловъ, и гоморите: довольно! Но аностолы утверждають свое учение о Богъ, явившемся во плоти, на предсказаниямъ веткозавътныхъ пророновъ: почто же вы лицаете насъ удобности разумъть писания пророческия на томъ нонятномъ наръчия, на которомъ вынъ читаемъ Новый Завъть? Не Самъ да Спеситель повелъваеть испытывать и разумъть писания, воторыя свидътельствують о Немъ? Благоприятствуйте же сему желанию и повелънию Господа Інсуса Христа, а не противьтесь Ему: это весьма опасно и стращно. Если вы испренно пожелаете, чтобы россине такъ дегко могли разумъть Монсея и прорежовъ, какъ дегко могуть нынъ разумъть Новый Завътъ и инигу хъзденій; то вы будете благоприятствовать великому дълу Господа Інсуса Христа, которое состоить въ томъ, чтобы, въруя во ями, Его, всъ человъки содълывались благоразумными и добръми чадами Божівми и причастниками въчной жизни.

Но вы невосело смотрите, и все еще, кажется, комышинете: когда усебли издать Новый Заветь и пеалтирь на русскомъ нарвчін, те и довляеть! Потому снова коснемся васъ накоторыми вопрошеніями: Вы ли правитель міра правотвеннаго? Вамъ ли дана всякая власть на побеси и на земли? Вы ди Отецъ вобить человівновъ? Вы ли вать любви вть человівчеству пролиди вровь свою, и положили душу за спасеніе міра? Если не вы Отець войхь человововь, то върште ин, что есть на пебесахъ Отенъ всихъ человиковъ, который во вси времена отврываль себя имъ, и беобдовать съ ими живымъ и понятилить язывомъ ихъ? Если не вы Отепъ всехъ человеновъ, то какъ помыслили, что для народа россійскаго не мужно вивть полную книгу отпровений Божінкъ на россійскомъ изыка; но довольно разумать одинь Новый Завить, а если еще инигу хваленій, то уже и предовольно? Знаете ди всъ дина въ россійскомъ народъ? Знаете ли меторін сердца, характеръ, вкусъ, особенное назначеніе, слабооти наждаго челована? Все это выше ограниченности и мары вашей; вы не можете сказать, что совершенно познали сами себя, что проникан въ глубину души своей, что вамъ извъстны всь навороты самолюбія вашего; вы не знаете, какія новыя нужды в желамія завтрешній день принесеть; можеть быть завира то же самое будеть для васъ необходимо до прайности, что сегодня отлагаете какъ излишнее. Притомъ сегодня

Digitized by Google .

у васъ глаза бодять, вы не можете свободно пользоваться полнымъ солисчиниъ свътомъ; безъ-семитина найдутся другіе, у которыхъ органъ врвнія такъ же въ больяновном состоянів: всимъ вамъ самое благоразуміе повеливаеть употреблять всякій світь съ большою осторожностью, и темнота на время есть врачество для вась: но следуеть ли отсюда, что всей Россін надвежить сидеть въ запворю съ запрытыми отъ солицаокнами? Колибы такъ же пресыщение лишало кого-нибудь онавъ свътную ночь, а онъ разсердился бы на мъсяць, и подумаль бы: не знаю, какую пользу приносить земла этоть безотвязный спутникъ ея; тоть человень и самъ не принять бы вправду сей безразсудной мысли; и защитивъ себя завъсою отъ дуны. ножеть быть вепомнить стихь изъ псалтири: Хвалите Его солице н дуна! Хвалите Его всё звёзды и свёть! Вы же вспомните притчу Спасителя о человень, поторый, имен сто овень, оставиль девиносто девять и пошель исколь одной пропедшей; и будьте увърены, что полная рессійская Виблія доставать ангедамъ Божимъ много случаевъ радоваться о грешникахъ, разными гласами единой любви Божіей призываемыть из понаянію и спасаемыхъ. Впрочемъ, по смыслу притчи Христовой, еслибы полная Библія на россійскомъ языка была благопотребна для спасенія и одного грашнаго челована; то любовь Божія повелівада бы и для чего одного подъять нетметный трудь изданія подной Библік на россійскомъ нарвчін.

Но воть свидетельство самого Духа Святаго, столь простое, открытое и торжественное, что всё возраженія и пререканія должны умолинуть, когда Самъ Богь является зищищаль делосвое. Апостоль Павель пишеть из ученику своему Тимовею: "Держись того, чему ты научень и что тебе ввёрено, зная Писанія, которыя могуть умудрить тебя во спасеніе, вёрою во Христа Інсуса. Все Писаніе Богодухновенно и полезно для наученія, для обличенія, для исправленія, для наставленія въ праведности, чтобъ совершень быль человёкь Божій, ко всякому доброму келу пріуготовлень". Держись того, чему ты научень: это—откровенія Новаго Завёта. Но какія Священимя Писанія Тимовей зналь изъ дётства, слёдственно прежде вступленія выпервовь Христову? Безъ-сомнёнія книги встхозавётной Виблін. О нихъ-то говорить св. Павель, что они могуть умудрить че-

довъна во спасеніе втрою во Хриога Інсуса. Не должны ми онъ посему быть дюбезны и драгопанны для всякаго христіанина? Въра во Христа Інсуса спасаеть насъ отъ проклятія, изреваемего закономъ Монсеевымъ противъ всъхъ нарушающихъ Божін заповъди; Монсей наводить страхъ на гръшника; страхъ побуждаеть человава искать убажища; и Монсей указываеть намъ путь ко спасенію въ томъ великомъ пророкь, которому надлежало содълаться вторымъ законодателемъ для человечества, въ Миротворитель, который быль предназвачень отпрыть для всряр набобовр зактюленняй важомя нелолиямя отвестовенін Божінкъ. Какое утвержденіе и утышеніе для варующихъ соверцать Інсуса Христа въ эмблемив заналаемаго агица пасхальнаго, въ символе Исаака послушнаго отцу до смерти, уже запланнаго, уже умершаго и въ своей дунга Богопреданной, и въ душъ Авраана, который въръ и любви къ Богу все привесъ во всесомменіе, и вдругь, сверхъ чаянія обонкъ, въ другой разъ даруенаго отну своему, воскресающаго! Какое трогательное изображеніе страданій и славы Інсуса Христа въ привлюченіяхъ приомущеннаго Іоснов! И сколь сладостна та сопровениал манка. воторую въра во Інсуса Христа образаеть въ сличении ветховавътныхъ образовъ съ дъйствительнымъ осуществлениемъ ихъ во Інсуст Христь! Многія мъста въ пророческих вингахъ Ветхаго Завъта усердные христіане знали бы наизусть, еслибы сін вниги были столь доступны для общаго разуменія на россійскомъ нарвчін, какъ онв вразумительны па другихъ новвйинкъ языкакъ въ переводъ съ еврейскаго. По крайней мъръ это было бы удобоисполняемымъ долгомъ служителей алтаря: впрочемъ Духъ Святый чрезъ апостола повелеваеть и вовиъ върнымъ знать основанія, на которыхъ утверждается искреннее убъщение ихъ въ нетинъ въры, и тъ надежды, которыми они услаждають произвольныя спорби и страданія въ міръ, ненавидящемъ духъ и правило Евангелія и готовомъ хвалить и любить нхъ, еслибы они отказались отъ сихъ неспосныхъ для него правиль. Дукь міра сего побуждаеть юношей христіанскихь учить н читить наизусть отличныя по остроумію и красоть слога, но гнилыя по содержанію стихотворенія нівоторых новінших в песателей; а Дукъ Святый повельваеть върнымъ внагь истины религи въ полной связи и единствъ ихъ, дабы воякому, кто хотвль бы вопросить ихъ о въръ, они могли отчеть дать, и дабы всякій христіанинъ, восклицая съ апостоломъ Павломъ въ духъ: я знаю въ ного върую, безстрашно, подъ знаменіемъ креста Христова, подвизался въ духовной бромъ и сръталъ самую смерть съ упованіемъ и радостью.

Основанія въры нашей въ Господа Інсуса Христа находятся въ Священныхъ Писаніяхъ Ветхаго Завёта. Духу Святому не было благоугодно отврыть намъ въ подробности, что Інсусъ твориль и говориль въ младенческія, отроческія и юкошескія дъта свои, котя довольно открыто, когда сказано, что разумъ и отвъты отрона Інсуса приводили іудейскихъ учителей въ удивленіе, что онъ имълъ сознаніе о своемъ происхожденіи отъ Отца, что онъ зналъ Отца своего на небесахъ; во всъхъ движеніяхъ обращенія своего съ человъкомъ всегда видълъ Отца предъ собою; ногда что двавать, двавать то, что угодно Отцу, и вогда говориять, говориять то, что видеять у Отца Своего; но быль между темъ въ повиновени у Матери Своей и у праведнаго старца Іоснов. Впрочемъ желаемъ ли знать подробивниую, разнообразнвимую и пространивниую исторію первыхъ возрастовъ жизни Христовой? Будемъ усердно читать историческія вниги Веткаго Завъта: ибо исторія церкви сихъ древнихъ временъ есть исторія Духа Христова въ человічестві, по степенямъ владенчества, отрочества и юношества восходящемъ и приближающемся въ эрвлости мужества. Все благородное и Божественное, все святое и чистое, все простодушное, исиреннее, и любевное, все смиренное и умаленное, все высокое и великое, что найдемъ въ ветхозавътныхъ повъствованіяхъ, все `сіе есть жизнь Христова младенчества, отрочества и юношества въ человичестви возрождаемомъ. Не потому ли въ евангельской исторіи и ніть подробнаго описанія происшествій въ первые возрасты жизни Інсуса Христа, что исторія сихъ періодовъ изображена въ ветхозавътной исторіи благочестивыхъ патріарховъ, царей и всъхъ святыхъ Божінхъ человъковъ? Во всъхъ ихъ жиль Дукъ Христовъ, предобразуя и назнаменуя въ дъйствіяхъ и приключеніяхъ ихъ еще нівоторыми слабыми чертами и твиями то, что полнымъ образомъ надлежало Самому Богу во плоти совершить съ того времени, какъ Інсусъ явился мужемъ и женихомъ на Іорданв, и невъсту свою - церковь изранлъскую, представительницу человачества, приняль отъ руки Іодина Предтечи, до того ведикаго мгновенія, когда Онъ, чашу смерти вкушая на вреств за спасеніе міра, возгласиль: совершищася! Все же человъческое и что хуже и ниже человъческого, все же CROTCROE E UTO XVME E HEME CROTCROFO, BCC COTCHERCEO. всв заблужденія, похоти, страсти, злодвянія, мервости, вошедшія по изволенію Духа Святаго въ исторію Веткаго Завъта. все сіе представляєть гръхъ всего міра правотвенного, прошедшаго, преходящаго, будущаго, грахъ всего человачества, полное скопище беззаконій, совершавшихся, совершающихся и хотящихъ совершиться въ грешномъ человеческомъ роде. Какая громада и тяжесть! И вто достоинъ взять на себя сей грахъ міра, сей міръ граха, и понести и повергнуть его въ бездну бевнонечнаго милосердія и забвенія візчнаго? Никто не могь ни на небъ, ни на землъ, ни подъ землею, взять на себя сей гръхъміра, сей міръ гръха, и понести, и повергнуть его въ бездну безконечнаго милосердія и забвенія вічнаго, а человічество обновить и содълать царственнымъ священствомъ Богу. И всъ пророки много плакали о томъ, что не нашлось никого, кто бы достоинъ быль оправдать, очистить и освятить человъчество. И Лукъ пророчества говориль имъ: не плачьте, се Левъ, отъ кодвиа Гудина, корень Давидовъ, побъдить змія древняго и спасеть человъчество. Но здъсь Ветхій Завъть оканчивается и начинается Новый. Інсусъ грядеть принять крещеніе оть Іоанна. Внутреннее чувство души пророческой предвозвъстило Іоанну о присутствін Того, о которомъ Онъ радовался въ утробъ Матери. Последуя сему чувству раба и твари, Іоаннъ и смиряется предъ Господомъ и Творцомъ, и повинуется Господу и Творцу своему, и видить небо отверстое, и Духа Святаго, сходящаго на Інсуса, знаменіе, по которому Борь, пославшій его престить, повельнь ему узнать Христа своего, и свидетельствуеть, что сей есть Сынъ Божій, и говорить: се агнецъ Божій, который береть на Себя грахъ міра; Онъ, истинный Богь и человать чиствішій и совершеннайшій, Окть достоинь ввять на Себя гръхъ пъдаго міра, Онъ достоинъ оправдать и очистить, исцълить, обновить, освятить въ Себъ и Собою все человъчество: нбо Онъ будеть завланъ и кровію Своею искупить Богу чадъ Его изъ воякаго колъна, и языка, и народа, и племени, и сдъ-

ваеть ихъ царями и овященниками Богу ихъ, изливъ въ нихъ Дукъ Свой, и возродивъ ихъ Дукомъ Своимъ. И вотъ весь Новый Заветь въ своей сущности. Не видимъ ли, что ветхозаветная исторія о гръхъ міра имъеть необходимую связь съ исторіею о исполненіи всякой правды въ чиствищей святости и высочанших добродетелях Спасителя нашего, которыя Онъ дероваль и усвоиль человычеству, такъ какъ бы мы исполнили весь законъ Божій и не сдълали никакого гръха, и въ Его омерти со всеми предшествовавшими страданіями, которыя Онъ претерпъль, какъ агнецъ Бокій, взявшій на себя всв гръхи человъковъ, такъ какъ бы Онъ-правда въчная - былъ виновникъ, и которыя Онъ дароналъ и усвоиль человъчеству, дабы мы драгоциными заслугами Его оправдались на суди Бога безконечнаго въ правдъ своей, и примирившись съ Нимъ, получали оть Него благодать Святаго Духа, все немощное врачующую, и благодатію Божією обновляясь и освъщаясь, содължвались наследниками небеснаго царствія, въ которой никакая нечистота войти не можеть. Не видимъ ли, что тяжесть гръковъ человъческихъ, описанныхъ въ Ветхомъ Завътъ, даетъ намъ видътъ глубину золь, въ которую низверглось падшее человъчество, изъноторой возводить его Інсусь Христось; даеть намь чувствовать, канъ Богъ возлюбиль міръ, что Сына Своего единороднаго предаль на смерть, дабы всякій върующій въ Него не погибаль, но имъдъ въчную жизнь; даетъ намъ чувствовать, какъ и Сынъ Божій воздюбиль нась, что не возгнушался облещись въ человъчество, дабы въ Себя облечь насъ, что не смотря на толина беззаконія, которыми человъчество осквернило себя, не возгнушался содблаться сродникомъ нашимъ, и не стыдится называть насъ Своими братьями? Описаніе грёховъ человіческихъ въ Библін ветхозавітной даеть намь познавать высокую ціну искупленія нашего, и открываеть для созерцанія бездну страданій, въ которую погружался за насъ Сынъ Божій: ибо нанъ тольно Онъ, обремененный гръхами цълаго міра, предсталь на стращный Судъ Всевышняго; то вдругъ отвлекъ отъ насъ, и привлекъ. на Себя всв громовые удары гивва Божія, открывающагося съ небеси на всякое нечестіе и неправду человъковъ; а когда еще не являдся предатель въ саду Геосиманскомъ, сін громовые удары уже разразидись надъ Нимъ; смертоносныя стрълы Божін

произали непорочную, душу Спасителя, и извлекли изъ нея воплъ сильный и слезы. Ужасъ объямь Его; скорбь и тоска исполнили горестію святвищее сердце. Онъ быль въ боренія, и быль потъ Его, какъ напли врови, которыя падали на землю. Но вто можеть измірить пучину животворных страданій Твоихъ, Божественный Искупитель? Взирая на Тебя въ сихъ страданіяхъ, мы должны помнить, что беззаконія и нечестія наши подвергли Тебя страданіямъ, хотя описаннымъ евангелистами, однако немареченнымъ: сдева Тебъ! Видя такъ же въ Святыхъ Писаніяхъ представленные образы человъческихъ беззаконій, мы должны помышлять о томъ, что Ты, Всемилосердый, ни на что не смотря, возлюбиль насъ, и омыль насъ отъ граховъ нашихъ кровію Твоею, и сдълалъ насъ царями и свищенниками Богу и Отцу Твоему: слава Тебв! да обратятся въ похвалу непостижниой благости и любви Твоей къ человъчеству ужасивнийя злодъяния и постыднъйшіе гръхи человъковъ отъ перваго братоубійства Кантова до последняго усилія и востанія прельщенных разрешеннымъ сатаною народовъ, Гога и Магога, противъ стана святыхъ и града возлюбленнаго. Несчастные! Судъ надъ ними совершится скоропостижно: и ниспаль огнь съ неба отъ Бога, и и помраль ихъ. Но и за нихъ Інсусъ Христосъ Сынъ Божій продиваль кровь Свою на Креств; въ томъ грвкв міра, который взяль на Себя агнецъ Божій, заключались всв беззаконія икъ, всв даже до последняго движенія вражды противъ царствія Божія. Христосъ искупиль всяхь драгоцинною Своею кровію. Но они сами не восхотвли воспользоваться дарованною и объявленною свободою, сами воскотыли остаться рабами гръха и діавола, сами содвлались сосугами гивва, въ которыхъ Богь понажеть силу и правду свою, такъ какъ покажеть богатство славы Своей надъ сосудами милосердія, т.-е., надъ всеми, кои върою исвреняею пріемлють Сына Его Інсуса Христа, и съ Нимъ соединяясь, содвашваются чадами Божінми. Что же? Побъщается ин въ сихъ погибающихъ слово врестное безуміемъ ихъ? Никакъ! Но какъ Христосъ за всвяъ умеръ; то и воскресъ для всвять; а накъ всв человани умерли въ первоиъ Адама, ногда онъ услышаль отравленный діаволомъ голосъ жены, и согръшиль; такъ всъ находящеся во гробахъ услышать гласъ Сына Божія, и услышавъ изыдуть, но творившіе добро въ восиресеніе жизни, а двлавшіе зло въ воскресеніе осужденія. Тавимъ образомъ сила смерти Христовой исторгиеть изъ челюстей смерти все человічество; и смерть и адъ отдадуть мертвецовъ своихъ. Такимъ образомъ сила воскресенія Христова воздійствуеть и во врагахъ Его, и всі воскреснуть; по судимы будуть всіз по двламъ своимъ; и между тімъ вакъ праведники, облекающіеся во Іисуса Христа, просвітятся вакъ солице въ царствій Отца ихъ, неимінощіе сего брачнаго одіянія, хотя и явятся на вечери общаго воскресенія, но бывъ обличены, будуть выброшены во тьму внішнюю, и ввержены въ озеро огненное; тамъ плачъ и скрежеть зубовъ.

Но какіе, это народы-Гогь и Магогъ? Ибо думаю, что сіе вопрошеніе не удаляєть меня отъ предмета моего, но къ нему приблежаетъ. Предви наши производили начало россійскаго народа отъ Мосоха, Ноева внука. Если москвитане, такъ они думали, отъ города главнаго получили названіе: а этоть городъ называется такъ по ръкъ Москвъ: то кто первый назваль эту ръку Москвою? И какъ именующему пришло на мысль такое навваніе? Віроятно, что потомки Мосока, можеть быть многими въкани отдаленные отъ своего древняго родоначальника, кочевали и въ тъхъ мъстахъ, где Москва течеть, и назвали ръку именемъ своего патріарха, которое осталось на ней, если тъ племена и ничего своего не оставили здесь, кроме этого имени. Подобнымъ образомъ можно изъяснять происхождение если не санаго Тобольска, то названій ръки Тобола и сего города. Оовель или Туболь Мосохъ, но воть, и родной брать ихъ Магогъ; всв три сыны Япета. Что касается Гога, это одно имя съ Магогомъ, представляемое въ двойномъ видъ по свойству пророческаго языка, и значить тоже, что въ немецкомъ языке hoch. Потому въ 38 и 39 главахъ книги пророка Іезекіндя сначада сказано: сыне человачь! утверди лице твое на Гога и на Магога, виязя Росъ, Мосоха и Оовеля, и прорцы намъ. Потомъ Господь глаголеть: Се азъ на тя Гогь и Магогъ на князя Росъ, Мосокъ и Оовелъ. И такимъ образомъ далъе. Ужели слъпымъ случаемъ представляется Іслевінию вивств съ Гогомъ-Магогомъ, Мосохомъ, Тубаломъ, еще одинъ народъ, которому ими Росъ нян Ромъ? Указанное мъсто у пророка Іезекінля не есть ли изображеніе тихъ же событій будущихъ, только въ большемъ

23\*

размірів и виді, которыя представляются и въ ХХ-й главів Апокалипсиса? Этотъ Ромъ или Росъ не есть ли союзникъ и общникъ Магогу, Мосоху, Тубалу? Гдв же ихъ общее мвстепребываніе, откуда они выдуть нівкогда на широту земли, в окружать станъ святыхъ и городъ возлюбленный? Въ предълахъ съвера, говоритъ Іезекіндь. Теперь видимъ соображенія, на которыхъ писатели иныхъ церквей утверждаясь, полагаютъ, что земли будущаго Гога-Магога зацимаеть нынъщияя Россія и въ особенности съверная часть авіатской Россіи. Они ничамъ не могуть доказать, что Апокалипсическимъ Гогомъ-Магогомъ будуть народы, составляющіе нынвшнюю Россію. Ибо еслибы в дъйствительно оправдались гаданія извъстнаго германца, толковавшато въ началъ нынъшняго стольтія Аповалипсисъ; то в тогда между нами и явленіемъ Гога-Магога на позорищь мірабыло бы еще тысящельтіе духовнаго на земли царствованія избранныхъ Божінхъ со Христомъ, эпоха, какой безъ семнънія нъть ничего подобнаго въ системъ прошедшихъ временъ Новаго Завъта, потому что въ сію эпоху сатана долженъ быть свяванъ, низверженъ въ бездну и запертъ въ темницъ своей, такъ что уже не будеть прельщать народовъ. А когда сатана не прельщаль народовъ? Не содержить ли и досель толивихъ милліоновъ магометанъ и евреевъ и толикиъ темъ миліоновъ явычества. въ разнообразномъ обольщеніи? Итакъ тысящельтнее царствіе Христово есть извъстный періодъ времени будущаго, но извъстный единому Богу, у котораго и тысяча леть вакъ день одинъ, и одинъ день какъ тысяча леть, впрочемъ не малое время, потому что ему противополагается малое время, на которое сатана будеть разръшень послъ, и потому что сія великая суббота народовъ, за которою последуеть день Господень, день общаго воспресенія и въчности, будеть исполнена преславныкъ событій и самыхъ благополучныхъ и вожделенныхъ преобравованій въ правственномъ мірт, которыя можеть вместить только обширный вругь временъ-паденіе магометанства, всерадостное обращение евреевъ въ истиному Христу, Господу Інсусу, и великое движеніе язычниковъ, которые предъ грядущимъ потопомъ огненнымъ будутъ искать спасенія во Христъ Імсусть и входить въ святую церковь Его съ такою, происходящею отъ особенной благодати Божіей заботливостію, съ вакою-

ваботливостію вдохновенною робвія лани и свирвные тигры, огромные слоны и малые зайцы бъжали въ ковчегъ Ноя праведнаго предъ потопленіемъ міра водою. И у всехъ народовъ, уновонвшихся отъ стуженій и обанній невидимаго обольстителя, покрывало ослащения и суевария спадеть съ очей ума, такъ что они съ воликом радостью воспликнуть: мы увидели истинный свыть во Христь Інсусь; вырою во имя Его прівли Дука жебеснаго; обръли мы въру истинную; нераздъльной Троицъ. поиланяемся. Для сихъ необъятныхъ человаческимъ помышленіемъ пропошествій безъ сомивнія потребно время великой мівры, которая называется тысячью леть въ Апокалипсисв. По окончанів же сей полноты времени, вогда разрёшенный сатана выдеть обольщать народы и возбуждать ихъ на брань противъ цериви Христовой, тогда россійскій ли народъ будеть занимать Гора-Магога, и онъ ин будеть симъ Гогомъ-Магогомъ, вто можеть знать кром'в Бога? Притомъ хотя по указанію пророка Ісвекіная Гог-Магогъ имветь вемли свои двиствительно въ отделенныхъ предвлахъ съвера; но мы видимъ въ Апокалипсисъ, что прельщаемые сатаной народъ, въ которыхъ онъ будеть набирать войско свое, находятся на четыремъ угламъ вемли. Итакъ хоти собственно Гог-Магогъ выдетъ изъ недръ живднаго севера; но онъ найдеть себв во вевхъ народахъ единомысленныхъ союзшивовъ, которыхъ дукъ будетъ-Гог-Магогъ. Итакъ надобно тольно народамъ о томъ заботиться, чтобы не имъть духа Гога-Магога: ибо тайна беззаконія издали замізчается, и постепенно достигши вредости, наконецъ отпрывается. Посему истиню то, что антикристь придеть, но и то справедиво, что какъ прежде было, такъ и теперь много антихристовъ, которые суть предтечи последняго; истинно то, что въ последнее время востанутъ противъ царствія Христова Богопротивные народы, означаемые ниенемъ Гога-Магога; но справедиво также, что и нынв уже не одинъ Гог-Магогъ на земли. Потому всемъ народамъ, веруютимъ во Христа, только о томъ пещись надлежить, чтобы не заразиться духомъ Гога-Магога, духомъ сихъ исполиновъ последняго міра, сихъ человеновъ отъ вена именитыхъ, которые последенимъ востаніемъ противъ церкви Христовой оправдають тольно върность и истину словъ Спасителя, глаголющаго: на

семъ намив я создамъ церковь Мою, и врата адова не преодо-

Россіяне! Братія Отцы! Будемъ пещись наниаче о томъ, чтобъ имя россійскаго народа быдо написано на небесахъ въ внигъ живни. Ибо тъ, коихъ имена будутъ написаны въ книгъ живни, тодько тъ окажутся истинными россіянами, когда откроется Гог-Магогъ, гдъ бы онъ ни открылся. Тогда умножится беззаконіе, и оскудъетъ въра, и изсякнетъ любовь у многихъ; но сіи върные и благородные братія наши, союзомъ любви связуемые, прострутъ другъ ко другу руки, и возгласятъ: Спасемся изъсего развращеннаго рода! И внидутъ въ нераврушающійся ковчетъ Ноя истиннаго, и спасутся отъ волнъ потопа огнецваго. Они сохранятъ свътильникъ россійской церкви, и сей свътильникъ неугаснетъ предъ Господомъ! Всъ же прочіе—Гог-Магогъ.

До того времени всего нуживе о томъ заботиться, чтобъ намъ жить, мыслить, чувствовать, говорить, действовать не по духу Гога-Магога, но по духу Інсуса Христа Сына Божія. Народы Гога-Магога переживуть тысящельне царствія Христова въ человъческомъ родъ; и духъ пророчества представляетъ ихъ находящимися на четырехъ углахъ вемли, въ то время, когда сатама. будеть разръшенъ и выдеть обольщать народы. Итакъ весь міръ нравственный, въ которомъ будеть царствовать Духъ Іксуса Христа, пророку представляется въ образъчетвероугольника. Средоточіе сего четвероугольнива есть безъ сомивнія сердце Інсуса Христа; тамъ святые всегда имъютъ станъ свой; и Господь имветь воздюбленный градь ихъ всегда у сердца: это изображеніе церкви. Сердцемъ Господа Інсуса Христа, посредняка между Богомъ и человъкомъ, Богъ и Отецъ Его посылаеть въ святую церковь Духа Святаго, который совершаеть въ ней все Божественное и спасительное, и безъ котораго церковь не можеть быть живою. А когда народы Гога-Магога представляются на углахъ земли, которая въ то время вся будеть занята вертоградомъ Божіей церкви, то симъ изображается ихъ состояніе нравственное во время тысящельтняго царствія Христова. Ибо углы въ сей четвероугольной фигуръ суть единственные и самыя крайнія отдаленности отъ средоточія, и народы, представляемые на сихъ углахъ, суть отдаленивание отъ средоточія, не по мъсту пребыванія своего, но по отношенію духа своего къ

сердцу Христову и въ истинному духу цериви Его. Въ продолженіе благословеннаго тысящельтія безь сомнанія и сін народы, свободные отъ обольщенія сатаны, будуть увлечены стремленіемъ всеобщаго примвра и возбужденія; и какъ все въ то время будетъ наполнено свътомъ Христовымъ, то и они будутъ покрыты имъ, и ничего такого не покажуть въ двлахъ своихъ. что могло бы обнаруживать въ нихъ враговъ вреста Христова; жемротивъ они опять, какъ находящеся на углахъ земли, не только будуть имъть большую силу и важность въ политичесвомъ міръ, но и будуть вазаться подпорами и твердынями церкви. Но воть,-по прошествін великаго времени упокоснія, настаеть макое время опасивёшаго, но последняго искушенія для вовхъ народовъ: разръшенный сатана обозръваеть состояне ихъ, освъдоминетен о дукъ камдаго, щупаетъ пульсъ Гога-Магога, и находить, что сін народы недовольно укоренены въ дюбви во Христу и человъчеству, не довольно проникнуты Духомъ Христовымъ, не врвико держатся блаженнаго средоточів, отнука свъть и жизнь, Духъ и истина разливается по всей окружности церкви; что хотя они ничего не щадять для наружнаго велиюявиія въ богослуженів, однако для приношенія Богу истинныхъ духовныхъ жертвъ весьма скупы и боязливы, что хотя у нихъ многіе наблюдають благопристойность въ обращеніи и держатся даже строгихъ правиль гражданской честности въ поведеніи, но не пекутся о очищеніи ума и сердца, о томъ, чтобы Духомъ Інсуса Христа врешко утвердиться во внутреннемъ человеве; и желая быть по смерти въ небесномъ царствіи, не нщуть во время странствія своего на земль, чтобы царствіе Божіе отврылось въ духв ихъ; и что хотя они, вкупв съ другими народеми, являють ревность, и, если угодно, достойныя исполинской огромности ихъ напряженія, начинанія и движенія въ пользу церкви; но что все это происходить не столько оть испренней преданности Господу Інсусу, сколько по одному приличію, по склонности из подражанію, изъ желанія не отстать отъ въка, не потерять себя во мивніи світа, не унизить себя предъ другими народами; и что хоти свыя слово Божіе обратаеть и въ этихъ народахъ добрую вемлю, однако большая насса ихъ, подобно ваменистому мъсту, гдъ не много земли, и гдъ быліе отъ съмени скоро восходить, потому что оно не глубоко бываеть въ землю;

отъ вноя же солисчиого сгораеть, и, послику не имъсть кория, засыхаеть. Въ такомъ характеръ людей Гога-Магога сатана съ удовольствіемъ увидить способное пріятелище для обольшеній своихъ и много объщающія орудія для непріязненныхъ предпріятій его противъ церкви Христовой. Цель же, для ноторой сін будущія событія открыты въ Апокалицсись, состоить въ томъ, чтобы накъ всв народы, такъ и россіяне опасались дука и правиль Гога-Магога, который есть и теперь уже въ мірв; а сатана еще неовязанный и въ темницъ невандюченный ходить по вселенной или какъ левъ рывающій, страхомъ сустнымъ отвращан народы отъ пути Божія, или какъ ангель свътлый, мудрованіями лисименнаго разума и удовольствіями утонченными обольщаєть ихъ. Господь же нашъ Інсусъ Христосъ приивромъ своямъ показаль, какимъ оружіемъ надлежить ратовать противъ сего невидимаго врага: нбо когда онъ быль искущаемь въ пустынв отъ діавола, тогда словомъ Божіниъ, содержащимся въ Св. Писанів, отражаль его трикратное нападеніе и одержаль надънимь совершенную побъду. Итакъ всего нуживе, чтобы Св. Писаніе въ отечествъ нашемъ всъми сословіями общества могло быть употребляемо съ правильнымъ разумъніемъ; а для сего наданія последней Библіп Россійской въ переводе съ оригинальныхъ явывовъ необходино.

Кто-нибудь скажеть: наши святые предви не спасадись ди и съ одною славянскою Библіею? Предви наши сдёлали, что могли и что должны были сдёлать для водворенія слова Божія въ юной церкви своей, стяжавши Библію на славянскомъ явыкъ въ то время, когда россійскій языкъ еще младенчествоваль, но по младенческому возрасту своему и не быль еще такъ грёнпень, какъ сдёлался послё. Мы же, потомки ихъ, не содёлаемся ли недостойными предковъ, когда не сдёлаемъ и съ своей стороны, что должны и можемъ при помощи Божіей сдёлать для обновленія храма Премудрости Божіей въ Россійской церкви, для сооруженія изъ веществъ живаго русскаго слова животворному слову Божію полнаго и столь величественнаго, обширнаго и благолённаго дома, сколь обширно пространство церкви Христовой въ русскомъ народъ, сколь величественно и благолённо образованіе русскаго слова въ настоящее время, когда россійское нарёчіе по всей державъ есть живой языкъ и свой народу русскому,

погда съ одной стороны славянское нарачіе у насъ сдалалось не только мертвымъ, но и для самой большей части народа невравунительнымъ, когда съ другой стороны русскій языкъ нередко столь недостойнымъ кристіанства образомъ оснверняется и оскверняеть многихъ, содълываясь орудіемъ и лепотою неправды, и заражаеть все толо христіанского общества духомъ міра сего, и восполняеть кругь жизни народной огнемъ не отъ святилица Вожія происходящимъ, будучи выв воспаляемъ отъ геенны. Не надвежить и наблюдать ходь, какимъ небесное провидение возводить человечество въ высшинъ светамъ и совершенстванъ, и симъ светамъ и совершенстванъ дастъ всегда обшириващие вруги въ человъчествъ, и печется не токио о сохраненін, не и о распроотраненін унотребленія слова истины, преданиаго человънамъ въ Св. Писанін, и о темъ, чтобы разумънія сего слова было весьма доступно и удобно для всякаго, вто пожелаль бы читать и разуметь чтеніе Библін? Когда еврейскій язынь началь выкодить изъ общаго употребленія въ еврейскомъ народъ; а между тъмъ приближался Новый Завътъ, которому надлежало свъть истиннаго отвровенія Божія, сосредоточивавшійся дотоль въ одной еврейской церкви, усвоить всемъ племенамъ и язывамъ; тогда было благоугодно Духу Овятому употребить всемірное въ тв времена единиское нарвчіе въ орудіе слова Божія. Водители народа не соизволять ли усмотреть здесь указанія Провиденія Вожія на дарованіе Россійской церкви Россійской Библін, когда славянское нарачіе уже давно между нами не есть живое? Водители народа не соизволять ли усмотреть необходимую потребность и нужду въ томъ, чтобы очаровательнымъ обольщеніямь сатаны противосталь въ народа Богь и Отенъ человъковъ, говорящій съ дътьми живымъ языкомъ ихъ, по своей силь и богатотву достойнымъ Бога, по своей вразумительности и народности достойнымъ отца человъковъ; чтобы явыкъ Россійскій, всявдь за другими живыми языками живыхъ народовъ, получиль полное освищение отъ слова Божія и, содъдавинсь благовъстниковъ всъхъ откровеній Божінхъ, органомъ истивы, чистоты и святости, всегда служиль освящению многихь? Когда ны совершенствовали побъдоносныя воинства наши; тогда свольно разъ, примъчая укищренія враждебныхъ народовъ къ улучшеню оружія воинскаго, и сами перемвияли употреблявшіяся дотолю орудія на новъйшія, удобнъйшія и праспюйшія? Но козни діавольскія не опаснюе ли человъческихъ? И брань христіанскаго народа съ поднебесными духами злобы, съ міроправителями тымы въка сего, не важиве ли всякой войны съ видимыми и тлънными непріятелями? И не требуеть ли благоразуміе, чтобы въ то время, когда духъ міра столь сильно дышеть на Россійскій народь въ образованности и пріятности языка народнаго, Христова церковь ратовала симъ же самымъ оружіемъ противъ міра, преподавъ народу полную книгу откровеній Божіихъ на самомъ чистомъ Россійскомъ нарвчін?

Но скажуть: греческій переводь ветхозаветной Библін освященъ евангелистами и апостолами въ приводимыхъ ими свидътельствахъ изъ вингъ пророковъ: итакъ если и надобно издать всъ книги Ветхаго Завъта на Россійскомъ нарвчін; то не лучше ли перевести ихъ съ греческаго перевода, чвиъ съ еврейскаго оригинала? Но апостолы и евангелисты, употребляя греческій переводъ ветховаветной Библін по тому же, почему Господу было благоугодно предать ученія и отвровенія Новаго Зав'яза человъкамъ на единскомъ языкъ, -- негдъ однако не изрекаютъ отверженія противъ еврейской Библін; напротивъ ап. Павелъ торжественно утверждаеть, что Богь не отвергнуль народа своего, который Онъ прежде зналь; — а въ другомъ мъстъ, сказавъ, что необразанный, по природа исполняющій законь, осудить іудея, когда онъ и при писаніи и при образаніи преступникъ закона,онъ предлагаетъ вопросъ: накая выгода быть іудеемъ? Или накая польза отъ обращенія? И отвътствуеть: великая во всъхъ отношеніяхъ; а наппаче въ томъ, что имъ ввірено слово Божіе. — Апостоль безъ сомивнія говорить здёсь о еврейскомъ оригиналь ветхозавътной Библіи: ибо слово Божіе въ еллинскомъ переводъ уже давно было предано и другимъ народамъ, и греческая Библія LXX толковниковъ уже была общею собственностью іудеевъ в явычниковъ. Но св. Павелъ говорить, что іудеямъ, а не другому вакому-нибудь народу ввёрено слово Божіе для сохраненія истинныхъ отвровеній Божінхъ въ человіческомъ роді: посему іудей, будучи напоснъ словомъ Божіниъ со млекомъ матери, зная законъ Моисеевъ и пророчества о Христв изъдетства, удобиве чемъ язычникъ можеть обрести путь спасенія во Інсусе. А когда онъ обръдъ Мессію во Інсусъ Назарянинъ; то ему

остается только быть върнымъ познаваемой истинъ, и исповъдать ее съ праводушіемъ Насананда, чтобы видеть небо для чедовъковъ отверстымъ во Інсусъ, и ангеловъ Божінхъ, восходящихъ и нисходящихъ къ сыну человъческому на пользу и спасеніе грашныхъ братій Его. Итакъ писанія, у іудеевъ на еврейскомъ явыкъ хранящіяся, на которыя св. Павелъ указываеть, суть по свидетельству его слово Божіе. Но онъ не сказаль: іудеямъ оставлено слово Божіе, какъ остаются умирающіе лучи ваходящаго солнца на вершинахъ горъ; а сказалъ: "ввърено", то-есть и лынв, хотя евреи оказались неверными духу Св. Писанія, но Богъ, върный и истинный, котораго дары и привыванія непреложны, в нынв ввёрнів имв, како залогь милосердія ввоего и будущаго возстановленія и славы ихъ во Христь Інсусъ, - букву Писанія, совершенно върную духу Его, и вложиль имъ въ сердца, какъ залогъ милосердія Своего и будущаго возотановленія и славы ихъ во Христв Інсусв,--- првикую, постоянную, строжайшую, благоговъйную, искреннюю, непобъдимую върность въ храненіи вивреннаго имъ слова Божія, такъ что при всемъ поврежденім характера въ этомъ таниственномъ народі, вогда еврей за малость готовъ обмануть міръ весь, — самая ненависть къ распятому Наварянину не могла склонить евреевъ на то, чтобы обманывать человъчество въ Библік. Еврей во всемъ можетъ-быть изъ корысти низокъ, двоедущенъ, безчестенъ; . въ одной Библіи характеръ евреевъ является въ поравительвомъ блескъ безкорыстиващей честности, благородства и правоты постоянныйшей и для всего человычества благотворныйшей. Но если греческій переводъ ветховаватной Библін освящень употребленіемъ въ священныхъ внигахъ Новаго Завита; а славянская Библія переведена съ греческой: то какая выгода читать Библію Ветхаго Завёта на еврейскомъ языке, или накая польза отъ перевода сихъ внигъ на Россійсное наръчіе съ оригинала? Великая во всехъ отношеніяхъ, а наппаче въ томъ, что Духъ святый, первоначально ввърившій еврейскому языку слово Божіе, посредствомъ сего же языка вварить и русскому нарачію слово Божіе, такою же мірою світлости и вразумительности, какою оно усвоило еврейскому, и какъ Спаситель повельваеть испытывать писанія, то переводь всей Библін Ветхаго Завъта съ еврейскаго языва на русскій будеть уже и самъ по себъ исполнениемъ заповъди Спасителя и трудомъ, который будетъ увънчанъ Его благословениемъ; а между тъмъ сей трудъ
будетъ награждаемъ святыми корыстями разумънія, которыя обогатятъ и украсятъ Россійскую церковь паче всяхъ сокровинтъ
міра и паче всякаго великольнія вещественнаго, — многими прозръніями въ таниства Божіи, принадлежащія и открывающіяся
душамъ, которыя со страхомъ Божіимъ и върою приступаютъ
къ размышленію о путяхъ Божіихъ, прозръніями, который
срътаются съ неизглаголанными возаръніями Премудрости Божіей, вессиящими душу върную ей, невърную же обличающими
и къ върности воззывающими.

Россіяне! Братія и отцы въ Господъ! Когда живые явыки народовъ современныхъ намъ одинъ за другимъ освящаются, осдълываясь органами всъхъ отпровеній Вожінхъ человъванъ, изреченныхъ Духомъ святымъ на язынахъ единскомъ въ Новомъ Завътъ, а на еврейскомъ въ писаніяхъ Ветхаго: почто Россійскій языкъ и народъ медлить полною мірою причаститься сего же освященія истиною и словомъ Божіниъ? Дукъ Святый, сопедшій на Божественныхъ учениковъ и апостоловъ Інсуса Христа въ огненныхъ язывахъ, и даровавшій имъ способность тогда же проповъдывать разными языками великія дъла Божін, не освятиль ин всъ наръчія человъковъ? И сія первосвященивческая модитва Іисуса Христа за впостодовъ: Отче святый! освяти ихъ истиною Твоею; слово Твое есть истина; какъ Ты меня посладъ въ міръ, такъ и Я посладъ ихъ въ міръ, — сіе желаніе святвішаго сердца Інсусова не принадлежить ли канъ дражайшее наследіе, и Тебъ, святая церковь Россійская? Не предназначена ли и Ты быть великимъ собраніемъ свётлыхъ лучей животворящаго солнца правды, Христа, сосредоточенныхъ въ одно цвлое? Какъ видимое солице посылаеть лучи свои на землю, на луну и на другія громады темнаго вещества, подчиненныя сему виязю света вещественнаго; такъ Христосъ, солице духовнаго міра, не посылаеть ли и Тебя, ящерь світа, по опредівлениому и указанному Тебъ направленію въ міръ, лежащій въ земяв, дабы свъть Его просвъщаль чрезъ Тебя темныя массы многихъ народовъ, поставленныя Провиденіемъ Его на пути силы и державы Твоей и вліяніямъ Твоимъ преданныя, дабы, какъ Ты, бывъ некогда тьмою, соделались светомъ въ Господе?

Сін народы одевають и упрашають тебя, о дщерь Россіи, лисицами, соболемъ, бобрами: уже ли они для того и поручены тебъ Господомъ Богомъ, чтобы служить и угождать прихотамъ росномия? Уже им владыва небесный для того и предаль державъ твоей зомию сибирскую, чтобы облить тебя золотомъ и сребромъ, изрываемымъ изъ недръ этой земли, принадлежавшей татарамъ, остикамъ, самофдамъ, наимыкамъ и прочимъ многимъ? Не долина им ты заплатить имъ за сін драгоцівности словомъ Боміниъ, котораго польза и достониство до безконечности выше сребра и злата и драгоцънныхъ камней? Не обязана ли за сіи пышныя одвянія облечь ихъ во Христа, въ бълыя ризы праведности Христовой? Но если ты сама будещь страшиться увидъть полный свъть отвровеній Божімкь въ русскомъ словъ; то увидять ли посредствомъ тебя великій свёть сін народы, которые Провяденіе Божіе вверило попеченію твоему? Де освятится вполив явынь твой истиной Божіею, которая есть Слово Божіе; тогда, какъ въ надежде на Бога веровать должно, и духъ народа посредствомъ языка прівметь отъ истины Божіей полное освященіе: тогда въ духіз народа благоуспізшно будеть распрываться живое совнаніе назначенія своего, доколь слово Господа Інсуса Христа не изречется въ немъ духомъ святымъ: какъ Отецъ послагь Меня въ міръ, такъ и Япосылаю Тебя, ко многимъ народамъ, чтобъ Ты ввелъ ихъ въ благодатное царство Мое, и помогь имъ содълаться добрыми и блаженными гражданами ісрусалима небеснаго. Иди и научи ихъ въровать во имя Мое, подучать оть Отца Моего прощеніе граховь и благодать овятаго Духа отъ полноты Моей для исполненія запов'ядей Моихъ. Тогда динеть Духъ Інсуса Христа, и сін льди хладнаго невъжества, которыми окованы столь многія воды народовъ, растають, и они, накъ великія ріви, потекуть въ Христову церковь, быстрыми стремленіями усердія и преданности Спасителю Богу увеселяя градъ Божій, сущій на небесахъ.

Но братія и отцы! съ такою ди ревностію стремимся къ совершенству во всемъ богоугодномъ, духовномъ и ввиномъ, съ какимъ рвеніемъ подражаемъ современнымъ народамъ во всемъ, чъмъ питается дюбопытство, что умножаетъ удобства и удоводъствія образованнаго общежитія, что возвышаетъ насъ во мизніи другихъ народовъ, что возвышаетъ насъ въ особенномъ нашемъ



о себъ мивнін, что занимаєть сустность нашу непрестанно измъняющимися новостямя? Похвально усердіе, достоинъ почтенія и ободренія вкусъ народа но всему доброму, что удругихъ примвчаемъ; по, какъ сказаль мив одинъ благоговъйный старецъ, добро добра добръе, божественное выше всего человъческаго, въчное дороже всего временнаго, богоугодное върнъе всего, что сегодняшнему вкусу многолюдной толпы угодно, духовное блегородиве всего чувственнаго. Россіяне! на васъ смотрить вселенная; на васъ смотрить Европа: но не смотрить ли на васъ и съ высоты небесной Сынъ Человъческій, стоящій одесную Бога, сей Царь надъ царями и Господь надъ господами? Не смотрять ди на васъ всв святые ангелы Его? Не смотритъ ли на васъ торжественное собраніе на вічномъ Сіоні, и церковь первенцевь, написанныхъ на небесахъ? Не смотритъ ин на насъ и все, что на земяв есть благороднейшаго, просвещениейшаго, благотворнвимаго и чиствишаго? А что такое? вто-нибудь спросить. Христіанство живое и плодоносное, — тв, кои върують во Інсуса, какъ въ Бога, явившагося во щоти, и, не видъвъ Его, но полагаясь на Святыя Писанія, свидетельствующія о Немъ, любять Его, усердно учатся у Него же творить волю Отца, и радуются радостію незреченною и преславною въ самыхъ страданіяхъ, и получають плодъ ввры своей, спасеніе душъ, т.-е. и сами спасаются и служать спасенію ближнихъ, Інсусовъ Христовъ. Россіяне! Если уже необходимы слова для возбужденія ревности вашей; то заслуживайте похвалу между всеми любящими Сіона: они соль земли, они краса и цвътъ человъчества; они свътъ міру. Россіяне! Если вы по распоряженію Небеснаго Міроправителя, не предшествуя, а последуя образованнейшимъ народамъ въ великомъ ходъ возрождения человъковъ, не можете не подражать имъ во многомъ, въ чемъ они имвли время опередить васъ; то подражайте имъ наппаче въ дъятельномъ усердіи и любви въ слову Божію, подражайте имъ въ ревности въ распространенію христіанства между народами, остающимися въ мучительной власти діавола. Но что я говорю: подражайте? Смотрите и творите. Смотрите, какъ работають въ церквахъ Великобританіи и Германіи; смотрите на усилія сихъ церквей въ образованіи пастырей и учителей; смотрите на устроенія и двйствія миссій ихъ; смотрите на моравскую церковь, на общины ея, разовянныя по всеменной, на ен подвиги и успъхи въ проповаданін язычникамъ Інсуса Христа распятаго. Но во всахъ сяхъ церквахъ народы читають полную Библію на живыхъ народныхъ языкахъ своехъ: воть что прежде всего надлежеть перенять для того, чтобы Духъ Івсуса Христа возрождаль, ожевлять, освящать, оплодотворять и руководствовать Россійскій народь из его столь великому назначению въ царствии Божиемъ, своль велико число и различе твхъ народовъ ея, которые досель не привиты въ Спасителю человъковъ Інсусу Христу. О дщерь Россія! ты не желаешь, чтобы кто предвосхитиль вънецъ твой: это открылось явно, когда иной церкви двиствователи въ Иркутской епархін на вопросъ, будеть ян позволено ямъ крестить безъ сомивнія ими обращаємыхъ и оглашаємыхъ иновіврцевъ, не получили утвердительного отвъта. Но въ то же время и долги наши не увеличнись ли? Не обязались ли мы на мъсто англійскихъ миссіонеровъ давать иновірцамъ Россійскихъ, которые бы и врестили ихъ безкорыстно, и заботились съ постояннымъ усердіемъ о наставленіи и утвержденіи неофитовъ въ спасительномъ познаніи Інсуса Христа и святыхъ Его заповъдей? Но англійскіе миссіонеры читають на живомъ народномъ языкв полную Библію, переведенную съ оригинальныхъ: вотъ что прежде всего надлежить перенять, чтобъ и вообще въ Россійскомъ народів и особенно въ служителяхь алтаря умножался спасительный для челововово своть истиннаго Богопознанія. Если же все еще будемъ бояться полной Библіи на Россійскомъ нарвчин; то не вошель бы въ число миссіонеровъ нашихъ нвито подобный одному влирику, приходившему ко мив съ объявленіемъ, что онъ желаеть послужить святой церкви проповъданиемъ слова Божія иновърцамъ. Хорошо, говорю, другъ мой; но скажи мив сколько у насъ боговъ, чтобъ знать какую въру мы намърены проповъдывать. И что же? Онъ насчиталь мив ихъ не только три, но и четыре, и пять, ѝ можетъ-быть простиран бы далве, еслибы и не пресвиъ этого исчисленія. Архіепископъ всплеснуль руками отъ удивленія и прискорбія, когда я разскаваль ему разговорь мой съ этимъ влирикомъ. Впрочемъ у насъ нельзя и ожидать того, чтобы один миссіонеры и клирики приходскихъ церквей пропов'ядывали вновърцамъ Бога истиннаго; но и вов православные земледаль-

цы и торговые люди нередво изъясняють имъ веру, которую называеть "прещеною", и многіе изъ сихъ учителей насывають честныя иконы богами, а полочки, на которыхъ они стоять, божницами. Такъ образомъ вообще русскій народъ, котя досель важется недовольно собравшійся съ силами, долженъ содійствовать обращению во Христу многихъ племенъ, вкупъ съ нимъ составляющихъ одну державу; и чёмъ более въ русскомъ народв умножался бы свыть Христовъ, тымъ болые добра Христова онъ сообщать бы иновърцамъ безчисленными точками непрестанныхъ сближеній съ ними, прикосновеній къ нимь, сообщеній и связей съ ними по дъламъ и нуждамъ временной жизни. Но чтобъ Россійская церновь родила сей духъ сцасенія, для того надобно прежде, чтобъ она зачала сей дукъ спасевія, а для сего необходимо, чтобы она совершеннымъ и полнымъ образомъ предалась дъйствію сотворившаго вся и возсозидающаго вся Інсуса Христа Сына Божія, чтобы она получила отъ Него полною мерою нетленное семя Слова Божія въ св. Писанів, чтобы всъ затрудненія, препятствующія слову Божію дійствовать полною силою въ духв народа, происходящія отъ нарвчія, содвлавшагося для русскихъ мертвчив, были отвращены и уничтожены, а съ другой стороны были приведены въ дъйствіе всв возможные способы для того, чтобы полная Библія на россійскомъ нарвчін была самая вврная и сообразавищая слову Божію, первоначально ввъренному письменамъ еврейскаго языка въ книгахъ ветхозавътныхъ и елинскаго въ новомъ завътъ. Ничвиъ не можно замвнить сію полноту и честоту живаго съмени возрожденія, нивакими душеподезными сочиненіями, никакими здатыми книжицами, никакими самонадекными способами спасаться, нивакими проповъдями. Притомъ надобно истинствовать въ любви къ Богу и человъкамъ во Христв Інсусв, чтобы и подражаніе въ делахъ Царствія Божія было твореніемъ по искреннему убъжденію в благочестію въ духъ и истинъ,--и мужественно решиться на скорби чадорожденія, возвышающія достоинство и блаженство мотери, -- хотя по всему въроятно, что бользни твои, о дщерь Россіи, будуть не тяжки, и если ты, не внимая опасеніямъ оскорбительнымъ для слова Божія, обиднымъ для въры и благочестія, унижительнымъ для христіанской державы, спокойно употребишь предохранительныя мары

благоразумія, уповая на помощь Божію; то гласъ Істовы, разрешающій наней отъ бремени, облегчить и твои страданія; Господь будеть съ тобою въ скорби, и безъ дальнихъ потрясеній белезненныхъ соделаєть тебя матерію веселящеюся о многихъ чадахъ.

Посившимъ окончить письмо, такъ растянувшееся сверхъ чаянія: возвращаюсь къ изреченію св. ап. Павла, который свидътельствуеть, что св. Писанія, и какъ мы видели, ветхозаветныя, могуть умудрить всякаго христіанина, и въ особенности служителя церкви во спасеніе върою во Христа. Если же это върно; то безъ сомнънія Духу Святому будеть благоугодемъ усердный трудь, которому Россійская церковь будеть одолжена яснымъ и върнымъ переводомъ всей библін Ветхаго Завъта на россійскій языкъ съ оригинальныхъ: ибо сей подвигъ поведеть россійскую церковь и въ особенности сословіє клириковъ иъ той самой цали, для которой Библія Ветхаго Завата дарована человъвамъ Небеснымъ Отцемъ ихъ. Сія цъль въ томъ состоить, чтобы мы читая книги Ветхаго Завёта умудрямись вёрою во Христа Інсуса. Но чёмъ ясийе и вразумительние будуть для насъ сін Писанія, твиъ искуснъйшеми и благоразумнъйшими будутъ содълывать насъ въ дъле спасенія. Мы говорили, какимъ образомъ законодательныя, историческія и пророческія кинги Веткаго Завъта руководствують но Христу. Что насается прочихъ писаній, въ которыхъ содержатся прекрасивйшія иравоученія, въ книги притчей Соломоновыхъ видемъ, что они суть уроки предвичной премудрости Божіей, которая, по изъясненію ан. Павла, есть Сынъ Божій, пришедшій въ міръ, Інсусъ Христосъ; и какъ въ тв времена, когда составъ Ветхозавътной Библін восходиль въ полнотв своей, спасаемое человвчество находилось въ возраств отрочества и юности: то во всвхъ Ветхозавътныхъ правоученіяхъ надлежить созерцать Інсуса Христа въ Святомъ отрочествъ Его, и внимать самой премудрости Божіей, преподающей человъвамъ удивительныя наставленія, новсегда сообразныя младости человъчества: ибо правоучение Премудрости Божіей въ Новомъ Завете есть уже высшее и совершеннъйшее. -- Кто-нибудь скажеть: не опасно и представлять народу таинственную книгу Пъсни Пъсней на россійскомъ нарвчіи? Пастыри церкви отвратять опасность приложеніемъ указаній на внутреньвищее содержаніе сей божественной книги, въ которой восиввается брачный союзъ Премудрости Божіей съ непорочною и чистышею душею человыческою во Інсусы, достигшей жаркаго возраста юности, но крыпкой и побъждающей, и всею силою прильпляющейся въ Премудрости Божіей и объемлемой ею. Впрочемъ ужели ап. Павлу не было извъстна Пъснь Пъсней? А онъ торжественно объясняеть, что все Писаніе, не искаючая ни одной книги, все Писаніе богодухновенно и полезно для наученія, для обличенія, для исправленія, для наставленія въ праведности, чтобы совершенъ быль человъвъ Божій, ко всякому дълу доброму пріуготовленъ. Кто не желаеть, чтобы н нынъ умножились въ россійской церкви такіе служители слова, ваковъ быль Тимовей ученикъ св. Павла? Но образуются, пріуготовляются во всякому доброму двлу и совершаются святые Божін человъки Библією. Итакъ на что оставлять прегражденнымъ и засореннымъ хотя одинъ источникъ церковной пользы? Все Писаніе богодухновенно, и все полезно: и такъ даруйте россійской церкви всю Библію на русскомъ языкъ, дабы она приносила народу русскому сколько можно болве польвы, дабы она, будучи вразумительна и свътла, и просвъщая сердечныя очи, твиъ нвственные открывалась въ достоинствы богодухновенности и въ силв истиннаго слова Божія. Если же и затвиъ останутся въ библін такія міста, которыя съ перваго вагляда будуть вазаться темными; это будуть весьма легкія и тонкія твик возвышающія красоту и величіє свъта. Впрочемъ св. ап. Петръ говорить и о посланіямь св. Павла, что въ нимь есть начто неудобовразумительное, что невъжды и неутвержденные, къ собственной своей погибели, превращають подобно какъ в прочія писанія. Но св. Петръ за слабость и невъжество накоторыхъ не воспрещаеть читать посланія св. Павла на греческомъ явыкъ доступномъ для всвхъ и вразумительномъ. Благодаримъ Господа Бога, что имвемъ теперь сін посланія глубокомысленныя на россійскомъ языкв, такъ же какъ и весь Новый Заввтъ и кингу хваленій отъ ветхаго; и молимъ благость Его даровать намъ вскоръ и прочія писанія Ветхаго Завъта въ такой же ясности; и чъмъ онъ яснъе будутъ на русскомъ нарвчіи, тъмъ менъе будеть способовъ для невъждъ превращать истинный смыслъ ихъ.

Наконецъ чвиъ ясиве, чвиъ сообразиве съ оригиналами будеть библія на русскомъ явыкь, темь полезиве будеть употребленіе ея въ обращеніи и наставленіи обращающихся ко Христу магометанъ и евреевъ: ябо евреямъ надлежить непрестанно показывать Інсуса Христа въ Ветхомъ Завътъ; а Магомета ни что не можеть столь сильно поражать и назлагать, какъ сама Библін, которую онъ исказиль въ Алкоранъ. Но Алкоранъ уже неоднокретно изданъ у насъ на русскомъ нарвчіи: почто же не спвинить противопоставить ему Святую Библію на живомъ языкъ народа, весьма знакомомъ для многихъ между русскими магометанеми и евреями? Но В. Пр-во и безъ многословія моего можете чувствовать и видъть съ этой стороны важность церковной нужды, о которой я обстоятельные говориль въ письмы къ высокопреосвященивашему Филарету Митрополиту Московскому. Впрочемъ будемъ развизны; будемъ учиться у св. апостола быть всвиъ для всвхъ.-Вы сегодня желаете остаться съ одною славянскою библією, какую нынъ имвемъ? Останьтесь съ Богомъ; но вы не знаете, что съ вами завтра случится; и если получите другое желаніе, то объявите намъ, потому что мы готовы и другимъ образомъ послужить и угодить вамъ. - А вы желаете читать славянскую же библію, но вновь переведенную съ едлинскаго? Воть она: читайте съ Богомъ.-А вы требуете полной библін, но переведенной на россійскомъ нарвчіе съ еллинскаго? Пзвольте получить: воть она. — А вы намерены изучать библію на славянскомъ явыкъ, но въ переводъ съ оригинальныхъ, греческаго и еврейскаго?-Воть она: поучайтесь съ Богомъ и днемъ и ночью. - Быть такъ развязными необходимо для того, чтобы по наставленіи ап. Павла сражаться десными и шунии. Но какъ намъ кажется, что нельзя еще вскоръ открыться у насъ такому богатству и изобилію способовъ: то мы, бъдные миссіонеры, сего названія недостойные, модимъ прежде всего даровать намъ полную россійскую библію на россійскомъ наржчін, върно переведенную съ оригинальныхъ языковъ еврейскаго и едлинскаго.-И мы осмъдиваемся воображать, что намъ отвътствують такимъ образомъ: прошеніе ваше не безразсудно. Вы боретесь обыкновенно съ большими и неминуемыми развлеченіями; вы ходите среди соблазновъ, сътей и пропастей; вы обращаетесь по большой части съ такими людьми, воторыхъ

вниманіе занимается только земнымъ и временнымъ; а кромъ того вы и живете тамъ, гдъ престолъ сатаны. Получите убо неистощимый запась священнаго елея, которымь можете питать свътильники ваши, дабы они не угасали. Вы совершенно удалены отъ богатыхъ внигохранилищъ, которыми ваша ученая братія пользуется; вы не имъете доступа въ тъмъ толковникамъ, которые можеть быть помогли бы вамъ разумать, напримъръ, книгу Іова на славянскомъ изыкъ (не о себъ говорю. а вообще о состояние миссіонеровъ) вы не можете имъть многія вниги въ странствіяхъ вашихъ, иногда по люсамъ, горамъ и пустынямъ: вотъ книга книгъ и при томъ на россійскомъ нарвчін; воть библія, которая сама себя изъясияєть; она можеть сопровождать васъ повсюду, освящая часы отдохновенія вашего, услаждая горесть скорбей, разгоняя туманъ печали, возбуждая въру и упованіе на Провидъніе Божіе, подкрыпляя терпыніе, утышая добрыми помышленіями. Воть богодухновенная бибдія Ветхаго Завъта на россійскомъ нарэчік въ переводъ съ еврейскаго, читайте ее бъднымъ евреямъ; и когда они съ удовольствіемъ будуть видеть, что Библія наша совершенно сообразна съ ихъ библією, тогда вы открывайте имъ, какимъ образомъ Ісгова ведетъ ихъ рукою Монсея и пророковъ во Іисусу, и что сей Інсусъ есть Ісгова, объщавшійся явиться на землю для спасенія гръшнивовъ. Вотъ полная библія и Веткаго Завъта и Новаго: читайте ее магометанамъ, да познають они, что все спасеніе человъковъ ваключается въ дъйствительности отраданій и смерти Христовой, что нътъ ничего ужаснъе и ненавистиве для діавола какъ животворный вресть Господа нашего Іисуса Христа, что потому самому и научаль онъ Магомета проповъдывать, будто Інсусъ не быль на креств распять, и будто призравъ одинъ представлялся на вреств Іудеямъ; да познаютъ, что они въруютъ лжи и противятся истинъ; что Інсусъ Христосъ дъйствительно пострадаль за насъ пречистою плотію и душею святвищею и гръхи наши самъ вознесъ тъломъ своимъ на древо, дабы мы, умерши для гръховъ, жили для правды, и что ранами Его мы исцълнемся. Вотъ наконецъ полная библія на россійскомъ языкв, которою россійская церковь благословляеть. Она явилась послъ многихъ другихъ переводовъ св. Писанія, а оказалась впереди всъхъ ихъ, потому что воспользовалась и опытами, и немощами

и усприями многих вреовъ, доставшимися въ наследотво нынешнему: посему вов церкви приняли явленія полной россійской библін съ редостными восклицаніями; посль еврейской библін Ветхаго Завета и единской Новаго, это первая библія въ христіанскомъ міръ. Читайте съ Вогомъ; благодарите за сей даръ Бога и помышляйте по сему знаменію о великих намереніяхъ Вседержителя въ разсуждении церкви россійской, о велинихъ и славныхъ подвигахъ предстоящихъ ей въ будущемъ по дъдамъ Царствія Божія; о высокомъ ея назначеній въ судьбахъ Божіихъ, о важности ез обязанностей, о тягости ея ответственности предъ Богомъ. Теперь будьте спокойны, живите и двиствуйте библією, и не завидуйте иностраннымъ церквамъ, а Бога благодарите и радуйтесь, что вы въ недре православной россійской церкви, которая наконецъ имветъ россійскую библію, и что послв божественных в оригиналовъ россійская библія есть между всеми переводами превосходнъйшая и совершеннъйшая.

Знать мои мысли о средствахъ, служащихъ въ лучшему устройству миссін здвшней, желали вы, избранный изъ тысящей мужъ. Желанія мои не ограничиваются состояніемъ миссія во время пришествія моего на земли, которое какъ видно по всему не продолжится. Если россійская церковь получить россійскую библію, переведенную съ оригиналовъ; то отъ сей міры, съ несомивнною вврою, буду ожидать преемниковъ по службв моей, воторые будуть лучше такого, вакъ я, предшественника; оть сей же міры могу ожидать еще того благополучія, что сін добрые двиатели будуть имвть въ здвшнемъ русскомъ народв такихъ помощниковъ и сотрудниковъ, которые не будуть невъжествомъ разрушать, что они умёютъ построить, съ просвещеннымъ усердіемъ и содійствіемъ возвысять успіхи миссіонеровь, и что тв и другіе, пріемля поливищею міврою світь откровеній Божінхъ посредствомъ россійской библін, будуть обильнейшею мірою сообщать сей благотворный світь и народамь, которые въ самомъ двив для того покорены Россіи Провидвніемъ Божіниъ, чтобы Россія поставила и руководствовала ихъ на пути въ въчному блаженству во Христъ Інсусъ Господъ нашемъ. Еслибы вскоръ исполнилось мое желаніе, которымъ это письмо вакиючу; то можеть быть и мив довелось бы читать россійскую библію съ тымь утышеніемь, которое бы ободряло и подкрышяло

меня въ настоящемъ служенів, и съ тою пользою, которая обращалась бы въ пользу миссія здішней. Благоустройство миссія есть печать благополучнаго устроенія души миссіонеровъ. Впрочемъ пользуясь открывшеюся для меня стезею великодушнаго изволенія вашего читать съ терпівніємъ письмо мое, я наміренть, если Господу Богу сіе благоугодно, представить В. Пр—ву и другія мои соображенія, слідующія за первою мыслією, которою, какъ основною, и нужно было наполнить все письмо.

#### Милостивый Государь!

Приступая къ объясненію предъ вами такого желанія, которое зачать въ себт моя душа нечистая и гртшная была недостойна, я ощушаю невольный страхъ. Но предаюсь волт Вседержителя Бога вездт Сущаго и вся Исполняющаго.

По ходатайству В. Пр—ва, существованіе миссів утверждено въ здішнемъ краю, когда повеліно ежегодно выдавать изъ казны на содержаніе ея опреділенную сумму; а мий вышло благословеніе Отца отечества и священнійшаго собора пастырей россійской церкви.

Но когда Государю Императору (да помянеть его Господь Богь) было благоугодно пожаловать мив въ знаменіе монаршаго благоволенія и въ память моихъ обязанностей украшенный драго-принными камнями кресть съ изображеніемъ распятаго Інсуса Христа, то я желаю изъявить благодареніе, сообщая вамъ для представленія помазаннику Божію сладующія мысли.

Искренныйшая преданность, благоговыйныйшее почитание и любовь россіянь къ благочестивыйшему Государю Николаю Павловичу есть безъ сомнынія благословеніе Божіе, но и таланть, который надо обратить къ прославленію имени Царя Царей, къ умноженію благодати Божественной въ русскомъ народь. Да напишется на скрижаляхъ исторіи, да напишется на небесахъ въ книгь жизни: Владиміръ просвытиль русскій народь св. крещеніемъ, Николай просвытиль Русскій народь россійскою библією!

Петръ Ведикій предпринималь изданіе библік въ пользу россіянь на двухъ языкахъ. Напечатана была на одномъ столбцѣ Голландская библія, а на другомъ предположено печатать славянскую. Но смерть пресъкла златую нить славной жизни, и мысль великаго не успъла исполниться. Да воскреснеть онъ въ непорочной душъ Николая I, въ новомъ благольши и въ совершеннъйшей полноть!

Помора, новокрещенный царь народа, недавно въ полудикомъ состояніи бывшаго, самъ переводить святую библію съ англійскаго на языкъ своего народа, который онъ привель съ собою въ Христову церковь.

Миссіонеры англійской церкви могуть примътить, что россійская церковь не имъеть россійской Библіи. Для нихъ не будеть скучно предпріять переводъ Библіи съ еврейскаго и греческаго на русскій языкъ; а они могуть прислать епископамъ россійской церкви полной Библіи россійской нъсколько экземпляровъ въдаръ и знакъ братолюбія.

Но еслибы Государь Императоръ соизволилъ предпріять на собственномъ иждивеніи, въ пользу россійской церкви изданіе священной Библіи:

- 1) Ветхаго завъта на язынъ оригинальномъ еврейскомъ.
- 2) Въ греческомъ переводъ LXX толковниковъ.
- 3) Въ переводъ славянскомъ съ греческаго.
- 4) Въ переводъ россійскомъ съ еврейскаго оригинала.
- 5) Новаго Завъта въ греческомъ оригиналъ съ переводами славянскимъ и
  - 6) руссвимъ:

то вънецъ прекраснаго царствованія Его Величества украсился бы такимъ драгоцъннымъ каменіемъ, котораго блескъ сіялъ бы немерцающимъ свътомъ въ Царствіи Божіемъ.

По мивнію моєму надлежало бы напечатать на одномъ изъ первыхъ листовъ царской Библін—полиглотты:

> > Digitized by Google

Или другое сему надобное подписаніе.

Сему изданію Библін безъ сомивнія надлежало бы соединить въ себв всв возможныя великольнія. Эстамны въ копіяхъ оъ оригинальныхъ произведеній живописи не были бы забыты.

Сім мысли и желанія Его Величеству сообщить благоволите, избранный ходатай церкви у престола царева, когда обращаете сердце для сего подвига.

Самого себя и васъ предавъ Христу Богу, съ исвреннимъ чувствомъ благодаренія и преданности,

Имъю честь быть Вашего превосходительства, и ілостивъйшаго государя, покорнъйшій слуга архимандрить Макарій. 1836 года, іюня 8 дня. Въ Бійскъ.

Подлинное, писанное о. Макаріемъ на листвахъ въ осьмушку, находится въ Московской епархіальной бабліотекв, куда попало отъ митрополита Филарета, которому было конечно передано какъ лицу, оказывавшему постоянно покровительство о. Макарію. Оно и не произвело желаемаго о. Макаріемъ дъйствія, вакъ видно и изъ следующаго письма въ нему митрополита Филарета. Мы скавали выше, что митрополить Филареть долго не отвъчаль о. Макарію на письмо его, отъ 24 марта 1834, по поводу перевода Библіи на русскій языкъ, и вотъ что писаль ему митроподитъ Филаретъ почти черезъ три года 23 августа 1837: "Давно время мев повиниться передъ вами въ долгомъ молчаніи. Сей часъ полученное письмо ваше нашло меня въ такомъ положенін, что могу не отлагать болве ни на минуту изявленія моей повинности, какъ отлагалъ прежде, по намъренію, не на долго, а по стеченію обстоятельствъ, или по неумънію владъть временемъ, на долго. Повърьте, что я не хотвлъ бы такъ быть не исправленъ, и простите меня за прошедшее. Болъе же исправнымъ быть мнв помогайте настоятельнымъ требованіемъ отвъта, когда надобно. Бестду съ вами начать надобно, кажется, съ нысли вашей о полномъ переводъ Библіи на русское наръчіе. Вы употребили не мало труда на изложение сихъ мыслей, но постив вашъ пришелъ не на готовую землю и не во время свянія. Сомивнія о полезности перевода, досель сдвланнаго, и прекословія о достоинствъ его, или не прекратились или воз-



нивли вновь, такъ что продолжение сего дъла болъе угрожало бы умножениемъ сомивний и прекословий, нежели обнадеживало бы умножениемъ плода духовнаго. Если языкъ богослужебный додженъ быть сохраненъ богослужебнымъ, то должно стараться, чтобы онъ какъ можно болъе сохранялся общепонятнымъ, и для сего полевно, чтобы не отвыкали читать на немъ священное Писание. Мит кажется, что сие соображение не должно быть пренебрежено. Дъйствуйте въ уповании на Бога средствами, которыя Онъ далъ и которыми можно сдълать довольно добраго « 25).

Д. Фил-новъ.

<sup>26)</sup> Чт. въ Общ. любит. дуж. просв. 1872, етр. 94.

## СЛОВО

надъ гробомъ іакова ободоровича головацкаго \*.

И еще свъжій гробъ, и еще новая трудно вознаградимая потеря! Предъ нами гробница, въ которой мирно почивають бренные останки мужа ясной и опредъленной идеи, глубокаго знанія, не знавшей устали энергін, - ревностнаго и благороднаго русскаго борца и патріота. Съ именемъ почившаго неразрывно связывается и воскресаеть въ памяти незабвенное время возрожденія и упроченія русскихъ началь народности, въры и науки въ отдаленной оправить широкой земли русской-въ Галицкой и Угорьской Руси. Произнесите имя Іакова Осодоровича Головациаго и вы услышите, что Галицкая Русь неразрывно ставить его впереди того славнаго и неутомимаго кружка ученыхъ мужей и мужественныхъ народныхъ двятелей, которые обнаружили и обнаруживають завидную кипучую деятельность, жертвуя на алтарь отечества свои дарованія, свои знанія и матеріальныя средства, н которые, какъ путеводная звёзда, указали галицко-русскому народу путь къ самобытному русскому развитію въ области науки и общественной жизни. Съ тъхъ поръ русская жизнь бъетъ живительнымъ влючемъ въ заграничной русской земль, выдерживая съ успъхомъ борьбу съ сильными враждебными теченіями, спасая

<sup>\*</sup> Сказанное 4-го мая во время причастна на заупокойной литургін.



русскую народность, языкъ и греко-восточный обрядь въ области въры. Ея сила одинаково слышится и чувствуется канъ въ палатахъ людей знатныхъ и богатыхъ, такъ и въ химинахъ поселянь, будя въ нихъ чувства русскаго самосознанія и вызывая ихъ на дъятельность.

Сознаю, что съ церковной канедры, да еще при такомъ неожиданномъ прощаніи съ почившимъ собратомъ нашимъ, трудно представить сколько-нябудь полный обликъ души почившаго и бросить взглядъ на его двятельность, какъ это обыкновенно ожидается отъ проповъдника при такихъ случаяхъ.

Прежде всего почившій быль сыномь родной замли. Происходя изъ древняго и почтеннаго рода Головацкихъ, родившись въ священнической семьв \*, почившій съ юныхъ лють жиль народною жизнію; народныя думы, посни, сказни и предація не были отъ него закрыты и клали на впечатлительную душу его неизгладимую печать; рано въ немъ явилась охота и способность къ изученію языковъ и ихъ грамматическихъ тонкостей, и эта охота подъ вліяніемъ дальнойшаго образованія обратилась въ

<sup>\*</sup> Родъ Головациявъ происходилъ изъ м. Николаева, Стрыйскаго увзда, пользовавшагося некогда редкимъ преимуществомъ, что въ немъ нельзя было жить жидамъ. Въ родъ Головациихъ хранилось преданіе, что одинъ изъ рода ихъ билъ въ войски Богдана Хивльницкаго начальникомъ артилиеріи и «ляхамъ сильно допекаль»: Въ 1648 г. Головацкій бомбардироваль Львовь; Головацкій первый принесь въ Литву призывъ нъ освобождению и составиль ополчение около Стародуба; осаждаль Замостье и взяль Острогь на Волыни, и быль посредникомъ между жетелями Львова и Хмельницкимъ въ получение откупа въ 200.000 червонцевъ. У буринстра Николаевскаго Ивана Головацкаго было 4 сына: Василій, Иванъ, Өеодорь (1782 г.) и Прокопій. Старшій Василій въ 1809 году переселился въ Россію-въ Подолію, разбогатель, купивъ богатое именіе. Иванъ быль священвикомъ; у него родился сынъ Димитрій, который, кончивъ курсъ во львовскомъ унворситеть, заняль место священника; онь отличался силою характера, незыблемостью воли и необыкновенною энергіею; онъ привель совершенно разстроенний приходь и церковь въ порядокъ, смириль своего пана патрона Громиливаго, недовольнаго високо пастирокою делтельностью Головацкаго; не допустыль въ 1840 г. «језунтской миссін» осквернить ввиренную ему церковь своимъ дрисутствіемъ, и постронять въ своемъ селів каменный храмъ. Всю жизнь онъ быль борцемъ за русское дело и за права церкви (уніатской). Өеодоръ, получивъ надлежащее образованіе, заняль місто приходскаго священника въ с. Чепеляхъ, Золочевскаго убяда; у него въ 1814 г. родился сынъ Іакова, кончину котораго BUES MM OUTSKURSOMS



сознательное стремленіе и направленіе и принесла обильные плоды въ его ученой дъятельности. Время его образованія въ высшихъ школахъ было крайне не выгодно для русскаго человъта; оно повидимому не могло объщать Я. О. того, чъмъ онъ сталь. Это было время обильного свянія техъ плодовъ, кажіе дали и выростили чисто польскіе университеты: краковскій, львовскій и виленскій и кременецкій лицей; это было время, когда о русскомъ языкъ воспрещалось въ Галиціи писать, когда-кромъ бунварей и молитвенниковъ не печаталось по славяно-русски ръшительно ничего, когда кромъ львовской ставропигіальной типографіи не было ни въ одной типографіи и буквы кирилловскаго шриота, когда даже цваме года не появлялось изъ печати ни одной книженки или брешюры на русскомъ и славянскомъ языкахъ. Но кладъ изъ народной жизни, положенный въ раннихъ льтахъ въ основу духовнаго развитія почившаго, сказался незыблемою скалою, стоя на которой, онъ върно понималь и себя и ожружающую среду. Съ увлеченіемъ онъ предался изученію народной жизни такъ, какъ она есть въ быть, върованіяхъ, взглядахъ и чанніяхъ народныхъ; онъ неоднократно пвшкомъ проходилъ страну изъ конца въ конецъ, записывалъ пъсни, народные памятники, названія мъстностей, историческія преданія, провъряль ихъ съ исторіей края, съ словесными произведеніями и исторіей соседнихъ славянскихъ народностей, и въ добытыхъ данныхъ, въ думахъ народныхъ находилъ разръшение томившихъ его задачъ. Любовь въ русскому народу и его словесному творчеству возгорается въ немъ сильнве и ярче; плодомъ такой его дъятельности въ послъдствіи явилось богатое 4-хъ-томное собраніе думъ и пъсенъ народа Галицкой и Угорской Руси, снабженное ученымъ изследованіемъ о Галицкой Руси.

Окончивъ курсъ ученія въ двухъ университетахъ по философскому и богословскому факультетамъ — онъ первоначально посвятилъ себя пастырскому служенію среди того народа, который онъ такъ любилъ, и направилъ свои силы на народное образованіе. —Но свътпльника не ставятъ подъ спудомъ, а ставятъ на мъстъ, откуда онъ можетъ свътпть всъмъ иже въ храминъ суть. Такъ было и съ почившимъ. Изъ деревни его вызываютъ въ университетъ и предлагають ему вновь открываемую каоедру русскаго языка и русской литературы при самыхъ скудныхъ

средствахъ вознагражденія за труды и при спльныхъ нравствемныхъ затрудненіяхъ, причемъ правительствомъ не разрівнено было называть преподаваемый предметь "русскимъ", а дано ему название "рутенскаго" языка. "При такихъ обстоятельствахъ, пишеть почившій, нужно было не мало такта, чтобы удержаться съ достоинствомъ въ продолжение 19 лътъ на университетской кае едръ среди коллеговъ поляковъ и нъмцевъ, на глазахъ правительственныхъ сферъ, и не отказываясь отъ своихъ взглядовъ, удостоиться такого доверія и уваженія корпораціи профессоровъ, чтобы быть избраннымъ дважды сряду въ декачы оплологическаго факультета, что въ то время было большою редкостью, и даже въ ректоры университета". Съ профессорской канедры почившаго русскій языкъ и русская дитература спасена была отъ поворной и чуждой имъ клики. Пользуясь положеніемъ профессора русскаго явыка, онъ силою убъжденнаго и роднаго слова воскрещаль въ слушателяхъ любовь ко всему русскому и славянскому, будилъ въ нихъ забытое прошлое, спасалъ ихъ отъ увлеченій и неправдъ, разсъваемыхъ полною горстью польскою печатью, громыль польскую неправду, ворко и во всеоружім знанія стояль совивстно съ другими дъятелями на стражв народнаго русскаго движенія и всю жизнь съ замбчательною неутомимостью и высокимъ достоинствомъ велъ борьбу изъ-за св. народныхъ руссвихъ началъ, легшихъ въ основу возрожденія Галицкой Руси. Такое неотразимое вліяніе почившаго на русскихъ Галицкой и Угорской Руси отврыто здёсь въ Вильне призналь и засвидетельствоваль извъстный народный дъятель протоіерей Наумовичь; о томъ же неумолкаемо свидетельствуеть галицко-русская печать. Ревностный патріоть и ученый не ограничиль своей діятельности рамками профессорской канедры. Онъ сталъ усердно проповъдывать и работать надъ освобождениемъ русской учащейся. молодежи отъ пользованія учебными пособіями и руководствами на польскомъ и иностранныхъ языкахъ и надъ составленіемъ учебниковъ русскихъ съ русской терминологіей. Не смотря на препятствін и отъ новизны дела и отъ враждебныхъ вліянійего стремленія увънчались въ концъ успъхомъ. Вызванные къ сознательной духовной жизни, наши братья русскіе галичане вступають на новый путь общественнаго положенія, среди борьбы и препятствій, о коихъ мы часто и понятія не имвемъ, завоевывають извъстное положение въ государственной жизни, и идутъ неудержимо къ большему и большему духовному сближенію и единенію съ великой семьей русскаго народа. Этоть замічательный факть изъ исторіи русскаго народа возбудиль особенно въ последніе годы въ политике подозренія и опасенія, а въ среде поляковъ вызвалъ ожесточенную борьбу; привнано необходимымъ поставить руками ісауптовъ и воскресенцевъ преграды народному русскому движенію, замедлить и ослабить теченіе и двиствіе народной и церковной жизни, и вызвать въ средв же русснихъ взаимную борьбу изъ-за русскаго языка и литературы, дабы разъединить ихъ отъ великорусскаго народа, его языка и литературы. Почившій глубоко скорбаль и называль посладнее явленіе дітскою страстью, - все разорять и ничего не создавать. И будучи еще во Львовъ и живи уже здъсь въ Вильнъ, онъ стояль за единый обще-литературный языкь великорусскій не только у русскихъ Галицкой и Угорской Руси, но и у вевхъ славянъ, чуждый въ то же время отъ посягательства на права народной живой рвчи въ жизни и литературв местной страны. Изучивъ богатство и красоту великорусского литературного слова, Яковъ Өеодоровичъ еще въ прошломъ году обращался иъ галицко-руской печати съ приглашениемъ освободиться отъ ига польскихъ и датимо-нъмецкихъ фразъ и реченій и замынить ихъ равнозначущими русскими, совершенно понятными для народа, сродными ему и пріятными для слуха, въ подтвержденіе чего онъ представиль цвлый перечень чуждыхъ русскому языку и удобозамвнимыхъ словъ. Почившій замічательно быль отзывчивъ на ті вопросы и мивнія, какія возникали въ области славяно-русской филологіи, исторіи, археологіи, этнографіи, географіи и т. п., ясно опредълилъ сущность и цвль ихъ возникновенія и изъ богатаго запаса своихъ знаній и изследованій даваль освещеніе этихъ вопросовъ и этихъ мивній.

Развите въ немъ славянскихъ симпатій было выдающеюся также особенностію дъятельности почившаго. Владъя славянскими наръчіями, извъдавъ славянскія страны неоднократными своими путешествіями, входя въ живое духовное общеніе съ представителями славянства, ознакомившись съ духомъ и направленіемъ жизни славянъ, почившій спокойно унесъ съ собой въ могилу твердое убъжденіе въ свътлое будущее славянства, въ его еди-

неніе и свободу, не скотря на тв туп вражды и недоразуманій, навія облегають по временамь славянскій міръ. Вършый этой идев онь много потрудился для славянства, для ближайшаго съ нимь ознакомленія, для распространенія о славянских странахъ върныхъ понятій, и плодомь этой долгольтией и кропотливой работы явился несколько леть тому назадь "Географическій Словарь замадно-славянских» и пославянских земель", изъ котораго русскій славянинь съ перваго взгляда узнаеть своихъ родныхъ, и отчужденная на картахъ немецкими, мадьярскими и турецкими словами страна, предстанеть русскому уму не менёе родной, чемь любая страна въ Россій среди сплошного русскаго народа.

Открыто исповъдуемый имъ русскій патріотизмъ и дюбовь къ православной церкви, особенно послів славянскаго въ Москвъ съвзда, возбудили противъ него преслідованія австрійскихъ властей, и почившій Яковъ Өеодоровичь, уступая силів, должень быль оставить любимую страну и удалиться туда, куда еще съ раннихъ літь но его словамъ стремились его завізтныя думы, какъ бы предчувствуя свою судьбу. По волів почившаго Монарха ему указана сродная его духу дівтельность въ качествъ представтеля здівшней виленской коммиссіи для разбора и изданія древнихъ автовъ, и — временной коммиссіи по устройству здівшняго богатаго книгохранилища и при ономъ музея. Почивній много и съ достоинствомъ потрудился на этомъ поприців, виділь успівхъ своихъ трудовъ и добытыми данными восполняль пробізлы въ исторіи родной Галичины и нашего края.

Въ последнее время Яковъ Өеодоровичъ точно помолодель, съ юношескимъ увлеченіемъ онъ изготовляль новыя и новыя ученыя статьи, помещая ихъ то въ галицкихъ изданіяхъ, то печатая ихъ отдельными книгами. Онъ какъ будто не замечаль, что лета положили на маститомъ облике его свою печать;—его все интересовало въ сродной ему научной области, онъ все утешаль себя надеждою разработать и разъяснить те или другія явленія въ области русской исторіи и русскаго быта. Но неожиданная смерть призвала къ безмятежному отдыху этого энергическаго деятеля и положила конець его деятельности.

Славяно-русскій ученый міръ глубоко уважаль заслуги Якова Өеодоровича и считаль за честь иміть его своимъ членомъ и сотрудникомъ; — покойный быль членомъ многихъ ученыхъ учрежденій и обществъ—славянских и русских і принималь живое участіе на съйздахъ сихъ обществъ; не чуждался онъ и общественной діятельности: братская хоругвь при его гробъ свидътельствуеть о немъ какъ члент нашего православнаго Свято-Духовскаго братства. Заслуги почившаго Якова Осодоровича для науки оцінены и съ высоты Монаршаго престода, о чемъ свидітельствують эти знаки отличія у его гроба; почившій глубоко ціниль царскія милости, и преданность своему Благодітелю Монарху онъ выражаль и на словахъ и на діліт въ строгомъ и точномъ исполненіи возложенныхъ на него обязанностей.

Танъ, Яковъ Өеодоровичъ окончить свое земное многотрудное поприще! Великое горе постигло осиротълую семью и его здъшнихъ друзей и почитателей; не меньшее же горе поразило его родную страну, и печальнымъ отголоскомъ пронесется оно по всей Россіи. Смерть его такъ для насъ неожиданна, что трудно съ нею свыкнуться. Но судьбы Божіи неисповъдимы! Да будеть же благословенно изъ рода въ родъ имя этого труженика и русскаго патріота! Да будеть благословенъ тоть родъ и та страна, кои даютъ такихъ убъжденныхъ, благородныхъ и неутомимыхъ борцовъ и двятелей! Да будеть память почившаго съ похвалами и да упокомтъ Отецъ щедроть душу почившаго нашего дорогаго собрата Якова Өеодоровича въ общеніи съ праведниками, а насъ укръщтъ въ върности тъмъ началамъ исторической жизни, въ подражаніи труду и любви къ своей родинъ, какія отличали почившаго въ теченіе его земной жизни.

Протојерей Іоаннъ Котовичъ.

### PBUB

ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ІОАННИКІЯ, МИТРОПОЛИТА МОСКОВ-СКАГО, СКАЗАННАЯ ПРИ ВРУЧЕНІИ ПОСОХА ПРЕОСВЯЩЕННОМУ АМФИЛОХІЮ, ЕПИСКОПУ УГЛИЧСКОМУ, ВИКАРІЮ ЯРОСЛАВСКОМУ

#### Преосвященный епископъ Амфилохій!

Дух Святый поставиль тебя епископомь пасти церковь Господа и Бога, юже стяжа кровію Своєю. Прив'єтствую тебя, боголюбезный брать, съ симъ великимъ даромъ благодати Божіей и высокимъ служеніемъ, поручаемымъ теб'є въ церкви Христовой.

Чёмъ драгоценне даръ, темъ больше должно прилагать заботь о сохранении и пріумножении его; чёмъ выше ввёряемое тебе служеніе, темъ больше потребуется отъ тебя любви, терпенія и самоотверженія, чтобы достойно проходить оное. Но къ симъ кто доволенъ?

Смиренное совнание недостаточности естественныхъ твоихъ силь и дарованій къ достойному прохожденію епископскаго служенія, высказанное тобою при твоемъ нареченіи во епископа, служить болве надежнымъ ручательствомъ за успвхъ двла, чвиъ самыя принкія силы и самыя блестящія дарованія. Самонадиянность въ дълв всякаго общественнаго служенія опасна. Даже при благонамъренныхъ стремленіяхъ и при блестящихъ дарованіяхъ она часто приносить больше вреда, нежели пользы. Темъ болве приложимо это къ служенію въ церкви Христовой. Намъ нужно всегда твердо помнить и никогда не забывать, что нашъ долгъ неленостно трудиться въ меру данныхъ намъ Богомъ силь на ввъренной намъ нивъ Господней, а большій или меньшій усивхъ въ своихъ трудахъ-приписывать не своему усердію или нскусству, а всесильной благодати Божіей. Что убо есть Павель, что же ли Аполлось, но точію служители Христовы? говорить первоверховный апостоль. Азь насадихь, Аполлось напои, Боъ же возрасти; но ни насаждаяй что есть, ни напояяй, но возращаяй Богь.

Въ лета эрвлаго мужества, въ крепости силь душевныхъ и тыесныхъ, тебъ судилъ Господь быть руководителемъ и воспитателемъ дътей духовенства здъшняго края, здъсь же положено было тобою и начало изученію и знакомству съ церковными древностями. Теперь, на закать дней твоей жизни, снова привель тебя промысль Божій послужить эдішнему краю уже въ санъ епископа. Возблагодари, боголюбезный братъ, Господа, тако благоволившаго о тебъ, посвящая всъ силы души твоей во все остальное время жизни своей на воздълываніе нивы Господней, дабы не постыдно могъ ты предстать предъ престоломъ Всевидящаго Судін и съ дерзновеніемъ сказать: се азь и дъти, яже ми даль еси, Господи. Продолжая изучать не незнакомыя уже тебъ древности Христовой церкви, останавливай внимание свое не на одной вижшней сторонъ ихъ, что по слову апостола только вмамь полезно есть, но позаботься уразумьть внутренній ихъ смыслъ и значеніе. Этоть внутренній смысль заключается въ живой, полной и всецвлой преданности благочестивыхъ предковъ нашихъ святой въръ православной и въ жизни, сообразной съ св. върою. Въ сихъ поучайся, въ сихъ пребывай, сему и другихъ поучай: сія бо творя, и самъ спасешися и послушающій тебе.

Тебя окружаеть здась цалый сонмъ святителей Божіихъ, коихъ вара Богомъ оправдана и жизнь Богомъ прославлена, которые въ земной своей жизни трудились надъ воздалываніемъ той же самой нивы Господней, которая вваряется теперь твоему попеченію и руководству. Изучая жизнь ихъ по памятникамъ, оставшимся посла нихъ, и взирая на скончаніе жительства ихъ, возноси усердныя молитвы къ нимъ не о томъ, да будетъ духъ, обитавшій въ нихъ, сугубъ въ теба, о чемъ можетъ-быть слишкомъ дерзновенно было бы и молиться, — а о томъ, чтобы и теба имать въ себа по крайней мара начатокъ того же духа и по мара силь своихъ подражай вара ихъ. Посладуй неуклонно стопамъ ихъ, и самъ управленъ будещь въ царствіе Божіе, и другимъ укажещь прямую стезю, ведущую къ небесному царствію.

Въ знаменіе ввъренной тебъ власти въ церкви Христовой, прими, возлюбленный брать, жезлъ сей не на разореніе, но на созиданіе пасомыхъ, и отъ новой почившей на тебъ благодати архіерейской преподай, по чину церковному, благословеніе Господне людямъ Божіимъ!



# РЪЧЬ

ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННАГО ПАВЛА, АРХІЕПИСКОПА КАЗАНСКАГО И СВІЯЖСКАГО,

при вручении посожа преосвященному сергію, впискому чевоксарскому.

#### Преосвященный епископъ Сергій!

Божественная благодать нынв проручествовала тебя во епискона богоспасаемаго града Чебоксаръ. Доколь будеть угодно это Богу, ты будешь, въ качествъ викарія казанской епархіи, вспомоществовать мив въ управлении Казанскою церковію. Да солъдаеть Господь благоплоднымъ твое вспомоществование! Наши былыя отношенія нісколько подобны взаимнымъ отношеніямъ св. апостоловъ Павла и Тимовея. Какъ св. Тимовей былъ ученикомъ апостола языковъ и истиннымъ сыномъ его въ въръ (1 Тим. 1, 2) и остался имъ навсегда; такъ и ты нъкогда быль моимъ ученикомъ по православному богословствованію и сыномъ по воспитанію, а теперь сталь младшимъ братомъ моимъ во Господъ. Да соединить насъ всегда любовь, подобная любви святыхъ впостоловъ Павла и Тимовен другь нъ другу, и любовь эта и единомысліе во всемъ благомъ да помогуть намъ благоуспъщно пасти врученное намъ стадо - св. церковь Казанскую! Божественный Пастыреначальникъ Христосъ вручаеть пасеніе

своихъ овепъ Пастырямъ подъ условіемъ ихъ любви въ Нему—
25\*

Пастыреначальнику. Симоне Іонинь, любиши ли Мя?-рекъ Онъпервоверховному апостолу Своему; и уже получивъ отъ неговъ отвъть: Господи, Ты вся впси; Ты впси, яко мобмо Тя,-сказаль ему: паси овим Моя (Іоан. 21, 17). И ты, возлюбленный, призываещься къ пасенію стада Христова подъ условіемъ любви въ Пастыреначальнику-Христу. И какъ легко возгръть и воспитать въ себъ любовь во Христу нынъ-въ той благодатной атмосферъ, которая окружаеть насъ въ настоящіе святые дни. Не обоняещь ли ты дивнаго благоуханія любви, наполняющаго домъ-Божій-святую церковь съ недвли св. женъ мироносиць? Тутьпотаенная, страха ради іудейска, но сильная любовь во Христу Іосифа Ариманейскаго и Никодима (Іоан. 19, 38. 39). Какъ муровъ запрытомъ сосудъ, тандась въ сердцахъ ихъ св. любовь ко-Христу. Но, при видъ крайняго уничиженія Христа и неистовства враговъ Его, любовь ихъ проторглась изъ сердецъ ихъ и заблагоухала сильнее мура, наполняющаго храмину своимъблаговоніемъ по отврытін наполненнаго имъ сосуда. Заблагоухала она благовониве твхъ ста литръ состава изъ смирны в алоя, которыми Іосифъ и Никодимъ намастили тело Іисусово. Туть-беззавътная любовь ко Христу св. женъ мироносипъ, превосходящая своимъ благоуханіемъ приготовленные ими для тъла Інсусова ароматы (Лув. 21, 1). Туть и нъжная, пламенная и вывств неизмвино твердая, несоврушимая любовь во Христу возлюбленнаго ученика Христова-апостола любов, любовь стольблагоуханиая духовно, что она наполнила даже вещественнымъблагоуханіемъ самую могилу апостола. Туть любовь во Христу св. Николая Чудотворца, пламенная и ревностная, благоухавшая и благоухающая не въ Мурахъ только ливійскихъ, но и во всемъміръ. Туть святые братья—первоучители славянскіе—Кирилль и Менодій, по своей любви во Христу и по своимъ благовъстническимъ друдамъ сдълавшіеся для славянскихъ народовъ вонею животною въ животъ, запахомъ живительнымъ на жизиь (2 Кор. . 2, 15. 16). Не сильно ли это многосоставное благоуханіе любен, наполняющее ныив церковь, облагоухать тебя, возбудить, оживить твой дукъ и наполнить его живою любовію ко Христу, столь необходимою для пастыря стада Христова? Благоухающія вещества двлають благовонными всв окружающіе предметы. Такъ и благоуханіе любви святыхъ Божінхъ да сообщится и

тебъ и да содълаетъ и тебя благоухающимъ любовію во Христу, вонею животною во животь для стада Христова.

Любовь въ Пастыреначальнику-Христу требуется отъ пастырей церкви, какъ залогъ любви въ стаду Христову. Пастырь первы, всею силою души своей любящій Пастыреначальника-Христа, положить душу свою за стадо Христово, за которое Христосъ Самъ положилъ душу свою (Іоан. 10, 11). Святый апостоль Іоаннъ и прочіе апостолы, св. Николай Чудотворець, святый Кириллъ и Менодій, по любви во Христу, любили и стадо Христово до готовности положить свои души за него и тысящемратно умирали за него. И въ тебъ, возлюбленный, любовь во Христу да проявится въ любви и къ стеду Христову. И накъ достойна любви наша паства Казанская-благое стадо Христово! Какъ легко полюбить ее! Ты встратиць завсь пастырей — священнослужителей, соединяющихъ въ себъ съ глубокою мудростію духовною дітскую простоту, съ мудростію змінною пілюсть голубиную (Мато. 10, 16), злобою мледенствующихъ, умы же совершенныхъ (1 Кор. 14, 20). Ты встрытишь эдось мірянъ, несущихъ труды и совершающихъ подвиги апостольскіе. Ты встрътишь здась мужей науки, соединяющихъ въ себа глубокое энаніе съ скромностію и смиренкомудріємъ. Ты встратиць здась во всехъ слояхъ общества, во всехъ сословіяхъ, истинимхъ пристівнъ, благочестивыхъ, протвихъ, щедро-благотворительныхъ. Видино здась живеть дукъ святых в постоловъ Кавансиихъ --святителей и чудотворцевъ Гурія, Варсоновія в Германа, велинаго святителя-патріота Гермогена, знаменитаго патріарка Всероссійскаго, и другихъ славныхъ святителей Казанскихъ. Видино вать живеть духъ и ближайнихъ нь намь по времени святителей-митрополита Филарета, митрополита Григорія, архіспископа Антонія, бывшихъ столпами церкви, ревнителями православія, подвижниками и наставниками благочестія и словомъ, и примъромъ. Даже канменъе совершенная часть паствы---и та черна, но добра (Пъсн. пъсн. 1, 4), черна по невъдънио истины Христовой и закона Христова, добра по стремленію нъ истинъ и добру, по алканію п жажданію ихъ. Не достойна ли горячей любви подобная паства? И трудно ли намъ полюбить ее? Полюби ее всею силою любви, какъ я уже полюбилъ ее, и любя ревностно, потрудись во благо, во спасение ея.

Ты призванъ, возлюбленный, вспомоществовать мив во всъхъ дълахъ епархіальнаго управленія; но преимущественнымъ предметомъ твоихъ попеченій будеть миссіонерское дъло и дъло народно-учебное. И при какихъ счастливыхъ предзнаминованіяхъ вступаешь ты въ дъло своего служенія! Какіе прекрасные, миогоразличные уроки для твоего будущаго служенія даются тебъ нынъ!

Ты хиротонисанъ во епископа въ день св. равноапостольныхъ Кирилла и Менодія-первоучителей славянскихъ. Это-величайшіе, мудрайшіе руководители въ даль благоваствованія Христова варослымъ и въ дълъ обучения и воспитания дътей. Мужи высоваго общественнаго положенія и еще болье высоваго обравованія, —св. Кириллъ — онлосооъ, достойный ученикъ славнаго Фотія, — святые братья жертвують всёмь, всёми выгодами внёшняго положенія для благовъстія младенчествующимъ народамъ славянскимъ, сипсходятъ къ ихъ немощамъ, составляютъ для нихъ азбуку и обучають азбукв, питають сначала млекомъ ученія, а потомъ уже брашномъ (Кор. 3, 2) и варослыхъ и детей. И вакой богатый плодъ трудовъ ихъ! Все, что есть ныив лучшаго въ славянскомъ міръ: въра православная, православная наука богословская и добрая наука светская, благочестіе, христіанская жизнь и жизнь политическая народовъ славянскихъ, все, какъ изъ съмени, возрасло изъ ихъ святаго ученія и изъ ихъ азбуки. Подражай, возлюбленный, святымъ первоучителямъ славянскимъ въ своемъ служении, и оно будетъ благоплодно. Дълансь предсъдателемъ епархіальнаго училищного совъта и братства св. Гурія, не считай скромныя занятія, составляющія задачу этихъ добрыхъ учрежденій, какъ бы мелкими сравнительно съ учеными трудами, которыми ты занимался прежде. Нътъ, это занятія важныя! Вложи въ дъло миссіонерства и въ дъло церковныхъ школъ всю всю душу твою, и-ты сослужишь великую службу церкви Казанской, будешь здесь достойнымъ продолжателемъ дела св. равноапостоловъ славянскихъ,

Ты первый изъ святителей, призывавшихся на служение перкви Казанской, хиротонисанъ при раки первосвятителя казанскаго—св. Гурія Вмюстю съ епископствомъ, ты какъ бы отъ руки его принимаещь председательство въ братстве св. Гурія, которое учреждено общимъ нашимъ—моимъ и твоимъ—отпемъ приснопамятнымъ преосвященнымъ архіепископомъ Антоніемъ. Подражай св. Гурію въ своей двятельности. Онъ имвлъ такую любовь къ обученію двтей чтенію слова Божія, что даже томясь въ своей ужасной темницв и питаясь скотскою пищею—овсомъ— неутомимо писаль азбуки и распространяль ихъ; а сдвлавшись первосвятителемъ казанскимъ, неусыпно заботился объ обученіи двтей. Онъ съ поразительною ревностію благовъствоваль и самъ, и чрезъ своихъ сотрудниковъ слово Христово невъдъвшимъ Христа обитателямъ области казанской и прочно насадиль въ ней въру Христову. И св. церковь, и область наша прославляють подвиги его. Поревнуй св. житію и просвътительскому подвигу св. Гурія и—ты заслужищь благословеніе паствы.

Ты будешь жить въ обители, гдъ почивають мощи лучшаго сотрудника св. Гурія—св. Варсонофія, епископа тверскаго. Пронивнись и его духомъ-духомъ ревностнаго попеченія о спасительномъ обращени во Христу невъровавшихъ въ Него и заблуждавшихся. Молись ему нельностно и о себъ, и о мив, и о пастев казанской. Постоянно памятуй назидательную жизнь его и св. Гурія-и ты найдешь въ судьбв ихъ много назиданія, вразумленія. Великіе святители прошли тяжкій путь испытанія; тяжелымъ искушениемъ промыслъ Божий приготовилъ ихъ къ высокому, благоплодному служенію въ крав нашемъ. Св. Гурій два слишкомъ года невинно томился въ ужасной темницъ, въ темномъ сыромъ подземельв, получая въ пищу и питіе себв по одному снопу овса и по небольшой мъръ воды на три дия. Св. Варсонофій болье трехъ льть томился въ тяжномъ плену татарскомъ. Но эти испытанія быди наидучшимъ приготовленіемъ св. Гурія и Варсонофія въ будущему высовому служенію ихъ. Оба они среди несчастій научились терптнію, преданности промыслу Божію, пламенной молитвъ, мужественному перенесенію всъхъ лишеній. А св. Варсонофій въ плену паучилъ въ совершенствъ татарскій языкъ, знаніе котораго сдълало особенно благоплоднымъ его благовъстническое служение среди татаръ въ землъ Казанской. И тебя, возлюбленный, испыталь Господь скорбями и семейными, и служебными, очевидно, съ целію подготовить тебя къ высокому служенію. При свътв жизни и судебъ святыхъ Гурія и Варсонофія, вникай въ судьбы твои, постоянно

помышляй о твоемъ предназначении и старайся осуществить его, и—ты спасешься самъ и послужишь спасенію многихъ.

Прими отъ руки Самого Господа, чрезъ мою недостойную руку, жезлъ архипастырскій. Опираясь на него, будь добрымъ сотрудникомъ моей немощи, опорою и подкръпленіемъ для пасомыхъ, вразумителемъ и наказателемъ въ духъ любви и кротости овецъ неразумныхъ и непокорныхъ. Начни свое архипастырство благословеніемъ народа, высоко чтущаго благословеніе архипастырское и жаждущаго благословенія. Призови на народъ нренебесное благословеніе Божіе!

## ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

### ЯКОВЪ ӨЕДОРОВИЧЪ ГОЛОВАЦКІЙ.

(Некрологъ).

1-го мая, после непродолжительной болезни воспаденіемъ дегжихъ, скончался на 74 году жизни знаменитый галицко-русскій деятель и патріотъ Яковъ Оедоровичъ Головацкій. Деятельность покойнаго Я. О. такъ многообразна и плодотворна, кончина его такъ неожиданна, что составить въ настоящее время полный и точный біографическій очеркъ его жизни невозможно. Теперь мы можемъ дать только краткія біографическія свёдёнія о немъ.

Я. О. родился въ Галиціи въ с. Чепеляхъ, Золочевскаго увада, отъ уніатскаго священника Өеодора Ивановича и жены его Өевды Васильевны. Первые дип онъ провель подъ заботливымъ крыдышкомъ своихъ родителей, особенно любящей матери; подъ крышей сельскаго дома онъ слышить родную песню, русскую рвчь; его интересують колыбельныя думки и песеньки, разсказы про былое старое время, про Литву и Русь. На 6-мъ году (въ 1820 г.) отецъ отвезъ его въ школу въ Львовъ, гдв тогда уже учился старшій брать покойнаго Николай; но бользнь заставила снова взять его въ деревию, въ которой скоро онъ и забылъ о Львовъ. За то церковно-славянскій букварь, съ его замысловатыми титлами, чтеніе по-русски было имъ усвоено хорошо, но писать скорописью не выучился, такъ какъ ни отецъ, ни дьячекъ не умъли писась русскою скорописью. Въ 1823 г. онъ вновь повхаль въ Львовъ и поступиль во И влассъ. Здесь онъ виль директора школы Крамера своимъ пониманіемъ грамматики, такъ что тотъ сказаль ему: "не даромъ ты называещься Гловацвій, ты машь добре глове до грамматики". Въ свободное время, особенно по вечерамъ, покойный и товарищи его составляли пъвческіе кружки и пъли церковно-славянскія и народныя песни; последнія записаль въ внижку, которая стала первымъ сборникомъ его пъсенъ. Братья хорошо учились, были первыми учениками, получали награды книгами и это весьма радовало отца. Яковъ Өеодоровичъ въ то время увлекся греческою и римскою минологіей по Куфнеру и читаль ее съ наслажденіемъ. Въ 1825 г. онъ поступиль въ І-й влассъ 2-й гиммазіп. Рядомъ съ успъхами въ наукахъ, у него развилась ненасытная жажда къ чтенію книгь; библіотеки университетская и Оссолинскихъ, книги частныхъ лицъ и товарищей прочитывались имъ; днемъ и ночью читалъ онъ что попало, даже на школьныхъ лекціяхъ книга была съ нимъ. Дедъ по матери весьма доволенъ былъ внуками и даваль имъ предъ отъездомъ съ никуль во Львовъ по рублику. На эти деньги были куплены сочиненія Котляревскаго, Державина, Основьяненко, Я. О. увлекся русскою книжкою. Въ то же время дьячекъ Домбровскій далъ ему безъ начала и конца русскій букварь, гдв была напечатана курсивомъ русская азбука, по которой онъ выучился писать русски. Въ старшихъ влассахъ онъ сошелся съ товарищами в студентами университета изъ разныхъ мъстъ Галичины и Угорьской Руси и съ упоеніемъ слушаль ихъ разсказы о жить в-быть в народа, о преданіяхъ старины, вещественныхъ памятникахъ, пъсняхъ и т. п. Съ товарищами поляками Я. Ө. жилъ дружно. подобно и др. русскимъ. Они жили мирно, и подъ вліяніемъ турецкой войны 1828 г. учащаяся молодежь пыталась устраивать въ влассахъ штурмъ Варны, причемъ нъмцы и жиды представляли туровъ и были побиваемы. Въ 1829 г., когда императоръ Николай короновался въ Варшавъ-поляки отъ восторга громко стали заявлять, что кромъ Познани будуть отданы Польшъ Волынь, Подолія, Бълая и Червонная Русь. Обидно стало русскимъ слушать эти бредни: они отстаивали эти края, спорили съ ляхами и наконецъ порвшили: не дадимъ вамъ ни одной пяди русской земли. "Поки церкви-все наше". Это произносили юноши съ такою увъренностью, какъ будто отъ ихъ ръшенія все завистло.

Посль гимназіи Яковъ Өеодоровичь окончиль курсь наукь въ пештскомъ и львовскомъ университетахъ по философскому и богословскому факультетамъ. На последнемъ онъ съ ужасомъ услышаль кощунственное осмъяние съ префессор. кафедры св. Евхаристін восточной церкви, въ которой якобы diabolus sedet. Здъсь же ясно опредълились и сложились его взгляды на русское дело въ Галичине. По окончаніп университета Я. Ө. рукоположенъ въ 1843 г. викарнымъ священникомъ Пастынскаго прихода, съ назначениемъ законоучителемъ въ мъстной школъ. Въ 1847 году получилъ самостоятельный приходъ въ Хмелеве, а въ 1848 году приглашенъ львовскимъ университетомъ на каеедру галицко-русского языка и литературы. Начиная съ этого времени Я. О. быль ревностнымъ самостоятельнымъ двятелемъ п членомъ разныхъ коммиссій для развитія русскаго языка и правильной постановки преподаванія его въ учебныхъ заведеніяхъ Галицін. Такъ въ 1549 году онъ состояль членомъ комиссін для устройства народныхъ училищъ, коммиссін для перевода гражданскихъ законовъ на русскій языкъ, разсматриваль различные русскіе вниги и учебники" предназначенные для среднихъ и низшихъ учебныхъ заведеній. Одновременно съ симъ Я. О. состояль преподавателень русской словесности въ старшихъ классахъ львовскихъ академической и второй гимназій. Въ 1850 году Я. О. удостоенъ за свои ученые труды диплома члена-корреспондента чешского общества наукъ въ Прагъ. За-тъмъ въ последующее время Я. О. удостоенъ былъ званія почетнаго члена московского общества исторіи и древностей россійскихъ (1866 года), члена Императорскаго географическаго общества въ Петербургъ, золотой медали Императорского геограонческаго общества, большой серебряной медали этнографическаго общества въ Москвъ, дъйствительнаго члена московскаго археологического общества, степени доктора новороссійского университета, члена общества любителей россійской словесности въ Москвъ, непремъннаго члена общества естествовнанія, антропологіи и этнографіи въ Москва, золотой Уваровской медали за разборъ внити М. Де-Пуле: "Станиславъ-Августъ Понятов-свій въ Гродив и Литвъ 1794—97 г.", Уваровской преміи въ 500 р. за сочинение "Народныя пъсни галицко-русскаго народа" и Высочайшей благодарности за поднесение Государю Императору той же книги. За свое сочинение: "Географический словарь западно-ставанских и югоставанских земет и притежащих странсъ картою удостоенъ Высочайшей награды волотымъ перстнемъ съ рубиномъ и бридліантами. Кромъ того, Я. О. составлена была славяно-русская хрестоматія для высшихъ классовъ галицкихъ гимнавій и русско-нъмецкій и нъмецко-русскій словарь, а равно имъ же выработана галицко-русская терминологія для учебника геометрін. Состоя профессоромъ Львовскаго университета, покойный Я. О. неоднократно избираемъ былъ въ должность декана и ректора этого университета, а именно деканомъ филодогического факультета онъ избранъ былъ на 1857 и 1858 г., и ректоромъ на  $186^{3}/_{4}$  годъ.

Съ 1867 г. Яковъ Өедоровичъ перенесъ свою двятельность въ Вильну. 22-го декабря по Высочайшему повельнію опредъленъ быль предсъдателемъ Виленской коммиссіи для разбора и изданія древнихъ актовъ, въ каковой должности оставался по день смерти; сверхъ того, съ 1871 года состоялъ предсъдателемъ временной коммиссіи по устройству Виленской публичной библіотеки и музея, членомъ распорядительнаго комитета западнаго отдъла Императорскаго русскаго географическаго общества въ Вильнъ и членомъ попечительскаго совъта при учебномъ округъ. За свои труды и заслуги произведенъ былъ въ чинъ двйтсвительнаго статскаго совътника и награжденъ орденами: Станислава 1 ст. и св. Анны 1 ст.

Digitized by Google

Изъ этого краткаго перечня трудовъ и заслугъ покойнаго Якова Өедоровича мы видимъ, какую многообразную и полезную дъятельность проявлялъ этотъ даровитый русскій человъкъ на

поприща литературы и науки.

Смерть Я. Ө. произвела глубокое впечатленіе среди русскаго общества въ Вильнъ. Все русское народонаселеніе Вильны присутствовало при погребеній дорогаго праха. Г. генераль-губернаторъ И. С. Кахановъ, командующій войсками Н. С. Ганецкій, г. начальникъ губерніи А. Н. Гревеницъ съ супругою, г. помощникъ попечителя учебнаго округа А. Л. Кунъ, окружные инспектора и учителя учебныхъ заведеній, начальники частей всёхъ ведомствъ и масса публики почтили своимъ присутствіемъ погребеніе Якова Федоровича. Высокопреосвященнъйшій Алексій, глубоко уважающій Я. Ө. лично, съ участіємъ соборнаго и городскаго духовенства, служилъ панихилы на дому, погребальную литургію, отпеваніе и самое погребеніе на православномъ кладбище этого русскаго деятеля. На заупокойной литургіи настоятель Пречистенскаго собора, протоіерей Іоаннъ Котовичъ, произнесъ рёчь, въ которой описаль заслуги покойнаго \*.

На отпъваніи у гроба почившаго была братская хоругвь, которую держали братчики Св.-Духовскаго братства: генеральмајоръ П. М. Смысловъ, І. Н. Ливчакъ и Ф. К. Смирновъ. Она же предшествовала гробу и до могилы на кладбищъ. Послъ пънія "ввиная память", надъ отверстіемъ могилы, окруженной вплотную массою народа, произнесъ прекрасную теплую рачь землякъ покойнаго, бывшій редакторомъ "Львовскаго Слова", изв'ястный борецъ за русское дъло В. М. Площанскій. Онъ отъ имени Червонной Руси благодариль здешнихъ русскихъ за горячее сочувствіе, оказанное почившему во все время пребыванія его въ Россіи. На гробъ Якова Өеодоровича быль возложень оть Галичанъ вънокъ изъ живыхъ лавровыхъ цветовъ съ надписью на шировой бълой лентв: Своему Ломоносову-оть Червонной Руси. Такой же вънокъ возложили на гробъ сослуживцы покойнаго по коммиссіи и музею. Былъ уже 4-й часъ дня, когда гробъ быль опущень въ ваменный свлепъ. Да будеть въчная память почившему Якову Өеодоровичу! (Лит. Еп. Въд.).

#### ЕГОРЪ ВАСИЛЬЕВИЧЪ АМФИТЕАТРОВЪ.

(Некрологъ).

17-го ман скончался въ Сергіевомъ Посадъ маститый, заслуженный профессоръ московской духовной академіи, Егоръ Васильевичъ Амфитеатровъ.



<sup>\*)</sup> Напечатано выше.

Только въ концъ 1874 года, по истеченіи 25-ти-льтняго срокы службы, согласно требованію § 59 дьйствовавшаго тогда устава духовныхъ академій, онъ долженъ былъ оставить штатную службу при академій, возведенный въ 1876 году за свою службу възваніе заслуженнаго ординарнаго профессора. Московская духовная академія, высоко чтившая таланты и дъятельность Егора Васильевича, долго старалась удерживать его въ качествъ сверхштатнаго ординарнаго профессора, а въ 1882 году, "въ уваженіе заслугь его для академіи", сдиногласно избрала въ число своихъ почетныхъ членовъ и чрезъ то закрыпила навсегда связьего имени съ именемъ академіи, которой онъ послужилъ почти полвъка.

Заслуживаетъ вниманія двятельность покойнаго и по городскому управленію. Въ 1873 году онъ быль избранъ городскимъ головой Сергіева Посада и съ твхъ поръ непрерывно продолжалась въ высшей степени плодотворная двятельность его на пользу городскаго благоустройства посада, за каковую двятельность онъ, не имъя дотоль чиновъ, посль законнаго числа выборовъ въ городскіе головы, прямо пожалованъ быль чиномъдъйствительнаго статскаго совътника.

Едва только облетвла посадъ скорбная въсть о кончинъ Егора Васильевича, пишеть корреспонденть "Моск. Въдом.", какъ всъ духовныя и свътскія лица, принадлежащія въ составу академіи, Лавры, винанской духовной семинаріи, городскаго общественнаго унравленія, гражданской администраціи, містной администраціи и простые обыватели Посада и иногородные спвшили во гробу его, чтобы отслужить или отслушать панихиду за упокой души его и сказать то или другое слово утвшенія его осиротвишему семейству. Панихиды надъ усопшимъ совершались почти ежечастно. Такъ продолжалось во все время съ 17 по 19 мая. Вечеромъ 19 мая последоваль вынось тела усопшаго изъ дома въ приходскую Вознесенскую церковь. Многочисленное духовенство, съ ректоромъ виеанской духовной семинаріи архимандритомъ Іаковомъ во главъ, въ предшествін крестнаго хода совершало этотъ выносъ, въ присутствии профессоровъ и студентовъ московской духовной академіи, представителей города и многочисленной массы народа, наполнявшаго всю обширную Вознесенскую площадь. По внесеніи гроба въ перковь отправлена заупокойная всеношная. Въ следующій день къ 10 ч. утра въ церковь прибыль преосвященный Христофоръ епископъ волоколамскій, ректоръмосковской духовной академін, и совершиль заупогойную литургію въ сослуженіи многочисленнаго містнаго и иногороднаго духовенства. Во время причастнаго стиха надгробное слово произнесъ изъмногихъ учениковъ покойнаго священникъ мовсковской Ново-Пименовской церкви В. М. Славскій. На отпівваніи, которос совершаль преосвященный Христофорь въ сослужении ректора виоанской духовной семинаріи, архимандрита Іакова, и прочаго духовенства, сказана была рвчь профессоромъ академін В. А. Соколовымъ. Изъ церкви гробъ вынесенъ быль профессорами и студентами академіи, гласными думы и другими почитателями повойнаго. Печально-торжественное шествіе направилось потомъ въ мъсту погребенія усопшаго, на загородное Вознесенское владбище. Тысячи народа сопровождали это шествіе. Предъ опущеніемъ тъла въ могилу произнесли ръчи: доценты академін І. А. Татарскій (преемникъ покойнаго по канедръ) и Н. А. Заозерскій и директоръ мъстной прогимназіи Н. И. Тихомировъ. На гробъ и на могилу покойнаго возложено было много вънковъ отъ разныхъ учрежденій и лиць. Въ пятомъ часу въ заль думы предложена была поминальная трапеза, за которою были произнесены рвчи профессорами академіи: П. И. Казанскимъ (говорившимъ въ качествъ гласнаго думы), Д. О. Голубинскимъ и Н. И. Субботинымъ, который указавъ на искреннее и глубокое чувство всеобщаго уваженія и любви къ покойному, заключиль свою рачь приблизительно сладующими словами: "чувство ищеть выраженія во вив, и я решаюсь высказать, что мы обязаны и вещественнымъ знакомъ засвидетельствовать нашу любовь къ почившему. Правда, платя дань времени, и мы возложили вънокъ на его могилу; но это памятникъ слишкомъ скоро преходящій и, по моему личному убъжденію, даже мало приличный и христіанину-повойнику и христіанамъ оплавивающимъ своихъ присныхъ. Почтимъ память нашего дорогаго наставника чъмъ-нибудь болъе прочнымъ и болъе соотвътствующимъ нашему чувству. Позвольте предложить вамъ теперь же начать сборъ добровольныхъ приношеній или для памятника на могилу покойнаго, или для составленія особаго "Амонтеатровскаго" капитала въ братствъ Преподобнаго Сергія, изъ процентовъ котораго выдавалось бы пособіе одному изъ бъдныхъ студентовъ. Быть можетъ подписка, въ которой, какъ можно надъяться, примутъ участіе и неприсутствующіе здась многочисленные учениви и почитатели Егора Васильевича, дасть возможность осуществить тотъ или другой изъ предлагаемыхъ мною способовъ почтить достойнымъ образомъ память нашего дорогаго покойника. Первый полагаю лепту на это дело и прошу не отвергнуть моего предложенія "...

Это предложеніе нашло общее сочувствіе. Тотчасъ же началась и самая подписка. Нъть сомньнія, что въ ней примуть участіе и всь многочисленные ученики и почитатели Е. В. Амфитеатрова Нельзя не выразить при этомъ желанія, чтобы были изданы превосходныя лекціи Е. В., съ такимъ восторгомъ принимавшіяся и привлекавшія массы слушателей; это было бы большимъ пріобрътеніемъ для науки и литературы. (Моск. Впд.).



#### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

Вышла и продается новая книга, изданная редакціей журнала "Странникъ".

# MON BOCHOMUHAHIA OBB NHHOKEHTIN

архіви. Херсонскомъ и Таврическомъ.

И. У. Палимпсестова. С.-Петербургъ, 1888 года.

Содержаніе ся: І. Отличительная черта доброжелательности Иннокентія. -- Князь М. С. Воронцовъ приглашаеть Иннокентія въ Алупку на 5-е сентября-день имянинъ княгини-и присыдаеть за нимъ пароходъ. — Государственный умъ внязя. — Инновентій береть меня съ собою. — Самъ отправляется сухимъ путемъ. — На морѣ страшная буря. — Въ Ялть разговоръ Инновентія съ известнымъ Фирковичемъ о народностяхъ Крыма. - II. Наканунъ Елизаветина дия. -- Изящество, какъ отличительная черта Инновентія.—Припоминаются митрополить Филаретъ н архіспископъ Гурій.—Нравоученіе.—Общая любовь къ князю М. С. Воронцову. — Удивительное уменье владеть собою. — Панагіи Иннокентія.—Завтракъ князя.—Прогулка Иннокентія по саду.—Его знанія растительности. -- Виноградная ягода. -- Слово Иннокентія въ день имянинъ.-Его взглядъ на свободу совъсти. - III. М. П. Погодинъ справедливо называетъ Иннокентія великимъ гражданиномъ русской земли.— Мивніе Иннокентія о кн. М. С. Воронцовъ.—Раздъленіе рода человъческаго на языки -Взглядъ Иннокентія на югь Россів, на западный край и остзейскій. — Русскія задачи. — Магометанство въ Россіи. — Многое изъ предположеній и желаній Иннокентія сбывается.—Почему мы мало ценимъ замечательныхъ лицъ при жизни ихъ. — Завлюченіе этой главы. — IV. Вывздъ изъ Алупен. — Массандра. — Газели. — Монсей и геологи. — Злословіе. — Аюдагъ и мысли Иннокентія о водныхъ токахъ.--Ночлегь въ Алушть. -- Крымскія горы на дачь Иннокентія. --Путешествія къ Косьмодемьяновскому источнику. Природа этого урочища по Иннокентію. — Святыни Крыма, возстановляемыя Иннокентіемъ. — Состояніе ихъ въ настоящее время. — Что думала и думаетъ томпа извъстнаго направленія объ Иннокентін, какъ возстановитель святынь Крыма. — V. Побужденія для Иннокентія къ усиленію православія на югь Россіи и частибе въ Крыму.-Достойнъйшіе преемники Иннокентія—архіепископы Димитрій и Гурій. — Труды последняго въ Таврической енархіи. -- Памятники этимъ архипастырямъ. -- Мысль объ увъковъчени памяти Иннокентія въ Крыму. — Молебенъ при Косьмодеміановскомъ источникъ. — Путешествіе на Четырдагь. — Ипнокентій одинъ на вершинъ этой горы.—Напутствіе.—Виденія.—VI. Иннокентій береть меня въ степи для наблюденія солисчнаго зативнія. —О. протої ерей профессоръ философіи, И. М. Скворцовъ. — Онъ ревизуетъ Херсонскую семинарію и отправляется съ нами въ Бобрынедъ. — Рекреація и экзамены при Иннокентіи.—Мысли, высказанныя Иннокентіемъ въ дорогі. - Астрономъ А. Н. Савичъ. - Диктованіе И. М. Сквор-

Digitized by Google

повымъ отчета о солнечномъ зативнін.-Прощаніе учителя и ученика.-Чумацвая дорога и ливень. — Объдъ у одной помъщицы. — Митие Иннокентія о бытности льсовь на югь Россіи.—Теорія образованія земли.— VII. Инновентій въ имфиіи извъстнаго льсовода и хозянна В. П. Скаржинскаго.--Мибніе его о важности дісной растительности для степей юга Россіи и значеніе въ этомъ деле власти.—Взглядъ Инновентія на крепостное право въ Россіи. Вадачи для государственной мудрости. Значеніе для Россів дворянства.—Совътъ Инновентія редактору "Заинсокъ" Общества сельскаго хозяйства южной Россін.—Взглядъ на русскій языкъ и иноязычіе. — VIII. Кабинеть Инновентія. — Превраснійшая душа о. архимандрита Пареснія, впоследствін архіспископа Иркутсваго. Небольшой грашовь за Инновентиемъ и таковой же за другимъ архипастыремъ. — Иннокентій въ полномъ блескі своей учености предъ бывшими своими учениками-М. К. Павловскимъ и І. Г. Михневичемъ, бесъдуя съ Д. Н. Струвовымъ.—Твердость води Инповентія.—Посъщеніе ниъ Крыма во время крымской войны.-Разговоръ его съ А. Г. Тройницкимъ. -- ІХ. Мифніе Иннокентія о графів А. Г. Строганові. -- Лаконизмъ последняго объ Инновентін.—Взглядъ Инновентія на врымскую войну.-Его высокое митніе о Государт Николат Павловичт.-Школа дъвицъ духовнаго званія на взглядъ Иннокентія.—Х. Прееминки Иннокентія-архіепископы Димитрій и Гурій.-Сравненіе последнихъ между собою. —Дарованія и доброта Димитрія. —Императоръ Николай Павловичь и о. ректоръ кіевской духовной академін Димитрій.—Заключеніе.

ЦЪНА СЪ ПЕРЕСЫЛКОЙ 1 руб. 50 коп.

Выписывать можно по следующему адресу: С.-Петербургъ, редакція журнала "Странникъ", Невскій, д. 167.

#### новая книга.

Волынь. Историческія судьбы юго-западнаго края. Съ Высочайшаго соизволенія ведано при министерствѣ внутреннихъ дѣлъ *П. Н. Ба-тюшковым*ъ. Съ 2-мя хромолитографіями и 69 гравюрами. Спб. 1888. XV + 288 + 127. Цѣна 1 р. 30 коп.

Содержаніе: Отъ издателя.—Введеніе.—І. Волынь подъ властію русскихъ князей.—ІІ. Судьбы южной Руси послё св. Владиміра до литовскиго владычества. — ІІІ. Волынь подъ литовскимъ владычествомъ.—
ІV. Дальнейшія политическія судьбы Волыни до перехода ея подъ владычество Польши. — V. Волынь подъ владычествомъ Польши и борьба православія съ католичествомъ и уніей. — VІ. Возстановленіе православной іерархіи и положеніе Волыни предъ возсоединеніемъ ея съ Россіей.—VІІ. Переходное состояніе Волыни по смерти Богдана Хмельницкаго. Угнетеніе православія. — VІІІ. Сближеніе уніи съ католичествомъ и паденіе Польши. — ІХ. Возсоединеніе Волыни съ Россіей.— Х. Возсоединеніе ўніатовъ и возстановленіе православія и русской народности на Волыни. — Примечанія. — Объясненія къ рисункамъ. — Указатель личныхъ именъ.

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета нечатать дозволяется. Москов. Іюня 9-го 1888 года.

Ценворъ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.



## ХАРАКТЕРЪ И ЗНАЧЕНІЕ ТОЛКОВАНІЙ

НА КАНОНИЧЕСКІЙ КОДЕКСЪ ГРЕЧЕСКОЙ ЦЕРКВИ—АРИСТИНА, ЗОНАРЫ И ВАЛЬСАМОНА.

Συντήρει οῦν τὰ κανονικά, ἔνθα καὶ ὅπως ἐξεφονήθησαν, καὶ μὴ εἴπης ἐναντιοῦσθαι. ἐν πᾶσι γὰρ τὸ πανάγιον Πνεθμα ἐλάλησεν.—Βαλσαμών. Συντ. ΙΙ, 518.

T.

Толкованія знаменитых канонистовъ XII віка—Аристина, Зонары и Вальсамона имбють важное значеніе въ исторіи каноническаго кодекса восточной церкви и составляють накъ бы дальнійшее его развитіе. Многія характеристическія черты этихъ толкованій суть только слідствія его особенностей, ими вызваны и ими только могуть быть объяснены. Поэтому характеръ, а вибств съ тімъ и значеніе толкованій выясняются только при изученіи ихъ въ связи съ исторіей образованія каноническаго кодекса, въ связи со свойственными ему особенностями и недостатками.

Въ первыя три столътія церковь не имъла сборника правилъ; его появленію тогда не благопріятствовало положеніе церкви, гонимой государствомъ, да и самая надобность въ немъ можеть быть не могла еще проявиться съ достаточною силою по той причинъ, что преданія временъ апостольскихъ оставались еще сътжими въ памяти всъхъ христіанъ, а жизнь не успъла выдви-

Digitized by Google

нуть новыхъ, болье сложныхъ отношеній и потребностей. Только съ IV-го въка, или можетъ-быть и ньсколько раньше появляются на Востокъ сборники церковныхъ правилъ, которые,
постепенно развиваясь и дополняясь, образують основаніе, зерно
восточнаго каноническаго кодекса. Два такихъ сборника, возникнувъ на Востокъ въ IV-мъ въкъ, развиваются затъмъ два
стольтія параллельно.

Первый изъ нихъ, такъ называемые "Правида св. апостоловъ" (κανόνες τῶν ἀγίων ᾿Αποστόλων) заключаетъ въ себв постановленія глубокой древности. Въ немъ за весьма небольшими исключеніями содержатся нормы, изначала двйствовавшія въ церкви и немямънно соблюдавшіяся ею, какъ преданныя отъ временъ апостольскихъ. Многія изъ этихъ правилъ по своему содержанію повторяютъ только постановленія апостольскихъ посланій ¹), многія заимствованы изъ другаго болѣе древняго сборника "Апостольскихъ постановленій" ²) (Διαταγαὶ τῶν ἀγίων ʿΑποστόλων) и только нечтожная частъ происхожденія сравнительно поздняго, каковы 30-е, 37-е и 83-е правила, предполагающія установленіе мирныхъ отношеній между церковью и государствомъ.

Время составленія самаго сборника (а не нормъ, въ немъ заключающихся) опредвляется учеными весьма различно. Одни, какъ Дрей, относять его образованіе къ серединв V-го стольтія, другіе — Мортрель з) къ серединв Ш-го, нъкоторые наши канонисты къ еще болье древней эпохъ: такъ арх. Іоаннъ считаетъ временемъ возникновенія его конець П-го или начало Ш-го въка, основываясь на содержаніи правиль з). Но большинство современныхъ канонистовъ з) утверждаетъ, что сборникъ несомитино существоваль уже вь IV-мъ стольтіи и что съ другой стороны нътъ никакихъ несомитиныхъ указаній на его болье

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Hefele, Conciliengeschichte, B. I S. 797-8. Pitra juris eccl. graec. hist. et mon. I. p. XXXI et 1--2.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напр. 80-е пр. срвн. І посл. Павла къ Тимоеею V, 22; 82-е пр. и посланіе ап. Павла къ Филимону.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напр., по изследованию Drey'a, 1, 2, 7, 8, 17, 18 и др.

<sup>3)</sup> Mortreuil, Histoire du droit byzantin III, 189 не приводить никакихъ доказательствъ въроятно, повторяя лишь мижнія Балузія (Pitra, Juris ecclesiastici graecorum historia et monumenta, t. l, synopsis historica, 17.

<sup>4)</sup> Арх. Ісанна, Опыть курса церковнаго законовъденія І, стр. 133.

раннее существованіе. Дъйствительно самое древнее и ясное свидътельство о семъ представляють правила антіохійскаго собора 341 г., содержаніе которыхъ несомнънно заимотвовано изъ апостольскихъ правиль, <sup>6</sup>), частью даже буквально и въ порядкъ слъдованія ихъ по сборнику.

Что касается мъста дъйствія сборника апостольскихъ правиль. то первоначально имъ была въроятно Сирія, где онъ возникъ 7) н гдв имъ пользовался упомянутый антіохійскій соборъ. Только адъсь, на мъсть первоначального своего появленія, онъ признавался подлинно апостольскимъ произведениемъ; по врайней мъръ Іоаннъ Сходастивъ, антіохійскій пресвитеръ, принимая его въ свой систематическій сборникъ, не высказываеть ни малейшаго сомивнія въ его подлинности, тогда какъ въ другихъ містахъ. тув онъ сталь впоследствие применяться, никогда подлиннымъ не признавался и подписывался не просто "Κανόνες των άγιων 'Αποστόλων", πο "οί λεγόμενοι τῶν άγίων 'Αποστόλων", τ.-e. ταπъ называемыя апостольскія правила. Изъ Сиріи сборникъ распространняся по другимъ странамъ Востока. Его въроятно имъдъ въ виду константинопольскій соборъ 394 года, упоминая "опоотоλικοί κανόνες"; въ 431 году ссылается на "апостольскія правида" Ригинъ, архіепископъ кипрскій, въ доказательство невависимости своей канедры отъ Антіохіи (35-е впост. пр.); въ томъ же году ссылается на нихъ ефесскій соборъ; семнациать льть спустя-константинопольскій 448 года, называя ихъ перковными и божественными правилами". Всв эти свидътельства относятся въ Восточной церкви; за ея предълами "сборнивъ Апостольскихъ правилъ" оставался долго совершенно неизвъстнымъ и даже тогда, когда быль переведенъ на латинскій языкъ въ концъ V-го стольтія, отвергнуть римскими папами, какъ поддожный. Действуя исключительно въ пределахъ восточной церкви, онъ носиль мистный в), а не общецерковный характеръ.

26\*

<sup>\*)</sup> А не ваобороть, какъ говорить Heimbach (Griechisch-römisches Recht § 11); нормы, заключающіяся въ сборникв апостольскихъ правиль, несомивню болве древняго происхожденія.

т) На мъсто возникновенія правиль указываеть между прочимь ихъ языкъ; въ въкоторыхъ встръчаются сире-македонскія слова.

<sup>\*) «</sup>Canones qui dicuntur apostolorum, quos non admisit universitas». Dionysii Exigui epistola ad p. Hormisdam cm. Pitra, jur. eccl. graec. hist. et mon. t. I

Содержание сборника въ разное время было неодинаково: первоначально онъ состояль вёроятно только изъ 50-ти правиль, къ которымъ можетъ-быть много нозже были присоединены еще 35, и такъ образовался воденсъ въ 85 правилъ, накимъ мы знаемъ его теперь. На первоначальный составъ сборника въ IV-мъ стольтін указывають правила антіохійскаго собора 341 года; соборъ этотъ имваъ въ виду и руководствовался апостольскими правидами, притомъ несомивнно 50-ю первыми, остальныя же ему были въроятно неизвъстны, такъ какъ ими онъ вовсе не воспользовался. Въ этомъ же составъ (50 прав.) сборникъ былъ переведенъ на датинскій языкъ Діонисіемъ Малымъ въ концъ V-го стольтія. Значить и въ это время онъ не получиль еще никакихъ добавленій. Когда они были сделаны, нельзя определить даже сколько-нибудь точно, какъ неиввъстно и то, сдъланы ли добавленія постепенно, или же всв 35 остальныхъ правиль присоединены разомъ; извъстно только, что въ серединъ VI-го стольтія сборнивь быль въ рукахь Іоанна Схоластива уже въ полномъ своемъ составъ 85 правилъ, какимъ онъ перешелъ въ его систематическій сборникъ каноновъ, а также другіе позднъйшіе сборники, и какимъ остается до настоящаго времени.

Подтвержденіемъ догадки, что апостольскихъ правиль первоначально было не болье 50-ти, служить между прочимь и весьма карактерная особенность его въ томъ видь, какъ онъ принятъ у Іоанна Схоластика; здъсь за 50-мъ правиломъ слъдуеть небольшое послъсловіе, эпилогь, очевидно указывающій, что на этомъ правиль заканчивался прежде сборникъ <sup>9</sup>).

Содержаніе отдъльныхъ правилъ преимущественно относится къ клирикамъ и весьма мало касается однихъ мірянъ. Здёсь находимъ постановленія: о хиротоніи (1--2), о совершеніи таннства евхаристіи (3), объ отношеніяхъ клириковъ къ ихъ женамъ

<sup>•)</sup> Βε οπιλογέ θαπάχε σα πολοπετίενε τογο, κακαπ βέρα χολπικά διότε πρεποχαπα ποθοπροσβέπιστησης («Περί πίστεως 'ορθοδόξου ην 'εκμαθείν 'αναγκή τον φοθιξόμενον») απάχριστε σακαπουτιτελείως τούδας, οὐν ῶ ποθεινότατοι, εἰς ἔνα Πατέρα καὶ υίον καὶ Πνεθμα άγιον τρίτον βαπτίξεσθε κατὰ τὴν τοῦ Κυρίου γγόμην καὶ τὴν ἡμετέραν ἐν Πνεύματι διάταξιν.



Synopsis historica 31. «Canones qui dicuntur apostolorum de graeco transtulimus, quibus quia plurimi consensum non praebuere, hoc ipsum vestram noluimus ignorare sanctitatem. Dion. Exig. in prologo suo ad Steph. Pitra t. II p. 446.

(5), о времени празднованія Ласхи (7), о незаконности перехода влириковъ изъ одной епархіи въ другую (14-15), о препятствіяхъ къ вступленію въ священный санъ (17-19, 22, 61, 78-80, 82) и пребыванію въ немъ (6, 11, 23, 25, 26, 29-31, 42-47, 49-53, 62-66, 68-70, 81, 83), о провиндівльных в (областныхъ) соборахъ (37), объ отношеніяхъ епископовъ другь въ другу (34-35), въ подчиненнымъ влирикамъ (39, 55, 59), въ церковному и своему имуществу (4, 38, 40, 41), о поведении клириковъ (54, 56, 57, 59, 72, 84). Одинаково въ напривамъ и мірянамъ относятся 19 правилъ (9, 10, 12, 31. 43, 51, 57, 60, 63-65, 67, 69-73, 84, 85), однихъ же мірянъ касаются только два правида (13 и 48). Вопросъ о составитель сборника апостольокихъ правиль не можеть быть разръшень околько-нибудь достовърно за неимъніемъ твердыхъ данныхъ; въ самыхъ правилахъ нътъ ясныхъ на то указаній; они редактированы оть лица апостоловъ, нъкоторыя отъ лица того или другаго апостола (29, 82); въ последнемъ (85) правиле авторомъ какъ будто называется Καμμεττ επισκοπο ρυμοκιά (και αι διαταγαί, ύμιν τοις έπισκόποις δί ἐμοῦ Κλήμεντος ἐν ὀκτὼ βιβλίοις προσπεφωνημένοι..."), Беверегій и считаеть его авторомъ сборника. Мортрель приписываеть его работъ нъсколькихъ епископовъ 10); ничего невъроятнаго и невозможнаго въ этомъ предположении конечно нътъ, но оно совершенно необосновано.

Итакъ сборникъ апостольскихъ правилъ, вознивнувъ не поэже IV-го отолътія, достигъ своего полнаго развитія около половины VI-го въка.

Но одновременно развивался и дъйствовалъ на Востокъ другой сборникъ правилъ, во многомъ отличный отъ только что разсмотръннаго. Въ противоположность первому второй не былъ кодексомъ мъстнымъ только, но получилъ примъненіе и на Западъ, сталъ следовательно кодексомъ общемгрковнымъ; онъ заключалъ въ себъ далъе не сводъ древнихъ преданій, какимъ является сборникъ апостольскихъ правилъ, но постановленія соборовъ, вызванныя новыми потребностями церковной практики празвитіемъ церковной жизни съ установленіемъ союза между

<sup>10)</sup> C'est, sans doute (?), l'ouvrage de quelques éveques d'orient. Hist. dudroit byz. III, 189.



церковью и государствомъ. Достойно винманія и то, что новый общеперковный кодексъ возникъ и развился въ періодъ вселенскихъ соборовъ, т.-е. въ тотъ періодъ, когда начало церковнаго единства проявилось съ особенною силою. Общецерковный коденсъ сталъ танимъ же выразителемъ этого единства въ сферъ церковной практики, церковно-юрижическихъ отношеній, какимъ является никео-цареградскій символь въ сферь догматическаго ученія периви. Но не долго единеніе церквей оставалось непоколебимымъ; съ возникновеніемъ различія въ догматическихъ ученіяхъ, съ развитіемъ особенностей церковнаго устройства и управленія въ объихъ половинахъ христіанскаго міра, необходимо должны были возникать и различныя нормы для регулированія неодинавовыхъ потребностей и отношеній. Такимъ образомъ кодексъ, первоначально общецерковный, сталъ пріобратать все болье и болье мъстный характеръ, и въ этомъ заключаетъ пресбладающая тенденція въ его развитіи вплоть до IX-го стольтія.

Общецерковный кодексъ въ своемъ первоначальномъ видъ заключалъ въ себъ правила четырекъ соборовъ IV-го въка: некейскаго, анкирскаго, неокесарійскаго и гангрскаго. Всъ эти соборы имъли мъсто въ Малой Азіи, притомъ первый въ Виеваніи, послъдніе три въ Понтъ, гдъ, какъ предполагаютъ (Могtreuil), и возникъ самый кодексъ. Время возникновенія его можетъ быть обозначено только приблизительно: оно падаетъ на конецъ IV-го въка. Впрочемъ архимандритъ Іоаннъ, ссылаясь на "свидътельство нъкоторыхъ" (которыхъ однако не приводитъ) опредъляетъ время возникновенія кодекса болье точно; относить его къ 385 году, или немного спустя послъ II-го вселенскаго собора (381 г.) 11).

Указанный составъ первоначального сборника можетъ быть опредъленъ на основани его латинскихъ переводовъ, гдъ правила четырехъ названныхъ соборовъ снабжены особыми вратими историческими примъчаніями (таковъ напр. извъстный Исидоровъ переводъ).

Въ указанномъ составъ сборникъ заключать въ себъ 80 править: 1) 20— никейскаго вседенскаго I-го собора (326 г.), поставленныя во главъ кодекса въ уважение къ высокому автори-

<sup>11)</sup> Арх. Іоанна, Опыть церковнаго законоведенія І, 80.



тету издавшей ихъ церковной власти. Здёсь находимъ разнообразныя постановленія: подтверждаются и получають дальнёйшее развитіе многія нормы, вошедшія въ составъ сборника апостольскихъ правилъ (1, 2, 4, 5, 15, 16), регулируется обращеніе
клириковъ съ лицами другаго пола (3), опредёляются взаимныя
отношенія епископовъ (6, 7), установляется порядовъ присоединенія "чистыхъ" (кабарої) въ церкви и права принятыхъ (8);
далье следують постановленія: о препятствіяхъ въ дальнейшему
пребыванію въ священническомъ сане (9, 10), объ отступившихъ отъ веры (11, 12, 14), о причащеніи умирающихъ (13), о
запрещеніи брать рость (17), діаконамъ—преподавать евхаристію
(18), о павліанистахъ (19), о непреклоненіи колень въ навестные дни года (20).

- 2) Анкирскій соборъ, правила котораго пом'ящены въ водекс'я всл'ядъ за никейскими, издалъ 25 каноновъ; многіе изъ нихъ (болье трети) касаются падшихъ во время гоненія клириковъ и мірянъ 12) (1—9); другіе содержать постановленія: о брак'я діаконовъ (10), о похищеніи обрученной дівицы (11), объ идоложертвовавшихъ до крещенія (12), о правахъ хорепископовъ (13) о воздержаніи отъ мяса (14), о распоряженіи церковнымъ имуществомъ (15), о плотскихъ гръхахъ (20, 16—17), объ епископ'я непринятомъ въ епархіи (18), о давшихъ объть дівства (19), о разныхъ видахъ убійства (20—23), о волхвователяхъ (24) и, наконецъ, о преступленіи обрученнаго (25).
- 3) Правила неокесарійскаго собора въ числі 15-ти содержать постановленія, касающіяся брака (1—3, 7), не приведеннаго въ исполненіе преступнаго наміренія (4), впаденія въ грізхъ огла-

<sup>12)</sup> Соборъ быль созванъ после смерти Максимина Геркулія (когда на Востоке водворился миръ) и имель своею главною целью исправить гибельныя последствія только-что прекратившихся гоненій. Время созванія собора опредёляють довольно точно на основаніи следующих соображеній: летомъ 313-го года умеръ Максиминъ; соборъ состоялся, какъ это можно видёть изъ 6-го правила, въ скоромъ времени после Пасхи, безъ сомивнія въ 4-ю недёлю Пятидесятницы, по 37-му апост. правилу. По всей вероятности это была ближайшая Пятидесятница, следовавшая за смертью Максимина, т.-е. Пятидесятница 314-го года и ни въ какомъ случае не поздибе 391-го, въ которой умеръ антіохійскій енископъ Виталій, присутствовавшій, а можеть быть и предсёдательствовавшій на соборь. Hefele, Conciliengesch, I L. 220 S.



- шеннаго (5), врещенія беременной (6), препятствія ко вступленію въ священническій санъ и пребыванію въ немъ вслъдствіе преступленія жены (8), исповъданій священникомъ и діакономъ гръха послъ рукоположенія (9, 10), препятствій къ принятію сана вслъдствіе irregularitates ex defectu aetatis et fidei (11, 12), правъ сельскихъ пресвитеровъ и хорепископовъ (13), наконецъ числа діаконовъ (14) 13).
- 4) Последнее место въ кодексе занимають правила собора гангрскаго числомъ 10, за которыми следуеть эпилогь (21-е прав.); въ нихъ осуждается по пунктамъ лжеучене Евстаеія, епископа севастійскаго, и угрожается анасемой его последователямъ. Въ эпилоге изложено православное ученіе по темъ предметамъ, по которымъ заблуждался Евстаеій 14).

Таковъ былъ первоначальный составъ и содержание каноническаго кодекса. Правила въ этомъ кодексъ расположены по двумъ основаниямъ: 1) по ихъ такъ сказать авторитетности, по значению издавшей ихъ перковной власти; на этомъ основани правила никейскаго собора, какъ вселенскаго, стоятъ на

<sup>14)</sup> Время созванія гангрскаго собора не можеть быть точно опреділено, и по этому вопросу существуєть нісколько гипотезь, но всё оні основаны только на догадкахь. Нікоторые писатели, основываясь на весьма неопреділенном свидітельстві Созомена, относять гангрскій соборь ко времени между никейским и антіохійским (между 325—841 г.); арх. Іоанны даже называеть 340-й годь; другіе считають гангрскій соборь не старше 376 года; наконець братья Балерини ставять его между 362 и 370 годами на томы основаніи, что во главі соборнаго посланія упомянуть епископь Евсевій, безь сомнівнія предсідатель собора; Евсевій же этоть віроятно никто иной, какы предшественникы св. Василія, епископа Кесарін Каппадокійской. Эту догадку подтверждаеть и свидітельство Сократа, который говорить, что гангрскій соборы быль послів константинопольскаго 361 года, Hefele I, 791—792.



<sup>13)</sup> Неокесарійскій соборь, созванный также какъ и апкирскій, въ виду настоятельных нуждь церкви, для удовлетворенія которых в насталь удобный моменть съ прекращеніемь гоненій на христіань, въроятно и состоялся вскорів послів анкирскаго. На этомъ основаніи время его созванія относять обминовенно къ 314 или 315 году. Впрочемъ Hefele (I, 243) полагаеть, что онъ состоялся нівсколько поздніє, такъ какъ въ правилахъ вовсе не упоминаются падшіе (lapsi), что было бы необходимо, еслибы соборь слідоваль непосредственно за періодомъ гоненія. Какъ бы то ни было, несомитино, что неокесарійскій соборь быль раніве никейскаго (326 г.) и поздніве анкирскаго: объ этомъ прямо говорится въ надписанів надъ его правилами въ древнихъ сборникахъ.

первомъ мъстъ, а за ними слъдуютъ постановленія областныхъ соборовъ; 2) правила соборовъ равныхъ по своему значенію (т.-е. областныхъ) помъщены въ хронологической послыдовательности: сперва анкирскій (314—319), затъмъ неокесарійскій (до 325 г.) и наконецъ, гангрскій (въроятно между 362 и 370 г.). Составитель сборника, собравъ извъстный ему каноническій матеріалъ, оставилъ его безъ всякихъ измъненій, не подвергнувъ почти никакой формальной обработкъ. Вся его работа состояла единственно въ томъ, что онъ списалъ въ одно цълое постановленія, изданныя разными соборами и снабдилъ ихъ кое-вакими весьма немногими историческими замътками. Эта легкость, ничтожность труда можеть быть и была причиной, почему имя составителя осталось совершенно неизвъстнымъ.

Первоначальный составъ каконическаго кодекса, заключавшій въ себв правила четырехъ соборовъ, оставался неизміннымъ до V-го візка. Въ втомъ візкі и притомъ въ первой его пололовинів сборникъ увеличился правилами антіохійскаго собора 341 года 15). Что вти правила были присоединены въ сборнику позже правиль гангрскаго собора это доказывается тімъ, что въ древнихъ латинскихъ переводахъ сборника, о которыхъ было упомянуто выше, а также и въ греческомъ подлинникъ правила гангрскаго собора не иміноть особаго надписанія, исторической замітки, подобно четыремъ предыдущимъ. Ероміть того это доказывается и тімъ, что не смотря на віроятное старшинство антіохійскаго собора предъ гангрскимъ, правила послідняго предшествують въ сборникъ антіохійскому, а не слідують за нимъ, чімъ нарушается принятое составителемъ первоначальнаго сборника начало хронологической послідовательности.

О времени, когда было сдълано прибавленіе правилъ антіохійскаго собора, могуть быть предложены слъдующія соображенія: въ самомъ началь V въка сборникъ въроятно оставался еще въ своемъ первоначальномъ видъ; по крайней мъръ въ пользу

<sup>16)</sup> Этотъ годъ ясно указанъ Аовнасіемъ Вел., который говорить, что соборъ быль 14-го индикта въ консульство Марцеллина и Пробина. Съ Аовнасіемъ вполив согласно свидътельствуетъ Созоменъ именно, что соборъ имъль итсто въ пятомъ году по смерти Константина Вел., т.-е. после 22 мая 341 года (Константинь умеръ 22 мая, 337 года). Hefele I, 502.



этого говорять извёстныя событія изъ исторіи Іоанна Златоуста. Осужденный на основаніи 4-го правила антіохійскаго собора, Златоусть объявиль произнесенный надъ нимъ приговоръ неправильнымъ, какъ основанный на постановленіи аріанскаго собора 16). И дъйствительно, если не ръшительные послъдователи Арія, то по крайней мъръ аріанствующіе епископы составляли на антіохійскомъ соборъ довольно сильную партію, вліяніе которой высказалось между прочимъ въ лишеніи сана Афанасія Великаго, этого борца за православіе на 1-мъ вселенскомъ соборъ. Этимъ быть-можеть объясняется, почему правила антіохійскаго собора приняты въ каноническій кодексъ много времени спустя послъ ихъ изданія.

Но самое содержание правиль ничего аріанскаго въ себъ не заключало, а потому они постоянно имъли практическое значеніе и ссылки на нихъ двлались довольно часто. Въ первоиъ правиль даже подтверждается извъстное никейское постановленіе о празднованіи Пасхи, а большинство остальных заимствовано изъ сборника апостольскихъ правилъ, подтверждають ихъ и дополняють. Такъ 2-е правило повторяеть 9-е апостольское и подтверждаеть 10-е и др., 3-е пр. соответствуеть 15-му апостольскому, 5-е-31-му, 7-е-33-му, 9-е-34-му, 13-е и 22-е -35-му, 16 и 21-е-14-му, 17-е и 18-е-36-му, 20-е-37-му, 24-е-40-му и 25-е — 41-му. Остальныя правила, не заимствованныя изъ апостольскихъ, также большею частью съ ними тесно связаны и составляють накъ бы дальнейшее ихъ развитіе: таково 4-е, содержащее подробное опредъление по тому же предмету, который предусмотрънъ въ 28-мъ апост.; 8-е прав. тесно связано съ предыдущимъ, заимствованнымъ изъ апостольскихъ и т. д. Добавленія, сдвланныя антіохійскимъ соборомъ, или объисняются измъненіями, происшедшими въ положеніи церкви послъ превращенія эпохи гоненій (какова прибавка въ 5-мъ правиль объ укращении возмутителя церкви внёшней властью), или заключають въ себъ ограничение въ уважительныхъ случаяхъ силы правила (17-е антіох. срвн. толкованіе на это правило Вальсамона).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Contendebat Ioannes non ecclesiae catholicae, sed arianorum canonem esse: episcopi olim Antiochiae congregati ad evertendam consubstatialitatis fidem prae odio quo adversus Athanasium flagrabant, cum canonem condiderant. Socr. VI, 18.



Но если съ одной стороны есть основание утверждать, что въ началь V въна правила антіохійскаго собора еще не входили въ кодексъ, то съ другой стороны они несомнънно уже вошли въ него до 451 года. Въ этомъ году, на IV вселенскомъ, халиндонскомъ соборъ они цитируются очевидно по существовавшему тогда сборнику; такъ императорскіе коммиссары прочитали на 11 соборномъ засъданіи 16-е и 17-е правила антіохійскаго собора, составлявшія по сборнику 95-е и 96-е правила 17) (счетъ правильсявденно шелъ непрерываясь съ начала до конца).

Такимъ образомъ къ срединъ V стольтія каноническій сборникъ содержаль въ себъ постановленія пяти соборовъ. Что же касается правиль ноистантинопольскаго, II вселенскаго собора, то ко времени собора халкидонскаго они не вошли еще въ составъ кодекса; на это находимъ указаніе въ дъяніяхъ того же халкидонскаго собора, изъ которыхъ видно, что на немъ, хотя и цитировались правила константинопольскаго собора, но безъ обозначенія числа, безъ нумераціи, изъ чего дълають 18) выводъ, что указанныя правила существовали въ то время еще отдъльно, они не были даже раздълены, составляя одно цёлое подъ общимъ названіемъ Synodicon втораго собора<sup>18</sup>).

Дальнъйшія добавленія въ каноническомъ коденсъ были сдъланы во 2-й половинъ V въка. О составъ его въ это время
можно судить по свидътельству Діонисія Малаго, который описываеть въ предисловіи къ своему переводу составъ имъвшагося у него въ рукахъ греческаго подлинника. Изъ этого свидътельства видно, что къ концу V въка (когда и былъ сдъланъДіонисіевъ переводъ) греческій сборникъ каноновъ состоялъ уже
изъ правилъ не пяти, а семи соборовъ; къ прежимъ были присоединены правила даодикійскаго и константинопольскаго (И-го
вселенскаго) соборовъ. Правила перваго изъ нихъ регулируютъ
бракъ (1), принятіе въ общеніе каюшихся (2), условія вступленія
въ клиръ (3, 4, 12, 13), нравственность и поведеніе клириковъ
(24, 30, 36, 54, 55) и мірянъ (53), касаются различныхъ еретическихъ сектъ (6, 7, 8) и отношеній православныхъ къ пновър-

<sup>17)</sup> Hefele II, 493.

<sup>16)</sup> Biener, De collectionibus canonum ecclesiae Graecae, стр. 10, прим. 1.

<sup>&</sup>quot;) Hefele II, 13.

нымъ (9, 10, 31—35, 37—39), запрещають поставлять предсъдательниць въ церкви (11), посылать Св. Тайны въ иные приходы (14), заклинать лицамъ, не произведеннымъ отъ епископа (26), работать христіанамъ въ воскресный день (29), женшинамъ входить въ алтарь (44), касаются различныхъ вопросовъ богослужебныхъ (15, 16, 17, 18, 19, 22, 23, 25, 28, 59), взаниныхъ отношеній влириковъ (20—21, 56, 57), трапезъ любви (27, 28), обязанностей епископовъ (40) и церковныхъ слугь (48), путешествій священнослужителей и причетниковъ (41—42), крещенія (45, 46, 47, 48), четыредесятницы (49—52) и наконецъ перечисляють, какія книги должно читать (60).

Изъ этого краткаго обвора содержанія правиль видно, что большій проценть ихъ относится къ богослуженію, причемъ опредъляются многія подробности; не менте детальныя постановленія собора стремятся регулировать поведеніе клириковъ к даже мірянъ, которымъ запрещается на свадьбахъ "скакать и плясать". Вст эти особенности указывають на то, что лаодикійскій соборъ издаваль свои постановленія много времени спустя послъ утвержденія на Востокъ религіознаго мира 20).

Что касается другой прибавки къ кодексу —правиль константинопольскаго собора 381 года, то она обнимала всего четыре правила, какъ показываетъ Діонисіевъ и другіе латинскіе переводы (напр. translatio prisca) сборника<sup>21</sup>). 1-е правило подтверждаетъ догматическія опредъленія никейскаго собора, 2-е касается церковнаго устройства, церковныхъ областей, 3-е правъ константинопольскаго епископа, 4-е епископа Максима Циника.

Итакъ къ концу V въка въ каноническій кодексъ греческой церкви вошли правила обоккъ вселенскихъ соборовъ IV въка

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Тогда какъ въ поздивителъ сборникв Схоластика ихъ 6, а послъ явилось даже 7 и въ этомъ числв снабжены комментаріями Зонары и Вальсамона. Неfele II, 12. Въ сборникв Діонисія содержаніе 4-хъ константин. правиль было повидимому разділено на три правила: Pitra II, р. 377 annot. 9.



<sup>20)</sup> Время составленія каодикійскаго собора, также какъ и антіохійскаго, не можеть быть опреділено точно и возбуждаеть даже еще болів сомивній. Между тімъ какъ одни (Бароній) были склонны признать этоть соборь старше даже нивейскаго, другіе (de Marca) находили основанія отнести его къ 363 году (арх. Іоаннъ — къ 364). Но большинство канонистовъ признають временемъ созыва наодикійскаго собора промежутокъ между 343 годомъ и 381, т.-е. послів сардикскаго и до константинопольскаго II. Hefele I, 746—749.

и всёхъ наиболее замечательныхъ поместныхъ, бывшихъ на Воотоке. И теперь этотъ кодексъ оставался съ прежиниъ характеромъ, простымъ собраніемъ каноническаго матеріала безъформальной обработки. Составитель его или точнее лицо, приписавшее правила двухъ последнихъ соборовъ, также остался ненявъстнымъ.

Но оставаясь въ существенныхъ чертахъ подобнымъ первоначальному кодексу, кодексъ конца V въка представляетъ и нъкоторое различе въ невыгодномъ для него смыслъ. Уже въ первой половинъ V въка прибавкой правилъ антіохійскаго собора послъ гангреваго было нарушено начало хронологической послъдовательности, лежавшее въ основаніи первоначальнаго кодекса; нарушилось ли это начало новой прибавкой правилъ лаодикійскаго собора, сказать положительно нельзя за неимъніемъ точныхъ данныхъ о времени его созванія, но другая прибавка (прав. константинопольскаго собора) нарушила принятый въ первоначальномъ кодексъ порядокъ изложенія правилъ по ихъ авторитетности. Теперь въ этомъ изложеніи можетъ быть отмъчено полное отсутствіе плана, и слъдовательно новыми прибавками каноническій сборникъ настолько же выиграль въ матеріальномъ отношеніи, насколько проиграль въ формальномъ.

Мы разсмотрели составъ, содержание, время возникновения и постепенное развитие двухъ сборниковъ церковныхъ правиль на Востокъ-апостольскихъ и соборныхъ; 1-й съ мистнымо характером быль извъстень только на Востовъ и хотя переведень на датинскій языкъ (въ числе 50-ти правиль) спустя почти двести льть посль его вознивновенія, но не получиль на Западв признанія, а последнія 35 правиль не были даже вовсе переведены; 2-й кодексъ-съ характером общецерковным (онъ распространился благодаря латинскимъ переводамъ и на Западъ). Какъ тоть, такъ и другой возникли въ Малой Азіи, были работой неизвъстныхъ лицъ; тотъ и другой несомивнио двиствовали, имвли практическое значеніе, употреблялись, подтверждались и цитировались соборами. Объ употребленіи антіохійскимъ соборомъ апостольскихъ правиль была уже рвчь выше, халкидонскій соборъ подтвердиль каноническій кодексь въ состави правиль пяти соборовъ, и на немъ же этотъ кодексъ цитпровался, какъ видно изъ соборныхъ двяній.



Около половины VI въка 22) появился на Востокъ, въ Антіожім внаменитый систематическій оборникъ каноновъ Іоанна Сходастика, составившій эпоху въ развитіи церковиаго права на Востонъ. Сборникъ этотъ по своей обработив, полнотъ далеко превосходить только-что нами разсмотранные, но онь не быль первымъ систематическимъ сборникомъ. За то или другое время до его составленія появлялись подобные же труды, и одинъ изъ нихъ быль даже върукахъ самаго Схоластика, какъ это можно видьть изъ предисловія къ его сборнику \*2). Изъ того же предисловія видно, что въ сборникахъ, обращавшихся во времена Сходастика, каноническій матеріаль обогатился прибавленіемъ правиль еще трехъ соборовъ — сардикскаго (IV въка) и двухъ вселенскихъ--- III ефессиаго и IV халкидонскаго (441 и 451 годовъ). Но самая важная перемёна, происшедшая въ каноническихъ кодексахъ первой половины VI въка, состояла (судя по предисловію Схоластива) въ томъ, что существовавніе и действовавшіе до сихъ поръ два кодекса — апостольскихъ правиль и соборныхъ — слидись въ одинъ сборникъ, который чрезъ это получиль мистный карактерь.

Правила сардикскаго собора <sup>24</sup>) (21), присоединенныя теперь къ кодексу, почти исключительно касаются епископовъ, ихъ правъ и обязанностей и только частью распространяются на прочихъ лицъ священнаго сана. Въ особенности важны правила, кисающіяся римскаго епископа (3, 4, 5), его права принимять аппелний. Правила эти при распространительномъ ихъ толкованіи казались въ высшей степени благопріятными римскому престолу и можеть-быть повтому долго не прибавлялись къ восточному кодексу; принятію ихъ въ кодексъ не благопріятствовало и то, что соборъ имълъ мъсто вдали отъ тъхъ странъ, гдъ возникъ и развивался этоть кодексъ <sup>25</sup>), а, главное, большинство

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Сардика находилась на границѣ имперій Констанція и Констанса и принадлежала первому.



<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) По митию иткоторых в между 540 и 550 годами (Heimbach, Geschichte des griechisch-römischen Rechts S. 219.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) «Οὐκ ἀυτοσὶ τοῦτο μόνοι και πρῶτοὶ τῶν ἄλλων ποιήςαι· όρμήςαντες, ἀλλ ἐτέρους εὐρόντες ταῦτα διελόντας εἰς τιτλους ἐξήκοντα» Pitra II, 376.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Сардивскій соборъ быль въ 343 году въ Сардикѣ (нынѣ Софія) и составился изъ епископовъ объихъ половинъ христіанскаго міра; почему и редактироваль свои правила на двухъ языкахъ—греческомъ и датинскомъ. Hefele I, 532.

присутствовавшихъ на соборѣ восточныхъ епископовъ не принадлежало къ числу строго-православныхъ членовъ его, не хотъло даже присутствовать на соборныхъ засъданияхъ и, отдълившись, составило въ сосъднемъ городъ (Филиппополъ) свой отдъльный соборъ <sup>26</sup>).

Изъ двухъ другихъ прибавокъ къ кодексу, — правила е фесскаго собора <sup>27</sup>) не представляютъ большаго каноническаго интереса: большая ихъ частъ преимущественно догматическаго содержанія и имъютъ чисто-современный интересъ, такъ какъ направлены противъ лжеученія Несторія и его единомышленниковъ (1, 2, 4 и др.) ни одно правило не представляетъ собою абстрактной нормы, но скоръе какъ бы судебное ръшеніе на конкретные случам (5 пр.).

Несравненно болве важное прибавление кодексъ получилъ въ правилахъ халкидонскаго собора, которыми подтверждены, вопервыхъ, постановленія предыдущихъ соборовъ (1 пр.), а затімъ предусмотрины различные вопросы, касающеся лицъ духовнаго вванія. Снова запрещается подъ угрозой строгой кары симонія, (2), подтверждаются правила прежде изданныя (5, 19, 20, 22), запрещаются действія и занятія, несовивстимыя съ достоинствомъ священнаго сана (3, 7), требуется поставленіе священниковъ и діаконовъ непремінно съ точнымъ названіемъ и въ одно мъсто (6, 10); затъмъ правила подчиняютъ всъхъ клириковъ бевъ исключенія епархіальному архіерею (8, 17), опредвляють порядовъ церковнаго суда (9, 21), запрещають раздвлять церковныя области (12), служить клирикамъ въ другомъ городъ безъ представительной грамоты (13), регулирують вступление въ бракъ чтеповъ (14), касаются діакониссъ (15), споровъ о принадлежности приходовъ той или другой епархіи (17), запрещають чужимъ влирикамъ долго пребывать въ Константинополъ (23), повелъвають поставлять епископовъ въ теченіе трехъ місяцевъ (25). имъть всякой церкви эконома (26), строго наказывають похищающихъ женъ и содъйствующихъ похищенію (27); мірянъ касается одно лишь 11 правило; наконецъ, какъ на особенность

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Въ кодексахъ VI въка ихъ было не болъе мести. Pitra jur. eccl. graec. hist. et mon. II, 377.



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Эти енископы были аріанствующими или евсевіанцами, Hefele I, 541, 546, 614.

содержанія правиль халкидонскаго собора можно указать и то, что въ нихъ мы находимъ не мало постановленій, регулирующихъ монашескую жизнь, получившую въ V въкъ уже значительное развитіе и требовавшую поэтому подробной регламентаціи; таковы напр. правила: 4-е, 16-е, 24-е и частью 7-е, 18-е и 23-е. Таково было содержаніе каноническаго кодекса восточной церкви въ первой половинъ VI въка, насколько можно судить по предисловію Іоанна Схоластика.

Схоластивъ въ составленной имъ Συναγογή κανόνων ἐκκλησιαστικών εἰς ν. 28) τίτλους διηρημένη 29) не только воспользовался всёмъ каноническимъ матеріаломъ, накопившимся до него въ сборнивахъ, но и сдёлалъ въ нему прибавленіе, не особенно значительное по количеству правилъ, но за то весьма важное для характеристики его труда: оно состояло изъ двухъ посланій знаменитаго отца восточной церкви св. Василія Великаго въ Амфилохію, раздёленныхъ на 68 правилъ. Важное значеніе этой прибавки заключалось въ томъ, что она придала каноническому кодексу ришительно мистимій характеръ, тенденція къ которому уже проявилась раньше въ сборникъ 60 тит., бывшемъ подъруками Схоластика (въ этотъ сборникъ, какъ уже было сказано выше, впервые помъщены 85 апостольскихъ правилъ—кодексъ съ мѣстнымъ характеромъ).

Но главнымъ достоинствомъ своего труда Схоластивъ признаетъ принятую имъ систему, имъвшую своею цълью по возможности облегчить пріискиваніе правиль однопредметныхъ; онъ самъ объясняеть это въ предисловіи: "мы старались, говорить онъ здъсь между прочимъ, собрать въ одно цълое (εἰς ἔν) постановленія разныхъ временъ (ὁρισθέντα κατὰ καιρούς); но раздъливъ ихъ на пятьдесятъ титуловъ, не наблюдали порядка и послъдовательности въ числахъ, ставя, напримъръ, вслъдъ за первымъ (правиломъ) второе, третье, четвертое, пятое (и т. д.), а напротивъ того соединяли сходное со сходнымъ и подобное съ подобнымъ, чъмъ облегчили, какъ намъ важется, всякому нахож-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Такое заглавіе вибють впрочемь не всё рукописи; н'якоторыя озаглавлены иначе, см. Pitra II, 375.



<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Существуеть догадка, что разделение Схоластикомъ своего сборника на 50 титуловъ сделано имъ изъ подражания 50 внигамъ Дигестъ. Pitra II, 369.

деніе искомыхъ (правилъ)"... п далѣе: "такой порядокъ не представляетъ ничего неяснаго, напротивъ весьма понятенъ для желающихъ обращаться (къ нашему труду).

Дъйствительно, трудъ Схоластика представляеть уже довольно тщательную формальную обработку каноническаго матеріала и довольно простую класснонкацію его. Въ этомъ отношеніи Συναγόγή стоить неизмъримо выше разсмотрънныхъ нами ранъе сборниковъ, въ которыхъ мы напрасно стали бы искать какойлибо выдержанной системы.

Въ трудъ Сходастика не только соединены однопредметныя правида подъ одинъ титулъ и надписано надъ каждымъ его содержаніе, но и самые титулы следують у него другь за другомъ въ извъстномъ порядкъ: такъ, начиная съ 1-го и кончая 28-мъ титуломъ идуть постановленія, касающіяся различныхъ ісрархическихъ и посвященныхъ лицъ, съ 29 до 32 правила, васающіяся встхъ втрныхъ, какъ посвященныхъ, такъ и мірянъ; въ 33 и 34 правила регулирующія монашескую жизнь; въ 35 и 36 правила о вступающихъ и только-что вступившихъ въ число върующихъ; съ 37 до 47 о еретикахъ, иновърцахъ, кающихся и различныхъ церковныхъ преступленіяхъ; въ 48 о церковныхъ наказаніяхъ; въ 49 объ областныхъ соборахъ и, наконецъ въ 50 о времени празднованія Пасхи, о непреклоненік кольнъ въ извъстные дни года, о молитвахъ, пъніи псалмовъ и чтеніи принятыхъ церковью книгъ (τῶν κανονισθέντων βιβλίων) 30). Здёсь можно подметить извъстную последовательность, определенный порядовъ.

Но при всехъ своихъ достоинствахъ трудъ Схоластика не былъ лишенъ и некоторыхъ недостатковъ; пользованіе имъ не всегда было удобно: такъ не легво было отыскать въ этомъ систематическомъ сборникъ правила одного какого-нибудь собора, что наоборотъ безъ труда можно было бы сделать, имъя въ рукахъ несистематическій сборникъ каноновъ V века, несмотря на все его несовершенства. Кроме этого недостатка въ системе Схоластика, т.-е. недостатка формальнаго, сборникъ его имелъ и некоторый матеріальный недостатокъ: онъ не вмещаль въ себе, несмотря на свою сравнительную полноту, всего каноническаго матеріала, правилъ всехъ наиболе важныхъ поместныхъ собо-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Pitra jur eccl. grasc. hist. et mon. II, 378-385.

ровъ, какъ напр. собора 394 года при патр. Нектаріи. Кромътого, сдълавъ къ каноническому сборнику важную прибавку, присоединивъ къ нему 2 посланія Василія Великаго, Іоаннъ Схоластикъ не исчерпалъ и этого каноническаго матеріала, не воспользовался посланіями другихъ авторитетныхъ въ церкви лицъ, кромъ Василія, да и посланіями этого послъдняго воспользовался не вполнъ, но ограничился только двумя. Вслъдствіе указанныхъ недостатковъ систематическаго сборника Іоанна Схоластика потребности церковной практики не могли получить въ немъ полнаго удовлетворенія и естественно должны были вызвать новую, болъе полную попытку собрать церковныя правила, болъе совершенную формальную обработку ихъ.

Но прежде чемъ перейти къ дальнейшей исторіи собственно церковнаго кодекса, необходимо упомянуть еще объ одномъ трудъ Іоанна Схоластика, имъющемъ также важное значене. Схоластивъ жилъ и писалъ въ царствование императора Юстиніана и его ближайшаго преемника. Въ это время государство, свътская власть всъми мърами поддерживала христіанскую редигію и церковь и нередко издавала законы, имевшіе къ нимъ близное отношеніе. Такіе законы не могли не иметь для церкви важнаго практическаго значенія, а такъ какъ пользованіе ими по обширнымъ кодификаціоннымъ работамъ Юстиніана было сопряжено съ немалыми неудобствами, то и явилась потребность собрать всв относящеся къ церковнымъ вопросамъ законы въ одно отдъльное цълое, отдъльный сборникъ. Такой именно сборникъ и быль составленъ Іоанномъ Сходастикомъ подъ заглавіемъ: "Collectio octoginta septem capitulorum". Здъсь въ 87 глалахъ изложены многія Юстиніановы новеллы, частью дословно, частью же въ перифразв. Составление этого сборника относять обывновенно во времени послъ смерти императора Юстиніана, т.-е. послъ 565 года и разумъется не позже смерти самого Схоластика, последовавшей 31 августа 578 года 31), следовательно,

<sup>31)</sup> Основаніемъ этого предположенія служить то обстоятельство, что въ сборникѣ встрѣчаются новеллы послѣднихъ годовъ царствованія Юстиніана и что предположіе написано уже послѣ его царствованія: предъ именемъ Юстиніана идѣсь стоять слова τῆς θείας Λήξεως (divae memoriae), Mortreuil, Histoire I premiere pèriode. Срв. Pitra II, 390.



въ тому времени, когда Іоаннъ быль уже константинопольскимъ патріархомъ.

Сборникъ Схоластика въ 87 главахъ, изданный по крайней шъръ 15 годами позже его каноническаго сборника, составилъ совершенно отдъльный трудъ. Но потребности практики, необкодимость пользоваться одновременно обоими сборниками заставляли списывать ихъ вивстъ, помъщая одинъ непосредственно за другимъ. Поэтому-то въ рукописяхъ Collectio octog. sept. саріtul. и не встръчается отдъльно (за весьма лишь ръдкими исключеніями), но постоянно слъдуеть за сборникомъ каноновъ въ 50 титулахъ <sup>33</sup>).

Посль Іоанна Схоластика каноническій кодексъ восточной церкви испыталь весьма существенныя улучшенія въ Σύνταγμα качочко́ XIV тит., изданной, какъ полагають, въ концв VI или началь VII выка 28). Улучшенія эти были сдыланы какь вь матеріальномъ, такъ и въ формальномъ отношеніи. Въ матеріальномо сборникъ обогатился многими прибавками. Къ правиламъ десяти соборовъ, принятыхъ въ сборникъ Сходастика, авторъ Синтагны присоединиль переведенный имъ на греческій языкъ кодексъ африканской церкви, редактированный на кароагенскомъ соборъ 419 года и одно правило собора константинопольскаго 394 года (при патр. Нектаріи). Присоединяя африканскій кодексъ, досель на Востокъ вовсе неизвъстный, авторъ считаеть нужнымъ дать по этому поводу накоторыя объясненія и старается въ предисловіи оправдать свою прибавку. Здісь онъ замінчаеть, что правила африканского собора имъюгь частью мъстный карактеръ, но вмъсть съ тьмъ заключають въ себъ 34) и нъчто

<sup>22)</sup> Mortreuil I Histoire, Traités du droit can. 3.

эз) О составитель Синтагим ничего положительнаго неизвъстно; можно только сказать, что это быль человъкъ несомивно учений, такъ какъ могъ воспользоваться латинскимъ сборникомъ Діонисія Малаго и перевести на греческій языкъ правила кареагенскаго собора; онъ былъ далье въроятно лицомъ авторитетнимъ, имаче не рышися би помъстить въ кодевсь правила кареагенскаго собора, присоединеніе которыхъ считаетъ нужнымъ мотивировать и оправдать. Въ пользу учености автора говоритъ и самая система его сборника, гораздо болье совершенная, чъмъ принятая Сколастикомъ.

 $<sup>^{24}</sup>$ ) ... Εί και τινα μέν αὐτων πρὸς μόνην τὴν ἐπιχώριον ἀναφέρεται κίνησίν τε και κατάστας $^{17}$ ς, τινὰ δὲ πρὸς τὰ κεκανονισμένα κοινῶς τὲ καὶ ἰδιαζόντως και τὴν

годное для общаго употребленія. Дійствительно, наряду съ весьма важными общими опредъленіями въ правилахъ кареагенскаго собора мы встръчаемъ и много такихъ, которыя имвють чисто мъстное значеніе, а нъкоторыя содержать изложеніе догматическаго въроученія церкви, направленное противъ еретическихъ секть, возникшихъ и развившихся въ Африкъ. Съ мъстнымъ характеромъ являются правила 4, 14, 24, 34, 43, 48, 57, 59, 66, 68, 77, 79, 81, 85, 86, 105, 112, 131, 132, съ изложениемъ догматического въроученія-2, 123, 124, 125, 126-130; большинство другихъ правилъ содержитъ важныя постановленія о церковномъ судъ (8, 12, 15-17, 28-29, 39, 90, 107, 117, 121, 136, 143-147), богослуженім (23, 46, 50, 58, 116), распоряженім церковнымъ имуществомъ (35, 42) и имуществомъ духовныхъ лицъ (31, 41, 92), о расколъ (10-11), ростъ (5, 21), періодическихъ и областныхъ соборахъ (87, 106, 27), поведения, занятияхъ и дъйствіяхъ духовныхъ лицъ и ихъдътей (3, 18-19, 30, 44, 47, 49), объ избраніи и поставленіи въ духовный санъ (13, 22, 36, 45, 60-61, 64, 68, 100-111), о крещенін, причащенін и покаяніш (26, 52, 54, 55, 83), неприкосновенности церковныхъ областей (67, 134), о свободномъ принятін христіанства (122) и нъкоторыя другія. Къ правиламъ собора примыкаетъ его посланіе, касающееся одного частнаго дела.

Правило константинопольскаго собора 394 года говорить о составъ суда надъ епископомъ и есть собственно подтверждение уже прежде изданныхъ правилъ.

Авторъ Синтагмы XIV тит. сдъдать некоторыя прибавки также къ правидамъ соборовъ, принятыхъ въ сборникъ Сходастика; такъ прибавки получили: константинопольскій, ефесскій, халкидонскій, гангрскій и антіохійскій соборы; въ первому присоединено одно правило 7, трактующее о принятіи въ церковъ еретиковъ и соборное посланіе къ Феодосію; ко второму два правила: 7, подтверждающее никейское исповъданіе въры, и 8, заключающее въ себъ разръшеніе спора между епископами кипрскимъ и антіохійскимъ, а затъмъ общее правило о неприкосновенности правъ каждой епархіи; сюда же присоединено посланіе

κρατούσαν έν ταῖς ἄλλαις διοικήσεσιν, ήγουν ἐπαρχίαις ἐκκλησιαςτικὴν κατάστασιν ἀπεμαίνει Pitra. II, 446.



**соесскаго собора, въ которомъ изложено его** рѣшеніе по одному **частному вопросу.** 

Къ правиламъ калиндонскаго собора прибавлено еще 3; изъ нихъ 28 подтверждаетъ права константинопольскаго патріарха, 29 запрещаетъ низводить епископа въ пресвитера, а 30 представляетъ лишь частное ръшеніе (два послъднія правила заимотвованы изъ соборныхъ дъяній). Къ гангрокому и антіохійскому соборамъ присоединены также соборныя посланія 35).

Не менъе существенное добавление въ Синтагиъ составляютъ правила св. отцевъ. Кромъ двухъ посланій Василія Великаго, уже принятыхъ Схоластикомъ, сюда присоедінены: третье посланіе Василія и посланія другихъ отцовъ греческой церкви: Діонисія († 264) и Петра († 311) александрійскихъ, Григорія Неокесарійскаго († 265), Григорія Нисскаго († ок. 396) Тимоеся († 388), Осоемла († 412) и Кирилла († 444) Александрійскихъ и Геннадія константинопольскаго († 472).

Содержаніе и характеръ этикъ посланій довольно разнообразны. Правила Василія касаются преимущественно діль и отнощеній, твоно связанных от христіанской моралью. Большинотво ихъ относится: иъ браку и его расторжению (4, 6, 9, 12, 20, 22, 24, 25, 27, 30, 31, 36, 37, 40, 42, 46, 50, 54, 68, 77, 78, 80), разнаго рода нарушеніямъ его святости и плотскимъ грахамъ (3, 7, 18, 19, 21, 26, 34, 35, 38, 89, 44, 49, 58-60, 62, 63, 67,69, 70, 75, 76, 79); не мало правиль предусматривають разные виды убійства (?, 8, 11, 13, 38, 49, 52, 54 — 57) и нарушенія обътовъ и влятвъ (10, 17, 28, 29, 64, 82); тесно связанными оъ нравственностью являются также правила, касающіяся воровотва (61), раскапыванія могить (66), обращенія въ волшебству (65, 72, 82), взиманія ляхвы (14). Ляшь немногія правила говорять о другихъ предметахъ, какъ напр. о принятіи еретиковъ въ число върующихъ (1, 5, 47). Насколько правиль содержать общія и частныя опредвленія о церковныхъ наназаніяхъ (74, 84, 71, 51, 32).

Посланіе Діонисія разділено на 4 правила: 1) представляєть довольно обстоятельный трактать о продолжительности поста



предъ Пасхою, остальныя—боле враткія опредъленія о причащеніи въ тяжкой болевни отлученнаго, о запрещеніи женщимамъ входить въ храмъ и причащаться въ известные періоды, о воздержаніи супруговъ по согласію.

Петръ Александрійскій писаль свои правила вскорю послю гоненія Діоклетіана на христіанъ и всю постановленія этого отцацеркви, за исключеніемъ только последняго заимотвованныя изъслова его о показніи, относятся къ падшимъ во время гоненія; последнее (15-е пр.) говорить о посте въ среду и пятокъ.

Правила. Григорія Неокесарійскаго направлены противъ различныхъ преступленій, совершенныхъ христіанами во время нашествія варваровъ, преимущественно противъ корыстныхъпоступковъ.

Въ 7-ми правилахъ Григорія Нисскаго послів общаго разсужденія о врачеваніи гріховъ предлагается классисикація благихъ и злыхъ дійствій соотвітственно тремъ сидамъ души—силы ума, вожделівнія и раздраженія. Вслідъ за втимъ предусматриваются въ порядкі установленной классисикаціи различныя преступленія: отступничество отъ віры и обращеніе къ чародівямъ (гріхи касающіеся мысленныхъ способностей души), плотскіе гріхи (бывающіе отъ вожделівнія), убійство, оскорбленія дійствіємъ и словомъ (отъ душевной силы раздраженія); къ перечисленнымъ преступленіямъ, предусмотрівнымъ уже раньше, Григорій присоединяеть еще любостяжаніе, гробокопательство и святотатство.

18 правиль Тимовея, помъщенныя въ Синтагив въ формъ вопросо-отвътовъ, за исключенемъ двухъ послъднихъ имъющихъ иравственный, а не юридическій характеръ, касаются крещенія (1, 2, 4, 6), причащенія (3, 5, 7, 12, 16), разръшенія поста по особымъ уважительнымъ причинамъ (8, 10), брака (11, 13, 15), недозволенности еретикамъ присутствовать при священнослуженіи (9), наконецъ, приношенія за самоубійцъ (14).

Въ большинствъ правилъ Өеооила изложены частныя ръшенія по различнымъ современнымъ ему церковнымъ вопросамъ и двламъ и только въ немногихъ правилахъ находимъ постановленія общаго характера о рукоположеніи, пособіи вдовамъ, убогимъ и странствующимъ.

Три первыхъ правила Кирилла Александрійскаго составляють его посланіе по поводу одного клирика, остальныя же правила

говорять объ испытаніи рукоподагаемаго и врещеніи передъ смертью оглашенныхъ.

Наконець последжее прибавление—послание Геннадія константинопольскаго есть цельій ваноническій трактать, направленный противь симоніи.

Изъ еназаннаго видно, наскольно многочисленны и важны тъ прибавки, которыя были одъланы въ каноническому кодексу авторомъ Синтагмы. Если съ одной стороны имъ и были заимствованы правила латинскаго кареагенскаго собора, найденныя имъ въ западномъ кодексъ, зато съ другой—всъ остальныя прибавки (или по крайней мъръ подавляющее большинетво ихъ) утвердили только мъстный характеръ кодекса, усиливъ въ немъ элементъ мъстный, получившій теперь рышимальное преобладоніе.

Не межье существенной переработкъ подвергся наномическій воделев со стороны формальной. Авторъ нришель въ счастинвой мысли-избъгнувъ недостатки систематического изложенія Схоластика, удержать въ то же времи его достоинства. Съ этою цвлью тексть правиль излагается по тому способу, который быль принять въ старыхъ наноническихъ сборнивахъ до Сходастика, т.-е. въ нестрого историческомъ порядкъ. Первое мъсто отводится апостольскимъ правиламъ; за ними следуютъ правила техъ соборовъ, которые входили въ составъ кодекса бывшаго въ рукахъ Діонисія малаго, затемъ правила двухъ вселанснихъ и одного помъстного соборовъ, принятыкъ уже въ сборнивъ 60-ти тит., наконецъ правила двухъ вновь прибавленныхъ соборовъ-кареагенскаго и константинопольскаго помъстнаго. Въ самомъ концъ помъщены посланія отцевъ въ кронологической последовательности, и только по отношению въ инмъ хронологическое начало выдержано вполнъ строго.

Желая сдвлать по возможности удобнымъ пользование Синтагмой, авторъ предпослаль ей обстоятельный аналитический указатель каноновъ. Подъ 14 титуловъ, раздъленныхъ въ свою очередь на большее или меньшее число главъ, онъ подводитъ всъ правила Синтагмы, группируя по главамъ однопредметныя; но при этомъ не выписываетъ самаго текста правилъ, а только питируетъ ихъ цыфрами, не желая, какъ онъ самъ объясняетъ это въ своемъ предисловіи, повторять нѣсколько разъ одно и

тоже, или разрывать правило на части, если въ немъ говорится о разныхъ предметахъ <sup>36</sup>).

Титулы Синтагмы следують въ такомъ порядке: І. О богословіи, православной вере, канонахъ и хиротоніи (38 главъ).

- II. О постройкъ и освящени церквей, о храмахъ не имъющихъ св. мощей, о св. сосудахъ, о клирикахъ, воздвигающихъ алгари безъ въдома епископовъ (3 главы).
- III. О молитвахъ, псалмопъніи, чтеніи, приношеніи и причащеніи, объ. одеждъ и обязанностяхъ низшихъ влириковъ (22 гл.).
  - IV. Объ оглашенныхъ и св. врещеніи (17 главъ).
- V. О непосъщающихъ церкви и церковныя собранія, о пиршествующихъ въ церквахъ и агапахъ (3 главы).
  - VI. О приношеніи плодовъ (3 главы).
- VII. О постъ и четыредесятницъ, о Пасхъ, Пятидесятницъ, Воскресномъ днъ, субботъ и о преклонени колънъ (5 главъ).
- VIII. О церковныхъ областяхъ, о нереходахъ епископовъ и клириковъ, ихъ путешествіяхъ, областныхъ соборахъ, о принятіи странниковъ, о представительныхъ и мирныхъ граматахъ, о томъ, какія дъйствія совершаются негласно, какія—публично и какую честь обязаны оказывать другь другу клирики (19 главъ).
- IX. О преступленіяхъ и судѣ епископовъ и клириковъ, объ отлученіи, изверженіи, покаяніи и о томъ, какіе грѣхи разрѣшаются возложеніемъ рукъ (39 главъ).
- Х. О распоряжение церковнымъ имуществомъ и составляющимъ собственность епископа (8 главъ).
  - XI. О монастыряхъ и монахахъ (16 главъ).
  - XII. О еретивахъ, іудеяхъ и еллинахъ (18 главъ).
  - ХІІІ. О мірянахъ (40 главъ) и, наконецъ,
  - XIV. О встать остатьных дюдяхъ (7 главъ) 87).



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Τοθτον δὲ τὸν τρόπον τυπῶσαι τὴν ἔκθεσιν, φημὶ δὴ διὰ τῶν ἀριθμητικῶν στοιχείων, ἀλλὰ μὴ ρητῶς ἐκάστω κεφαλαίω τὴν πρόσφορον ὑποβαλεὶν ἀνάγνωσιν, παρέσχετο τὴν αἰτίαν τὸ μὴ βούλεσθαὶ με πρὸς τὴν χρείαν τῶν διαφάρων Ζητήσεων, ἢ πολλακις τὸν αὐτὸν κανόνα γράφειν καὶ προσκορῆ φαίνεσθαι τοῖς ἐντυγχάνουσιν, ἢ τὸν ἔνα περὶ πλειόνων διαλαμβάνοντα κεφαλαίων, ἐξ ἀνάγκης εἰς πολλὰ κατατέμνειν τε καὶ διασπαθίζειν 'ὅπερ τισὶ τῶν πρώην γεγένηται καὶ δικαίαν οὺκ ευλόγου με τόλμης ἐπὶ τἢ τοιαύτη κατατομῆ παρὰ τισιν αἰτίαν ἀπενέγκασθαι.

<sup>37)</sup> Pitra II, 458-636.

Такова система и содержаніе Синтагмы XIV титуловъ. Первая не только удобна и проста, но имъетъ и то достоинство, что передаетъ въ неизмънномъ видъ текстъ наждаго церковиаго правила, не разбиваетъ его на части и такимъ образомъ произвольно не измъняетъ даже съ вижшей стороны опредъленій, выраженныхъ церковью и ея авторитетами.

Содержаніе Синтагны, какъ это дегко можно видъть изъ указанныхъ прибавленій, значительно богаче предшеотвующихъ ей по времени сборниковъ; ел каноническій матеріаль удвоился.

Подобно Іоанну Схоластику, составившему сборникъ законовъ въ 87-ми главахъ, и авторъ Синтагмы издалъ такой же трудъ, извъстный подъ именемъ "Collectio constitutionum ecclesiasticarum", или "Collectio tripartita". Сборникъ этотъ былъ составленъ въроятно одновременно съ каноническимъ и находился
въ тъсной связи съ послъднимъ, представляя какъ бы приложеніе къ нему. Такъ по крайней мъръ говоритъ о немъ самъ
авторъ въ своемъ предисловів къ Синтагив зв).

Сборникъ законовъ Collectio tripartita — состоять изъ трекъ частей: первая самая общирная содержала 13 первыхъ кинтъ кодекса въ переработкъ византійскаго юриста Анатолія; вторая—отрыви изъ Дигесть и институцій, разділенные на 6 отділовъ; третья—выдержки изъ новелль въ переработкъ юриста Асанасія (3 титула) 30); и этотъ трудъ далеко превосходить сборникъ законовъ Схоластика, какъ по богатотву матеріала, такъ и по удобству распредъленія его.

Возникновеніе сборниковъ гражданскихъ законовъ по дъламъ церкви, какъ было замічено выше, объясняется практической



<sup>38)</sup> Είπου δὲ χρειώδη πρὸς τὰς τειαύτας κανονικάς συγγραφάς τὴν πολιτικὴν νομοθεσίαν ὑπείληφα, ταύτης βραχέα τε καὶ συντετμημένα τοῖς συγγενέσι κεφαλαίοις προσήρμοσα ἐν ἐδιάζοντι μέρει τῆς δὲ τῆς βίβλου, τῶν εἰς ἐκκλησιαστικὴν ἀνηκόντων εὐταξίαν, ἔν τε τοῖς βασιλικοῖς θεσπίμασιν, ἔν τε ταῖς τῶν σοφῶν ἐρμηνἐίαις σύντομον ἐν συνατωγή ποιησάμενος ἔκθεσιν ἄμα μεν εἰς ἀνάμνησιν ἄμα δὲ πρὸς τελείαν αὐτῶν τοῖς ἐντυγχάνουσιν ἔρευναν. Pitra II, 447. Ηα основанін мъста въ предпеловін (τῶν σοφῶν ἐρμηνείαις), κοτορμητο γκασημασιτική καθημασίας κ

<sup>39)</sup> Pitra II, 410-416.

потребностью, вызванной шировимъ участіємъ государственной власти въ регулированіи церковныхъ отношеній и удовлетворенім церковныхъ нуждъ. Это участіє по мёрё усиденія союза между церковью и государствомъ все болёе расширялось, такъ что законы государственнаго происхожденія стали получать одинаковое, если не принципіальное, то по крайней мёрё практическое значеніе съ правилами. Въ византійскомъ обществе установилось убъжденіе, что христіанскій императоръ можеть издавать законы и въ качестве органа собственно-церковнаго законодательства. А если такъ, то и существованіе отдёльныхъ сборниковъ церковныхъ правилъ и законовъ потеряле практическій смыслъ. Стало гораздо целесообразивс не раздёлять, а соединять въ одно целое постановленія, касающіяся церкви, отъ кого бы они ни исходили—оть церковной ли власти, или государственной.

Выраженіемъ этой перемвны, происшедшей въ источникахъ перковнаго права, служать номоканоны, т.-е. сборники, содержащіе въ себв какъ каноны (коросс), такъ и законы (рофор). Такіе смвшанные сборники появились очень скоро после трудовъ автора Синтагмы, но они не были новыми, оригинальными трудами, представляя лишь переработку уже существующихъ. Такъ изъ двухъ сборниковъ, изданнымъ Схаластикомъ, ненавъстное лице составило древнейшій номоканонъ въ 50 тит., долгое время считавшійся работой самого Схоластика 40). Ненавъстный компиляторъ цитируетъ правила каноническаго сборника однёми только цыфрами, за которыми подъ рубрикой "та сороборта роборта полный тексть законовъ изъ Collectio 87 саріт., двлая по местамъ добавленія изъ Дигестъ, кодекса, новельь и институцій (напр. во 2, 4, 5, 26, 44, 45, 48 и др. ти-

<sup>40)</sup> Велли и Юстелли издали его подъ заглавіемъ Іоаппі Scholastici ратгіатсhae Constantinopolitani Nomocanon. Но по замѣчанію Бинера онъ не можетъ быть приписанъ Іоанну уже потому, что этотъ трудъ несравненно ниже изданныхъ Іоанномъ сборниковъ и слѣдовательно принадлежитъ иной менѣе искусной рукъ. Наес nova compositio licet intentioni Ioannis canoenire videtur, tamen minus accurate disposita est, ita ut Ioanni tribui non possit et potius inter emendationes collectionis canonum genuinae referenda sit. Biener, De collectionibus canonum p. 16.



тулахъ) <sup>41</sup>). Но такъ вакъ въ Collectio 87 сар. главъ значительно больше, чъмъ въ наноническомъ сборникъ титуловъ, и компиляторъ не съумъль размъстить все ихъ содержаніе подъ 50-ю титулами кодекса, то остальной неумъстившійся матеріаль омъприсоединиль къ номованону въ концъ въ видъ приложенія подъваглавіемъ "ётєра кефалаї екклиої астіка тіб астіб сесора бютб-сесов, такихъ неумъстившихся главъ приложено 22 (21) <sup>43</sup>). Что касается времени составленія номоканона 50-ти тит, то оно опредъляется только приблизительно; его относять къ царствованію имп. Маврикія (582—602).

Другой номовановъ, возникшій нѣсколько поэме, по опредъленію Цахарів с. Лингенталя между 602 и 610 г. (т.-е. въ царствованіе императора Ираклія), составняся также изъ двухъсборниковъ—Синтагмы въ XIV тит. и Collectio tripartita 42). Въ этомъ номовановъ с обственно Синтагма, т.-е. та часть каноническаго сборника, въ которой помъщенъ полный текстъканоновъ, оставлена безъ измѣненія; нереработкъ подвергся только аналитическій указатель къ ней, подъ рубрики котораго подведены гражданскіе законы изъ Collectio tripartita съ нъкоторыми добавленіями изъ Дигесть, кодекса и новелль.

Оба разсмотрѣнныхъ номоканона (въ 50-ти и 14-ти тит.) съ теченіемъ времени подверганноь болѣе или менѣе существеннымъ измѣненіямъ и дополненіямъ. Второй ивъ нихъ, превосходя въ многомъ первый накъ въ отношеніи нолноты, такъ и системы, получиль въ особенности важное значеніе для церковной практикъ и быхъ даже утвержденъ (по крайней мѣрѣ каноническое его содержаніе) на трулльскомъ соборѣ 692-го года 44).

<sup>&</sup>quot;) Трудьскій соборь во 2-мь каноні, перечесляя правила, которыми должнаруководствоваться церковная практика, приводить ихъ въ той именно вослідовательности, въ какой оне пом'ящаются въ номоканоні.



<sup>&</sup>quot;) Pitra II, 416-420.

<sup>42)</sup> Pitra II, 406-7. Martreuil. Hist. du droit bys. I, 205.

<sup>43)</sup> Другаго мивнія о составленін вомованона XIV тит. держится Геймбахії: «an einen Gebrauch der Coll. const. eccl. im Nomocanon ist nicht zu denken, da der Verfasser das Nomocanon die griechischen Bearbeitungen der Iustinisnischen Rechtsbücher selbst zur Hand hatte» (Griechisch-römisches Recht, S. 297); впрочемъ въ другомъ мість (S. 293) онъ замінчаеть, что «auch die Coll. const. eccl. ist im Nomocanon gebraucht worden».

Этотъ соборъ не только призналь и объявиль обязательными всё каноническія постановленія, которыя были приняты составителями Синтагмы и номоканона, но и дополнить ихъ нъкоторыми посланіями отцовъ: Аванасія Великаго († 373), Григорія Богослова († ок. 390), Амфилохія Иконійскаго († 395) и Кипріана († 258). Въ посланіяхъ Аванасія находимъ разсужденія мо вопросу о бракт и дівствт (1), о падшихъ и приняты ихъ въ клиръ (2), о книгахъ апокрифическихъ и принятыхъ въ канонъ (3), Григорій Богословъ и Амфилохій также перечисляють, но только стихами, принятыя въ канонъ книги.

Новыя дополненія номоканонъ XIV тит., получиль при знаменитомъ патріархв Фотін, надавшемъ его въ 883-мъ году 45). Знаменитое имя этого последняго издателя такъ-сказать затмило собою, заставило забыть имена прежнихъ составителей, теперь совершенно неизвъстныхъ. Фотію долгое время пришисывалось даже составление всего номожанона и только сравнительно въ недавнее время стали указывать неопровержимые доводы противъ такого предположенія. Эти доводы главнымъ образомъ находятся въ предисловін въ номоканону. Здёсь нельзя не замітить дві части, писанныя въ разное время и разными дицами: первая  $^{46}$ ) — съ начала до словъ " $\delta$  μèν παρών πρόλογος", вторая-съ этихъ словъ до конца. Авторъ первой писаль много раньше; 1) ему были извъстны правила только десяти соборовъ, т.-е. 4-хъ всеменскихъ и 6-ти помъстныхъ; 2) объ апоотольскихъ правилахъ онъ говорить съ некоторымъ сомненіемъ **ΒΑΜΈ**ΨΑΑ, ΨΤΟ ΠΡΗCOΕΜΗΝΕΤΈ , ΤΟὺς λεγομένους τῶν ἀποστόλων εἰ

<sup>&</sup>quot;) Πορβαπ ταςτь закантивается закивчительными словами: Γένοιτο δὲ με σύν Θεψ, ταῖς τῶν ἀγίων εὐχαῖς βοηθυόμενον, ἐξανύοντα τὸν σκοπὸν, μάλιστα μὲν ἐμαυτῷ, καὶ ἐτέροις χρήσιμόν τι πορίσασθαι, ἐπὶ τῷ τῆς γοῦν σπουδῆς τε καὶ προδομίας τὸν μισθὸν ἀπενέγκασθαι. Pitra II, 447.



<sup>&</sup>quot;) Γος τα αιχαπία οδοσηματέν βε πρεςπειοβία: ΐνα δὲ καὶ τὸν χρόνον τῖς εἰδείη, δς τοὶς ηθάσασι τὸν παρόντα συνηρμόσατο, ἔστι μέν κατὰ χιλιάδα ἐτῶν μετρούμενος, εἰς τὸ ἐξαπλάσιον ταύτης ἀναβαίνων, ὑπερβάλλων δὲ καὶ ταῦτα καὶ μηδὲ μέχρι τῶν τριακοσίων ἐτῶν τὸν δρόμον ἰστῶν, εἰς τὸ ἐννεηκοστὸν πρῶτον ἔτος ἐλαύνων, ὑπ' αὐγὰς ἡλίου τὴν προκίεμενον πρᾶξιν προκνέγκεν, α βε οχηθολ, πραβρα χοβοιεθο ποσχηθέ ργκοπειά (ΧVI-το β.) κροκό οδοσηματεμία τοχα (6391-το) πραδαβρεθο: ἐπὶ τῆς βασιλείας τοῦ κυροῦ βασιλείου τοῦ Μακέδονος τοῦ κυροῦ τοῦ φιλοσόφου». Pitra II, 443.

каї тічєє сифівойоно бістить, почему приняты въ сборнить правила кареагенскаго собора, впервые найденныя имъ, составителемъ. 4) Съ такою же неувъренностью относится къ правиламъ св. отдовъ. Всё эти особенности докавываютъ, что первая часть предисловія писана много раньше Фотія, даже гораздо раньше трульскаго собора (692 г.), утвердившаго своимъ авторитетомъ всё указанныя правила и присоединившаго къ нимъ еще не мало другихъ.

Совершенно иное представляеть 2-я часть предисловія; она начинается ссылкой на предыдущее предисловіе "б таршу проλογος", объ авторъ котораго здъсь говорится уже въ третьемъ
ликъ, причемъ замъчается, что имъ собраны были правила
только до 5 собора <sup>47</sup>). Къ этимъ правиламъ авторъ 2-й части
присоединилъ правила соборовъ: трудльскаго, нижейскаго II-го
(7-го вселенскаго 787) и двухъ помъстныхъ константинопольскихъ: перво-втораго, бывшаго въ храмъ св. апостоловъ (861)
и бывшаго въ храмъ св. Софін (879) <sup>48</sup>).

Итакъ несомивнио, что первая часть предисловія составляєть совершенно отдільное и несравненно раніе написанное предисловіе <sup>40</sup>) и что Фотію можеть принадлежать только новое изда-

<sup>43)</sup> Уже Бинеръ (De collectionibus can. 22—23) указываль двё части въ предисловін номоканона, но авгоромъ объихъ считаль Фотіл. Praefatio, quam Photius Nomocanoni praemisit, in codicibus manuscriptis saepius in duas partes divisa est,... Monet Illust. L. B. de Rosenkampff... in litteris suis hanc divisionen si ipsam praefationem accuraties inspiciamus, aperte demonstrare duplicem praelectionem Nomocanonis a Photio peractam, cui quidem opinioni plane accedimus. In prima enim praefatione Photius tantum decem synodos ad opus suum refert... Поздильные ученые принисывають Фотію только второе предисловіе (Morteuil, Pitra и др.); Геймбахъ (Griechisch-römisches Recht) выскавываеть въ двухъ мъ-



<sup>&#</sup>x27;) Καὶ οὺς αὐτὴ τε ἡ πέμπτη, καὶ αὶ προλαβούσαι διετύπωσαν, έἰς έν τε ἡθροίσατο. Pitra II, 448.

<sup>&</sup>quot;) ... το παρόν βιβλίον περιέχει μέν δι προείπεν ο πρόλογος περιέχει δὲ κατά τὸν αὐτὸν είρμὸν, καὶ τὴν αὐτὴν ἀκολουθίαν τῆς συντάξεως ῆν οἱ πρὸ ἡμῶν ἐφιλοτεχνήσαντο, καὶ οὖς ἡ οἰκουμενικὴ ἔκτη διωρίσατο σύνοδος ναὶ δὲ καὶ οὖς ἡ έβδόμη τῶν οἰκουμενικῶν συνόδων, τῶν κατὰ Νίκαιαν δὲ συγκροτηθείσῶν τὴν δευτέραν τάξιν ἐπέχουσα... Πρὸς τούτοις δὲ καὶ οὖς μετὰ ταῦτα ἡ ἐν Κωνσταντινοπόλει πρώτη καὶ δευτέρα σύνοδός ἔριδός τινος ἀναρριπισθείσης, τὸν πάνσεπτον ναόν τῶν πραιτομένων ἀκροατὴριον ἐτυπώσατο.

ніе номованова, а не весь номовановъ въ ціломъ его составъ, образовавшійся, какъ мы виділи, постепенно, въ теченіе цілыхъ двукъ столітій.

Изъ дополненій Фотія напболье важное значеніе имьють правила трудныскаго собора, какъ по своему числу (102), такъ и по содержанію. Здёсь утверждаются догматическія опредёленія прежнихъ соборовъ (1) и правила принятыя церковною практикой (2); затвиъ идуть опредвленія, касающіяся самыхъ разнообразныхъ предметовъ: областныхъ соборовъ (8), правъ конотантинопольскаго патріарха (36) и Юстиніанополя (39), безбрачія епископовъ (12), ихъ правъ и обязанностей (19, 20), брака прочихъ духовныхъ лицъ (3, 6, 13, 26), ихъ поведенія (24, 30), несовмъстимыхъ съ духовнымъ званіемъ поступковъ и занятій (9, 10, 23, 34), поставленія на ісрархическія степени и злоупотребленій при этомъ (22, 17, 33), оставленія епархів (18), владенія приходами (25), распоряженія церковнымъ имуществомъ (35), богослуженія (28, 31, 32, 52, 57, 58, 59, 66, 75, 80, 90, 101), монашества и монастырей (40-47, 49), поведенія нравственности и брака мірянъ (50, 51, 53 — 54, 72, 77, 86, 87, 92, 93, 98, 100), поста (55, 56, 89), охраненія святости храма (76, 88, 97. 74), огражденія православныхъ отъ еретиковъ, языческихъ и другихъ иновърныхъ обычаевъ (11, 61, 62, 63, 65, 67, 71, 79, 94, 99), крещенія и причащенія (78, 83, 54, 101), церковныхъ наказаній (102) и нъкоторыхъ др. Многія изъ перечисленныхъ правиль трулльского собора лишь повторяють прежде изданныя правила (напр. 95, повторяющее 2 пр. II всел. соб.), нъкоторыя подтверждають прежнія постановленія (напр. 36, 10 и др.), или же напротивъ отмъняють ихъ (29, 16). Правила VII вселенскаго

стахъ совершенно противоположные взгляды; въ одномъ (на стр. 292) онъ согласно съ Мортрёдемъ и др., признаетъ авторомъ первой части предисловія ненявастнаго составителя номоканома («der erste Abschnitt der Vorrede ist die Originalvorrede des älteren unbekannten Verfassers»). На страниць же 377 напротивъ повторяетъ повидимому Бинера: «Der alte Nomocanon in 14 Titeln und das mit ihm verbundene Syntagma canonum sind im Jahre 883 von dem Patriarchen Photius zu S. überarbeitet worden, der auch in diesem Jahre eine eigene Vorrede dazu geschrieben hat... Die von Photius dem Nomocanon vorrausgeschikte Vorrede zerfällt in der Handschriften öfters in zwei Theile. Dies deutet darauf, dass Photius den Nom. zweimal überarbeitet hat.



собора, также присоединенныя Фотіонъ въ номожанону, межфе разнообразны и многочисленны; въ нихъ содержатся постановленія: снова объ областныхъ соборахъ (6), избраніи и ноставденій въ і врархическія степени (2 — 5, 14, 15, 13), монастыряхъ и монашествующихъ (17, 20, 21), обращения съ лицами женскаго пола (18, 32), церновномъ имуществъ и иконахъ (11-13), объ оставление влиринами своей епархии (10), объ иконоборчеонихъ кингахъ (9), о положении мощей въ храмахъ (7) и притворно обращающихся евреяхъ (8). Наконецъ Фотій присоединить къ Синтагив еще два собора, бывшіе по его знаменитому двиу; предполагають даже, что желаніе пом'ястить ихъ въ кодексъ и послужило для него мотивомъ къ новому изданію номоканона. Правила перваго собора (861 г.) относятся къ монашеству (1-7), поставленію во еписьопа (16, 17), самовольному - ототупленію отъ общенія (13 — 15), къ богослуженію (12), неприкосновенности св. сосудовъ и одеждъ (10), священникамъ, быющимъ виновныхъ (9) и скопцамъ (8). Второй соборъ (879 г.) даеть частное ръшение по поводу Фотиева дъла (1), запрещаеть архіерею, принявшему монашество, удерживать свой санъ (2) и строго караеть мірянина, оскорбившаго епископа (3). Таковы добавленія, сдвланныя Фотівнъ.

Изданіемъ его номоканова каноническій кодексъ греческой церкви достигь своего полнаго развитія; въ него вошли теперь всв признанные на Востокъ вселенскіе соборы, важивішіе помьстные и посланія наиболье выдающихся церковныхъ авторитетовъ. Что касается системы помоканова, то Фотіемъ она оставлена была безъ всякаго изміненія; онъ оставиль неприкосновеннымъ и прежній порядокъ правиль, принятый въ канонической синтагмѣ, удержавъ ту же не строго-хронологическую послідовательность ихъ.

Номованономъ Фотія мы заванчиваемъ историческій очервъ ваноническаго водекса, разсмотръніе его состава и содержанія. Попытаемся же на основаніи всего выше изложеннаго сдълать общій выводъ и краткую характеристику водекса, которая послужить намъ основаніемъ для дальнъйшаго изложенія. 1) Въ исторіи развитія ваноническаго водекса, начиная съ VI въка, можно подмътить одну господствующую черту, основную тенденцію: съ этого времени кодексь пріобрътаеть все болье мъстный

характеръ. Такой характеръ онъ получиль впервые благодаря присоединенію къ нему сборника апостольскихъ правиль, и съ этого времени каждый новый шагь въ его развити, каждое новое прибавленіе только усиливаеть этоть характеръ кодекса, увеличивая мъстный элементъ въ его каноническомъ матеріаль. Таково было прибавленіе посланій св. Василія Великаго, сделанное Сходастиковъ. Авторъ Синтагмы XIV тит. усидилъ мъстный элементь кодекса, прибавивъ множество посланій того же и другихъ отцевъ, а также дополнивъ правила нъкоторыхъ соборовъ, напр. присоединеніемъ къ халкидонскому собору 28 правила, еще неизвъстнаго Схоластику и не принятаго на Западъ. Составители номованоновъ, внеся въ сборники текстъ каноновъ и придавъ имъ такимъ образомъ смещанный характеръ, также въ известномъ смыслъ усилили въ нихъ мъстный элементъ. Дъйствительно, государственные законы не имъли, да и не могли имъть общецерковнаго значенія; сфера ихъ дъйствія ограничивалась предвлами византійской имперіи, и следовательно по отношенію въ вселенской церкви это быль источникь церковнаго права съ мъстнымъ характеромъ. Самые номоканоны представляють чисто мъстное явленіе; возникновеніе ихъ было возможно только на Востокъ, гдъ императорская власть дъйствовала въ качествъ органа собственно церковнаго законодательства. Прибавленія къ кодексу, севланныя Фотіемъ, носили также преимущественно мъстный характеръ; присоединенныя имъ правила трудльскаго собора никогда не были приняты на Запада, такъ какъ многія изъ нихъ направлены противъ его притязаній и обычаевъ; правила VII вселенского собора, хотя и стали извёстны западнымъ церквамъ. но формальнаго признанія со стороны папъ не получили. Тоже можно сказать и о правилахъ двукратнаго собора. Задавансь вопросомъ о причинахъ пріобретенія кодексомъ местнаго характера, можемъ указать две такія причины: а) положительную п в) отрицательную. Положительная заключалась въ особенныхъ мъстныхъ условіяхъ, среди которыхъ существовала христіанская церковь на Востокъ. Эти особенности порождали своеобразвыя отношенія, иныя чвив на Западв потребности и иныя средства для ихъ удовлетворенія. Къ числу такихъ особыхъ условій принадлежить напримъръ своеобразное отношение свътской власти къ церкви на Востокъ. Не менъе быть-можетъ важною была

вторан—отрицательная причина, заключавшанся въ постоянно возраставшемъ притязаніи римскихъ епископовъ и введеніи на Западъ новыхъ, несогласныхъ съ апостольскими преданіями обычаевъ; это вызывало восточные соборы на обличенія, на противоположныя постановленія, что въ свою очередь вело къ отвазу со стороны римскихъ папъ, а слъдовательно и всей западной церкви отъ признанія каноновъ, изданныхъ церковной властью на Востокъ.

- 2) Каноническій кодексъ греческой цервви выработался самою жизнью, церковной практикой; онъ издавался не оффиціальной церковной властью, не отъ лица церкви, но отдільными частными лицами, большинство которыхъ, какъ наприміръ составители древнійшихъ водексовъ, а также Синтагмы XIV тит., совершенно неизвітны. Оффиціальная церковная власть лишь санкціонировала, утверждала составъ уже дійствовавшихъ и имівшихъ полную практическую силу кодексовъ. Такъ халкидонскій соборъ утвердиль сборникъ правиль, возникшій въ первой половинів V віжа и состоявшій изъ правиль пяти соборовъ, а трульскій соборъ (во 2 каноніз) утвердиль составъ Синтагмы. Такимъ образомъ органы церковной власти соборы утверждали сборники, получившіе уже раньше молчаливое признаніе церкви.
- 3) Составъ кодекса въ отдъльныхъ редакціяхъ, начиная съ ІУ и кончая IX въкомъ, измъняется лишь въ томъ отношеніи, что къ прежнему матеріалу дълаются все новыя и новыя прибавки. Такъ древитицій сборникъ IV втка цаликомъ, безъ выпусковъ и измененій вошель въ последующіе до Фотіева номованова вилючительно. Формальная обработка, которой подвергался кодексъ, оставляла его составъ неприкосновеннымъ; только въ номоканонъ Схоластика текстъ правилъ до нъкоторой стецени изивненъ по требованію системы, въ другихъ же сборникахъ самый порядокъ следованія правиль, говоря вообще, оставался везде одинъ и тотъ же. Такъ въ Синтагив XIV тит. и образовавщихся изъ нея номованонахъ собственно каноническая часть, содержащая въ себв полный тексть правиль, оставалась всюду непамвиной; савланы только ивкоторыя добавленія правиль. Эта важная черта въ развитіи каноническаго кодекса, которая имъла не менъе важныя послъдствія, можеть быть объяснена слъдующими причинами: церковь по самому существу своему отли-

чается строго консервативнымъ характеромъ, и этотъ консерватизмъ проявляетъ себя во всвхъ сторонахъ церковной жизни, въ ея въроученіяхъ, обрядахъ и правъ; когда бы церковныя правила ни были изданы, въ основаніи всёхъ ихъ лежатъ одни и тъ же принципы, тъ же догматическія предположенія; принципіальнаго различія между ними быть не можетъ, ибо "во всёхъ ихъ, предполагается, глаголалъ Всесвятый Духъ"—, èν πῶσι γὰρ τὸ πανὰγιον Πνεῦμα ἐλὰλησεν", какъ выразился Вальсамонъ. Такое воззрѣніе не могло не отразиться на составъ калоническаго кодекса; въ самомъ дѣлъ,

- 4) разсматривая отдъльныя правила кодекса, мы находимъ въ немъ нормы, возникнія въ весьма отдаленныя другь оть друга эпохи и въ различныхъ мъстностяхъ. На ряду съ апостольскими правилами, происхождение которыхъ должно быть отнесено по крайней мірь къ началу IV віка, но тімь не меніе принятыми въ водексъ безъ измъненія, стоять соборныя постановленія конца IX въка. На ряду съ правилами, изданными на Востокъ въ Малой Азіи, помъщены постановленія соборовъ: кареагенскаго (въ Африкъ) и сардинскаго (въ нынъшней Болгаріи). Такое различіе мъсть и времени происхожденія правиль должно было необходимо вызвать некоторую разность въ языке, въ терминологіи; при общности основаній и принциповъ не могло не проявиться и нъкотораго различія частностей въ регулированіи одинаковыхъ отношеній, въ разрешеніи однихъ и техъ же вопросовъ, выдвигавшихся въ разныя времена, или въ разныхъ мъстахъ. Для примъра можно привести апостольскія правила, въ которыхъ встрвчаются сиро-манедонскія слова, и правила кареагенскаго собора, заключающія въ себъ нъсколько мъстныхъ постановленій.
- 5) Разсматривая частиве содержаніе отдільных правиль, найдемъ въ нихъ не мало разнообразія. Нівоторыя изъ нихъ не заключають въ себі ничего юридическаго, но иміноть исключительно догматическое <sup>50</sup>), или экзегетическое <sup>51</sup>) содержаніе, другія суть не боліве какъ предисловія, или заключенія къ тому



<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Каре. соб. 125—180, трудаьск. 1.

м) 15 и 16 Василія Вел.

ыли другому ваноническому посланію (св. отцевъ) 52) и сами некакого опредъленія не содержать, третьи составляють какь бы простыя предположенія, наприміръ, о чемъ должно просить царей. и могуть быть названы законопроектами, четвертыя имвють по своему содержанію исключительно историческій интересъ (напр. 103 пр. каре. соб., его посланіе и др.); наконецъ многія правила суть частныя опредвленія по тому или другому конпретному случаю, а не абстрантныя нормы и, занимая місто въ подексъ, имъють значение не закона, а скоръе прецедента, которымъ можно воспользоваться при разръщения на прантинъ аналогичнаго случая. Съ такимъ карактеромъ частныхъ решеній являются многія правила кареагенскаго собора, напр. 88-е по поводу епископа Кресконія, 98-е по двлу Кводвулядея и Кентиріата. 99-е по двау епископа Максима Вагенскаго и т. д. Много частныхъ решеній можно указать и въ правилахъ другихъ соборовъ, а также отцевъ церкви, неръдко дававшихъ въ своихъ отвътахъ ръшенія по тому или другому частному случаю, вовникавшему на практикъ. Таковы 3, 4, 5 и 6 правила Осоонда александрійскаго: о Висть, Сурь, Пануов и Іаковъ.

6) Редакція отдільныхъ правиль далеко не однообразна: навоторыя изъ нихъ не имъють санкціи, этой существенной принадлежности всякаго закона, всякой юридической нормы. Они завлючеють въ себв (употребимъ выражение Шульце) лишь содержаніе права, den Rechtsingalt, но имъ не достаеть существеннаго момента приказа — der Rehtsbesehl. Правда, многія правила сардинскаго собора только повидимому не имъють санкпін: они редактированы такимъ образомъ, что предпосладнее правило содержить общее опредвление о санкціи для всёхъ предъндущихъ. Есть и такіе каноны, санкція которыхъ выражена косвенно (напр. 31 Василія Вел.), но непоторые действительно вовсе лишены ея, по крайней мъръ въ нихъ ничего о ней не упоминается. Изложеніе въ правилахъ не вездв одинаково ясно и обстоятельно. Въ одникъ оно настолько кратко, что даже впадаеть въ темноту (напр. 16 пр. Вас. Вел.), въ другихъ предписаніе сопровождается болве или менве подробной мотивировкой. Многія правила, преимущественно изъ посланій св. отцовъ, мо-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) 85 пр. Василія Вел. и вступленія къ его посланіямъ.

тивированы настолько подробно, что представляють собою какъбы цвлые каноническіе трактаты. Таково напр. 1 пр. Діонисія александрійскаго, гдв на вопросъ "въ который часъ должно прекращать пость передъ Пасхойа, приводятся различныя мивнія, ивследуются и согласуются свидетельства евангелистовъ, и наконець предлагается на основани всего изложеннаго разръшеніе вопроса. Тоть же характерь носять посланів Асанасія Великаго, въ особенности его первое посланіе, въ которомъ авторъ подробно доказываеть свои положенія и полемизируеть противъ "хотящихъ", какъ онъ выражается, "только прекословити". Характерно въ этомъ отношеніи и 1 правило Григорія, епископа нисскаго, которое представляеть собою навъ бы ученый трактать о врачеваніи греховь и классификацію благихь и злыхь дъйствій <sup>53</sup>). Цълый рядъ правиль въ кодексю редактировань въ формъ вопросо-отвътовъ; таковы канонические отвъты Тимовен александрійскаго. Они представляють или краткое разръщеніе предложениего вопроса безъ дальнъйшихъ объясненій (напр. 4, 6, 7), или сопровождаются небольшими объяснительными замътнами (напр. 1), или наконецъ совершенно исчерпывають вопросъ, повторяя его содержаніе, но только уже въ иной, утвердительной форм'в (13, 10). Не мало въ поденсв правиль, заимствованныхъ изъ соборныхъ дъяній; если не всь они, то по крайней мъръ большая часть сохранила въ реданціи ясные слёды своего происхожденія, представляя какъ бы отрывки и выдержки изъ соборныхъ протоколовъ. Въ этихъ правилахъ иногда подробно воспроизводится засёдание собора, рёчи его членовъ, отвёты на михъ, поправки и т. д. словомъ весь порядокъ обсужденія правиль. Примеромъ можеть послужить 66 правило кареагенскаго собора; здесь приведена речь председателя — епископа Аврилія; мизнія двухъ членовъ собора — епископовъ Нумидія и Епигонія; далве, вопросы епископа Постуметіана и разрешеніе ихъ Аврилемъ 54). Здъсь юридическія постановленія, собственно предписанія собора завлючены въ постороннемъ матеріаль, имъющемъ исплючительно историческій интересъ, а вовсе не юря-



<sup>5-3)</sup> Подобныя же правила: Василія Великаго 1, посланіе Геннадія, патріархаконстантинопольскаго и др.

<sup>14)</sup> Также прав. 59, 64, 97.

дическій. Весьма характерно для каноническаго кодекса 75 прав. кареагенскаго собора, которое редактировано въ сормъ условнаго предписамія, гипотетическаго ръшенія; здъсь отцы говорять, что если окажется, что въ Италіи рабы отпускаются на свободу въ церквахъ, то п они принимаютъ это. Наконецъ, необходимо указать и на то, что въ кодексъ есть правила, изложенныя стихами, каковы стихи Григорія Богослова и Амсилохія иконійскаго о томъ, какія книги пріемлются.

7) Это разнообразіе правидь, заключавшихся въ каноническомъ кодексъ, это различіе ихъ по мъсту и времени происхожденія, по содержанію и самой редакціи, должно было естественно сильно затруднять его практическое примънение. Между отдельными постановленіями, изданными различными церновными авторитетами и въ разныя эпохи, оказались несходства: не всегда очевидныя мнимыя противорючія или действительныя несогдасія, а указаніе первыхъ и устраненіе вторыхъ не всегда могло быть подъ силу темъ, кому приходилось прилагать кодексъ на практикв. Эти недостатки кодекса лишь частью устранялись аналитическимъ указателемъ, который присоединенъ къ исторической Синтагит въ номованонт; полное же ихъ устранение могло быть достигнуто только двоякимъ путемъ: во-первыхъ посредствомъ матеріальной переработки правиль, посредствомъ исключенія изъ коденса постановленій видоизміненныхъ, или совершенно отміненныхъ последующей, более авторитетной церковной властью, или же во-вторыхъ посредствомъ толкованій. Но первый способъ мало согласовался съ консерватизмомъ церкви, не позволившимъ нарушить неприкосновенность каноновъ, торжественно утвержденныхъ высшими церковными авторитетами-вселенскими соборами. Наиболее соответствующими оказались поэтому толвованія правиль. Такія толкованія (первоначально въ формъ пратикъ заматовъ на поляхъ рукописей, такъ-называемыя схоліи) становились съ теченіемъ времени все болье необходимыми по мёрё того, какъ языкъ правилъ старёль и делался мало понятнымъ для грековъ..

Но вром'в ваноновъ водевсъ завлючаль въ себъ и гражданскіе завоны по діламъ цервви, заимстрованные, какъ мы виділи, изъ законныхъ внигъ Юстиніана и новелль его ближайшихъ преемнивовъ. Эти законы составляли менте такъ-сказать по-

стоянный элементь номованоновъ: государство не отличается тымъ крайнимъ консерватизмомъ, который проникаетъ всъ стороны церковной жизни, его нормы более подвижны, легче и быстрве видоизмвияются, уступая мвсто новымъ, нередно ванъ разъ противоположнымъ. Отсюда обратно съ церковными правызами законы въ номоканонахъ должны были сравнительнобыстро устарыть, и дыйствительно, историческій рость водекса закончился, какъ мы видели, изданіемъ Фотіева номожанона, а именно въ царствование того самаго императора, во время котораго Фотій быль патріархомь (Василій Македонянинь), начался рядь кодионкаціонных работоть, завершившійся изданісмь Базняннъ (та васіліка), общирнвищаго законодательнаго труда въ 60 внигахъ (Льва Философа). Здёсь Юстиніаново право подверглось значительной переработив; устранены постановленія, потерявшія практическое действіе, включены новыя, между прочимъ и нормы обычнаго права. Когда произопла эта перемвна и Юстиніаново право церестало быть положительнымъ, дъйствующимъ, тогда въ номоканонахъ оказалось множество законовъ, утратившихъ обязательную силу. Все это еще болъе затрудняло практическое примънение кодекса, пораждало недоразумвния в двлало еще болве необходимыми толкованія на него. Эти толкованія, удовлетворяя практическимъ потребностимъ, должны были выполнить троякую задачу:

- 1) Объяснить правида *исторически*, особенно болъе древнія, возникшія въ отдаленныя эпохи, указать поводъ, ихъ вызвавшій, и мотивы.
- 2) Согласовать правила между собою и съ законами въ случав ихъ важущагося, или действительнаго противоречія; извлечь изъ нихъ догматическія положенія, юридическіе принципы—толкованіе догматическое. И наконець, 3) Разрешить те недоуменія, трудности и неясности, которыя неизбежно представляло приложеніе правиль въ правтиве—толкованіе практическое.

До сихъ поръ мы излагали исторію, составъ, особенности и краткую характеристику полнаго кодекса греческой церкви; но одновременно съ нимъ развивался другой, сокращенный каноническій кодексъ, въ которомъ правила излагались не вполнъ, а съ значительными уръзками, и извъстный подъ именемъ Синопсиса (Σύνοψις). Исторія Синопсиса очень мало разработана 55) Его составленіе нівкоторыми учеными приписывалось прежде канонисту XII віжа—Аристину, какъ наприміръ издателемъ древнихъ памятниковъ каноническаго права—Велли, давшимъ ему въ своемъ труді произвольное заглавіе: "Synopsis canonum omnium ab Aristeno conscripta". Но у самого Аристина есть ясныя указанія на то, что не имъ составленъ былъ каноническій Синопсисъ. Въ своихъ толкованіяхъ онъ не только отмівчаетъ недостатии сокращеннаго текста правилъ, не только исправляетъ Синопсисъ 54), но даже говоритъ о его составителів въ третьемъ лицъ, обличая въ немъ непониманіе правила 57). Изъ этого очевидно слідуетъ, что Аристинъ писалъ свои толкованія на готовый уже кодексъ и что не ему принадлежитъ трудъ его сокращенія.

Происхождение Синопсиса относится въ глубовой древности; старъйшія дошедшія до нашего времени рукописи носять имя Стеовна, епискола ефессиаго (VI въка), но Стефанъ только дополных существовавшій до него сокращенный кодексь, въ составъ котораго входили правила апостольскія и семи старшихъ собо-POBD: HEREECKATO, AMENDOKATO, HOOKECADINCHATO, TAHTPOKATO, AM-TIOXIECRAPO, MAOGHEIECEAPO H RONCTANTHHOUOMECRAPO; COCTABE STOTE совнадаеть съ темъ греческимъ кодексомъ, который быль въ рукахъ у Діонисія Малаго въ концв V-го ввка, что двласть правдоподобнымъ предположение Mortreuil'я, который относить древній Синопсисъ именно въ этому времени. Стефанъ съ своей стороны присоединиль въ водексу правила ефессиаго собора. Еще поливе--Синопсисъ, приписанный Симеону магистру и логоссту, жившему, какъ предполагають, при Никифорт Фокъ (963-969). Здёсь вромё вышеувазанных соборовъ помёщены еще ивкоторые другіе: халищонскій, трудльскій, сардинскій, кароагенскій, а также правила св. Василія Вел.; изъ нихъ трудльскій и кареагенскій составляють новъйшую въроятно прибавну,

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Толкованіе на 75 апост. прав. «Сділавшій сокращеніе настоящаго правила неправильно понямаєть его».



<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Biener, de collectionibus canonum p. 32—34, Mortreuil, Histoire du droit bysantin l, 200—201, III. Revision de l'Epitome canonum antiqua, Heimbach Griechich-röm. Recht § 22, § 49, III, V.

<sup>54)</sup> Толкованіе Аристина на 72-е правило апост. и 19 пр. Анкирскаго собора.

такъ какъ не занимають въ рукописяхъ опредъленнаго мъста между другими правилами. Еще болье поздній списовъ Синопсиса, отпечатанный у Беверегія, содержить новыя добавленія, правила себоровъ: константинопольскаго помъстнаго, никейскаго ІІ-го, перво-втораго и бывшаго въ храмъ св. Софіи. Наконецъ самую полную редакцію Синопсиса представляеть та, на которую писаль свои толкованія Аристинь. - Сравнительно съ полнымъ каноническимъ кодексомъ Синопсисъ имветъ некоторыя достоинства, но за то ему свойственны и многіе недостатки, которыхъ полный кодексъ не имъетъ. Къ наиболъе выдающимся достоинствамъ Синопсиса относится во 1-хъ сжатость изложенія каноновъ, редактированныхъ здёсь въ форме краткихъ догматическихъ положеній. Благодаря этому въ Синопсисъ не вощли многія части полнаго текста правиль, не имвющія собственно поридического значенія: исключены предисловія въ посланіямъ Василія Великаго, его же 85-е завлючительное правило и др. Тъ правила, которыя въ полномъ текстъ имъють форму предположеній, здісь редактированы уже въ формів предписанія, котя и безъ санкціи (напр. 71-е пр. кареаг. соб. и др.). Обширныя правила св. отцовъ сокращены до возможнаго минимума, причемъ устранено изъ нихъ многое, касающееся личныхъ отношеній автора и того, кому данное посланіе предназначалось; напр. изъ посланія св. Аванасія въ Руфиніану-все начало. Вопросо-отвъты Тимовея александр. изложены враткими положеніями, чвить избітнуто немало повтореній. Нівкоторыя правила, составляющія въ полномъ тевств частныя рішенія, имвющія тамъ конкретный характеръ, здёсь въ Синопсись обобщены (ефесси. 6, 7). Тъ правила, которыя заимствованы изъ соборныхъ дъяній и представляють, какъ было замъчено выше, отрывви изъ протоволовъ соборныхъ засвденій, освобождены отъ своего историческаго содержанія, каковы 64-е 97-е и др. правила каревгенскаго собора.

2-е достоинство Синопсиса было естественнымъ послъдствіемъ сдъланныхъ совращеній: не вмыщая въ себъ массы часто не имъющаго вовсе непосредственнаго каноническаго значенія матеріала, онъ не представляль той обширности, которой харавтеризуется полный кодексъ. Благодаря этому его переписка была сопряжена съ меньшими трудностями и издержками и оріен-



тироваться въ немъ было легче. По причинъ указанныхъ немаловажныхъ выгодъ Синопсисъ получилъ большое практическое значеніе, что доказывается уже тъми толкованіями, которыя на него дълались. Синопсисъ распространялся не смотря на то, что не былъ торжественно утвержденъ соборами подобно полному сборнику правилъ и не смотря на свои крупные недостатки. Недостатки эти, являясь слъдствіемъ сдъланныхъ сокращеній, составляютъ редакціонныя ошибки и недосмотры. Въ самомъ дълъ:

1) Стремясь въ возможно краткому изложенію, составители Синопсиса нередко переходили необходимый предёль, что влекло за собою неточность, или неясность сокращеннаго канона (трульск. с. 24, 72, неокес. 4, гангр. 6, лаод. 46—47 и др.), не исчернывали содержаніе правиль (трул. соб. 11, 31, 66, 95, антіох. 4, 8, лаодик. 28 и др.), пропускали санкцію (трул. соб. 63, 65, 81, 88, VII-го всел. 3, лаод. 36, каре. 10 и др.).—2) Не выразумівь смысла полнаго текста, невірно передавали его въ сонращеніи (72-е и 75-е апост.).—3) Обобщая, намъ было выше указано, иныя правила, изложенныя по поводу того или другаго частнаго случая и выраженныя въ полномъ тексті въ формі конкретнаго постановленія, составители Синопсиса въ другихъ правилахъ поступали какъ разъ наобороть и абстрактную норму при сокращеніи передавали безъ всякой надобности конкретно (65-е пр. каре. соб.).

Что высыстся тых особенностей полныго кодекса, которыя не могли быть устранены сокращениемь, то всё онё въ равной мёрё присущи и Синопсису; таковы напр. разновременность и разномъстность возникновенія содержащихся въ немъ правиль и др. Эти особенности въ связи съ недостатками, свойственными собственно сокращенному тексту, дёлали толкованія для его практическаго примёненія столь же необходимыми какъ и для полнаго водекса; но толкованія на Синопсисъ должны были имёть и нёкоторыя особенности: 1) такъ какъ правила въ немъ изложены въ формё догматических положеній, то и толкованія должны были быть естественно также преимущественно догматическими.

2) Задача толкованій должна была состоять въ устраненій тыхъ недостатковь, которые были допущены въ редакціи сокращеннаго текста составителями Синопсиса, т.-е. наполнить его

пробълы, исправить неточности, разъяснить неясности и т. д.—
3) Толкованія на Синопсись должны были по необходимости быть краткими, не увеличивая значительно его разміровь и тімь не лишая его одного изъ важивішихъ достоинствъ.

Толкованія на оба водекса греческой церкви (полный и сокращенный) были сділаны въ XII-мъ вікі тремя знаменитыми канонистами—Аристиномъ, Зонарой и Вальсамономъ <sup>56</sup>).—Аристинъ истолковаль Синонсисъ, Зонара и Вальсамонъ—полный кодексъ въ редавціи патр. Фотія.

Харавтеристикъ толкованій этихъ канонистовъ мы позволимъ себъ предпослать историческія свъдвнія о ихъ жизни и дъятельности и остановимся съ нъкоторой подробностью на вопросъ о томъ, когда писали они свои толкованія. Вопросъ этоть весьма важенъ для нашей цъли: для характеристики толкованій далеко не безразлично, кто изъ трехъ канонистовъ толковаль правила раньше и кто нослъ; кто слъдовательно имърь уже подъруками готовый образецъ, могь дълать тъ или другія заимствованія у своего предшественника и кто напротивъ писаль свои толкованія первымъ и не имъль такой возможности.

В. Демидовъ.

(Продолжение будеть.)

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Они не были первыми или единственными толкователями, но только ихъ толкованія сдёланы въ томъ объемѣ, въ какомъ вто требовалось церковною практикой.



## МАТЕРІАЛЫ

ДЛЯ БІОГРАФІИ ОСНОВАТЕЛЯ АЛТАЙСКОИ МИССІИ АРХИМАНДРИТА МАКАРІЯ \*.

Между тімь о. Макарій, встрівчая при своей миссіонерской двательности двиствительно большое затруднение въ незнании и непониманіи обращаемыми и новообращенными изъ русскихъ подданных язычниковъ, магометанъ и јудесвъ церковноскавинскаго явыка, и убъндаясь все больше и больше въ прайней необходимости священнаго Писанія на понятномъ для всяхъ русскомъ языкъ, принядся съ свойственной ему энергіей за переводъ священныхъ инигъ Ветхаго Завёта съ сврейскаго явыка на русскій и началь свой трукь сь книги Іова, можеть быть в случайно, какъ мы сообщила со словъ протосірся Ландынісва, а можеть быть и потому, что Библейское Общество довело свой переводь до этой книги. Когда переводь книги Іова быль имъ кончень, онъ отослаль (1887) этоть переводь въ коммиссію духовныхъ училищъ. Знакомый хорошо съ исторією библейскаго общества и съ неудачами, поотигшими его изданія, и опасаясь въ свою очередь противодъйствія со отороны некоторыхъ липъ духовной ісрархін, онъ въ тоже время послаль уже прямо на Высочайшее имя прошеніе о повельнім разсмотрыть его переводъ книги Іова и издать его на средства коммиссіи духовныхъ учнинцъ. Обращаясь въ Государю, 20) о. Макарій тоже началъ съ того, что Библія есть святвишее собраніе законовъ и правъ

Digitized by Google

<sup>\*</sup> См. №№ 5-6 «Прав. Об.» за 1888 г.

<sup>26)</sup> Христ. Чт. 1872, Сентябрь.

Царствія Божія и что Государь, даровавъ Россіи Сводъ Законовъ, открылъ надежду; что россійская перковь получить святую Библію на живомъ русскомъ языкт въ переводт "съ еврейского и эллинскаго въ той полнотъ и общей для всъхъ вразумительности, въ какой было угодно Господу Богу даровать ее человъкамъ, безчисленно разнообразными путями благостію Его обращаенымъ отъ заблужденій, спасаемымъ".—Затьмъ о. Макарій писаль, что после просвещения русской земли крещениемъ при Владиміръ Великомъ "наши предки получили полную библію въ такомъ переводъ сдавянскомъ, какого яснъе и удобиве въ употребленіи въ то время быть не могло"; но теперь языкъ славянскій сталь мертвымь, на немь никто у нась не говорить и не пишеть, сталь непонятень для милліоновь людей, между которыми и для многихъ служителей церкви. Переводъ Новаго Завъта, Псалтири и нъкоторыхъ книгъ Ветхаго Завъта на русскій языкъ овидътельствуеть, что русскій языкъ достигь той степени эрвлости, что русская нерковь можеть и должиз получить всв писанія пророжовъ Ветхаго Завёта на русскомъ языві. Государь можеть довершить святое здание столь тормественно начатое и столь высово возведенное въ царствованіе Александра Благословеннаго. Царовое слово будеть наречено и русская Библія явится во всей полноть и прасоть своей. Приводя слова Суворова: "носивнайте дълать добро," о. Манарій высказываеть опасеніе, накъ бы веливобританская церковь не подарила Россіи полной руской Библіц и не предвосхитила такимъ образомъ у русской церкви славу въ явленія после божественнаго оригинала первой и превосходивищей въ христіанствів Библія, такъ какъ само Провидение Божие деруеть напъ возможность воспользоваться плодами опытовъ" и успаховъ древнихъ и новъйшихъ въковъ въ испытаніи святыхъ писаній. Дукъ Святый, сойдя въ виде огненных языковъ на божественныхъ ученивовъ Інсуса Христа, освятиль все живые языки, чтобы все они были живыми проводниками слова Божія. Когда мы будемъ имътъ полную русскую Библію, то избавимся отъ нареканія, что мы ненавидимъ свъть и боимся поднаго свъта своей религи, хотя и должны передавать его другимъ повореннымъ намъ народамъ, свдящимъ во тьмв и въ твии смерти, что мы равнодушно относимся въ тому, что у насъ нътъ подной русской Библін, между

тъмъ навъ русскіе магометане имъють полный алкоранъ на русскомъ языка и, не понимая его на арабскомъ, могуть читать его въ руссиомъ переводъ. Полная русская Библія облегчить изучение богослововихъ наукъ въ духовныхъ училищахъ, распространить употребленіе и разуменіе Библіи и послужить нь обращению и просвъщению св. крещениемъ иновърцевъ и пъдальнвишему утвержденію въ христіанской вврв нововрещенныхъ. Въ тоже время Макарій писаль въ коминссію духовныхъучилищь о необходимости полной русской Библіи для миссіонеровъ, священниковъ и клириковъ при церквахъ приходскихъ и вообще для русской церкви, указывая на то, что многіе миссіонеры и большинство служителей церкви "не могуть хорошоразумъть Ветхаго Завъта на славянскомъ, уже мертвомъ у насъ нарвчін", на то, что явленіе Новаго Завъта на русскомъ языкъ не доказываетъ излишности инигъ Ветхаго Завъта на русже; но напротивъ "неотступно требуетъ и Ветхаго. столько же вразумительнаго для всехъ по заповеди Спасителя: "испытайте писанія: они свидътельствують о шив"; что полнан Библія на русскомъ языка въ исправномъ перевода съ оригинальныхъ языковъ необходима для обращения евреевъ и магометанъ живущихъ въ Россіи", и что объяснять и доказывать это претить ему "чувство блатоговъйнаго почтенія къ высокому сословію нашему". — Затим объяснить, что при переводи книги Іова онъ пользовался записками одного изъ новъйшихъ оріенталистовъ германскихъ, именно Розению двера.

Переводъ этотъ быль по порученю коммиссіи разсмотранъ профессоромъ еврейскаго языка С.-Петербургской Духовной Академіи протоіереемъ Ивановымъ, который отозвался, что "переводъ, исключая немногахъ мъстъ, довольно правиленъ, но не вездъ чистъ и ясеяъ, иногда слишкомъ букваленъ, часто весьма растянутъ; а потому, безъ значительнаго усовершенствованія, не можетъ быть полезно употреблекъ въ духовныхъ училищахъ".

Въ январъ 1839 года архиманаритъ Макарій предотавитъ Государю темъ же путемъ и съ темъ же желаніемъ изданія на иждивеніи суммъ коммиссіи духовныхъ училищъ переводъ книги пророка Исаіи. Причемъ счемъ нужнымъ въ допесеніи коммиссіи духовныхъ училищъ оговориться, что "при переводъ книги Исайи пророка пользуясь ученостію Розенмюллера, я не последоваль-

его жалкой неверности. Для кого нужно введение въ сию книгу, тоть можеть пользоваться руководствомъ къ чтенію священнаго Писанія, изданнымъ блаженной памяти метрополитомъ с.-петербургскимъ Амеросіемъ, имъя право ожидеть совершеннъйшаго въ семъ родъ отъ нашихъ академій церковныхъ".-Предполагая, что первое письмо его на Высочаниее имя утратилось, о. Макарій счель нужнымъ по важности его содержанія препроводить вижете съ новымъ прошеніемъ и описокъ съ перваго. Въ новомъ прошеніи о Макарій напоминаеть, что Новый Завъть, Псалтирь и книга Бытія были уже переведены на русскій языкъ, чъмъ и доказано, что русскій языкъ достигь уже той врвлости которая потребна для воспроизведенія истинъ "свыше отъ Отца свътовъ человъчеству отвровенныхъ"; но веливое дъло-произведение Библи на русскомъ языкъ остановилось. Приведя слова алостола Іакова (IV, 17): "въдущему добро творити и не творящему, грахъ ему есть,--- вто разумветь дваать добро и не двлаеть, тоть грвшить ",--о. Макарій находить влючь вы разуменію этого въ одной изъ библейскихъ исторій, въ которой представлена участь сыновъ Ісхоніи, не порадовавшихся вийсть съ гражданами Веосамиса о пришествіи вивота Господня въ предълы ихъ. Овященный кивотъ премудрости и слова Божія-Библія вошла въ предълы русскаго слова, говориль о. Макарій и затъмъ намекаль на возможность паказанія Божескаго (впосиъдствін въ письмі къ Св. Синоду онъ уже примо указываеть на наказанія, ниспосланныя какъ кара за соврытіе слова Божін отъ русскаго народа). Повторня потомъ, хотя и въ другихъ выраженіяхъ и не той последовательности, но теже мысли, которыя были имъ изложены въ первыхъ письмахъ, онъ присовокупляеть, что ведикобританская церковь воспользовалась изобратеннымъ для сленыхъ способомъ чтенія и напечатала Библію для слепыхъ, чтобы они могли читеть и разумъть слово Божіе, -- и что Петръ Великій призваль было и явыкъ голландскій на помощь олавянскому (Библія по веленію Петра I должна была явиться на явыкахъ голландскихъ и славянсвомъ вмёстё, но при жизни его успале напечатать только голландскій текть, а славянскій текеть и по смерти Петра не быль напечатань), чтобы русскіе, знакомись въ сношенияхъ съ голландцами съ ихъ изыкомъ, пользовались успахами не только въ гражданской образованности,

но и лучшимъ разумъніемъ слова Божія ради успаховъ духовнаго просвъщенія. Выражая желаніе и увъренность въ дарованіи оть Государя русскому народу "Библін полиглотты" въ ведикодвиномъ взданін, украшенномъ самыми дучшими произведеніями живописи, какъ было выражено въ письмъ къ оберъ-прекурору Св. Синода, о. Макарій, обращансь къ Государю, пишеть въ заключеній своего прошенія: "съ чувствомъ глубочайшаго благовънія передаю священнъйшей воль вашего Императорскаго Величества, вывств съ книгою пророка Исаіи, мысли мон о способахъ въ успъшнъйшему распространению христіанской въры между евреями, магометанами и язычнивами въ россійской державъ, которыя нынъ же представляю, посредствомъ епаркіальнаго начальства, Святьйшему Синоду, исполняя требованія службы моей и поминая слова приспопятного героя Суворова: "мы пратки, мы опчны".--Богъ да возглаголеть въ дарскоиъ сердце Вашемъ о святомъ словъ своемъ во благо церкви своей".--20 января 1839.

Выше указывая на труды и занятія о. Макарія въ адтайской миссін, мы привели вкратцъ содержаніе упоминаемаго имъ въ концъ вгоричнаго прошенія на высочайшее имя проекта миссіонерскаго общества подъ именемъ "мыслей о способахъ въ успъшнъйшему распространенію христіанской въры между евреями, магометанами и язычниками", и теперь замітимь, что о. Мажарій не безъ намеренія упомянуль о препровожденномъ имъ Св. Синоду проекта этомъ, имъя въ виду обратить на него вниманіе Государя и предполагая, что Государь, заботясь о благв своихъ иновърныхъ поданныхъ, вспомнить о немъ и спросить оберъ-провурора Св. Синода при довладъ по предмету всеподданнъйшаго прошенія о. Макарія. Препровождая тогда помянутый проэкть, онъ также не безъ намеренія лично похлопотать объ осуществлении его, обратился въ тоже время чревъ пр. Агапита нъ Св. Синоду съ просьбой объ уводьнения въ отпускъ изъ миссіи и дозволеніи отправиться въ Петербургъ для совъта съ тамошними врачами въ предупреждение слъпоты. О. Манарій, проведя въ суровомъ влимать Сибири слишкомъ 8 льть, странствуя то въ тельгъ, то въ санякъ, то верхомъ, разстроилъ свое и безъ того невръщеое здоровье и особение зръніе благодаря вечернимъ и неръдко ночнымъ занятіямъ съ перомъ въ рукахъ. Онъ ощущаль уже давно потребность отдохнуть и заняться

своимъ здоровьемъ, но все отпладывалъ и решился только теперь, когда считаль свое личное присутстве въ Петербургв необходямымъ для сущности того полезнаго двла, ноторое его тавъ занимало. Нъкоторыя письма въ нему митрополита Филарета за предшествовавшее время дають поводъ думать такъ поврайней мірь. Такъ въ окончанів письма, отъ 23 августа 1837, кокоторое мы привели, митрополить Филареть пишеть: "позабыль было нужное; вы котвли тхать въ Москву, между прочимъ за очками. Чтобы вамъ не принимать сего труда, посылаю вамъ двое: тв, которые въ позолоченой оправъ, употребляль я нъсколько леть; а те, которые въ стальной, равны употребляемымъ мною нынв. Если вы не употребляли ниваних»: то начните съ первыхъ; а когда первые будутъ неудовлетворительны, возмите вторые, а первые отдайте кому понадобятся, чтобы не поъхалъ за очвани въ Москву".-Затвиъ въ другомъ письмъ, 28 апръля 1838: "если я согръщилъ предъ вами прошлогоднимъ письмомъ о переводъ Библіи, то, по закону евангельскому, слъдовало меня прежде обличить и побудить къ исправленію, нежели отлучить отъ общенія. А вы, кажется, прямо перешли къ последнему. Позвольте вамъ сказать, что это черезъ рядъ. Вы пишете въ вняжо Александру Николаевичу, чтобы онъ нашелъвамъ квартиру и пищу за обучение дътей. Думаю, что ему не очень удобно исполнить сіе порученіе. А вамъ для чего не пріъкать на Троицкое въ Петербурга подворье? Если прівдете безъ меня, темъ просториве будеть, а братія подворья попросять васъ въ своей трапевъ. Приглашаю васъ и въ Москвъ на Тронцкое подворье, по старому. Впрочемъ изъ сего не заключайте, что путешествіе ваше уже разръшено. Сего не видно, такъ какъ нътъ ни формальнаго прошенія отъ васъ, ни представленія о семъ преосвященнаго. Если и брать вашъ поъдеть съ вами: кто же останется на месте священствовать? Если Ландышевъ: то чемъ надобно его сделать, јеромонахомъ или священникомъ, и сделается ли это такъ скоро, чтобы отсутствие ваше не оставило совершенной пустоты? Не домогаюсь вашего отвъта на сін вопросы, если ванъ не угодно со мною бестдовать: но предлагаю для вашего соображенія. Призываю вамъ благословеніе Божіе и благопосившество: о себв прошу молитвы вашей " Филаретъ митрополитъ московскій. Апр. 28-1838.-Въ письмів

этомъ ясно высказывается искренность постояннаго расположения къ о. Макарію митрополита Филарета, который въ этомъ письмъ попрекаетъ даже о. Макарія за то, что онъ обратился помимо его къ кн. [А. Н. Голицыну. Митрополитъ Филаретъ конечно понималъ, что если о. Макарій обратился къ князю по мимо его, то конечно изъ деликатности. О. Макарію не впервые приходилось добывать себъ средства на житье въ Петербургъ уроками.

Разрышение прибыть о. Макарію въ Петербургь въ сопровождении брата его, священника А. Я. Глухарева, для поправления здоровья, какъ сказано въ указъ Св. Синода, послъдовало лишь 13 іюля 1838 года. Получивъ не только разрышеніе, но еще на путевыя издержки 1.000 р., о чемъ о. Макарій и не просиль, и приписывая это содъйствію своего покровители митрополита Филарета, о. Макарій отправиль къ митрополиту Филарету благодарственное письмо, которое почему-то дошло по адресу черезъ годъ,—о чемъ свидътельствуетъ помътка на письмъ руки самого митрополита: "дошло до меня апр. 4. 1840. Приводимъ вполнъ самое письмо": высокопреосвященный влагодыко, милостивъйшій архипастырь и отець!

Простите меня, ради Бога, за долговременное молчание и не почтите его, умоляю васъ, за признакъ охладвинаго чувства благодарности и притупившейся памяти о толиких благод вяніях в, въ которыхъ вижу вилосердое призрвніе Отца небеснаго, вложившаго въ душу вашу попеченіе обо мив. Приношу вамъ, милостивъйшій архипастырь, и предъ вами всему святейшему Синоду глубочайшее благодареніе о милостивъйшемъ соизволеніи и вспоможеніи мив на путешествіе въ Санктпетербургъ. Къ предпріятію сего труда побудили меня во-первыхъ: требованія миссіонерской службы, нынъ предварительно объясненныя мною въ рукописи, подъ названіемъ: мысли о способахъ къ успъшнъйшему распространенію христіанской візры между евреями, магометанами и язычниками въ русской державъ (эта рукопись послана мною епархіальному Агапиту съ прошеніемъ о представленія ея Святвишему Синоду); во-вторыхъ: требованія немощной плоти, заставившія, пока могу еще прівхать въ северную столицу, употребить всякіе способы, какіе тамъ и мимоходомъ можно найти, въ поправленію органа зрвнія, къ предотвращенію слипоты,

представляющейся воображению въ самомъ печальномъ видъ (о другихъ недугахъ умадчиваю), и наконецъ покушенія и страданія душевныя, на воторыя надъюсь обрысти врачевание въ собесвдованіи и совъщаніи съ вами. Не оставляю миссіонерскаго служенія, не бросаю, не презираю новокрещенныхъ; но желаю, пова буду въ Россіи, гдъ бы я ни служиль, гдъ бы ни находился, быть сотрудникомъ здешнихъ братій моихъ о Господе и, сколько Господь поможеть, действующимь членомь и алгайской миссін. На ивств мосмъ поставленъ преосвященнвищимъ уже и прежде служившій здёсь іеромонахъ Анастасій, человёвь въ полномъ цвътъ жизни, непорочнаго поведенія, добрыхъ нравовъ, любимый и вообще простымъ народомъ и въ особенности инородцами, и хотя школь нашихъ, кромъ первоначальныхъ, не проходившій, однако знающій то единое на потребу, что наддежить ему проповъдывать, трезвый, богобоязненный, къ молитвъ усердный, трудолюбивый. Помощнивъ его Стефанъ Ландышевъ, воспитанникъ Нижегородской семинаріи, юноща съ такими способностями, съ такимъ усердіемъ въ миссіонерской службъ, что мив въ немъ представляется явное благословение Божие для здвшней миссіи. Вдовый, весьма молодой священникъ Василій Весскій, хотя требуеть присмотра и строгости, однако, по характеру своему тихому, смирному и покорному, кажется будеть полезнымъ сотрудникомъ для о. Анастасія. Воспитанникъ убяднаго училища Томскаго, Михаилъ Нигрицеїй, отровъ простодушнъйшій и благонравный, изъявляеть расположеніе возвратиться когда-нибудь въ родителямъ, не имвющимъ другаго сына; но можеть быть мысли его объ этомъ перемънятся, а теперь онъ служить весьма усердно. Между твиъ живъ еще и трудится при миссін достойный почтенія старець Петръ, изъ числа ссыльныхъ, нелицемърный рабъ Христовъ, ревностный молитвенникъ и подвижникъ примърный. Вмъсть съ нимъ живеть и служить въ улалинскомъ станъ миссіи одинъ увъчный молодой человъвъ изъ земледъльцевъ, по имени Филиппъ; онъ при миссіи выучился читать и писать и думаеть навсегда посвятить себя миссіонерскому служенію въ одиночествь: миссія имъеть и въ немъ благопотребнаго сотрудника. Представляю вамъ, милостивъйшій архипастырь, сихъ братій моихъ о Господъ, составляющихъ здъшнюю миссію, вмъсть съ двуми молодыми толмачами изъ числа нововрещенныхъ и сіе малое стадо новокрещенныхъ, и мысленно повергаясь къ стопамъ вашимъ, умоляю васъ призвать на всъхъ ихъ святительскою молитвою благословение Отца Небесниго, и Господа Імсуса Христа, и Духа Святаго, да будеть со встии нами во вст дни, по своему объщанию, да не разлучить съ Нимъ нивакой гръхъ ни ихъ, ни меня, и да буду съ ними соединенъ въ Немъ, где бы я не былъ. Верую, имею много причинъ и побужденій върить, что молитвы ваши благопріятны Господу; знаю, что вы молитвами вашими еще болье благотворили мев и всей миссіи здвшней, нежели вившними образами: знаю. что есть ли были здёсь навіе-нибудь и мои труды, то они весьма слабы, смъщанны, пестротны, нечисты и ничтожны предъ вашими съ нами трудами и подвигами духовными; знаю, что есть ли я не погибъ совсемъ на этомъ, по большей части, скользкомъ пути, то вы, милостивъйшій о Господъ Пастырь, и отецъ мой, покрывали, ограждали, хранили меня, и помогали мив благодатію Божією. А говорю объ этомъ не потому, чтобы котвлъ польстить и ласкательствомъ искаль въ васъ чего-нибудь суетнаго. но по искреннему чувству души и сознанію, и потому, что душа находить пищу пріятную, и какъ я думаю, пользу и долгь свой и угодное Богу, въ исполнении сего благодарения, въ которомъ я представляю васъ въ союзв съ Богомъ вашимъ, и Божіе во мить милосердіе вижу въ васъ. И такъ пріимите о Господъ, мидостивъйшій архипастырь и Отецъ, искреннее благодареніе о встать явныхъ и сокровенныхъ благотвореніяхъ вашихъ, изліянныхъ на меня въ прододжение служения моего въ алгайской миссіи, и усердивишее желаніе моей души, да воздасть вамъ Господь Богь за труды и попеченія ваши о здішней миссіи и о моемъ недостоинствъ въ небесномъ царствіи.

На сихъ дняхъ надъюсь, естьли Господь поможеть, отправиться въ С.-Петербургъ; брать мой со мною; онъ не будеть безъ дъла на петербургскомъ подворьт Троицкомъ: можеть помогать братіи въ отправленіи церковнаго богослуженія. Впрочемъ, естьли бы Святтйшій Синодъ, а въ немъ и вы не соизволили на то, чтобы сопутствоваль мит брать мой; онъ остался бы здъсь.

Паки мысленно повергаясь къ стопамъ вашимъ, прощенія и разръшенія отъ всёхъ гръховъ монхъ именемъ Господа и Бога нашего Інсуса Христа, и Его же именемъ благословенія святительскаго испрашиваю. Ващею высокопреосвященства, милостивъйшаго архипастиря и отца, преданнъйшій послушникь, миссіонерь архимандрить Макарій. 1839. Января 25 дня. Г. Бійскъ 27).

О. Макарій отправлялся въ путь съ покойнымъ духомъ, такънакъ на время отсутствія его быль прислань преосвященнымъ Агапитомъ завъдывать миссіей іеромонахъ о. Анастасій, хорошо знакомый съ дълами миссіи и извъстный о. Макарію по своимъкачествамъ съ очень хорошей стороны. Переписка о. Макарія съ о. Анастасіемъ (ч. 1, стр. 8-17) свидетельствуеть о постоянной заботливости о ней и во время отсутствія. Онъ такъбыль привязань къ миссіи, что писаль изъ Петербурга о. Анастасію (стр. 14): "обрѣтаю въ душѣ моей желаніе возвратиться въ вамъ, возлюбленные братія мои о Господъ; мнъ нигдъ такъневесело положить кости свои какъ на Маймъ, или на Улалъ или на Мыють, или на Куячь, или гдв-либо въ алтайскихъ горахъ и въ вертепахъ безмолвной черни. Посылаю вамъ немадое пособіе; двъ трети онаго исключительно для бъдныхъ между новокрещеными, а остальную на ваши экономические расходы и на уплату долг въ; изъ Москвы я надъюсь, если Господь благословить, еще прислать въ вамъ".

Здъсь мы должны посвятить ивсколько словъ брату о. Макарія, о которомъ упоминаеть и митрополить Филареть въ своихъписьмахъ къ о. Макарію и который пріобраль извастность странной судьбой своей. А. Я. Глухаревъ сначала быль священиикомъ Николаевской церкви г. Вязымы, но потомъ, овдовъвъ. передаль на попечение игуменым женского монастыря своихъ двухъ малолетныхъ дочерей и перешель въ 1837 г. съ согласія Св. Синода въ адтайскую миссію въ о. Макарію; причемъ, на основания высочайше утвержденнаго въ 10 день августа 1835 года положенія, получиль на обваведеніе 500 р. и прогонныхъ 514 р. 70 к.—Въ письмъ къ Г. Т. М. <sup>28</sup>) о. Макарій говорить о немъ: "... Родной брать мой, вд. св. А-й, который осенью прошедшаго года прибыль во мив служить при миссіи, совершенно нечаяннымъ образомъ оставилъ богатейшій въ В-т.



 <sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Подлинное находится въ моск. спарх. библіотекъ.
 <sup>30</sup>) Письма о. Макарія, ч. 1, стр. 212 и 213.

приходъ, распродавъ все свое иманіе, поручивъ двухъ своихъ малолетных дочерей повровительству Божію и попеченію родной сестры усопшаго въ Господъ о. А-ты, игуменіи А-ты, которая приняла этихъ птенцовъ въ свой монастырь на восиитаніе. Судите о моємъ удивденія и о другихъ чувствованіяхъ, волновавшихъ душу мою въ первые дни пребываніи его съ нами. Туть не одна радость была, съ нею соединялось ивчто печальное, но опять и печальное это было вийств ийчто пріятное, то и другое до слевъ. Сказать ли еще какъ онъ достигь адъщнихъ предвловъ? Отъ Казани до Тюмени пъшкомъ шелъ и до Томска издержаль три целковика, а въ Томске заняль десять рублей, чтобы во мив прівжать. Обветшавшая ряса родительская, поношенный нанковый подрясникъ, сумка кожаная, которую онъ несъ за плечами и въ которой принесъ евангеліе напрестольное небольшое: это его имъніе. Но повройте его святою молитвою вашею, чтобы не была для него вредною откровенность моя передъ вами, и чтобы тоть, который началь въ его душф великое дъло спасенія, совершаль оное до явленія Інсуса Христа. При многомъ знаніи и хорошемъ образованіи онъ трезвъ, вротокъ, послушенъ, любить молитву и слово Божіе и усердно поучается исполненію запов'ядей Христовыхъ. Провидініе Божіе постило меня милостію и утышеніемь въ немъ".

По разсказамъ дицъ, близко знавшихъ о. Алексвя и въ миссія и въ Лавръ, онъ быль очень уменъ, талантливъ и получиль отличное образованіе. Потеря искренно любимой жены должно быть сильно потрясла его. Когда онъ задумаль все оставить и, канъ намъ уже извъстно, устроиль своихъ дочерей, распродаль все, то фамилія покупателя его дома навела его на мысль, что мало еще того, что онъ долженъ все оставить, онъ долженъ винуть и себя, т.-е. искать спасенія въ политищемъ самоотверженін. Фамилія покупателя была Себявниь. О. Алексей не долго пробыль въ миссім и въ 1838 г. отправился въ Россію вивств съ о. Макаріемъ, съ которымъ не хотвяъ разлучиться, чтобы оказывать брату при его бользненномъ состоянии помощь во время пути. Въ миссіи онъ не остался, пожелавъ поступить въ число братій Кіево-Печерской давры, но попаль туда не прямо. Прежде ради подвижничества и искуса о. Алексъй задумаль подвергнуть себя какому-нибудь тяжелому испытанію. Для этого онъ избралъ острогъ или тюрьму, и чтобъ попасть тула. то добравшись до Харькова, самъ добровольно явился въ полицію, назвавшись бізглымъ дворовымъ человіномъ: причемъ ванвиль, что онь укажеть на своего помещика только после того, какъ высидить въ острогв шесть недвль. Странное заявденіе это, также какъ некоторыя характеристическія черты въ его обращении съ завлюченными, которыхъ онъ училь молитвамъ и грамотъ, указывали на то, что онъ не похожъ на двороваго человъка, а скоръй на лицо духовнаго званія. Всъ средства полицін открыть истину были тщетны. Харьковскій гражданскій губернаторъ узналь объ этомъ и при свиданіи съ преосвященнымъ Инновентіемъ въ частномъ разговоръ сообщиль ему о странномъ арестантъ. Преосвященный Иннокентій пожелаль видъть арестанта. Когда арестанть быль полицейскимъ чиновинкомъ представленъ преосвященному, то арестантъ выказалъ сначала упорство, но потомъ Иннокентію удалось его убъдить признаться. Оказалось что арестанть, ни въ чемъ не виновный, но экзальтически настроенный-священникъ Алексий Глухаревъ, который высказаль преосвященному, что подъ именемъ господина онъ разумълъ Господа Бога и подъ понятіемъ убъга-удаленіе отъ Бога нарушеніемъ Его святыхъ запов'ядей. Преосвященный Инновентій склониль о. Алексвя покинуть избранный имъ ложный путь, взяль его подъ свое покровительство; но все-таки счелъ долгомъ донести объ этомъ графу Протасову, какъ объ одномъ изъ не очень обыкновенныхъ случаевъ. Въ письмъ этомъ \*\*) преосвященный Иннокентій между прочимъ писаль: "причина, побудившая его въ принятію на себя лица бъглаго двороваго человъка, состояла въ томъ, что онъ избралъ это какъ средство къ достижению завлючения въ тюрьмъ, а заключеніе--- какъ наказаніе за свои грёхи и опыть приготовленія себя къ монашеской жизни. Внушивъ ему, что такія средства самонаказанія, яко соединенныя съ ложью, ни въ какомъ случав не приличны христіанину, сыну дня и света, и наводять напрасную заботу начальству, которое и безъ того довольно овабочено разборомъ неправдъ человъческихъ, я убъдилъ о. Глухарева скинуть личину бъглаго человъка"... О. Макарій, котораго



<sup>29)</sup> Странникъ 1860, мартъ.

раскаявшійся брать о. Алексви уведомиль о благосклонном в виманіи въ нему преосвященнаго Инновентія, письмомъ пзъ Бійска, въ теплыхъ, проникнутыхъ искреннимъ чувствомъ признательности выраженіяхъ благодариль преосвященнаго и вивств просиль его ходатайствовать за брата о. Алексвя предъ Св. Синодомъ и содъйствовать къ поступленію его въ иночество, въ число братства Кіевской лавры. Ходатайство о. Макарія было уважено и о. Алексъй быль опредъленъ въ лавру; о чемъ митрополить Филареть сообщиль о. Макарію въ письмъ оть 1 мая 1842 г. Въ давръ о. Алексъй быль духовнымъ отцемъ въ пещерахъ. Къ нему обращались и многія свътскія лица. Онъ отличался строго-духовной жизнью и поливишимъ безкорыстіемъ, не оставлять у себя ни единой копъйки и передаваль чемедленно все, что ни получаль, въ пользу церкви. По кончинъ о. Макарія о. Алексви приходиль на Алтай и, пробывъ нъкоторое время въ миссіи, вернулся опять въ Кіевскую давру, где и скончался іеросхимонахомъ.

Въ Петербургъ прівхаль о. Макарій съ братомъ въ концъ марта 1839 г. Помъстились они на Фонтанкъ, на Троицкомъ подворьъ. Скоро по прівадъ пришлось о. Макарію проститься съ радужными надеждами на осуществленіе мыслей своихъ. Прежде всего его огорчило, что проекть его о миссіонерскомъ обществъ при Св. Синодъ: "мысли о способахъ къ распространенію христіанской втры между евреями, магометанами и язычниками въ русской державъ" оставленъ безъ последствій; а его переводъ книги Исаін подвергся той же участи, какъ и переводъ книги Іова, т.-е. отданъ на разсмотрвніе профессору еврейскаго языка Иванову, что то же было равносильно сдаче въ архивъ. Протопопъ Ивановъ, зная хорошо какъ враждебно относились къ переводу Библік на русскій языкъ сильные міра, не счель даже нужнымъ поторопиться отчетомъ, который и представиль Св. Синоду лишь въ 1843 г., когда коммиссія духовных училищъ сама перестала существовать. "Переложение смысла подлинника", донесъ Ивановъ, "сдъдано большею частію правильно; но по отношенію къ языку требуется значительное исправленіе, такъ какъ встречаются места, изложенныя неясно, растянуто, негладко, слаботонно". Для о. Макарія было конечно безразлично, что скажеть, какъ отзовется Ивановъ о его переводъ; ему было

горько, что въ самому переводу относились враждебно, что и у насъ, какъ въ Римъ, не хотъли дать народу Библію на родномъ понятномъ ему языкъ. Мало всего этого. О. Макарій долженъ былъ явиться къ митрополиту Серафиму, которому было дано порученіе прочитать о. Макарію не то наставленіе, не то увъщаніе, чтобъ вразумить и убъдить его отказаться отъ всякой мысли о Библіи на русскомъ языкв. Извістно, что митрополить Серафимъ былъ когда-то самъ сторонникомъ перевода Библін на русскій языкъ, но затвиъ перешель на сторону его противниковъ, поддавшись вліянію и убъжденіямъ такихъ личностей, каковы были Шишковъ, Магницкій, Кивинъ, архимандритъ Фотій, явные пособники Аракчеева. Этому нарождающемуся временщику конечно было все равно: по-русски или по-славянсви будеть читаться Библія. Ему нужно было только выбить изъ съдла своего соперника, другаго временщика, кн. А. Н. Голицына. Аракчеевъ ухватился за Шишкова и всю почтенную компанію обскурантовъ какъ за людей, которые могли ему отлично сослужить службу въ этомъ деле и ловко подбиль ихъ дъйствовать въ его руку. Одряхлъвшій митрополить совстмъ подчинился ихъ вліянію и изъ приверженцевъ сталь ярымъ противникомъ Библіи на русскомъ языкъ. Библейское общество было закрыто, кн. Голицынъ попалъ въ немилость. Митрополить Серафимъ сталъ явно и всячески противодъйствовать возможности появленія Св. Писанія на русскомъ языкъ. Архимандриту Макарію пришлось выслушать отъ митрополита Серафима разнаго рода увъщанія и убъжденія сначала въ мягкой формъ, а потомъ и въ формъ угрозы, чтобы заставить о. Макарія отказаться отъ труда по переводу Библіи на русскій языкъ. Митрополиту Сервоиму тоже, въ свою очередь, пришлось выслушать всв доказательства, которыя о. Макарій счель нужнымъ привести in extenso для убъжденія митрополита Серафима въ необходимости изданія Библіи на русскомъ языкъ. Въ концъ концовъ митрополить Серафимъ долженъ былъ убъдиться не въ необходимости конечно русской Библіи, а въ томъ, что о. Макарія, такъ глубоко и такъ сознательно убъжденнаго въ правотъ и святости дъла, которому онъ служилъ, разубъдить и склонить на свою сторону нътъ никакой возможности. На увъщанія, ни угрозы не двиствовали. О. Макарій стоякь на своемь: что правительство должно придти на помощь къ народу, озаботиться его просвъщениемъ, а не оставлять его коснъть въ невъжествъ. Дъло кончилось темъ, что митрополить Серафимъ отпустиль о. Макарія съ нескрываемымъ на него гиввомъ. Все это, конечно, очень огорчило о. Макарія, но энергін въ немъ не убыло, какъ увидемъ. Къ этимъ нравственнымъ непріятностямъ присоединились и физическія. Передъ отъбадомъ въ Москву, его опять помучила лихорадка. "Въ то время личилъ меня К. Арешниковъ, получившій оть правительства привилегію на леченіе глазныхъ болъзней, и многими весьма удачными опытами оправдавшій свое искусство. Леченіе было благополучное и безмездное; но когда я думаль уже отправиться въ Москву, лихорадка положила меня въ постель, долго томила и была очень сильна" (ч. стр. 215). Но въ Петербургъ имълъ онъ все-таки нъкоторое утъщеніе хотя въ томъ, что виділь свои письма къ государю въ рукахъ митрополита Филарета, который притомъ ободряль его, отнесясь очень одобрительно къ этимъ письмамъ и затъмъ объщаль выхлопотать изъ Св. Синода книгу для доброхотныхъ пожертвованій въ пособіе инородцамъ, принявшимъ св. крещеніе, и на другіе разные предметы для миссіи необходимые, и кромъ того объщаль пріобрътать благотворителей для миссіи среди лицъ высшаго общества. Бользнь задержала о. Макарія въ Петербургъ, откуда онъ выбрался лишь въ августъ, когда митрополить Филареть, проводившій літо въ Москва, приглашаль его въ себъ слъдующимъ письмомъ: "другое письмо получаю отъ васъ и все съ въстями о вашей бользии. Искренно состражду вамъ брате. Что же вы просите моего прощенія въ томъ, что отдаю справедливость вашему смиренномыслію. Прощать васъ душа моя не требуетъ, будучи по благости Божіей всегда въ миръ съ вашею, не смотря на то, что я не согласенъ былъ съ нъкоторыми вашими мивніями и предположеніями. Если есть какая погръщность ваша предъ очами Божінии, молюсь вивств съ вами, да простится и разръшится и изгладится благодатію Христовою. Желаю, чтобы врачебная помощь Александра Петровича была вамъ такъ полезна, какъ всегда полезна была мив, и чтобъ возстановление вашего здоровья успорилось. Прижхать въ Мосгвъ можете или ко мив на подворье, гдъ и братъ вашъ, нии въ Чудовъ монастырь въ мон келлін, гдв вамъ будеть просториве. Мив кажется лучше, чтобы вы прівхали на подворье: п туть сами разсудите, гдв удобиве. Миръ душт вашей". Филареть, митрополить московскій. Августа 14—1839.

О. Макарій прівхаль въ Москву 25-го августа и остановился вивств съ братомъ своимъ на Троициомъ архіерейскомъ подварьв, гдв и пользовался гостепримствомъ митрополита Филарета до самаго отъезда въ Миссію. Книгу для сбора приношеній онъ получиль 6-го октября; при чемь митрополить даль ему следую. щее настявленіе: "чтобы употребляль оную съ скромностію, предлагая только людямъ добровольно и отъ усердія располагающимся въ благотворенію, обращая при томъ ихъ вниманіе на существенную цвль Миссія-просвищеніе инородцевъ христіансвою върою и утверждение въ оной; чтобы оставалси въ Москвъ не долъе, какъ сколько нужно будеть для пріобрътенія предподагаемыхъ пособій и для приготовленія къ удобному путешествію въ мъсто своего назначенія; и чтобы во время отбытія моего изъ Москвы руководствовался наставленіями преосвященнаго викарія". Митрополить очень хорошо сознаваль, что наставленіе это было совершенно излишне для о. Макарія, но его офиціальное значеніе было не только не излишне, а еще необходимо для о. Макарія, котораго митрополить иміль въ виду этимь выгородить. Дъло въ томъ, что митрополить ходатайствовалъ, чтобы св. Синодъ далъ о. Макарію: 1) внигу для сбора приношеній; 2) дозволеніе пробыть въ Москві до зимняго пути и 3) пособіе на обратный путь въ Миссію; но св. Синодъ даль только внигу и дозволеніе пробыть въ Москв'я никакъ не долее наступленія зимняго пути, а въ пособіи отказаль. На о. Макарія за переводъ Библік очебидно въ Петербурга разнавались. Его надо было выгораживать и митрополить Филареть, давая ему офиціальное наставленіе; "чтобы оставался въ Москвъ не долье, накъ сколько нужно будеть для пріобретенія предполагаемыхъ пособій и для приготовленія къ удобному путешествію..." выгораживаль его ч даваль возможность пробыть въ Москвъ и долъе назначеннаго св. Синодомъ срока. О. Макарій и пробыль въ Москвъ до 8 марта 1840 года. Не задолго передъ вытажномъ изъ Москвы, онъ быль огорченъ распрею съ нимъ брата его, который сначала не соглашался было вхать съ нивъ въ Миссію, но потомъ согласился. Вывхаль о. Макарій изъ Москвы съ миссіонерскою братією изъ трехъ человінь, въ 4 часа пополуночи, двъ добромъ здоровью, въ мире и спокойствии духа и съ глубочайшею благодарностію къ его высокопреосвященству за миностя и пріють", какъ гласиль рапорть эконома Троицкаго подворья ісромонаха Осоктиста. Накануні вывіда о. Макарій отправиль письмо въ митрополиту Филарету, находившемуся въ то время уже въ Петербургъ: "высокопреосвященнъйшій владыко, милостивъйшій отець о Господъ и архипастырь! Чрезъ нъсколько часовъ, если Господь благословить, отправляемся изъ Москвы. Совсёмъ нётъ времени описывать и настоящаго дня происшествія, не только прежніе. Душа моя обратаеть уташеніе въ благодарныхъ чувствованіяхъ, которыхъ исполнена. Желаю писать подробиве изъ Казани; ныив же, мысленно повергаясь къ стопамъ вашимъ, и лобзая священиую десницу вашу, предаю себя и сущихъ со мною могущественнымъ о Госнодъ молитвамъ вашимъ, и святительское благословеніе испрациваю". Вашего высокопреосвященства, милостивъйшаго архипастыря и отца всепокоривний и преданивний послушникъ-мессіонеръ, архимандритъ Макарій. 1840 г. марта 7. Москва.

Съ о. Макаріемъ повхали: его брать о. Алексвй; студенть ветеринарнаго отделенія медико-хирургической академіи Артемій Ловицкій, изъявившій желанія поступить въ Миссію и вёрный слуга и постоянный спутникъ о. Макарія, А. А. Орловъ. Затёмъ, почти въ одмо время съ ними отправилась съ цёлію служить при Миссіи дёвица Софія Густавовна де-Вальмонъ. Она была дочь убитаго въ Бородинскомъ сраженія офицера Густава Филиповича де-Вальмонъ, воспитывалась въ Смольномъ монастыръ пансіонеркой императрицы Маріи Өеодоровны; при выпускъ была удостоена золотой медали. Достигнувъ извёстнаго возраста, оставя мысль о замужствъ и желая посвятить себя исключительно дёламъ благотворенія, она поёхала служить при Миссіи женщинамъ и дётямъ изъ новообращенныхъ, помогая одиёмъ, просвёщая другихъ.

Приведемъ относящіяся въ этому времени два письма митролита Филарета въ о. Макарію: "отцу архимандриту Макарію, брату и сослужителю миръ. Богъ благословитъ вамъ новое дъто, наниаче для преуспъянія по новому человъку. Благодарю за письмо, которому теперь уже два мъсяца. По извъстному вамъ



предписанію св. Синода вы могли ожидать, что меня спросять о васъ, и въ томъ случав, когда вы тихо сидите въ келіи, а твиъ паче, когда вы переселяетесь въ въдомости и, яко градъверху горы,—на высотъ печатнаго листа,—не можете укрыться отъ взоровъ и за семьсотъ верстъ. Итакъ, не почтите меня докучливымъ, если спрошу: какъ пребываете? Какіе успъхи въ сборъ приношеній для Миссіи? Какія ваши дальныйшія намъренія? Цълованіе вамъ и отпу Алексью рукою моего смиренія, паче же сердцемъ и духомъ". Филаретъ митрополитъ московскій. СПБ. января 6, 1840. Въ этомъ письмъ есть указаніе на то, что о. Макарій, получившій уже книгу для сбора приношеній для Миссіи, ходатайствоваль и о разръшеніи напечатать въ въдомостяхъ воззваніе къ пожертвованіямъ для Миссіи же.

Во второмъ письмъ, кромъ намена на это воззваніе, высказывается еще и мысль митрополита Филарета, бдительно охранявшаго о. Макарія, относительно дъвицы Софіи де-Вальмонъ, нвъявившей желаніе вхать съ о. Макаріемъ въ Сибирь, чтобъ посвятить себя служенію Миссіи при обращеніи иновфриыхъ женщинъ, воспитания дътей новообращенныхъ и для помощи больнымъ женщинамъ: "преподобнъйшій отецъ архимандритъ! Послъ довольнаго молчанія вашего, стая писемъ вашихъ вдругъ налетъла на меня больнаго. Надобны были сила и время, чтобы только прочитать, особенно воззваніе, довольно протяжное. Надобно было и задуматься назъ изкоторыми предметами вашихъ писемъ. Не прогиввайтесь посему, что не тотчасъ отвъчаю. Вы требуете отъ меня благословенія на богоугодное наміртніе благородной двищы Вальмонъ. Съ утвшениемъ духа призываю благословеніе Божіе душъ ея, желающей принести себя въ жертву Богу въ служении въръ и человъколюбію, откроется ли, не отвроется ин путь предподагаемому двлу. Что васается до вашихъ распоряженій по Миссіи: благословеніе на оныя вы можете имъть отъ св. Синода и отъ мъстнаго архипастыря, а отъ меня только совыть. Совыть же вамь оть меня въ настоящемъ случав состоить въ томъ, чтобы вы посмотрвии на предпріемлемое окомъ осторожности. Въкъ сей дукавъ; чистому добру не охотно върить; случаи къ нареканію и клеветь ловить жадно; жаломъ насмъшки, даже неосновательной, язвить иногда, не безъ вреда успъхамъ добрыхъ предпріятій. Еслибы особа съ таними способностями и расположеніями, какъ дівнца Вальмонъ, нашлась живущею въ мъстахъ дъйствія мессін, и стала привимать къ себъ иновърныхъ женскаго пола для наставленія въ въръ или посъщать ихъ для сего, и принимала бы бъдныхъ дътей женскаго пола для образованія, это быль бы добрый вспомогательный отрядъ для духовнаго воинствованія Миссін, для распространенія побадъ Христовыхъ надъ царствомъ тьмы. Иное дало, если заведеніе сего рода присоединится къ самой Миссіи, помъстится въ ея жилищахъ, будеть во всемъ отъ нея зависъть. Польза быть можеть: но могуть встретиться и большія неудобства; и вамъ трудно будетъ отбросить бремя, которое приняли на рамена свои, съ обнаженіемъ принятыхъ, и болваненно, если велять отбросить оное. По моему мивнію, двица Вальмонъ не должна вамъ сопутствовать, и вы, на случай ея путешествія, не должны ей ничего объщать, не онесясь съ епархіальнымъ начальствомъ. Вы говорите о діакониссахъ. Но отъ чего сей чинъ прекратился въ церкви? Отъ того ли, что отщы наши меньше насъзнали, что для церкви полезно и что по времени удобно нии неудобно? Я не почитаю возстановление сего чина ни безполезнымъ, ни невозможнымъ, но вы видели, что наши мысли о діанониссахъ дошли до начальства и встретили только молчаніе. Мив не удалось еще говорить о напечатаніи вашего протаженнаго возарвнія. Сомніваюсь, чтобы согласились, коглапрежде, объщая вамъ книгу для сбора принощеній, несоглашались, чтобы о семъ объявлено было въ въдомостяхъ. Давъ вямъ потребный отвъть, остаюсь съ желаніемъ вамъ благодати и мира Господия, и всякаго благопосившества служенію вашему, во опасеніе душъ, въ умноженіе вамъ радости спасенія и въчнаго возданнія. Вашего высокопреподобія усердный слуга Филареть, митрополить московскій. Спб. фев. 7,1840 г. ч. Изъ письма этого ясно, что превосходный проекть о. Макарія по учрежденію Миссіонерскаго Общества при св. Синодъ для успъшнъйшаго распространенія христіанства между евреями, магометанами и язычниками, проекть, въ которомъ предполагались между прочимъ п діакониссы, не удостовися вниманія, что совм'ястное путешествіе о. Макарія и дівицы де-Вальмонъ митрополиту Филарету, дорожившему репутаціей о. Макарія, было не по сердцу, и что Филарета интересовала сумма сбора въ Москвъ на Миссію.

С. Г. де-Вальмонъ повхала на службу въ миссію, конечно, совершенно отдъльно; что же касается до суммы сбора, то она была очень удовлетворительна. Въ средъ московскаго общества, и особенно высшаго, о. Макарій пользовался общирнымъ знакомствомъ, благодаря конечно митрополиту Филарету и отношеніямъ своимъ къ князю А. Н. Голицыну, а больше всего благодаря своимъ нривственнымъ качествамъ. Сборъ былъ очень утъщительный для пособія нуждамъ миссіи, крайне бъдной по средствамъ.

Теперь последуемъ за о. Макаріемъ въ его обратный путь въ Сибирь, руководствуясь къ сожаленію за неименіемъ другихъ матеріаловъ только его письмами "Въ Богородскъ",-пишеть къ П. П. Г. о. Макарій, — "събхались мы съ двумя семействами сибиряковъ, которыя возвращались изъ Петербурга: одно въ Тобольскъ, а другое въ Барнаулъ (городъ ближайшій къ Бійску), и назались мив представителями Сибири, привітствовавшей и хотъвшей принять меня изъ рукъ Москвы и сокрыть скоръе въ нъдръ своемъ. Но Москва передала Казани, какъ я объясню вамъ это послъ; и мы со всъхъ сторонъ видъли надобность остановиться и остаться въ Казани, если не до новой зимы, то по врайней мірт до літа, потому что и тілесныя немощи, впрочемъ больше мои, нежели братій моихъ, предъявили требованія отдохновенія, и правило осторожности воспрещало пускаться въ даль по распутью весеннему; сырость и холодъ, раскаты и рытвины, тряска и другія неловности, часто смішныя и всегда горьвія, однообразіе печальныхъ видовъ мертвой природы подъ бълымъ саваномъ, --все это было доказательствомъ. что путеществіе въ лътнее время было несравненно прінтиве и для слабыхъ телосложеній здоровее; наконець опыты самой службы увъряли, что намъ полезно пожить въ Казани для изученія формъ и править кореннаго татарскаго языка, имфющаго словарь и грамматику и для собранія нікоторых других познаній ". Все это доказываеть, прибавимъ мы, что о. Макарія не повидала давно имъ лелъянная и извъстная намъ уже мысль и желаніе поучиться въ университеть, -- какъ это мы и увидимъ. "Марта 9 числа, мы провхали чрезъ Владиміръ, не выходя изъ повововъ; такъ торопились"... Затъмъ следуеть дневной тексть и объясненія, которыя, какъ и всегда, такъ просты и назидательны, что могуть заменить проповеди. Мы не выписываемъ ихъ, потому что это завело бы насъ далеко, да и знакомиться съ ними полезнъе и пристойнъе не въ отрывкахъ, а въ цълости. На одномъ изъ перегоновъ между г. Владиміромъ и с. Лысковымъ ямшикомъ быль отрокъ, который порадоваль о. Макарія темъ, что вийсто народныхъ песней пелъ церковныя гимны. Добиваясь распроотраненія грамотности въ народі, о. Макарій замъчаеть относительно ямщика: дьячевъ приходской цервви училь его грамотв. Не правда ли, что грамата далась ему на славу Божію, на украшеніе и назиданіе церкви и на пользу душ'в его? Не правда ли, что тв сдвлали доброе, богоугодное двло, которые надълили его умъньемъ читать Псалтирь и Евангеліе, священную исторію и катихизись и піть: "Слава въ вышнихъ Богу! "-О, да устыдятся мивній своихъ тв боязливые, которые хотвли бы удержать земледвльцевъ нашихъ во мракв неввжества!--"Но, не смотря на крикъ ихъ",--пророчески прибавляетъ о. Макарій, - "тьма уже проходить, и свъть истинный уже сінеть " (1 Ioan. 2, 8).

Проважая 11 марта село Лысково, о. Макарій не счелъ возможнымъ остановиться тамъ и посътить князя Георгія Александровича Грузинскаго, отца графини А. Е. Т., съ которой былъ знакомъ по Москвъ, потому что боялся задержки въ пути отъ наступившей распутицы, представившей затрудненія къ скоръйшему достиженію Казани, куда онъ торопился такъ, что проъхаль и Муромъ и Нижній-Новгородъ проселочными дорогами, вынося всю горечь такого пути. Прося II. П. Г. извиниться за него передъ графиней А. Е., о. Макарій такъ говорить о Москвъ: "А мысль объ одномъ комъ-либо изъ Москвы тотчасъ ведетъ за собой воспоминанія и о другихъ вашихъ согражданахъ, и всв эти воспоминанія наконець сливаются въ одну мысль обо всей Москвъ, объ одной Москвъ во вселенной, объ этомъ святилищъ народа русскаго, гдв еще можно видеть, какъ золотой светильникъ восточной церкви горить предъ престоломъ Господнимъ, объ этомъ добромъ сердце земной отчизны моей, къ которому Провидение благоволило приблизить меня, дабы я могь почувствовать, какъ оно бьется для всего благотворнаго и божественнаго"... "Марта 13 числа мы прівхали подъ вечеръ въ Чебоксары и напившись горячаго, опять пустымсь въ путь свой. Наши сибирскіе земляки то отставали, то догонням насъ, то опереживали. Дорога по Волгъ была прекрасная; только въ одномъ мъстъ кони принуждены были тянуть съ полверсты наши повозки по голой глинъ. Такъ пріятнъйшія состоянія утвшеній, удобствъ, упокоеній не бываеть безъ полосъ труднаго времени".

14 марта при самой благопріятной погодъ о. Макарій прибыль въ Свіяжскъ, куда въ то же время прівхаль и попечитель казанскаго университета Пушкинъ. Воспользовавшись случаемъ, который привель Пушкина въ ту же комнату, гдв о. Макарій пиль чай въ ожиданіи лошадей, о. Макарій выразиль желаніе слушать съ своими сотрудниками въ казанскомъ университетъ нъкоторыя лекціи, и получиль согласіе на то.--, И воть отправились ны изъ Свіяжска въ Казань, по следамъ попечителя. Быстрые кони поглощали землю; разстояніе исчезало, и мы скороувидъли этоть городъ, нъкогда бывшій столицею враговъ Россіи: скоро въбхали въ удицы и пристали къ одной гостинницъ"... Въ тотъ же день прівхала въ Казань Софьи Густавовна де-Вальмонъ и остановилась въ домъ одного протојерея. На другой день явился въ о. Макарію П. Л. К. и предложиль свой домъ для пристанища о. Макарію со спутниками, что сначала удивило о. Макарія; но потомъ порадовало, когда онъ узналь, что этимь онъ обязанъ своему бывшему придежному, даровитому и благонравному ученику по екатеринославской семинаріи Л. А. Я. (теперь профессоръ московской медико-хирургической академіи). Этотъ Л. А. Я., домашній врачь москвича П. И. К., подаль своему паціенту мысль придти такимъ образомъ на помощь о. Макарію чрезъ своего казанскаго пріятеля ІІ. Л. Кр-ва. "Незаслуженное мною усердіе внушило ему (Л. А. Я.) добрую мысль уготовить намъ въ Казани пристанище, когда мив и на мысль не приходило просить его, или косвеннымъ образомъ намекать ему объ этомъ. Онъ сообщиль свою мысль моск. гражд. К., а сей, усвоивъ ее добродътельнымъ и благороднымъ сердцемъ, передалъ страннопріницу нашему казанск. гражд. Кр-ву. Господь и Богъ нашъ Інсусъ Христосъ да воздасть всёмъ имъ Своими благословеніями! Теперь вы можете видеть, какъ Москва передала меня Казани: помогите же мив принести Господу благодарение о сихъ свидътельствахъ и знаменіяхъ Его отеческаго милованія и попеченія. И не все ли это новыя возбужденія, поощренія, указанія къ усерднъйшему и чистъйшему служенію въ благодатномъ царствъ Его, которая есть церковь Его? Домъ гражданина Кр. правидами благочестія, честности, благотворительности пріобраль общее уваженіе встять сословій; мітра, какою сей домъ благотворить намъ, столько щедра, что полилось уже черезъ край нашихъ потребностей и желаній; наконецъ, дабы вы могли видъть, съ кавими удовольствіями и удобствами соединено пребываніе наше въ семъ домъ, скажу вамъ, что и приходская церковь отсюда не далеко, и есть церковь въ университеть, а сіе заведеніе противъ самаго дома, и намъ весьма легко приходить на публичныя и влассныя лекціи по разнымъ наукамъ; а по татарскому языку беремъ уроки дома. П. Л. такимъ же образомъ упокоиваеть дъвицу Софію подъ кровомъ своимъ. Разумвется, что ее помвстили въ поков отдаленномъ отъ нашихъ, и хотя она съ нами не ходить на университетскія лекціи, однако въ келліи своей, подъ руководствомъ учительницы, пріобретаеть знанія, могущія, при Божіемъ благословеніи, сдвлать полезнвишимъ и плодоносивишимъ то служение женскому полу между новокрещенными при нашей миссіи, которому она посвящаеть себя ради Христа".

Устроившись такъ неожиданно хорошо и повойно, о. Макарій могь удовлетворить давнишнему желанію поучиться въ университеть, хотя во время своего перепутья. Воть что пишеть онъ по возвращеніи на Уладу 30): "Мнъ хотвлось написать вамъ

<sup>30)</sup> Въ изданіи его писемъ 1860 года, ч. І, стр. 5. Это письмо значится въ въ числе писемъ къ П. П. Г., а въ апрельской книжке «Страненка» за 1861 г. это письмо заключается въ перепискъ о. Макарія съ Е. М. Засъдко, — что върнъе, мы решеть не беремся; предполагать же, что письма одного и того же дословнаго содержанія были отправлени о. Макаріемъ къ двумъ янцамъ неум'встно, тімъ более что въ письме («Странникъ», стр. 227, въ письмахъ о. М. ч. 1, стр. 52) онъ между прочимъ пишетъ: «Приношу вамъ и ки. Н. С. чувствительнъй пее благодареніе за внигу-ботлику козяйственную и врачебную, я получиль ее еще въ Казани. Такимъ образомъ выходитъ какъ-будто онъ благодаритъ два разныхъ лица за одну и ту же книгу. На пропуски и небрежность въ изданіи его писемъ 1860 г., при срависніц съ изданіемъ 1851 г. мы указали выше; а теперь укажемъ, что въ помянутой кинжей «Странника», на стр. 212 сказано: «Въ бытность свою въ Петербургв и Москвв въ 1840 г., о. архимандритъ Макарій познакомился вновь и возобновиль знакоиство съ очень иногими назвъстными по своей образованности и высокой нравственности особами и между прочимъ съ покойнымъ генераль-лейтенантомъ Засъдко и добродътельною его супругою Е. М. Съ по-

длинное письмо и представить подробный отчеть о томъ, какъ у насъ проходило время въ Казани и какъ мы достигли Алтайскихъ горъ и перваго стана нашей миссіи. Я ожидалъ свободнаго времени; но вотъ два мъсяца прошло, а времени для многословія ніть какь ніть: и потому я должень уже вратко сказать, что мы въ Казани до праздника Паски учились книжному татарскому языку, имъющему словарь и грамматику. Надъюсь. что знакомство это поможеть намъ въ благопотребномъ для дълз Божія изученіи безграмотныхъ здішнихъ язычниковъ, которые вев татарской породы. После Паски мы брали уроки по анатомін; между темъ слушали въ университеть публичныя лекціи. и по другимъ наукамъ; а сестра Софія обучалась повивальному искусству, и одинъ разъ была на практикв. Дважды мы ходили на тамошнюю обсерваторію и удивлялись огромной, великольшной, достойной звъзднаго неба трубъ, недавно полученной изъ Германіи, - и механикъ, помогающей сему орудію исполнять хотвнія астронома, который такъ легко поднималь его вверхъ, наклонялъ внизъ, обращалъ во всв стороны,-и устройству самой обсерваторіи, которая, не умбю сказать вамъ какъ, при содействіи одного человъка приходить въ движение и ходить вокругь васъ, представляя взорамъ красоты неба со всъхъ сторонъ посредствомъ оконъ, которыя отворяются только при наблюденіяхъ; они похожи на двери, хотя, конечно, не на врата небесныя, нъкогда открывавшіяся въ духъ патріарха Іакова въ сновидъніи. когда онъ быль въ Веоилъ, и показавшія ему таинственную льстницу, по которой ангелы Божіи отъ земли восходили на небо и съ неба нисходили на землю, и которая на вершинъ своей являла Бога. Пріятно было поглядеть на луну и погадать о составъ массы, едва ли не известковой: по крайней мъръ такъ показалось мив и тоже подтверждаль профессоръ Симоновъ. Пріятно было посмотръть на Юпитера въ поясъ, и на его невидимыхъ для безоружнаго зрънія спутниковъ, которые вивств съ планетою вотъ какую представляють фигуру 31). Пріятно было видъть Сатруна въ вольцъ и слушать астронома Симонова, -

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Въ подлинномъ письмѣ находится начертаніе этой фигуры.



савднею по возвращени своемъ изъ путемествія вель онъ переписку довольно любопытную, часть которой сообщается мною».

мужа, украшеннаго знаніями. Если думаю, и простой зритель природы, котораго душа въ дружественной гарионіи съ твореніемъ Божіниъ наслаждается священнымъ умиленіемъ, взирая на небо, усъянное звъздами, и восилицаетъ съ Давидомъ: Небеса проповыдають славу Божію и о дылахь рукь Іло выщаеть твердь. День дню перемичаеть слово, и нощь нощи открываеть познание. Нъть языка и нъть наръчія, на которомь быль бы не слышань голось ихъ. Звукь ихъ проходить по всей земли, и слова ихъ до предълова вселенныя (Псал. XVIII, 2-5). Ісюва Господь нашь! Какь величественно имя Твое по всей земмь! Ты вознесь величие Свое превыше небесь. Когда взираю на небеса Твои, дъла Твоихъ перстовь, на луну и звызды, которыя Ты поставиль: то, что есть человькь, что Ты помнишь Его? И что есть сынь человьческій, что Ты постыцаешь ею? (Пс. VIII, 2-4, 5). Если, говорю. сін гармонія міровъ слышить и тоть, кто геометрін не учился, и восхищается, кого Пиоагоръ не приняль бы въ школу свою. и тоть, имъя правое сердце, можеть чрезъ разсматривание тварей, видъть невидимое Божіе, Ею въчную силу и Божество (Рим. 1, 20), и удивляться: то сколь возвышенныхъ и смиренныхъ, благороднъйшихъ и блаженивищихъ утъщеній исполнены чувствованія мудраго, созерцающаго діла и уставы Божін въ естествъ умомъ, просвъщеннымъ религіей и наукой? — Обозръвая сокровища анатомического кабинета, мы смотрели съ чувствомъ благоговънія на младенца въ утробъ матери, какъ бы висящаго тамъ въ колыбели, сотканной рукою чудной художницы — премудрости Божіей; но мы видели только слабое, хотя при всемъ томъ достойное удивленія, подражаніе въ произведеніи человъческого искусства; потому что и мать и младенець адебастровые, если не мраморные. Впрочемъ, когда профессоръ (г. Аристовъ) изъясняль намъ организмъ человъческій, тогда все, о чемъ онъ ни говориль, надлежало видеть въ натуръ; и тело мужское передъ нами лежало, постепенно разсъкаемое и наконецъ чрезвычайно обезображенное. Воздухъ и безъ того въ этой палать, называемой театромъ анатомическимъ, всегда представляеть для обонянія запахъ тавнія, а теперь съ этимъ сираломъ соединяинсь виды самые отвратительные и я, чтобы подкрыпить нервы и отбить одно зловоніе другимъ, понюхиваль asia foctida. Воть какъ справедива пословица: "охота сильнъе неволи". Но за всъ 30\*

непріятности и оскорбленія чувствъ ны были щедро награждаемы умственными удовольствіями. Сухой ли черепъ головы человъческой мы равсматривали и видели знаменіе креста въ соединеніи швовъ его; или мозгь и въ мозгу (видели) то самое место, гдъ знаменитый Декарть поставляль престоль души, и на томъ мъсть Богь въдаеть по накой физической надобности находящіяся песчинки, которыя напоминають о Божественномъ изреченія: "ты персть и въ персть обратишься", и о молитва Моисея въ псалив 89, гдв сказано: "Ты возвращаещь человека въ тленіе и говоришь: возвратитесь сыны человаческіе!!"--Или стольпрочную и столь нежную и столь верную камеръ-обскуру нашего глаза мы разсматривали, или ухо и въ ухв три косточки: стремя, сущее стремя, молоточекъ, навовальню; или тонкія, бълыя ниточки: нервы-первые исполнители и орудіе мыслей и вельній души; или артеріи, несущія по всему твлу, изълегнихъ и сердца, прасную провь, весь организмъ возстановляющую и питающую; наи вены, наполненыя мутною, нечистою кровію, которая, снизу восходя вверхъ чревъ сердце въ легкія, тамъ, посредствомъ дыханія, получаеть свыше очищеніе воздухомь, удобреніе, преображеніе въ хорошую вровь праснаго цвёта, опять сверху идущую винаъ артеріями и опять винау осеверняющуюся и опять вверхъ восходящую венами, для удивительного возрожденія въ легиихъ. Мы были также въ зоологическомъ кабинеть, водили меня и въ ботаническій садъ и показывали гербаріи многіе; но не было времени учиться ни вообще естественной исторіи, ни въ особенности ботанияв. Впрочемъ я пользовался презанимательными и продолжительными бесёдами профессора ботаники, г. Корнуха-Троицваго; и еще чаще, такимъ образомъ, роскошествоваль у ректора университета г. Лобачевского, котораго умъ и даръ слова приводили меня въ удивленіе, и у доктора Фукса, въ которомъ не знаешь чему болъе удивляться: богатству ли познаній, или доброть сердца и веселому нраву на старости. Но если у этихъ особъ для меня пріятно было модчать и слушать, то нигдъ въ Казани не было такъ легко и свободно говорить о Божественномъ, какъ въ домъ Липуновыхъ, преданныхъ Господу Інсусу Христу и св. церкви Его. Изливая душу мою въ кругу сего семейства благословеннаго, я забывался и можеть быть утомляль собестдниковъ многословіемъ; а для меня, чтить болте распространилось сердце, твиъ болве сокращалось время; и часы мчались быстрымъ полетомъ. Но вотъ время летить и нынв, и память представляетъ многія требованія службы, которыя несомивнны, и соввсть въ колокольчикъ позваниваетъ, призывая въ благоразумію и порядку". — Затвиъ следуетъ письмо, въ которомъ онъ отказывается говорить о Кавани и предоставляетъ описать ихъ С. Г. де-Вальмонъ, которая была знакома и переписывалась съ Е. М. Заседко.

Такимъ образомъ мы ничего не знаемъ о. пути о. Макарія отъ Казани до Алтая и можемъ указать только на одинъ фактъ. подтверждающій его любознательность и разсказанный въ той же книжев "Странника" на стр. 211: "До какой степени о. архим. Макарій быль любознателень и не любиль останавливаться при встрвчаемыхъ на пути своемъ препятствіяхъ, это можно отчасти видъть изъ следующаго разсказа, слышаннаго мною отъ И. А. Смирнова, служившаго въ пермской семинаріи во время провада о. архимандрита Макарія изъ С.-Петербурга въ Уладу въ 1840 г.: "Узнавъ что я землякъ его, говорилъ мив И. А., и преподаю между прочимъ физику, о. архимандритъ Макарій просилъ меня преподать ему несколько уроковъ изъ этой науки. Сколько н ни отговаривался, но наконецъ долженъ быль согласиться на его предложение: въ два, три приема и отчетливо, какъ мив казалось, объясниль ему согласно его желанію теорію о звукв. О. архимандрить однакоже не удовлетворялся моими объясненіями, возражаль мив и поставиль было меня въ затрудненіе. Къ счастію между разговоромъ наменнулъ онъ, почему такъ интересуетъ его учение физиковъ о звукъ, - и я вышель изъ того затрудненія, въ какое быль поставлень. Дело воть въ чемъ: не въ дальнемъ разстояніи отъ одного изъ становъ миссіи находилось, по словамъ о. архимандрита Макарія, большое озеро, примыкавшее одной стороною въ горъ съ пещерою, и изъ этого озера по временамъ исходили звуки. Суевърные туземцы, не умъя объяснить такое явленіе причинами естественными, полагали, что оно есть дъйствіе духа, живущаго въ озерв и требующаго жертвы, и не взирая ни на какія убъжденія со стороны о. архимандрита Макарія, оставались при своемъ мивніи: приносили озеру по своему обычаю жертвы. Я объясниль о. Макарію, откуда и накъ образуются звуки эти, и онъ успокоился.

Затвиъ о пути до Томска мы ничего не знаемъ, а писемъ С. Г. де-Вальмонъ намъ добыть не удалось. Извъстно только изъ письма самого о. Макарія къ Е. Ө. Н. (изд. 1851 г., стр. 145), что всё они благополучно добрались до Томска 8 іюня ввечеру. О. Макарій въ тотъ же вечеръ явился въ преосвященному томскому, а на другой день представлялась С. Г. де-Вальмонъ, "которая была обрадована благосклоннымъ пріятіемъ и разглагольствіемъ и получила святительское благословеніе на вступленіе въ богоугодный подвигъ сослуженія съ недостоинствомъ нашимъ при алтайской церковной миссіи".

По прівадв въ Томевъ о. Макарій узналь о кончина въ его отсутствіе старца Петра, который служиль миссіи съ ея основанія и о которомъ онъ не разъ упоминаль въ своемъ дневникъ и письмахъ. "Но вотъ и крестъ", пишетъ онъ (стр. 146), дстарецъ Петръ, лучшій сотрудникъ и другь мой искренивішій, съ которымъ свиданіе объщало мив столько утвшеній, скончался на третьей недълъ великаго поста. Поминая его и взирая на блаженное окончаніе житія его, чувствую побужуеніе подражать върв его и желаніе разръшиться оть узъ бреннаго твла и переселиться въ лучшій міръ, гдъ мив на сердце не приходило бы ничто, противное святости Божіей, какъ на сердце человъку не приходить и то, что уготоваль Богь любящимъ Его". — Этотъ старець Петръ Терентьевичь Лисицкій быль изъ государственныхъ крестьянъ Старо-Оскольскаго ужеда, попавшій въ Сибирь на поселение за то, что какимъ-то образомъ пропустиль въ ревизіи своего племянника. Выростивъ и устронвъ своихъ дътей, онъ собирался удалиться отъ мірской сусты въ монастырь, но попаль въ тюрьму и затемъ въ Сибирь. Грамотный и благочестивый, онъ пріютился при миссіи и неутомимо служиль ей до конца жизни. Онъ и въ церкви читаль, и хлебы пекъ, и за огородомъ ходилъ, и за нововрещеными наблюдалъ въ родъ благочиннаго, обходя всегда пъшкомъ ихъ жилища, какъ бы далеко они не находились. Когда онъ явился, "мы объяснились", пишеть о. Макарій, "и мив стыдно было устыдиться его оковъ, его темницы смрадной, его изгнанія, сего названія "несчастный", столь неприличнаго христіанину, который Бога благодарить и прославляеть о всемь. Разглагольствія съ онымъ старцемъ неръдко напоминають мнь о техъ утьшеніяхъ, которыя находилъ

я въ общении съ вами, незабвенные отцы и братія Глинскаго общежитія. Общежитіе у насъ и съ отцемъ Петромъ, который служить при миссіи изъ безкорыстнаго усердія, безъ жалованья, безпечально довольствуясь простою пищею и одеждою".

Вытхавъ 11 іюля изъ Томска, о. Макарій прибыль съ спутниками въ ночь на 20 іюля въ Майминскій станъ миссіи. Тутъ имъжь онъ радость по принесении съ давнокрещеными и новонрещеными инородцами, составляющими деревеньку Майму, Госноду Богу благодаренія о возвращеніи въ миссіи и по обозрѣніц миссін узнать, что о. Анастасій, замінявшій его во время отсутствія его, пріобръль еще 60 человъкь, соединившихся съ первовью. "Если сложить это число съ числомъ 477 прежде крещеныхъ миссіею и съ числомъ 25 крещеныхъ мною по возвращенін <sup>38</sup>), то получите число 562: небольшое количество, но оно даеть столько работы, что силь у насъ недостаеть для исполненія встать обяванностей и требованій службы по совъсти; посему я, еслибы и суетности своей угождать хотвль, то не имъль бы чъмъ потщеславиться предъ человъками, а предъ Господомъ Богомъ вругомъ въ долгахъ, въ неоплатныхъ долгахъ, и мысль о нихъ могла бы повергнуть меня въ отчаяніе, еслибы Сынь Божій не пришель спасти грашниковь и не сказаль мив, что Тоть, Кому я столько должень, Кому я не могу уплатить долговъ своихъ, есть Отецъ мой и все прощаеть мив, если я, чадо Его, и самъ прощаю всвиъ должникамъ моимъ"... Такъ мало о. Макарій ціниль труды свои. Въ Маймъ онъ долженъ былъ прожить нъкоторое время, прежде чвиъ перебраться окончательно въ избранный имъ станъ въ Улаль. ..., Пока дъвица Софія не осмотрълась на новомъ мъств пребыванія въ деревенька Майма, пока не завела маленькаго хозяйства въ домикъ своемъ, состоящемъ изъ двухъ комнатъ раздвленныхъ свиями, принадлежащемъ Миссіи, но поставленномъ за оградою миссіонерскаго стана, пока она не пріучялась нфсколько приготовлять оглашаемыхъ къ святому крещенію, пока не ознакомилась съ жителями деревни, пока не завязала первыхъ узловъ общенія христіанскаго съ благонравивними изъ тамошнихъ женщинъ, пока у нея не составилась неболь-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Письмо датировано 6 февраля 1841 г. Улала.



шая дъвичьи школа, -- я находился въ Майминскомъ станъ Миссін; а потомъ, оставивъ тамъ о. Пареенія и бр. Артемія (Ловицкаго?), перевхаль въ селеніе Улалу (отъ Маймы до нея версть восемь), и здёсь доныне живу, посёщая по временамъ станъ Майминскій, чтобы взглянуть на состояніе и занятія братьевъ и сестеръ. Ибо кромъдъвицы Софіи служитъ при Миссін одна преклонныхъ къ старости леть вдова Прасковья, -мачиха бр. Стефана (Ландышева), - того самаго, о которомъ я говорилъ въ началъ письма. Надобно вамъ сказать, что этотъ добрый человъкъ вступилъ въ составъ нашей Миссіи въ 1836 г., родина его въ нижегородской епархіи, онъ сынъ діакона, матери лишился въ младенчествъ; отецъ же его, не знаю по ванимъ случаниъ посланный въ Сибирь, поселился въ Томскв и тамъ вступиль во второе супружество. Но вогда настала зима его. т.-е. старость, тогда вздумалось ему вызвать въ себъ изъ епархін нижегородской сына, уже кончившаго учебный курсъ въ семинаріи. Добрый юноша, ни на что несмотря, летить въ Сибирь послужить родителю въ старости, разделить горькую участь его. Здёсь онъ получаеть чрезъ епископа указаніе вступить въ алтайскую миссію и последуеть оному безъ сомненія. Въ 1838 г. самъ епископъ представлялъ ему учительское мъсто въ томскомъ церковномъ училищъ съ хорошимъ жалованьемъ; но онъ такъ уже прилъпился къ Миссіи, что не хотълъ оставлять ея и отказался отъ всэхъ удобствъ и выгодъ, чтобы служить Господу при возрожденіи человіческих душть въ візчную жизнь, и донынъ совершаеть сіе служеніе съ примърнымъ усердіемъ, имън благопотребныя къ тому способности, знанія, дарованія, нравы и правила. Что приковало его къ службъ, въ которой онъ имълъ многія скорби, особенно въ первые годы? Что кромъ воли Божіей, которая является любовію къ твари, когда сія покоряется, предветь волю свою Творцу, въщающему: "сынъ мой! дай мив сердце твое"! Въ 1838 году бр. Стефанъ убъдиль отца своего переселиться къ намъ въ деревию Майму; но чрезъ годъ старецъ скончался и вотъ какими путями встуцили въ Миссію сынъ его и вторая жена его. Старица Прасновья печеть хаббы на братьевъ, живущихъ въ наиминскомъ станъ, начальствуеть въ богадельне и на часть ен перепадають дела послушанія довольно черныя, которыя она обрабатывала донынъ съ достохвальнымъ терпвијемъ и усердјемъ: напримъръ вскорв по возвращени моемъ сюда вступила въ богадъльню одна вдова изъ числа нововрещеныхъ въ бользии, которан была и опасна и отвратительна, вивств съ младенцемъ своимъ, который также быль болень и весьма жалокъ. Старица не возгнушалась обмывать въ банв и мать и детище, и Господь благословиль трудъ человъволюбія и послушанія, такъ что вдова и дитя ея теперь здоровы и какъ бы переродились. Богадъльня еще далъе отъ ограды миссіонерскаго стана нежели домикъ, въ которомъ жительствуеть девица Софія, и состоить, какъ и сей, изъ двухъ покоевъ раздъленныхъ сънями, съ тою разницею, что эти покои пространные комнать дввицы Софіи. Ревностные труды и сей благородной сестры донынъ явно содъйствовали въ успъхамъ служенія Миссіи въ здешнемъ краю. Она помогаеть больнымъ, при помощи Божіей, иногда аллопатическими, а преимущеотвенно гомеопатическими лакарствами, старается путями привътливаго обращения съ девицами, вдовами и замужними женщинами распространять между ними познаніе истинъ евангельскихъ, приглашаеть ихъ въ домикъ свой по вечерамъ и преимущественно субботнимъ, и въ сихъ собраніяхъ читаетъ имъ святое Евангеліе и разныя нравственно-духовнаго содержанія внижицы; читаеть новокрещенымъ и оглашаемымъ женщинамъ написанное на татарскомъ языкъ краткое изложение учения христіанской въры и пріучаеть ихъ въ модитвъ и труду, раздаеть имъ волну и лёнъ чтобъ пряди, потомъ береть у нихъ пряжу и холстомъ за нее плятить имъ, а другимъ ради Христа помогаеть и туне съ благоразуміемъ, между тэмъ учить дввочекъ грамота и въ числе ученицъ ен находится дочери новокрещенныхъ, а некоторыя изъ нихъ и живуть въ ел доминь; посль чтенія дввочки учатся пъть церковные гимны и другія духовныя пъсни и зна-. комятся съ первоначальными ариометическими соображеніями по пальцамъ. Перевхавъ на Уладу, я переводиль съ россійского нарвчія на телеутское или псалны, или первое посланіе Іоанново, или избранные вообще изъ Священнаго Писанія тексты въ систематическомъ порядкв, или молитвы въ пользу новокрещеныхъ. Кромъ Маймы, выважалъ только разъ въ другія селенія, и въ одномъ изъ нихъ приводилъ два семейства татарскаго племени въ союзу съ церковію Христовою внушеніемъ ученія

евангельского п крещеніемъ. Въ другія времена посъщали нововрещеных о. Анастасій, о. Паросній, о. Василій; но о. Анастасій быль приставлень къ Миссін только на время путешествія моего въ Петербургь и потомъ возвратился въ Томскъ, гдъ онъ имъетъ должность казначея при епископскомъ домъ. Въ обоихъ станахъ Миссін продолжалось общественное богослуженіе и совершеніе литургіи, обученіе мальчиковъ грамотв, наставленіе новопрещеныхъ и оглашаемыхъ, разнообразное вспоможеніе больнымъ и бъднымъ тэми способами, какіе Миссіи поручаются церковію. Но я лично обученіемъ мальчиковъ не занимался, а сотрудникамъ предоставляль тоть трудь, для вотораго не имъю ни силъ, ни времени. Они же приготовляли пищу и вообще завъдывали экономією". Мы нарочно привели цъликомъ эту часть общирнаго письма о. Макарія къ великосвітской дамъ. Это единственный, сколько намъ извъстно, случай изъ его переписки, где онъ довольно подробно излагаеть деятельность миссіи после своего путешествія, именно съ пелію после неудачи съ его воззваніемъ привлечь средства для дальнейшаго развитія дъятельности миссіп среди инородцевъ. "Покоривище прошу васъ", — продолжаеть онъ, — "позволять всякому читать мое письмо, кому только будеть благоугодно знать о теперешнемъ состояніи церковной алтайской миссів. Богъ вездівсущій да возглаголеть за насъ живымъ и дъйственнымъ словомъ Своимъ въ сердцв всякаго благотворно содъйствующаго намъ въ служеніи, принадлежащемъ всей церкви! Но молитесь за насъ, святые о Христв Інсуст братія и отцы, дабы кому-нибудь изъ насъ не остаться въ числе мномих, которые некогда скажуть Судін: Господи! Господи! не въ Твое ли имя мы пророчествовали и т. д., и которымъ будеть объявлено отъ Него:  ${\cal H}$  никовда не зналь вись: отойдите от Меня дплающе беззаконев. О томъ, какое значеніе для миссіи имъли пособія частныхъ лицъ, мы находимъ свидетельство не только въ показанномъ выше письмъ къ о. Манарію митрополита Филарета, интересовавшагося суммой сбора въ пользу миссіи, но и въ исчисленіи ея средствъ членомъ Томскаго Губернскаго Статистическаго Комитета, протоіерея В. Вербицкаго, который говорить: "о. архиманарить .Макарій путешествіемъ своимъ въ С.-Петербургъ и Москву, равно записками своими о миссіонерскихъ действіяхъ и письмами въразнымъ лицамъ вызвалъ уже частную благотворительность въ миссіи, находившейся тогда въ самомъ бъдномъ положеніи и по недостаточности средствъ не могшей иначе существовать. какъ на правилахъ строгаго общежитія. Никому изъ служащихъ тогда овлада не было; но нужды важдаго, по распоряженію начальника Мисеін, удовлетворялись самымъ скуднымъ образомъ. Для служащихъ въ то искусительное время мало было безкорыстія, но требовалось еще самоотверженіе: ито не имвль этого качества, необходимаго для миссіонера, тотъ выходиль изъ Миссін (Пам. вн. томсв. губ. 1885, стр. 218)". Мы уже выше указывали на нищенскія средства Миссін, приводя письмо о. Макарія въ Е. О. Н., въ воторомъ онъ выражаеть признательность за присланную имъ десятирублевую ассигнацію (Письма 1851, стр. 120). Да и какъ могло быть пначе, когда изъ разныхъ суммъ св. Синода правительство съ 1830 по 1837 гг. отпускало Миссіи только по 10 0 р. ассигн. въ годъ, а съ 1837 по 1844 гг., т.-е. до самаго увольненія о. Макарія, — ежегодно по 571 р. 41 к. сер.; частныхъ же пожертвованій до 1840 года было мало и самыми видными были: крестьянина А. М. Щетинина 334 р. 92 к. ассигн. и инородца К. Е. Параева 323 руб. 55 коп. ассиги. на постройку церкви; П. К. Фролова — оловянные сосуды для употребленія при совершеніи литургів; академива Мягкова-походный иконостась съ иконами его кисти и ректора петербургской семинаріи, архимандрита Аванасія — восемь томовъ "Твореній св. Тихона", епископа воронежскаго. Между твиъ какъ кромъ расходовъ на болве чвиъ скромное содержаніе братій Миссін, и то еще за отказомъ о. Макарія, довольствовавшагося магистерскимъ окладомъ, необходимы были расходы на помощь бъднымъ изъ новокрещеныхъ и на призръніе сиротъ безпріютнымъ, -- какъ мы видвли изъдневника и писемъ о. Макарія. Для техъ, которые найдуть страннымъ, что въ числь жертвъ значится и такъ мало стоющіе оловянные сосуды, мы сважемъ: пзъ писемъ о. Манарія видно, что были жертвуемы и серебряные отъ митрополита Филарета и еще отъ одного лица; но о. Макарій находиль это роскошью, не совстив сооббразною и соотвътственною съ окружающею средой и даже не совствить безопасною среди разнообразных инородцевъ.

Устроившись въ Улаль, и предоставивъ часть трудовъ своихъ по миссіи своимъ сотруднивамъ, не безъ внимательнаго и зоркаго за ними наблюденія, - о чемъ свидетельствують многочисленныя письма его къ нимъ (изд. въ 1860 г.), — о. Макарій могъ съ большею свободою предаться своимъ ученымъ занятіямъ. Уподобляя свои свъдънія по знакомству съ мъстными нарвчіями, какъ мы читаемъ въ его дневникв, оъ "сумою нищаго", о. Макарій избраль какъ наиболье употребительное теленгутское, составилъ лексиконъ до 300 словъ и перевелъ на теленгутское нарвчіе почти все Евангеліе, многія мвста изъ апостола, все первое посланіе Іоанново, многія церковныя п'всни и псалны, исторію Іосифа по тексту Библін, избранные тексты изъ другихъ внигъ Священнаго Писанія, краткую Священную Исторію, краткій Катехизись, огласительное поученіе, Сумволь віры, десять заповъдей съ толкованіемъ на нихъ, Молитву Господню и другія молитвы и вопросы при испов'вди и врещеніи. "Взирая на огромныя тетради переводовъ его на языкъ алтайскихъ инородцевъ, нельзя не удивляться его неутомимой дъятельности", говорить о. Вербицкій въ своемъ описаніи перваго перевода алтайской миссіи (пам. кн. томск. губ. 1885). Но, отдавая справедливость трудамъ о. Макарія, о. Вербицкій при ихъ исчисленім прибавляеть: "все это требуеть пересмотра и исправленія, особенно переводы, сдъланные о. архимандритомъ Макаріемъ въ началь служенія его въ Алтав, когда въ сумь его еще не было сдвлано строгой влассифиваціи разныхъ подаяній". О върности этого замвчанія судить не приходится, пока "огромныя тетради переводовъ о. Макарія на явыкъ адтайскихъ инородцевъ", служа подспорьемъ для его преемниковъ, не сдълаются достояніемъ печати и гласности и не подвергнутся суду лицъ вомпетентныхъ. Мы замътимъ только почтенному члену томскаго губернскаго статистическаго комитета, и то не во гиввъ ему, что не мъшало бы, цитируя о. Макарія, держаться строже текста его какъ въ письмахъ, такъ и въ дневникъ. Сличая текстъ послъдняго въ памят. кн. томск. губ., 1885, съ текстомъ напечатаннымъ въ "Пам. Труд. Благ. Русск." и "Христ. Чтен." за 1836, 1837, 1838 1843 гг.. мы нашли, что въ текств дневника въ Пам. кн. томск. губ. есть пропуски, перестановка и даже замъна нъкоторыхъ словъ другими. Который тексть върнъе, мы судить не можемъ,

не видъвъ рукописи о. Макарія; но что разница есть, это върно-Мы свлонны скорве вврить тексту, приводимому о. Вербицкимъ, такъ какъ у него въ рукахъ были въроятно подлинныя записки о. Макарія; но не мѣшало бы о. Вербицкому подтвердить это оговорной съ своей стороны въ виду разницы съ текстомъ-"Христ. Чтен." и "Пам. Труд. Благ. Русск.". Приводя слова о. Макарія изъ письма (ч. 2, стр. 62), относящіяся до цифры новообращенныхъ до 1841 г., т.-е. 562, о. Вербицкій относить ихъ въ цифръ 1844, т.-е. до 675 новообращенныхъ. Хотя значеніе словъ о. Макарія отъ этого не умаляется, а еще увеличивается, но magis amicus veritas. Жаль также, что о. Вербицкій, указывая на цифры новообращенныхъ, удовольствовался только повазаніемъ отдельно мужскаго и женскаго пола, и не указаль сколько изъ язычниковъ, сколько изъ магометанъ, сколько изъ евреевъ: что важно не только въ статистическомъ, но и въ политическомъ отношеніяхъ. Къ ниргизамъ въ Кувнецкій округь не позволили тхать о. Макарію для проповъди христіанства, а мудлы проникли туда и безъ дозволенія и омусульманили виргизовъ. Во всякомъ случать почтенный трудъ о. Вербицкаго по описанію перваго періода алтайской миссіи и собранію біографических св'явній о ея основатель заслуживаеть полной и глубокой признательности. Кром'в указанныхъ трудовъпо переводамъ на теленгутскій языкъ о. Макарій продолжалънеутомимо не смотря на претерпънныя неудачи заниматься переводомъ Библін съ оригинала на русскій языкъ. 26 декабря 1840 г. обратился онъ въ св. Синодъ съ донесеніемъ или съ посланіемъ, какъ о. Макарій выражался, разсказывая намъ личноо томъ впоследствии 33). Онъ началь съ того, что сказаль, что имъвъ радость пріобръсть переводъ ветхозавътныхъ книгъ протопресвитера Павскаго и свъривъ его съоригиналомъ еврейскимъ, онъ исправиль и свой переводъ вниги Іова и Исаіи. Представдяя эти двъ книги въ исправленномъ имъ переводъ съ еврейскаго и сказавъ, что библейское общество дъйствовало иногданеумъренно, о. Макарій, убъжденный въ "необходимой благопотребности для церковной Миссіи и вообще для Россійскаго на-

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Напечатано въ «Чтен. въ Ими. Общ. Ист. и Древн. Росс.» 1862 г., кн. 3, смъсь, стр. 167—178.



рода полной Библіи на россійскомъ нарвчіи въ переводв съ оригиналовъ", просиль св. Синодъ принять въ соображение его письма къ Государю Императору совонупно съ изложенными имъ нынъ мыслями о переводъ полной Библіи съ оригиналовъ на русскій языкъ. "Благотворно и достохвально изданіе "Твореній св. Отцовъ" на чистомъ русскомъ языкъ", — писаль о. Макарій, — "но св. отцы отсылають насъ въ Св. Писанію, которое все богодужновенно и полезно для обличенія, для исправленія, для наставленія въ ученія, для праведности, чтобы совершень быль человъкъ Божій, ко всякому доброму двлу пріуготовленъ (2 Том. III, 13—17)"... Развивая далъе мысль и указавъ на то, что какъ апостолы такъ и пророки проповъдывали и пророчествовали не отъ человъческой мудрости и не по произволу человъческому, а будучи движимы Духомъ Святымъ, о. Макарій спрашиваеть: "отчего же такая недовърчивость къ пророкамъ, что имъ воспрещается говорить къ нимъ на томъ языкъ, на которомъ пезволяется говорить св. отцамъ и на которомъ апостолы столь прекрасно благовъствовали намъ истины Новаго Завъта, высшія нежели ученіе Ветхаго?"... У многихъ, и даже между миссіонерами и приходскими священниками, бываеть мало времени для многаго чтенія. "Твореній св. отцовъ такъ много, а Библія одна, одна для всехъ, и въ ней одной все, и всв могли бы находить время, по врайней мъръ для русской Библіи, по которой было бы удобиве, нежели по славянской, умудряться во спасеніе върою во Христа Ін-. суса"... Увазывая, что убъжища въ мравъ ищуть только заблужденія и злые замыслы и двянія, а редигія Інсуса Христа сама свъть и не боитси свъта, о. Макарій говорить: "доколъ съ таною заботливостію будуть содержать Библію Ветхаго Завъта въ неудобопроницаемой для многихъ мрачности по многимъ мъстамъ, дотогь святелямь плевель легко будеть, ухватывансь за некоторыя изреченія, беззаконно вырванныя, беззаконно приложенныя ими въ любимымъ мифијямъ лживымъ, увфрять дегкомысленныхъ, будто правители церкви отчасти нарочно укрываютъ отъ народа свидетельство истины, отчасти сами не видять ихъ и будто последують темъ законникамъ, которые, взявши ключъ разуменія, и сами не входили и не пускали желавшихъ войти (Лук. XI, 52)... если мы въруемъ "въ Дука Святаго, глаголав-

шаго пророви" на живомъ языкъ пророковъ и народа еврейскаго, а сами не хотимъ, чтобы русскій языкъ быль языкомъ пророковъ и духа пророчества, то одни изъ насъ, не желая противиться Духу Святому, не сами ли себъ противоръчать, а. другіе, не противоръча самимъ себъ, не упорствують ли противъ Святаго Дука?"... Затвиъ о. Макарій переходить въ угрозамъ. "Припоминаю, что послъ великаго наказанія и великаго набавленія, которое Господь послаль людямъ своимъ въ 1812 году, появились на живомъ, народномъ понятномъ для всёхъ языкь Новый Завыть и псалтирь и готовы были явиться Моисей и всь пророки, но вдругь все сокрылось и стало темно. Всв пророчества ветхозавътныя на русскомъ языкъ ходять между немногими въ рукописяхъ; а все пятокнижіе Моисеево, переведенное на чистый русскій язывъ съ еврейскаго, у премногихъ особъ лежить въ простомъ свладочномъ мъстъ, та святая и страшная внига Закона Божія, которая лежала въ ковчегь завъта Ісговы во Святомъ Святыхъ и которую читали предъ всёмъ Израилемъ въ слукъ всего народа, не исключая женъ, дътей и пришельцевъ! Неужели слово Божіе въ облаченіяхъ славянской буквы перестаеть быть словомъ Божіниъ въ одъянін россійскаго наръчія?" Въ несчастныхъ событіяхъ, постигшихъ Россію, онъ видитъ гиввъ Божій за прекращеніе перевода и изданія слова Божія на русскомъ языкъ. Перечисляя постепенно бъдствія и заканчивая араратскимъ землетрясеніемъ, спрашиваеть: "что говорять подземные удары Божіи, совершившіе столь ужасное превращеніе? То же что самосущее слово Божіе, поставившее Арарать, столько . въковъ державшее и нынъ опрокинувшее его, выражаетъ и объясняеть человъческими словами: "думаете ли вы, что сім галилеяне были гръшнъе всъхъ галилеянъ, что они такъ пострадали? Нъть, говорю вамъ; но если не покаетесь всъ, также погибнете (Лук. XIII, 3, 5). Между тымъ, чтобы разные виды благополучія общественнаго не вводили насъ въ самопрельщение, Спаситель увъряеть насъ, что все это одинъ навозъ, которымъ провидение Божіе окладываетъ древо народной жизни, чтобы оно принесло шлоды достойные покаянія (Лук. III, 8)"... "Святьйшіе о Господъ отцы и пастыри россійской церкви! Въ ожиданіи произведенія полной россійской Библіи въ переводъ съ оригиналовъ, пріемлю смъдость всепокорнъйше просить у вашего святъйшества для

алтайской церковной миссім десяти печатныхъ экземпляровъ пятокнижія Монсеева на россійскомъ нарвчін, надвясь, что еслы для здёшней миссіи ваше святёйшество соизволите сотворить сіе благодъяніе, то по крайней мъръ всъ епископы, ректоры и библіотеки семинарій и академій удостоятся сего благополучія. Если будеть благоугодно вашему святвиществу, чтобы преданы были печати сін священныя книги, которыя я нынъ представляю на россійскомъ языкъ въ исправленномъ переводъ съ еврейскаго, то всеповориваще прошу предать огню прежде мною представленныя сін книги въ рукописяхъ: въ случав печатанія нынвпредставляемых внигь повелеть, чтобы не показывали мосго имени и не означали алтайской церковной миссіи на заглавныхъ листахъ: ибо хотя я за учителемъ моимъ по еврейской Библіи следоваль какъ ученикъ, а не какъ невольникъ, и не все мивнія его приняль за самыя вірныя, но въ нівкоторыхъ мізстахъ удержался на другихъ основаніяхъ; и хотя при священномъ текств сихъ внигъ находятся у меня прежнія объяснительныя примвчанін, которыя также пересмотрвны и исправлены, однако поправокъ въ текств было такъ много, что переводъ, сдъланный мною, сталь уже не моимь. Усердно желаю, чтобы онь содьладся нашимъ"... 26 декабря 1840 г.

Ожиданія о. Маварія и на этоть разъ не оправдались. Его краснорвчивое посланіе Св. Синоду, не безъ тонкихъ и маткихъ намековъ по адресу лицъ, не допускавшихъ появленія ветхозавътной Библіи на русскомъ языкъ, вызвало опредъленіе: 1) что архимандритъ Макарій, употребляя предъ Святвишимъ Синодомъ настояніе о продолженія перевода Священнаго Писанія на русское нарачіе, преступаеть предвлы своего званія и своихъ обязанностей, и тъмъ болъе, что входить въ сужденія, несогласныя съ рашениемъ уже принятымъ по сему предмету высшею властію; 2) что неосмотрительная ревность его основывается на погрешительномъ мненіи, будто церковь россійская не имъетъ всего Священнаго Писанія на природномъ наръчін россійскаго народа, тогда какъ она имветь оное на природномъ славяно-русскомъ языкъ, который употребляется и въ цервовномъ богослужения и на которомъ и, простолюдины Свяшенное Писаніе читають и разуміноть, и нівкоторые даже охотиве читають, нежели въ переводв на новорусское нарвчіе;

Digitized by Google

3) что разсужденія архимандрита Макарія, въ которыхъ онъ разныя бъдствія представляеть какъ бы наказаніемъ за неисполненіе его мысли — преложить все Священное Писаніе на новое русское нарвчіе, сколько неосновательны и нельпы, столько же несообразны и съ должнымъ повиновеніемъ къ постановленной отъ Бога власти и съ духомъ смиренія, въ противность которому онъ поставиль себя непризваннымъ истолкователемъ судебъ Божінхъ 34); и потому преосвященному томсному поручить вызвать архимандрита Макарія въ архіерейскій домъ и вразумивъ его о вышесказанномъ, внушить ему, что онъ за свой дерзновенный и нетерпимый поступокъ подлежаль бы строгой ответственности по силв 55 правила святыхъ апостоловъ, еслибы Св. Синодъ не взиралъ на него съ снисхожденіемъ, по уваженію къ людямъ, которымъ онъ приносить и еще можеть принести пользу миссіонерскимъ своимъ служеніемъ. Для таковаго вразумленія удержать его въ архіерейскомъ домъ оть трехъ до шести недвль, смотря по надобности, и для очищенія совъсти его отъ поступка, несообразнаго съ смиреніемъ и съ долгомъ подчиненности, назначить ему молитвенную эпитимію съ поклонами по силъ и по усмотрънію преосвященнаго. Затвиъ отпустить его къ мъсту служенія съ подтвержденіемъ, чтобы данныя Богомъ способности и время употребляль на то служеніе, къ которому Богомъ же чрезъ власть церковную привванъ, и нотораго върное прохождение должно оправдать его предъ Богомъ и начальствомъ. Сіе служеніе призываеть его къ переводу Священнаго Писанія не на русское нарвчіе, а на языкъ инородцевъ, которымъ онъ проповъдуетъ".

Если взять во вниманіе, что въ определеніи этомъ выскавывается строгое порицаніе поступку о. Макарія, а затемъ въ концъ-концовъ назначается видимое мягкое возмездіе, которое

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Митрополить Филареть, переписиваясь съ архіеп. Тверскимъ Алексіемъ о переводѣ Св. Писанія, тогда уже разрѣшеннаго, приномнилъ черезъ 10 л. по кончинѣ о. Макарія его угрозу относительно запрещенія перевода. «Дѣло о переводѣ Св. Писанія не спѣшно идеть; но чтобы совсѣмъ остановлено было, я не слыхалъ. Впрочемъ наше время полно нэчаянностей. Дѣло Господне предадниъ въ руки Господни, и помолнися, да не будемъ наказаны за небреженіе о немъ, какъ думалъ нокойный архимандритъ Макарій», письмо митрополита Филарета къ арх. Тверскому Алексію (1883 стр. 170).

и на наказаніе или эпитимію не похоже, то нельзя не придти къ мысли, что и въ этомъ случав проглядываетъ воздействіе покровительства, которое ему постоянно оказываль митрополить Филареть, тогда еще присутствовавшій въ Св. Синодь. Не даромъ о. Макарій говориль, что наказаніе это онъ приняль за особую къ нему милость Божію. Налагая эпитимію на провинившихся священниковъ, обыкновенно ихъ по мъръ вины временно устраняють отъ священно-служенія, а о. Макарію напротивъ было вивнено въ обязанность служить ежедневно литургію отъ трехъ до шести недъль, чъмъ онъ былъ очень доволенъ и служилъ не только три, какъ предоставлялъ Св. Синодъ, но и всв шесть недъль пребыванія его въ декабръ 1841 и январъ 1842 г. въ архіерейскомъ домъ. Интересно, что о. Макарій собственноручно сделаль отметку въ своемъ послужномъ списке въ графе о наградахъ, что онъ былъ награжденъ тъмъ, что ему было приказано совершать литургію въ теченіе шести недвль въ архіерейскомъ домъ. Сверкъ того въ библіотекъ архіерейскаго дома. гат онъ подвергся задержанію, онъ нашель кромъ имъвшихся у него еще многія другія пособія: различныя изданія Библіи на еврейскомъ, на греческомъ языкахъ, дексиконы, комментаріи: что дало ему возможность успъшно продолжать дъло перевода Библін на русскій языкъ. Въ этомъ онъ видель промыслъ Божій, какъ сообщиль онъ намъ лично, въ откровенной бесъдъ по поводу перевода имъ Библіи. Къ этой беседе мы возвратимся еще впоследствіи.

Убъдись наконецъ изъ личнаго опыта, что дальнъйшее кодатайство его объ изданіи полной русской Библіи безполезно, о чемъ неоднократно говориль и писаль ему митрополить Филареть, принимавшій и самъ живое участіе въ этомъ дълъ, о. Макарій задумаль издать по крайней мъръ составленное имъ извлеченіе изъ книгъ Св. Писанія Ветхаго и Новаго Завъта, подъ названіемъ "Алфавить Библіи". Отославъ въ ноябръ 1841 г. эту рукопись въ князю Д. В. Голицыну, въ то время московскому военному генераль-губернатору, который самъ вызвался при отъъздъ о. Макарія изъ Москвы приходить на помощь въ нуждахъ миссіи, о. Макарій просиль князя поспъшить передачей этой рукописи въ цензуру церковную и затъмъ по напечатаніи ея выслать въ возможно большемъ числъ экземпляровъ на имя



о. Макарія въ Бійскъ для миссін. "Къ составленію сей внижки", инсаль о. Макарій, "быль я понуждень явною нуждою и моею и монкъ сотрудниковъ и возрастныхъ людей между новокрещенными: нбо для малолетных составлена мною азбука, въ которой помъщенъ краткій катехизись, состоящій также изъ однихъ текстовъ, и претвій модитвословъ; и сія азбува предана мною новровительству и попеченію высовопреосвящениващаго Филарета, митроподита московскаго, и всяхъ сосдовій царствующаго града Москвы, съ твиъ же открытымъ намвреніемъ и желаніемъ, съ вавимъ посланъ и Алоавить Библіи нь вашему сіятельству. Если въ симъ внижицамъ присоединать недавно вновь изданныя въ Москвъ "избранныя мъста изъ историчеснихъ внигь Ветхаго н Новаго Завъта", въ двукъ неижкахъ, которыя въ немаломъ числе прислать въ намъ уже просиль я одну изъ московскихъ госпожъ, то мы на русскомъ языкѣ представимъ новокрещенымъ уже весьма довольно всего такого изъ богодуховной Библін, что грамотные изъ нихъ должны читать, безграмотные слумать и все разуметь и помнить и въ жизни своей осуществиять мри Божіемъ благословенія. Впрочемъ я не однихъ инородцевъ новокрещеныхъ имълъ въ виду при составления сей книжки, но в сотрудниковъ монхъ по службъ при здъщней миссіи, канихъ нынв имбю и навіе могуть быть после, чтобы они имбли въ сей внижев предъ глазами основанія ученія о вфрв и жизни христіанина, которые призваны пропов'ядывать, чтобы видели и удобно изучали сін спасительныя истины въ той связи, въ ноторой онв одна другую подтверждають и объясняють и всею совокупностію и гармонією своєю благотворно двйствують на умы и сердца человановъ, какъ слова Божін. Но внупа съ ними и я имъю нужду обозръвать сін нереченія Духа Святаго, собранныя въ такомъ порядей; и это можеть приносить мив саможу пріятивищее и полезивищее утвшеніе". Затвив о. Манарій, не желая непріятностей для издателей другихъ вингь въ томъ за родв, изъявляеть готовность, чтобъ объ изданіи "Алфавита Библін" не было объявлено печатно въ журналахъ и въдомостяхъ, а чтобы все экземпляры были присланы въ миссію, которая получивъ даромъ, даромъ и раздавала бы ихъ и присововущиеть, что ивкоторые изъ новопрещеных в инородневъ коворять, читають и пишуть по-русски, что вместь об детьми

новокрещеныхъ учатся русской грамоть и дъти русскихъ дюдей, и что миссія необходимо должна дъйствовать и на русскихълюдей, "дабы они своими образами содъйствовали и миссіи въраспространеніи Евангелія между иноплеменными", и что мы, если Господь благословить, получивши отъ Москвы благотворительный печатный "Алоавить Библіи", немедленно начнемъприготовлять его къ печатанію на теленгутскомъ нарічіи, имъя наміреніе представить его въ семъ видъ начальству церковному"...

Князь Голицынъ препроводиль рукопись "Алеавить Библін", вивств съ письмомъ о. Макарія своему зятю, графу Протасову, оберъ-прокурору Св. Синода, который передаль ее ревтору С.-Петербургской духовной академіи, епископу Аванасію Дровдову на просмотръ и заключеніе. Епископъ Асанасій Дроздовъ, ближайшій совътникъ въ дъль преобразовательныхъ проентовъ графа Протасова, далъ о ней очень суровый, но не очень справедливый отвывъ, который вивств съ рукописью быль внесенъ 13 ноября 1842 года графомъ Протасовымъ въ Св. Сямодъ при предложенія графа. Въ то время преслідованія и гоменія по случаю появленія литографированнаго перевода Библін пр. Павскаго были въ полномъ ходу, и Св. Синодъ, усматривая, чтоо. Макарій приводить многія мъста Св. Писанія не по славенскому тексту, в по "произвольному" русскому переводу, 31 декабря 1842 г. опредълить оставить рукопись безъ всякаго употребленія и сдать для храненія въ сикодальный архивъ. Припомнивъ, что о. Макарію было уже сдълано вамъчаніе по поводу его перевода книгъ Іова и пророна Исаін, Св. Синодъ посладъ преосвященному томскому указъ вызвать архимандрита Макарія въ архіерейскій домъ и вновь подтвердить ему, что онъ время и способности свои долженъ употреблять на то служеніе, въ накому призванъ Богомъ чрезъ церковную власть, строго внушивъ ему, что если онъ и впредь будеть преступать долгь смиренія предъ церковною властію съ произвольнымъ объясивніемъ Св. Писанія и по таковымъ совершенно духовнымъ предметамъобращаться мимо духовнаго начальства нь постороннимъ властямъ, то за сіе подвергнется неминуемо законному взысканію. Причемъ преосвященному томскому предписывалось вообще: принять меры не наблюдению за действиями архимандрита Манарія и нъ "отилоненію его впредь оть неправильныхъ дѣйствованій".

Вынося терпъливо и съ свойственнымъ ему смиреніемъ вов эти неудачи, о. Манарій тэмъ не менъе не могь не ощущать всей горечи ихъ. Какъ испренно върующій, онъ искренно женать всеобщаго блага. Больше сея нисть любей, аще кио душу свою положить за други свок. Онъ постоянно и подагаль свою душу на пользу ближнему, не останавлявансь передъ какими то ни было препятствіями, неуклонно шель къ цвле служить блежнему.-- "Урокъ теритини, руководство къ тому, чтобы мы умъли смеренно и покорно отказываться даже отъ благословенныхъ утвиеній, пишеть о. Макарій (ч. 2, стр. 97)".-Какъ некренно върующій, онъ новаль и находиль утвиненіе въ въръ по духу Христову: но духь бодрь, а плоть немощна, и огорченія, подтачиван постоянно его и бевъ того слабый и бользиенный организмъ, все болъе и болъе ослабляли его силы, изнуряли его здоровье. Сознавая, что онъ уже не въ свлахъ болве съ тою же энергіей, какъ прещде, бороться съ разнаго рода препятствіями и д'вятельно продолжать замятія по миссін, о. Макарій въ 1843 году сталь просыться объ увольнени его изъ миссіи и о разръщени ему отправиться въ Герусалимъ, гдъ предполагалъ провести остатокъ жизни. Съ этой цваью въроятно онъ и вздиль въ Томскъ для объясненій. Такъ по прайней мізріз можно вакаючить изъ того, что въ числе писемъ его за 1843 годъ есть помеченыя месяцемъ маемъ на пути въ Томокъ, а 7 іюня и 3 іюля изъ самаго Томска.

6-го іюдя онъ уже принималь въ Маймъ преосвященнаго томскаго, который, обозръвая южную часть своей епархіи, посътиль и миссію и, какъ сейчасъ убъдимся, уже зналь о намъреніи о. Макарія.—"Онъ прівхаль на Майму 6 іюля подъ вечерь", пишеть о: Макарій въ С. Г. де Вальмонъ, покинувшей миссію (ч. 2, стр. 119), и служиль всенощную въ походной церкви, а на другой день совершиль божественную литургію, предъ которою быль окрещень нами одинь татаринъ, человъкъ молодой и равумный. Нъкоторыя изъ учениць вашихъ были причащены св. Таннъ Христовыхъ рукою святителя, а послъ литургіи были мною представлены ему для краткаго испытанія въ чтеніи, похвалены и получили съ архипастырскимъ благословеніемъ по

Digitized by Google

одной мелкой монеть серебряной. Въ тоть же день преосвященный совершаль литургію въ Уладинской походной церкви; и мижбыло тамъ хорошо, по милости Бежіей, не по достоинству. Послв объда преосвященному было угодио путешествовать на высочайшую изъ ближайшихъ въ Улагь горъ; пешкомъ шелъ в вверхъ и внизъ и будучи на самой вершинъ горы, благословилъ Алтай нашъ; а я то следоваль за нимъ, то опереживаль его, но только на лошади, пъшешествовать на такую пругизну не позволяла слабость груди и ногь. Въ тоть же день преосвященный отправился въ селеніе Алтайское; я проводиль святителя за Катунь, чрезъ которую переправлялись на паромв нарочно устроенномъ; тамъ я принялъ благословение его, и мы простились. "Помяните меня у гроба Господия", говориль преосвященный.—И такъ есть надежда, что меня пустять въ Герусалимъ? О, да исполнить ее пострадавшій за весь міръ Інсусь Христосъ!"... Надеждв этой не суждено было осуществиться: о. Макарій получиль разръшеніе на путешествіе въ Іерусалимъ лишь не задолго до овоей кончины. Св. Синодъ, увольняя о. Макарія изъ миссіи, опредълиль его настоителемь въ Оптинь монастырь близь Болхова, а разръщениемъ на путеществие въ Герусалимъ помедлиль. Замедлился нъсколько отъвадь о. Макарія и изъ миссім потому, что назначенный на мъсто о. Макарія, какъ "по старшинству такъ и по образованности и честному поведенио", на-чальникомъ миссіи іеромонахъ Паресній отказался отъ втой должности, а изъявявшій желаніе взять на себя эту должность инспекторъ калужской семинаріи, ісромонахъ Данішть не явился. Наконецъ послъ того какъ было предписано о. Манарію сдать имущество и дела миссін о. Стефану Ландышеву, а ему вступить въ управленіе миссіею, о. Макарій могь сбираться въ путь. Отвывъ о. Макарія о. С. Ландышевъ, котораго онъ цодготовляль къ миссіонерскому дёлу, ны уже знаемъ изъ письма (ч. 2, стр. 67).

Ознакомясь съ нравственными качествами молодаго семинариста С. В. Ландышева и его твердымъ намъреніемъ служить миссіп, о. Макарій старался всячески и подготовить его къ этому служенію, тъмъ болъе что имълъ въ виду, что Ландышевъ можетъ современемъ замънить его самого въ миссіи, что подтвер-



ждается письмомъ о. Манарія къ Ландышеву (ibid. стр. 178): "Весьма въроятно, что дъло послушанія и служенія церкви Христовой на моемъ мъсть не минеть васъ"... Видя, что молодой человыкь не способень къ жизни одинокой, монашеской, а имъетъ наклонность въ семейной, о. Макарій пріуготовиль въ немъ такого семейнаго миссіонера, какого предполагаль въ извіютномъ уже намъ проектъ "Миссіонерскаго Общества" и постоянно руководиль его даже издали. Когда С. В. Ландышевъ отправился въ 1842 г. по нуждамъ миссін и своимъ въ Москву, Нижній Новгородъ, Кіевъ, Екатеринославъ, о. Манарій писаль о немъ къ друзьямъ своимъ, поручая его ихъ повровительству, и часто нисаль ему самому, наставляя его. Давая ему советы въ обращени съ благотворителями миссіи, о. Макарій между прочимъ писаль ему (ib. стр. 179): "...Отнюдь не принимайте тона учительскаго, но дъйствительно старайтесь учиться у всякаго в все доброе перенимать"... Когда Ландышевъ женился въ Москвъ, избравъ себв въ спутницу сироту, о. Макарій писакъ ему (ib. стр. 181) ..., Въ семъ великомъ событи вашей жизни все меня обнадеживаеть и радуеть. Я совершенно согласень съ твиъ разсужденіемъ, по которому сердце ваше силонилось къ смиренной сироть; тымь легче для насъ почитать христівненія добродътели и достопиства въ ней, и тъмъ легче для насъ пребывать въ смиреніи и послушаніи и возвращаться на стези сіи после кратного самозабвенія: смиреннымъ же Господь благодать свою даруеть, а гордымъ противится"... О. Макарій не оставлять его совътами до конца жизни, переписывансь съ нимъ и изъ Оптиной пустыни. Въ заботахъ о немъ, когда Ландышевъ былъ въ пути, о. Макарій писаль къ своимъ друзьямъ о немъ такъ (етр. 192): ..., Сотрудника моего и върнаго друга и брата С. В. Ландышева, которому, по важнымъ требованіямъ службы и по собственной надобности его, позволено побывать въ Москвъ и даже въ Екатериносдавле, примите съ радупісмъ подъ кровъ свой благословенный, помогайте ему во всемъ, какъ бы мнв помогли..." Въ женъ священника Ландышева онъ видълъ женщину, способную посвятить себя темъ занятіямъ по миссіи, которыя онъ начерталъ въ своемъ проектъ для женскаго персонала "миссіонерскаго общества", темъ более, что на С. Г. де-Вальмонъ разсчитывать не приходилось. Въ письмахъ къ С. Г. де-Вальмонь и даже наставленіяхъ и совътахъ, которые она у него испращивала и по отбытіи изъ миссіи, слышится порой уже другой тонь, звучить другая нотка, совсьмъ не та, что въ письмахъ къ С. В. Ландышеву, на котораго онь твердо надъялся. С. Г. де-Вальмонъ покинула миссію въ 1843 году, хотя о. Вербицкій утверждаеть (Пам. кн. стр. 243), что онь служила миссія до 1844 года, но изъ письма къ ней [о. Макарія (ч. 2, стр. 120) видно, что она въ іюль 1843 г. была уже въ Свінжскъ, по пути къ Москвъ.

О. Ландышевъ быль сначала назначенъ временно управлять миссією, потому что только въ этомъ же 1844 году быль поставленъ преосв. Асанасіемъ Томскимъ во діакона и священняка, носяв того какъ на обратномъ пути изъ Москвы выдержаль въ Нижегородской семинаріи экваменъ по 1 разряду; да и преосвященному Аванасію хотвлось поставить начальникомъ миссін изъ монашествующихъ, какъ видно изъ писемъ митрополита Филарета въ о. Макарію по предмету выбора на его мъсто начальника миссіи,-при чемъ митрополить просиль ю. Макарія ужазать: "кого бы можно было представить къ употреблению въ сіе служеніе?" (Чт. въ Общ. Люб. дух. просв., стр. 104 и 105) Въ следующемъ 1845 году о. Ландышевъ былъ окончательно назначенъ по ходатайству о. Макарія чрезъ митрополита Фидарета начальникомъ Алтайской миссіи, что было конечно по сердцу о. Макарію, потому что митрополить Филареть (ib. стр. 105) писаль ему: "Въдомо да будеть вамъ, что священнять Стефанъ Ландышевъ назначенъ начальникомъ Алтайской миссіи. Св. Синодъ изволиль сказать, что сей священиять и ему извъстенъ и мною свидътельствованъ, что сдълано было мною въ донесеніи на указъ Св. Синода о избраніи начальника для сей миссіи. Надъюсь, вамъ пріятно будеть узнать, что труды ваши въ образованіи сего служителя цервви объщають не вратковременное плодоношение. При случат скажите ему, чтобы онъ внималь служенію своему и благоволеніе св. Синода и мое смиренное свидетельство потщился оправдывать. Господь да благословить его и его служение".

Такимъ образомъ о. Макарій могъ надъяться, что повидая съ прискорбіемъ Алтай, гдв желаль кончить свое земное странст-



вованіе и быть похороненнымъ, онъ оставдяеть издюбленное и устроенное имъ миссіонерское дёло въ надежныхъ рукахъ. До конца жизни не переставаль онъ заботиться о миссіи, переписывался съ о. Ландышевымъ, посылаль ему на нужды миссіи все что только могь собрать. Во 2 ч. стр. 185 есть письмо, въ которомъ о. Макарій христосуется съ о. Ландышевымъ: оно датировано 1 апр. 1847, следовательно, недёль за шесть до кончины о. Макарія.

Д. Фил-новъ.

## **АПОЛОГЕТИЧЕСКІЯ ИЗСЛЪДОВАНІЯ \*.**

## О происхожденіи солнечной системы.

Согласіе въ направленія движенія планеть указываеть на общее ихъ происхожденіе.—Взглядь Ляпласа на происхожденіе солнечной системи.—Отзыви выдающихся ученых объ этомъ взгляде. Причина, произведшая осевое вращение первоначального туманного шара.-Мивніе Шпилера о возникновеніи планеть. -Химическій составъ различнихъ планетъ. Теперешнее состояніе солица. Выводы изъ спектро-аналитическихъ и фотометрическихъ изследованій. Стадів развитія міровыхъ тіль.-Канто-Лапласовская теорія не требуеть необходимо прежняго расплавленно-жидкаго состоянія міровихь тіль; но такое состояніе очень вероятно. — Опыть Плато. — Недопустимость идеи о regressus in infinitum въ отношеніи Канто-Лапласовской теоріи.—Критика этой теоріи у астронома Фая.—

Собственная его космогоническая гипотеза. — Общій выводъ.

Согласіе въ направленіи движенія всехъ планеть и принадлещихъ къ нимъ спутниковъ 108), а равно и то обстоятельство, что экваторъ вращенія солнца почти совпадаеть съ поясомъ, который содержить въ себъ орбить планеть, привели французскаго астронома Лапласа къ предположенію общаго происхожденія всвую этихъ міровыхъ тель. Не можеть быть, чтобы такое

<sup>\*</sup> См. февр., март. и апрыльск. кн. «Прав. Обозр.» за текущій годъ.

<sup>108)</sup> Исключеніе составляють четыре спутника Урана и спутникъ Нептуна, которые вращаются около своей планеты не въ прямомъ направленіи, т.-е. не справа палево, какъ вращаются все планеты около солица и около своихъ осей, но въ обратномъ направленін, т.-е. слева направа (съ Востова на Западъ). Сf. H. Faye. Sur l'origine du monde. Théories cosmogoniques des anciens et des modernes. Seconde édition. Paris. 1885. P. 156. Араю. Общепонятная астрономія T. IV, crp. 398.

согласіе было діломъ случам, но его должно считать результа-

По вагляду Лапласа, всв основные элементы вещества, составляющіе нашу солнечную систему, ніжогда были соединены въ одинъ огромный туманный кли газообразный шаръ, размеры котораго превосходили предвам теперешней планетной системы. Атмосфера солица, говорить Лапласъ, первоначально простиралась за предвлы орбить всёхъ планеть и сжималась поотепенно, пока достигла теперешнихъ своихъ границъ. Въ первоначальномъ своемъ состоянім солеце походило на открываемыя телескопомъ туманности, состоящія изъ болье или менье блестящаго ядра, овруженнаго туманностью, которая, сжимаясь у повержности ядра, превращаеть его въ звъзду. Если заключить, по аналогія, что вев звъзды образовались такимъ образомъ, то можно вообравить себъ ихъ прежнее туманное состояніе, предшествуемое въ свою очередь другими состоянінми, въ которыхъ туманная матерія была все болье и болье разрыженной, между тымъ накъ ядро было все менъе и менъе блестищимъ. Танинъ образомъ, восходя настолько далеко назадъ, насколько можно, мы достигнемъ мысленно до туманности столь разраженной, что едва можно было бы подоврѣвать ея существованіе (une nébulocité tellement diffuse, que l'on pourrait à peine en soupçonner l'existence) 10%). Тяготъніе постепенно произвело понцентрацію элементовъ этой туманности, такъ что вознивла более плотная центральная масса или ядро, которое потомъ соормировалось въ наше нынышнее солнце. Это ядро, а вывоть съ нинъ и облегающая его туманная сфера, получило отъ навой-нибудь вижшней причины поступательное движение и въ то же время вращательное въ направленіи съ Запада на Востокъ вокругъ оси, воторая находится перпендикулярно въ средней плоскости планетныхъ путей. Вращеніе сообщию туманному шару форму влиптическаго сфероида. По мере того какъ эта масса постепенио сгущалась и вследствіе того уменьшалась въ своемъ объемъ, скорость ея вращенія напротивъ увеличивалась, а вивств съ нею и центробъжная сила. Усиленіе центробъжной силы на пе-

<sup>169)</sup> Exposition du système du monde. Par M. Le Marquis De Laplace. 5-e édition. Paris. 1824. p. 410-411.



риосрическихъ частяхъ экватора вращенія, гдв она составляла противовъсъ тяготънію и уничтожала его дъйствіе, низло своимъ последствиемъ отделение этихъ частей отъ остальной туманной массы. Возникло туманное кольцо, которое само по себъ продолжало вращаться около центральной массы, между твиъ какъ остальная туманная масса, скорость вращенія которой была меньше, продолжала сжиматься далье. Подобный процессь могь новториться нъсколько разъ, а потому могли образоваться новыя туманныя кольца. Это должно было происходить каждый разъ, какъ на экваторъ вращенія нарушалось равновъсіе между центростремительною и центробъжною силою, и последния брала перевёсь надъ первою. Если оторвавшееся кольцо силою пригаженія соединяло со своєю массою ближайшія из нему части туманной массы, то по причинъ ослабленія скорости вращенія притинутымъ частицъ и отъ дъйствія на нихъ центробъжной силы, а также веледствіе деятельности молекулярных силь, оно должно было потерять связь своихъ частей и распасться на късколько обложновъ, изъ которыхъ каждый продолжаль свое прежнее движеніе вокругь центральной массы. Но такъ какъ вившнія части кольца имъли большую скорость, чъмъ внутреннія, то вижсть съ тымъ каждый изъ нихъ получалъ вращение вокругъ своей оси въ направлении того же движения. Наибольший обломекь кольца могь притянуть къ себъ меньшів обломки в соединить ихъ со своею массою. Впрочемъ, возможно также и то, что отдельные обломки сохраняли самостоятельное сущеотвованіе; основаніемъ для такого предположенія можеть служить факть существованія такъ называемыхъ планетондовъ. Отделеніе новыхъ туманныхъ колецъ должно было прекратиться, какъ скоро центробъжная сила, вследствіе продолжавшагося сжатія ядра, болье не могла уже уничтожать собою действін тяготьнія. Но въ образовавшихся уже планетныхъ тупанныхъ массахъ могъ повторяться тоть процессъ, который обусловливаль возникновеніе волець, если данныя массы были такъ велики, что центробъжная сила на экваторъ вращенія должна была брать перевысь надъ тяготыніемъ. Обломки колець формировались означеннымъ образомъ въ самостоятельныя сфероидальныя массы, въ-родъ опутниковъ или лунъ, или же въ нъкоторыхъ случаяхъ кольца сохраняли свою форму, чему примъръ представляетъ

Сатурнъ со своими кольцами. Возможно однакоже, что эти кольца, взятыя отдъльно, состоять не изъ сплоиныхъ массъ, но именно изъ безчисленныхъ обломковъ прежнихъ самостоятельныхъ колець, следовательно какъ бы изъ множества спутниковъ, премежутки между которыми въ сравнени съ наждымъ отдадънымъ кольцомъ такъ ничтожны, что по причинъ громадности разстояния мы не можемъ замътить ихъ.

Воть существенные пункты составленной Лапласонъ гипотезав о происхождение солнечной системы 110). Уже ранве ивсколькоразъ были высказываемы взгляды, близко подходившіе къ той основной мысли этой гипотезы, которая поздиве получила болъе опредъленное теоретическое развите и болъе твердое обоснованіе у Канта въ сочиненія: "Исторія природы и теорія неба" 111) и потомъ особенно имежно у Лапласа въ сочинени, подъ заглавіемъ: "Изложеніе системы міра" 112). Милль видить въ Лапиасовскомъ вагияде более, чемъ только гипотеву. Этотъ ваглядь представляеть собою, какъ товорить Милль, примъръпрочно обоснованнаго завлюченія отъ существующаго въ настоящее время действія нь его прошлой причинь, и именно поизвъстнымъ занонамъ этой причины; онъ не заключаеть въ себъ другаго предположенія, кромъ того, что дъйствительно существующіе предметы повинуются законамъ, которымъ, какъ извъстно, подчинены всь земные предметы, имъ подобные 113).

Спенсеръ называеть гипотезу Лапласа со сыслей степени спроятного 114). "Основанная на законъ всемірнаго тяготвнія гипотеза туманныхъ массъ"—говорить онъ — "можеть считать

<sup>114)</sup> Научные, политические и философские опыты. Т. І, стр. 33.



<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>) Гипотеза эта изложена Лапласомъ въ послѣднемъ (VII) примѣчанія къ его цитованному выше сочиненію «Изложеніе системы міра». (См. 5-е изданіе, стр. 409 и слѣд.).

<sup>111)</sup> Kant. Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels, oder Versuch von der Verfassung und dem mechanischen Urspunge der ganzen Weltgebäuder, nach Newton'schen Grundsätzen abgehandelt. 1755. Иден, наложенныя въ этомъ сочинения, Кантъ впоследствии снова высказаль въ другомъ трактать, подъ заглавіемъ: Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseyns Gottes. 1763.

<sup>112)</sup> Exposition du système du monde, 1-e édition 1795.

<sup>113)</sup> Mill. System der Logik. Deutsche Uebersetzung von Schiel. I, 250.

своимъ прародителемъ великаго мыслителя, который установиль этоть законь 115). Человань, который придаль ей главныя очертанія, быль самымь неутомимымь, самымь осторожнымь и самобытнымъ астрономеческимъ наблюдателемъ новаго времени $^{116}$ ). И міръ еще не видаль болье ученаго математика, чимъ тоть человъкъ, который исходя изъ иден о разсъянномъ веществъ, стущающемся по направленію въ его центру тяжести, указаль на путь, которымъ могла бы произойти, въ процессв этого стушенія, взаимно уравновъшивающаяся группа солица, планеть и спутниковъ, подобная той группъ, къ которой принадлежить и вемля" 117). "Еслибы мы даже-продолжаеть Спенсеръ-имъли мело прямыхъ доказательствъ, говорящихъ въ пользу гипотезы туманныхъ массъ, и тогда въроятность ея истинности была бы велика. Собственное ен высокое происхождение послужило бы достаточнымъ основаніемъ для ея принятія, по крайней мірь предварительнаго. Но прямыхъ доказательствъ въ ея пользу вовсе не мало " 118). Выдающіеся представители христіанской апологетики также привнають высокое значение Лапласовской гипотезы. Бенеръ, авторъ "Космоса, или Библін природы", издагаеть въ своей книге эту гипотезу, какъ результать новыйчинсь изслыдованій 110). Ульрици замівчаеть, что она принята большинством естествоиспытателей 120). Въ подобныхъ же выраженіяхъ отвывается о ней и Геттингеръ 121).

По вопросу о причинъ, которая произведа вращеніе вокругъ оси первоначальнаго туманнаго шара, прежде всего представляется мысль о внъшнемъ толчкъ, который данъ былъ этому

<sup>121)</sup> Apologie des Christenthums. Freiburg im Breisgau. 1866. Bd. II. Abtheil. 1. S. 201.



<sup>115)</sup> т.-е. Ньютона.

<sup>116)</sup> Разумъется Вильямъ Гершель, которий въ содиненіи «Объ устройствъ неба» (Оп the construction of the heavens. 1785) изложилъ свои наблюденія надъ открытыми въ небесномъ пространствъ, при помощи его сильныхъ телеокоповъ, туманностями и вытекающіе изъ этихъ наблюденій выводи. Лапласъ впослъдствін ссилался на эти наблюденія (Сб. Exposition du système du monde, p. 395—396).

<sup>117)</sup> Намекъ на Лапласа.

<sup>118)</sup> Опыты. Т. III, стр. 213.

<sup>419)</sup> Космосъ. Спб. 1870. Кв. I, стр. 36-41.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>) Богъ и природа. Казань. 1867. Т. І. Отд. 2, стр. 257.

шару со стороны другой подобной же массы. Возражали, правда, что такой толченъ привель бы въ неправильное движение только рыхлыя разовянныя массы въ томъ месте въ которое онъ быль направлень, а не всю туманную массу приведа бы во вращение 123). Но это возражение вовсе не представляется серьезнымъ, въ виду того, что частицы туманной миссы, о которой идеть рачь, должны были соотавлять, всладотвіе значительной силы тяготелія, одно сплошное, хотя и рыхлое пелое. Экоцентрическій тодчекь, который привель бы въ движеніе больтую часть массы, здёсь не могь бы оогаться бевь последствій н для приой массы. Конечно, мыслимо также, что пращение оволо оси, о которомъ идеть рачь, при извастныхъ оботоятельствахъ было произведено притяжениемъ другихъ массъ, расположенныхъ вив туманнаго шара. Но вакъ бы мы ни предотавляли себв происхождение этого вращения около оси, Канто-Ланласовская теорія отъ этого не изміняется. Противъ объясненія, накое эта теорія даеть относительно возникновенія отдъльныхъ шарообразныхъ планетъ изъ туманныхъ колецъ, образовавшихея на виваторъ вращенія туканнаго шара, Spiller высказаль сомнъніе <sup>122</sup>), которое при ближайшемъ разсмотрініи названной теорін также не представляется неустранимымъ, котя при этомъ не должно упускать изъ виду, что отделившаяся уже отъ центральнаго тъла масса должна была оназывать извъстное вліжне на дальнъйшіе въ немъ процессы. Spiller дунаеть, что планеты вознивли изъ массъ, которыя после того, камъ центральное тело перешло въ огненно-жедное состояние, просто оторвались отъ него изъ области его экватора, гдв центральная села была наиболте слабою, а потомъ, волъдствіе вваимнаго притяженія частицъ своихъ собственныхъ маесъ, приняли шарообразную форму. Оторвавшілся массы должны были лететь такимъ образомъ далве въ міровомъ пространства, до тахъ поръ, пока ихъ центробъжная села не пришла въ равновъсіе съ тяготъніемъ въ центральному твлу. Тавія отдвленія нассъ должны были время отъ времени повторяться, потому что всявдетвіе продолжавшагося



<sup>122)</sup> Spiller, Ph. Die Weltschöpfung vom Standpunkte der heutigen Wissenschaft. Mit neuen Untersuchungen, 1868. S. 18.

<sup>123)</sup> Op. cit. S. 18.

стущенія, екорость вращенія и сжатіе массы постоянно возрастаки, и въ особенности тогда должны были повторяться, если на центральномъ твль, по причинь бливости къ нему какого-либо уже существовавшего тела, образовывались волны прилива. Отдъленіе важдой планетной массы отъ центральнаго тела изъ водны происходившаго на немъ прилива происходило только съ одной стороны, именно въ то время, когда прежде возникшая планета на своемъ эллиптическомъ пути наибелъе къ нему прибликанась. Отдівлялась не та волиа, которан находилась на противоположной сторонъ отъ планеты, но только обращения въ ней и сильнье его притягиваемая, если центробъяная сила этой волны достигала извъстной степени напряженія. Такъ, самая крайняя планета, Нептунъ отдълила отъ себя Урана, этотъ последній-Сатурна и такъ далве. Самъ Нептунъ могъ возникнуть нач чревъ простое отделение отъ центральнаго тела, когда последнее достигло достаточной спорости вращенія, или же подъ вліяніемъ другаго небеснаго тала, находившагося по бливости отъ центральнаго тала, тогда еще необывновенно далено простиравшагося. Это мийніе можно считать викоманівненіемъ Канто-Лапласовской теоріи.

Канто-Лапласовская теорія довольно простимъ образомъ объясияеть согласіе въ направленіи движенія принадожащихъ въ нашей солнечной системъ небесныхъ телъ. Она дветь объясненіе вообще и касательно отношеній между степенями плотности разныхъ планетъ. Внутреннія планеты (Меркурій, Венера, Земля, Марсъ) значительно плотиве, чемъ вившиня планеты; это нужно приписать главнымъ образомъ тому обстоятельству, что всявдствіе продоживвшагося сжатія туманняго шара, внутренніе его слои постоянно дължись плотиве въ сравнени съ вившними. Внутреннія планеты должны были пріобрести большую плотность танже и полому, что они образовались изъ колець болье плотной матеріи, между темъ какь вившнія планеты возникли изъ нолець, оторваниямся первоначально и потому менве плотныхъ. Напротивъ, объемъ этихъ последнихъ планетъ должевъ быль остаться большимъ, чемъ объемъ внутреннихъ планетъ, такъ какъ первоначально, безъ сомивнія, отрывались отъ вращавшагося туманнаго шара большія массы, чэмъ поздиве, когда онъ всявдствіе прогрессивнаго сжатія достигь уже большей



имотности, и частицы его массъ сильнее притягивались между, собою.

Въ отношение химическато состава различныхъ планетъ можно думать, согласно съ наложенной теоріей, что онв образовались нать однихъ и техъ же влементовъ вещества, хотя и въ различныхъ сочетаніяхъ и пропорціяхъ. Четыре внутреннія планеты, цаотности которыхъ не очень значительно разнятся между собою, межеть быть, образовались изъ однихъ и тахъ же основныхъ веществъ въ почти одинаковыхъ сочетаніяхъ. Напротивъ, сравиительно столь назначительная плотность вившинхъ планеть дасть основание предполагать, что онв состоять частию изъ другихъ, по крайней мірів гораздо меніве плотилки веществи. Впрочеми, отновительно различій въ плотности планеть можеть быть приведено еще другое объясненіе. Именно, можно думать, что вижлинимъ планетамъ, всявдствіе гораздо большей величины ихъ объема и обусловленнаго этимъ гораздо болъе медлениаго охлажденія, въ сравненіи съ внутренними цланетами, свойственна еще вначительно болже высовая температура и потому меньшая цьотность. Тоже самое въ особенности можеть имъть значение относительно солица, плотность котораго, какъ извъстно, гораздо менье плотности внутреннихъ планеть, между твиъ какъ по объему и массь оно далеко превосходить всв планеты, вижоть BRSTLIS.

Если составляющія нашу соднечную систему основныя вещества первоначально въ газообразномъ состояніи соединены были въ одинъ туманный шаръ, то отсюда легко объяснить переходъ отдълившихся планетныхъ туманныхъ массъ въ расплавленно-жижое и потомъ, вслъдствіе охлажденія чрезъ продолжавшееся лученспусканіе теплоты, въ твердое состояніе. Это согласно съ такъ называемымъ плутонистическимъ ваглядомъ на вознивновеніе и сформированіе нашей планеты, взглядомъ, по которому она нъкогда находилась въ огненно-жидкомъ состояніи. Но этотъ взглядъ не произошель непосредственно изъ Лапласовской теоріи относительно возникновенія солцечной системы. Основаніємъ для плутонистической гипотезы послужили главнымъ образомъ вулканическія явленія на землъ. Далъе, подтвержденіе ея видъли въ возрастающей по мъръ углубленія въ земную кору температуръ земли и въ противоположности между слоистыми и кристал-

дическими каменными породами. Витесть съ тъмъ указывали и на согласіе этой гипотезы съ Лапласовской теоріей. По этой послъдней, солнце, какъ ядро того громаднаго туманнаго шара, изъ оболочки котораго возникли отдъльныя планеты, можетъ быть, и теперь еще находится въ состояніи раскаленномъ и котому разръженномъ, между тъмъ какъ планеты болъе или менъе отвердъли, такъ что наша земля, напримъръ, только еще въ овоей внутренности, но все-таки на значительномъ протяженіи, находится въ расплавленно-жидкомъ состояніи.

По взгляду французского астронома Фая (Faye), теперешнее состояніе солица, двиствительно, должно быть газообразнымъ. Въ этомъ состояніи солице чрезъ лученспусканіе теряеть много теплоты и свъта, что будеть продолжаться въ теченіе неизивримаго времени, заключающаго въ себъ миллоны лътъ, такъ какъ громадный запасъ тепла, сосредоточеннаго въ солнив, котя и уменьшается чрезъ лученспускание, но потеря тепла на поверхности постоянно возмъщается благодаря направленнымъ вверхъ и виняъ теченіямъ, изъ которыхъ объясняются темныя и свётлыя пятна на солнце. Но постепенно изъ газообразнаго состоянія солице должно перейти въ расплавленно-жидкое, а потомъ-въ твердое. При этомъ лученспускание свъта и теплоты будеть продолжаться въ постоянно уменьшающейся мара, пока солнце не сдълвется наконецъ темнымъ міровымъ тъломъ съ отвердвиою повержностью 123). Впрочемъ, Фай думаеть, что гавообразному состоянію солица предшествовало еще другое состояніе, въ которомъ оно не могло посредствомъ лученспусканія давать ни интенсивнаго свёта, ни интенсивной теплоты. Разсеянныя прежде въ пространстве вещества соединялись главнымъ образомъ именно около центра, причемъ ихъ движеніе превращалось въ теплоту, которан была такъ значительна, что препятствовала соединенію атомовъ въ молекулы. Только уже потомъ, всявдствіе лученспусканія, сдвлались возможными молекулярныя соединенія атомовъ въ газообразномъ состоянія.

Согласно съ заключеніями, къ какимъ привель спектральный анализъ, основанный Буизеномъ и Kirchhoff омъ, солице окружено раскаленной аткосферой, которая содержить въ себъ раз-



<sup>· 123)</sup> Comptes rendus etc. 1865. Nr. 3 et 4.

личныя вещества въ виде пара, именно; водородь, желизо, кальцій, маркій (magnesium), натрій, хромъ и никкель, въ невначительномъ количествъ также барій, мъдь и цингь. Уже ранве приписывали солицу газообразную свётящуюся оболочку. Но существование названныхъ веществъ въ этой оболочев внервые было доказано только на основаніи спектральнаго анализа, который привель также къ объяснению темныхъ, такъ-называемыхъ Fraunhofer'овскихъ линій въ солнечномъ спектръ. Бълый солисчный лучь, который чрезъ щель наводится на степлянную вризму, какъ извъстно, раздагается на рядъ цветныхъ полосокъ, следующихъ одна за другою въ томъ же порядке, какъ и въ обыкновенной радуга, и образующихъ такъ-называемый солнечный спектръ. Когда Fraunhofer точные изслыдоваль этоть спектръ при помощи врительной трубы, онъ заметиль въ немъ большое число темныхъ полосъ и линій, которыя показывають, что вдесь недостветь дучей известной степени предоманемости. Спектръ газоваго пламени, который получается аналогичнымъ образомъ, какъ и солнечный спектръ, посредствомъ призмы, представляеть своеобразныя особенности, смотря по веществамъ, дающимъ пламя. Такъ, напримъръ, если въ такомъ пламени накодится поваренная соль, которая состоить изъ соединенія клора съ натріемъ, то въ спектрв пламени замвчаются двв томкихъ желтыхъ линіи, которыя происходять отъ присутствія натра въ пламени (и по положению соответствують въ солнечномъ спектръ темной двойной линіи, которую Fraunhofer обозначиль литерою Д).

Если позади свътящагося газа поставить достаточно сильный источникъ свъта, въ спектръ котораго и вть желтыхъ линій, то вывото нихъ являются двъ темныя линіи. Въ случаяхъ этого рода имъетъ мъсто дъйствіе того закона, что пламя не пропускаетъ оквозь себя лучей тъхъ же цвътовъ, какіе оно само испускаетъ, если оно получаетъ ихъ изъ другаго интенсивнаго меточника свъта, находящагося позади его. Пламя дъйствуетъ на такіе лучи, какъ поглощающая среда; поэтому, темныя линіи солиечнаго спектра нужно считать слъдствіемъ поглощенія свъта веществами солнечной атмосферы. Отсюда последнюю можно представлять себъ состоящею изъ множества различныхъ газовъ или паровъ, въ спектрахъ которыхъ темныя Фраунгоферовскія линіи первоначально бывають свътлыми. Причина, почему онъ

ванутся намъ темными, заключается въ очень интенсивномъ источник свъта, находищемся позади солнечной атмосесры.

Въ согласіи съ Канто-Лапласовской теоріей находится тание ваключенія, выведенныя Zöllner'омъ 124) изъ сотометрическихъ изсланованій касательно свотовых отношеній различных вебесныхъ телъ. Комечно, эти отношения должны находиться въ бливной связи съ онвическимъ состояніемъ этихъ търъ, светять ли они собствениимъ, или отраженнымъ свътомъ. По этимъ изсивдованіямъ выходить, что вещества, изъ которыхъ состоять небесныя тыла, первоначально были разсвяны въ пространствъ въ газообразномъ состояніи и образовали туманныя массы необычайно высокой температуры. Въ отношения постепеннаго огущенія и оклажденін этихъ массъ для каждаго небеснаго тыла нужно различать пять стадій развитія. Первая стадія есть веріодь раскаленняю зазообразнаю состоянія, какое спектральный анализь още теперь открываеть въ планетныхъ туманностякъ. За нею слидуеть стадія огненно-жидкаго состоянія, въ воторонь находится большая часть неподвижных звёздь. Третья стадія есть керіедь образованія шлакось, во время котораго, волёдствів ностоянно продолжающагося охлажденія, образуется твердая, неовътящанся повержность. Сюда Zöllner причисляеть солнечныя пятна, которыя онъ считаеть за глыбы шлака, плавающія въ въ огненио-жидкой массъ солица и въ ней скоро смова растворяющіяся. Переходъ отъ втораго періода къ третьему долженъ быль имыть послыдствиемъ некоторыя изменения въ интенсивности и цвете испускавнаго телами света. Эмпирически известно. что вей тика изъ расплавлениаго состояния въ твердое перекодять чревъ стадію красно-калильнаго жара и такимъ обравомъ, кромъ постепеннаго ослабленія блеска, претерпъвають еще и цватовое изманеніе. Отсюда объясияется, почему громадное большинство измінчивых звіздь импеть прасный світь. Но прасный свыть зврздь нельзя считать непременным признакомь болъе подвинувиегося впередъ охлаждения. Повтому, не каждая эвъзда, нажущаяся красною, должна быть признаваема за измёнчивую, потому что на цвъть, какимъ свътить звъжда, имъстъ

<sup>\*\*\*)</sup> Photometrische Untersuchungen mit besonderer Rücksicht auf die physische Beschaffenheit der Himmelskörper. 1865.



вліяніе не одно только огненно-жидкое тіло, но какъ доказываеть Zöllner, и облекающая его атмосфера 198).

Четвертая стадія есть періодь изверженій ими разрывово уже охладавшей и потемнавшей поверхности влокочущею подъ нею расплавленною массою, причемъ, смотря по величанъ извергнутой раскаленной массы, является новый, болье или менье онвый свыть, который отдаленному наблюдателю представанетоя такъ, какъ будто зажтлась новая звъзда. Наконецъ, пятая стадія соть періодъ сосершеннаго охлажденія. Какъ окоро наваямобо неподвижная звъзда достигаетъ этой стадін, она навсегда мочезаеть отъ нашихъ взоровъ. Что ивкоторыя изъ такъ-навывесных неподвижных ввёздь движутся около совершенно темныхъ тыль, объ этомъ, какъ известно, ученые заключили на основанім наблюденій надъ собственными ихъ движеніями. Въ отношени небесных твль, принадлежащих въ нашей солвечной спотемъ, Zöllner высказаль мивніе, что Юпитеръ и Сатуриъ, въроятно, еще находятся въ состоянія разгоряченномъ, причемъ происходить въ нихъ дученспускание света и теплоты, что, напротивъ, Нептунъ и Уранъ, равно какъ и большая часть Марса, уже покрыты сивгомъ и льдомъ. Венера, подобно нашей Землъ, должна быть еще покрыта водой. Солице, по Zöllner'у, находится въ расплавденномъ, капельно-жидкомъ состояніи, съ начинающимся образованіемъ шлаковъ, по Фаю, напротивъ, --- еще въ огиемно-газообразномъ состояніи, такъ что только въ самыхъ прайнихъ слояхъ его существують хлопья или облава частью жидкаго, частью твердаго состава. Въ пользу этого последняго взгаща указывають на незначительный специонческій въсь солнца, составляющій лишь 1,44 віса воды, хотя оно содержить въ себъ большое количество тяжелыхъ металловъ, а также на совершенное отсутствіе въ солнечномъ свётё поляризованныхъ лучей, находимыхъ, однавоже, въ важдомъ свете, исходящемъ изъ нанихъ-нибудь раскаленныхъ твердыхъ или расплавленныхъ, ESUCALHO-EMEREXT, That.

Канто-Лапласовская теорія не требуеть необходимо, какъ часто думають, предположенія первоначальнаго огненно-шидкаго или

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup>) Cf. Physikalisches Lexicon beg. von Marbach, fortges. von Cornelius: Artic. Fixsterne. Bd. III, S. 220 folg. 298 folg.



расплавленнаго состоянія міровыхъ тель и въ особенности нашей планеты. Можно, конечно, представить себъ такую атомическую и молекулярную конституцію первичнаго туманнаго шара, которан должна была иметь своимъ последствиемъ громадное развитие теплоты, а съ твиъ виветь, посль газообразнаго, и расплавленное его состояніе. Подобныя этимъ состоянія можно предположить въ томъ случав, если первоначально существовали лишь очень простыя группы атомовъ, изъ которыхъ сложныя молекулярныя сочетанія химических элементовъ проввощин только всятдетвіе разнообразныхъ движеній. Но эти сочетанія можно только предположить первоначально уже готовыми, такъ что, напр., въ туманномъ шаръ нашей планеты они могли существовать частью въ газообразномъ состояніи, частью же въ состоянія разр'яженномъ. Отсюда видно, что по вопросу о томъ, какъ или въ какомъ виде и состояніи находились элементы въ первичномъ туманномъ шарв наи въ оторвавшихся отъ него планетныхъ массахъ, Лапласовская теорія предоставляєть фантавіи большой просторъ. Она требуеть собственно только рыхлаго или разръженнаго состоянія данныхъ массъ, удобоподвижности ихъ молекулъ или молекулярныхъ группъ, такъ чтобы всявдствіе двиствія центробъжной силы могли вышеописаннымъ образомъ образовываться вольца, все равно, зависёла ля означенная разраженность веществъ отъ совершенно газообразнаго ихъ состоянія, или превмущественно отъ тонкаго механического ихъ распредвленія (разсвянія въ пространствъ въ виде такъ-называемой космической пыли). Конечно, въ пользу мивнія о прежнемъ расплавленно-жидкомъ состоянім земнаго шара, какъ и вообще планеть, говорять вышеняложенные выводы, полученные изъ спектровналитическихъ и фотометрическихъ нвсивдованій. Если солнечное ядро, какъ остатокъ отъ того туманнаго шара, изъ котораго возниким планеты, и теперь еще находится въ огненно-жидкомъ или газообразномъ состояния, то въ отношении Канто-Лапласовской теоріи едва ли можеть представляться сомнительнымъ, что и планеты прошли чрезъ стадію гавообразнаго состоянія.

Изъ прежняго расплавленно-жидкаго или рыхлаго состоянія планетныхъ массъ объясияется сжатая сферондальная форма, какою болье или менье замьтно отличаются всь члены нашей



солнечной системы. Каждая планетная масса, будучи предоставлена сама себъ, при предполагаемомъ (рыхломъ) ея составъ, должив была, уже въ силу взаимодействія своихъ частиць, первоначально принять шарообразную форму. Вследствіе связанной съ осевымъ вращеніемъ центробъжной силы, не могло также не произойти образование сжатия, которое должно было становиться тамъ значительнае, чамъ больше далалась быстрота вращенія, такъ какъ по мірть усиленія послідней возрастало стремленіе частиць удаляться отъ оси вращенія по направленію перпенанкулярному къ ней. Вотъ почему вившиня планеты, которымъ свойственно болье быстрое вращение около осв, чъмъ внутреннимъ, отличаются и болъе сильнымъ сжатіемъ у полюсовъ. Обусловленное центробъжной силой сжатіе вращающагося тыла можно искусственно произвести посредствомъ очень простаго опыта, который извъстенъ подъ именемъ опыта  $\Pi$ лато (Plateau) 186). Опыть этоть состоить въ следующемь. Беруть смесь изъ водын алкогодя, нивющую совершенно одинаковую плотность съ какимъ-либо, произвольно избраннымъ, масломъ, напр. съ одиввовымъ. Извъстно, что жирныя масла менье плотны, чвиъ вода. но плотиве алкоголя. Если въ смвсь влить часть такого масла, то дъйствіе тижести на последнее, вследствіе его равновесія съ сивсью, уничтожится. Жирныя масла не смещиваются съ жидкостью, состоящею изъ воды и алкоголя; поэтому, масло соберется въ срединъ этой жидкости и приметъ вившнюю форму, обусловленную дъйствіемъ ея частичныхъ силь. Масло въ этомъ случат подобно невъсомой жидкости, свободно парящей въ пространствъ и предоставленной собственнымъ молекулярнымъ силамъ. Она должна, следовательно, принять шарообразную форму, что совершенно подтверждается опытомъ 127). Если въ этотъ масляный щаръ, находящійся въ постоянномъ равновітся съ онружающей его жидкостью, ввести маленькій металическій

сму взаимнаго примененія своих в частиць, должна сконцентрироваться и принять парообразную форму. Ср. I. Baltžer. Die biblische Schöpfungsgeschichte, insbesondere die darin erhaltene Kosmo-und Geogonie in ihrer Ueberstimmung mit den Naturwissenschaften. Leipzig, 1867. II Thel, S. 182—183.



<sup>126)</sup> Профессорь люттихскаго университева.

кружовъ, утвержденный на оси пернендинулярно въ ней, и начать вращать его посредствомъ этой оси, то шаръ станоть сжиматься у полюсовъ и расширяться у экватора. Но если быстроту вращенія вружна усилить далье извъстнаго предвла, то жидкій шаръ быстро достигаеть максимума овоего сжатія; тогда въ немъ, около его оси, образуется пустота; расшириясь все болье, онъ наконецъ оставляетъ вружовъ и превращается въ совершенно правильное кольцо. Въ моментъ своего образованія это кольцо быстро увеличиваеть свой діаметръ до извъстнаго предъла, по достижении вотораго должно превратить вращение вружка. Въ теченіе нъсколькихъ секундъ посль этого кольцо остается въ томъ же состоянія, но такъ какъ противодъйствіе окружеющей жидкости ослабляеть быстроту его вращенія, то оно малопо-малу перестаеть вращаться, превращаясь снова въ шаръ около упомянутаго кружка съ его осью. При помощи этого опыта, сферондальная форма планеть можеть очень легко объясниться, при предположенія прежняго ихъ расплавленно-жидкаго состоянія. Впрочемъ, были попытки иначе объяснить эту форму, именно съ точки зрвнія нептунистической геологіи, не допускающей прежняго расплавленно-жидкаго состоянія нашей планеты 136).

Совершенно такимъ же образомъ, какъ отдъльныя планеты возники изъ одной огромной туманности, эта послъдняя сама могла оторваться отъ другой, еще большей, туманной массы. Однакожъ, при этомъ нельзя все-таки допустить rergessus in infinitum, т.-е. безконечный (или точнъе безначальный) рядь такихъ туманныхъ массъ. Необходимъ первый членъ ряда. Въ противномъ случав получился бы рядъ безъ всякаго реальнаго значенія, т.-е. рядъ, состоящій только изъ обусловленныхъ членовъ, изъ которыхъ не было бы ни одного, которому не предмествоваль бы какой-нибудь другой членъ. Такимъ образомъ, весъ этотъ рядъ оказывался бы равнымъ нулю, такъ какъ предшествующіе члены, которыми должны обусловливаться послъдующіе, теряются назади въ безконечности, слъдовательно, собственно говоря, совсъмъ не существують 120. Еще Аристотель сказаль:

<sup>129)</sup> Cornelius. Ueber die Enstehung der Welt, S. 17-38.



<sup>&</sup>lt;sup>126</sup>) Cp. Fr. Mohr. Geschichte der Erde. Eine Geologie auf neuer Grundlage. 1866. S. 427.

"все, что движется, предполагаеть движущее, и было бы одно безполезное отодвитание причинь, еслибы не существовало перваго неподвиженать двизателя 130).

Вышеупомянутый оранцузскій астрономъ Фай (Faye) утверждаеть, что космогоническая гиготеза Лапласа находится въ полномъ противоръчіи съ современнымъ состояніемъ науки и новъйшими астрономическими отпрытіями 131). Онъ считаеть необходимымъ вамънить ее другою гипотезою. Выходя изъ Декартовой теоріи вихрей (les tourbillous), Faye излагаеть овою собственную гипотезу мірообразованія. Но предварительно онъ старается опровергнуть Канто-Лапласовскую гипотезу, чтобы такимъ образомъ очистить мъсто для собственной теоріи. Мы пратио передадимъ эдъсь существенные пункты наиъ притики Фая на Канто-Лапласовскую гипотезу, такъ и его собственной новой космогонической теоріи.

Главными основаніями, на которыхъ зищется взглядъ Фаа, служать результаты новышихъ изслыдованій въ области термодинамики, спектрального анализа и палеонтологіи, равно канъ данныя современной астрономін и геодогіи вообще. Операдсь на эти основанія, онъ отринаеть возможность образованія твердыхъ тыть ивъ туманностей, признаваемую Laplace'onъ. По мевнію Фан, превращеніе туманностей въ звізды невозножно, потому что онв слешкомъ бъдны въ жимическомъ отношения. "До примъненія спектральнаго анализа", говорить онв. "думали, что туманности проиставляють собою то состоямие первобытныго вещества, изъ вотораго постепенно, путемъ сгущенія, образовалась наша солнечизя система. Но нужно наконець отказаться отъ этой анадогіи, потому что туманностямъ недостаєть самаго главнаго, именко химических элементовъ, способныхъ перейти въ твердее состояніе. Берь сомнанія, нама система, подобна всамъ прочинь, должна была получить начало изъ собранія матеріаловь,

<sup>131)</sup> La célèbre hypothèse cosmogonique de Laplace est en pleine contradiction avec l'état actuel de la science et les décovertes récentes des astronomes. Il fallait la remplacer par une autre hypothèse. Sur l'origine du monde. Théories cosmogoniques des anciens et des modernes. Par H. Faye, de l'Institut. Seconde édition. Paris. 1885. Avertissement, p. V.



<sup>190)</sup> Aristot. De coelo. III, 2, c. 301.

разсвинныхъ въ пространствъ; но эти матеріалы седержали въ себъ большое разнообразіе химических элементовъ, котораго нъть въ туманностяхъ. Такъ, напр., въ туманности Оріона замачаются явные слады мастной концентрація; но сцектральный анализъ отврываеть въ ней присутствіе только газа. Она газообразна и несомивнио, такою останется, если только не получить совершенно другихъ изтеріаловъ изъ какой-нибуль иной части пространства 132). Спектральный анализъ туманностей приводить въ завлюченію, что въ ихъ составъ входять большею частію только водородь и авоть 133). Далве, по гипотезъ Лапласа необъяснимо существование обратныхъ движений въ солнечной системъ 134). Третье поразительное доказательство несостоятельности этой гипотезы, но метнію Фан, состоять въ противорачін Лапласова воззранія на кометы съ точно обоснованнымъ взглядомъ на нихъ современной астрономін. Лапласъ иринужденъ быль смотреть на кометы, какъ на светила, блуждающія изъ одной системы въ другую, отъ одного солица иъ другому и лишь случайно входящія въ соеру притяженія нашего солица. Но въ настоящее время всъ астрономы убъждены въ томъ, что кометы принадлежать въ нашей солнечной системъ 125). Наконенъ, гипотева Лапласа оказывается несостоятельной и въ ръшени вопроса о скорости движения спутниковъ вокргъ навнеть. По этой гипотезъ, время обращенія ближайшаго къ планеть спутника около нея должно быть больше продолжетельности обращенія последней вокругь своей оси. Между темъ одинь изъ открытыхъ въ новъйшее время двухъ спутниковъ Марса, Фобосъ (Phobos), обращается вокругъ своей планеты менве, чемъ въ 8 часовъ, сама же планета Марсъ совершаетъ вруговращеніе около своей оси въ 24 часа 37 минуть 136). "Космогоническія идеи", говорить Гаус, "всегда соотв'ятствовали соотоянію начки своего времени. Космогонія Лапласа, напримітрь, внолив соотвътствуеть наукъ прошлаго стольтія. Но иден прошлаго

<sup>132)</sup> Ibid. p 190.

<sup>133)</sup> Ibid. p. 184-190.

<sup>134)</sup> Ibid. p. 165-168.

<sup>135)</sup> Ibid. p. 168-169.

<sup>1:6)</sup> Ibid. p. 169.

вжка, за исключениемъ относящихся прямо къ геометрии, совершенно опровергнуты въ теченіе XIX в. Оть прежнихь теорій, составленныхъ для объясненія феноменовъ света и теплоты. теперь не останось почти ничего. Въ настоящее время о нахъ говорять болье, чемъ съ презраніемъ, и выражають удивленіе, что такія представленія господствовали болье стольтія. На нашихъ глазахъ создались црлыя науки разнаго рода. Великіе успъхи въ области астрономіи измінили состояніе этой науки и сыль нашихъ астрономическихъ идей. Между орбитами Марса н Юпитера открыто 240 маленькихъ планеть. Изучены спутинки Урана, движенія которых в не оправдали ожиданій Лапласа. Отпрытіе спутниковъ Марса свидетельствуеть объ инструментальномъ могуществъ нашего въка. Блестящее открытіе Нептуна и его спутника уведичило вдвое пространство солнечной системы; но эта система, вакъ она теперь извъстна наукъ, почти не похожа на ту, которую воображаль себъ и хотыль объяснить Лапласъ. Успъли измърить разстоянія между звъздами, что не поддавалось всвиъ усиліямъ предъидущаго ввка. Изучены и выяснены орбиты двойныхъ звъздъ; онъ показали, насколько другіе міры, даже самые простейшіе, отличаются въ геометрическомъ отношеніи отъ нашей солнечной системы, такъ что столь узкая гипотеза, какъ Лапласова, къ нимъ была бы совершенно неприложима « 137).

Признавая Канто-Лапласовскую гипотезу неудовлетворительною, Faye предлагаеть свою собственную космогоническую теорію. По этой теоріи, первобытное вещество, изъ котораго сформировалась солнечная система, существовало не въ видъ газообразной туманной массы, а въ видъ космической пыли, находившейся въ вихреообразномъ движеніи. Земля, по взгляду Фая, образовалась прежде солнца и независимо отъ него. "Вселенная"—говорить Гауе—"въ началъ представляла собою хаосъ, въ составъ котораго входили всъ влементы земной химіи. Эти матеріалы, связанные взаимнымъ притяженіемъ частиць, съ самаго начала находились въ движеніи по разнымъ направленіямъ, которое произвело отдъленіе ихъ въ видъ хлопьевъ или облавовъ. Послъднія сохранили быстрое поступательное движеніе въ пространствъ и въ тоже время чрезвычайно медленные вну-



<sup>&</sup>lt;sup>137</sup>) Ibid. p. 171—172.

тренніе вруговороты. Эти миріады хаотических хлоньевь, путемъ постепеннаго сгущенія матеріи, дали начало различнымъ мірамъ вселенной... Хаось не есть столь простая вещь, кайъ можно было бы подумать съ перваго раза. Онъ заключать въ себъ всъ силы, которыя въ настоящее время проявляются въ обрив движенія, электричества, свъта или теплоты; онъ заключать въ себъ даже и ту силу, отъ которой зависить дъятельность живыхъ существъ и матеріальная сторона работы человъческой мысли (138).

Первобытный хаосъ, по взгляду Фая, имълъ съ самаго начала почти сферическую форму, однородный составъ и одинаковую степень плотности во всехъ своихъ частяхъ. Первыми результатами медленныхъ вихреобразныхъ движеній среди этого хаотическаго собранія вещества были: 1) образованіе концентричесних колець, вращавшихся вокругь сначала пустаго центра; 2) передача вращенія центральному стущенію матерію. Весь процессъ образованія солнечной системы Гауе ділить на пять сандующихъ эпохъ. Въ первую эпоху происходило упорядочение вращательныхъ движеній и образованіе колецъ, вращавшихся въ одной и той же плоскости и въ прямомъ направленіи вокругъ центра тяжести. Другія части хаотическаго скопленія падали въ центру, описывая во всехъ направленіяхъ продолговатые эллипсы, концентрические по отношению въ центральной массъ. Вторую эпоху представляеть образование планеть съ ихъ спутниками въ области колецъ, менъе удаленныхъ отъ центра, и первыхъ очертаній формы центральной массы. Въ третью эпоху происходило: медленное и постепенное формирование солнца, приближение планеть къ нему и образование планетныхъ группъ съ обратнымъ движеніемъ (Уранъ и Нептунъ съ яхъ спутниками). Въ четвертую эпоху солнце окончательно сформировалось, облеклось постоянной атмосферой и перестало получать новыя прибавки вещества совив; движенія всей системы вступили въ фазисъ окончательной устойчивости. Пятую эпоху, въ которой солнечная системы находится теперь, жарактеризують следующія черты: возрастаніе плотности солица и медлей-



<sup>188)</sup> Ibid. p. 156-257.

ности вертикальных теченій, поддерживающих его оотосоеру; постепенное уничтоженіе последней и отверденіе поверхности солнца; продолженіе астрономических движеній системы in indefinitum <sup>129</sup>).

Будеть и принята, или отвергнута космогоническая гипотеза Фая, во всякомъ случав основанія, приведенныя въ предшествующемъ изложеніи въ пользу временнаго происхожденія нашей солнечной системы, сохранять все свое значеніе. Такъ какъ означенная гляствов опирается на извістных научных двиным, истинность которыхъ общепризнана, то эти основанія находять въ ней новую могущественную поддержку для себя и получають, такимъ образомъ, еще большую силу.

Архимандритъ Борисъ.



<sup>139)</sup> Ibid. p. 287-289.

## РЕЛИГІЯ ДРЕВНИХЪ ВАВИЛОНЯНЪ.

ЛЕКЦІИ ПРОФЕССОРА СЭЙСА (SAYCE) \*.

## Первая, вступительная лекція.

Съ большимъ недовъріемъ въ своимъ силамъ приняль я приглашение читать о религии древнихъ вавилонянъ. Предметъ этотъ самъ по себъ новый; матеріаловъ въ рукахъ немного; дълателей на этомъ полъ изслъдованія весьма мало. Правда, вавилонская религія обратила уже на себя вниманіе "отца ассиріологіи" Раулинсона, блестящаго и талантливаго Фр. Ленормана и знаменитаго голландскаго ученаго доктора Тилэ (Tiele), а также д-ра Фр. Гоммеля, одного изъ самыхъ молодыхъ и способныхъ ассиріологовъ; но до сихъ поръ не было еще сдвлано никакой попытки систематически проследить происхождение и исторію вавилонской религіи. Эта попытка преисполнена затрудненій. Намъ приходится воздвигать зданіе при помощи отрывочныхъ, полуразобранныхъ текстовъ, случайныхъ намековъ и неясныхъ замътокъ, при помощи памятниковъ, изъ которыхъ многіе принадлежать въ довольно позднему времени и еще большая часть въ неопредъленному періоду. Если поэтому мое изследованіе о вавилонской религіи покажется вамъ неполнымъ, если мив придется по временамъ прерывать свой разсказъ или прибъгать въ догадкамъ, то я напередъ убъдительно прошу вашего

Digitized by Google

<sup>\*</sup> Читаны въ 1887 г. и тогда же напечатаны; въ наст. году вышли вторымъ изданіемъ.

синскожденія въ виду трудности моей задачи. Открывать новое поле изслідованія всегда нелегко, въ особенности же если это поле обширно и накое-либо новое открытіе можеть наждую минуту разрушить возводимыя теоріи или придать новую окрасну уже извістнымъ наукі фактамъ.

Я могу сознаться теперь, что еслибы съ самато начала зналь, какія мий придется встритить затрудненія, я нивогда не нашель бы въ себи мужества для борьбы съ ними. Когда невозможно уже было взять назадь обищанное слово, тогда только я началь вполий реализировать весь объемъ этихъ трудностей. Мий приходилось работать надъ матеріалами въ одно и тоже время недостаточными и отрывочными. Правда, туть и тамъ часть моего предмета освищалась вполий удовлетворительно, но въ другихъ містахъ мий приходилось работать въ потьмахъ или въ сумеркахъ. Я быль вакъ въ лису, чрезъ густую листву котораго пробивался по временамъ лучъ луны, дълая окружающій мракъ еще гуще и я тщетно искаль путеводной нити оть одного проблеска свита до другаго.

Источники нашего знанія о редигіи древнихъ вавилонянъ и родственныхъ съ ними ассиріянъ почти исключительно состоять въ памятнивахъ. За исключениемъ немногихъ отрывочныхъ замъчаній въ книгахъ Ветхаго Завъта и нъкоторыхъ разсказовъ, встрвчающихся у влассических писателей, которые по большей части суть продукть греческаго воображенія, наши свідінія о вавилонской религіи заниствованы главнымъ образомъ изъ давно погребенныхъ документовъ Ниневін и Вавилона. Мы собираемъ свои матеріалы и построяемъ свои теоріи на основаніи скульптурныхъ произведеній, украшавшихъ ствны ассирійскихъ дворцовъ, надписей надъ ними и глиняныхъ плиточевъ, составлявпихъ библютеви веливихъ городовъ. Преданіе немо или почти нъмо. Между древнивъ вавилонскимъ міромъ и нами зінетъ глубокая бездна, черезъ которую намъ нужно перебросить мость при помощи документовъ, найденныхъ изследователями и съ трудомъ разобранныхъ учеными. Но изучение этихъ надписей представвяеть необывновенныя затрудненія. Они написаны письменами, бывшими нъкогда живописными подобно египетскимъ ісрогиновиъ и предназначавшимися изображать звуки языка вполив различнаго отъ языка семитическихъ вавидонянъ и ассиріянъ, которымъ

Digitized by Google

проистементь большей часть дошедших до насъ документовъ. Изъ этихъ двухъ оактовъ проистеместь двоякій ревультатъ. Письмена могли быть употребляемы фонетически для изображенія слоговъ и идеографически для изображенія предметовъ или идей. При фонетическомъ употребленіи каждая буква могла имъть болье одного значенія; при идеографическомъ употребленіи простыя идеи изображались отдільными письменами, для изображенія же сложных идей служили сочетанія нъсколькихъ письменъ. Такъ напр., на языкъ первобытныхъ обитателей Вавилоніи загробный міръ носиль названія арали и представлялся ихъ воображенію темиою подземною областью, гдъ души усопшихъ стерегуть безчисленные клады золота. Но слово арали писалось не фонетически и не было изображаемо простымъ идеографомъ, но сочетаніемъ трехъ знаковъ, буквально "домъ смераны смерти".

Когда вавилоняне и ассиріане желали, чтобы написанное ими могло быть читаемо легко, они придумывали особые способы, облегчающие это чтение. Историческия надписи читать доводьно легко, одно только незнаніе значенія нікоторыхъ словъ предетавляетъ еще затрудненіе; но когда намъ приходится иметь дело съ религозными документами, то туть совсемь другое. Реингія языческих народовъ всегда и вездё драпируется въ таниственность и жрецы не любять облекать свои тайны въ простыя слова. Для непосвященных они говорять притчами; "народь, не знающій закона, провлять есть "1). Жрецы Вавилона не были невлючениемъ изъ общаго правила. Жречество это, какъ мы увидимъ ниже, было въ одно и тоже время могущественно и въ высшей степени организовано; другаго подобнаго ему мы ме встрвчаемъ въ древнемъ мірв. Повтому мы не удивляемся, что значительная часть завъщанныхъ намъ ими документовъ быди умышленно сдъланы трудными для пониманія: слова въ нихъ изображены не фонетически, а идеографически; буквамъ придано странное и заколдованное значение и истинное изображение божественныхъ именъ было тщательно скрываемо оть непосвященной толцы.

Но это еще не всъ затрудненія, осаждающія насъ, когда мы стараемся проникнуть въ значеніе религіозныхъ документовъ.



<sup>1)</sup> IONH. 7, 49.

Я уже говориль, что клинообразная система письменности не была изобрътева семитическими вавилонянами и ассиріанами, но унаследована ими. Семиты историческаго періода, подданные Сеннахирима и Навуходоносора, которые по крови и по языку были въ такомъ близкомъ родстве съ евреями, не были первыми жителями долинъ Тигра и Евората. До никъ туть жиль народъ, который за невижніемь болье точного имени я буду называть аккадиами наи прото-халдеями. Анканды говорная на приставочномъ (аглютинерующемь) язывъ, по строю своему походившемъ на языкъ современныхъ окиновъ или турокъ; ихъ окзіодогическія черты, насколько мы въ состояніи судить о нихъ по немногимъ памятникамъ аккадокой эпохи, очень ръзко отлечаются оть черть семитовъ, Аккадиамъ халдейская культура и цивилизація обязаны своимъ происхожденіемъ. Они были учителями семитовъ не только въ письме и литературе, но и въ другихъ элементахъ культуры. Это текой поразительный фактъ, идущій въ такой разрівзь съ предвзятыми идеями, что европейскіе оріентологи, не занимавічіеся спеціально влинообразными письменами, долго не признавали его. Даже теперь еще есть ученые и въ особенности одинъ замъчательный ассиріологь, которые отказываются вёрить тому, чтобы вавилонская цивилизація была первоначально созданісмъ расы, давно уже находящейся въ заднихъ рядахъ человъческого прогресса. Но если не признавать этого фанта, то нельзя объяснить происхожденія ни влинообравной системы письменности, ни того богословія, очертанія котораго я взялся изобразить предъ вами. Итакъ, воть одно изъ затрудненій, съ которыми намъ, изучающимъ вавилонскую религию, приходится бороться. Намъ нужно различать входящіе въ нее элементы аккадекій и семитскій, а также сивсь, происшедшую изъ сліянія этихъ двухъ элементовъ. Намъ нужно опредвлить, какія надписи аккадскія, какія сомитскія и какія продукть синвретической сивси обонкь элементовъ. Что двлаеть задачу въ особенности трудною, такъ это то, что подобно средневъновой латыни мертвый или умиравшій аккадовій явыкъ сдълался священнымъ языкомъ семетского духовенства поздевйшаго періода. Не только почиталось необходимымъ для правильнаго совершенія священнаго обряда произносить подлинныя аккадскія изреченія, но составляемы были новые тексты на угасавшемъ

Digitized by 3300gle

аккадскомъ наръчіи, относившіеся къ древнимъ аккадскимъ текстамъ, какъ латинскія сочиненія средневъковыхъ монаховъ къ писаніямъ латинскихъ отцовъ церкви. Къ несчастію при теперешнемъ состояніи нашей науки бываеть часто невозможно сказать, въ которому изъ этихъ двухъ классовъ относится данный тексть, а между тымь оть правильного рышенія этого вопроса можеть зависьть правильное опредъление развития вавилонской религіи. Аккадскій элементь этой религін пораждаеть еще другое ватрудненіе. Какъ мы увидимъ, большинство вавилонскихъ боговъ аккадскаго происхожденія. Имена же этихъ боговъ писались идеографически и чтеніе ихъ не всегда можеть быть опредвлено съ точностью. Даже если въ приложенномъ къ тексту тодкованіи указывается чтеніе одного неъ этихъ именъ, ны всетаки не можемъ знать последней семитской формы этого имени. Семиты продолжали изображать имена боговъ анкадскими идеографами, но въ большинстве случаевъ они, консчно, произносили ихъ совершенно иначе. Даже и теперь, когда ассиріологія до того преусивла, что составитель еврейскаго словаря прибегаеть въ ен помощи при опредвлении значения еврейскихъ словъ и когда обыкновенную историческую надпись мы читаемъ почти также свободно, какъ страницу ветхозавътной книги, ны все еще не знаемъ настоящаго имени одного изъ главныхъ ассирійскихъ божествъ. Имя Адара, приписываемое ассиріологами богу войны, имветь за себя только то, что Адрамелех или "царь Адаръ" было божество, въ честь котораго сепарвинцы сожигали своихъ дътей на огнъ 4). А между тъмъ это имя не только постоянно попадвется въ ассирійскихъ надписяхъ, но входить въ составъ имени многихъ ассирійскихъ дарей. Какъ съ именемъ, которое мы пока читаемъ Адаръ, такъ и съ именемъ, которое мы пока читаемъ Гисдубаръ. Гисдубаръ-герой великой халдейской эпопеи, въ одиннадцатую внигу которой внесена исторія потопа. Прежде чемъ соделаться солнечнымъ героемъ семитской легенды, Гисдубаръ быль богомъ огня у аккадцевъ. Есть основанія полагать, что Джоржъ Смитоъ правъ, видя въ немъ прототипъ библейского Нимврода. Единственно достовърный факть относительно этого имени есть тоть, что оно оканчивается на р. Вфрно



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 4 Царствъ 17, 31.

также и то, что оно не было ни *Гуздубаръ*, ни *Издубаръ*. Это фонетическое лишь чтеніе трехъ идеографовъ, входящихъ въ составъ его; конечно знаки, употреблявитеся идеографически, не произносились фонетически.

Но это еще не вов затрудненія, съ которыми изучающему вавилоненую религію приходится бороться. Худшее еще виереди. За исплюченіемъ историческихъ надинсей, украшавшихъ пзваянныя плиты ассирійскихъ дворцевъ или покрывавшихъ глиияные цилиндры, зарытые въ углахъ царскихъ зданій, наши дожументальные матеріалы состоять исключительно изъ глиняныхъ плиточекъ, покрытыхъ мелкими письменами. Въ Ассиріи эти плиточен были обжигаемы въ калильныхъ печахъ после покрытія ихъ письменами; съ этою целію въ глине проделены были отверстія для свободнаго испаренія излишней влаги; боязнь подома не дозволяла этимъ плиточкамъ быть большихъ размъровъ. Въ болве южномъ влиматв Вавилоніи плиточки обывновенно высушивались на солнцв, вследствие чего въ течение стольтій глина распадалась, поверхность вирпича бывала часто превращаема въ порошокъ, а иногда весь кирпичъ распадался въ пракъ. За исключеніемъ "банкирской фирмы" Эгибскаго семейства (Egibi family), ведшей дъла со временъ Навуходоносора н его предшественнивовъ до Дарія Гистаспа, у насъ сравнительно мало этихъ вирпичей, наполнявшихъ некогда собою библютени Вавиловін и все еще въроятно лежащія подъ землею. Большая часть нашей воллекціи добыта нами изъ ниневійской библіотеки, ванимавшей одну изъ комнать верхняго этажа дворда Ассуръбани-пала въ Куюнджикъ. Дворецъ этотъ стояль въ предълахъ храма Нево<sup>3</sup>) и ствиы его покрыты были полками, на которыхъ лежали глиняныя вниги Ассиріи или свертки папируса, давно погибшіе. Эта библіотека главнымъ образомъ состояла изъ списковъ или переизданій древнихъ сочиневій, перенесенныхъ изъ Вавилона и старательно списанныхъ многочисленными ппецами подобно притчамъ Соломона, старательно собраннымъ мужами Езекін царя іудейскаго 4). Эта библіотека была перенесена изъ

з) Псаія 46, 1.

<sup>4)</sup> Пригч. Сол. 25, 1.

изъ Кадаха 5) Сеннахеримомъ въ кондъ его царствованія; нобольшая часть ея была собрана Ассуръ-бани-паломъ сыномъ Эзар-хадона и Сарданацаломъ грековъ. Онъ быль цервый, можнодаже сказать единственный изъ ассирійскихъ, монарховъ любившій литературу и науку. Его предшественники были люди воинственные; если они заводили библіотеки, то только изъ подражанія своимъ болье образованнымъ сосыдямъ въ Вавилоніи и наъ желанія оставаться въ хорошихъ отношеніяхъ съ вліятельнымъ виассомъ писцовъ и жрецовъ. Ассур-бани-цалъ же, не смотря на свою роскошь и тщеславіе, быль истымь библіофиломъ. Когда возмущение въ Вавилонии было подавлено и вавилонские города. взяты приступомъ, тогда самая пріятная Ассур-бани-палу добыча были писанныя книги, содержавшівся въ ихъ библіотекахъ. Ни одинъ подарокъ омъ не цвимъ такъ высоко, какъ старинные тексты язъ Ереха или Урании Вавилона. Но конечно въ особенности были цънимы сочиненія, относившіяся въ Ассирін или къ спеціальной наукъ вавилонскихъ царей, т.-е. къ астрологіи. Ассиріяне мало интересовались летописными документами вавидонскихъ государей или миоами и дегендами, облекавшими детство вавилонских ь городовъ, не заключавшими въ себъ никавогонамека на что-либо ассирійское; только тогда, когда интересъразсказа простирался за предъды Вавидоніи или когда религіозные тексты входили въ составъ обрядовъ ассирійскаго духовенства, они переносились на съверъ. Если теологія была настолько же ассирійская, насколько вавидонская или если легенка была столь же распространена въ Ассиріи, какъ и въ Вавилоніи, или же наконецъ отрасль изученія была особенно привлекательна для ассирійскихъ читателей, то сочиненія, относящіяся въ этимъпредметамъ, переносились въ ниневійскую библіотеку и переписывались ассирійскими писцами. Оть этого ивкоторыя стороны древняго богословія сохранились въ ассирійской личератур'я въ такой полноть, тогда вакъ другія стороны вовсе не сохрамились;

<sup>1)</sup> Нево-зумув-юкимъ, бывшій главнымъ библіотекаремъ отъ 6-го года Саргона (716 до Р. Х.), до 22-го года Сеннахерима (684 до Р. Х.), повидимому остался въ Калахъ. Насколько мы знаемъ, первое сочиненіе, переписанное подъ его руководствомъ, былъ списокъ съ образдоваго сочиненія по астрологіи «Просвіщеніе Вила» (The Illumination of Bel), принесеннаго изъ Вавилона въ библіотеку Калаха.



вотъ отчего также ящини британскаго мувея переполнены плиточками, относящимися къ лже-наукъ о предзнаменованіяхъ, имъющей одно лишь филологическое значеніе.

Библіотена была общедоступна и Асоуръ-бани-паль воячески старался привленать "читателей" для "разсмотрвнія" и изученія содержавшихся въ ней внигь. Однако литературный въкъ Ассирін продолжался не долго. Даже до смерти Ассуръ-бани-пала унаследованная имъ могущественная имперія гровила паденісмъ. Египетъ быль для нее навсегда потерянъ; Вавилонія порывалась ять независимости; полуварварскіе народы Ствера и Востона угрожали ея предвламъ. Прежде конца стольтія Ниневія взята была своими врагами и дворцы ея были разграблены и разрушены. Куюнджунская библютека подверглась общей участи. Ея папирусы и команые свертви были сожжены, а ея глиняныя вниги попадали въ безпорядкъ и погребены были подъ ея развалинами. Тамъ пролежели они более двухъ тысячъ леть, покрытыя пылью разрушавшихся виршичей, пока Ленардъ не отрыль древней библютеки и не вынесъ на свъть ея содержанія. За раскопнами Лэнарда последовали раскопки м-ра Джоржа Смитса и м-ра Ормузда Раззама, и теперь большая часть библіотеки Ассурбаницала находится въ британскомъ музев. Изъ ея то престарвлыхъ отрывковъ я буду заимствовать свой разсказъ.

Но уже очеркъ ен исторіи показываеть, накъ трудна эта задача. Во-первыхъ ниневійская библіолека дишь одна изъ многихъ библіотекъ, нъкогда существовавшихъ въ городахъ Ассиріи и Вавилона. Ея основатели никогда не имвли въ виду полноты и собрами лишь часть древней вавилонской литературы. Затымъ даже эта часть литературы никогда не была списана сполна. Туть и тамъ тексть прерывается и помъчено "пробъль". Ясно, что и самый оригиналь не быль полонь; плиточка, съ которой списывали, была попорчена и не могла быть читаема отъ начала до вонца. Однаво подобныя указанія на недостатки editio princeps доказывають, что ассирійскіе писцы изо всехъ силъ старались воспроизводить документы какъ можно точнъе и что, если это имъ не всегда удавалось, то не они въ томъ виноваты. А имъ дъйствительно не всегда удавалось. Вавилонскія клинообразныя письмена иногда читать очень трудно: въ Вавилоніи не было образцоваго, оффиціально установленнаго почерка, какъ

въ Ассиріи. Образованіе не было дополненіемъ одного только класса люжей; почти всё вавилоняне умели читать и писать, а следовательно почерки на ихъ памятникахъ почти столь же разнообразны какъ въ наши дни; а потому ассирійскій писепъ не ръдко одну вавидонскую букву принималь за другую и невърно передаваль тексть. Главнымъ же последствиемъ того факта, что ниневійская библіотека состояла почти исключительно изъ обожженныхъ глиняныхъ плиточекъ, разбитыхъ и разбросанныхъ въ безпорядка при разрушении города, является то, что большая часть текстовъ, употребляемыхъ нами, находится не въ целомъ видь. Многіе изъ нихъ составлены изъ маленькихъ отрывковъ, собранных терпъливым трудом ассиріологов въ британскомъ музев. Иногда мы имвемъ одинъ только крошечный отрывокътекста. Случается, что намъ попадается текстъ, объщающій бросить вначительный свять на тоть или другой отдель ассирійской мысли и жизни, еслибы только въ рукахъ у насъ была путеводная нить въ его значенію, но онъ какъ разъ прерывается тамъ, гдв такая нить могла бы быть найдена. Эта отрывочность нашихъ документовъ не только мучительна для студентовъ, но можетъ повести къ серьёзнымъ ошибкамъ. Когда у насъ лишь отрыски тенста, тогда намъ нёть ничего невозможнаго въ томъ, что мы совершенно ложно понимаемъ ихъ отношение и значение, и такимъ образомъ строимъ на основании ихъ теоріи, которыя могуть быть опровергнуты находною недостающихъ частей плиточки. Это въ особенности въ области религіи и минологім дв очень легко составить себв ложное понятіе на основаніи, отдельных изреченій, контексть которых должень быть возсоздаваемъ по догадкъ. Всъ мы по опыту знаемъ, какія странныя толкованія были предлагаемы на библейскіе тексты, выхваченные изъ ихъ контекста; поотому должно прощать изучающимъ вавилонскую религію, если состояніе, въ какомъ находятся ихъ матеріалы, вводить ихъ иногда въ заблужденіе. Кром'я того отрывочность нашихъ текстовъ дълаеть трудъ разбирателя ихъ тяжелье, чымь онь быль бы при цылостности текстовь. Новое слово или темиая фраза часто вполив уясняются контекстомъ; гив же неть компекста, тамъ конечно истолкование не можеть быть увъреннымъ и точнымъ.

Существуеть еще другое затруднение, находящееся въ связи съ нашей зависимостью отъ разбитыхъ плиточевъ библіотеки Ассурбани-пала, затрудненіе, чувствуемое лишь занимающимися вавилонскою редигіею. Ни одна изъ плиточекъ не древиве VIII в. до Р. Х. Какъ же намъ опредвлять относительное время раздичныхъ редигіозныхъ и минологическохъ документовъ, завлючающихся въ этихъ плиточкахъ? Правда, мы всегда находимъ указаніе, къ какой библіотекъ Вавилоніи такой-то тексть принадлежаль, но напрасно стали бы мы искать числа. А между твиъ для исторіи религіи и религіозныхъ идей безусловно необходима хотя приблизительно точная хронологія. Еслибы мы могли изследовать самыя вавилонскія библіотеки, то скорже открыли бы относительную древность документовъ, все еще быть можетъ находящихся въ нихъ. Теперь же это невозможно и за малыми исключеніями мы должны довольствоваться списками съ древнихъ документовъ, сдъланными ассирійскими писцами.

Я долженъ сознаться, что ватрудневіе весьма велико. Когда я началь провърять теоріи о развитіи вавилонской религіи и пытался опредвлить, что можно несомненно вывести изъ самизв текстовъ, тогда только я вполив реализировалъ, какъ двиствительно велики затрудненія моей задачи. Одинъ только путь отврыть передъ нами. Мы можемъ придти въ какому бы то нибыло заключенію, лишь следуя методу природы и науки, т.-е. восходя отъ извъстнаго въ неизвъстному процессомъ осторожной и внимательной индукціи, замічая всякое указаніе на число, лингвистическое им нии какое другое, представияемое документомъ, сравнивая наши матеріалы другь съ другомъ и призывая на помощь то, что мы недавно узнали объ исторіи вавилонянъ. Поэтому если въ моихъ лекціяхъ я повидимому буду говорить менъе положительно о раннемъ періодъ развитія вавилонскаго богословія, чемъ говорили объ этомъ мон предшественники или чемъ и самъ говориль бы несколько леть тому назадъ, то въ этомъ виновать не я, а недостатокъ въ матеріалахъ. Безполезно строить теоріи, могущія быть опровергнутыми каждую минуту и не объясняющія всёхъ извёстныхъ намъ фактовъ.

До сихъ поръ я пересчитывалъ лишь затрудненія и препятствія, встръчаемыя изследователемъ вавилонскій религіи на самомъ пороге его изследованія. Но еслибы не было другой сто-

роны, еслибы ничто не перевъшивало затрудненія, то можно было бы допустить, что время для инслидованія богословскихъ понятій древнихъ вавилонянъ и ассиріянъ еще не пришло и что мы должны довольствоваться темъ, что было сделано Г. Рауминсономъ около тридцати лать тому назадъ. Къ счастію это не такъ. Какъ бы ни были попорчены и изломаны тексты, ихъ достаточно для того, чтобы дать намъ возможность во всякомъ случав набросать вившнее очертание вавилонского богословия, а иногда привести и вое-навія подробности. Вавиленяне недовольствовались простымъ изданіемъ своихъ ритуаловъ и религіозныхъ гимновъ или своихъ миновъ о богахъ и герояхъ; они составляли комментаріи и пояснительныя руководства, заключавшія въ себъ филологическія и другія свъденія о древнъйшей религіозной литературъ; они составляли списви божествъ и ихъ различныхъ именъ, описывали храмы, въ которыхъ стояли ихъ изображенія и отношенія различныхъ членовъ божеской ісраркім другь во другу. Они интересовались даже богами другихъ странъ и именами, которыя сосъдніе народы давали божествамъ, которын они отожествиями со своими собственными. Правда, многіе священные тексты написаны были такъ, что ихъ могли понимать одии только посвященные; но эти посвященные снабжались влючами и глоссами (толкованіями), изъ которыхъ многіе теперь у насъ въ рукахъ. Итакъ, въ нъкоторыхъ отношеніяхъ ны въ лучшемъ положени чемъ были бы простые вавилоняне; мы можемъ пронивать въ действительный смыслъ документовъ, которые для нихъ были запечатанною книгою. Еще болъе. Изолъдованія символовъ и върованій народовъ міра, совершающіяся за последнее полустолетіе, доставили намъ такую путеводную нить къ толкованію этихъ документовъ, какой не имъли даже и посвященные жрецы. Мы можемъ догадываться о происхождении и первоначальномъ значении обрядовъ и церемоний, върованій и миновъ, которыя были извъстны вавилонянамъ лишь въ ихъ болье поздней формъ, облеченныя въ одежду преданій. Не смотря однако на помощь, доставляемую современному изследователю остатками великой ниневійской библіотеки, два главныхъ затрудненія все еще остаются для него, а именно отрывочность его матеріала и отсутствіе достовърной хронологіи.

Последнее затруднение самое серьезное, ибо новейшия открытия такъ расширили наши идеи о древности вавилонской цивилизации и произвели такой перевороть въ нашихъ возренияхъ, что наши выводы о развити вавилонской религи должны быть совершенно видоизменены. А потому, рискуя даже сделать мою первую лекцю скучного и неинтересною, и повидимому уклоиянсь отъ моего предмета, я долженъ войти въ некоторыя подробности о ранней истории населения, между которымъ впервые возникла и развилась религиозная система, являемая намъ клино-образными надписями и документами.

Еще недавно ассиріологи воображали, что могуть уже набросать вившнія очертанія древне-вавилонской исторіи. Чрезъ сравненіе разсказовъ классическихъ писателей и данныхъ, доставляеиыхъ имъющимися у насъ древними памятниками, была составлена последовательная система. Говорилось, что приблизительно за три тысячи лътъ до Р. Х. маленькія государства плодоносной вавилонской равнины соединились въ одну монархію, главнымъ городомъ которой содълался "Уръ-Халдейскій" на западномъ берегу Евфрата. Вся страна въ это время была подъ владычествомъ аккадцевъ, хотя семитическіе кочевники и торговцы начали уже появляться на сценъ; она была раздълена на двъ обдасти: съверная называлась Аккада, а южная Сеннаарь. Въ этихъ областяхъ говорили на двухъ различныхъ, хотя родственныхъ нарвчіяхъ. Иногда объ области бывали независимыми другь отъ друга, и даже по временамъ маленькія государства, входившія въ составъ ихъ, возвращали свою прежнюю независимость. Приблизительно за 2000 леть до Р. Х. Аккадцы были вытеснены семитами и самый языкъ ихъ пересталъ существовать, сохранившись только какъ священный языкъ жрецовъ. Начало семитскаго господства ознаменовано было царствованіемъ Саргона І-го и его сына Наром-Сима, утвердившихъ свою резиденцію въ Аккадъ близъ Сиппары, гдь они основали знаменитую библіотеку и откуда совершали военныя экспедицін на западъ, доходя до самаго Средиземнаго моря. Однако династія Саргона была вскорв ниспровергнута Хушитомъ Хаммурагасомъ съ горъ Елама, завоевавшимъ Вавилонію. Онъ сделаль Вавилонъ въ первый разъ столицею государства и основаль династію, правившую въ теченіи нъсколькихъ въковъ. До завоеванія Вави-

донім хушитами религіозная система ся была вполна уже выработана. Система эта была составлена первобытными аккадскими обитателями и впоследствін усвоена и переработана ихъ семитсвими преемниками. Первоначально эта религія была шаманизмъ подобно религіи жителей Сибири. Колдуны занимали мъсто жрецовъ, магическія чары-мъсто обрядовъ и безчисленные духимъсто боговъ. Но мало по малу эти древнія понятія начали видоизмъняться-появились жрецы, и какъ естественный результать, некоторые изъ стихійныхъ духовъ возведены были на степень божествъ; древнія магическія чары замвинянсь гимнами въ честь новыхъ боговъ, между которыми въ особенности выдавался богъ-солнца, со временемъ составившими сборникъ подобный индустанской Ригъ-Ведъ, почитавшійся равно священнымъ. Этому процессу религіознаго развитія помогло семитское занятіе Вавилоніи. Семиты принесли съ собою новыя богословскія понятія. Унихъ главнымъ предметомъ повлоненія быль богьсолица въ его двухъ видахъ: благодътеля и губителя; всъ остальныя божества являлись лишь фазами или аттрибутами верховняго Ваала. Рядомъ съ нимъ почитался его женскій двойникъ и отраженіе-богиня плодородія, являющаяся снова подъ различными именами и титулами рядомъ съ каждымъ другимъ божествомъ. Соединенія этихъ семитическихъ религіозныхъ понятій съ върованіями, выработанными аккадцами, породило господствующую религію, охраняемую и направляемую могущественнымъ духовенствомъ, просуществовавшую въ болъе или менъе неизмънномъ видъ до дней Новуходоноссора и его преемниковъ. Эту то господствующую редигію семитическіе ассиріяне перенесли въ свое новое отечество на берега Тигра, гдъ она подверглась одному или двумъ видопамъненіямъ, во всемъ же существенномъ оставшись неизманною.

Въ этомъ разсказъ о вавилонской религи много основано на клинообразныхъ документахъ и слъдовательно неоспоримо. Но выводы, сдъланные изъ фактовъ, добытыхъ изъ этихъ клинообразныхъ документовъ, точно также какъ и общая теорія, возводимая на основаніи этихъ выводовъ, суть, нужно помнить, только выводов и только теоріи. По причинъ отрывочности матеріаловъ необходимо пополнять пробылы документовъ предположеніями не имтющихъ за себя свидътельства памятниковъ.

Данныя, составляющія такъ-сказать остовъ всей вышеналоженной теоріи, заимствованы у греческихъ и римскихъ писателей; один изъ составныхъ частей ся суть научное пріобритеніе, заимствованное изъ клинообразныхъ памятниковъ, другія же части покоются единственно только на обобщительной способности современных ученых в. Следовательно вси вышемриведениая скема должна быть разсматриваема какъ гипотеза, какъ одна изъ тъхъ временныхъ теорій, которыя наука бываеть принуждаема составлять для того, чтобы приводить въ порядокъ и комбинировать извъстные ей въ данное время сакты, но ноторыя должны уступать мёсто другимъ гипотезамъ, по мере того какъ открываются новые сакты, не гармонирующіе со старымъ объясненіемъ. Нередко случается, что гипотеза, довольно корошо исполнявшая свое назначеніе въ направленіи наслідованія н бывшая отчасти правильною, можеть быть виспровергнута отврытіемъ одного только новаго факта. Это именно и случилось съ теорією развитія вавилонской религін, которую я ощисываль выше.

Фактъ, потряский ее до основанія, было открытіе времени царствованія Саргона въ Анкадъ. Последній вавилонскій царь Набонидось отличался любовью въ древностямъ своей страны и занимался не только вовсозданіемъ древнихъ храмовъ, но н откопкою пемятныхъ цилиндровъ, сирытыхъ подъ ихъ фундаментомъ строителями и рестовраторами ихъ. Во времена Набонидоса было извъстно, что великій храмъ богу-содица въ Сиппаръ, развалины котораго теперь поврыты холиомъ Абу-Габба, быль первоначально воздвигнутъ Нарам-Синомъ, сыномъ Саргона, и дълаемы были уже попытки найти документы, которые, какъ подагали, онъ закопаль подъ углами его. Съ истиннымъ затикварскимъ рвеніемъ Набонидосъ предприняль помски и не прекратиль ихъ до техъ поръ, пока не нашель "закладочнаго камия" Норам-Сина. "Этотъ камень", говорить Набонидосъ, "быль соврыть отъ ведоровъ монкъ предшественниковъ въ течени почти 3200 леть ". Итакъ, по мненію Набонидоса царя, интересовавшагося прошедшею исторією своей страны и имфвшаго благодаря своему положению полную возможность узнать все, что только возможно было узнать о ней, Норам-Синъ и его отещь Саргонъ I жили за 3200 летъ до него пли 3750 до Р. Х. Это

Digitized by Google

число столь древне и такъ противорвчить всвиъ нашимъ предввятымъ идеять о древности вавилонскаго государства, что я усумнился было въ его точности. Мы привывли теперь хладновровно смотръть на длинную хронологію, требуемую памятикнами для исторіи Египта фараоновъ, но мы тоже привывли полагать, что исторія Вавилоніи начинается не равъе третьято тысячельтія до Р. Х. Ассиріологи унаслъдовали хронологическіе предразсуден прошлаго покольнія, и къ тому же укороченная хронологія повидимому находить подтвержденіе и въ разсказахъ греческихъ писателей.

Я однако быль вскорв принуждень пересмотреть основанія моего скептицизма. Цилиндръ Набонидоса, на которомъ онъ сообщаеть о своемъ обратении закладнаго камия Норам-Сика, быль привезень изъ раскопокъ М-ра Гориузда Раззама въ Вавилоніи и объясневъ М-ромъ Пинчесомъ шесть літь тому назадъ. Вскорв после этого М-ру Пинчесу посчастанвилось найти между вавилонскими надписями отрывки трехъ различныхъ списковъ, изъ которыхъ въ одномъ вавилонскіе цари были расподожены по династіямъ съ увазаніемъ числа літь наждаго царя и числа льть наждой династіи. Ассирійская вопія подобнаго же списна была еще ранве открыта Джоржемъ Смизсомъ, который со овойственною ому проницательностью увидаль, что она должна походить на списки, служившіе матеріаломъ Берозу, греческому историку Халден, при составленіи имъ его хронологіи, но эта копія была до того отрывочна, что хронологія упоминаемыхъ ею царей подлежала спору. Къ счастію это не такъ въ отношения въ главному тексту, изданному М-ромъ Пинчесомъ. Онъ составленъ вавилонскимъ уроженцемъ, начавшимъ слъдовательно съ первой династіи, сделавшей Вавилонъ столицею царства. Мы можемъ провършть этотъ документь нъсколько любопытнымъ образомъ. Одинъ изъ другихъ двухъ текстовъ, обнародованныхъ М-ромъ Пинчесомъ, есть ученическое упражненіе, состоящее изъ списка двухъ династій, упоминающихся и на летописной таблице. Оба списка слегка разнятся, показывая, что ученикъ или же его учитель руководствовались другими описками древнихъ царей чёмъ тё, которыми руководствовался составитель аналитической (летописной) таблицы; но не смотря на это имена и года царствованій вполив согласуются за однить только исключениемъ. Въ Ассиріи точное изтосчисленіе сохранялось при помощи сановниковъ такъ-называемыхъ зноинмовъ, емънявшихся ежегодно и дававшихъ свое ими году. До сихъ поръ у насъ нётъ положительнаго доназательства того, что года означались подобнымъ же образомъ и въ Вавилонъ, но такъ какъ большая часть ассирійскихъ учрежденій вавилонскаго происхожденія, то весьма въроятию что и это учрежденіе тоже замиствовано ими изъ Вавилона. Во всикомъ случав писцы поздайщаго времени полагали, что иміноть достовіврийшую хронологію, восходящую до самой глубокой древности. Принимая во влиманіе прочныя свойства глиняныхъ книгъ и тотъ сакъ и другіе документы, помвченные иъ парствованіе Хеммурагаза, беліве чёмъ за четыри тысячи літъ тому назадъ, мы не имівемь причивы соминіваться въ осковательности ихъ мизиія.

Аналитическая (льтописная) таблица-царствованіе за царствованіемъ, династія за династіей приводить насъ 2404 году до Р. Х. Между госудерями находится Хамиурагазъ-даротвованіе вотораго поміщено 112 жить поздийе, т.-е. ополо 2290 года до Р. Х. в) О Саргонъ и о сынъ его Норам-Синъ въ этой таблицъ не упоминается. На подкажь британскаго музея дежать огромные высущенные на солиць кирпичи, на которыхъ вытыснены имена и титулы царей, воздвигшихъ или реставрированнихъ храмы, въ которыхъ они были найдены. О нихъ какъ и о Саргонъ таблица умалчиваетъ. Они должно-быть принадлежать въ болье древнему періоду чемъ тоть, съ которого начинается списокъ на аналитической таблиць. Однако цари, оставивные на вирпичахъ память о своихъ постройнахъ, не находятся другъсъ другомъ ни въ накой связи; но представляють скорже отдъльныя звънья порванной цъпи, указывая на продолжительный періодъ, въ теченіи котораго они должны были паротвовать.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Такъ какъ Хаммурагазъ царствовалъ 55 лѣтъ, то конецъ его царствованія приходится за 2236 до Р. Х. Это любопытнымъ образомъ совпадаетъ съ годомъ, къ которому относятъ начало вавилонской эрм. Если върить латинскому переводу (Sim plicius, ad Aust. de Coelo, 508 A) то Калинсеенъ въ 331 году до Р. Х. послалъ въъ Вавилона Аристотелю астрономическія наблюденія за 1903 годъ (т.-е. 2286 до Р. Х.).



Этотъ выводь подтверждается и другимъ документомъ изъ Вавилона, обнародованнымъ М-ромъ Пинчесомъ. Этотъ документъ содержитъ въ себъ длинный перечень царскихъ именъ, расположенныхъ некронологически; канъ объ этомъ особенно замъчено, но съ емлологичесною цълью объяснитъ по ассирійски аккадскія и купищскія имена несемитическихъ царей Вавилоніи. Не смотря на свою неполноту этотъ документъ заключаетъ въ себъ около шестидесяти именъ, не встръчающихся на аналитической таблицъ и которыя слъдовательно должны быть отнесены къ болъе превнему періоду чъмъ тотъ, съ котораго эта таблица изчинается.

Эти имена подобно большей части имень, вытвененных на вирпичахъ древнихъ храмовъ, не семитскаго, но аккадскаго происхожденія. Если аннадское владычество предшествовало владычеству сомитических вавилонию, то длинный рядь государой, которымъ эти имена принадлежали, долженъ былъ царствовать до временъ семитическихъ царей Саргона и Нарам-Сина. Но оть этого завлюченія мы должны однаво отказаться. Дланный промежутовъ времени въ 1300 летъ между Саргономъ и династісю Хаммурагава не могь быть наполненъ исключительно семитекими государями, не оставившими по себъ памятниковъ. Мы принуждены признать, что семиты не сразу утвердили свое господство въ Вавилоніи. Борьба между старымъ и новымъ населеність страны не была рэшена одною битвою въ одно царствованіе. Династія, следовавшая за династією Хаммурагаза, посить по большей части авкадскія имена и следовательно можеть быть почитаема указаніемь на авгадское возрожденіе. Тоже самое часто могло случаться и до Хаммурагаза: то династія, возвысившаяся изъ семитического населенія, пріобритала верховную власть въ Вавилоніи; то правителю какого-либо города, все еще сопротивиявшагося семитамъ, удавалось утвердить овое владычество надъ всею страною. Въ династической таблицъ непосредственный предшественникъ Хаммурагаза-семить, носящій семитическое имя Син-мубаллидь, а изъ надписи самаго Хаммурагаза мы узнаемъ, что онъ овладълъ Халдеею, ниспровергнувъ аккадскаго царя Рим-Агу. Сверхъ того, каковъ бы ни быль первоначальный характерь семитского занятія Вавилоніи, со временъ Саргона I и поздиве онъ быль болбе или менъе мирный; аккады и семиты смъщались другъ съ другомъ м изъ этого смъщенія возникла особенная цивилизація Вавилоніи и особенный типъ ея народа.

Саргона высоко уважали канъ аккадцы, такъ и семиты. Мноы окружають его дітство, какъ они окружають дітство Кира; народная легенда видъла въ немъ государя-героя, покинутаго въ дътствъ и воспитываемаго среди грязной обстановки до момента обнаруженія его истиннаго характера и вступленія во владініе его законнымъ наслъдіемъ. Говорили, что онъ родился отъ неизвъстнаго отца; подобно тому какъ Марсъ сочетался съ матерью основателя Рима, такъ богъ, котораго поздивищее преданіе не дерзало называть, сочетался съ матерью основателя первой семитской монархіи. Она родила своего первенца "въ потаенномъ мъств" на берегу Евората, положила его въ тростниковую корзину, которую осмодила и вебрила ръкъ. Разсказъ напоминаетъ намъ Персея, пущеннаго по морю съ его матерью Данаею, а -также Ромула и Рема, предоставленныхъ на произволь Тибра. Еворать отказался потопить своего будущаго властелина и въ сохранности принесъ его къ Акки, ("ороситель") представителю аккадскихъ земледальцевъ, воздалывавшихъ землю для своихъ семитскихъ господъ. Въ этомъ низкомъ званіи среди покореннаго народа провель свое дітство Саргонъ. Акки сжалился надъ маленькимъ заброшишемъ и выростиль его какъ собственнаго сына. Когда мальчикъ подросъ, ему поручено было воздълывать садъ и ухаживать за плодовыми деревьями. Среди этихъ-то спромныхъ занятій увидала его богиня Истеръ и полюбила его. Тогда насталь часъ его освобожденія отъ рабскаго труда и его воцаренія. Много леть царствовалъ Саргонъ надъ черноголовою расою авкадцевъ; проважалъ чрезъ покоренныя страны въ броизовой колесиить, переправлялся черезъ Персидскій заливъ и овладъль священнымъ островомъ Дилмунъ. Самое имя, данное ему народомъ, указывало на предопредвленное ему возвышение. Сартона не настоящее его ния. Его имя было Сарлану, слегка изминенное въ Сарлинаи оно стало означать "установленный" или , предназначенный царь аккадскихъ подданныхъ. Сарина (Саргонъ) есть семитское проманошеніе имени Sarru-Kinu, напоминающее Таммува, возлюбденнаго Исторъ, къ которому взывали ablu-kina, т.-е. "единородный". Но Саргина (Саргонъ) было не единственное имя царя,
его звали также Дадиль или Дадаль. Позднъйшіе семитскіе писцы
говорили, что это имя означаетъ: "Саргонъ, царь по праву,
законодатель, виновникъ благоденствія", хотя по нащему его
истинное значеніе скоръе "премудрый".

Но несмотря на атмосееру миеовъ Саргонъ, государь историческій и основатель воистину великаго государства. Въ британскомъ музев хранится яйцо изъ мрамора съ жидками, покрытое надписью Саргона и посвищенное имъ богу солица въ Сиппаръ; а въ рукахъ М. Le Clercy въ Парижъ находится печать библіотекаря Саргона Ибни-Сарру. То, что можеть быть названо научною литературою ниневійской библіотеки, часто упоминаеть о немъ и мы узнаемъ, что для его великой библютеки, основанной имъ въ его столице Аккаде, были написаны два образцовыхъ вавилонскихъ сочиненія, одно по астрономіи, другое о земныхъ предзнаменованіяхъ. Заглавіе сочиненія поастрономін было: Наблюденія Бэла (Вила). Оно состояло не менъе какъ изъ семидесяти двухъ книгъ, разсуждавшихъ о такихъ предметахъ, какъ о солнечныхъ и лунныхъ затмвніяхъ, о фазахъ Венеры и о появленіи кометь. Въ последствіи око былопереведено на греческій языкъ историкомъ Берозомъ. Хотя, проходя черезъ руки многихъ поколеній вавилонскихъ астрономовъ, оно было дополнено многочисленными прибавленіями, однако подлинникъ содержитъ въ себъ такъ много разсказовъ о зативніяхъ, что на основанін его уже во времена самаго Саргона можно было бы доказать древность вавилонской астрономів. Но вром'я того, что мы знаемъ, что Саргонъ повровительствоваль учености, мы знаемь также кое-что изъ гражданской исторіи его царствованія. До насъ дошель списокь его летописей. Мы узнаемъ изъ нихъ, что Саргонъ не только успъшно соврушаль всякую оппозицію внутри страны, но что онъ также быль побъдоносень и заграницею. Его первый походъ быль на востокъ противъ могущественнаго царства Еламскаго, гдъ онъ ниспровергъ врага и ругался надъ его трупами. Затъмъ онъ обратился на западъ, надожилъ свое иго на Сирію и покориль "четыре страны" свъта. Сопериичествовавшіе другь

съ другомъ пари Вавалона и другихъ халдейскикъ городовъ по-Typerbobase ero erly; est godelte nochegerhere out nochege городъ Анкадъ и далъ ему его имя. Съ этихъ поръ все вниванів его было обращено на звиадъ. Изъ года въ годъ онъ проинкаль въ Сирію, пова наконецъ мы узнаемъ, что "у него не стало на ровни ни соперника". Онъ переплыль Оредиземное море къ острову, который мы теперь называемъ Кипръ, и "на третій годъ" руки его понорили вой народы въ предвлахъ заходащаго солица и уста его управляли одного и нераздвльного мовархією". На Кипръ великій завоєватель поставиль свое изображение и затвиъ перенесъ добычу острова на противолежащий берегь Авін. Такой проблескь свёта на исторію того, что въ последотви соделалось греческимъ моремъ въ то время когда ни одинь еще грекь не направлялся въ свое будущее отечество, воистину весьма поразителень для тахъ, понятія которыхъ о дестовирной исторіи ограничиваются узкими горизонтоми классического міра. Достов'вриость этого факта любопытнымъ обравомъ была проверена отврытіемъ, сделаннымъ генераломъ de Cesnola въ складочныхъ свленахъ випрійского храна среди развалинь древняго Кюріона. Здесь среди гематических цилиндровъ древняго вавилоноваго происхожденія онь нашель цилиндръ, первый владътель котораго говорить о себъ какъ о "служитель обоготвореннаго Нарам-Сина . Нарам-Синъ же быль сынъ и наследникъ Саргона и невероятно, чтобы ему оказываемы были божескія ночести после паденія династін, къ которой онъ принадлежаль. Фанть, что цилиндръ быль найденъ на Кипръ, повидиному показываеть, что даже и по смерти Саргона между Кипромъ и императорской вавилонской державой продолжали сущеотвовать сношенія. Однако Нарам-Синъ склонялся скорве нъ покоренію Маганы или Синайскаго полуострова, чемъ нъ дальнъйшимъ походамъ на западъ. Синайскій полуостровъ со своими бирювовыми и медными рудами со времень третьей династіи составляль вожделенный призъ для египтянъ и однимъ изъ первыкъ усклій возвышавшейся сопернической державы на берегахъ Евората было овладение этою страною. По свидетельству льтописной таблицы Нарам-Синъ "направился на землю Магана; вемлю Магана онъ покориль и преодольль царя ея".

Замия Магана была уже навъстна интелянъ Варилоніи. Самие древніе изъ отирытыхъ до сихъ поръ хвідейскихъ пемитиковъ были откопаны въ Тэлло на юга халден эранцузомъ М. de Sarzec и тенерь находится въ Луврв. Ивветерые изъ нихъ погуть быть отнесены въ эпохё перваго вознивновения хажейского искусства и клинообразнаго письма. Дъйствительно письмо не вполев еще клинообразное: первоначальная живописная ферма многихъ письменъ слогия испажена и вертивальное направление, въ которомъ они подобно питайскимъ письменамъ писались въ отарину, все еще сохранена. Какъ азыкъ, такъ и искусство прото-калдейскіе; въ нихъ нътъ и слъда присутствія въ странъ семитовъ. Между памятнивами есть ондячія онгуры, высеченныя изъ камия, во многихъ случаяхъ діорита, до того твердаго, что даже современному художнику врядъ им удастся обделать имъ въ очертанія человіческой фигуры. Надпись на одной пов фигуръ сообщаеть намъ, что камень доставленъ быль ивъ страны Магана. Следовательно, уже до времень Саргона и возвышения семитическаго владычества и цивилизаціи синайскій полуостровъ быль не только извъстенъ жителямъ Халден, но глыбы камия былк доставляемы отгуда въ безкаменную равнину Вавилонін, пдъ они принимали пластическія формы подъ рукою скулыторовъ. Я уже говориль, что синайскія каменоломии были изоботны египтянамъ и разрабатывались ими въ эпоху тротьей династіи оволо 6000 лють тому назадь. Неужели же простан случайность, что одна ивъ самыхъ чудныхъ ствтуй въ міръ, главное управлешеніе Буданскаго музея, сидячая фигура Хефрена, фараона четвертой династів, изобчена тоже нав зеленаго діорита подобно статуянь Тамо, и представляеть монарка почти въ томъ же положенін какъ и эти статуи? Правда рабога вавилоняць грубве египетской; но если мы ихъ поставимъ рядомъ другъ съ другомъ, то невольно подумеемъ что они принедлежать въ одной и той же скульптурной школь и что одни лишь менье искусное подражаніе другихъ. Это убъжденіе еще болье усиливается, вогда мы узнаемъ, что діоритъ столь же чуждъ почат Египта какъ. и Вавилоніи и что единица измітренія, означенная на плант города, лежащемъ на водънакъ одной изъ онгуръ Талло, та же самая какъ и единица измаренія егинетокихъ, пиранцув строителей-фараоновъ четвертой и двухъ следующихъ династій.

Принетскій изследованія независимыми путеми приведи теме из тому заимоменію, что пирамино-отроители принедлежали по праймей мере из четвертому тысячелетію до Р. Х. Отврытія праймей мере из четвертому тысячелетію до Р. Х. Отврытія протворація въ времена несравненно древивішія, чемъ время перстворація Саргона аккадскаго, въ которомъ мы повидимому находимъ следы столиновеній между вавилонянами и египтянами превнаго парства. Быть-можеть даже побецы Нарам-Сина не оннайсиснь полуостроре соделаны были возможнымь паденіємъ неотой династія и ниспроверженіемъ могущества древняю египетскаго парства. После этого событія въ теченіе нескольнихъ этковъ Египеть быль потерниь для исторіи; его рудокомы и гаримесны отозваны были съ синайскаго нолуострова для борьбы «ъ боле близвимъ домашнимъ врагомъ.

Коли есть хоть твиь истины въ вышеприведенных доводахъ. то мы теперь, я думею, можемъ съ довърземъ принять время. понинсываемое Набонидосомъ Саргону аккадскому, навъ ни отранно читать объ экспедиціяхъ вавилонскихъ царей противъ Кипра и Синая въ такую отдаленную отъ насъ эпоху. Важные рерудьтаты проистекуть отъ такого ваниоченія для исторіи вавилонской религии. У насъ будеть достаточно времени для медденнаго поглощенія аккадских религіозных идей некультурным в умемъ семитовъ, для постеровного видопривненія, поторому онв появергались и для развитія такъ поядийшихъ формъ вированія и обычаєвъ, къ которому примадлежить большая часть нащихъ матеріаловъ. Мы можемъ теперь въ навоторой степени простанть, какъ аккадим и семиты влили ваанино другь на друга и въ то же время указать главные періоды, въ теченіе которыхъ то или другое вліяніе достигало высшей точки своего DASBUTIS.

Памятники Тэлло переносять насъ въ досемитскій періодъ. Божества, ими упоминаємыя, прото-халдейскія и по мимъ мы можемъ составить себв идею о прото-халдейской религіи въ періодъ ез процвътанія. Вавилонія была все еще разділена на множество независимыхъ государствъ, по временамъ сосинявышихся подъ одною властію. Укаждаго государства быль овой собственный культъ. Мало-по-малу постепенно усиливавшіеся семиты низложили древнія династіи и по всей странъ вдоль и

Digitized by Google

пепереть образовани изъ себя высній классь, сперва вонновъи торговцевъ, а потомъ и мредовъ. Ввроятно семитичесное влінніе почувствовалось сперва въ съверной Вавилоніи. Во всякомъслучав туть возникло государство, достигшее выстей степели своего развитія въ парствованіе Саргона аккадскаго и его сына Нарам-Сина. Еще до этого древияя культура несемитического населенія была вполнъ усвоена семитами. Сношенія межку обънми расами приняли уже мирный характеръ. Масса болве древняго народонаселенія довольствовалась воздільнымість земли, орошеніемъ полей и вообще состояніемъ рабовъ по отношенію своихъ семитическихъ господъ. Врани должно быть были заключаемы между членами объихъ расъ; члены одного и того же семейства носять иногда аккадскія, иногда семитскія имена и цари, аккадскаго ди или семитскаго происхожденія, издають свомувазы на обоихъ нвыкахъ. Клинообразная письменность была. унастедована семитами не въ вполне еще выработанномъ виде. Знаки получили новый смысль и значеніе, придуманы были новын буквы и сочетанія буквъ и при написанія сепитическихъ словъ подражали древнему аккадскому идеографическому потерку. Процессъ быль спосившествуемь повровительствомъ литературф при дворъ Саргона. Туть семитскіе и аккадскіе писцы соревновали другъ передъ другомъ въ составлени новыхъ текстовъ м въ содължин древникъ текстовъ доступными семитическимъ студентамъ. Возникъ новый искусственный діаденть, основаніе котораго было семитическое, но который быль весь испецренъ акнадскими словами и выраженіями. Съ другой етороны аккадоміс тексты, составияемые придворными интераторами, были переполнены семетическими словами и выраженіями. Иногда они были произведеніемъ семитовъ, писавшихъ на чужомъ языкъ, а иногда авнадцевъ, пропитанныхъ атмосферою семитской мысли и жизни.

Что случилось съ явыкомъ, то должно было случиться и съ религіею. У многихъ повдивимихъ ванилопскихъ боговъ анкадскія имена и идеи, соединенныя съ ними, обнаруживають не семитское происхожденіе. Аккадскія религіозныя понятія были принаравливаемы къ семитическимъ, а семитическія плотно перевиты съ аккадскими, такъ что теперь невозможно почти разъединить ихъ. Насколько это такъ, я надъюсь показать въ слетующей ленціи.



Паденіе династія Саргона могло повести за собою временное воротановленіе аккаденаго главенства. Но какъ бы то ни было семитскій влементь быль всегда сильнае въ саверной Вавилонін; тогда накъ въ южной одинъ изъ многочисленныхъ діалектовъ древняго языка продолжать жить до самаго Навуходоносора и Набонидоса. Но даже и въ съверной Вавилоніи семитическій влементь не быль вполна чисть; его представителями здась тиавнымъ образомъ быле господствовавше влассы, а не самъ нарокь, какъ это было въ Ассирін; поэтому вавилонянивь, какъ въ нравственномъ, такъ и въ интелектуальномъ отношения явдветь не вполна безпримесный семитическій типь. Чтобы убадиться въ этомъ, должно сравнить вавилонянина съ его сосъдомъ ассирійцемъ. У ассирійца всв существенныя черты семита; его вруочноватый нось и угловатыя черты свидетельствують о его продехождение съ физической стороны также безопибочно, какъ его напряженность, жестокость, страсть къ торговив и кочевыя привычии свидательствують объ этомъ съ правственной стороны. Тогда какъ вавилонянинъ коренасть, круглодиць, скоръе земледътець тыкь вомнь, ученый нежели торговець. Непряменность религіознаго в'врованія, отличавшая ассирійца, въ вавидоняння уступала мъсто суевърію; жестовости, которыя ассирійцы увъновачивали во имя Ассура и о которыхъ дюбили разсвазывать въ своихъ надинсяхъ, были чужды вавилонянамъ. Если ассиріоцъ римлянинъ древняго востока, то варидонящинъ его витаещъ.

Твить не менте этотъ типическій контрасть двухъ націй долженть былъ развиваться въ теченіе в'яковъ; иткогда семиты Вавидоніи — вавиломяне — какть я отнынть буду называть ихъ, и ассиріане должны были составлять одинъ народъ. Ассирійскій и вавилонскій языки отличаются другь отъ другаго и оттого они извъстны подъ общимъ именемъ ассирійскаго языка. Изъ Вавилоніи ассиріане заимствовали свою систему письменности, большую часть своей литературы, свою религію и свои законы. Правда, многое изъ сего могло быть заимствовано въ поздити; шее время, когда оба государства существовали рядомъ, или когда Вавилонія содблалась достояніемъ своего болъе грубаго, но въ то же время и болье воинственнаго состав; однако глав; ное, какть напр. языкть, должно было быть насліщемъ предковъ Сеннахерима и Сарданапала, принесеннов ими въ ихъ съверновотечество. О религияхъ Вавилоніи и Ассиріи должно говорить виъств. Правда, въ накоторыхъ частностихъ она расходятся, ис эти частности несущественны и могутъ быть отброшены безъ ущерба нашему возврвнію на главные факты.

Но спрашивается, какой интересъ представляють для насъ редигін Вавилойін и Ассирін и темъ болье изследованіе ихв пригоды и происхождения? Онв давно уже погибых подобно исповъдывавшимъ ихъ народамъ и повидимому не оставили жиканихъ заметныхъ следовъ своего вліямія на народахъ, о которыхъ мы знаемъ и которыми болье всего интересуемся. Греки н римляне такъ мало интересовались этими восточными варварами, что не читали и не сохранили даже единственной исторіш Канден, написанной на греческомъ языка туземиемъ, пользовавшимся тувенными матеріалеми; твин отрывками ее, которые мы имвемъ, мы обязаны апологетическому рвеню христіанскихъ полемическихъ писателей. Еще менье вліянія могли вывть эты древніе народы Вавилоніи и Ассиріи на современный міръ, на выработку идей современнаго европейскаго общества. Еще недавно на все это трудно было ответить. А между темъ существуеть одинь народь, имвеший и все еще имеющий свявное влінніе на нашу собственную жизнь и выпленіе и который въ притическую эпоху своей исторіи проведень быль вь бливье сношеніе съ религією и культурою Вавиловін. Вліявіе еврейской религін на христівнство, а следовательно и на народы христівнскіе, было продолжительно и глубоко. Еврейская религія была твено связана съ еврейскою исторією, твенве можеть быть, чъмъ какан-либо другая великая религія міра съ народомъ, исповъдывавшимъ ее. Она принимала свою окраску отъ событій, ознаменовавшихъ политическую жизнь еврейского народа, развиваясь въ унисонъ съ ихъ борьбами и успъхами, съ ихъ испытаніями и разочарованіями. Великая молитвенная книга ихъ, Псалтирь, есть произведение богодухновенное и въ тоже время національное; личность сливаеть въ ней свои собственные порывы и страданія съ порывами и страданіями всего общества еврейскаго. Развитие еврейскаго пророчества тоже находится въ тесной связи съ національными судьбами избраннаго Вожьяго народа. Въ Библій

имить прамо сирвано, что орудіями Господа для премоданія этого урода народу Его были ассиріаме и вавиловине. Ассиріане были мезмомъ гивва Божін (Исаія 10, 5) а вавилонское пятичніе постигло іздесить въ наказаніе за грами ихъ. Возвративністя натаки возвратились въ Палесинну съ изміженнымъ сердпент и очищеннямъ уменъ; съ этого временя Ісрусалиять долженъ быть быть жилищенъ "народа праведного, хранищаго истину". (Исаія 26, 2).

Итакъ независимо отъ вліянія, какое древиї религіозныя верованія Ваниконіи могин выять на гренова и котерое они, навъ увидемъ впоследствия, действительно небля, неучение ваэмпонской редигіи интересно для насъ по вліннію на находившихся въ павну евресвъ. Влінніе это не было исплючительно отрицательное. Изучение вавилонских божества, обрядова, перемений и религознымъ идей показало намъ, что евреи прожили семьдесить леть среди вавилонины не безъ того, чтобы успонть себв жвуго болве, чвиъ одни только названія ивсяпоръ. Мы узнале такие, что языкъ вавилонскихъ побъдителей ве быль такь-называеный хандейскій, но весьма бличкій къ явыку самых версевъ. Правда сврей не могь понимать вавиложиния, точно также накъ Валісць не понимаєть Бротонка, но ему легко было научиться пенимогь его. Ассирійскій явыкъ, т.-е. явымь Вавилоніи, вообще блике на сврейскому, твиъ накойлибо другой члень семитению семейства.

Но еще до плава евреи приходини въ сопривосневене съ вавилоненим идении; въ Слове Вожісиъ сказано, что Авраанъ рединел въ Урв халдайскомъ Правда, во время плава иден победителей производили болъе глубомое внечальные на планныхъ, привышищхъ уже издавнъ смотреть на Вавилонію какъ на колыбель учености и нультуры. Еврейскій язякъ былъ языкомъ не телько изравльтанъ, но также и техъ древнихъ жителей Палевтины, которыхъ евреи навижели ханансии, а грени очниківнями. Подобно изравльтянамъ сминкіане полагам, что ихъ предин пришли съ береговъ персидскаго залива и съ наносной равнямы Вавилежія. Это преданіе нацодить педтвержденіе и въ изстадованіяхъ сравинтельной оплологіи. Многія язъ словъ, общихъ всемъ семитамъ, указанциють повидимому составною съ Вави-



донією страку, какъ на область, откуда употреблявніе ихъцервоначально вышли и гдё они называли животныхъ и растенія общими именами. Ихъ первое жилище должно-бытьбыло въ низменной пустынё къ востоку отъ Холден на самемъ берегу Еверата, гдё въ древности расположенъ былъгородъ Уръ. Здёсь они вели кочевую живи, содерживые въстрахё болёе высокою культурою осъдлаго анкадскаго племени, пока не усвоили ее себё и не обездолили и не вытъсняли своихъ учителей.

Племена, ушедшія на свверь и на западь, должны были, мы полагаемь, унести об собою ніветорые влементы культуры, поторой они научились оть своихь авкадскихь сосідей. И мы дійствительно находимь, что это было тань. Имена вавилонскихь божествь встрічаются въ названіяхь мість въ Палестинів и въсосіднихь семитскихь земляхь. Вавилонскій богь литературы и пророчества Нево (Исаія 46, 1) даль свое имя городамь въпреділахь Рувима и Іуды (Чис. 32, 3. 38) точно также кань Моавитской горів, на которой умерь Монсей (Втор. 34, 1). Имена вавилонскаго бога неба Аму и его супруги Анату слышатся въ названіяхь городовь Анавоез и Бее-анаез (Інс. Нав. 21, 18; Парал. 6, 60. Исаія 10, 30. Іер. 11, 23). Въ самомъ имени Симай мы слышимь имя Сина бога луны.

Танимъ образомъ мы можемъ предположить, что существовало два періода въ исторіи еврейскаго народа, ногда онъ приходиль въ сощриносновеніе съ редигіозными понятіями Вавиломін. Поздцъйшій періодъ вавилонскаго ильна, ногда вліяніе было опредвленнаго харантера и ранній періодъ, когда трудніве опредвлять сумму 
этого вліянія. Нівоторые видять въ Авраамів человінка, перенесшаго вавилонскія иден на Западъ; другіе полагають, что игранявляне, 
внервые ознакомились съ богами и сказаніями Вавилоніи чрезъ 
кананесвъ и другихъ древнихъ обитателей Палестины. Склоняющіски по второму мизнію не знають, принесли дя отцы кананейснихъ племень съ собою элементы вавилонскихъ вірованій 
щать Халден или же эти вірованія были занесемы въ Палестину 
поздніте во время побідть Саргона и его преемниковъ. Быть 
можеть въ послідующихъ денціяхъ миз удастся доставить изкоторыя данныя для різпенія этого вопроса.

Въ завинчение этой вогумительной дении и уналу изоходило примеровъ того, насколько изучение вавилонской рении поженяеть Свищенное Писаніс. Мия великаго сърействио заповодателя долгое время было загадною. Вы еврейсномъ Воткомъ Завить оно произведитон отъ спрейского гизова "пиненай" повлежеть". Семьдесять телиовичновы, живя въ Бенить, отвражнох дать олову вишиненую сорму и втимологию. Они произведять мия Минопу отъ то вода и нев "скасенный нев". Не говоря уже о другить несовершенотвахь, эта этамологія неварна уже motory, 410 separate ofe rederrate, as adoranomenia ember переводчивами. Современные египтологи, желяя теме примись миени огнистокое проискожденіе, произбодить его сть мезаю чли mes—сымь. Корди это слово вогращется въ собственные именажь, оно обынновано общинотся об именень намого-инбо божества. Рамессь, Селовернов греновы, ісрогановически пишегоя Ра-мессь (Ва-тевян) "сами бова солина". Мы можемъ можаций BOTPETHTE CLOBO Messor han mes n dess muenn beloco dur to nu было белества, но не очень-то вероинио, чтобы дочь фаракия gala choony upiduanty fun "Chiph", a one copused would byроятно, что водъ чиниъ стинстоиниъ инсисиъ раціональный Codon Cavil Brockatelain montcache Chombe Commidente Cooleчественникамъ. Трумир повържть, чесбы основанель жераживcurro hadora hocele mais recourtroc abdullerrans & halloneизнощее имъ лишь испектотную стиногодую зенью, гдв они были рабами.

У Ісонов сохранило отрывоть стинствиаге историка Мансто, содержений стинстокое наложене Исхода, какъ она разоказивание по эторомъ изий до Р. Х. Въ этомъ разскате говержен, что прежисе имя Монсей быле Озорожбе и что отъ быль прессеиь на Гелополист или Онф. Ясно, что туть сатыпаны Монсей и Ісонов препрасмай. Имя Ісонов, менивникося на дочери преца Она, было разложено на два элемента, какъ исторыть переми соть священное имя Ісо (Ісгона-Іо) наимененное въ соотивтотичение опо стинствиосе имя Озоро или Озирова. Чтобы Мансто им думаль объ имени Ісонов, сиъ не соопивалоя въ топъ, что имя мение быле чисто изранивские. Озарежев принять ими Монсея быле чисто изранивские. Озарежев принять ими Монсея тольно тота, когда перестать быть единствиять прецомъ и со-дилался изранивскиемъ закомедетелемъ.

Digitized by Google

Но по еврайскому мексиному медьзя найти удовляторительнаго этимологического объясиенія имени Монсея. Подобне именамь Давида и Аерона оне не имветь себв подобнато между еврейскими именами. Если поэтому оне саминическое, то домине принадлежать на болье древнему слою саминической номеньдатуры, чамь тога, который соправился на евиненцияхь кинколь. Ветхого Зольта. Для его объясиенія мы долины обрадиться жа другимь вътвямь семитического спора.

Существуеть одна только отраслы семитическаго семейства, допументы ноторой древиве сврейских. Арабекая литература мечинается много времени снусти после хриспанской ары, когда не только сврейскія и греческія, но дома и хриспанскій имена пропикли на семейскія принадаскить на другому окульу семитическаго арабекій языны принадаскить на другому окульу семитическаго семейства языновы, чамы сврейскій. Сравнить арабекій изымы съ стрейскимы вее ранно, что составлять латынь си современнымы изымы, имьющій самос банажов сродство си оврейскими, и на огомь языка мы шивемы документы, которые дравире сврейских. Ненего говорить, что я шило ва виду всемрійскій языка.

На всепрійством же помив олово, соотвітопрующее сврейскому Moshob--, Монсой", есть Masu, часто встрачающевой да надинсинъ. Оно ависденого происхождения, но со временъ Саргона нолучело такоо праве гранцанотва въ семетическомъ жемка, что можеть считаться теперь семитическимъ. Подъ Masu подразумавается все то, что мы означаемъ написневаніснь "мерей". Въ этомъ значени этоть звитеть примъннися по многимъ болеотвамъ, но въ особанности соделялся именень одного бога, жотораго ассиріологи называють иногна Адаромо, а иногна Намипомо, обывновожное же име, которынъ оссеранцы называни его, все еще точно не опредълено. Онъ быть одною пръ формъ солночимо бита; означавивго порвеначально палещее, полуденное солиде; онъ облеченъ быль суровыми вттрибучами велиного овътяла дин и своимъ поклонникамъ быль невъотенъ какъ "соимель безово". Не ния .Мези не было исключительною принадаеживаеть Адарас оно давалось также другому солнечному божеству Марыдаху; богу прировителю Вавилойа и соцернику дравона-масса, а также Нергалу, защитныку ил окражителим вира: ворявыхмы : На

Нерічать быль лишь ночнов солице, солистное божество, которос, окончивь свой дневной трудь вы блестищемы высшемы мірь, иноходим святить высшему міру.

Тикить образомъ исно, что ими Маки— перой или предсодимель вы особенности усвоннось соличному боместву, центральному предмету периобытакто семинического богопочитания. Не мель от идении о войни и о предводительства. Энаки, изобрамающій идею мели—перой, изображаль чакие и идею "собравіс імпера", соличными же суменность онь означаль тикие "пил сеця" или "библіотекарь". Замичательно, что Монсей, перейскій законодитекь, быль въ томе времи и неучемницій инсець.

. Въ астрологио же слово маси провивар вишь со своимъ визченісмь, "керодь и перемесено рето полсюку важ веспросложения была халдойская ботромогическая наука. Анкалым вредставляля обол небо дунивногоми ботогой наносмей развилим написовой; на импорой они общини. Ва ту отделенную завжу, на поторой относится иль первын звіздным неблюденія, солице во время percutato deridicatara broman eme no somennipaso cospussiei извистное намъ могь именемь сизиледія мельма. Солице превними APPROCREME HAS INCRESCENCE SPRING "OPERADOUS "OF INCREPOND, эмприкавшимы свемиь польщовы нь бисстицій наупь; оно даже само уподоблявию было зальну и ших данное Меродаху---опинеч-HOMY COMECTBY, OPONORHILEMY VD68'S REPRESENTS PROMUES SOCIETA Carro Gudi-bir, wie, means count. Hortony Orenteers hashbaладь "нобесями» терме ", недигосныеть на шею солнениаго тельца. Первий знать зодівна, печнывний аккадомій годь, навывалов " вабряв ілющимь «тельцом». "Кий "тельцом» путемодатейськи "года и прв выдажнийми звизам чоский живна "телець Ану" и "телець Гимпона". Но нань внику, на винионеной развинь; чинь и вверху-на небъ били не только тельцы, но тилие и овцы. Сёнь нависть были доень пёрековыхь ответовь и прикомы от вими была друган группа семя зваздь, называвшаяся lu-milet "овиы тероя". Между этими зваздами находится: "звазда колеснипы", "явъзда орла" семболь полуженного селица; явъзда богани Вану "частой техници боговъ; и звъзда "пастыри небес-the transfer of the analysis of the order of the action of the action of the

Digitized by Google

Что олово мазм, такъ тесно связаннов съ редигозными и астрологическими въровеніями Вавилоне, прониндо на западъ, не удивительные того, что имена вакь Щего и Сика, которыя тоже религіозныя и вогрологическія, провикли туда. Моноси умерть на веринций горы Небо въ вину Іерихона "города души", Какъ мы увидемъ неме. Несо быль пророческій богь Варилена и Бореницы, потомогь бога-солица Меродаха и новровитель нисьменности и дитературы. Онъ тоже появляется среди зваждь, Вирсть со враждами Исторъ и Наргаль онъ ночитался одинив инвъ семи героевъ или Маси. Сина было варилонокое, имя бога луны. Мы уажаемъ няъ гиміоритической нешикси, что его вия было ванесено въ южиую Аравію, а поотому жочему бы олу не быть вамесеннымы и въ обверную Аравію? Мы встрівчасны ото имя въ жазванія протыни Симь (Мок. 16, 1), нуже Монсой привель опреевъ по выходе ихъ изъ Египта и по пуни въ горе Симаю, Самъ Симай овначаеть инчто вное, какь гору, провишенную бору кумы, и портому воська върскуво, что такъ нахожилев овятились Смиу и что пилигримны постывали это срятильно закално до того времени, комъ нероживание просилнеь идии въ пустыню "на три дия пути принсопи жертву Госпоку (Мох. 8, 27).

Весьма возможно, что и имя Ісонов педебно, именя Монсон выводится при номощи велицонских негочиневы. Уже во время менисанія винги Бълія настоящье манисанів вмени Лосифо" повидимому было нозабыто. Въ 20 главъ винги Баггія въ отнижа 28 и 24 предлагается двоявая этимологія имени оть desph "снять". и мамора "прибавить": Рахинь "запала и ромина сама и опазала: аняль Богь поворь мой. И мерекла ему имя: Іосиев, сканови: Господь дасть мив и другало сына", т.-е: пробознить и другало сына. Ісенов же быль не тольно откомъ изранивовихъ кольнъ Корема и Манассіи, онъ быдъ также божествомъ, которому неплонялись провніє мители Ханаана. Болбе чему за два столетія до времени, из которому сгиптологи относять исходь, свресия инъ Египте, вединій египетскій завоеватель Тотиссь III велисаль на станахъ храма въ Карката имена, взящихъ див палестиневых городовъ. Между ними находятен Таков-эль (Івновъбогъ), и "Изефъ-вль (Іосноъ-богъ), Повтому мы окдонны думавъ, что выраженіе "домъ Іооцов" принаддежить нь болье рациему періоду, чемъ тоть, когда оно применяемо было не коленамъ Ефрема

Digitized by Google

и Манасцін и что нодобно Висилю (Beth-el) "дом'я Вомій" оно маногда уполроблядов хананеным въ буквальновъ опыслъ. Вновиже, кревнее жил почораго было Лувъ (Выт. 28, 19; Судей 1, 28, Вытія 35, 6; 48, 8) быль заянть домонь Іоснов и вы посявлую-MICO BOOMS CONBUSION ORMAND TOO SDAN BOMMAND CRAWMING CEверниго перства. Что сели Висиль есть древий "домъ Idenos"? Tro vere "Ron's Bould" n "Ron's locues" de gue vausneers furro одно и тоже ичето? Отвътъ на этотъ вепросъ им можеть получить изъ ассерійських недписей, тах или встрочаснь абіри инк скір въ симств "гадатель". Асинь или гадатель перасть ващающуюся роль' въ литератур'в Вавиленія; тамъ вогранается даже Burpamenie bit assaputi, r.-e. "gents ramatem". Ognet use forobe, повидимому Виль, изъявляль оракуль голосомъ грома и навывыгол "горобить проримающимъ" или "гадмощимъ правдом". Итакъ, котя теперь это не мометь быть доказано, но такъ не можье весьма въроятно, что ими Ісенов первоначально было томоственно оъ вавилонокамъ авіри "богъ прорицанія" и это виделго до того, накъ изражавский доно Гоонфа овладила Лувона, это мисто было домомо Госмфа въ другомъ смысти и святилищемъ хананейскаго оракула или гадотели (Быт. 44, 5),

Но поколь ин нама въ Вавилоніи мин нівть обънсивнія писни Ісснов, вавилонскій пантеснъ безъ-сомнівнія бросвоть своть на имена трекъ первыкъ израпльских парей. Несколько вычь тому назадь на страницахъ Modern Review (янв. 1884) я старадож показать, что имени, подъ которыми эти пари извъстны которів, Соуль, Дасидь, Соломонь не были ихъ настоящими, нолученными ими въ детстве именами. Что касается до имени Соломона, то въ Виблін прямо сказано, что его первоначальное имя — имя данное ему Богомъ чревъ пророка Насана-было Іедидія (2 Цар. 12, 25). Имя же Соломона "человъвъ мирный" (1 Парал. 22, 9) онь получиль тогда, когда его отепь усновомися оть всемь враговъ своихъ и окружилъ Герусалинъ одною ствиою. Первое имя Павида было Ел-хамана или Ваал-хананъ, ибо въ одномъ изреченін сказано, что Элхапань, сынь внолеемлянина, "убить Гожана Генянина, у котораго древко копья было накъ навой у твачей (2 Цар. 21, 19), тогда какъ въ другомъ мъсть этотъ подвить приписывается Давиду (1 Цар. 17). Во главъ сильныхъмужей цари Давида поставлень "Елханань сынь Додо изъ Вислеема" (8 Цар. 23, 24) жин върнъе: "Кахананъ, поторый есть Додо", т.-е. Довиль. Иня. Саула — "нопроменный" тодо простио кароднаго происхождены. Сиществуеть цибопытиее оходетве межку тремя первыми царями овреевь и тремя поскъдними парями Эдома, повменованными въ 36 глова иняги Бытія (37 -- 39), дея ны имъемъ, я полягело, отрывовъ вять госудерственной литописи Эдома. Сауль военаль съ Едемомъ (1 Цар. 14, 47), Давиръ (Бааль-Хананъ) окончикъ повореніе экой отраны; вопараніе миноши Соломова и умершвленіе, полковома, Іоава повели за собою успъщное возмущение Едона подъ начальствомъ Гадара (Акера), женившегося на сестрв жены серасна (3: Цар. 11, 19-22). Согласно оъ этимъ мы накодимъ, что три посевдинкъ уномянутыхъ въ иншть Бытія (36, 37—39) цара были: Сауль, Баал-Ханань и Гадорь или Гадодь. Цари Едона принимали повицимому имена опенкъ боговъ. Мы имъемъ нешку прин Гадада сына Бедада (или Бенъ-Дада) (Быт. 36, 35). Гадада и Дада, камъ им узнали изъ влинообразныхъ надинеск, быди имена верховнаго Баада въ Сиріи, атрибуты котораго побудили асапріанъ отожествить его съ ихъ, собственными Риммономи. После Гадада воцаридся Самма изъ Масреви (Бытія 36, 36) или изъ "Страны виноградной 100ы", въ имени потораго анд доносмъ имя **Финитійскаго** божества, прочитанного да недавно найменной оннивійской надписи. Первымъ царемъ Едома, о которомъ ущоминастоя въ 36 главъ вниги Бытів (стихъ 32), быль Бела, сомъ Веорого, т.-с. Валавиъ сынъ Веоровъ. Мы не удивимся, сладовеледьно, если и имя Саула окажется именемъ божества. Намъ сказано, что Саукъ быль изъ Реховова, что при ръкъ (Быт. 36, 37). Подъ Рехововомъ подразумъваются общественные скеры и опрестности главнаго города, а въ 10 главъ, 11 отихъ внаги Бытія Рехоровъ упоминается вследь за Ниневісю, повтому мы должны монать Реховова при рака въ Вавилона. А одно изъ главныхъ именъ солнечного божества въ Вавилона было Savel или Saegul, т.-е. Сауль, Въ Сауль им усиатриваемъ вавилоновое божество, занесенное въ Едомъ и быть-можеть и въ Палестину.

. Гададо занимать высшее изсто сравнительно съ Саумано: онъ быль верховный Вааль или солисчное божество, ноторому цеклониють въ Едомъ и Педестинъ. Въ Дамаскъ онъ почитался цодъ ассирійскимъ именемъ Риммона. Пророкъ Захарія уноми-



насть о культь слошного Гедадриниона въ близкомъ сообисть в велькой хананейской крвности Метидо (Зах. 12, 11). Исть монеты гісраполисоваго нари Асд-Гадада "служители Ганис" парствовывнаго въ IV въкв подъ сопращения именевь Лада. Салманациръ гонорить е "богв Дада въ Аление". Соправненная форма была въ ходу можду народами ствера; на кит оне ствпавась съ сепитическимъ словомъ, которос подъ всенрійсней формой дадь овначаеть "дорогое милое дига"; это слово им вогръчаемъ въ именахъ Гададъ и Венъ-Дадъ "сынъ Деда", : в тамие и въ имени Давида. Давиде или Доде (пногда Дедо) есть мужеское ими, соотвътствующее опнивійскому женскому божеству Дидо "возлюбленная". Дидо была супруга Тиммуза "возлюбленнаго сына" одицетворенія содица и главное бежество Кареагена. которое народною легендою было сившано св Элиссою, основательницею города. Имена Лодо и Лавидо указывають на почитаніе бога солнца подъ именемъ "возмобленнаго" въ южновъ Ханаанъ, а также въ Финикіи. Недавно отгискъ мозвитскаго жамия, находящагося въ Лувръ, быть подвергнуть инпециами профессорами тщательному изучению и отпрыто было, что израильтяне обвернаго парогва поклонилсь высшему Богу подъ двойнымы именемы Істовы и Додо. Меса, цары мозвитскій, описывая побъды, поторыя его богь Хеметь помогь ему одержать надъ его изранцьскими врагами, говорить, что онь унесъ Апароса "арель" или жертвенникъ Додо и "влачилъ его передъ Хемошемъ", а изъ Нево онъ унесъ "жергвениять Ісговы, который тоже вивчить передь Хемошемь". Здісь жертвеннить Додо поставленъ на одну доску съ мертвенникомъ Істовы, следовательно жено, что Богу повлонялись не только подъ именемъ Істовы, но тавже и Додо. Я полагаю, что Додо или Додо было древнее ими Верховнаго Вога въ јевусейскомъ Геруселими и что поэтому проровъ Исаія, описывая Ісрусалимь какъ башню въ виноградникв, насажденномъ въ Израилъ Господомъ, называетъ Его Лод-і "мой возлюбленный" (Ис. б. 1). Легко понять, какъ такое имя съ танииъ значеніемъ могло быть перенесено народною любовію оть Бога на царя, о которомъ сказано, что "весь Израня» и и Іуда любили его" (1 Цар. 18, 16).

Что Соломонз божеское имя, въ этомъ удостовъряють насъ клинообразныя надписи. Саллимманз "богъ мира" было божество.

въ особенности почитавшееся въ Ассиріи; имена мисгихъ знаменятыхь нарей заключали его въ себе (Салман-асаръ). Какъния Ниневін изсографически изображалось, арыбою въ сосудъ съ водою" и въ неродной этимодегін свявено было съ рыбою, то весьия вознажно, что культь Саллимана или Соломона обязанъ быль евониъ существованиемъ тему сакту, что онъ быльрыбій богь, быть-можеть самь Эа. Въ описка боговъ, неображенія которыхъ находились въ миогочисленныхъ храмахъ Ассирін, упоминаєтьи о "Рыбъ Салинивну, богь города Темменнъ-Саллима" (основаніе мира). Его культь процикь на Западь въсравнительно ранній періодъ: во времена Салманассара ІІ-го царскій писець носигь ими Сальимнану-ну-ну-сарь-илони, т.-с. "Соломонъ Рыба царь боговъ". Точно текже во времена Тиглатъ-пилезера III (732 до Р. Х.), имя мозвитского пари было Саманана или Соломонг. Это доказываеть, что богь Саминману быль извистень ва Моави и что какь въ Моави, такъ и въ Изранль божеское имя могло быть даваемо человаку.

Памятники Ассиріи и Вавилоніи проливають тапис ифиоторый свять на богослужебную и религіозную практику евресвъ, со-держащиюся въ внигахъ Ветхаго Завята. Обрядовые тексты многочисленны, хотя отрывочны; между остативми Ассурбамицаловской библіотеки и въ историческихъ наднисяхъ мы время отъ времени находимъ ссылки на религіовные обряды и церемоніи, дамопія намъ возможность зоглянуть въ богослуженія и церемоніи восиро-вавилонскаго духовенства.

Въ Ассирін самъ царь исполнять многія изъ обнаванностей первоєвященника. Подобно изранльскому Солемону онъ могъприносить богамъ жертвы и совершать везліннія. Ассуръ-рисънимъ периносить титуль "жрецъ Ассура, назначенный божественнымъ отцомъ" (Виломъ) В). Ассуръ-патенръ-пать навываетъ себя мазначенный Виломъ жрецъ Ассура, сынъ Тиглае-адера, назначенныго Виломъ жреца Ассура, сынъ Риммон-нирари, назначенный Виломъ жреца Ассура"). Саргонъ тоже "назначенный Виломъ, превознесенный жрецъ Ассура"; а также "первосващенникъ (ратев) Ассура"; а Навуходоносоръ называль себя "по-



<sup>\*)</sup> W. A. S. III, 3, 12.

<sup>\*)</sup> W. A. S. III, 3, 89.

вдоннивъ Меродаха, верховный первосвященникъ, воздюбленный Нево <sup>в 10</sup>). Но соединение обоихъ служений не было необходимостью. Въ древнія досемитскія времена въ Тви-ло существовали какъ цари, такъ и первосвященники, и цари не носили титула первосвищенника, а первосвященники не носили титула царя. Древивние документы Ассиріи восходять въ тому періоду. когда не было еще царей, но были только первосвящениям Ассура " 11). Между предметами, привезенными изъ Вавилоніи докторомъ Гордомъ, находится цилиндрическая гиря зеленаго бавальта съ надписью: "Дворецъ Нево-сум-эсира сына Лакурова первосвященника Меродахова". Въ провляти противъ будущихъ Вандаловъ, приложенномъ въ одному древнему историческому документу на аккадскомъ языкв, старательно проведено отличіе между "царемъ" и "первосвященникомъ": "кто бы ты ни былъ", сказано тамъ, "царь ли или первосвященникъ, пастырь или иной вто, кого Богь призоветь управлять этимъ царствомъ, я скъдаль для тебя эту таблицу, и написаль для тебя на камив этоть документь въ городъ Ryoa (Cutha) въ храмъ Судима". Поэтому Ктезія быль правъ, содълавъ своего вавилонянина Велезія первосвященникомъ. Семитическій титуль первосвященника (nisakku ни issakku) указываеть на то, что его главная обязанность состояла въ совершения возліяній въ честь боговъ; а выраженія, въ которыхъ это слово встрвчается, показываетъ, что онъ принадлежаль въ культу верховнаго божества страны, въ которой жиль: въ Вавилонъ первосвященникъ получаль свое имя отъ Меродаха, въ Ниневіи-отъ Ассура.

Подъ первосвященникомъ было несколько разридовъ второстепенныхъ жрецовъ. Напр. Шангу (Sangu), этотъ титулъ иногда принадлежалъ и самому первосвященнику. Шангу собственно означало жреца, принадлежащаго одному какому-либо богу или его святилищу. Въ Ниневій былъ шангу гарема, находившагося подъ покровительствомъ богини Истаръ. Рядомъ съ шангу стоялъ пазизу или "помазующій", обязанность котораго состояла въ очищеніи елеемъ людей и вещей. Очищеніе елеемъ почиталось

<sup>40)</sup> W. A. S. I, 59, I, 5.

<sup>11)</sup> W. A. S. I, 15, 62, 63. W. A. S. означаеть пять томовъ Клинообразных надписей Западной Азіи.

двломъ весьма важнымъ; даже ваменныя таблицы и завладные камии зданій очищались тавимъ образомъ. Употребленіе "чистой воды" для омовенія рукъ и другихъ частей твла занимаетъ видное мъсто въ обрядовыхъ тевстахъ; въ одномъ изъ нихъ мы читаемъ следующее наставленіе въ отношеніи къ лицу, подлежащему очищенію. "Дай ему испить чистой воды и излей воду на человъка; удали корень шафрана (?) и принеси чистаго вина и чистыхъ дрожжей, положи на сердце жиръ журавля, принесеннаго съ горъ, и помажь тело человъка семь разъ".

Другой влассъ жрецовъ составляли Ками (Kali), слово заимствованное семитами отъ аккадскаго Kal "знаменитый" Каль назывался также Ласара "старшина". Въ эпопен Гиздубара, когда Эа-бани описываеть Гадесъ, куда онъ приговоренъ войти, лагора и пазись или помазующій упоминаются вивств съ падателями и съ махху или "веливими" (въ домъ, о мой другъ), "вудъ я долженъ войти", говорить Эа-бани, для меня приготовленъ вънецъ (между носящими вънцы), издревде управляршими землею, Кому, Ану и Виль дали имена знаменитыя. Славу дали они твиямъ умершихъ; они пьютъ прозрачную воду. Въ домв, о мой другъ, вуда я долженъ войти, обитаеть Енг (Господь) и Лагаръ, обитаеть исинно (гадатель) и маххо, обитаеть помазующій жрецъ пучинъ великихъ боговъ, бога Этанны и бога Нера. Тамъ обитаетъ царица земли, Нин-ки-галь; тамъ же госпожа поля; писецъ земли преклоняется предъ нею (тамъ она...) и даеть отвёты въ ен присутствіи.

"Пучины" или "бездны" великихъ боговъ такое выраженіе, которое требуетъ объясненія. Вавилонскіе храмы были снабжены большими чашами, наполняемыми водою для очищенія и называвщимися апши (арзі) "бездны" или "пучины" 12). Съ этими то пучинами имътъ главнымъ образомъ дъло "помазующій жрецъ" или пазизъ, служеніе котораго состояло въ очищеніи елеемъ и водою. Сосуды эти безъ сомивнія стояли на открытомъ воздухъ на большомъ дворъ, внутри котораго построенъ былъ храмъ.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Церемонія при сооруженій міднаго тельца, долженствованцаго поддерживать одну изъ такихъ чашъ, описаны въ .W. A. S. IV, 23, № 1. Чаша, сказано тамъ, была поміщена «между ушами тельца» (строка 17-я).



Изъ переведеннаго Джорженъ Синтсомъ описанія э-сагиньскаго храмя, посвященнаго Виль-Меродаху въ Вавилонь, мы узнаемъ, что кромъ большаго двора существоваль еще второй дворъ, дворъ Истаръ и Цамамы", внутри котораго находился третій дворъ, построенный квадратомъ и огороженный ствною; внутри этого двора находилсь: великая башня — зипурраты, а также храмы и молельни большаго числа божествъ. Это скопленіе священныхъ зданій произошло оттого, что храмъ Вила былъ вавилонскимъ пантеономъ, гдв собраны были изображенія й нульты многоразличныхъ боговъ Халдел. Тамъ же, гдъ храмъ посвищенъ быль одному какому-либо божеству, внутри третьяго двора было конечно одно только зданіе.

Одною лишь подробностью храмъ Виль-Меродаха отличался оть всякаго другаго извъстнаго намъ вавилонскаго храма; а именно твиъ, что его стороны, а не углы, какъ въ другихъ пранахъ, обращены были къ четыремъ странамъ свъта. Причина этого уклоненія отъ правиль священной вавидонской архитектуры еще не отирыта. Внутри храма въ отдаленномъ углу помъщался паракъ, сокрытый отъ непосвященныхъ глазъ завъсою. Зайсь по свидительству Навуходоносора было "святое съдалище, місто боговъ опреділяющихъ судьбу, гай они собираются, паракъ судьбы, гдв во время праздника Загмука въ началв года въ 8 и 11 день возсъдаеть божественный царь неба п земян, Владыка небесъ, которому со страхомъ внимають боги неба и земли, преклоняясь передъ нимъ (13). По словамъ Геродота (I, 183), тутъ же стояло золотое изображение бога съ золотымъ столомъ передъ нимъ  $^{14}$ ). Небольщая часовня Maxupa"бога сновиденій", открытая мистеромъ Ормуздомъ Раззамомъ, даеть намъ дальнъйшія подробности о внутреннемъ устройствъ парака. Туть и-ръ Раззамъ нашелъ мраморный ящикъ, содержащій двъ каменныя доски съ надписью о побъдахъ Ассурънатвиръ-пала и о построеніи часовни. Къ саверо-ностоку отъ этого ящива находился мраморный адтарь съ пятью ступенями. Туть найдена была другая каменная доска подобная доскамь въ ящикъ. Ворота, веднія въ этоть хранъ Махира, были покрыты 

<sup>17</sup> W. A. S. I, 5, 4; II, 55-62.

<sup>14)</sup> Даніняв, 14-я глава.

бронзовыми, изукрашенными извалиными онгурами, досками, находящимися теперь въ британскомъ мувев. Украніскія великаго храма Вил-Меродаха въ Вавилонъ были гораздо дороже. Навуходоносоръ покрылъ его кедровыя издѣлія золотомъ и серебромъ; все же находившееся внутри его было изъ литаго зелота.

Ящикъ малаго храма Имгур-Вила или Валавата по формъ своей напоминаль вовчеги или "корабли", въ которыхъ боги и ихъ символы были носимы во время религіозныхъ процессій. Фактъ, что ковчеги вавилонскихъ боговъ были нёкогде корабаями, указываеть на то, что тъ, которые употребляли ихъ, жили у морскаго берега. Мы сейчасъ же думали о халдейскомъ городъ Эриду на берегу Персидскаго залива, откуда, какъ мы увидимъ ниже, распространилась религія до-семитической Вавилоніи н ея религіовныя церемонів. Боги Эриду были водные боги, и подобно божествамъ Египта имъли свой священный корабль. Эти корабли занимають важное место въ вавилонскомъ ритуаль; у важдаго изъ нихъ было свое собственное имя и всв они были жилищемъ того божества, которому принадлежали. Приведемъ для примъра древній гимнъ, произносившійся, когда дълавно былоизображение новаго божества для "корабля воцарения", "папаха" или "нивота" Меродаха:

Кормило его изъ кедроваго дерева...
У змѣенодобнаго весла его ручка золотая.
Остріе его мачты бирюзовое.
На палубѣ его седмерицею семь львовъ съ поля (Едемскаго).
Внутреннюю каюту его наполняеть собою богъ Адаръ;
Его бокъ изъ кедроваго лѣса его,
Наметъ же изъ пальми Дильвуна.
Каналъ влечетъ къ себѣ сердце его.
Восходящее солице веселитъ ему душу.
Домъ его, подъемъ его—гора, дарующая покой сердцу.
Корабль Эа это судьба.
Нин-галь, государыня (Дав-кина) богиня, слово которой—жизнь.
Меродахъ—богъ, изрекающій доброе имя.

Бдагодъющая дому богиня, посланница Эа, правительница земли, Нан-гаръ (госпожа труда), блестящая, могущественная работница небесъ, съ чистыми и благословенными руками, произнесла слово жизни: «Да перепливаеть каналь корабль предъ тобой! Да пливеть по его устью корабль позади тебя! Да празднуеть, ликуя внутри тебя сердце твое!» ").

Этотъ гимнъ есть наследіе прото-семитическаго города Эриду. Онъ относится иъ тому времени, когда Меродахъ не быль еще богомъ Вавилона, но почитался лишь сыномъ Эа, воднаго бога Эриду. Онъ написанъ на ангадскомъ языкъ безъ семетического перевода. Весьма въроятно, что произносившие его э-сагтильские жрецы не понимали ивкоторыхъ изъ выраженій его. Во всякомъ случав въ семитическомъ Вавиловъ неумвотно уже было упоминаніе о кораблю бога. Ма или "корабль" до-семитичесних Сумеріенъ превратился въ Раракки или "ковчегъ семитовъ; руль, весло, мачта исчезли: ему не надо было плыть по священнымъ наналамъ храмовъ, такъ какъ онъ носимъ быль на плечахъ додей. Въ странв, где повлоизмов такому безчисленному множеству боговъ, много было празднествъ, во время которыхъ подобные новчеги носимы были въ процессиять. Служба въ храмъ Вил-Меродаха, начинавшаяся гимномъ въ честь его ковчега, сопровождалась другими гимнами въ честь самаго праздника 15).

«Въ день, когда сотворено было (изображение) божества, имъ установлено было сіо празднество.

Богь возсталь средя всёхъ земель.

Подними сіяніе слави, облекись геройствомь, о герой совершенный сердцемь!

Повели сіянію окружить твое ввображеніе, утверди почичаніе.

Молнія сверкаеть; праздникь блестить какъ золого;

На небё сотворень богь; на землі сотворень богь!

Праздникь сей установлень посреди сонма неба и земли.

Празднованіе сіе изошло изъ кедроваго ліса.

Сей праздникь созданье бога, діле людей.

Повели ему совершаться во віжи во всей полноті его;

По повелінью мужественнаго золотаго бога.

Празднованіе сіе сладостно даже и тогда, когда уста сомкнуты.

(Смачно) и тогда, когда пища не събдена и вода не испита».

Чтобы составить себъ идею о числъ и разнообразіи вавилонскихъ празднествъ, приведемъ гемерологію 16) вставнаго мъсяца



<sup>14)</sup> W. A. S. II, 25, 9-32.

<sup>15)</sup> W. A. S. IV, 25, 39 H CATE.

<sup>16)</sup> Отъ слова преражень и хочос-слово.

Элюля, въ теченіе котораго для каждаго для предписаны извъстные обряды и церемоніп въ честь того или другаго бога. Изъ Колофона (послъдней строки) мы узнаемъ, что вта таблица была седьмою въ ряду таблицъ, долженствовавшихъ заключать въ себр полныя вавилонскія "сеятими" за цълый годъ.

Второй эмоль. Первое число (посвицается) Ану и Вилу. Счастливый день. Когда въ теченіе місяца появится луна, тогда пастырь могущественных в народовъ 17) долженъ принести доброводьную жертву лунів непорочную газель... онъ долженъ принести свою добровольную жертву богивів солица, госповів міра, и лунів, верковному богу 18). Онъ приносить жертвы. Возділяніе его рукъ угодно богамъ.

Второе число поовящается богинямъ (объивъ Истаръ). Счастливый день. Царь приносить свой добровольный даръ бодинъ солица, госпожъ міра, и лунв, верховному богу. Онъ совершаетъ жертвоприношенія. Возданніе рукъ своихъ приносить онъ богу.

Третьяго числа постный день, посвищенный Мередаху и Зарпанить. Счастивый день. Въ теченіе ночи предъ лицомъ Меродаха и Истаръ царь приносить свой добровольный даръ. Совершаеть жертвоприношенія. Возділніе рукъ его угодно Богу.

Четвертое число праздникъ Нево (сына Меродаха). Счастливый день. Въ течение ночи предъ лицемъ Нево и Тасмитъ парь приноситъ свой добровольный даръ. Онъ совершаетъ жертвоприношения. Воздвяние рукъ своихъ приноситъ онъ богу.

Пятое число посвящается Господу нижней тверди и Госпожъ нижней тверди. Счастапвый день. Въ теченіе ночи въ присутствіп Ассура 19) и Нин-диди царь приносить свой добровольный даръ. Онъ совершаеть жертвоприношенія. Возд'явіе рукъ его угодно богу.

Шестое число посвящено Риммону и Нин-лили. Счастливый день. Царь произносить показиный псаломъ и литію. Въ теченіе ночи, предъ восточнымъ вътромъ, царь приносить свой добро-

<sup>19)</sup> Ассерійскій писець поставиль имя Ассура вийсто Мульлиля.



<sup>17)</sup> Этотъ титуль переносить насъ въ дни Хаммурагаса, когда трудъ этогъ въроятно былъ составленъ.

<sup>(18)</sup> Солице называется вдёсь госпожею,—это доказываеть, что эта гемерологія составлена не въ Сиппарів. Быть можеть вь Урів?

вольный дарь Риммону. Онъ совершаеть жертвоприношения Воздание рукь своихъ приносить онъ богу.

Седьмое число постный день, посвященный Меродаху и Зарпанить. Счастивый день. День покоя (суббота). Пастырь мотущественныхъ народовъ не долженъ всть мяса, свареннаго на
отнъ и копченаго въ этоть день. Онъ не долженъ перемънять своей одежды; не долженъ одъвать бълаго одъякія. Не долженъ совершать жертвоприношенія. Царь не долженъ править
колесницею. Не доженъ издавать царскихъ указовъ. Въ потаенномъ мъсть авгуръ не долженъ нашептывать. Лъкарства етъ болъзни своего тъла не долженъ онъ употреблять. Для проклятія
втотъ день не годится. Въ теченіе ночи царь приносить свой
добровольный даръ предъ Меродахомъ. Онъ совершаетъ жертвоприношеніе. Воздъяніе рукъ его угодно богу.

Восьмой день праздникъ Нево. Счастинный день. Въ теченіе ночи пастырь могущественныхъ народовъ направляеть свою руку къ принессию въ жертву овцы. Царь совершаеть свой объть Нево и Жасмить. Окъ приносить жертвоприношеніе. Воздвиніе рукъ своихъ приносить окъ богу.

Девятое число посвящается Адару и Гуль. Счастливый день: Въ теченіе почи предъ лицомъ Адара и Гулы царь приносить свой добровольный даръ. Онъ совершаеть жертвоприношеніе. Возділніе рунь своимъ приносить онъ богу.

Десятое число посвящается Госпожь нижней тверди и божественному судьв. Счастливый день. Въ теченіе почи предъ лицемъ созвівнія колескицы и звізды сына Истаръ царь приносить свой добровольный двръ. Онъ совершаеть жертвоприношеніе. Воздівние рукь его угодно богу.

Въ одинадцатый день совершение хлъбнаго приношения Тасмить и Зарианить. Счастливый день. Когда луна подниваетъ вънсцъ своего сияния и са днокъ ликустъ, царь приноситъ ей свой добровольный даръ. Онъ совершаетъ жертвоприношение. Воздъяние рукъ его угодно богу.

Двънадцатос число день дара Вилу и Вильтисъ. Счастливый день. Царь примосить свой добровольный даръ Вилу и Вильтисъ. Онъ совершаетъ жертвы. Воздъяніе рукъ его угодно богу.

Тринадцатое число посвящается дунъ, верховному богу. Счастливый день. Луна поднимаеть вънець своего сіянія надъ землею. Конечно въ этотъ день царь приносить свой добровольний даръ богинъ солица, Госпожъ міра и лунъ, верховному богу. Онъ совершаетъ жертвоприношенія. Воздъяніе рукъ его угодно богу.

Четырнадцатое число посвящается Вилтисв и Нергаль. Счастливый день. Суббота. Пастырь могущественных в народовь не должень всть мяса свареннаго на огив или копченаго въ этотъ день. Онъ не должень перемвнять своей одежды; не должень одввать было одвянія. Не должень совершать жертвоприношенія. Царь не должень править колесницею; не должень издавать царснихь указовь. Въ потаенномъ масть авгуръ не должень нашептывать. Лекарство отъ бользни своего тыла не должень онъ
употреблять. Для проклятія этоть день не годится. Ночью царь
принесеть свой добровольный даръ Вилтисв и Нергаль. Онь совершить жертвоприношеніе. Возданніе рукь его угодно Богу.

Пятнадиатое число посвящается богина солица, госпожа небеснаго дома. День для принесенія установленнаго дара Сину верховному богу. Счастливый день. Царь приносить свой добровольный даръ Самасъ, госпожа міра и Сыну, верховному богу. Онъ совершаеть жертвоприношеніе. Воздаяніе рукъ его угодно богу.

Шестнадцатое число день постный, посвященный Меродаху и Зарпанить. Счастливый день. Царь не должень произносить покаяннаго псалма. Ночью предъ Меродахомъ и Истаръ <sup>21</sup>) царь приносить свой добровольный даръ. Одъ совершаеть жертвоприношеніе. Возданніе рукь его угодно боку.

Семнадцатое число праздникъ Нево и Тасмитъ. Счастливый день. Ночью предъ Нево и Тасмитъ царь приноситъ свой добровольный даръ. Онъ совершаетъ жертвоприношеніе. Воздвяніе рукъ его угодно богу.

Осмнадцатое число праздникъ Сина и Самасъ. Счастивый день-Царь приносить свой добровольный даръ Самасъ, госпожъ міра, п Сину, верховному богу. Онъ совершаетъ жертвоприношеніе. Воздъяніе рукъ его угодно богу.

Девятнадцатое число бёлый (свётлый) день веляюй богини Гулы, Счастливый день. Суббота. Пастырь могущественныгь



чі) Истарь отожествляется завсь съ Зарпанить.

народовъ не долженъ исть мяса свареннаго на огнъ или конченаго въ этоть день. Онъ не долженъ неремънять своей одежды; не долженъ одъвать бълаго одъянія. Не долженъ совершать жертвоприношенія. Царь не долженъ править колесицею; не долженъ издавать царскихъ указовъ. Въ потаенномъ мъств автуръ не долженъ нашептывать. Лекарства отъ бользии своего тъла не долженъ онъ употреблять. Для проклатія этотъ день не годится. Царь приносить свой добровольный даръ Адару и Гулъ. Онъ совершаетъ жертвоприношеніе. Воздъяніе рукъ его угодно богу.

Двадиатое число день свъта, день дара Сину и Самасъ. Счастливый день. Царь приносить свой добровольный даръ Самасъ, госпожъ міра, и Сину, верховному богу. Онъ совершаеть жертвоприношеніе. Воздъяніе рукъ его угодно богу.

Двадиать первое число день принесенія установленнаго дара Сину и Самасъ. Счастливый день. Суббота. Пастырь могущественныхъ народовъ не долженъ всть мяса, свареннаго на огнъ или копченаго въ тотъ день. Онъ не долженъ перемънять своей оденды; не долженъ одъвать бълаго одъянія. Не долженъ совершать жертвоприношенія. Царь не долженъ править колесницею. Не долженъ издавать парскихъ указовъ. Въ потаенномъ мъстъ авгуръ не долженъ онъ употреблять. Декарства отъ бользни своего тъла не долженъ онъ употреблять. Для провлятія этотъ день не годитея. На заръ царь приносить свой добровольный даръ Самасъ, госпожъ міра и Сину, верховному богу. Онъ совершаєть жертвоприношеніе. Воздъяніе рукъ его угодно богу.

Дващать второе число день принесенія установленнаго дара (Сину и) Самасъ. Это праздникъ богини солица, госпожи дворца. Счастливый день. Царь приносить свой добровольный даръ Самасъ, госпожв міра и (Сину, верховному богу). Онъ совершаеть жертвоприношеніе. Воздъяніе рукь его угодно богу.

Двадцать третье число празднованіе Самасъ и Риммону. Счастливый день. Царь приносить свой добровольный даръ Самасъ и Риммону. Онъ совершаеть жертвоприношеніе. Воздваніе рукъего угодно богу.

Двадцать четвертое число праздинкъ господа дворца и господи дворца. Счастливый день. Царь приносить свой добровольный

даръ господу дворца и госпоже дворца. Онъ совершаеть жертвоприношение. Возделние рукъ его угодно богу.

Двадиать интое число день процессіи Вила и Вилтисы. Счастливый день. Ночью царь приносить свой добровольный даръ Вилу передъ ввіздою основанія и Вилтисі вавилонской передъ созвіздіємъ колесницы. Онъ совершаеть жертвоприношеніе. Воздівніе рукъ его угодно богу.

Двадиать шестое число день утвержденія ограды Эа, верховнаго бога. Счастливый день. Царь долженъ произнести люкаянный псаломъ, чтобы онъ не приносиль въ даръ. Въ этоть день при наступленіи ночи онъ приносить добровольный даръ Эа верховному богу. Онъ совершаеть жертвоприношеніе. Воздъяніе рукъ его угодно богу.

Двадцать седьмое число день охоты Нергала и праздникъ Зикумы. Счастливый день. Царь приносить свой добровольный даръ Нергалу и Зикумъ. Онъ совершаеть жертвоприношеніе. Воздъяніе рукъ его угодно богу.

Двадиать восьмое число день, посвященный Эа. Это день покоя Нергала. Счастливый день. Суббота. Пастырь могущественныхъ народовъ не долженъ всть мяса, свареннаго на огит или копченаго въ этотъ день. Онъ не долженъ церемънять своей одежды; не долженъ одъвать бълаго одъянія. Це долженъ совершать жертвоприношенія. Царь не долженъ править колесницею. Не долженъ издавать царскихъ указовъ. Въ потасниомъ мъстъ авгуръ не долженъ нашептывать. Лекарства отъ бользиц своего тъла не долженъ онъ употреблять. Для проклятія этотъ день не годится. Эа, верховному богу, царь приноситъ свой добровольный даръ. Онъ совершаетъ жертвопринощеніс. Воздъяніе рукъ его угодно богу.

Двадцать деватое число день покоя бога луны. Девь, въ который поклоняются духамъ неба и вемли. Счастанвый девь. Церь приносить свой дебровольный даръ Сину, перховному богу. Онъ совершаеть жертвоприношение. Воздъявие руки есо учодно богу.

Тридцатов число демь, посвященный Ану и Вилу. Счастинный демь. Царь приносить свой добровольный даръ Ану и Вилу.

Онь совершаеть жертвоприношеніе. Воздавніе рукъ его укодно богу.

Во второй Элюль отъ 1-го до 3)-го числа, если дарь возетановить поклонение своему богу или своей богинв или своимъ богамъ, которое было уничтожено, то такой дарь имветь подобно своему богу божеский колоссъ.

Во второй Элюль царь страны даеть имя храну бога. Строить ли онъ святилище (или)... сердце его не доброе. Въ течеціє втораго Элюля царь возстановлаеть жертвоприношеніе.

(Начадо следующей таблицы ряда): месяце Тнора (Tigri) посвящене Самасъ, вонтелю человечества. (Вотъ) ваповеди Вал-Хумиа (креца) въ первый день, посвященный Алу и Валу.

(Колосонъ) Восьмая таблица ряда начинается такъ: "дуна владыва мъсяца". Собственность Ассур-бани-пало царя мно-жествъ, царя Ассиріи".

Одинъ изъ самыхъ интересныхъ фактовъ, о которомъ мы увнаемъ изъ этой гемерологін, тоть, что суббота была извіства вавидонацамъ и ассирівнамъ. Учрежденіе это извістно было въроятно и въ аккадскую эпоху, такъ какъ для выраженія оро въ тексть употреблена аккадская ораза иди kbu/gal "незавонный день" подобно латимскому выраженію "dies nefastus", что по асспрійски передано чрезъ Sulum, т.-в. "день покод". У семетическихъ вавилонянъ было также слово, соотвътствующее субботь, которов въ словаръ переведено "день покон для сердна". Подобно еврейской субботь, вавилонская суббота была соблюдаема каждый седьмой день и очевидно находилась въ связи съ семидневными періодами луны. Но отъ еврейской субботы она отанчалась въ двухъ отношеніяхъ: во 1) у нараплытянъ "субботы" и "новолунія" были отделены другь отъ друга; у вави-- донных они совпадади, такъ какъ суббета приходилась въ шервое число лунняго месяца; но въ месяце было тридцать дней, а потому последняя неделя состояла изъ деняти дней. Во 2) девятнадцатое число вставнаго Элюля было тоже суббота. Почему это было такъ, мы не знаемъ.

Кром'в положенных празднествъ и субботь время отъ времени назначаемы были особенные дии благодарен'я или покаянія. Въ последніе годы ассирійской имперіи, когда враги ея окружели ее, последній ея царь Эсархадонъ II молися богусолица и просиль его "снять грёхъ" съ народа его и повельть
пророку (Khal) предписать "законныя тормества на сто дней и
сто ночей отъ 8-го Ги́вра (Іууаг) до 15-го Аба. И Ассур-банипаль тоже сообщаеть намь, что после усмиренія вавилонскаго
возмущенія и удаленія труповъ, заражавшихъ улицы Вавилона,
"по приказанію авгуровъ онъ очистиль ихъ святилища и освятиль главныя мёста молитвъ. Ихъ главныхъ боговъ и богинь
онъ умилостивилъ моленіями и покаянными псалмами. Онъ возстановилъ и учредиль въ мире ихъ ежедневныя жертвы, которыя были на время пріостановлены".

Жертвоприношенія и дары вавилонянь и ассиріань состояли новь приноменія животныхъ, какъ то: тельцовъ, овець или газелей и изъ мучного приношенія и возліянія вина. Въ древнемъ магическомъ документв мы встръчаемъ молитву о томъ, чтобы больной могь быть очищень приношеніями милости и мира". Хотя ассирійскіе цари любили похвастать своими подвигами въ убіснін и истязанін въ честь Ассура поворенныхъ враговъ, въ надвисяхъ историческаго поріода мы не находимъ ни одного намека на человъческія жертвы. Но что въ аккадскій періодъ чедовъческія жертвы существовали, можно заключить съ билингвальнаго \*2) документа (К. 5139) гдъ главному пророку предписывается объявить, что отецъ за гръхъдуши своей долженъ отдать своего ребенна: голову ребенна за свою голову, шею ребенна за свою шею, грудь ребенка за свою грудь. Въ великомъ сочинении по астрономін, посившемъ заглавіє: "наблюденія Вила" сказано, что "на высотв сожжень быль сынъ". Следовательно принесеніе въ жертву дітей совершалось посредствомъ огня, какъ и въ Финивіи.

Жертвоприношенія сопровождались гимнами, заклинаніями или молитвами. Вст молитвы были предписанныя и большое число ихъ сохранилось. Воть нъсколько примівровъ <sup>23</sup>):

"На заръ ночью поклонникъ долженъ преклониться предъ но-



эт) Написаннаго на двухъ языкахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) W. A, S. 61, 19 H caba.

сителемъ престола и сказать следующее: "о носитель престола, податель преуспъянія, молю тебя"! Послъ сего онъ долженъ повлониться Нуску и сказать: "о Нускъ владыко и царю тайнъ веливихъ боговъ, молю тебя"! После сего онъ долженъ поклониться Адару и сказать:, о Адаръ могучій владыко глубинъ кододца, молю тебя! После сего онъ долженъ поклониться Гуль и сказать: "о Гула, мать, родившая черноголовую расу людей. молю тебя"! Послъ сего онъ долженъ поклониться Нин-лиль и сказать: "о Нин-лиль, могучая богиня, супруга божественнаго государя верховной власти, молю тебя"! Послъ сего онъ долженъ поклониться Муль-лилю и сказать: "о Муль-лиль, превовнесенный владыко, сокровенная премудрость, молю тебя"! Въ теченіе трехъ дней на заръ и ночью, устремивъ лицо и уста горъ, во время средней стражи Асинъ (гедатель) долженъ совершать возліянія ". Однако идею о вавилонскомъ богослуженіи мы можемъ лучше всего составить себв изъ наставленій жрепу. бавишему во храмъ Виль-Меродаха въ Вавилонъ въ ночь на первое число новаго года 24). Одною изъ его обязанностей было повтореніе гимна, первыя пятиадпать стронъ вотораго были написаны въ перемежку на аккарскомъ и на семитскомъ языкъ. Довольно любопытно, что между авкадскими и семитскими стихами нъть никакой связи. Семитскія строки относятся къ вавидонскому Вил-Меродаху, а аккадскія къ "богу святилища". Единственное скодство этого бога съ Виломъ состоить въ темъ, что онъ тоже называется "влядыкою міра". Ясно, что анкадскіе стихинасліціє отдаленной старины и весьма візроятно, что жрецы мало понимали вначение того, что повторяли. Вотъ начанается этоть документь:

"Въ мъсящь Низанъ, во второй день <sup>36</sup>), въ первый часъ ночи; жрепъ <sup>36</sup>) долженъ подойти въ чашъ и почерпнуть рукою воды,

<sup>3°)</sup> Аккадскій титуль uru-gal «главний бдитель» быть можеть имбеть отношеніе въ ночному бдінію во святилиців Меродаха въ башні Эсаггильской.



<sup>24)</sup> W. A. S. IV 46, 47.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Нужно помнить, что Вавилоняне, подобно евреямъ, считали день отъ вечера до вечера.

затвив онв долженъ войти предъ ящо Вила и, облачась предъ липовъ его, произнести этотъ гимнъ 27).

> О Виль, по силь не имьюній соперника! О Виль царь блаженства, владыко міра 24)! Ина благоволенія великих боговь, Виль однимъ взглядомъ уничтожилъ сильнаго :9). Виль парь царей, свыть людей, печать довырія \*\*) Вавилонъ, и Вилъ, твой свинтръ, Борсина-трои короца! Пространныя небеса визстилище троей печени О Господи, теб'в принадлежить отвровение и истолкование видений О отче владико, они взирають на тебя, отче владикъ Ты призираемь на законъ и на премудрость; Они величають тебя, учителю сильныхъ. Они поклоняются тебь царю и могучему государю; Они взирають гъ теби, окажи имъ милость; Даруй имъ увидать свъть, дабы они возвъщали правду твою. О владыка міра, свёте духовъ неба, візщателю благословенія, Чыи уста не возв'встять о правд'в твоей Или не возглаголять о преволнесени твоемь и не восквалять слагу

О Виль, владыко міра, живущій но храм'в солица, Не отвергии воздітнях ка теб'в рукь! Окажи милость Вавилону, граду своему, Обрати лице свое ка Э-саггильскому храму твоему. Исполии моленія сынова Вавилона, народа твоего!

Во время религіозныхъ перемовій врецы надвали особыя облаченія; обливанія чистой водою строго предписывалось имъ-Семь почиталось числомъ священнымъ. Живочныя разданялись на чистыя и нечистыя или върнъе на пишу поэболенную въ употребленію и запрещенную. Въ одномъ мэть поваянныхъ псанмовъ авторъ вырежаетъ свое раснаяніе въ томъ, что онъ "влъ

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Я пропускаю аккадскія строки гимна, потому что не могу перевести ихъ сполна.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Предшествующая аккадская строка: «О Боже благословеннаго святилища, владыко міра»!

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Пред шествующая аккадская строка: «что дълаеть теперь Господь? Господь повонтся.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>) Предшествующая аккадская строка: «Воже святилища человъчества, Воже, содержащій святилище человъка»!

запрещенное". Въ медицинъ употребляемы были самые нечистые предметы, какъ то змъи, языки "черныхъ собакъ" и даже испражнения. Но люди, проглатывавшие смъси, предписывавшияся докторами, уже на половину потеряли въру, такъ вакъ докторскій рецептъ предпочитали заговорамъ и заклинаниямъ жрецовъ. Медицину часто обвиняютъ въ антагонизив религии какъ бы это ни было теперь, теологія древней Вавилоніи дурно гармонироваль съ предписавіями медицинской школы.

А. Н. Наумова.

## извъстія и замътки.

# ГОДИЧНОЕ СОБРАНІЕ ПРАВОСЛАВНАГО МИССІОНЕРСКАГО ОБЩЕСТВА.

19 іюня, Православное Миссіонерское Общество праздновало восемнадцатую годовщину своего существованія. По случаю этого торжества въ Успенскомъ соборв была совершена литургія предсъдателемъ Общества, высокопреосвященнымъ Іоанникіемъ, митрополитомъ московскимъ, въ сослужение съ нъсколькими членами Общества. После литургін совершено было молебствіе, въ которомъ принимали участіе преосвященные: Владиміръ, епископъ перискій, Мисанлъ, епископъ дмитровскій, Александръ, епископъ можайскій, Іоаннъ, настоятель Симонова монастыря, Петръ, настоятель Новоспасскаго монастыря, архимандриты: покровскій Анарей, знаменскій Никодимъ, чудовскій намістникъ Маркъ п синодальный ризничій Владиміръ, протопресвитеръ Успенскаго собора Н. А. Сергіевскій, протої рей наведральнаго собора Христа Спасителя А. И. Соколовъ и множество другихъ протоіереевъ и священниковъ. Передъ окончаніемъ молебствія было возглашено многольтіе Государю Императору, Государынь Императриць, Наследнику престола и всему Царствующему Дому, Святвишему Синоду, высовопреосвященный шему Іоанникію, всымъ благотворителямъ и членамъ Православнаго Миссіонерскаго Общества и въчная память Государю Императору Александру II, Государынъ Императрицъ Марін Александровнъ, преосвященнымъ митрополитамъ Иннокентію, Макарію, а также всемъ почившимъ благодътелямъ и благотворителямъ Общества. При богослуженій присутствовали почетный члень Общества московскій генераль-губернаторъ внязь В. А. Долгоруковъ, члены совъта Миссіонерскаго Общества и многія высокопоставленныя лица принимающія участіє въ дъятельности Миссіонерскаго Общества и сочувствующія его высокой цвли.

По окончаніи молебствія высокопреосвященный Іоанникій и преосвященные Владиміръ, Мисаилъ, Александръ, Іоаннъ и Петръ, его сіятельство князь В. А. Долгоруковъ, въ сопровожденіи большаго числа архимандритовъ, протоіереевъ и священниковъ московскихъ, а также и свётскихъ лицъ, состоящихъ членами Общества, всего въ числё до двухсотъ человёкъ, перешли въ

муроварную налату, гдв состоялось годичное общее собраніе Общества, привлениес много стороннихъ постителей. При входв въ муроварную палату владыни метрополита съ епископами, хоромъ синодальныхъ пъвчихъ нополненъ былъ тропарь: Лиссь блигодать Святале Духа нась собра... Затычь вой заняян мыста въ палать, посрединь которой поставлень быль столь для предсвдателя, епископовъ, его сіятельства вяязя В. А. Долгорукова и членовъ совъта Общества. Председающій вледыка Іоянникій пригласиль собраніе выслушать отчеть о двятельности Православного Миссіонерского Общества за 1887 годь, который и быль ватемъ прочитанъ членомъ совъта, протојереемъ С. С. Владимірскимъ. Изъ отчета втого видно, что Общество, находись подъ Августвишемъ повровительствомъ Ея Величества Государыни Императрицы и высшимъ наблюдениемъ Святвишаго Синода, въ отчетномъ году продолжано развиваться какъ въ своемъ составт, такъ и въ своей деятельности на пользу православныхъ миссій. Въ 1887 году Православное Миссіонерсное Общество имало свои отдаленія вли комитеты въ тридпати семи епархіяхъ, не считая Москвы, гдв находится совыть Общества. Въ отношении развития Общества въ отчетномъ году особенно отрадны были въсти изъ Петербурга, въ которомъ, по благословению высовопреосвященнаго вледыви Исидора, митрополита с.метербургскаго и новгородскаго, открыто было 8 мая сего года мъстное отделение Православнаго Миссионерснаго Общества. Кром'я того, 20 марта настоящего года открыть комитеть въ Екатеринославле и 30 апреля въ Саратове, и наконецъ въ Екатеринбурга. Въ сладствие указа Св. Синода отъ 8 январи сего года сборъ въ пользу Общества въ церквахъ сделанъ обязательнымъ для всехъ храмовъ имперія, и это обстоятельство должно послужить къ значительному умножению денежныхъ средствъ Общества, что даеть ему полную возможность еще болье развить и усилить свою плодотворную двятельность. Всвять двиствительныхъ членовъ Православнаго Миссіонерскаго Общества въ отчетномъ году состояло 7,217; а пожизненныхъ 420 человъкъ. Почетными членами Общества состояли: его сіятельство г. московскій генераль-губернаторъ виязь В. А. Долгоруковъ и высокопреосвященный Митрофанъ, архіепископъ донской и новочеркассвій. Последній въ конце отчетнаго года, а именно 19 ноября, въ Бозъ почившій, оставивъ по себъ на въки память въ Обществъ своими щедрыми (около 30,000 рублей) пожертвованіями на миссіонерское діло. Средства Православнаго Миссіонерскаго Общества за отчетный годь представлялись въ следующемъ виде. Неприкосновеннаго капитала по 1 января 1888 года состояло 364,461 рубль, запаснаго 79,583 рубля и расходнаго 242,676 рублей. Расходовъ же въ отчетномъ году произведено 142,894 рубля. Сделавъ затемъ обзоръ деятельности въ отчетномъ году миссій: алтайской, киргизской, иркутской. забайнальской, камчатской, японской и другихъ миссіонерскихъ учрежденій, конми обращено въ Христову въру ополо 3,500 чедовъкъ и открыто до 150 школъ съ 6,000 учащихся, совътъ заканчиваеть свой отчеть словами блаженной памяти митропоинта Инновентія: Слава и благодареніе Господу Богу! Честь и слава и спасеніе тъмь, кого Господь избраль быть орудіемь и споспъшниками этого дъла. По прочтенія отчета общанъ собраніемъ утверждена смета по Обществу на 1888 годъ, по которой расходы во 162,500 рублей предполагается поврыть безъ деонцита ожидаемыми поступленіями, а затымь произведены выборы восьми членовъ совъта Общества, казначен и членовъ ревизіонной коминесіи. Въ члены совета на два года избраны: графъ С. В. Ордовъ-Давыдовъ, тайный советникъ Г. В. Грудевъ, О. М. Сухотинъ, протопресвитеръ Н. А. Сергіевскій, ректоръ московской духовной семинаріи, протоіерей Н. В. Благоразумовъ, протојерен: А. М. Иванцовъ-Платоновъ и І. Н. Рождественскій и коммерціи советникъ А. К. Трапезниковъ. Каниндатами въ члены совъта избраны: преосвященный Александръ, епископъ можайскій и ректоръ московскаго университета Г. А. Ивановъ. Казначеемъ Общества избранъ единогласно коммерціи совътникъ В. Д. Аксеновъ, а членами ревизіонной комичести протојерен: П. І. Капустинъ и В. П. Рождественскій, тайный совътникъ П. Н. Зубовъ и коммерціи совътникъ С. Д. Ширяевъ.

По прочтеніи затвиъ журнала настоящаго собранія и подписаніи его предсъдающимъ владыкой Іоанникіємъ, его сіятельствомъ княземъ В. А. Долгоруковымъ и всъми преосвященными епископами, и другими членами Общества общее собраніе окончилось въ 2 часа дня пъніемъ Лостойно есть. (Моск. Перк. Въд.).

#### объявленія.

## ПРАКТИЧЕСКОЕ РУКОВОДСТВО

#### для священнослужителей,

нин систематическое изложение полнаго круга ихъ обязанностий и правъ. Издание 2-е, исправляние и дополнинное новъйшими узаконкниями Спв. 1887 года.

Сочинение Инспектора С.-Петербургской Духовной Семинаріп Петра Нечаева.

Святьний Синодъ удостоиль соч. П. Нечаева денежной преміи.

Одобрительные отамым о второмъ изданіи иниги ІІ. Нечаева напечатаны: въ "Страникъ" (февр. 1887 г.) и "Церковномъ Въстинкъ" (1887 года № 15).

Црна "Руководству для священнослужителей": два рубля тридцать кой. Съ пересывкою. Вымисывающіе прямо отъ автора не менфе 5-тв экз. платару лищь по 2 р. за окз. съ перес.; при требовани же отъ него не менфе 25 экз., платять по 1 р. 85 к. за экз. съ пересыл. Мелочь можно высылать почтовыми марками. Адресоваться: въ С.-Петербургъ, инспектору Духов. Семинаріи Петру Ивановичу Нечаеву, а также во веф болье извъстные книжные магазины С.-Петербурга и Москвы.

#### НОВАЯ КНИГА:

#### СБОРНИКЪ

## ДЛЯ ЛЮБИТЕЛЕЙ ДУХОВНАГО ЧТЕНІЯ 1888 ГОДА,

#### игумена Никифора.

Объемъ книги 914 стр. Цана 1 руб. 75 коп.

#### Продается въ Епархіальной библіотект, на Петровит.

"Составлеция на освованім лучших вностранных сочиненій, и прениущественно англійских, статьи въ означенной книгъ отличаются глубокимъ научнымъ достопиствомъ и живымъ интересомъ (Московскія Церковныя Въдомости, № 7, стр. 85).

"Уже изъ простаго перечня статей заключающихся въ Сборникъ отца Никифора читатель легко можетъ видъть, что книга эта по разнообразію своего содержанія можетъ быть не только душеполезнымъ, но и занимательнымъ чтеніемъ" (Московскія Въдомости февраля 23, № 54),

Во встать книжных в магазинах и у вдовы протојерен Е. Н. Булчаковой (Загород. просп. д. № 58, кв. 23) продаются сочиненія высокопреосвященнаго Макарія митрополита московскаго.

Вреденіе въ православное бегославів. Ц. 2 р., придагается на перес. за 2  $\phi$ .

Православно-дегматическое богословіе. Два тома п. 6 р., на переоылку за 5 е.

Исторія христіанства въ Россіи. Ц. 1 р. 50 к., на перес. за 2 е. Исторія русской цериви. Томы 1, 2, 3, ц. 4 р. 50 к. на верес. за 5 е.; томы 4 и 5, ц. 4 р. на перес. за 3 е.; томы 6, 7, 8 и 10 по 2 р. каждый, на перес. за 2 е. на наждый; томы 9 и 11 по 2 р. 50 к. каждый, на перес. за 2 е. на наждый; томы 12—цёна 3 р., на перес. за 3 еун.

Слова и ръчи (сказанныя въ Вильнъ). Цвна 1 р. на перес. за 1 ...

Ценворъ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.



Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать дозво*лается.* Москва. Іголя 11-го 1888 года.

# О СОЧИНЕНІЙ ПРОТИВЪ РАСКОЛА

## ИВЕРСКАГО АРХИМАНДРИТА ГРЕКА ДІОНИСІЯ,

НАПИСАННОМЪ ДО СОБОРА 1667 ГОДА.

Въ московской синодальной библіотекъ находится рукописный сборникъ XVII въка (№ 372), который на первомъ бъломъ листъ имъетъ надписаніе: "О крестномъ знаменіи сія книга на Никиту попа". Сборникъ состоитъ изъ трехъ разныхъ тетрадей, изъ которыхъ каждая представляетъ собою отдъльное сочиненіе, очень неодинаковое по объему и не одного автора. Приведенное надписаніе сборника относится собственно только къ первымъ двумъ тетрадямъ, трактующимъ о крестномъ знаменіи и опровергающимъ нъкоторыя положенія челобитной Никиты.

Первая тетрадь (л. 1 — 21) состоить изъ четырехь главъ и трактуеть главнымъ образомъ о крестномъ знаменіи.

Первая глава носить надписаніе: "на глаголющихь, яко неподобно есть треми первыми персты вресть на лиць и персъхь
воображати". Здъсь говорится, что нъкоторые не хотять изображать вресть на себъ тремя перстами, а держатся и похваляють
только двуперстіе, причемь "овін убо оть нихь, якобы тайну
Божества и человъчества въ семъ познавають, а иніи Предтечю
и Христа и Іордань въ томъ сложеніи суемудрствують, и подвръпляють себе папою римскимъ Стефаномъ седмымъ, иже поставленъ бысть на престоль римскія церкве на Формоса папы
мъсто, и нарицають того папу Стефана православнымъ и благочестивымъ". Въ опроверженіе представленій о папъ Стефанъ, какъ
о православномъ и благочестивомъ, авторъ приводить свидѣтельство изъ Баронія, которое нокавываетъ, что папа Стефанъ былъ
человъвъ очень беззаконный и нечестивый.

Вторая глава имбетъ надписаніе: "Наукрбиляющихся разными толкованіи о двоеперстномъ на лицъ и персъхъ креста воображенін". Эта глава состоить изъ двухъ равныхъ по объему половинъ, изъ которыхъ въ первой говорится: "паки глаголете суетная, противитися святьй восточный церкви, матери истиннаго православія христіанскаго, достославнаго закона греческаго, ежебы вамъ за суемудріе и упорство ваше не покоритися и чадами ненарицатися. Всякимъ злохитрствомъ умышляете, и писанія различная вотще составляете, и недостоварное свидательство приводите Осодорита спископа кирскаго, его же нивогда же писанія сущаго видъсте, но слухомъ есте увъряемы и неправыми писаней тетрадвами прелыщаемы, въ нихъ же о сложении перстовъ на прелесть несмысленныхъ написано, а на Өеодорита солгано, якобы онъ предаде и протолкова во своихъ писаніихъ о начертанін на лиць и персыхь крестнаго виаменія, и о согбенін перстовъ, и о толкованіи ихъ. Слишите отраженіе суетнаго вашего мудрованія, на негоже дерзаеть мужественно, и яко пращею богомудрыми своими словесы отраваеть великій во святительхъ Василій, архіепископъ Кесарія Кападловійскія, во внив'в своей. глаголя сице (на полъ: во Амфилохію, 27): еже знаменати врестъ на лиць и персыхъ апостольское есть древнее преданіе, поученіемъ, а неписмены намъ преданное. А о согбеніи перстовъ ничесоже пишеть. Посему разумъйте, о противнін, яко святая восточная канолическая церковь, мати наша, изначала отъ обычая держить преданіе апостольское неписменное, еже треми первыми нерсты десныя руки воображати на лицъ и персъхъ знаменіе нестнаго креста, понеже порождаеть насъ водою крещенія во ныя трехъ упостасей, а во едино Божество: Отца и Сына и Святаго Духа. Вы же откуду увърметеся о двоеперстномъ вашемъ престномъ на лицъ и персъхъ начертаніи, и кого паче Василія Великаго на апостольское преданіе достовърнъйща свидътеля поставите? Осодорита ли? Но всяко вси въмы, яко Василій Веливій первый и достов'єрнійшій, и о изв'єстномъ его посланін не невъны, еже во Амфилохію о Святонъ Дусь. Еще въ тому н о Осодоритовыхъ сущихъ писаніяхъ о сложеніи перстовъ, аще и поищете, но необрящете. Подобаеть убо вамъ сіе, да сважете, въ которыхъ Осодоритовыхъ кингахъ обрътаете таковое толкованіе о сложенін перстовъ, понеже многа суть Өеодоритова списанія, такоже и посланія различна и многа. И вы откуду укажете: отъ книги-ли его каковы, или отъ какаго его посланія? Аще не укажете, въдайте, яко туне и всуе уповаете, приводяще во свидътельство писаніе, его же не знасте". Приведенная нами выдержка дословно вощла въ извъстное полемическое сочинение "Увътъ духовный", гдъ она составляетъ начало восьмой главы (лл. 127—129, по изданію 1682 г.). Въ другой половина второй

тлавы нашей рукописм авторъ разбираетъ коротко приводимое старообрядцами въ вользу двуперстія свидітельство изъ сочиненій Максима Грека, причемъ указываетъ на приміръ горы Асонской, гді сожмень были русскія книги, содержавшія въ себі ученіе о двуперстіи, "да не вкоренится таковый нововводний плевель въ чистую и світлійшую пшеницу, еже есть въ монатиское дівственное жительство, иже издавна многіе труды и поты проходять во святій горі Асонстій, яже есть жребій пречистыя Вогородици". Въ заключеніе авторъ замічаеть: "и о семъ ділі (т.-е. о сожженіи русскихъ книгь на Асоні) достовірній свидітели есть греки монашескаго чина и донинів во царствующемъ семъ градів Москвів".

Глава третья надписывается: "на глаголющихъ неистовная и влохумная словеса на честный и животворящій кресть Христовъ". Она ниветь въвиду доказать древность и правильность употребленія православною церковію четверовонечнаго креста. Начальныя слова этой главы: "слышимъ отъ васъ происходящее, наипаче самымъ діаволомъ произносимое отъ устъ вашихъ злохуленіе, о противнін, преста Христова врази сущін, порожденія ехиднина кто васъ въ такое дерзновение вриму, еже влохулити двоесложный вресть Христовъ"; в ватъмъ слова, следующія после объясненія названій креста у разныхъ народовъ: "а о семъ двоесложномъ составленін вреста Христова многія образы и указанія сами видите, но за грубое ваше непокорство и за безумное упрянство познати истинно неможете, и о семъ неправо и лукаво разумъваете", составляють начало седьмой главы "Увъта Духовнаго" (л. 110). Въ концъ главы авторъ пишетъ: "слышите неразумин н здыхъ злейшіе, иже вредословяще хулити сифете вресть Христовъ, его же на древнихъ, греческихъ и россійскихъ на многихъ вконахъ ведите (отъ изуграфовъ написана на честь святымъ мученивамъ въ рувахъ ихъ пишуще, запе симъ оки пречестнымъ оружіемъ видимыя и невидимыя враги побъдища). Тако и въ книгахъ, еже выше сего помянахомъ, но многихъ мъстъхъ написанъ на ясное изъявление и прославление святыхъ великихъ дней Избавители и Искупителя нашего правдниковъ, тако и рождынія Его Богоматере и святых великихь, иже симъ знаменіемъ врествымъ святін всегда себе ограждающе и на вся видимыя и невидимых враги вооружающеся, ихъ же и побъдища. Внемлите себв о прелестнін мятежницы церковнін и красоты ея, еже есть креста Христова хулницы, какова сила креста, юже вы невъдъніемъ своимъ, а наппаче непокорствомъ и суемудрьствомъ отъ себе отвергаете. Подобаеть убо и вамъ отъ прелести вашея отвратитеся и предшаемыхъ вами обратити. О противвіи и злохульницы креста Христова, пріндите въ себе, молимъ вы, отложите невърія и непокорства одежду темную и облецытеся

во оружіе свёта, еже есть—креста силу, и облевшеся, припадете въ ногамъ пастырей церковныхъ, принесите повиновеніе, просяще у нихъ прощенія, имѣютъ бо у себя паче милость и безгиѣвіе, нежели гнѣвъ и немилосердіе, заме многомилостиваго архіерея, прошедшаго небеса, ученицы, и амостоловъ его намѣстищы, кающихся радостнѣ пріемлють, и прощенія сподобляють поевангельскому словеси Господню: приходящаго ко мнѣ, не отжену вонъ". Все это заключительное мѣсто третьей главы нашей рукописи дословно вошло въ "Увѣтъ Духовный" (исключая словъ, поставленныхъ нами въ скобкахъ) и составляеть въ немъ заключеніе седьмой главы (лл. 125—126).

Глава четвертая надписывается: "на глаголющихъ, яко недостоитъ ко непостижимому и недовъдомому Божеству прилагати имя тма" и приводитъ выдержку изъ Діомисія Ареопагита объименахъ Божіихъ. Въ этой главъ недостаетъ четверки или нъсколькихъ въ срединъ главы.

Очевидно, что первая тетрадь нашего сборника была подъруками у составителей "Увъта Духовнаго", которые внесли въ Увътъ нъчто изъ этой тетради. Очень возможно, что составителемъ этой тетради былъ или Епифаній или, что въроятиве, Евенмій, рукою котораго сдъланы нъкоторыя поправки въсборникъ.

Вторая тетрадь носить надписание: "на Нивиту попа", и состоить только изъ трехъ очень разгонистаго письма четвертокъ. Въ этой тетради опровергаются три возражения изъ челобитной Нивиты, которая читалась на соборѣ 1666 года, причемъ на полѣ перваго опровержения стоить помѣта киноварью: "глава 8", противъ втораго опровержения на полѣ помѣта виноварью: "глава 11". Самыя опровержения представляють изъ себя только короткия замѣтки въ нѣсколько строкъ. Очевидно это какия-то замѣтки для предполагавшагося болѣе обширнаго сочинения, — въ вниги: Жезлъ Правления и Увѣть Духовный, онѣ не вошли, невидать и кѣмъ онѣ были писаны.

Третья обширнъйшая тетрадь сборника (съ 26 листа по 85 включительно), писанная особымъ почеркомъ, представляеть изъсебя отдъльный, цъльный самостоятельный трактатъ, неимъющій никакой связи съ первыми двумя тетрадями и писанный другимъ лицомъ. Это сочинение распадается на четыре главы, причемъ каждан глава подраздълена на иъсколько статей. Первая глава, носящая надписание "о аллилуів" 1), послъ небольшаго вступле-

<sup>1)</sup> Въ оборник трактать объ алинуји, имеющій на поле надписаніе: «глава-1-я» помещень, очевидно по ошибке, после четвертой глави, а трактать о перстосложенін, имеющій на поле помету: «глава 2-я», занимаеть первое место. При напечатаніи мы поставили главу объ алинуји, какь это и следуеть, напервомъ месть.



нія и предисловія, подразділяетя на восемь небольших статей, обозначенных на полі цифрами. Вторая глава, имінощая надписаніе: "о честнімь кресті", подравділяется на двінадцать статей. Третья глава надписывается: "о четвероконечномъ кресті, име вменують крыжемь" и подравділяется на семь статей. Четвертая глава, имінощая надписаніе "о Інсусові молитві", подразділяется на двіз статьи.

Это послёднее сочинение нашего сборника имъетъ особенную важность и значение, такъ накъ оно съ одной стороны вполнъ уясняетъ намъ своеобразный взглядъ грековъ на происхождение и смыслъ особенностей русскаго церковнаго обряда и чина: съ другой стороны оно очень важно для правильнаго пониманія соборныхъ постановленій 1667 года относительно раскола, ибо оно служило для отцовъ (собственно греческихъ) собора главнымъ руководствомъ въ пониманія ими старообрядческихъ церковныхъ особенностей, и такъ какъ самыя соборныя толкованія этихъ особенностей являются только простыми сокращенными выдержками изъ этого сочиненія.

Въ самомъ сочинени нътъ прямыхъ указаній на то, къмъ, когда и при какихъ частныхъ обстоятельствахъ оно написано, ко зато есть указанія косвенныя, которыя и даютъ возможность съ значительною въроятностію положительно отвътить объ авторъ, времени и обстоятельствахъ написанія сочиненія.

Авторъ сочиненія быль не русскій, а грекъ, что ясно видно изъ некоторыхъ месть его сочинения. Такъ въ одномъ месте онъ замічаеть, что послів взятія Константинополя турки "ратоваша Болгарію, Сербію, Влахію, Богданію и иныя страны, довол'в покорили сія вся подъ свою державу, - ратова вящие ста лътъ но взяти Царяграда. И единыя убо сія вины няже здішнія митрополиты (т.-е. русскіе) возмогоша ходити въ Парыградъ, ниже наши греческие ходити вдв въ Россію". Въ другомъ месте авторъ говорить: "мы (т.-е. греки) благодатію всесильнаго Бога, иже въ Тронцы славимаго и во единицъ покланяемаго, якоже пріяхомъ непорочную и православную в ру отъ святых в богопроповъдниковъ апостоловъ, и богоносныхъ святыхъ отецъ седьми святыхъ вседенскихъ соборовъ, и отъ прочихъ великихъ свътилъ и вселенскихъ учителей, такожъ и чинъ последованія перковнаго, писанное и неписанное преданіе, сице віруемъ и сице держимъ неизмвино, якожъ держаща прадъды и отцы наши, иже подвизащася и бодрствоваща великими подвиги, и бъды терпъща даже до смерти иногажды. И наиначе последи предсудина лучне порабощеннымъ быти телесно агаряномъ, нежели подвигнути православныя догматы и пріяти новины латинскія, лучше изволища тёлесне вредитися, а не душевив, якожъ видится въ книгахъ, яже суть писаны на латинъ и на соборъ, иже во Флоренціи влъ бываемый.

И неуклонихомся греки никогда на латимскія разумы, якожъглаголете вы, но стояху противу мужественно, многажды же и соборы сотворища на нихъ и прокляща ихъ шесть кратъ".

По некоторыми данными можно завлючать, что греки писатель быль авонить. Говоря, что старообрядцы неправильно ссылаются на св. Мелетія и Өеодорита для подкрышенія своего ученія о перстосложенін, онъ замічаеть: "иставаніе о томъ веліе было во святой горъ Асонской въ лето 7157, пересматривали Мелетієвы и Осодоритовы книги, и писаніе такое необрилося въ нахъ вингахъ, и великій соборъ о томъ учинили и винга, кая привезена была тамо изъ Россів съ таковымъ писаніемъ о сложеніи перстовъ, сожгоща, и провляща, кій изложи такій уставъ, и вто тако мудрствуеть или будеть мудрствовати". Въ другомъ маста онъ говоритъ: "многое время сей чинъ и обычай бываще восвятой церкви, якожъ видится во святой горъ Асонстъй писано во многихъ рукописныхъ древнихъ внигахъ", т.-е. авторъ является не только хорошо знакомымъ съ событіемъ, случившимся на Асонъ въ 1649 году, но и знатокомъ древнихъ рукописей, хранящихся въ Асонскихъ монастырахъ.

Авторъ-гревъ, какъ видно, долго жилъ въ Россіи, хорошо зналъ русскій язывъ и знавомъ быль съ русскими рубописными внигами. Про русскихъ митрополитовъ: Петра, Алексія, Іону, Кипріана в Фотія онъ говорить: "зане они хождаху во Царьградъ и хиротонисашася тамо, и не единожды хождаху во Царьградъ, но и дважды и трижды ради церковныхъ потребъ, и греческое писаніе въдаша; и сего ради православно и согласно съ греками мудротвоваща, якожъ явствено видится въ ихъ рукописныхъ книгахъ: святое Евангеліе и апостолская посланія съ лівним святыхъ аностолъ и Апокалипсисъ, рукописание святаго Алексіа митрополита (на полъ: въ Чудовъ монастыръ), согласно во всемъ съ греческими: и святый сумволь безъ прилога, и аллилуја вряду трижды, таже: слава тебв Боже, въ Часословв ихъ". Въ другомъ мъсть авторъ замъчаетъ: "и сице за достовърное свидътельство видится писано и до диесь во многихъ харатейныхъ рукописныхъ древнихъ книгахъ славенскихъ и греческихъ: адлилуја, аллилуја, алиниуна, слава тебв Боже". Авторъ корошо быль знакомъ съ нзвестнымъ "житіемъ" преп. Евфросина исковскаго. Онъ говорить, что ващитники сугубой аллилуін "въ суемудріе свое приводять во свидетелство монаха преподобнаго Ефросина исковскаго, кій толкуєть аллилуіа, яко токмо являєть: слава тебъ Боже. Глаголють еще и иное многое суемудріе оть онаго житія, яже суть достойна смёху, аще кто будеть чести совниманиемъ, (наппаче же въ виденіи, еже глаголеть списатель, негли яко виде Богородицу и архангела и бесъдова съ ними объ аллилуіи) и тамо будеть ужисатися читатель безумію списателя". Вь другомъ

мъсть онъ говорить: "а что есть писано во Ефросиновъ житіи, она вся суть суемудріе, кто будеть прочитати по Боз'в совниманісиъ, разумьти будеть. Аще Ефросинь имьяще каково недоумьніе о алинауіа, яко челов'якъ діаволскимъ искущеніемъ, — недивно. А что глаголють, яко о семъ иде во Царьградъ и слыша отъ патріарха и въ соборной велицей церкви глаголющія аллилуја дважды, о томъ мнимъ, яко не иде во Царьградъ, зане времена нетаковая быша тогда: владеша бо тогда турки Болгарією и Сербы, и всімъ западомъ до Дуная и до Чернаго моря, н ратоваща турки тогда на христіаны великими и лютими ратми. Но аще и иде во Царьградъ, во время оно бъ восифъ патріархъ латиномудрый, который бъ на осмомъ соборъ во Флоренціи. И паки: единаго человъка свидътельство непріемлется по божествемному писанію, аще и аггель небесный будеть. И влінше разумвется истина въ списателевъ видвеји, иже глаголетъ, яко Богородица рече ему такован словеся, яже подобаеть ниже слышати кому. Тамо бо списатель Ефросинова житія пишеть отъ соннаго грезу, или отъ вътра главы своея ивкоторая толкованія ненотребная на алимую". Авторъ знакомъ быль и съ сочиненіями Максима-грева. Онъ говорить: "а еже глаголють на Максина-грека, что и онъ мудрствоваще аллилуја дважды глаголати, и приводять во свидътелство святаго Игнатія Богоносца, яко оть аггеловъ слыша пъти сице: аллилуја дважды; и въ томъ лгутъ на святаго Игнатія и Максима-грева, зане святому Игнатію явищася аггели о божественномъ псалмопеніи, спречь о антифонъхъ, а не аллилуіи, и въ семъ не согласуется самое нисаніе, вія навывають Максимово, и о томъ разумвется подлинно, что то сложение слова не Максимово есть, токио лгаша ивщии на ero HMA".

Авторъ хороню быль знакомъ съ современнымъ ему положеніемъ русскихъ церковныхъ дёлъ, съ тёми нападками на грековъ и на Никона, какія въ то время повсюду высказывались противниками церковной дёлтельности Никона, онъ хорошо быль знакомъ даже съ нёкоторыми исключительными обычаями тогдашнихъ сельчанъ на Руси. Въ одномъ мёстё онъ говоритъ: "здё, въ велицей Россіи, возрасте сія прелесть (двуперстіе) неиздавныхъ временъ, зане въ прежнихъ временъхъ и здё, въ велицей Россіи, сице треми персты знаменовашася, якоже суть мнози и доднесь, которіи помнять, яко родители ихъ тако знаменовашася, и тако навыкоша. И за достовёрное свидётельство суть еще и мнози христіане въ селёхъ во многихъ странахъ россійскихъ, кін держать еще оно древнее, доброе и православное преданіе, знаменатися треми первыми персты православное".

Авторомъ сочиненія быль по нашему митнію никто иной, какъ извітенний грекъ-асонить Діонисій, архимандрить Иверскаго Асонскаго монастыря. Архимандрить Діонисій, прибыль въ Москву въ качествъ настоятеля московскаго Никольскаго греческаго монастыря въ 1655 году, а возвратился на Асонъ въ 1669 году, проживь въ Москве около пятнадцати леть. Отправляясь на Авонъ въ 1669 году Діонисій подаль государю челобитную, въ которой заявляеть государю, "что инымъ архимандритамъ, которые вовсе государю и неработали, однако давано было по 100, 500 и даже 1000 руб. и священныя одежды, а ему Діонисію, который по царскому дёлу задержанъ былъ и лишенъ званія своего 15 лътъ, и работалъ великому государю и святой соборной грекороссійской церкви столь долгое время, всею душею и сколько было силы, и труды сін въдомы государю, ему дано только на 200 рублей соболями, и ему не только не съ чемъ будеть явиться въ братін, но и на дорогу едва станетъ. Прівхать же ему съ порожними руками въ монастырь предъ всеми будетъ стыдно, и незнаеть онъ съ какимъ лицемъ явится предъ братіей, потому что, еслибъ и въ своихъ странахъ онъ столько бы ножилъ, то много бы пользы сдёлаль монастырю своему и себь, а здёсь только напрасно вдоровье свое изнуриль, работая великому государю. И Мелетій не малую работу несъ, но за то и получиль царскую милость неизреченно, а его, Діонисіева, работа неменьше " 3).

Итакъ Діонисій, оставляя Москву въ 1669 году, прямо и різмительно заявляеть государю, что въ свое пятнадцатильтное пребывание въ Москвъ онъ много трудился для церкви и государя, такъ много, что даже изнурняъ все свое здоровье. Въ чемъ же теперь состояли особые труды Діонисія для церкви и государа? На это имъются нъкоторыя указанія. Въ заглавін одного сборника изъ отеческихъ писаній, напечатаннаго въ Москвъ въ 1665 году, говорится: "а свидътельствованы сія святыя и богодухновенныя вниги во типографіи, со гречесвихь старыхь письменныхъ и печатныхъ переводовъ святыя горы Афонскія, тояже святыя горы архимандритомъ Діонисіемъ, со влевреты его" 3). Въ расходныхъ книгахъ печатнаго двора сохранились росписки архимандрита Діонисія въ полученій имъ жалованья въ качествъ книжнаго справщика 1). На греческомъ печатномъ Евхологів венеціанскаго изданія, съ котораго правили нашъ Служебникъ и который сейчасъ находится въ московской сикодальной типографской библіотекв, есть собственноручныя помыты архимандрита Діонисія 5). Значить Діонисій принималь прямое и

6) Чт. общ. ист. и древи. 1885 г., вн. IV, статья Бълокурова.

з) Греческія діла 7177 г. № 25. Въ Большомъ московскомъ архивіз министерства иностранныхъ ділъ.

<sup>\*)</sup> Опис. старонет. внить Толстаго, стр. 298.

Румянцева: Древнія зданія москі печатнаго двора, стр. 13, 32, приміти. 67.

дъятельное участіе въ исправленіи нашихъ книгъ съ греческихъ, благодаря чему ему и пришлось хорошо познакомиться съ древними русскими рукописными внигами, что, какъ мы видели, онъ и обнаружиль въ своемъ полемическомъ сочинения противъ раскола.

Московская двятельность Діонисія однимь участіемъ въ книжныхъ исправленияхъ не ограничивалась. Онъ, какъ асонить, былъ знатокомъ аоонскихъ церковныхъ порядковъ, почему къ нему обращались за справками въ тъхъ случаяхъ, когда при исправденін русскихъ чиновъ и обрядовъ встрівчались какія-либо затрудненія, для устраненія которыхь котіли опереться между прочими и на порядки столь высоко чтимой на Руси горы Авонской. Въ переписныхъ книгахъ дълъ посольскаго приказа значится: "столинкъ, а въ немъ нереводъ съ греческаго письма съ тетради о освищении воды на Гордани, что подаль въ посольскомъ приказв архимандрить Діомисій въ 170 году 6 в). Діонисій составиль записку о началь и продолжительности разныхъ церковныхъ службъ на Асонъ, гдъ онъ опредвляеть, во сколько часовъ въ какой служов начинають благовестить на Асоне, сколько времени продолжается какая служба въ то или другое время года и т. под.  $^{7}$ ).

Діонисій пользовался значеніемъ и вліяніемъ у тогдашнихъ передовыхъ выдающихся русскихъ ісрарховъ. Архіспископъ ряванскій Иларіонъ, одинь изъ главныхъ поборниковъ церковныхъ исправленій Никона, посль оставленія последничь патріаршей канедры учился у архимандрита Діонисія греческому языку. Протопонъ Аввакумъ въ челобитной государю пишетъ: "нъкто гречинъ архимандритъ Діонисій учитъ Иларіона архіепископа рязанскаго греческимъ буквамъ, реку и правомъ, вившияя мудрствующимъ. Болевнуя жъ, рекохъ владыке сему, древнія ради любви съ нимъ: владыко святый, у зазорна человъка учишся!... Недобра похвала-такой воръ и ругатель великія Россіи святителя учить! И архіенископъ Иларіонъ въ то время звло кручиненъ былъ в). Дъяконъ Осодоръ говорить, что Діонисій всемъ новымь властемь знаемь до конца".

Канъ хорошо знавшій русскій языкь, русскіе обычан, современное положение русских церковных дель, Діонисій быль назначенъ толмачемъ при греческихъ патріархахъ на соборѣ 1667 года, и конечно его взгляды на русское старообрядство есте-

 <sup>6)</sup> Перечискыя книги діль посольскаго приказа № 4, 181 годь, листь 183, — въ большомь московскомь архивъ минист. иностр. діль.
 7) Эта записка напечатана вы нашей книгь: Характерь отнощеній Россіи къправославному востоку въ XVI и XVII стольтіяхъ, прихоженіе № 11.
 в) Матеріали для исторіи раскола, т. V, стр. 137—138.

ственно следались и взглядами восточныхъ патріарховъ, которые необходимо прислушивались въ мнаніямъ своего свадущаго толмача о такихъ русскихъ дълахъ, о которыхъ сами они не имъли никакихъ опредъленныхъ представленій. Дьяконъ Өеодоръ разсказываеть, что будто бы Лазарь сделаль на соборе предъ патріархами такое заявленіе: "молю васъ, крайнихъ пастырей, повелите ми идти на судьбу Божію во огнь, и аще сгорю, то правы новыя вниги, аще же не сгорю, то убо правы старые наши отеческія книги, иже древле преведенныя съ вашихъ книгъ греческихъ неперепорченныхъ. Патріархи же рекоша: а больше сего судить мы не умъемъ! И призваше близъ себе болярина и голову, и вельша толмачу своему, Денису архимандриту, глаголати имъ н царю то сказати: древле убо ваши русскіе люди не пріяли просто святаго крещенія отъ нашихъ греческихъ святителей, но просили знаменія, — Евангеліе Христово положити на огонь, и аще не сгорить, тогда въруемъ и врестимся вси. И Евангеліе владено бысть на огонь, и не сгорело: тогда русове въроваща и крестишася. И нынъ такожде попъ вашъ Лазарь безъ извъщенія не хощеть пріпмати новыхъ княгь, но хощеть идти на судьбу Божію во огнь; и не мы его къ тому принуждали, но самъ онъ тако изволилъ. Се слово возгласили трижды всемъ: а больше сего мы судить не умвемъ! скажите царю. Они же, шедще, сказаща ему вся глаголы ихъ. Царь же умолче; а русскіе власти вси возмутишася и страхъ нападе на нихъ: отъ кого нечанли, сіе изыде"! Страхъ русскихъ властей предъ героическихь вызовомъ Лазаря быль будто бы такъ великъ, что они употребляли целыхь сень месяцевь, чтобы замять это непріятное для нихъ дело, причемъ воспользоважись услугами патріаршаго толмача архимандрита Діонисія. "Вси же власти русскія въ тв седмь мв. сяцевъ, разсказываетъ Өедоръ, начаща къ патріархомъ дары многи приносити, злато и сребро, и соболи и прочая драгія вещи, и стали той праведный судъ ихъ (т.-е. греческихъ патріарховъ) заминати лестію, яко лукавін лисове хвостами слёдъ свой. А на толмача онаго натріарша, Дениса архимандрита, трапезы многоценныя уготовляху, и въ домы своя призываху его, и дарами надъляху его, и ласкающе всяко, ежебы онъ патріарховъ своихъ уговорилъ, дабы по ихъ котфиію устроили вся, и сотворили дъяніе соборное ихъ и не разорили бы, и царь-де любить то. Толмачь же той Денись и самь праваго суда бояся, понеже соборную церковь Успенскую оскверниль некогда блудомъ... Толмачь же той до патріарша прихода за десять леть прінде въ Москвъ отъ Асонскія горы, и русскому языку и обычаемъ всемъ навыченъ бъ, и всемъ новымъ властемъ знаемъ до конца; а патріархи тв внов'в пришли и инчего незнали, но что онъ ниъ скажетъ, то они и знаютъ, тому и върятъ,---такова плута

н приставили имъ нарочно, ваковы и сами. И той Денисъ блудодъй церковный развратиль душа патріарховь техь, глаголя имъ еще: отцы святи! завъжие вы люди здв; аще тако станете судить здё безъ помазанія, и вамъ чести болщой и милостыни довольной и даровъ небудеть отъ великаго государя, и отъ всёхъ властей такоже, но сошлють вась въ монастирь габ, якоже н нашего Максима-грека святогорца, и во свою вемлю не отпустять вась, аще въ задоръ станеть дело! Какъ имъ надобно. тавъ и пущайте! Патріарки же послушали его и творить тако стали, а не спорили ничего, точію потавали" ). Итакъ, по прямому свидетельству противниковъ Никона греческіе патріарки дъйствовали на соборъ подъ вліяніемъ и руководствомъ своєго толмача архимандрита Діонисія, "что онъ имъ скажеть, то они н знають, тому п верать ". Правда въ патріархамъ приставленъ быль государемъ и другой вліятельный у насъ грекъ, Пансій Лигаридъ, но онъ долженъ былъ главнымъ образомъ овнакомить натріарховъ собственно съ діломъ Никона, по діламъ же расвола ихъ советчивомъ и руководителемъ былъ главнымъ образомъ архимандрить Діонисій, хорошо знавшій русскій языкъ, принимавшій діятельное участіє въ исправленін русскихъ книгъ и хорошо знакомый съ современнымъ положениемъ русскихъ цервоеных дель <sup>10</sup>).

Такимъ образомъ по всёмъ тёмъ даннымъ, какія мы только нмёемъ о московской дёятельности иверскаго архимандрита Діонисія, можно положительно утверждать, что именно онь и быль тотъ грекъ-аеонить, который могъ написать и дёйствительно написалъ печатаемое нами сочиненіе противъ раскола, тёмъ болёе, что на основаніи этого сочиненія, какъ увидимъ ниже, составлены были нёкоторыя соборныя постановленія, а такое значеніе своему сочиненію могъ придать только Діонисій, руководившій на соборё самими греческими патріархами по дёламъ раскола.

Время ваписанія сочиненія Діонисіємъ опредѣляется нѣвоторыми данными, заключающимися въ самомъ сочиненів. Вопервыхъ, оно написано при Алексѣѣ Михайловичѣ, такъ какъ авторъ говорить напримѣръ: "до нынѣшняго благочестивѣйшаго, тишайшаго и боговѣнчаниаго нашего государя, царя и великаго князя

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Матер. для ист. раск. VI, стр. 244-247.

<sup>10)</sup> Этимъ конечно и объясинется то обстоятельство, что къ Діонисію противники Никона относятся, какъ мы видъли, съ величайшею ненавистію, тогда какъ ихъ отвывы о Пансів Лигаридъ не заключають въ себъ ни особаго раздраженія, ин особой ненависти къ нежу, хотя Пансій быль очень видиниъ діятелемъ на соборѣ 1667 года и подобно Діонисію писалъ сочиненіе противь раскола. (Отвыви противниковъ Никона о Лигаридъ см. въ Матер. для ист. раск. І, 188; V, 72; VII, 379—380).

Алексвя Михайловича всея великін и малыя и бёлыя Россіи самодержца". Вовторыхъ, оно написано после оставленія патріаршей васедры Никономъ, котораго авторъ не разъ называетъ: "святьйшій патріархъ бывшій Никонъ", или Никонъ "бывшій патріархъ". Втретьихъ оно писано до собора 1667 года. Это видно изъ следующаго: авторъ убъждаетъ протившиновъ отказаться отъ двуперстія и принять троеперстіе, такъ вакъ истина троеперстія визвъстися соборне и всенародне ко встать, спрачь и вселенскія соборы о томъ быша. Первое убо въ Константинополи, отъ воесвятвишаго вселенского патріарха киръ Паисія, въ дъто 7162, съ восищесяти архіерен и влириви веливія цервви константинопольскія. Второе же и въ парствующемъ великомъ градъ Москвъ, при благочестивъйщемъ и тишайщемъ великомъ государь нашемъ, царв и великомъ князв Алексіи Миханловичъ всея веливія и малыя и бълья Россіи самодержць, в приблаженнъйшаго и святьйшаго Макаріа патріарха антіохійскаго и всего востока, сущу ему тогда въ царствующемъ градъ Москвъ, и при святвищемъ Никонъ бывщемъ патріархъ мосвовскомъ и всея Россіи, и Гаврінлі архіспископі ипенійском и всея Сербіи, и Болгарін, и Албанін патріархі, и нивейскомъ Григорін митрополить, и модовлахійскомъ Гедеонь, и прочихъ великороссійскихъ митрополитьхъ, и архіепископъхъ и епископъхъ, и архимандритъхъ, въ лъто 7164, и подложния анасемою немущоствующихъ тако, яко мудрствуетъ святая восточная и вселенская великая церковь православно". Еслибы авторъ писалъ свое сочинение носль собора 1667 года, то онь, говоря объ утверждения троеперстія соборами: константинопольскимъ при патріаркъ Пансів и московскимъ въ 1656 году, не преминулъ бы сослаться на главнъйшій соборъ, осудившій двуперстіе и утвердившій троеперстіе, именно на соборъ 1667 года, такъ какъ на этомъ соборъ вром'в русскихъ іерарховъ присутствовали два вселенскихъ патріарха, при соучастін разныхъ греческихъ архіереевъ, почему и самый этоть соборь служиль выраженіемь голоса греческой и русской церкви. То же самое довазывается и следующеми словами автора: сказавъ, что съ воцареніемъ Алексъя Михаиловича появившіяся было ражее на Руси тернія и волицы стали уничтожаться, что на Руси со времени его царствованія "возсія благочестія н православія зіло и въ совершеніе достиже, терніе и триволы и прочая дикая зизанія изсохша, и мракъ и тма отступи, и свътлейшій и совершенный светь истины возсія православно", авторъ замъчаетъ при этомъ: "но аще убо зизаніевы корени и отрасли обратаются еще, но благодатію всесвятаго Духа вскорь будуть потребитися и исчезатися и она". Очевидно, что послъ собора 1667 года авторъ не могъ бы говорить, что "зизаніевы корени и отрасли" "вскоръ будутъ потребитися и исчезатися".

очевидно, что онъ писалъ свое сочинение еще до собора 1667 года, причемъ соввание этого собора, ниввинате въ виду и окончательное искоренение раскола, было дёло уже рёшенное, что хорошо зналъ авторъ. Наконецъ, самымъ рёшительнымъ обравомъ написание сочинения до собора 1667 года доказывается тёмъ обстоятельствомъ, что нёвоторыя соборныя ностановления 1667 года о старообрядческихъ особенностяхъ представляютъ изъ себи дословныя выдержки изъ нашего сочинения, о чемърёчь будеть ниже.

Для чего и зачёмъ нонадобилось заёзжему греку, архинандриту Ліонисію, писать полемическое сочиненіе противъ раскола до собора 1667 года, это, по нашему мевнію объясняется следующимъ: борьба между старыми и новыми церковными порядками местигла въ то время своего врайняго напряженія, все русское общество раскололось на двв половины, изъ которыхъ каждая упорно, всёми зависящими отъ нея средствами, старалась отстоять себя и унечтожить своего противнева. Все это врайне печально отражалось на воей церковной жизни, пораждая въ ней смуты, волненія, шатость. Въ ръчи къ собору 1666 года царь такъ изображаеть тогдашнее положение церковныхъ дъль: "уже богохульное ихъ (раскольниково) плодоношение не точио по различныхъцарствія Вогомъ намъ врученнаго странахъ, градъхъ же и весъхъ, обносится, но и въ самый сей градъ престола нашего вомчеся, даже и нашима въ свитцехъ рукама, въ словесехъ же ушесома прикоснутися. Яже услышавше ин и прочетше, абіе богонаставленіемъ познахомъ діаволе быти свия, сицевыя хулы содержащее: яко нынашняя церковь насть церковь, тайны божественныя не тайны, крещение не крещение, архиерен не архиерен, писаніе лестна, ученіе неправедное и вся скверна и неблагочестна. Имже душеубиственнымъ злоплодіемъ мнови скудоумнім повреждъmeca, аки вив ума бывше, заблудиша отъ церкве въ новопро-сябшая сомнища, крещение отложиша, греховъ своихъ иереомъ Божівиъ не испов'ядаща, тайнамъ животворящимъ непричащахуся, вкратце рекие, весма отъ церкве и отъ Вога отчюждинася. О злаго плода недобраго съмени! еже обіе внегда ощутити намъ, яко змію смертножалящую изъ руку нашу вергохомъ и попрахомъ". Очень живую и яркую вартину тогдашнихъ церковныхънестроеній рисуеть въ своей челобитной попъ Никита. "Во многихъ градъхъ твоея благочестивыя державы, пишеть онъ къ государю, напиаче же въ селъхъ, церкви Божін зъло возмущены, еже есмъ много хождахъ, и не обрътохъ дву или трехъ церквей, чтобы въ нихъ единочино действовали и пели, но во всехъ разнстіе и велій раздоръ: въ той церкви по книгамъ Никоновымъ служать и поють, а въ иной по старымь, и гдъ на праздники, или на освящение церкви, два или трое священниковъ литоргию

Божію служать, и двиствують по разнымь служебникамь, а ниме точно возгласы по новымъ возглашають, и всиво пострять... Ктому же и діаконы со ісрен не согласуются: овъ священнодъйствуеть по новому, а другій по старому. Инін же священники, противъ 52 главы никоницкіе книги, велять діавонамъ агнецъ вынмати. И о томъ въ смятени вси. Такожде и извим межъ собою въ несогласін: на крылось поють тако, а на другомъ ннако. И во многихъ церквахъ служатъ и поють ни по новымъ книгамъ, ни по старымъ. И Евангеліе, и апостолъ и пареміи чтуть и стихэры вонархистають ни греческимь, ни словенскимь согласіемь: понеже старое истеряли, а новаго не обръли. И священнотаниственная Божія служба и весь чинъ церковный инется: одни служать и поють тако, инін жь инако, или—нынь служать тако. а наутріе инаво. И указують на нивоновы печатные книги и ма ровные и непостоянные указы. Такожде и въ прочихъ во всёхъ службахъ раздоръ и непостоянство. И богомолцы твом, святителіе Христовы, межъ собою одеждою разделилися: ови отъ нихъ носять латынскіе рясы и новопокройный білый клобукъ на колпашныхъ камилавкахъ, онів же, бояся суда Божія, старивы держатся. Такожде и черные власти и весь священияческій чинъ одеждами разделилися жъ: овін священники и діаконы ходять въ одноряткахъ и скубьяхъ, иніи же по иноземски въ ляцкихъ рясахъ и въ римсвихъ, и въ колпашныхъ камилавкахъ, а иные, явожь простые людины, простоволосы ходять и шапку съ соболемъ съ заломы носять; а инови непоиноческому чину, но поляцки, безъ манатей, въ однихъ рясахъ, аки въ жидовскихъ вафтанахъ, и римскихъ рогатыхъ клобувахъ. И во всемъ, веливій государь, въ христоименитой върв благочестиваго твоего государства расколь и непостоянство. И отъ того, великій государь, много христіансвихъ душъ, простой чади, малодушныхъ людей погибаеть, еже во отчание впали и къ перквамъ Божимъ пооскуду учали ходить, а инів и не хотять, и отцевь духовимль не учали имъть « 11).

Очевидно настояла врайняя нужда повончить съ подобимъ ненормальнымъ положеніемъ церковныхъ дёлъ, а для этого необкодимо было созваніе собора. Его желали сторонники новыкъ церковныхъ порядковъ, его желали и защитники порядковъ старыхъ, каждая сторона надёнлась на побёду, причемъ обе стороны хорошо сознавали, что на соборѣ должна произойти послёдняя и окончательная борьба между ними, что соборъ разъ навестда установитъ какой-либо одинъ порядокъ, исключающій существованіе другаго. Приверженцы старяны, съ своей стороны, уже успёли въ это время создать цёлую литературу, поднять

<sup>&</sup>quot;) Матер. для ист. раск. II, 70-71; IV, 155-157.

на ноги всю старую московскую мудрость и ученость, чтобы показать встив-парю, властимъ и всему обществу-правоту своего дъла и неправоту своихъ противниковъ. Словомъ они являлись на соборъ вполев полготовленными, хорошо вооруженными и потому сильно разсчитывали на побъду. При такомъ положении явль правительство, решительно ставшее на сторону новыхъ перковныхъ порядковъ, не могло явиться на соборъ неподготовившись, съ пустыми руками, оно необходимо заранве должно было изыскать віврныя средства для рішительной побіды надъ противниками, сильными своею начитанностію въ старинныхъ русскихъ кингахъ. Понятно, къ кому теперь должно было обратиться правительство за содъйствіемъ въ предстоящей рашительной борьбъ съ защитниками старины, незнавшими науки и правильнаго научнаго образованія; понятно, что оно решилось воспольвоваться въ своихъ видахъ тъми научными силами, которыми оно располагало тогда въ лицъ Пансія Лигарида, архимандрита Діонисія, Симеона Полоцкаго и можетъ-быть Кпифанія и его ученика Евониія. Эти ученые царскіе богомольцы, содержавшіеся на счеть царя для ученых работь, и должны были общими силами сковать то ученое оружіе, которое бы окончательно поравило неученыхъ защитниковъ русской церковной старины. По поручению даря пишеть обширное опровержение челобитной Нивиты Пансій Лигаридъ 18), по порученію паря и собора 1666 г. Полоцкій пишеть "Жезлъ Правленія", составленіемъ котораго онъ занимался, конечно, еще ранъе собора 22). Пишеть сочине-

13) Полемическое сочинение противъ раскола Пансія Лигарида, писанное рувою Полоцкаго, находится въ нашей академической ополіотекть, № 68.

<sup>13)</sup> Въ черновомъ спискъ Жезда (рукопись нашей академической библіотеми жаписанномъ рукою Полоциаго, находится его помета, что омъ начадъ писать Жезяъ 18 мая 1666 года, а вончинъ 13 іюля тогоже года. А между тімъ въ выходномъ листь Жезла сказано, что онъ сооружень от всего освященного собора 7 мая 1666 юда, чтоже это значить? Это значить, по нашему мевнію, следующее: Полоцый уже ранее, по поручению правительства, писаль сочинение противь раскольниковь, какъ писали такія сочиненія Пансій Лигаридь, архимандрить Діонисій и, можеть-бить, другія лица. Соборь предъ 7 мая пересмотраль эти сочинения и составиль на основании ихъ программу для написания сочинения въ опровержение челобитенъ Никити и Лазаря и поручивъ Полоцкому, на основани этой программи, въ указанномъ соборомъ дукъ и направлени написать особое сочинение, которое потомъ и предположено было издать отъ имени собора. Получивъ инструкции и указания отъ собора 7 мая, Полоцкий 18 мая принялся за написаніе порученнаго ему сочиненія, которое, пользуясь уже готовыма матеріаломъ, онъ и написаль менее чемь въ два месяца. Въ своемъ сочиненіи «о соборномъ судь надъ патріархомъ Никономъ» (рукопись нашей академической библіотени, гл. XXXI) Пансій Лигаридь говорить: «противь сихь мужей (т.-е. Аввакумъ, Лазаря, Никити и проч.) поднявнихся на человъческія ухищренія и облеживаем въ неправовиріе, на продолжительное обличеніе и достаточное опровержение ереси возникшей и преуспъвшей, составили им книгу по царскому и

ніе противъ раскола и архимандрить Діонисій. Всё эти сочиненія, писанныя разными лицами, независимо одинъ отъ другаго, должны были служить тёмъ матеріаломъ, опираясь на который соборъ долженъ былъ произнести то или другое окончательное свое сужденіе о старообрядствё, въ виду чего эти сочиненія получаютъ особую важность,—подъ ихъ вліяніемъ составлялись соборныя рёшенія о старообрядстве. Оставляя въ стороне разсмотрёніе сочиненій Паисія Лигарида и Полоцкаго, им укажемъ здёсь на значеніе и важность сочиненія архимандрита Діонисія.

Если на соборъ 1666 года, состоявшемъ исключительно наъ русскихъ іерарховъ, выразилось чисто русское помиманіе старообрядства и русское отношение въ нему, то въ постановленияхъ 1667 года о старообрядства сказалось по преимуществу греческое понимание русскаго раскола, раже уже подготовленное и установленное сочиненіями Паисія Лигарида и особенно архимандрита Діонисія, которое несомивнио было подъ руками у гречесвихъ отцовъ собора, служило для нихъ руководствомъ въ пониманіи русскаго старообрядства, почему ніжоторыя изъ соборныхъ постановленій о старообрядцахъ и представляють изъ себя только простыя дословныя выдержки изъ этого сочиненія архимандрита Діонисія. Въвиду этого сочиненіе архимандрита Діонисія получаеть для нась особую важность и значеніе, такъ какъ оно хорошо знавомить насъ со взглядомъ грековъ на происхожденіе русских церковных особенностей, на тоть симсль и значеніе, какое имъ вриписывали греки, а въ концъ концовъ оно значительно уясняеть намъ истинный смысль соборныхъ клятвъ 1667 года, положенныхъ на старообрядневъ.

Особенностямъ русскаго обряда и чина Діонисій прямо и рішительно приписываетъ еретическое происхожденіе. Эти особенности появились у насъ послів того, какъ русскіе перестали ноддерживать прежнія тісныя и въ церковномъ отношеніи зависимия отношенія отъ грековъ, именно: послів того, какъ русскіе митрополиты перестали рукополагаться въ Константинополів. "Сія прелесть, говорить Діонисій, таковымъ обычаемъ бысть въ Россіи отнолівже, сирічь, отъ того времене, егда (на нолів: яко) престали россійскія митрополиты ходити въ Царьградъ хиротони-

соборному повелёнію, въ которой съ больною подробностію опровергнули писанія Никиты, ефемернаго есолога, даже и концомъ перста некоснувнагося есологіи. Книга наша потомъ сокращенно была переведена ісромонахомъ Симеономъ н предана тисненію на память въковічную, на беземертную славу». Но это заявленіе Пансія несовсімъ точно. Полоцкій только отчасти пользовался сочиненіемъ Пансія, какъ и другими, а большею частію писалъ самостоятельно, тімъ боліе что сочиненія Пансія и Діонисія въ основномъ взглядів на старообрядческія особенности существенно отличаются отъ взглядовъ Полоцкаго, или точнію отъ взглядовь отцовъ собора 1666 года.



сатися, якоже хождаху треблажении митрополити: Петръ, Алексій, и Іона, Кипріанъ, и Фотій, и прочін. И елико время хождаху россійскія митрополиты въ Царьградъ хиротонисатися, и хождаху и гречестін архіерен въ Россію, тогда возсівше благочестів и православіе болше здъ въ Россіи. А отнельже престана россійскія митрополити ходити во Царьградъ хиротонисатися, ради нужнаго пути, сирвчь, ради страха турскаго воинства — зане тогда турки въло страшно ратоваша всв страны христіанскія, того ради и гречестін архіерен изящнін не хождаху въ Россію таковыя ради вины. И того ради начаща быти здъ сія прелести: о сложеній перстовь, и прилогь въ символь, и алминуї и прочее. Обратающе время, обратникъ злобы діаволь, посая многая зиванія, а неистерзаша я никто (до нынъшняго благочестивъйшаго, тишайшаго и боговънчаннаго нашего государя, царя и великаго внязя Алексіа Миканловича всея великія и малыя и бёлыя Россіи самодержца) и укоренишася и возрастоща великія злобы, и вообычай и соимство быша въ васъ: зло за добро и горкое за сладное... Остася, говорить авторъ, (вследствіе превращенія сношеній съ греками) земля сія не орана, и возрасте терніе и триволи (на полв: волцы), и пна дикія зизанія и темнымо омраченіємь омрачишася". И только со времень грознаго царя "помалу сія земля великороссійская просвыщатися паки нача и прославлятися и въ православів правлятись, а не усовершенно". Со времени же Алексъя Михаиловича, т.-е. съ того времени какъ снова русскіе тесно сблизились съ греками и признали ихъ авторитетъ въ дълахъ церновныхъ, въ Россіи "вовсія благочестія и православія вело, и умножися благодать Божія и въ совершеніе достиже, терніе и триволы и прочая дикія зизанія изсхоща, и мракъ и тма отступи, и свътльйшій и совершенный свъть истины возсія православно".

На возраженіе противниковъ, что русскіе митрополиты: Петръ, Алексій, Іона, Кипріанъ и Фотій "тѣми книгами и обычаи спасошася", авторъ отвѣчаетъ, что "во времени ихъ обычаи сія и несогласіе не быша, токмо быша согласіе и добры чины, якожъ и у грековъ быша тогда и нынѣ, зане они хождаху во Нарьградъ и хиротонисашася тамо, и ни единожды хождаху въ Царьградъ, но и дважды и трижды ради церковныхъ потребъ, и греческое писаніе вѣдаша, и сего ради православно и согласно со греками мудрствоваша" и потомъ прибавляетъ: "сего ради и прослави ихъ Богъ". И только уже послѣ этихъ митрополитовъ, ходившихъ ставиться въ Царьградъ, при митрополитахъ, превратившихъ свои хожденія въ Царьградъ, "сіе несогласіе и прелести возрастоша отъ нѣкихъ еретиковъ, кій отъ грековъ отлучишася, и съ ними несовопрошахуся ни о чесомъ же, ради тогдащнія своея суемудрія".

На такое объясненіе Діонисіемъ происхожденія русскихъ еретическихъ обрядовъ и чиновъ продивники возражали ему, что онъ представляетъ дѣло совсѣмъ невѣрно, такъ какъ современъ грознаго царя на Москвѣ перебывало много и греческихъ архіереевъ. У насъ былъ самъ всеменскій патріархъ Іеремія и поставилъ въ патріархи Іова, былъ іерусалимскій патріархъ Оеофанъ и поставилъ Филарета Никитича, былъ при патріархъ Іосифѣ другой іерусалимскій патріархъ, Паисій, и никто изъ нихъ ни разу не замѣтилъ, чтобы у русскихъ были какіе-либо еретическіе церковные обряды и чины, никто не пытался ихъ исправить, что однако они обязаны были бы сдѣлать, еслибы у насъ дѣйствительно были чины и обряды еретическаго происхожденія и смысла.

Чтобы устранить это возражение противниковъ, Діонисій пытается доказать, что патріархи: Іеремія, Өеофанъ и Пансій, будучи въ Москвъ, не имъли никакой возможности узнать о существовании у русскихъ еретическихъ обрядовъ и чиновъ, въ силу тъхъ исключительныхъ обстоятельствъ, въ которыхъ они находились, живя въ Москвъ. Когда вселенскій патріархъ Іеремія прибыль въ Москву, разсказываеть Діонисій, то русскіе "не пустиша никого отъ его людей ходити свободно по граду, ни старца, ни мірскаго, ниже россінскіе люди ходиша въ нему. И воедино льто, что живе на Москвь, токмо трижды изыдоша отъ дому и быша въ царскихъ палатахъ: первое убо, егда пріиде и виде царя и благослови его; второе же, егда постави патріарха и угостища его; третіе, егда простися и иде восвояси. Но сидячи и патріархъ, и сущіи съ нимъ архіереи и прочіи во единомъ дому, и ниже они хождаху вив, ниже въ нимъ ходи вто; отвуду можаху въдати что бываеть въ церкви и что глаголють и что мудрствують? Сего ради невъдуще бываемая и не глаголаша что ". То же самое будто бы было въ Москвъ и съ јерусалимскимъ патріархомъ Өеофаномъ, и онъ, подобно Іереміи, сиделъ съ своими спутниками въ одномъ домъ п никуда не могъ выдти, а если "исходиша кто до торгу ради потребы, ходиша за ними и стражи; и наче сего: языка невъдуще, сего ради ниже они бываемая въдаша въ россійской церкви, того ради ниже они глаголаша что. Подобив и Пансій патріархъ и прочін" 16).

<sup>14)</sup> Увѣренія Діонисія, что будто бы бывшіе у насъ ранве Никона восточные патріархи не имѣли возможности узнать о существованіи въ русской перкви ивкоторыхъ еретическихъ обрядовь, почему они и не могли или обличить или исправить ихъ, рѣшительно певѣрно,—сами русскіе обращали винманіе восточныхъ патріарховъ на существующія несогласія въ церковныхъ иннахъ и обрядаху русскихъ и у грековъ. До насъ дошла запись очевида о томъ, «какъ служны Өеофапъ, патріархъ іерусалимскій съ русскими мигрополити, съ казанскимъ Матевемъ и со архіспископы» (въ 1619 году). Въ этой запискъ разсказывается,



Итакъ, въ то время когда русскіе утверждали, что послѣ паденія Константинополя православіе у грековъ замутилось, что они приняли въ свою церковную практику нѣкоторыя латинскія вовшества, такъ что православіе въ его чистомъ и нензмѣненномъ видѣ сохранилось теперь только у однихъ только русскихъ, грекъ архимандритъ Діонисій утверждаетъ какъ разъ совершенно противоположное. Онъ заявляетъ, что такъ какъ со времени паденія Константинополя русскіе митрополиты перестали ставиться у константинопольскаго патріарха, перестали обращаться къ нему за рѣшеніемъ разныхъ вопросовъ и недоумѣній, а "гречестій

что спутники патріарха и самь Өсофань действовали вь церкви не совсёмь согласно съ чиномъ, практиковавшимся тогда у насъ, что и вызвало замъчанія со сторовы русскихъ ісрарховъ. Они «учали патріарху говорити: ведикій господинъ, святьёшій Ософань патріархь, наша истинная православная кристіанская пер-ковь не приняла сего чина. Пришель твой архимандрить и архидьяконь во одтарь и стали предъ престоломъ въ однъхъ рядахъ безъ ризъ и безъ стихарей, и положили на престолъ служебники и ризы и стихари, а у насъ кромъ того неведется, что на престоив Евангеліе и крести, а иного ничего не владуть. А миредъ престолъ приходишь ты, да сослужебницы твои митрополиты и архiепископы и ецископы въ свеихъ манатьяхъ, кроме того ни архимандриты, ни игумены, ни протополы просто неприходять, точю въ еслоняхь и стихаряхь. И патріархъ противу того сказаль: то де учинилося спроста, а впредь де того не будеть. Да митрополиты же Матвей и Іона и Іонфъ патріарху говорили: ризы-де на твоемъ архимандрить не почину, оплечья у нихъ ни подолниковъ нетъ, а у стихаря такожъ оплечья ність, не подпазушныхъ проймовъ... И патріархъ сказаль: у насьде такъ, какъ-де есть. А после архимандрить его сказалъ: есть-де и у насъ ризы по вашему сдъланы, а тъ-де сдъланы вскоръ. И патріархъ же говорилъ митрополитомъ: Бога ради-де, указывайте намъ по своему, какъ-де у васъ чинъ ведется, а я де радъ слушати... На просвомилів действоваль (патріархъ) надъ однёмъ агнецомъ, а въ прочіе просвиры стоялъ по обычаю, какъ действовали власти, и ему говорили: какъ бы ты государь служиль преже сего и ты де просвиры заздравныя вынималь вь херувимскую півснь, а у нась того чину не ведется, и требъ бъ, государь, такожь нынь вынимати заздравнім просвиры въ подобно время ст нами, а не въ херувимскую песнь. И патріархъ говориль: и я де стану действовати по вашему жъ чину, а впредь-де тово у меня не будеть. Потомъ же пришель Арсеній архіенископъ суждальскій и онъ патріарховь языкъ внаеть, и патріархь дійствоваль все по нашему, какъ ему Арсеній указаль... И какъ после службы провожали его (патріарха) до келін митрополить и архіспископъ, и онъ обратиси говорилъ: просветили-де вы меня своимъ благочестиемъ, и напонли-де жаждущую землю водою своего благочестиваго ученія, и въ томъ-де вамъ много челомъ быю». (См. нашу книгу: патріархъ Никонъ какъ церковный реформаторъ и его противники, выпускъ первый, стр. 32, примъчаніе). Что и другіе греческіе архіерен хорошо знакомы были съ особенностями русскаго чина и обряда, это не подлежить сомевнію. Грекь Игнатій быль у нась некогорое время патріархомъ. Арсеній зласовскій, прибывшій въ Москву съ константинопольскимь патріаркомь, остался у насъ навсегда и сділался суздальскимь архіснископомъ. Ахридскій архіснископъ Филосей съ 1613 года быль у насъ вологодскимъ архісресмъ. При Филарстъ Никитичъ многіс годы жили въ Москвіз и вся архієрейская дійствовали греческіе митрополиты: Аверкій веррійскій, селунскій Пансій, севастійскій Іолифъ и др. (см. нашу книгу: Характерь отноменій Россіи въ православ. востоку въ XVI и XVII стодетіяхь, главы IV и IX). архіерен изящній перестали ходить на Русь, то именно съ этоговремени у русскихъ и появились въ церковной практикъ развые обряды и чины еретического происхожденія и смысла. Съ этого времени, утверждаеть Діонисій, "начаша быти здѣ (въ Россіи). сія прелести: о сложенім перстовъ, и прилогь въ символь, и аллилуіа (сугубая) и прочее"; съ этого времени "земля сія (руссвая) осталась не орана, и возрасте тернія и триволи и иная дикія зизанія и темнымъ омраченіемъ омрачишися", и притомътакъ сильно, что на Руси стали принимать "зло за добро и сладвое за горкое". И только мало-по-малу, завъряеть Діонисій, благодаря все болье усиливавшемуся сближению Руси съ гревами "сія вемля великороссійская просвіщатися паки нача и прославлятися и въ православіе вправлятись", такъ что только уже въ самое последнее время, именно при царе Алексее Михаиловиче, на Руси "возсія благочестіе и православіе зело, и умножися благодать Божія, и въ совершеніе достиже, тернія и триволы и прочая дикія зизанія изсхоща, и мракъ и тма отступи, и свътльйшій и совершенный свыть истины возсія православно".

Главный виновникъ насажденія на Руси еретических обрядовъбыль по мивнію Діонисія самъ діаволь — "обрвтающе врема обрвтникъ злобы діаволь посвя многая зизанія" (на Руси), почему Діонисій, обращаясь къ старообрядцамъ, говорить: "отъсатаны, отца и друга вашего и учителя, слышасте и навывосте сія". Діаволь дійствоваль чревь латинин, говорить Діонисій, знаменіе крестное никогда треми персты нетвориша, ниже творять, но знаменуются токмо двімя персты, и древле и нынь". Точно также и сугубая аллилуія, за которую держатся старообрядцы, запиствована оть латинянь, такъ какъ, говорить Діонисій, въ древнихъ православныхъ книгахъ "дважды аллилуіа глаголати нигдів не обрітается указано, развіт въ новыхъ испорченныхъ книгахъ отъ суемудрыхъ и неразумныхъ, негли отълатинскихъ книгахъ отъ суемудрыхь и неразумныхъ, негли отълатинскихъ книгахъ отълатины, извёстно, дважды глаголютъ".

Если особенности русскаго дониконовскаго обряда своимъ
происхожденіемъ обязаны еретикамъ, если эти "тернія и волцы
п всякая дикія зизанія" настяль у насъ въ удобное время
"обрѣтникъ злобы діаволъ", то понятно само собою, что еретического происхожденія русскіе обряды необходимо должны заключать въ себъ прямо еретическое ученіе, нетерпимое въ
православной средъ. И дъйствительно, Діонисій старается возможно подробно и обстоятельно раскрыть и указать то еретическое ученіе, какое содержать въ себъ русскіе обряды, отличные
отъ современныхъ греческихъ.

По мивнію Діонисія употреблиемое старообрядцами двуперстіе несомивню заключаеть въ себъ еретическое учение. Діонисій пишеть: "глаголете вы (старообрядцы) яко три персты, нже совокупляете подъ двю же перстахъ, Святую Тронцу; и два перста, которін выше трехъ, Вожество и человічество. Се яко исповівдаете два Бога: единъ Богъ болии - Божество и человъчество Христово; второй Богъ наже и менше, которое именуете святою Тронцею. И такова Тронца неподобна и неравна, зане есть единъ перстъ первый болши, и четвертый менши, и патый еще зъло менше. Еще и числа ихъ разны: первый перстъ, и четвертый, и пятый, а не поряду число: первый, вторый и третій... Иже глаголете два перста, которін стоять выше, — Божество и человичество, а три перста - Святую Троицу и полагаете ниже подъ человъчество. Едино убо: въ семъ хулите Святую Троицу; второе же: яко полагаете персты неравны и вив числа и ряда, ване есть первый персть, и четвертый и пятый, и посреди пхъ стоять два перста горь, и разлучають оть прочихь двухь, и нанпаче три перста, еже глаголете Троицу, стоять навлонены подъ теми двема. Се явно есть яво хулите святую Троицу въ твхъ трехъ неравныхъ перстахъ, иже совокупляете: первый и четвертый и пятый и глаголете, яко есть Святая Троица. Въ семъ исповъдуете во святой Троицъ неравенство, яко аріане, и несторіане, македоніане, и савеліане, и духоборцы, аполинаряне; зане они сице исповъдоваща и мудрствоваща во святьй Троицъ несравнение и неединосущие: Отца болше, Сына менше, и Дука Святаго еще менше, яко раба. Такожде и вы: первый большой персть Отца пменуете, четвертый Сына-менше, и пятый, иже есть менше, Дука Святаго именуете. Якоже вышереченній еретицы хулите и вы Святую Тронцу, еще и горме, зане они дотолико мудрствоваща, а вы еще мудрствуете и ино еще горшеяко манихение, и маркіонние, и апеліане: два Бога — единаго горъ, а другаго долъ. Сице и вы исповъдуете во дву перстахъединаго Бога сугуба и болша, а въ трехъ перстахъ — другаго Бога трегуба, и неравна, и менша, зане тв три нерста стоятъ наклонены подъ двъма. Елицы еретицы бяху изначала и до нынь, нивтоже таковая вредословія не дерзну рещи, или показати Божество въ перстахъ, или богословити о Божествъ, или о воплощения Христовъ въ перстахъ руки; но токмо вы, антихристовы предтечи и ученици, или вто прежде васъ научи, или мудрствова сиде, или написа, и онъ антихристовъ ученивъ бъ и предтеча". Въ другомъ мъсть Діонисій онять говорить: "вако въ нерстахъ хощете, новін немудрін мудрецы, богословити и новазати ибкая Божества разиства: единаго Бога сугуба, а другаго Бога трегуба и неравна. Показуете убо два Бога: единаго трівпостаснаго и неравна, по аріаномъ, македонізномъ, несторіа-

номъ, савеліаномъ, и аполинаріаномъ, а втораго Бога — по манентомъ, и маркіоняномъ, и апеліаномъ, якоже выше рекохомъширше. Или четыре ниостаси въ Божествв исповедуете: въ трехъ перстахъ неравныхъ, иже глаголете Тронцу, единаго Сына, Отца менша пспов'ядуете по персту, зане есть меншій и въ числ'ь руки четвертый персть; и паки во дву перстахъ другаго Сына болша, зане стоить выше Святыя Тронцы и исповедуете два Сына: единаго, нже есть вкупъ со Отцемъ и Святымъ Духомъ и того менша, и другаго Сына разна, иже есть съ плотію и обрътается особно отъ Отца и Святаго Духа, и вътомъ Его вы почитаете выше Тронцы. Или двъ ипостаси исповъдаете въ Сынъ Божін: едину ппостась Божества, а другую человічества, зане два перста токмо числа являеть двое, или две ипостаси, или два Бога; а Божество и человъчество како можень показати въ перстахъ? Никако, токмо число. Два перста вкупъ и паки три перста вкупъ, которые бывають иять, - и съ тъмъ сложеніемъ перстъ или пять ипостасей исповъдуете въ Божествъ, или два Бога: едина сугуба, а другаго трегуба и неравна; небуди вредословіе". Свою рѣчь о еретическомъ значенін двуперстія Діонисій заканчиваеть такимъ определеніемъ двуперстниковъ: "никто жь оть века явися еретикь таковый, яко жевы, предтечи анты-

Если главивищая старообрядческая особенность — двуперстіе несомивно заключаеть въ себв еретическое ученіе, то тоже самое находить Діонисій и въ сугубой алмилуіи. "Неразумюють оваянній и славій сердцемь, говорить онь, зане якожь глаголють они дважды алмилуіа, то-есть велми и зало велія ересь: сотворяють бо во Святьй Тронца раздаленіе, а несоединеніе". "Дважды алмилуіа, говорить онь въ другомь маста, таже: Слава Тебв Боже, являеть по вашему трижды Слава Тебв Боже. Сетрижды Слава Тебв Боже являеть токмо Троицу, а единицу ни. Ида же бо исповадуется Тронца просто безь единицы, разумается зло: зане вманится сія Тронца три бози, а не единь Богь... Идаже Тронца и единицы, православное есть исповаданіе; и идаже Тронца безъ единицы, многобожіе еллинское есть; и идаже единица безъ Тронцы, безбожіе іудейское п агарянское есть".

Еретическое ученіе заключается по мивнію Діонисія и въ молитвъ Інсусовой, какъ ее произносять приверженцы старины. "Чесо ради, говорить онь, упрямитеся вы и хощете токмо: Господи Інсусе Христе, Сыне Божій, глаголати, а: Господи Інсусе Христе, Боже нашь, ниже слышати хощете? Неразумьете оказнін, яво во аріеву ересь впадаете, зане Арій Христа Сына Божія токмо глагола и исповъда, такожде и вы нынь... И како хощете вы токмо глаголати: Господи Інсусе Христе, Сыне Божій, а: Господи Іпсусе Христе, Боже нашъ, отвращаетеся и ниже слышати кощете? Извъстно есть въ томъ, яко мудрствуете и вы яко Арій, и исповъдаете и вы Христа токмо Сына Божія по благодати, а не Бога истинна по существу Отца".

Одинаковое сложеніе перстовъ и въ крестномъ знаменіи и въ іерейскомъ благословеніи, принимаемое старообрядцами, тоже указываетъ по толкованію Діонисія на еретичество. "Еще и пна блядословите и глаголете, говоритъ Діонисій, зане подобаетъ якоже знаменуетеся крестомъ кійждо, тѣми сложеніи перстовъ такожде и благословлятися самому себе комуждо. Обаче по вашему и свинопасцомъ и всякому простому человѣку и бабѣ благословляти подобно яко архіерею и іерею, и да неимѣютъ между собою ни единаго разньства архіерей и іерей отъ людина и отъ свинопасца. Сіе есть явная ересь безглавныхъ, и люторская и калвинская, которые священства не имѣютъ, ниже почитаютъ".

Но если старый русскій обрядь несомнічно заключаєть въ себъ прямое еретическое ученіе, то понятно само собою, что этоть еретическій обрядь ни подъ какимь видомь не можеть быть болбе терпинь въ православной церкви, ни одинъ истинно православный христіанинь ни подъ какимь видомъ не должень держаться его, особенно послё того, какъ заключающееся въ немъ еретическое ученіе уже было указано и обличено всенародно, и когда следовательно уже никто не можеть извинать себя невъдъніемъ. Теперь держащійся стараго обряда уже тымъ самымъ будетъ показывать, что онъ держится еретическаго ученія, и потому, какъ еретикъ, онъ неминуемо подлежить церковному отлучению наравив со всеми другими еретиками. Разъяснивъ, что въ двуперстін заключается "хула и ересь велія", Діонисій говорить далве: "сего ради блюдитеся ради любве Христовы отъ таковыя ереси и хулы, зане елико время невъдъніемъ согръшисте, чающе тму свъть и горкое сладко, имъсте тогда негли меншій грівкь и меншій судь отъ Бога. Но отнеліже истявася сія вещь, и явися истина и изв'ястися соборно и всенароди во вевмъ, сирвчь и вселенскіе соборы о томъ быша,... и подложиша анасемою немудрствующихъ тако, яко мудрствуетъ святая, восточная и вселенская великая церковь православно, - вы, противляющінся нынь, грыхь велій согрышаете, и тяжкій судь оть Бога вамъ будетъ за непокорство и упримство ваше, и яво еретиви страшно истявани будете, и отъ лица Божія и въчваго новоя лишени будете". Указавъ еретическій симель, заключающійся въ сугубой аллилуін, Діонисій говорить затімь: "сего ради нелститеся глаголюще дважды аллилуіа, не бо есть истинное мудрованіе, но погръщенное, зане елико время глаголасте сице певъдъніемъ, тогда бо имъли и менше гръхъ. А отнелъже народствовашеся вещь, сиръчь, явися во всемъ народъ и проповъдася истинно, аще кто ради упрямства своего противляяся, таковый согръщаетъ тяжко и смертный гръхъ согръщаетъ, зане падать будете во ересь безглавыхъ и упрямство есть діавольское, и кто стоитъ во упрямствъ, той въ діавольской воли и власти обрътается, и той будетъ его преобръсти, яко истина еретика; зане упрямый человъкъ есть сущый еретикъ, такови бо быша и древніи еретицы".

Въ сочинении Діонисія наряду съ усиленными заявленіями и разъясненіями, что особенности русскаго обряда имъютъ еретическое происхождение и еретпческий смысль, встричается и такое признаніе, что двуперстіе ніжогда было въ употребленіи и въ православной греческой церкви и только впоследствии было отманено въ ней. Противники Діонисія въ доказательство правильности двуперстія ссылались на свидътельство Петра Дамаскина, который говорить о двуперстномъ сложеніи. По этому поводу Діонисій вдается въ очень любопытныя разсужденія историческаго характера, обнаруживающія въ немъ рідкую для того времени правильность нониманія вопроса о перстосложеній въ крестномъ знаменін. "Слышите о семъ, говоритъ Діонисій, и разументе, едино убо: яко сего Петра Дамаскина книга ивсть всемъ пріятна, ниже является въ мірь; второе же: яко Петръ токмо о двою перстахъ бесъдуетъ, ради вгораго и третьяго глаголетъ, яко знаменують та два перста два естества Христова, но запрочіе три персты не мудрствуетъ, ниже глаголетъ что. И негли аще и въ каковыхъ странахъ тамошнихъ потребствовали вившнихъ временьхъ сіе сложеніе дву перста ради еретяковъ единоволниковъ, а последи преста, якоже и ина многа дела, яже первое быща повельно отъ святыхъ отецъ тако, а последи такожде святін отцы повельша инако лучше. Пишеть и святый Іоаннъ Златоустый въ беседахъ на евангелиста Матеея въ пятдесять четвертомъ нравоучение о вресть, листь 91, цвиу вреста глаголя: ниже бо простъ нерстомъ начертати его подобаетъ, но первъе произволеніемъ со многою вірою, аще и сице вообразнии его врініе, никто же близь тебе стати возможеть отъ нечистыхъ духовъ. Се, яко по Златоусту, и единымъ перстомъ внаменоващася людіе крестнымъ знаменіемъ ибкогда, последи преста и то, якожъ и многая правила обратаются — въ помъстныхъ соборахъ повельвають тако, а последи на вселенских соборахь повелеща инако. Егда и въ томъ да речемъ, яко святіи отцы сопротивляются между собою? Небуди; товмо по потребъ времени еще законоположища Духомъ Святымъ, якожъ и первое. Божественная литургіа оть святаго адостола Іакова, брата Божія, списася болше и вны чины имяще; последи Великій Василій сократи и чины украси; и паки божественный Златоусть еще соврати. Великій Асонасій пишеть въ правилахь своихь: мірскій священникь аще пострижется монахомь и потомь будеть служить литургію, да будеть анасема; а ныні нетокмо служить аки священники, но и архієреи бывають. И еда да речемь и о семь, яко противно сотворають и пишуть святіи отцы? Никако".

Такимъ образомъ Діонесій доказываеть, что во времена Златоуста крестное знаменіе дълали однимъ перстомъ, а потомъ по требованію времени "ради еретиковъ единоволниковъ" стали употреблять двуперстіе, оставивъ старое одноперстіе, а послів. оставивъ двуперстіе, стали употреблять троеперстіе, по своему происхождению тоже древнее перстосложение, употреблявшееся одновременю съ единоперстиемъ и двуперстиемъ, основывающееся на апостольскомъ преданів, утвержденное святыми отцами и нотому принятое въ употребление всею православною церковию. Мало того, но мивнію Діонисія въ предвлахъ православной цервы одновременно могуть существовать болье или менье значительныя различія въ церковныхъ чинахъ и обрядахъ, - православная церковь всегда допускала и допускаеть эти различія, но только до техъ поръ, пока оне не служать предметовъ споровъ и распрей, въ противномъ случав въ видахъ прекращения споровъ цервовь устанавливаетъ какой-либо одинъ опредвленный чинъ и обрядъ и уже настоятельно требуетъ отъ сыновъ своихъ твердо держаться ею установленнаго, отметая все другое, хотя бы ранве тоже употреблявшееся въ православной церкви. Въ доказательство справедивости своего мевнія Діонисій приводить очень яркій и уб'ядительный прим'ярь. "Б'я обычай и преданіе во святой церкви, разсказываеть Діонисій, и служаху треми просфорами, и имы четырми, ины пятми, ины шестьми и седмію просфорами; такожде и частицы святыхъ изимаща: иніи пятьнадесять частиць, иніи дванадесять, иніи девять, иніи едину. Миогое время сей чинъ и обычай бываше во святой церкви, якожъ видится во святой горь Асонстви писано во многихъ рукописныхъ древянхъ внигахъ, и не имъяху въ томъ довремене ни единаго зазрвнія и соблазна. Посемъ отв нівоего времене начинаху преніе творити и глаголати кійждо: единъ, яко азъ служу лучше треми просфорами, во имя Святыя Троицы; иный, азъ добрв творю четырии просфорами за четыри евангелисты, кін списаща святое Евангеліе и предаща сію тайну; ннів, мы съ нятію просфорами лучше ради пяти хлабовь, еже благослови Христосъ и насыти пять тысящь; иніи пави похвалиша свой обычай за шесть и за седиь просфирь, війждо глаголаху оно, еже повазася имъ прилично. Такожде и о частицахъ: иніи дванадесять частиць, иніи девять похвалиша, иніи пятьнадесять, инін едину, и елико не бъ любопреніе въ церкви, быта вся добра и богоугодна. А когда начаща быти соблазны и любопренія въ церкви, тогда и святіи отцы разсудища и повельта бытв всемъ во единомъ чине и обычан, яко да престанутъ любопренія и соблазны отъ невѣждъ и простыхъ человѣкъ, и сице повелѣша и изобразища, яко всемь съ пятію просфорами совершати божественную литургію ради пяти хлібь, иже благослови Христось, якоже и на барнін въ благословеніи карбовъ бываеть. Аще ли Христосъ благослови иногда и седмь хлебовъ, но насытися менше народа, токмо четыре тысячи, и осташася и менше укруховъ, токмо седиь спіридъ, а пятми клібовми пять тысящь народа насытися и остащася укрухи болши 12 кошницъ полныхъ. Сего ради о семъ болшее чудодъяние предсудища святи отцы совершатися божественной литургін пятми просфорами. Такожде повельша и о частицахъ токмо девять изимати ради девяти чиновъ небесныхъ силъ, по святому Діонисію Ареопагиту. Царскимъ путемъ ходина святіи отцы во время подобающее, ниже доль ниже горъ, токмо посредственно и царскимъ путемъ: въ просфорахъ ниже седмь, ниже шесть, ниже четыре, ниже три, но пятми. Сице и въ частицахъ: ниже пятьнадесять, ниже дванадесять, ниже едину, но девять, - сущее все Святый Духъ просвъти имъ. Такожде и во знаменование образа честнаго креста знаменатися треми первыми персты. Аще и быша невогда и знаменоващася людіе единымъ перстомъ, по Златоустовъ бесъдъ, или двумя персты, по Петру Дамаскину, но треми персты апостольское предавіе есть неписанное, яко свидътельствуеть божественный Василій Великій. Обаче святін отцы сін утвердища знаменатися треми персты, якоже сіе въщаніе добраго преданія изыде во всю вселенную, и вездъ вси православнии христівне треми персты знаменують себе образомъ честнаго креста".

Къ сожалению эта вполнъ правильная точка эренія Діонисія на происхождение обряда и его окончательное установление церковію, въ своемъ практическомъ примъненіи способная успоконть все болье разгоравшиеся у насъ обрядовые споры, не была усвоена ни современниками, ни последующими полемистами съ расколомъ, тьиъ болье, что и самъ Діонисій, даже въ томъ же самомъ своемъ сочиненін, не остался ей въренъ. Вивсто того, чтобы согласно съ своимъ общемъ взглядомъ на происхождение обряда, видъть въ двуперстіи и другихъ особенностихъ русского обряда и чина остатки древняго православнего обряда и чина. и вкогда существовавшаго или во всей, или только въ какой-либо пом'встной православной церкви, но потомъ по обстоятельствамъ временя отміненняго, онъ приписываеть имъ вопреки себі еретическое происхождение и еретический смысль. Увлечение полемикой очевидно закрыло предъ глазами Діонисія тотъ вірный путь для борьбы съ расколомъ, который онъ было указаль съ такою замъчательною върностію.

Digitized by Google

Особая исключительная важность сочиненія архимандрита Діонисія заключается въ томъ, что оно находилось подъ руками греческихъ отцовъ собора 1667 года, что на основаніи главнымъ образомъ этого сочиненія присутствовавшіе въ Москвѣ восточные патріархи составили себѣ представленіе о нашемъ старообрядствѣ, почему воззрѣнія Діонисія не только отразились на общемъ характерѣ отношеній собора 1667 года къ русской церковной старинѣ, поскольку она разошлась съ тогдашнею греческою церковною практикою, но нѣкоторыя, и притомъ тѣ именно важныя соборныя постановленія, въ которыхъ выражено соборное пониманіе смысла старообрядства, представляють изъ себя простыя, только сокращенныя выписки изъ сочиненія Діонисія. Сличеніе соборныхъ постановленій съ сочиненіемъ Діонисія вполиѣ под-

тверждаеть нашу мысль.

Третья глава соборныхъ дений 1667 года, содержащая въ себъ "ТОЛКОВАНІЕ О АЛЛИЛУІН И О ВНАМЕНІИ ЧЕСТВАГО И ЖИВОТВОРЯНІАГО преста, сиръчь о сложении перстовъ, и заповъдь о святомъ символь, и о Інсусовъ молитвъ и о прочихъ", имъла двъ редавцін: одну обширивашую черновую, но васвидетельствованную однаво подписами присутствовавшихъ на соборъ јерарховъ, и другую бъловую, составившуюся изъ совращения первой и вошедшую въ этонъ видь въ Кишчу соборных дълній. Проф. Субботинъ въ своихъ "Матеріалахъ для исторіи раскола" (т. П. стр. 264-279) напечаталь принятый бізловой или сокращенный тексть третьей главы, но въ подстрочныхъ премечаніяхъ напечаталь и все те мъста, находившівся въ первоначальномъ обширномъ черновомъ спискъ, которыя потомъ въ немъ были зачервнуты и не вошли въ списокъ бъловой. Сличая объ редакціи третьей главы соборныхъ дъяній, какъ онъ напечатаны проф. Субботинымъ, съ разсматриваемою нами рукописью, им находимъ, что первопачальный обширный черновой списокъ третьей главы соборныхъ дъяній составлень быль главнымь образомь по сочиненію Діонисія, и представляеть изъ себя въ большей своей части простое его сокращеніе, какъ бідовой списокъ въ свою очередь представляеть только сопращение черноваго, почему и бълован редакция третьей главы соборных деяній есть тольно въ существе дела болье усиленное сокращение сочинения Дионисия.

ТЕВСТЬ ТРЕТЬЕЙ ГЛАВЫ СОБОРНЫХЬ ДВЯНІЙ ПО ВВЯЮВОМУ СПИСКУ.

тексть нашей рукописа.

Святая Христова восточная и апостольская церковь, отъ святыхъ Апостоловъ и святыхъ богоносныхъ отцевъ, и вселенСвятан Христова восточная церковь, якожь рекохомъ, отъсвятыхъ Апостолъ и святыхъбогоносныхъ отемъ седии свяскихъ учителей, пріять сію ангельскую пъснь, сиръчь: аллилуіа, въ божественномъ пвніи во *чаненныхъ* мѣстѣхъ глаголати: вічилив, вічилив, алипуів, Слава Тебъ Боже. Сице трижды, якоже видится и писано во мнотихъ греческихъ и славянороссійскихъ древнихъ рукописныхъ харатейныхъ книгахъ. И то сіе являеть и сіе разумветь православно святая восточная и апостольская церковь: аллилуіа Отцу, аллилуіа Сыну, аллилуіа Святому Духу; тоже: Слава Тебъ Воже, или: хвала Отцу, хвала Сыну, хвала Святому Духу. Глаголюше сице аллилуіа трижлы. таже: Слава Тебв Боже, являемъ и исповъдуемъ, яко въТроицъ и во единицъ Богъ, сиръчь: трижды аллилуіа ради тріупостасія (испов'яданія), и еже приречемъ: Слава Тебъ Боже, являемъ и исповъдуемъ, яко Троина единъ Богъ, а не три бози, якоже поетъ святая церковь и Святый Воже, святый крепкій, святый безспертный помилуй насъ: и въ сей ангельской пъсни такожде разумбемъ, якоже и ва аллилуін, въ божествѣ Троицу и единицу: святый Боже-Отепъ, святый кранкій—Сынь, святый безсмертный-Духъ Святый, таже: помилуй насъ, а не помилуйте насъ. Се, еже сотрисвятимъ, исповъдуемъ въ трекъ упостасвхъ быти Бога, и еже: помидуй насъ, едино божество: единъ бо Богъ Троица, а не три. И керувимская прси: свять, свять Господь Саваооъ, -dile szone aterier azoko луія и Святый Боже: трижды

тыхъ вселенскихъ соборовъ, и отъ прочихъ святыхъ вселенскихъ учитель, (прія) сію аггельскую песнь, спречь, аллимуја глаголати трижды, сирвчь: аллилуіа, алиндуіа, аллинуіа, тажь: Слава Тебв Боже. Сице трижды, якожъ видется и писано во мнодревнихъ рувописныхъ книгахъ греческихъ и славенскихъ. Сіе являеть и сіе разуправославно: аллилуіа Отцу, аллилуіа Сыну, аллилуіа Святому Духу, таже: Слава Тебъ Воже. Глаголюще сице сіе аллилуіа трижды, являемъ и исповъдуемъ, яко есть Тропцы Вожество, сирвчь, трічпостасно. И еже приречемъ: Слава Тебъ Боже, являемъ и исповъдуемъ, яко Троица единъ Богъ есть, а не три бови, якожъ и егда наки поетъ святая церковь: Святый Боже, святый крапкій, святый безсмертный, помилуй пасъ, и въ сей аггельской пъсни такожде разумвемъ, якоже во аллилуін, въ божествъ Тропцу и единицу: святый Боже — Отецъ, святый крѣпкій—Сынъ, святый безсмертный-Духъ Святый, таже: номилуй насъ, а не помилуйте насъ. Се, еже со трисвятымъ исповедуемъ трічпостасное въ Божествъ, и еже: помилуй насъ, едино божество: единъ бо Богъ Троица, а не три. Подобић и херувимская пъснь, еже поеть церковь: Свять, свять, свять ради трічностаснаго Божества, и: Господь Саваооъ-ради соединенія, сирвчь, за единицу Божества. Святъ Отель, свять Синь, свять Духъ святый, тажь: Госполь Саваоов,

свять ради трічностаснаго Божества, и: Господь Саваооъ ради единаго существа. Свять Отецъ, святъ Сынъ, святъ Духъ Святый; таже: Господь Саваооъ, сирфчь: Господь силь, по Діонисію Ареопагиту. Се убо единъ Господь силь, святая Троица, а не три Господы. Сице и во аллилуін: трижды ради Тронцы, и: слава тебѣ Боже-ради единицы: зане Богъ въ Троицъ и во единицъ славословится, и въруется, и исповъдуется. Сице держить и мудрствуеть святая восточная и апостольская церковь, якоже пріять свыше и изначала, писанное и неписанное преданіе отъ святыхъ Апостоловъ, и отъ богоносныхъ отцевъ, и вселенскихъ соборовъ, прочихъ. А еже глаголють нъціи аллилуіа дважды, таже: Слава Тебъ Боже, никакого основанія въ томъ имфють. Толкують убо, яко знаменуетъ аллилуіа: Слава тебъ Боже, дважды аллилуіа, таже: Слава тебѣ Боже, являетъ по ихъ трижды Слава тебъ Боже. Се трижды Слава Тебѣ Боже являеть токмо Троицу, а единицу ни. Се убо погращають зало, зане невъдъніемъ исповъдуетъ токмо Троицу просто, а единицу ни 15).....

сиръчь: Господь силь, по Діонисію Ареопагиту. Се убо единъ Господь силь, святая Троина, а же три Господы. Сеце и во аллилуіи: трижды ради Троицы, и: Слава Тебф Боже, ради единацы, зане въ Троицъ и во единицъ Богъ славословится, и въруется, и исповъдуется. Сице держить и мудрствуеть свитая. восточная церковь, якожь прія свыше и изначала писанная и неписанная преданія оть святыхъ Апостоль, и святыхъ отецъ, и вселенскихъ седми соборовъ. и прочихъ. Но во еже глаголете вы суемудріи аллилуіа дважды. таже: слава тебв Боже, -- каково основаніе имфете? Вы толкуете, яко знаменуеть аллилуіа: Слава тебъ Боже. Поставимъ и мы да речемъ, якожъ глаголете и вы, яко знаменуете аллилуіа: слава тебь Боже; дважды аллилуіа, таже: Слава тебъ Боже, являетъ по вашему трижды Слава тебф Боже. Се трижды слава тебъ Боже, являетъ токмо Троицу, аединицу ни. Се убо погръщаете и исповъдуете токмо Троицу просто, а единицу ни. Идт же бо исповъдуется Троица просто, безь единицы, разумъется зло: зане вмънится сія Троица три бози, а не единь Богг; не буди вредословіе. Но православное исповъдание есть сице: по Троиць да послъдуеть и единица. Идъже Троица и единица: православное есть исповъданіе: а идъже Троица безъ единицы:

<sup>16)</sup> Въ черновомъ спискъ за симъ следовало: «идъже убо исповъдуется Троица просто, безъ единицы, разумъется зло: зане вмъннется сія Троица три бози, а не единъ Богъ. Неправославное исповъданіе есть сице (?); но Троицъ да послъ-

Но святая восточная и апостольская церковь православно мудрствуеть и исповедуеть въ Вожествъ Тронцу и единицу. Сего ради и православно поетъ, во учиненныхъ местехъ, аллилуіа трижды ради Троицы, и Слава тебѣ Боже ради единицы. И: святый Боже, святый крвикій, святый бевсмертный, помилуй насъ, и: Святъ, святъ, святъ Господь Саваооъ-тожде трисвятое ради Троицы; помилуй насъ и: Господь Саваооъ-ради единицы якоже выше рекохомъ. Се есть православное мудрованіе. А еже писана въ Евфросиновъ Житіи, она вся суть суемудріе, и аще кто будеть прочитати то Житіе по Бозѣ со вниманіемъ, разумъти будеть. И еже глаголють, яко о сей аллилуіи иде во Царьградъ и слыша отъ патріарха и въ соборной велицей церкви глаголющія аллилуіа дважды, о томъ мнимъ, яко не иде въ Царьградъ: зане времена тогда не такова быша, владеша бо тогда турки Болгарією и Сербы, и встмъ западомъ до Дуная и до Чернаго моря, и ратоваща тогда на христіаны великими и лютыми ратми. Аще бо и иде во Царьградъ, якоже глаголють льтонисцы, обрътается, яко не въ то время бъ Іосифъ патріархъ и Евфросинъ преподобный, но въ различныхъ временъхъ. И аще и приходиль при Іосифъ

многобожие елминское есть; идтже единица безъ Троииы: бсзбожіе індейское и агарянское есть. Но святая восточная церковь православно мудрствуеть и исповъдуетъ Троицу и единицу. Сего ради и православно поетъ аллилуіа трижды ради Троицы, п Слава тебъ Боже ради единицы. И святый Боже и прочая такожде исповедуеть. И свять, свять, свять Господь Саваооъ тоже знаменуеть: трисвятое ради Троицы; помилуй насъ и: Господь Саваооъ — ради единицы, якоже выше рекохомъ. Се есть православное мудрованіе. А что есть писано во Ефросиновъ Житін, она вся суть суемудріе, кто будеть прочитати по Возв со вниманіемъ, разумети будеть. Аще Ефросинъ имвише каково недоумвніе о аллилуіи, яко человъкъ діавольскимъ искушеніемъ-не дивно. А что глаголють. яко о семъ иде во Царьградъ и слыша отъ патріарха и въ соборной велицей церкви глаголющія аллилуіа дважды, о томъ мнимъ, яко неиде во Царьградъ, зане времена нетаковая быша тогда, владеща бо тогда турки Болгаріею и Сербы, и всѣмъ западомъ до Дуная и до Чернаго моря, и ратоваща турки тогда на кристіаны великими н лютыми ратми. Но аще и иде во Царьградъ, во время оно бъ Іосифъ патріархъ латиномудрый.

дуеть и единица. Идъже Троица и единица: православное исповъдание есть; а пдъже Троица безъ единицы: многобожие еллинское есть; и идъже единицъ безъ Троицы: безбожие іудейское и агарянское есть». Все это мъсто обчеркнуто и сбоку едълана замътка дл. переписчика: остави. Въ нашей рукописи это мъсто имъется въ той же послъдовательности и нами напечатано курсивомъ.

патріархв. и тоть бв латиномудрый, иже бъ на осмомъ соборъ во Флорентіи. И паки, единаго человъка свидътельство непріемлется, по божественному писанію, аще и ангель съ небесъ будеть. И паки, вяще разумвется истина въ списателевъ видънін. иже глаголеть, яко видь Богородицу и Архангела, и бесъдова съ нимъ о аллилуіи, и негли яко рече ему Богородица таковая словеса и толкованія о аллилуін, яже ниже слышати кому подобаетъ таковая хула, и тамо будеть ужасатися читатель безуміа списателева Еуфросинова Житія. И сіе смущеніе, еже глаголати аллилуію дважды, таже: Слава Тебѣ Боже, не отъ Еуфросина стало, но отъ списателя Житія діаволь-Еуфросинова скимъ навътомъ. А Еуфросинъ въ последнемъ поучени своемъ при смерти, якоже слышахомъ и разумъхомъ, о аллилуіи ничесоже завъща братіи монастыря своего, ниже писа что о томъ въ тестаментъ своемъ, токмо солгано на преподобнаго Еуфросина отъ списателя Житія его. А еже глаголють на преподобнаго Максима-грека, яко п онъ мудрствоваще дважды глаголати аллилуіа, и приводять во свильтельство святаго Игнатіа Богоносца, яко отъ ангеловъ слыша пъти дважды аллилуіа, п въ томъ лгутъ на святаго Игнатіа и на Максима-грека: зане святому Игнатію явишася ангели о божественномъ псалмопанін, спричь о антиоонихь, а не аллилуіи. И въ семъ несогласуется самое писаніе, еже называють

который бъ на осмомъ соборъ во Флоренціи. И паки: единаго человъка свидътельство не пріемлется, но божественному ппсанію, аще и аггель небесный будеть. И вящше разумъется истина въ списателевъ вильніи. иже глаголетъ, яко Вогородица рече ему таковая словеса, яже подобаетъ ниже слышати кому. Тамо бо списатель Ефросинова Житія пишетъ соннаго отъ трезу, пли отъ вътра главы своея нѣкоторая толкованія не потребная на аллилуію... Токмо сія смущенія, яже хощуть ніцін глаголати аллилуіа дважды, тажъ: Слава Тебъ Боже, отъ списателя Житія Ефросинова начася діаволскимъ навѣтомъ. А Ефросинъ въ последнемъ поучени своемъ при смерти о аллилуіи ничего не приказа братін въ тестаментъ своемъ... А еже глаголють на Максима-грека. что и онъ мудрствоваща аллилуіа дважды глаголати, и приводятъ восвидътельство святаго Игнатіа Богоносца, яко отъ аггеловъ слыша пътп сице: аллилуіа дважды, и въ томъ лгутъ на святаго Игнатіа и Максима-грека: зане святому Игнатію явишася аггели о божественномъ псалмопъніи, сиръчь о антифонъхъ, а не аллилуіп. И въ семъ несогласуется самое писаніе, кія называють Максимово, и о томъ разумвется подлинно, что сложение слова не Максимово есть, токмо лгаша нъцыи на его имя.

Максимово, и въ томъ разумъется подлинно, яко то сложение слова не Максимово есть, токмо лгаша нъции суемудри на его имя: ибо Максимъ премудръ бяше и не моглъ бы сице противныхъ писати 16).

## О ЗНАМЕНІИ ЧЕСТНАГО ВРЕСТА, СЕРВЧЬ О СЛОЖЕНІЙ ПЕРСТОВЪ.

Такожде и знаменіе честнаго и животворящаго креста святыхъ славныхъ и всехвальныхъ Апостоловъ и отъ святаго священномученика Игнатія Богоносца, третіаго патріарха антіохійскаго и наследника святыхъ Апостоловъ, и отъ вселенскихъ учителей выше изначала прінхомъ православно знаменати себе знаменіемъ честнаго креста треми первыми персты десныя руки, совокупивше я во имя Отца и Сына и Святаго Луха. неписаннымъ преданіемъ, якоже свидътельствуетъ и святый Василій Великій въ слові 27-мъ. иже ко святому Амфилохію епископу иконійскому. Обаче егда согбаемъ и совокупляемъ три первыя персты десныя руки. знаменуемъ, яко въруемъ и исповедуемъ въ Божестве Троицу и единицу: сирвчь, яко святая Троица единъ Богъ есть трічпостасный и единосущный 17). . .

... А мы Божіею благодатіею православно творимъ знаменіе честнаго вреста на лицв и на твлв нашемъ треми первыми персты десныя руки, пріяхомъ отъ святыхъ Апостоль, отъ святыхъ богоносныхъ отець и вселенскихъ учителей: во имя Отпа и Сына и Святаго-Духа, неписаннымъ преданіемъ, якожь свильтельствуеть и святый Василій Великій, иже ко святому Амфилохію епископу нконійскому слово 27, и въ Кормчей печатной, листь 259, и въ правилахъ Матефевскихъ. Егда согбаемъ три первыя персты десныя руки, знаменуемъ, яко въруемъ и исповъдуемъ во святой Троицъ едино Божество и едино существо, сирачь единъ Богъ тріупостасный и единосущный, якоже сін тріе nepsiu персты десныя руки импють токмо именованіе: первый, второй и третій; а который есть

\*\*) Последнія слова приписаны въ беловомъ списке уже после, киноварью, в вотому ихъ нетъ ни въ черновомъ списке, ни въ нашей рукописи.

<sup>13)</sup> Въ черновомъ спискъ далъе читалоск: «яко же сін тріє персты десныя рукв вивлоть токмо именованіе: первый, и вторый и третій; а который есть большій, вли меньшій, невозможно сличити». Въ нашей рукописи см. курсиет.

## СЛОВО

ВЪ ДЕНЬ ТОРЖЕСТВЕННАГО ПРАЗДНОВАНІЯ ПАМЯТ И ВОЗСОЕДИНЕ-НІЯ УНІАТОВЪ СЪ ПРАВОСЛАВНОЮ ПЕРКОВЬЮ.

Сей день, его же сотвори Госнодь, возражуемия и возвессинися въ онь (Пс. 117. 24).

Что же это за день, въ который мы, православные, привываемся къ особенной духовной радости и торместву? Въ память какого событія онъ установленъ нашею церковью? Какія чувства и мысли и какое направленіе нашей воль и нашему самосознанію мы почерпаемъ, проникаясь величіемъ торжества и воспоминая—то времена и событія, предшествовавшія и приготовившія это торжество, то—пълый рядъдвяній добра и правды, последовавшихъ за этимъ торжествомъ.

Не обинуясь скажемъ, что между нами, православными, есть такіе, которые не понимають какъ слёдуеть значенія настоящаго торжества, для которыхъ послёднее предотавляется какимъ то новшествомъ и которые поэтому или предпочитають въ этоть день сидёть дома или же, что еще хуже, идуть на праздникъ недоброжелателей нашей вёры, освобожденіе отъ духовнаго гнета которыхъ служить нынё предметомъ нашей молитвенной памяти. Между тёмъ настоящій день есть исплючительное пиршество вёры — есть торжество соединенія уніатской церкви съ православно канолическою восточною церковью, — есть торжество союза любви между братьями, бывшими въ разлукѣ между собою

въ теченіи 243 лють, есть торжество вседенской истины надъ ложью и заблужденіемъ, православія надъ инославіемъ. — есть наконець торжество правды и терпвнія надъ смутой и беззаконіемъ. Какъ же намъ не радоваться и не веседиться въ этотъ день? И не только намъ мъстнымъ уроженцамъ. но и всюмъ православнымъ, для которыхъ дороги интересы въры и церкви, ел успъхи, ел благо?

Возсоединеніе уніатовъ съ православною церковью, совершившееся въ 1839 г., безспорно есть событіе величайшее въ исторіи вселенский меркви въ порявдие врема. Но это событіе не церковное только, но и гражданское, государственное: это событіе украцило на въчныя времена западно-русскій край за Россіей, оно дало Россіи болье чамъ въ полуторамилліонной массъ народа вивсто прежнихъ враговъ православной церкви и Россіи, вивсто сторонниковъ латинства и пособниковъ Польши. върныхъ друзей и сыновъ св. церкви и Россіи; это событіе нанесло сильнъйшій ударъ усиліямъ превратить искони русскій прай въ латино-польскій и въ морив подкосило польскую смуту. Чъмъ дальше идеть время, тъмъ сильнъе и виднъе будетъ въ своемъ благодатномъ сіяніи вто событіе.

Въ нашей страна отъ дать древнихъ дайствують два вары, два просвитительных начала — православное вироисповидание, болве древнее и народное, и латинское - пришлое, но сильное вивщией поддержкой. Первое тяготыю постоянно въ Востоку и Россій, составляя съ ними одно нераздельное целое, а последнее къ Западу и Польшв. Уже на зарв нашей исторія приметны следы борьбы этихъ двухъ началъ и двухъ тяготеній. Но пова между восточною и западною Россіею не была проведена строгая политическая и церковная градь, пока во главъ нашего края не стади представители латинства, до такъ поръ всъ усидія подчинить русскій православный народь съ его вврою и церковью пап'в были тщетны. Но съ переменою внещнихъ обстоятельствъ перемвиндось и внашнее положение православной здъсь церкви. Были допущены всъ средства, чтобы поколебать связь вёры и церкви съ единою вселенскою и апостольскою церковью, чтобы убить всв савды русской церковной и гражданской жизни въ завшнемъ русскомъ народе и уничтожить въ немъ память о его единства съ народомъ восточной Россіи, Монтроноброговись м. угониских выстрости, памя памия мосья выприменналобачи нешенисть. Даже « свыся ровной прошен мая службу, положиворими страстикь. То, боз правотвенник остания танберобровкая помінеь ватолического павбріченія, пто пафило тропів, мозоров ісружноми респольської білій мож волинствої. В PROPOSED HE RESTORGE OF TREBES MOCROSSING HERELFIELD PROPOSED PROP спрополе выпасной Риси нь течения болье двуже стояний:---ущь одине словом довершиль то, что вменей таквалесь трук-MARCO ... BORG. MORISON: HOROSMORBANIO; "ROZEO 4090 BRIGHI CHEO ... OBOH OTMLE PAYME (SEE MERCO, DESCRIPTO AR "UP RESCRESSED (4988 598 50) мрени, бытовии условія музен, рединосния вёровінія я порик-pony: grthours: h. moreoroù denembronis; bronzest i houpiares de BIRGE HONORED STICROUNG OPERANT, HOROES GOOGHISHINGS ов. инкъ укани вода, язмие "и вфри. За принвреми: скиявнивно меннущно долово подшты. Воть у жасти вы Вильны что гостаносы By Sparo Charles because in 1900 consider than слишкомь, 20-иравославныхъ крамовъсконме известалирасовален менть, городъ?--«Одинь Св.»Дуковът монастиры: отву десятивы тысячь праводленняхь, бывшихь врась яв они вроисно, по укан занному премени еле: навчитывалось 25 челевина: Гав учения видеря, наприменти от тр. и тр. и от тр. от тонка- такт. Торио обязаны со новорісю навка моробії мове стырой, братетвъ, странцопрінаныхъ домонь и ) богавыснь :---Ихъ увления опрасти и невогоды унів изо правтонесной первых ак область датинотва, на службу папа и. Польша. Пла маши ливы одичи" иј горофице, которые, оказаваци, отрофице и вини и ви подрежения завиннят порявой и дриовостве? Унів перевоса винвъ костель и помогла прикранить из вему; а чио / нива сумноствуеть постранавать равномунівыть из ивра и пами порожами, о, конхътор, слерами писаль ивкория известний, ревниталь веры циязь Курфскій. Рознь въ область вары: отразилась, из опримь иваветорів визенень, станфоров, шпавець, ят в. "Водон, жавитану п мерациение правослевной церцви и русского народы забыли бразство, не хотять заглянуть въ историю своего происхомиения и проварить историческую правду. Но вака ин такело по воспемянаніямъ золя пранное прошлее-золично, братіс, тамы, меч. BE TO CHATHLIA, BOOMERS HILLD BUSHONELELARIES OF AR IN

поряди и народу люди, свётлый унь которыхъ заправляль свой мещный голось противъ лии и уменя духа сдинсварныхъ своикъ братій, поторые твердо ожидали, что проимся Бомій, действующій во времени, разрашить недоуменія, что изобратеніе человъческое, какъ бы ни прикрывалось личиною божественнаго происхождени, не нометь устоять долго въ свесиъ инимомъ достовнотев и должно ивчезнуть. Эти челнін сбышнов и споросовершится пятидеоприятие, когда на соборъ въ г. Нолошив ноложено прочное основание весесединения укістовъ съ восточною вселенскою церковью, когда умесная картина прежимхъ раздоровъ и бедотвій заменилась торжествомъ возобиовленной любви, полнаго сдиненія въ въръ между двукъ, бывшихъ въ отчищенін, велиних семействь, единоутробныхь двуей нашего истиннато и великаго отечества-Россіи. Поистина ота Господа быть сіс! Онъ ресположиль и направиль сердив людей и восвратиль ихъ на доно ов. перкви въ количествъ болье полугора милліоновь. Если текое веникое числе лидей и въ семое коротное время возвратилось нь церкви бевъ чудесь, то самов возвращено ихъ есть чудо. Если побъщены тысячи тысячь и побъщены не оружісив брань, ибо сердпа не побъщаются этимв, то эта побъда есть чудо: эта нобъда славнъе всъхъ побъдъ въ мір'в и ее должно приписать лишь Одному Богу. Онъ Премудрый, предопредъявъ 1839 г. для нашего примяренія, послаль діятелей по мысли Своей и чревъ нихъ вся, елика восхоть, сотвори для общаго блага. Какъ же намъ не возблагодарить Господадаровавшаго намъ такую побъду, славную для св. восточной периви, благотворную и незабленную для отечнотва! Какъ же намъ не редоваться въ сей день мира въ чувствъ благоговънія предъ всемогуществомъ Миротворце!

Такое событіе, въ быстромъ и счастдивомъ совершеніи нотораго такъ яско видънъ перстъ Божій, не могло пройти безсийно въ церковной жизни, а потому въ 1840 году 17 мая "Святьйшій Синодъ, благоговъйно восноминая ниспосланную въ проимомъ (1889) году отъ всещедраго Бога св. православной церкви милость возвращеніемъ ей многочисленной паствы, носившей подъ иновърною властію имя уніатовъ, призналь достодожнымъ въ западныхъ спархіяхъ, гдв это возвращеніе совершилось, ознаменовать восноминаніе его принесеніємъ торже-



отновного благонаротновного Господу:Богу малебоннія, 18-ге іншя, от водоскатемъ, крестими кодемъ возрукъ цериня и келекольминь эвономь «. Такее разращение Св. Синеда вотратиле вы вападно-русовомъ край теплос сопуратаю: въ 9-зай четвергъ моски наски по многих наркваха севаршилось установленное Sepoclymenic of todingerpositions, Edgorithms, Lorentz, a premiable т. Витебска ображивны из выминей виссти съ просыбою объ реположения въ Виноболь въ памянь возоосримения унівровъ Съ православного порновью тормоственнаго престиело хода навестал, въ ветъ же день после Патедеслиница, въ маделой оне совершилось тамъ из нервый разъ на 1840 г. Бланенией памети благочаствейний государь индережерь Николай I, тамь горячо дринимавній въ осроду дело навлоствай въ эдещей осроду, -тамапотору віненономанчо ли записоною атфірноп бийанория. него событи воздоржинения уживтовъ съ правослевною перволью уогановить не только въ Витебока, но и въ до местахъ торжеетронный врестикий ходь вы тоть донь, после Пятидесятилия. въ накой севершилось на первый разъ пресинос, кожение по сему вожетенному для превославія событію \*. Такимъ образомъ 9-ый четвергъ посив правдника Пасхи сталь днемъ праздничжымь, двемь неродинить, въ который и чувство выры и долгь гражданина примываеть компаро сына церяви и Россін посвятить молитвенной памети о совержившемся.

Но радуясь и термествуя въ сей день союзь вары и любии, мы не делини дриать, что опасность стоизь далено отъ насъ, что дъло: наше сдълано, ноичено, что этеть союзь срободеть чть поспрательствъ на его цълость и прочность, что юная везсощиненная превосменая перионь въ нашенъ прав чуща правсомить носней и строиленій. Врагь сеть, врагы неконилій и минь белзе опасный темъ, что действують не виминими средствеми,

<sup>\*</sup> Въ Вильив настоящій праздинкъ совершился въ 1841 г. съ нодобающимъ великольніемъ. Крестинй ходъ со всамъ наличнимъ въ Вильив духовенствомъ, въ сопровожденіи военнаго генераль-губернатора, всего генералитета, войска и много-исленнаго народа безъ различія испольданій, начался изъ дворцовой цертив до Ов.-Дукова монастирю въ самомъ стройномъ порядив, оъ совершениемъ на луги прадивъ детай, съ престиниъ осъщеніемъ и окропленіемъ ср. водою на всё четыре стороны.



i . '

А ссли таковъ правственний облинь намего врега, то жало оть нась того, чтобы только считаться и жабаться сынанныйвосливной церкви и нашего отечества. Требустей принтельность энергическая, неустанняя; и прежде всего манравлений из тому Profits docmotino Rodinto sti mont Beaning to "nomopostinal Apassana (Bocc. IV. 1). А наше призвание преще восго пристанское. Мы должин пожинь, что признани во Тологу и драмиы обязчься во Мриста; т.-е. обязываемся варно соблюдать из живии. Христовъ законъ, безпримърнымъ непозимуслейъ носто: Опъ башъ быть. Усволя богопреданное зученое чно разуму превославной церкви и изучал событіл свосй церкви, мы вийкем в вы накув источникъ истины и свъте для венето умал преность и свым дан фоли и припу ден лувочна. «Сечя: чво пресерущия претин и acumenti indi al'obre arbigne del con continuo del contin свбою другить. Снатьги возтив сванить игли своиблагодативе енине эмотно научаления на выправления в выправной в выправной в выправной в выправной в выправной выправной в выправной в выправной выстранной выправной вы обинуванер, ньог, преминетися мукомъ пристаненаю периона ж: жебя жыбликнемур: вограство воторой медеринь христания, жени белфе биншеген превидентри къловост рефе планерия у ялич • своимъ единовърцамъ и единоплеменникамъ, но не презираетъ, а даже уважаеть достойныя того лица и другихъ вёроисповёдаand the same of ий и нани.

Сынамъ православной церкви, обладающимъ такими качествами и прецинциствами своего званія, не стращенъ упомянутый врагъ. Омъ отращенъ такив, ком или маже знають свою въру или знають се въ видъ сухихъ общихъ положеній, с. не ванъ шивую

жотину, проникающую все существо ченовика, или наконств, пои безразличих относится из своей вир'я и отсюда страдають поинымъ разсибленемъ духовнимъ своихъ смаь. В настое с

Вытычь мы должны помнить свое народное звание, то: что жы руссије и призваны встии сихвии своей души и обизаны ве тольно точнымъ исполненимъ закона, предпачертаний и воля савего Государи содъйствовать славъ и могуществу своего обтеч section, passonarchio, forespanchio in Thirtronchio eceso, the во вредъ ему действуеть, по и внесению въ зделиною грусскую жизнь лучшихъ качествъ русской души: беззавътную преданность церкви и ея уставамъ, любовь къ государю, привязанность къ родинь, почитание и уважение власти, приведение въ народную живнь дучшихъ сторонъ народнаго характера, нравовъ и обычаевъ, подъ вліяніемъ которыхъ воскреснуть здесь народныя преданія о племенномъ родствъ съ многомилліоннымъ русскимъ народомъ. Нужно помнить, что любимый нами покой, ради котораго нередко бываеть уклоненіе оть прямого долга, или же исполнение его формальное въ той мысли, что все обстонтъ благополучно, даетъ оружіе въ руки нашихъ недоброжелателей.

Но накъ всякая двятельность получаеть свою силу и отражается благотворными последствіями только тогда, ногда она поддерживается и развивается во взаимообщеніи самихъ двятелей,—то отъ всёхъ насъ требуется единеніе духа въ союзи мира. Рознь, недоверіе другь нъ другу, полупреврительное отношеніе, вражда и непріязнь—производять разъединеніе вмёсто соединенія, разрушеніе вмёсто созиданія. Правда, нужно уменье сохранять единодушіе при разнохарактерности лицъ, а особенно при разноверін; но темъ не менее оно должно быть нашею насущною потребностію. Наше единеніе духа должно основываться на христіанскомъ чувстве взаимнаго братства, на свётломъ сознаніи, что всё мы братья по плоти и крови, братья І. Христа, дети одного Отца Небеснаго. Только такое сближеніе и единеніе можеть быть плодотворно и успёшно въ борьбе съ нашимъ противникомъ.

Пусть же наждый разъ настоящій праздникъ нашъ будеть зовомъ къ намъ стоять на стражв своего служевіе въ чистотв

тристіанской истины и святости побужденій из діятельности. Пусть радость наша служить важдый разъ из укрівпленію насъ въ візрів и послушаніи св. церкви, из нацоминацію о томъ, както опасно уклоненіе отъ истины вседенской церкви, както опо ведеть из потеріз народнаго самосознанія, из розни и гибели. Помянухо дни древніе и поучихся, говорить псалмопівнець. И намъ подобное настоящему воспоминаніе о давноминувшихъ временахъ, дізлахъ людскихъ и участім промысла Болія въ этяхъ дізлахъ поучительно и спасительно. Аминь.

Прот. І. Котовичъ.

## **АПОЛОГЕТИЧЕСКІЯ ИЗСЛЪДОВАНІЯ \*.**

О данных в геологія, требующих привнанія временнаго начала нашей планеты.

Общій взглядь на образованіе земной кори.—Осадочния формація или слоистых каменния породы.—Возникновеніе ихь во времени и періоды ихь образованія.—
Силикатния каменния породы.—Возникновеніе ихь во времени.—Нептунистическая теорія образованія силиватнихь породь. — Мивніе о вічномъ круговоротів вы поді развитія земнаго нара. — Разбера этого мивнія. — Необходимость признанія праменнаго налала земной кори. — Разбера мивнія о безполечности рима развитія матеріальнаго міра. — Заключительния соображенія касательно минція о вічномъ существованія земли въ теперешнемъ ея состоянія.

Въ предшествующей главъ, при перечислени сталій развинія небесныхъ тыть, по Канто-Ландасовской теоріи, было оказано, что третью изъ атихъ сталій составляєть періодь образованія шлаковъ, во время котораго, вслъдствіе продолжавнивося охлажденія планетной массы, стала соринроваться трардея, не озданивнія планетной массы, стала соринроваться трардея, не озданивнія, каковы напр. кремнежислая глинистав земля, сланцевая спора и многія другія, начали постепенно кристальна образоваться и осаждаться на поверхности массы. Такимъ образомъ образовалась тонкая кора, которая стала все болье и болье утолщаться, потому что непосредственное вліяніе внутренняго жара быдо задерживаемо ею, отчего парообразныя соединенія, облегавшія планету въ видь необъятной атмосферы, начали въ жидкомъ видъ

Digitized by Google

<sup>\*</sup> См. февр., март., апр. и іюльск. кн. «Прав. Обозр.» за текущій годъ.

падать на нее. Земная кора, твердая, сжималась, вследствіе чего. а также отъ внутренняго жара, получала во многихъ мастахъ трещины, въ которыя проникала вода, образовавшаяся изъ паровъ, упавшихъ на землю въ жидкомъ виде То потрясаемая снизу внезапными толчками, то непрерывно и потому незамётно приподнимаемая, земная кора съ теченіемъ времени измінилась въ отношенін высоты своихъ твердыхъ частей къ поверхности моря; равнымъ образомъ изменялось и устройство морскаго дна. Вместе съ твиъ въ ней образовывались временныя или постоянным отверстія, черевь дочорыя чыходили и по м'юстамы бідо теперь выходять наружу массы расплавленных веществь. Выбрасываемыя изъ неизвъданныхъ нъдръ земли, эти массы текутъ вдоль горныхъ скатовъ, пока не изсякнетъ ихъ огненно-жидкій источникъ. Тогда лава отвердъваетъ подъ образовавшеюся изъ нея же самой корою. Такъ образуются вовые измещыя массы; искуу твит какъ болве мовиня жамениня породы, жель вличием пристей плутонических силь или отъ соприкосновенія съ новыми каменными образованіями, превращаются въ другія породы. Дайствіе воды обусловливаеть явленія инаго рода: отвердівніе растительных и MUBOTHLIX'S OCTATEORIA, ORRMONIBLIC ELOCUARLIXIA, MARCETROPHIKIA M PARTHEOTERED OCIATIONS IN MONTACHEPATH MONTO PROPERTIES NAMED. никъ порокъ, површине пластани изъ премисабно-панцирныхъ иноуворій и наносной землей, завлючающей въ себв окаменьлости первобытныхъ животныхъ. Наблюдение различныхъ видоновываеми, происходищих теперь въ составь и устройства немной норы, изучение разнообразно расположенныхъ, то согчутымъ и поднятыхъ, то опровинутыхъ или разорванныхъ ем слоовы, ведуга носредствомы самыхи простыхы аналогій кы сравненію настоящьго ся состойнія съ періодами давно протекшийи: Энив путемы имеляний наблюдатель проникаеть вы исполненную мивовшаго интереса и доставляющую данныя для чрезвычайно важных заключений область чеслогія 440).

**Изъ каменныхъ** породъ, составляющихъ земную кору, мы прежде всего обратимъ внимане на слоистых образования, которыя расположены въ мавъстномъ порядкъ и состоятъ изъ раз-

<sup>(</sup>вт) Гумбольдть. Космось. Опыть физическаго міроописанія. Пер. Н. Фродова. Часть І, стр. 111.



лечныхь, леженией одинь надъ пругимъ, илистовъ. По роду иль тіропеловеннія, так навывають осадочными торными породами. OTE HEXE OTEHUNOTOR HECACUCHER REDUCTION AND CHURCH CHACLER HE менныя породы, нановы напр. гранить, порокръ, сісийть и др. Оспасчения горини породы имвють поразительное схонство св образования, о ногорымь положительно невротно, что они вовчивых подъ/недою чутовъ слонотого отломенія растирренных і нак тычаваншины нь ней веществъ. Къ тапины осадочнымы формацінив францальных вы особонности (песчанных и ганиности слономы). образовани которыхъ еще теперь можно наблюкать. Главине прочессы, вазмощіє на это образованіе, суть выпатриваліе, размываніе, выдаленіе осадковъ. Состиви одопотыть нороды и ней ченным эт накъ рекомпы и др. органичение сстании чение «винетельствують о томь, что die образования поды водых. Ка обадочилив породань причисаного дрегивший игральный фбразованія, невостибным формація, оботавляющія ботвиню, чаечно пробужува: отвердания инвотивива организмова, наасты инот воріція жанонасугальный ословий бурый уголь, (яки зигимей, каменный угось и скуранкув. Оти намени: образовались, наме обликаченно приволусь, нев, торо навать белогь и чев чанописых стирищих морскить и других расчений. Если тивнельно воры ents inco, and temops indudant him a hisphethic cold obuginance фермациямы, и причисинемимь прічник породахи/ию попобрань понучнотоя ваключение, что вов отп'-вермаців, отво свыято вергпато апабраба (441) до самътв набавить спруройскить спробръз врз нивым во времени .. и постепенно дестиган настоящите : овосто состояния, таки что вы этоми отношения нушею различать две отокія обравованія: время осамовъ, наи первонамальнато отмо! менін, и проми отверубнін ман пинокої рокь превращенія. Така нами образование осадочных породь жого проможодить тольно посибловачельно, дучень отложения ооспавилить чись засчой на тотоной уже почев, то въ рику разминахъ, одинь надъ крутимъ лежищимъ пласторъ, инине, стеридно, должим быть восбиве древийе верхинки. Повтому, та сорышия жив серій пластовы конорая ленить надъ каной-либо другою. большею частие бы-

<sup>\*\*\*)</sup> Анавий (alluvium)—постиотонный нанось. Ота ието отличается дилоній (diswinm), или почонный макосы.



ваеть поздивишаго происхождения въ сравнение съ своей почвой. Въ отношения временной последовательности осадочныхъ совмалій нужно отичать четыре періода образованія: первичный, вторичный, третичный и четвертичный. Переичный періодь обинмаеть собою различныя присталлическіе сланцы, поторые обыновенно считають метамореными (преобразованными) продужтами накоторыхъ осадочныхъ формації, дагье группу сфрой Barku, Tart-ussidsemliü Hodexozriliü Horbeturkt, Violihiliü Hocчаникъ и наменный уголь. Главную составную часть въ группа сърой навви представляеть твердый сърый песчанивь, большею vactio be communin ce naccame parhectaro carna, cerebo распространенный въ Европа и других частих свата и часто паходимый въ огромныхъ массахъ. Верхирю или поздижищию сврую вакку, по англійскому графству Девонширъ (Devonchire), насывають обынновонно довонской осрманісй, а цажнюю ваккусмеурійской, но одной виглійской мистиссти, гри преще жили Силуры. Вторичний періода обиннасть собою глариних образомъ трівоскую, горовую и мъловую группы. Трівсовая группа соворжить въ собъ осрмацію праснаго несчаника, раковинный вавъстнявъ и вейперовую (кан пеструю мергелевую) сормацію. Вообще изноторые песчаники, известнякъ и глива суть пресбаммония соотавныя части вторичных формацій, которыя также новять наяваніе оленовихь горныхь нородь. Къ образованіямъ пропичного періода причисляются въ особанности молассы, которые реаквидотоя на изексивно виковъ. Обычновенно подъ отимъ названиемъ разумьются болье, или менье твердые песчавики, соотоящіє мат веримотаго кверце, преминстаго сланца и различныхъ другихъ минераловъ. Въ средней части Европы ревино слои третичных формацій соотелть въ особенности изъ прика, колчедена, мерголя (съ окаментлостями присной воды) в бураго угля, оредніс-премнущественно цев грубаго навестнява и несчаной крупно-эеринстой извести, а нижніе — изъ влины и енинстаго слания (съ сарнымъ воднеданомъ) въ переменну съ бурымъ углемъ. Наконецъ, четогртичний періодъ начинается волчоденными, песчалыми и глинцотими отложеніями, которыя извъстны подъ именемъ дилювіальных образованій и отчасти содержать въ себъ больше обдомки болье древнихъ формацій. Къ нимъ причисляются позднъйшія массы жолчедана и песла

(такъ-называемыя алмосіальныя образованія) и всв еще находящіяся въ процессь образованія формаціи. Еслибы осадочныя формаци не подвергались воздымающему и колеблющему живствію со стороны другихъ каменныхъ породъ, именно вристалинчески-сплошныхъ, которыя иногда называются эруптивными 140). то земная кора состояла бы изъ пластовъ, правильно расположенныхъ горизонтальными концентрическими рядами. Но часто эти ооривша представляются разнообразно искривленными или согнутыми, разорванными, а по мъстамъ пълые обложки пластовъ лежать надъ другими пластами въ обратномъ порядив. Объяснение всъкъ этихъ явленій можно нвити только въ опусканіяхъ и поднятіяхъ, всявдствіе которыхъ первоначально горизонтальные осадочные пласты быле приведены въ другое положение. Эдесь очевидно влінніе сням, которая дъйствовала снизу вверхъ. Въ чемъ же состояла эта сима? Выми-ли то въ сильной степени напряжения водяные пары, которымъ приписывается дъятельная роль и въ отношенъй топерешних вузканических явленій? Можно считать доказаннымъ, что один только эти пары не могли бы произвести указаннаго дъйствія. Напротивъ, вдёсь наше вниманіе должно быть обращено на другой классъ горныхъ породъ, именно на жристалмически-сплошныя или симикатныя 166) породы. Эти породы. составляющія очень значительную, даже, можеть-быть, больніую часть твердой земной массы, особенно горъ, состоять изъ различныхъ присталлическихъ минераловъ, между поторыми главнвише суть: полевой шпать, квариь, глиммерь, авгить или пироксенъ и роговая обманна. А эти минералы, въ свою очередь, состоять изъ соединеній кислорода съ различными металлами и веталюндами, въ особенности съ силиціемъ, алюминіемъ, желввомъ, кальціемъ, магневіей, каліемъ и натріемъ. Эти соединенія извъстны подъ названіемъ: кремнезёмъ (кремнистая кислота), глиновёмъ, известковая вемля, тальковая вемля, кали и натронъ, между которыми особенно преобладаеть въ качествъ составной части означенныхъ горныхъ породъ кремнеземъ и глиновемъ. Почти во всехъ кристаллическихъ силикатныхъ породахъ встрв-



<sup>&</sup>lt;sup>143</sup>) Т.-е. горинми породами изверженія. Ср. «Космось» Гумбольдта. Ч. І, перев. Фролова, стр. 170.

<sup>1448)</sup> Оть віюх—кремень, каменнай утесь, скала.

чассь. Одна изъ наиболье распространенных сидиканных немассь. Одна изъ наиболье распространенных сидиканных немассь. Одна изъ наиболье распространенных сидиканных немассь. Одна изъ наиболье распространенных сидиканных нерадь, гранить, представляеть собою приставлически вернистую
смысь изъ полеваго шпата, явария и глиммера; сіенить, но иренів полеваго шпата съ роговой обманкий; діорить есть сидов
изъ натристаго полеваго шпата, роговой обманки и кварца, отничнопцатся присталлически-зернистой или сланцевой структурой,
Другая принадлежанцая въ этому влассу, порода есть пресний
порокръ. Онъ состоить предмущественно изъ плотной, твердой
массы полеваго шпата съ кварцемъ, содержаний въ себърать, неласиръ, базальть и основить.

...Особенности въ расположения свликатныхъ родиняв перокъ, проруживающих осалочных формаци, от очевнымостью свирьтельствують о томъ, что эти породы наможе выдвичуты, были изъ глубины и въ теперешнемъ своемъ видь и сесполни существують не оть вічности. Разуміветоя, зувол вопрось касаетоя не простаншихъ перво-влементовъ веществе, не акомовъ, жаъ сдединенія поторыхъ произощим ближайнія составныя части равсматриваеных породъ, а той силы, которая всв ооздочныя и силиватныя ваменныя породы подняда въ вида горь. По плутонистическому взгляду, причина текого поднятія заключаєтся, въ реакціи огненно-жидкой внутренней массы на уже образовавщуюся, осрдочную ободочку земнаго шара, а также и въ обратной реакція, обусловленной давленісмъ свердой земной воры на огненно-жидкую, внутреннюю массу и заставлявшей последацию челниматься вверхъ, если она находила для себя выходь на поверхность земли чрезъ разсълным или другаго рода отваротів. При этомъ можно еще принимать во вниманіе водимые пары въечень сильной степени напряженія, развивавшіеся всякій разъ, вогда воды, пронивая чрезъ эти отверстия, достирала, областя подземняго огня и должна была обращаться въ газробразную оорму. Во всякомъ случав это обстоятельство могло имъть лишь второстепенное и случайное значеніе.

<sup>1</sup> По нептунистическому взгляду и силикатным породы вознивли подъ вліяніемъ дъйствія воды. Volger и нъкоторые другіе новъй-



пис. центунисты 144) влевиниь условівив возникиовенія кристиль ARRECHENS HODORS, H HAS HORBERTH BY DELL TOPS HORBERT TO DAD. пространеніе влеги. Тольно звоть сенторь можеть, по ихъ минию, производить переману на расположения веществь во внутремности земли. Средствомъ развижения и разложения веществы при этомъ считается менирчительно вода, пропитывающая вемлю N HOUROGRILLAG BCB. BELLICOTES. BC. COMPERCOROBERIC. N. BRANNOFER ствіе между собою. Если два жидности продинавоваю жимическаго состава или неодинавовой млетноски приходить въ соприкосновеніе между собою, то произходить, кака извастно двеженіе, которов продолжается до трхъ цоръ, пока объ жидкости химически не, соединятся между собою. Распространеніе влашмости обусловливаеть образование дристалловы изъ веществы нодвергинкоя ея вліянію. Сяла, съ каною разріженное въ воді твле пристаеть на твлу, уже отвердвашему, изображается вамы ведичания сила, накую только мы знаемъ вы природъ. По этому REFLERY, CHARRETHER HODORE HOUSQUIR HE HES OTBODY MAIN OFRCHIOS жидкой массы, но большею частію изв присталического превращенія осадочныхъ формацій, Спанколчыя ваменныя породи, извастныя подъ именемь первобытныхы горь, быми изкогданоч вообразованіями, въ сущности того же сомаго реда, кака и тен церещнія новообразованія, поторыя въ свою очередь впосладствін стануть такъ-называемыми нервобытными горами. Порфа женный зрадищемъ круговыхъ наменоній, представляющимом щим болъе тщательномъ научени вемнаго щара; на его высетихъ и въ, его глубциахъ, Volger, видить въ сотвояванной истерии земли цочти только одинь вачный пруговоровь, ваннов, возвращовись безконечное, повтореніе. Вся меторія ввини сиврается мазовияцаго созидація и візицаго резрушенія. Природа візнао умирасть и врано обновляется, міръ постоящие то принбаеть, то возрешдается. Съ точки эрвнія своей падюбленной идея с вруговоровів въ процессъ развитія земли ментуниствическая геологія овловаєтся. чтениоменю, что земья не, имеле вегоро-либо временнато

Volger, O. Erde und Ewigkeit. Die natürliche Geschichte der Erde als kreisender Entwicklungsgang im Gegensatze zur naturwidrigen Geologie der Bevolutionen und Katastrephen, 1867. — Fr. Mahr. Geschichte der Erder Finn-Geologie auf neuer Grundlage, 1866. S. 185 und folg.



HAVAJA, A BCCPJA COCTONIA NEB TROPJATO N MUZKATO, NOTH BB DASличныя времена делеко не въ одинаковыхъ отношенияхъ. Во всъ времена твордое поднималось неде своей жидеой оболечной, между тамъ напъ, съ другой отороны, некоторыи части твердой вемли опускались ниже уровня моря и покрывались водою. Постоямно одн'я изъ горъ разрушались и сносились, въ то время канъ, съ другой стороны, новыя горы медленно поднимались изъ глубины. Кандое разрушение давало толчекъ въ новообразованіямъ, а каждое новобразованіе впоследствіи становилось предметомъ разрушенія. Межно убъдиться только въ существованів вруговорота данныхъ ваществъ, а не въ необходимости начала этого пруговорота. Какъ мало мы знаемъ о началъ образованія земли, такъ же нако знасив мы и о началь органическаго міра. Volger считаеть возможныть, что и подъ силикатными каменными породами лежать пласты, которые подобны извъстнымъ намъ и содержать въ себв органическіе остатки. Даже вами упомянутыя нороды, быть-можеть, ибкогда сопержали въ еебъ окаменвлости животныхъ и растеній, остатни воторыхъ, однановъ, по причина громациыхъ переманъ, непытанныхъ этими горными породами въ течение менажаримыхъ неріодовъ времени, невозможно болье отпрыть. Очевидна лишь сивна формъ жизни, но не самой жизни. Прогрессивный ходь развитія земли и ел обиталелей можеть быть допущень, но лимь для отдельныхъ періодовъ времени, а не для всей его совонупности. Въ последвей заивчается лешь рычный круговороть.

Разсматриваемыя изивненія наміего ветнаго сферонда, комечно, обнаруживають измоторый пруговороть, однакожь не
въчное его существованіе, которее въ крайнемъ случав можеть
быть признано только намучанися. Утверждаемая нептунистами
въчность пруговорота не сетласна и съ принципами ихъ соботвенной теоріи; потому что, и по этой теоріи, всё слоистыя
горими массы посять на себъ леные признаки того, что онв
образовались слоями, канъ отложенія изъ воды. Онв. следовательно, возникли во времени, что не можеть быть мыслимо
безъ временнаго начала. Понятіе о безначальной въчности
не приложимо къ тому, относительно чего необходимо признать,
что оно возникло во времени или образовалось во времени. Это
имветь значеніе также и относительно кристаллически— сплош-



ныхъ каменныхъ породъ жин силикатныхъ горъ, которыя, по означенной теоріи, вознивли путемъ постепенной кристаллизація и медленно поднялись изъ нъдръ земли. Если въ обоихъ случаяхъ отвергать всякое начало, то обстоятельства, на которыхъ должно основываться образование упомянутых в горных породъ, оказываются лишенными всякаго значенія. Принятіе временнаго начала здёсь совершенно необходимо, если не хотять, чтобы пресловутый кружовороть вийсти съ тимъ, что въ немъ происходить, сведся просто въ нулю. Именно тв процессы, совонупность которыхъ обозначають названіемъ круговорота, требують для себя начала, т.-е причины, двиствіе которой въ отношенін круговорота должно было начаться во времени. Здівсь нельзя ссылаться на такъ называемый regressus in infinitum. Конечно, часто оказывается, что если действіе обратно влінеть на свою причину, эта причина въ свою очередь была действіемъ прежней причины и такъ далве. Но вивсто: "и такъ цалве" нельзя въ этомъ случав сказать, какъ обыжновенно двлають: ли такъ далъе въ безнонечность". Этими словами выражается не сакть опыта, а поспъшное обобщение. При этомъ не принимають вы разсчеть того, что тоть рядь, который считають за безконечный, самъ состоять изъ однихъ только обусловленныхъ членовъ. Каждый членъ его мыслится, какъ обусловленный предшествующимъ членомъ. Если такъ продолжается въ безнонечность, то всв члены сразу теряются въ пустой безконечности, т.-е. они совствиъ не могутъ быть мыслимы, какъ дъйотвительно существующіе, такъ какъ каждый изъ вихъ обусловленъ предшествующимъ, а этотъ въ свою очередь предполагаетъ никогда неисчерпываемое, безнонечно-великое, множество другихъ членовъ, такъ что адъсь почезаеть даже возможность двятельности. Только при предположении дъйствительного начала или перваго члена можно безъ противорачія приписывать реальное существованіе мыслимому ряду событій. Конечно, не стоить нивакого труда представлять себе въ ряду событій каждый следующій члень, кань обусловленный предшествующимь членомъ. При этомъ легко вирадывается идея указаннаго гедressus in infinitum, какъ своро увидять, что нъ наявдому члену мыслимаго ряда легко привязывается предпествующій члеть въ

качествъ его условія, что и ведеть къ поспъшному заключенію: "и такъ далье до безконечности". Несостоятельныя индукціи дають этому regressus призрачную видимость истины. Заключающееся въ немъ противорьчіе ускользаеть отъ вниманія, такъ какъ обыкновенно не дають себъ труда безконечность ряда поставить въ какое-нибудь ясное отношеніе въ понятію причинности. Темное прошлое, въ которомъ теряются члены отдъльныхъ эмпирически данныхъ рядовъ событій, также болье благопріятствуєть повтическому паренію, чъмъ ясности и отчетливости мысли.

Если въ отношенім изміненій, какимъ подвергается земля, и допустить некоторый вруговороть, то все-таки необходимо утверждать действительное его начало во времени, хотя это начало и представляется лежащимъ въ столь туманной дали. Разъ начавшись, пруговороть этоть можеть продолжаться и во всю въчность. Высказываемое многда положеніе: "что разъ возникло, то должно и опять некогда исчезнуть", хотя и считается имеющимъ всеобщее значение, несомивнию заключаеть въ себъ, однакожъ, заблужденіе, коренищееся въ томъ наблюденіи, что очень многое, имъющее начало, имветь и конець. Разумвется возможно, даже въроятно, что земля, какъ членъ большаго цълаго, всявдствіе различныхъ соединеній действій и противодействій, претерпить наконець совершенное изминение своихъ теперешнихъ отношеній. Здісь въ особенности обращаеть на себя винменіе взглядъ, по которому солице постепенно, хотя очень медденно, охладветь и оцененеть. Если этоть взглядь верень, то солнце и земля, естественно, не могли отъ въчности находиться въ своемъ теперешнемъ состоянии. Безъ сомивния, солице не могло отъ въчности быгь огненно-жидкой или газообразной массой. Правда, ваключеніе, что все преходящее должно имъть временное начало, равно нельзя признать имъющимъ всеобщее значеніе. Такъ, нъкоторые элементы могуть быть отъ въчности т.-е. безъ временнаго начала, связаны между собою, и однакожъ всябдствіе столкновенія съ другими элементами могуть быть оторваны другь оть друга. Следовательно, соединение этихъ элементовъ нужно признать преходящимъ, хотя и безначальнымъ. Въ нъкоторыхъ отдельныхъ случаяхъ упомянутое заключеніе, конечно, бываетъ върно.

Mатематить и онящив Clausius въ своемъ сочинении "О второмъ гларномъ положение механической теоріи теплоты (148) съ точки врвнія этой прочно обосмованной теперь теорік указаль на то, что часто высказываемый взглядь, по которому общее состояние вселенной должно быть признаваемо неизмъннымъ и находящимся въ въчномъ пруговороть, самымъ яснымъ образомъ опровергается вторымъ главнымъ положениемъ означенной теорін 146). Говорять, что между тімь какь въ одномъ мість и въ одно время происходять измененія въ накомъ-либо опредеденномъ смыслв, въ другихъ мъстахъ и въ другія времена происходять измъненія въ противоположномъ смысль, такъ что одни и ть же состоянія постоянно возвращаются, и въ целомъ состояніе міра остается неививнимъ. Но по второму главному положенію механической теоріи теплоты, для вежкь безконечно размообразныхъ, происходящихъ въ мірв, изміненій имветь значеніе общее правило, что противоположныя по своему смыслу нин направлению превращения происходять не въ одинаковой мврв, но что различе между ними всегда можеть имвть мвсто только въ одномъ опредвленномъ смысле, именно въ томъ, что положительныя превращенія преобладають надъ отрицательными. Поэтому, состояние міра постепенно должно болве и болве измъняться въ одномъ извъстномъ смыслъ. Именно, живая сила, воторая дана въ существующихъ движеніяхъ міровыхъ тель, постепенно болье и болье превращается въ теплоту. Сама теплота постоянно стремится отъ болве теплыхъ твлъ перейти въ болве холодиымъ и такимъ образомъ уравнять существующія разницы въ температуръ; поэтому, она постепенно будеть достигать все болве и болве равномврнаго распредвленія, равно накъ должно наступить извъстное равновъсіе между существующей въ эниръ лучистой теплотой и теплотой, находящейся въ твлахв. Съ теченіемъ времени, міръ приблизится въ нівкоторому предвавному состоянію, и тогда устранится поводъ нь дальнейшимъ измененіямъ. Когда это состояніе наконецъ будеть достигнуто, то болье не будеть происходить никакихъ дельныйшихъ

<sup>(44)</sup> Clausius. Ueber den zweiten Hauptsatz der mechanischen Warmetheorie. Ein Vortrag. 1867.

<sup>446)</sup> Алгебранческая сумма превращеній равна нулю.

измъненій: міръ будеть находиться въ состояніи мертваго опъпентиня и покоя. По мятнію Clasius'а, здъсь мы имъемъ ділосъ закономъ природы, изъ котораго съ достовърностью можнозаключить, что въ мірт не все круговороть, но что онъ постепенно болте и болте измъняеть свое состояніе въ одномъ извъстномъ смысль и такимъ образомъ стремится къ одному предёльному состоянію.

По нептунистическому взгляду, какъ сказано было выше, силикатныя породы большею частію возникли изъ кристаллическаго превращенія осадочных образованій. Въ процессъ своегоразрушенія сами эти породы доставляють въ свою очередь матеріаль для новыхъ осадочныхъ образованій, а съ тамъ вивств и средства для возникновенія новыхъ силиватныхъ породъ. Но при такомъ взглядв недопустимо было бы предположение, чтовсв силиватныя породы искони произошли изъ превращенія осапочныхъ образованій, и наобороть, всь осадочныя обравованія искони произошли путемъ разрушенія силикачныхъ породь. Этопредположение оба власса каменныхъ породъ поставило бы вътакое отношение взаимной зависимости, что оба они въ отношенія вознивновенія въ одно и тоже время взаимно предподагаются одинъ другимъ, такъ что ни одинъ изъ него могь бы существовать прежде другаго, и одъдовательно, ниодинъ не могъ вообще возникнуть изъ другого кажимъ-нибудь образомъ. Нельныя следствія такого предположенія, которыя легко обобщить и поставить въ связь съ мыслію о въчномъ круговоротъ всъхъ вещей, ясно указываеть на двиствительное начало образованія земли. Конечно, означенное предположеніе не заключается прямо въ нептунистической теоріи, хотя некоторые ея приверженцы обывновенно много говорять о въчномъкруговоротв вещей.

Если всъ наменныя породы, изъ которыхъ соотоитъ твердая земная оболочка, извъстнымъ образомъ когда-либо военикли, то, безъ сомнънія, и происходившіе съ ними процессы, и вмъстъ съ ними и самая кора земная имъла временное начало. Это должна признать и новъйшая нептунистическая геологія, такъ какъ всъ процессы, которыми она старается объяснить образованіе земной коры, имъютъ смыслъ и значеніе лишь при допущеніи временнаго ихъ начала. Только при этомъ предположеніи

ома можеть говорить обы ногорій земли; она подорвала бы сама -собя, еслибы совершение стала отрицать временное начало означениях процессовъ. Всли геологи-нептуппсты, въ вачествъ общаго результата своихъ изследованій, высказывають положеніе, что вов каменныя породы еще и въ настоящее время наженител въ процесов образования 147), то мы можемъ безъ кочебанія принять его; но нельзя согласиться съ другимъ ихъ ноложениемъ, что все наменныя породы во все времена существовали одновременно и всегда находились въ процессв обравованія за , если подъ выраженіями: "во всв времена" и "всегда" разумъется въчность въ собствениомъ смыслъ слова, потому что въ таковъ случав тотчасъ возвратились бы всв тв нельчимя сивротвія, на поторыя выше было указано. Последнее изъ прим упоминутым положений есть поспышное обобщение, а не результать строгой индупци на основание данныхъ фактовъ. Монечно, прежиня геологія заблуждалась, предполагая для каждой -вормаціи особый періодъ времени и отрицая большею частію возвращение или повторение извъстныхъ формацій. Но не менже ошибочно и противоположное мавніе, что всь формаціи во всь времена существовали одновременно. Трудно возражать противъ утвержденія, что естествознаніе мало или почти ничего достовърнаго не можеть сказать о действительномъ началь вселенной и въ частности нашей планеты. Но изъ того, что всв каменныя породы на земле еще теперь одновременно находятся въ процессв образования, что можно принять, навъ твердо обоснованный научный выводь, никомив образомы не следуеть, что и всегда такъ быле, а что земля въ настоящемъ своемъ видъ существуеть безъ начала, или отъ въчности.

Наноторые геолеги, хотя и не стоять на указанной нептринстической точки эрвнін, все-таки безь колебанія допускають гедгезвив ін інfinitum. Такъ, Бернгардть Котта (В. Cotta), повидимому, питаюткій убъщеніе, что ната планета во времени образовалась по опредвленными законами изъ нівкотораго начальнаго состоянія, рядь развитія матеріи считаєть, однакоми, ябеслютно безконачными, поэтому остается невозможными уз-



<sup>147)</sup> Mohr. Geològie. S. 459.

<sup>148)</sup> Ibidem.

нать или даже только мыслить действительное измаю вещей. Нужно гдв-нибудь произвольно остановиться мыслію въ бевионечномъ рядв процессовъ, чтобы начиная съ этого пункта проследить развитіе матеріи до настоящаго ея состоянія 149). Но
противъ такого взгляда опять должно замітить, что хотя, разумівется, очень трудно, даже можеть быть невозможно достовірно
узнать о действительномъ началі существующаго міра, не что
необходимо все-же предполагать действительное его начало, если
понятіе о рядв развитія вообще должно быть удержано, а не
оставлено, какъ совершенно невозможное, по причині замлючающихся въ немъ противорічній 150).

Если теперь мы представимъ себъ разнообразныя измъненія, какимъ подверженъ земной шаръ, то въчное существование его въ теперешнемъ его состояніи оказывается мыслимымъ только подъ условіемъ предположенія о въчномъ пруговороть. Между твиъ какъ въ одномъ мъсть земди происходять измъненія въ одномъ опредвленномъ смыслъ, въдругихъ мъстахъ должны преисходить изминенія въ противоположномъ смыслю, такъ что одни и теже состоянія постоянно возвращаются, и такимъ образомъ въ цъломъ состояніе міра остается непам'вништь. Но не всв изміненія, которыя здісь имінотся въ виду, находятся въ такомъ круговороть. Мысль о томъ, что міръ можеть вачно существовать одинаковымъ образомъ, пытались утвердить на первомъ основоположеніи механической теоріи теплоты, которое въ бодве общирномъ смыслв называють закономъ сохраненія живой силы или энергіи. По этому закону, одна накан-либо форма силы или энергіи можеть превращаться въ другія формы энергіи, но въ количествъ энергіи при этомъ никогда ничего не теряетъ. Вся существующая въ мірѣ энергія точно такъ же постоянна, накъ и вся насса существующей въ міръ натерія. Но это, несомивнио, вврное положение вовсе не служить подтверждениемъ ввгияда, по которому общее состояніе вседенной признается -неизмъннымъ и подверженнымъ дешь въчному круговороту. Напротивъ, изъ втораго основонодоженія механической теоріи те--плоты, которое Clausius называеть закономъ эквивалентности

<sup>160)</sup> Cornelius. Ueber die Enstehung der Welt. S. 48 und folg.



<sup>149)</sup> B. Cotta. Geologie der Gegenwart. S. 220.

превращенія, вытекаєть заключеніе, что въ мірѣ не все — круговороть, но что его состояніе все болѣе и болѣе измѣняется, и такимъ образомъ, въ теченіе неизмѣримаго періода времени, онъ достигнеть нѣкотораго предѣльнаго состоянія. Но положимъ даже, что существуеть такого рода круговороть, вслѣдствіе котораго состояніе міра и въ частности земной планеты въ цѣломъ остается вообще неизмѣннымъ; все-таки и въ такомъ случав, въ отношеніи качества производящихъ этоть круговороть причинъ, онъ не можеть быть мыслимъ, какъ существующій отъ вѣчности 161). Разсмотрѣнныя нами данныя геологія свидътельствують о томъ, что образованіе земнаго шара началось во времени, подобно тому, какъ изложенныя въ предшествующихъ двухъ главахъ астрономическія данныя требують признанія начала во времени и всей солнечной системы.

Архимандрить Борисъ.



<sup>&</sup>lt;sup>151</sup>) Op. cit., S. 119—120.

## МАТЕРІАЛЫ

для віографіи основателя алтайской миссіи архимандрита макарія \*.

О. Макарій убхаль изъ миссін 4 іюля 1844 года "къ истинному горю всвяв, знавшихъ его въ просвещенномъ имъ краю. Прощаніе его съ Алтаемъ весьма трогательно описано Архипомъ Абрамовичемъ Орловымъ, его спутникомъ". Вотъ все, что мы знаемъ отъ о. Вербицкаго объ отъйзди о. Макарія. Съ описаніемъ этимъ намъ познакомиться не удалось, а самъ А. А. Ордовъ быль тоже личность недюжинная: онъ попаль въ солдаты, дослужился до унтеръ-офицера, имвлъ знакъ военнаго ордена (св. Георгія). Выйдя въ отставку, онъ пошель служить въ миссію въ о. Манарію, съ которымъ потомъ никогда и не разставался. Въ миссіи онъ пълъ на клиросъ, училъ дътей грамотъ и пекъ кавбы, сопутствовать о. Макарію въ Болховскую Оптину пустынь, гдв приняль постриженіе, поставлень іеромонахомъ съ именемъ Артемія, потомъ послъ смерти о. Макарія іеросхимонахомъ Макаріемъ. Скончался и похороненъ въ той же пустынв.

14 іюля уже съ пути пишеть о. Макарій изъ Бійска: "Туча печали висить надо мною, но Господь Богь съ нами, заступникъ нашъ Богь и Отецъ Господа нашего Іисуса Христа. Онъ и намъ всёмъ Отецъ во Христё Іисусъ. Не престанемъ же предавать Ему сами себя и другь друга и всю жизнь нашу"... Разставаясь съ миссіей, о. Макарій думаль найти утёшеніе въ Іе-

<sup>\*</sup> См. май-іюнь и іюльск. кн. «Прав. Об.» за текущій годъ.

русалима, а его отправили управлять монастыремъ и монаками, и конечно съ такими же "разнохарантерными," какъ въ Коотронь, кака и вездь,-Затвив не песемь о. Макарія съ пути его на Москву, ни свъдъній о его путешествін нать. Мы знасив только, что по прівзда въ Москву онъ оогановился у вигрополита Филарета на Троицеонъ подворью, где намъ приплось на-BENETE OFO; WE STORY BROMORN COTHOCHTON R HALLO MURGO SHE--номотво съ о. Макеріемъ, 14 сентября, день жрамоваго праздника въ Алекевевскомъ давачьемъ монастыръ, который везадолго до того быль переведень (по случаю построенія храна Спасителя) отъ Пречистеменихъ воротъ въ Пресисе село из меркви Воздвиженія Креста мевотворящага. Дель этоть сбирались отправлновать въ устроивавшейся на новомъ мъоте обители особенно тормественно. Митрополить объщаль самь служить литургію и въ числу назначенных въ сослуженію съ нашь упоминали и архинаждрита Макарія, прибывшаго недавно съ Алтая. Живя въ то время недалеко отъ Красиато села, въ Измецкой слободь, я отправился въ Аленствений монастырь тъ объдни: Архимандритъ Манарій приковань мое вниманіс. Набольшыго росту, пепредставительный, ивсполько сутумованый, оъ съдоватей борежей, онъ сначала не привлекаль особеннаго вниманія, но разъ вглядавнию въ него и особенно въ его умные и выразительные гивра, какъ-то невольно прикоделось слёнить за намь. Онъ заметно выпелянся и онромностью и вивотв отсутстваемъ всикаго педобострастія передъ митрополитомъ, и простотой и безъискусственностью обращения во время олужения и особенно кроткимъ и приятнымъ выражениемъ чертахь има. Вь глазахь его светнюсь испреннее, благоговъйное настроеніе души. Глядя на мего, кавъ-то поневоле приходили на мысль свитые отцы первыхъ вътовъ христівнства, поневожь думалось, что именно такъ готовились оши вы святому Таянству, которое Божественный Учитель запоэндаль творать въ Его воспоминаніе. Когра объдня кончилась ч митрополить обратился нь народу съ благословениямь, я увядвиь въ растворенныя царскія двери, что въ углу алтари однив нов і ородівновов съ усмещной понавываль пругому номатий и полинялый, монемескій клобуна, и что вещедній затамь въ алгарь архимандрить Макарій, снява разу, надвла этотр самый

наобукъ. Дистарионія тольно что снятаго богатаго облаченія съ убогой монашеской рисой, въ которой представь врхимандрить, бросалась въ глаза. По окончанін службы мигронолить Филареть и архимандрить Макарій направились въ велю настоятельницы. Въ гостинной настоятельницы мив приплось сидъть рядомъ съ о. архимандритомъ Макаріюмъ, и мы разговоридись. Предметомъ разговора были христіанскія миссін въ разныкъ странахъ и между прочимъ распространеніе англійскимъ библейскимъ обществомъ Баблія и въ русскомъ переводъ. Повойный митропелить Филареть не любиль долго засиживаться. Скущавъ кусочевъ пирога и вышивъ чашку чаю, онъ собранся домой и, благословивъ игуменью и вовхъ насъ, гостей ея, направился въ выходу. За нинъ дожернъ былъ последовать и врхимандрить Макарій, котораго митрополить привень нь своей кареть. Запитересованный виронию свидьніями объ англійскомъ библейскомъ обществи, или чимъ-либо другимъ, не знаю, только о архимандрить, прощаясь со мной, пригласнав меня посетить его и прибавиль, что въ Москве онъ пробудеть недолго. Все, что я слыхаль о неиз прежде, такъ говорило въ его польку, да и самъ онъ лично такъ замитере--совать женя, что я поснёшить воснользоваться его приглашенісмъ, и на другой же день отправился из исиу. О. Макарій занималь комнату радомъ съ митрополичьей столовой. Послъ обычнаго привътствія, усадивъ меня подть себя за отомъ, заваленный рукописями и книгами, о. Макарій подаль англійскій переводь Библів и попросиль передать по-русеки, канъ можно блике из английскому тексту, первую разву изъ книги Іова. Хота это быдо нъсколько ех abrupto, но я счель долгомъ безпревословно исполнять его желаніе. По окончаніи 1-й главы онъ даль инв ораннузскій и затымь намецкій тексты, прося продолжеть читель и передавать для сличения ту же гизву по-руссии. Самь .о. Макарій между темъ все время следиль по исписанной же-русски тетреки, провирия съ сврейскимъ текстомъ, справляясь по временями съ равличными комментарівми и выснавывая при томъ неръно замичанія: какой по его мивнію перевокъ опазывался ближе из еврейскому. Когда онь, прекративь наконець это запятіе, поблагодариль меня за седійствіе, то, само собой правумается, мна захоталось узнать пашь этого, тамъ

болье, что во время этих земятій, ногда о. Макарій рымся въ воиментаріяхъ, инв представлялся вопросъ: въ чему все это? Библін переводилась на руссній языка, издавалась Виблейскимъ Обществомъ, чтеніе ея на русскомъ язынь сочтено вреднымъ и все, что было издано и оставалось нерозданнымъ, подверглось запрещенію и даже сожженію въ нѣснолькихъ тысячахъ экземпляровъ на кирпичныхъ заводахъ. Пощажены были только псалтирь и Новый Заветь, да и то потому, что все издание ихъ было почти раскуплено, а новое къ печати не допускалось. Переводъ Баблін является вновь и гдё же? Въ покояхъ митрополита Филарета, который, правда, быль самымъ ревностнымъ дъятелемъ Библейского Общества и сторонникомъ перевода Библін на русскій языкъ. Но Виблейское Общество было, какъ навъстно, по проискамъ и интригамъ Аракчеева и его пособиивовъ Шишнова, Магницкаго, Кинина, архии. Фотія и по податливости престарвааго митрополита Серафима, закрыто; а самъ мигроподить Филареть должень быль вынесть много огорченій и непрінтностей по случаю перевода Библік изв'ястнымъ Павскимъ. Кромъ того въ Москвъ ходиль слухъ, что митрополитъ Филареть въ опаль, и не будеть больше присутствовать лично въ св. Синодъ именно за то, что настанваль на мысли о необходимости перевода Библін на понитный народу языкъ. Можетъ быть о. Макарій угодаль мою мысль, а можеть-быть и самъ счель нужнымь выяснить цель своихъ занятій, только онъ, предупредивъ мой вопросъ, сказаль, что онъ перевель Библію съ еврейскаго на русскій языкь и занимается просмотромъ своего перевода оъ тъмъ, чтобъ издать свой переводъ при первой возможности: Заявивъ ему мое сомивніе въ этой возможности, но прайней морь обычнымъ путемъ, после исторіи съ переводомъ Павскато, я прибавиль, что изданіе его перевода возножно только развів за границей. О. Макарій взглинуль на меня наиз-то особенно пристально, но ничего не сказаль поповоду втого, а только попросиль меня навъщать его въ свободныя минуты и продолжать помогать ему въ сличени некоторыхъ мъсть изъ кингь Св. Писанія. Увлеченный врайне симпатичною личностью о. Макарія и чувствомъ уваженія къ капитальному труду, въ который онъ такъ-сказать влагаль свою душу, изучая основательно до малейшихъ подробностей все что

касалось сущности предмета, --- я не смель возможнымь увложеться оть той ничтожной доли содыйствія, которая оть меня требовалась, да и свободнаго времени въ мосмъ распоряжении было достаточно. Еромв сого въ нервые дин нашего знакемства случилось еще такое обстоятельство, которое могло разогрошть и даже вовсе порвать наши отношенія, но вмасто того благодаря последовавшимъ затемъ объясненіямъ еще больше привасило меня къ нему. О. Макарій быль разъ очень озедененъ одинив изреченісмъ, надъ доторымъ бдагодаря ветретивнемуся гебраному пришлось ему посидеть и потрудиться довольно долго въ справкахъ съ јексиномами, комментаріями и проч. Изреченіе это въ переводе на разные языки передано же одинаново, такъ что и смысль являдоя не однив и тоть же, Время въ справижь ушио незаметно и мы засиделись до того, что авился наконень съ докладомъ объ объда ненамънный famulus о, Макарін, А. А. Орловъ. Всявдъ за приходомъ Орлова нослышались чън-то шаги въ столовой. То быль митрополить, и я посивния уделиться, получивъ приглащение привхать на следующий дель. На другой день я застадь о. Макарія въ прайме мрачномь, вовсе сму несвойственномъ настроеніндуха. Припомнивъ, что "не въ пору гость хуже татарина", я предложиль о. Макарію избрать мугой день для занятій, но отъ удержаль цени. Взявъ меня за руку, онъ пристально поглядваъ мив въ глаза, точно старвясь допытаться чего-то. Потомъ видимо колеблясь и вакъ-то неръшительно, сняль съ себя наперствый вресть, подаль инв его и сказаль канив-то сдавленнымь голосомь, кротко. точно прося у меня заранве прощенія; "понвичате его н покланитесь, что вы не принадлежите дъ третьему отвлению". Легко себв представить, какъ такая неожиданная выходка могна сразить и взводновать мододаго человака, воопитаннаго въ дворянскихъ традиціяхъ и кончившаго курсь въ московскомъ университеть, да еще, въ эпоху сороковыхъ годовъ. Одпедомленный, озедаченный, огорченный до глубины души, я уже готовъ быль на разкій отвать; но къ счастію скоро сообразня, что о. Макарій пользуется гостепріниствомъ митрополята Филарета, который, потердавь за переводь Библін на русскій языка, могь отнестись недоварчиво въ лицу, привлеченному о. Макаріемъ въ участію въ такомъ же переводь, --къ лицу вдобавокъ еще нало

навъстному самому о. Манарію. "У страха глаза велини", подумаль я и, овледвев собой, съ возможнымъ въ ту минуту хладнопровісмъ, сказаль о. Макарію, что у меня съ третьинъ отдъленість выть вычего общаго, и что хоти и въ удостовиреніе этого и готовъ исполнить требование о. Манарія, но прошу его предварительно уяснить, наснолько это требование согласно съ достоинствомъ, съ высотой того святаго деля, которому онъ посвящаеть свою даятельность. Венвъ со стола Евангеліе, и указалъ на 84 - 87 ст. гл. V Мате. О. Макерій смутился окончательно и поспъшиль надать кресть опять на себя. Глаза его отали влажны, онъ протянуль ко мив руки и горячо обняль меня. Выходка о. Макарія не согласовалась съ его проткимъ. довърчивымъ. и любвеобильнымъ карактеромъ и очевидно была: навъяна виу наканунъ за объдомъ митрополитомъ, который туть только, узнавъ о нашихъ занятіяхъ, въроятно даль почувствовать о. Манарію его опрометчивость и неосторожность въ отношеніямь из молодому человьку, съ которымъ едва только успыль повнакомиться. Нътъ худа безъ добра. Когда мы оба успокоились после равно для обоихъ насъ тяжелой минуты и устлись было за обычное дело, о. Макарій, сознавая вину свою и желая высказать инв свое полное доввріе и расположеніе, разсказаль мив подробно всю исторію, вов обстоятельства, сопряженныя съ его переводомъ Бибдіи. Все это теперь болве пли менве стало ивевстно и повторять излишне; но тогда возбуждало не только вниманіе, но и удивленіе. Какъ? Какой-нибудь простой монахъ, хотя бы и архимандрить, осменивается писать посланіе въ Государю, да еще въ такому, наковъ быль императоръ Николай, и, доказывая необходимость изданія Библіи на языкъ попятномъ для всехъ, указывать на разныя бедствія, какъ на кару за лишеніе народа слова Виблія? Ходили и слухи о томъ въ общеотвъ, но смутные, неопредъленные, да и передавались почти шопотомъ и съ ивкоторой осторожностью. Въ тоже время сообщиль онъ мив о томъ, что онъ быль приглашень къ митрополиту Серафии у для увъщаній, - о чемъ мы уже упомянули въ своемъ мъсть, -- и что онъ видить особое указаніе Промысла Божія неуклонно продолжать переводъ Библін въ томъ обстоятельстве, что во время вреста при томскомъ архісрейскомъ домъ для выполненія столь пріятной для него эпитимій онъ имъль

въ своемъ распоряжении и превосходную библютеку, гдв неожиданно нашелъ вов необхедимыя для перевода Библіи средства и пособія. Когда я вторично высказаль о. Макарію мысль, что послв всего этого не остается ничего больше, какъ получивъ разръшение на предполагавшуюся имъ полодку въ Іерусалимъ, напечатать русскую Библію за-границей, --что дегже осуществить съ помощію Англійскаго Библейскаго Общества, которое за неимвніемъ корошаго перевода русскаго довольствуется напаніемъ плохаго, хотя на заглавномъ листь и печатаетъ, что наданіе сдедано съ точнаго изданія Россійскаго Библейскаго Общества, о. Макарій удыбнудся; но смодчадь и замітиль только, что вообще о занатіяхъ нашихъ не следуеть говорить постороннимъ. Въ тотъ же день, когда по превращения занятій зашла рвчь о модитев, онъ подариль мив внигу о "Модитев", изданную въ Одессв въ 1843 г., и сдвваль собственноручно надпись: "достопочтеннъйшему о Господъ I. X. брату (имя, отечество и оамилія) въ знавъ искренняго почтенія и преданности. А. Маварій. 1844 г. сент. 19 дня". Получаль я оть него и после вниги духовнаго содержанія: его "Лепту", "Пъснь о преподобномъ Алексів человівь Божіемь", которыя онь и распаваль своимь тихимъ голосомъ въ нашемъ домъ, аккомианируя себъ на фортепіано, другія вниги на францувскомъ языкі, подаренныя миж по случаю разговора о "Leben Iesu" III грауса, но ни одна изъ нихъ не была такъ дорога мив, какъ помянутая брошюра "о молитев ", которую я получиль впервые после случившагося перваго и единственнаго впрочемъ недоразуманія между нами. Съ той поры я быль осчастливлень его постояннымъ расположеніемъ, да и мнительности осторожнаго митрополита Филарета быль положень конець; мнв случалось и объдать у него, чтобъ не прерывать занятія съ о. Макаріемъ и даже ночевать у о. Макарія, когда приходилось засиживать далено за полночь. Теперь обратимся въ образу жизни о. Макарія въ Болховской Оптиной пустывв.

По прівада въ Болковъ и вступленіи въ новую должность свою, настоятель Оптина монастыря о. Макарій не повинуль своей апостольской даятельности, и виасто того чтобы воспользоваться отдыхомъ,—на что посла тринадцатилатнихъ апостольскихъ трудовъ и подвиговъ онъ нивлъ и право,—онъ примялся,



и съ жаромъ ему всегда присущимъ, снова за проповъдь. Да и накъ съ своимъ пылкимъ и энергичнымъ характеромъ могъ онъ устранить себя, котя на время, отъ святало дъла, которому столько лътъ посвящалъ себя, котда немедленно по прівздъ въ монастырь оправдалось митніе о. Мажарія, не разъ имъ высказанное, именно, что православные нуждаются въ проповъди не меньше язычниковъ, магометанъ и евреевъ. Ту же мысль изложить ему впослъдствіи и митрополить Филаретъ: "съ удовольствіомъ слышу, что вы въ миръ съ настоящимъ мъстопребываніемъ. Посему падъюсь, что оно будетъ и полезно. Не излишне бытъ миссіонеромъ и среди православныхъ. Отъ пославшаго благовъствовать миръ и спасеніе, благословеніе и миръ вамъ дв умножится".

Какъ только узнали о прівздв новаго архимандрита, градскій голова съ служившими въ ратушв пошли по обывновенію поздравить новопрівзжаго и принять его благословеніє; причемъ, какъ водится, принесли съ собой сахару и чаю вивсто кліба и соли. О. Макарій приняль, ихъ конечно ласково, всіхъ посадиль, поговориль сначала о городі, о своей дорогі; а потомъ обратился къ градскому головів съ вопросомъ.

Мы позволямъ себъ привесть весьма характерную сцену, записанную о. Остромысленскимъ со словъ ея свидътеля, Болковскаго купца Попова и напечатанную въ январской книжкъ "Странника" 1860 г.

— "Что жъ, у васъ въ Болховъ всъ православные знаютъ Сумволъ въры"?

Голова молчить.

— "Онъ опять погромче спрашиваеть: "знають ли у васъ Сумволь въры?"

А градскій голова нашъ, признаться, человъвъ простой, неученый, какъ и мы всъ гръшные. Онъ не понять что такое Сумволь въры и спросиль: "что жо это, батюшка? Върую, что ли "?

- "Да, да. Върую въ единато Бога... или не слыхалъ словъ: Стмволь върш"?
- "Гдв намъ грвшнымъ слышать? Покойный мой родитель отдаль меня къ дьячку и заплатилъ ему за выучку два съ полтиной. Воть и вся моя наука"!
  - "Ну, да знаешь и самъ-то: *Впрую?*



- "Втрую не прочитаю, а Вотчу знаю".
- Karyo Bomuy?

Какъ вскочить нашъ архимандрить съ дивана!— "Какую, говорить, Вомчу? Что за Вотча? — Боже мой! силеснуль онъ рувами, — до чего мы дожили! Градскій голова не знасть ни сумвола, ни молитвы Господней"! — Да какъ началь насъ учить, началь толковать. Мы стоили какъ вкопанные и не знали, что скавать. — "Нёть, говорить, православные! У меня чтобъ всё вы знали сумволь и молитву. Прошу объявить объ этомъ всёмъ вашимъ гражданамъ. Пусть и сами приходять и дётей но мнё присылають. Буду самъ учить васъ".

"Такъ насъ батюшка озадачилъ, продолжаетъ Поповъ, что мы не знали какъ подать ему свои гостинцы. Стоять они въ залѣ въ уголку, а мы и ни гу-гу про нихъ. Только ужь какъ стали выходить всѣ, такъ я остановился подлѣ кулечка и, указывая на него, говорю: "ваше высокопреподобіє! Простите насъгрѣшныхъ: у насъ такой ужь обычай — приносить клѣбъ-соль новопрівзжему своему архимандриту".

. — "Спасибо, говорить, спасибо за усердіе. Возьми, отнеси это монахамъ, они скупають за ваше здоровье".

"Такъ и ушли мы, продолжаеть Поповъ, отъ него въ большомъ раздумьъ о своемъ невъжествъ".

На вопросъ о. Остромысленскаго: "послушались ли отда архимандрита? Объявили ли жителямъ его желаніе"? Поповъ отвъчаль: "кавъ же, батючика! Посмотрите-ка, что теперь у насъ въ монастырф! Въ немъ отъ утра до вечера толиится народъ: тотъ за совътомъ, тотъ за утвшеніемъ, тотъ за наставленіемъ къ отцу архимандриту. И всъхъ онъ, родимый, принимаеть, со всъми беструеть, да какъ сладко, какъ умно беструетъ. Заслунаешься, батюшка! Это намъ отца роднаго послалъ Господь, а посмотръли бъ вы, сколько дътей вокругъ его! Сами бъгутъ къ нему со всего города. И встя ихъ самъ учитъ: инымъ роздаетъ книжки, другимъ крестини даетъ, иныхъ становитъ на молитву и учитъ молиться, другихъ грамотъ учитъ приказываетъ своимъ послушникамъ «.

Молва о прибыти новаго настоятеля въ Болховскую пустынь распространилась быстро, потому что мало того что настоятель быль новый и прибыль изъ далева изъ Сибири, во что онъ

оказалея изотоптелемы не зауряднымъ, недожиншимъ, а отдичалоя такими кочествами, которыя для болховских жителей были пріятими и неланцими повшеотнами. Посло обрани вижаєть бывало съ Евангеліемъ на амвонъ и просто и удобовомитию объяснить дивеное свантельское или (апостольское чтенія, и чтобы слушатели лучше поняли и усвоили скареннов, изопольно разъ певторять одно и то же изречение Св. Писанія. Загамъ туть же ображится нь кому-мибудь: "понявь ли ты, что говориль я? Снажи, не стацись, вслукъ вобкъ насъ, что имению понять ты изъ евангельского ученію? Отвівчающему помогаеть высказаться, повторжеть одно и тоже и потомъ переспраниваеть другихь, пова не убъдится, что его поняли. Замативь нопонибудь, что стоить небрежно или оборачивается, глазветь до оторонемъ наи разговариваетъ, подвоветь въ себъ моблеже и спросить: "а что сегодня слышаль и узналь ты въ Бокіей тевном? Слышаль на ты, чему едось училь насть сегодия Госполь Інсусъ Христосъ въ свитомъ своемъ Евангелін"?-- Не подучивь отвъта, онъ обращается ко вермъ: "послушайте, други и братія! Стыдио наиз и преступно слушеть безъ видманія слово Божіе. Знаете ли, кто здвсь предъ святымъ алгаремъ учить насъ грашныхъ? Это не иы, подобострастные вамь и многогращиме проповединии. Неть! Нась учить здесь само Господь наша Іпотов Христосв. Не нарицайтеся учители, единь бо есть дениз учитель Христось, ест экс вы братья. Какъ не сивень ны не слушать самого Господа Спасателя нашего? Иногда случалось, что въ честв слушателей были и такія личности, которыя, явлеь въ церковь изъ люболытства или отъ нечего делеть, относилнов въ нему холодно, равнодушно, а иногда и враждебио. Такъ одна женщина, стоя въ храме прямо противъ о. Макарія, озиралась но сторожамъ, трясво головой точно съ досады. Заметивъ ея мевниманіе и злое выраженіе лица, р. Макарій пересталь коучать и подозвань женщину къ себъ.--, Зачвиъ же это вы", сказель онь ей "все ходите нь бабкемь ворошиться? Зачамь ды жейдете въ Господу Івсусу Христу и не просите Его, чтобы Оць нецвания вась"? "Наши къ нему не ходять", дерако отвътила женщина. "Да развъ для тебя Інсусь Христосъ ненуженъ"? епросиять о. Макарій. — "Натъ! мы его не требуемъ", грубо отвътная женщина и съ этими словеми упала и крича дивинс

голосемъ стала биться объ поль. О. Макарій благословить ев, снававъ: "Господь Інсусъ Христосъ простить тебя, рабу Божію, и помилуеть. Женщина стихла, а о. Макарій сталь продолжать свою бесёду съ народомъ.

Выходя изъ церкви, онъ пригламаль въ себв въ келлію детей и объявлив прочинь, что всякій, кто пожелаеть быть у него, можеть приходить каждый день после объдии во всякое время дня. Двтей разспрашиваль у каждаго: "Знаешь ли ты кажую-нибудь молитву? Какъ молишься Богу, умъсшь ли читать?" Если оказывались знающіє молитву Господню и синволь віры, то заотавлять всёхъ пёть и самъ пёль вмёстё; а знавшимъ молитвы нетверно подсказываль. Детей, которые охотно берали на нему, ваставлять учить 50-й псаломъ, десять ваповёдей, девять изреченій евангельских о блаженствахь, Слава въ вышнихъ Богу и Тебе Вога квалинъ. Для облегченія грамотнымъ затвердить я кан чтенія, молитвы и изреченія Св. Писанія были написаны **жрупными буквами на картонахъ и развъщаны по стънамъ. По** временамъ онъ занимался съ детьми по целымъ диямъ. Разсказы о немъ и успъхи дътей заставили и родителей являться въ нему за поучениемъ наи за совътами. Когда недающихъ посътить его етело являться миого, то о. Макарій сталь делить ихъ. Больпинотво оставалось въ залъ и въ омиданіи очереди слушало тамъ послушника, читавшаго Евангеліе порусски; меньшинство же приходели по ивснольну человекь и по очереди изъ залы въ гостинную, гдв и беседовали съ о. Макаріемъ. По окончаніи собоседованія онь остававшихся у него до нонца заставлять пропеть молитву Господню и Символь вары и затемъ отпускаль оъ благословеніемъ.

Нережко въ воскресенье и правдничные дни, выходи изъ периви, онъ приглашаль къ себе въ келлію какого-набудь нищаго, увечнаго слепца и дряхляго старца, сажаль на переднее мёсте, угощаль часмъ, предлагаль вогь и служиль нищему самъ. Да и иобимымъ предметомъ его поученій была любовь въ бедлымъ и увечнымъ. "Не забывайте",—говариваль онь часто, — "уботихъ и нищихъ нашихъ собратій, подавайте милостиню, кто снелько можеть, и всегда и во всемъ прославляйте имя Інсуса «Криста".—И подавая милостыню, онъ всегда спрациваль: "А во чье ими, ради кете пресинь милостыни?" И когда получаль въ «отв'ять: "ради Христа", —то, подавая милостымо, говориль: "воть таки» го, мой другь, и всегда проси: прославляйте имя Господа жашего Інсуса Христа". И самъ, подавая милостимо, нестонию говориль: "прими ради Христа".

. Отолько необывновенного и столько поучительного изолипри не повроить бы, еслибы впо--севестви не убъявлен во всемъ двунымъ опытомъ", говоритъ о. Остроивисиенскій, "Съ незабленнымъ батюшкой, отценъ Мапаріємь я проводиль ціллія ночи въ сапой нокренней, дружеской беседе, когда пріважаль онъ въ Орель по делань монастыренииъ. Нельзя было не удивляться его любви иъ слову Вожію, его ревности къ духовному просвъщению. Вывале бъеть уже далево заполночь, жалко станеть лишеть его сна, встану н помедаю ему повойнаго разсвага. -- "Что вы?" снамоть. "Куда выби и запость: И ночь не сепьтаа неоприимь, Хрысте: еправыть же просениемие въ сладовим словесь Теонха... Такъ и просиднив до свъта. И знаете ли, о чемъ всего больше любиль басъдовать отець Макарій? Зачвив мы, дуковные пастыри, такъ нерадимъ объ образованія духовныхъ овень, отъ Бога нана вейренныхъ? Зачемъ не сближенся съ ими, какъ отщи съ дътьми, не входинь въ нимъ въ домы для беседы, не учимъ ихъ на шлощадикъ и улицакъ, на полякъ и лугакъ? Заченъ не растоличенъ нить даже молитвы Гооподней, не переведемъ для михъ поружени -слова Вожін? Глупое вомчу танъ больно отзывалось въ его цамяти, что сакъ съ сердечною спорбію повторяль о насъ слова Хриота Спасителя: Горе вама, запонникама, яко ввясте кмочь разумьнія: сами не внидосте, и входящимь возбраняете (Дук. 11, 25)".

"А селибы вы посмотрали и послушали, накъ онь принимать себъ приходящихъ и нанъ бесъдовалъ съ ними!", продолжаетъ о. Остромысленскій. "Потому что, надо сказать вамъ, бывало, мъ крайнему мосму удивленію, канъ скоро узнають въ Ордъ, что прівхалъ о. Макарій, тотчасъ наполнител мей домъ и старщами и старщами и старщами и семинаристами и чиновниками. И кавал сладостная ръчь лилась изъ устъ его! Какал дивная прозоравность блистала въ очахъ его! Помню, какъ одинъ молодой человъкъ, кончившій нурсь ученія въ высшемъ заведенів, пришаль чть о. Макарію для любовырства ли, или для совъть о намъ-ни-

будь. Благословивъ его, онъ устремить на него, модча, ярню глава свои, и после долгаго модчамия, сталь говорить, нестенение возвышая тонъ голоса: "А?... Что?... Понимаешь?"—Грезить на него пальцемъ. Молодой человень побледивль. — "Понимаешь?" — Тоть зашевелить было губами и хотель что-то сказать, но залился слезами. О. Макарій переменить тотчась грозный видь на сострадательный и съ глубовимъ вздохемъ тико сказаль ему: "Не плачь, молись Господу Інсусу, вземинему гръхиміра и на кресте пригвоздшему". — Благословиль его и отпустиль съ миромъ".

О. Остромысленскій, побывавшій по приглашенію о. Макарія у него въ монастыръ, такъ описываеть свое свигание съ нимън все виденное и слышанное: "По небольшому прымечку ввошель я въ переднюю комнату архимандритскаго дома. Изъ ней одна дверь нальво, въ залу, была растворена настежь. Вижу, вокругь воей залы сидять старцы болховскіе въ глубовомъ молчанін, а по средин'в стоить аналогій, на которомъ лежить Новый Завъть съ переводомъ порусски, и спромный послушникъ громко и ясно читаеть Евангеліе на русском явыкв. Самаго архимандрита не было въ залъ и дверь изъ залы въ гостинную была затворена. Не смвя нарушить благоговъйной тишины слупанощихъ слово Божіе, я отвориль другую дверь изъ передней и вошель въ довольно большую комнату. Въ ней инвого не было, -пром'в какого-то живописца, который писаль на картонахь большими буквами изреченія библейскія и развішиваль ихъ по отвиамъ. Спрашиваю его: "Гдъ архимандрить?" — "Вотъ, пожадуйте", говорить, слода" и отвориль мив боковую изъ этой комнаты дверь. Здёсь меня встрётиль послушникь о. Макарія и тотчасъ побъжаль доложить ему. Съ радушіемъ приняль меня батюшка и проведь чрезъ залу въ гостинную. Тамъ опять увидъль я толиу гражданъ: накой-то слъпой старець съ поводыремъ сидить на диванъ, другіе стоять. Всвиъ имъ принаваль о. Макарій подейти ко мив подъ благословеніе и потомъ, посадивъ меня на диванъ, свяъ самъ посреди помнаты въ пресло, и обрашаясь во мив, началь говорить: "воть, о. протојерей, нивавъ не выучу болховитянъ, не слушають меня!" — И обратившись ть одней женщинь, говорить: "ты почему не выучила молитву -Гоенедню?" — Это было началомъ продолжительной его бестади

еъ своими ученивами и ученицами. Пренасидательная и претропотемьная бестда! Чрезъ наскольно времени потомъ изъ залыотали другь за дружной входить въ гостинную матери съ маленькими датьми. Съ особенной лаской и проткой улыбкой полвываль въ себв о. Манарій малыхъ детовъ, и благословляя каждаго, спращиваль: "Знаешь ли ты молитву Господню? Знаешь ми Върую? Прочитай мив". — А какъ скоро слышаль умные отвёты и замвчаль въ номъ особую охоту къ ученю, тотчасъ выноснив изв другой комнаты маленькія книжечки и раздаваль ихъ меленьнимъ ученикамъ своимъ. — "Приходи же", говоритъ наждому, "но мив; да сметри же, приходи ко мив почаще, я еще дамъ тебъ книжечку 45). Одна изъ матерей подвела къ нему маленькую свою дочву, и когда о. Макарій сталь хвалить умную мелютку ен, которан внятно и безъ ошибки прочитала и молитву Господню и символь вёры, мать ея стала говорить о. архимандриту: "она-то, батюшка, девчонка корошая, да я то воть, мать ея, великая грашница. Я такъ вчера разсердилась на нее, что оказала: "охъ, мору на тебя нъту!" — Услышавъ слова эти, о. Манарій такъ и вскочить съ своихъ пресель.--"Какъ?" запричаль- ты мать, да сказала на свое дитя: мору на тебя неть!" "На наследницу царствія Божія говоришь: мору на тебя неть!" "Да я батюшка...", хотвла что-то сказать въ свое оправланіе.— "Да что мив тамъ батюшка? Ты скажи, какъ смвла дочери своей пожелать мору? Иди, молись Богу, молись Матери Божіей!"-Взяль ее за руку и поставиль на кольни предъ иконою Богоматери. А самъ сталъ ходить по комнате и громко учить предстоящихъ: "До чето мы доводимъ себя? До чего не удерживаемъ языка своего отъ зда? Материнскія уста изрекають моръ на датя свое!"-Остановившись потомъ, сказаль женщинь: "Иди ко мив",--сталь опять учить ес. А та захотела въ свое оправданіе сказать что-то: "въдь она... батюшка..." — "Молчи, молчи!" сказаль.--"Да вёдь она..."---"Говорю тебв, молчи!"--Зажаль ей роть и сталь учить. Но, какъ скоро отнималь руку ото рта,

<sup>36)</sup> Такихъ маленькихъ книжечекъ было постоянно множество въ запасъ у о. Макарія. Мив приходилось и получать отъ него самого для раздачи. Продавились эти книжечки крайне делево въ Москвв, на Никольской, въ существованией тамъ до перестройки здавій Синодальной конторы Сарентской давив.



женщина опять начинала жаловеться на девочку. О. Макарий снова зажаль ей роть и говориль: "Ну, что такъ-то бъднему мужу дълать съ такой женою: не хочеть слышать наставлены. Явывъ мой врагь мой!..." Долго говориль на эту тему в отнальруку ото рта. Женщина замолчала. Тогда и онъ замелчаль и смотря на нее сострадательнымъ взглядомъ, перемвиклъ тонъ ръчи своей и стелъ говорить тихо: "вотъ, видинь ли, какъ тъ поумивла, накъ поразумиви стала, когда замолчава!" - Жениниа запланала. — "Или не знасшь, что въ молчанън и протости весь умъ и прасота женщины?" — Долго училъ. Женщина упала сму въ ноги: онъ благословиль ее и малютку, даль и имъ кинику и отпустить. Такъ продолжаль о. Макарій духовную бесёду свою съ гражданами Болхова отъ 12 часовъ угра (какъ я пріфхаль). до 5-го часа. Повель потомъ всёхъ въ комнату (где я видъль живописия): пропади Варую и молитву Господию,-и отпустиль вевхъ. После обеда мы пошли было носмотреть монастырь, не тольно что вышли на крыльцо, какъ опять увидели толиу гражданъ обоего пола, съ дуковными своими нуждами и просьбами прищеднихъ иъ о. Макарію. Его снова на дворъ монастырскомъ окружили алчущіе и жаждущіе слова Божія. Между твиъ заявонили во всенощной (это было навануять Ольгина дия, іюля 11); и мы всв отправились въ церковь. Хотя монастырь Болховскій ва городомъ, далеко за слободою; но во время всенощной церковь монастырская была наполнена молящимися. О. Макарій не пошель въ адтарь; а когда началась служба, онъ, остановивщись посреди народа, постепенно переходиль съ мъста на мъсто н техо говориль что-то молившимся. Я не понималь, чтобъ это аначило? О чемъ онъ говорить имъ? Удивлялся только, что ночти наждый богомолець, съ которымъ постоить онъ, точно какъоживеть, начнеть пламенный и усердный, иной со слевами молиться Богу. После узналь я отъ одного знакомаго, о чемъ говориль съ нимъ о. архимендрить. - "Онъ подошель ко миви, такъ разсказываль знакомый, — "и говорить: ну какъ ты молишься? Станемъ вмъсть молиться. Говори за мной: Отечь Ты нашь небесный!"—Я сказаль: Отечь Ты нашь небесный!" "Нъть, нътъ",-говоритъ, -- "ты усерднъй, отъ души скажи" и возвыснять тонъ голоса: "Отець Ты нашь небесный!" — "Я повториль уже со вниманісив и съ чувствомв".--, Нфть, нфть , говорить,

ты еще поусердиви и нокраще скажи: Омець, Ты мациь небесный/"-Сердие забилось въ груди ноей. Я самъ возвысиль год лось в наъ глубниы души возаваль: Отець Ты нашь невесный!"-"Ну, молись зайт, молись!" И пошель къ другимъ". -- Боже мой!". подумаль я тогда — "какія духовныя сокровища въ обителяхь Твояхъ!-А у насъ говорять; вачемъ это монастыри въ городахъ? Зачвиъ такая трата на ихъ устройство и содержаніе? Да еслебы нашелся хоть одинь такой неоциненный алмагь, разви не стоить бы онъ того, чтобы ничего не щадить для его пріобратемія? Желаль бы я привести такихъ мыслителей въ Оптинъ Болховеній монастырь въ то время, какъ настоятельствоваль въ немъ о. Макарій. Я увъренъ, что перестали бъ они называть наше обители притонами правднолюбія, а напротивъ отъ души сказали бы: это-убъянца молитры, труда и просвъщения! Это-духовныя владази утвшеній, ученій, совытовь. Это-приствинца обуреваемыхъ житейскими треволненіями, духовных врачебинцы для гръшниковъ! -- По прайней мъръ, таково наъ высовое назначение, ихъ главная цвль".

"Черевъ нъсколько недъль по прівадь о. Макарія въ Болховъ, — пашеть другой очевидець В. Карновъ ("Орлов. Епарк. Въд." 1 дек. 1862 г., № 23), — начала ходить по городу молва, что прибывшій въ нашъ монастырь архимандрить - мужь овятой живни, узнаеть что у тебя на умф, щедро помогаеть бъднымъ, научаеть вовкъ приходящихъ въ нему уму-разуму и наставляетъ на путь опасенія. Само собой разумвется, что вовщь слышавжимъ о немъ дотвлось видеть его, поговорить съ нимъ. Вотъ н мачали толпы народа и бхать и идти нь нему въ наждое восвресемье и во всякій праздникъ. У него никому ніть отказа, вобать одинажово радушио принимаеть, со вобым дасково и изжио бестдуеть и все объ одномъ — о божественномъ и о спасения души. Въ его кельъ найдешь всякій Божій день, и старцевъ и стариць, боготыхъ и бъдныхъ, здоровыхъ мущинъ и каръкъ, дввушевъ и матерей съ грудными детьми, мальчиковъ и девочень. Изъ нихъ однимъ, по возможности, онъ даетъ деньги, кругимъ раздаетъ ленточки, престики и образни, грамотнымъ--разныя духовныя внижи. Въ комъ изъ мальчивовъ заметить быстроту и способность въ ученію, того поручаеть учить комулибо изъ споихъ нелейныхъ. А какъ бестдуеть то онъ! Сладо,

трогательно, назидательно,—а главное, — просто, ясно и убъдательно. Я самъ испыталь всю сладость вадушевно оточеской его бестады, когда въ первый разъ прівкаль жь нему: кажетов, и не вышель бы отъ него. Къ нему идещь чуть не святымъ и многознающимъ, а послушаещь его; такъ выйдещь съ глубовниь сознаніемъ своего невъжества въ двять спасенія и съ смиреннымъ чувствомъ своей граховности"...

Услыхавъ все это отъ своего родственника, В. Карповъ самъ побывать въ монастырв и у о. Макарія. Мы приводима адвоь это простое, написанное подъ вліянісмъ перваго впечатавнія и безъ всякихъ риторическихъ прикрасъ описаніе г. Карпева:... "Когда мы подходили къ монастырокой горъ, начален благовъсть нь поздней объдии. Лишь вошин мы въ монастырскую ограду, заявонили во всв колокола. Сотни богомольцевъ, ходившихъ но двору, сидвашихъ и дежавшихъ, поспвшно устремились иъ небольшему каменному зданію съ возгласами: "батюшьа влеть, батюшка идеть!... За толною пошли и мы. Здесь я заметиль, какъ между раздвигавшеюся толиою уже на полнути къ церкви, шель поспышными шагами сгорбившійся старець, въ ряскь чернаго сукна (съ откиднымъ воротникомъ), похожей на овитку; на головъ у него черная шапочва, въ правой рукъ держаль окъ простой костыль, а подъ левою мышкою видивлась какая-то внига: лица его я не могъ заметить въ это время, потому что онъ шель потупившись. Въ это время многіе изъ богомольцевъ видались въ его ногамъ съ словами: "батюшка родимый, благослови! " А приоторыя изъ женщинь хватали полы его ряски и пъловали ихъ. Словомъ-благоговъніе народа въ этому старцу было велико. Находясь въ молитвенномъ углубленів и спаша въ храмъ Божій, казалось, онъ ни на что и ни на кого не обращаль вниманія. Въ числе прочихъ, наконецъ, вошли и мы въ церковь и стали подле клироса. О. архимандрить стояль уже предъ ивстною иконою Спасителя, съ открытою головою, безъ востыля, съ внигою подъ мышкою. Съ самаго начала объдни и до текъ поръ, пока не быль пропеть причастный стихъ, онь стоять полный богоныслія. Носле того, сделавъ три поясныхъ поклона иконъ, онъ взощель на амвонъ. Мгновенно вся масса народа сдвинулась съ мъста, и стоявшіе впереди около амвона очутилесь около иконостаса, танъ что о. Макарій окружился слушателями со вовкъ стеренъ. Пома установлялась типина. онъ пристеньно поматривался во вое стороны, Я не на миновеніе не спусмать съ него спонкт гисть. Онъ быль не видъ ожело 60 леть, средняго роску, съ небольшою сутудоватостью, голова его укращена достаточною, обдиною, волосы придами лежали по его плечамъ; лицо его сухощавое, чистое и очень пріятное, окаймяено густою съ просъдью бородою. Когда : наступила совершениея типина, онъ отказъ импинуюся въ его рунасть иниту близь стоявшей девнив, одетой съ ного до головы. въ черное платье; потомъ жеъ овоего боковаго кармана достакъ футиярчикъ, вынуль изъ него очен и отдаль его другой точно така же орвтой, двише. После этого о. Макарій началь тонкшев. замирающимъ голосомъ произносить: "Во имя Отца и Сына и Святаго Дука", кладя жа осбъ медленно врестное энаменіе. Затемъ, взявъ обратно у дъвины кингу, и разгнувъ ее, прочиталь: Слышить, яко речено есть: возлюбини искрения теоего, и возненивидиши врапа твоего. Азъ же звагомо вамь: мобите враги. ваша, благословите кляндија вы, добро творите нешавидящим вась и молитеся за творящих вамь напасть и изгоняющія вы: яко да будете сынове Отца вашего, иже есть на небеспаг... Я поспъщеть занать мъсто какъ можно ближе къ самому проновъджину: и вотъ что услышалъ изъ предложениего имъ въ это время собестдовамія, тщательно записанняго мною по приходъ HOMOË.

... "А вы, небось, думаете, что незнать какое большое дънаете добро, если любите дюбищихъ васъ? Я же скажу вамъ,
что въ такой вашей любии нёть христіанскаго добра. Почему?
А потому, что и наычники, не знающіе Інсуса Христа, ділають
тоже самое, т.-е. любить тіть, которые и ихъ любить. Да что
и говорю, что такая любовь — языческая любовь? Ніть, такая
дюбовь есть и у всёхъ животныхъ беволовесныхъ. Развів вы
сами не видали или не слыхали, что езда дюбить своего ягненна,
норова—теленка, волчица—волченка, львица—львенка? Да, всяное
животное любить свое дитя, а діти — свою мать. Ніть, православные! Мы віруемъ въ Інсуса Христа, мы христіане, а потому и любовь наша ко веймъ безъ равбору людимъ должна
быть кристіанскою, евангельскою, Божьею. Вы спросите меня:
наная же это любовь такая? А воть та самая, о которой на-

писано въ этой внигь (о. Манарій уназаль при этомъ на милишуюон у него книгу), -- въ Евангелін Господа ваннего Інсуса Хриога. и о которой вы слышали давича. То-есть, если вы будете всвиъ сердцемъ любить своихъ враговъ, благословлять провленающихъ вась, двлать по возможности добре твив, которые немавидять BRCS. H CCAN BM GYRCTC MOANTLOR 38 OURRESONNESS H FORMULEND васъ,-ну, вотъ такая-то ваша добовь и будеть дебовно Христовою. Вы, пожалуй, скажете: да вакъ же это можно полюбить своего врага, да еще отъ всего сердда? Нёть, это више на-заразъ, легко и скоро, и не увъряю васъ, что вы можете этосдълать одними своями склами. Для этого надо призвать въ свое сераце, на помощь себъ, благодать Св. Духа. Что же намъ нужно одвлать, чтобы благодать Св. Духа вошла въ наше сердде и н помогла намъ полюбить своего врага? Воть что: утромъ вли вечеромъ, словомъ-когда тебъ свободиве, гдъ удобиве, ставь наединъ на колъни предъ образомъ Спасители твоего, или Его Матери, или накого-либо угодника Божія, и помолись, да подольше и потеплие помолись, говоря: Господи Інсусе Христе-Сыне Божій, умершій за насъ грішных на престі, помоги мив-Твоею благодатію полюбить миз моего врага (Ивана или Семена), да и его сердце расположи но мив! Помолись часъ, другой и третій, помолись день, другой и третій, помолись полгода, помолись годъ, и когда выйдетъ годовщина, именемъ Божіимъ увържовъ томъ, что Духъ Святый сойдеть на тебя и расположить тебя къ твоему врагу, а его-къ тебъ. При томъ, молясь о немъ, ты не будь невнимателенъ жъ нему. Идешь ты, положемъ, по удинъи встретишься съ врагомъ своимъ, — ты возьми, да поскорей, окинь передъ нимъ свою шапку и, поклонясь ему повиже, окажи: Здраствуй Иванъ Ивановичъ! (тутъ о. Макерій сділаль своєю рувою, какъ бы дъйствительно снямаль съ своей головы шапку. и низво повлонился)! Остановись, поведи съ нимъ рёчь: а селитебъ свободно, то и позови его въ себъ, коть на чай. Пойдетьзначить, что онв желаеть съ тобой помириться; иначе онь не тольно не пошель бы въ тебв, но и не загонорыть бы съ тобою. Дома же постарайся его угостить любовно, и разстанься съ намъ мирио, не на однихъ словахъ, но и въ сердцв. Положивъ, что тебв сраву не удалось этого сублать, -- не отчанвайся, а повторяй это всякій рась, накъ случиться тобъ собтись съ накъ-Типпъ образана поступан, умъ непременно разположинь ого нъ себъ и помиришься съ нимъ. Въдь если тът будещь отвре-MATSON OT CROOTO BDAFA, HEGINATE CFO, SINCEON HA. HOTO H HO HABERTT 610: TO SHAR, UTO HEEDECHS THE MOMENTAGE, RESIDECHO ходинь въ церковь, ставинь предъ жиснами свячи, напрасно говъемь и пріобивенься св. Танкь, потеку что Господь ис услышить твоей молитвы, не приметь минакой твоей мертвы. не пошлеть Своего благословения на домъ твой, и самое попнятіе Тила и Крови Его послужить теби въ сурь и осущеніе. А если, чего Боже сехрени и помилуй! — ты умрешь, не помирившись съ троимъ врагомъ, съ чувствани ичнавиети и заобы въ нему: то лучше бы тебв не родиться на светь Божій, не увидать тебв царствія Божія. Аминь". Опончивъ слово, и взявъотъ дввушки свой сутиярчить, онъ пошель въ алуарь. Во все время этого собестдованія, ол архиминирать то и діло завмуривался. Когда же ему жужно было отдохнуть, или что насывается перевесть духа; торда онь подпосиль пъ своимъ главамъ очен, которыя дершаль онь въ львой рукв, и приомотриванся пристально вдаль церкви черезъ народъ, или осимпривался вовсе стороны. Глубоко было внимание народа и окльно запаналовъ его душу слово испытанняго проповеденка; я долго потомъне могь придти въ себя отъ сердечного унидения. У вногихъ слушателей видны были на гласахъ слезы, а нъкоторыя изъ женщинъ плакали вслухъ с.

"По окончании объдни о. архимандрить вышель изъ алтари парсними вратами съ нъсколькими сослужителями въ облаченіяхъ и, ставъ передъ аналоемъ, началъ служить акаемотъ Боміей Матери. Передать всё чувства умиленія и восторга сердечняго, наполнявшія душу при слушаніи чтенія о. Макаріемъ акаемста, нътъ никакой возможности. Господь, по милосердію Своему, дастъ гръщнымъ намъ, черезъ върныхъ своихъ служителей, предвкущать, коть на миновеніе, небесную сладость и неземной восторгъ молитвы. Эти минуты въ моей жизни навсегда останутся незабленны. Окончивъ акаемсть и разеблачась, о. архимандритъ вышель изъ алтара и прямо пошель, между раздавшимся народомъ, къ иконъ Тихвинской Боміей Матери. Подойдя къ лику Царицы Небесной, онъ соминуль глаза и, простоявъ такъ около

двухъ минуть, приложился из рукв Ев. Носле того, простоявъ опать такъ же и столько же около неоны, онъ пошель меъ церкви-Въ ту жъ минуту вой устременнов къ нему за благословениемъ, которое омъ началъ раздавать на пути до самой своей кельи... Когда им вощи въ первую довольно просторную комнату о. архимандрита, прежде всего поразило меня то, что около анамойчика, стоящаго противъ иноностаса, приставленнаго съ правой стороны со вкода на ствив, -- болве десяти мальчикова пви громкими и пріатимим голосами стихи изъ "Блаженствъ". Въ это время я успаль осмотрать эту комнету. По балымь ствнамъ ся развъщаны были разной величины картоны, исписанные разными библейскими изреченіями, преимущественно взятыми изъ священныхъ книръ: Премудрости Соломона и Імсуса сына Сирахова; десять тоже заповъдей Моисен врасовались на огромномъ картонъ съ буквами бодъе нежели съ вершокъ. Онъ первыя должны были бросолься въ глаза каждому входившему въ эту комнату. Между этими картонами, кой-гдв, помвщались съ священными изображеніями небольшія картинки (значить съ полвана тому назадъ о. Макарій ввель у себя наглядное обученіе, появившееся у насълишь только недавно). Вся эте компата была наполнена разными посетителями-богомольцами: туть были и девицы въ черномъ одении, подпевании своими голосами пришим мальчикамь; многіє во время этого ценія молились на коленяхъ. Не дождавъ конца пенія, мы вопын въ валь, соседній съ этой комнатой. Здісь тоже сиділи и стояли посітители, но самаго о. Макарія не было. Келейникъ нъкоторымъ изъ нихъ подносиль чай. На вопросъ нашъ: "гдъ же о. архимандрить"? Келейникъ отвъчалъ: "въ своей комнаткъ, занять чъмъ-то нужнымъ; онъ скоро выйдеть - присядьте". Черевъ нескольно минуть вошель въ заль о. архимандрить. Увидавь мою Болховскую родственицу, онъ поспышно подошель нь ней съ восклицанісмъ: а, а, а, А. С! Воть это хорошо, что пожадовали. Принявъ благословеніе, она отрекомендовала ему меня. Благослов-LES MORS, OHL, TO HASLIBBOTCS, BURICS BE MOUS CHOIMS ECHLIтующимъ и пронивающимъ взглядомъ, отъ котораго вся моя душа пришла въ необъяснимый для меня трепеть. Когда онъ, указывая на место, просиль насъ садиться, родственница моя, благодаря его за честь, объяснила ему причину, по которой мы

не можеть, нь нестастію, ностатьзоватся разумісмы его (предченть временны у мены мосй сильно разбетыває голова). "Ну, такъ съ Богента! Въ другой разъ приходите пенить чайну и небестровать". Предвисся это, оны начать напутствовать насъ блигостовенісмы. Конка мы проходили передною, мальчими уме пъли: Помяни насъ Госноди, седа пріндени се парсенсіи Теосмы. Поможно необать, мы винши. Во всю дерогу я быть завять мыслію е слышанномы и видінномы. Да, с. Манарій великь по облагодатствованному уму и святости мизик. Его слово и мизикневельно располагають каждаго, видівшаро и слишавшаго его, помобить еть всей души благочестіє: его нелья — истинно христівновое училище для постителей. Да и мудрымы сего мірабыло чему поучиться у него".

О меуетанной благетворной дългельности о. Макарія до вошно его жизни свидътельствують видъвніе его въ Болховской Оптипой нустыни. Бакиалавръ казановій академивъ, ісромонахъ Повсій Пынаєвъ пишетъ из Инновентію, аркіснисиому херсопсисму <sup>16</sup>); "здась въ близь лежащемъ Тихвинскомъ <sup>27</sup>) монастыръ-Богъ привель меня въ престой дець выслушить слово настоятеля здащияго монастыря, исполненное силы и жизни. Это нъито о. Макарій, прещде бывній миссіонеръ. Онъ нипровизировать изъ текста: месриме молимем, молемія и проценія за царя и за еся человоки, мосе во влости суме, и темъ напомниль мить спадостный долгь вспомнить и о васъ предъ Царемъ парей! О. Макарій говорить такъ ежедневно и владъеть удивительнымъискусствомъ передавать самыя высовія истивы простыть и об-

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) «Православи. Собестдинкъ» 1885, февраль.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Болховскій монастырь, гдё настолтельствоваль о. Макарій, называется Тихвинскимь, потому что въ монастырі обрітается чудотворная Тихвинская нкона Вожіей Матери. Ежегодно, въ день явленія нконы, 26-го іюня, стекается туда множество богомольцевь. О происхожденія ивони свідіній вічть, а о самомы монастырі упоминается въ літовнасяхь въ первий разь въ 1618 п., послучаю разрушенія его литовнами. Монастырь возобновлень въ 1620 году; а соборная церковь построена царемь Алексвемъ Миханловичемъ и его первой супругой, царицей Маріей Ильиничной, для поминовенія ея родственниковь князей Милославскихь, въ монастырі похороненныхь. Въ ваписяхь значатся пожертвованія и оть Іоанна и Петра Алексвевичей 300 руб. и оть императрици Елиса-вети Петроини 2000 руб.

привлень из себь всю опрестисть своим бесероми: гонориль привлень из себь всю опрестисть своим бесероми: гонориль въ простой день, а перковь пелиз быка народу. Между прочины въ бесерь со мней жалель о томъ, что между пастарами вы мастоащее время насъ общенія, какое было въ первобытной церкви. По его словамъ, тогда каждый бы могь делаться своею опытностью съ другими, и мизнь шка: бы поливе и общирине. Жалованся, что не позволяють переводить Библію. Мысль Дука Божія тогда для всёкъ была бы доступиве".

"Немного, всего около инти лътъ за) насполтельствоваль жаксь е. Макарій, но и въ это короткое время онъ успъть заслужить извъстность во воей ешархін своею просейщенною пастыренею опытностію и истинно-христівнскою живнію ("Орлов. Еперх. Въдомости" 1875 г., семтябрь, № 17). Нанотва еще богомоньцы не стреницись въ таконъ множестве въ Болховскій монастырь, жанъ это было при архимандрить Манарів. Кройв святили самого монастыря, сюда привлекало иногихь желаніе видеть о Макарія, принять оть него благословеніе, получить мудрый соэтт ни утимене въ скорби, и особенно москупить его проповеднического слова, которымъ онъ то могорисаль думу греммика до глубоваго раскания, то возграваль ва ожесточенномъ сердце сладкую божественную любовь, то возмитель въ отчанижемъ лучь надежды. Редкое слово его не отдавалось въ слушателякъ слевами умиленія и неудерживнить вздоховь (невъ неразъ приходилось слышать отвывы тахъ, которые издалена приходили въ Болхонскій монастырь и пини случай навидаться пастырскимъ его словомъ. По ихъ признанію, это слово было такъ живо и дъйственно, что и по прошествіи десятковъ лътъ они всецвло проникаются чувствами проповедника и какъ бы слышать его предъ собою). Велико было вліяніе незабвеннаго. старца Божія на жителей города. Въ то время въ Болховъ существоваль еще грубый обычай, по которому дввущих, до овоего чамужетва, очитали за стидь ходить въ периовь 30). Вивого того.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Обывай этоть существують и телерь въ раздыка містностикь Костроиской вубернім и перенять, вітроятно, также какъ и въ Кадумской губернім, у раскольниковь.



<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) О. Манарій скончался 19-го мая 1847 г. саздовательно настоятельствовальвоего около трехъ лътъ.

чтобы иден въ храмъ, оне выносили прадъ ворота скамы и сасдилесь въ полномъ норядев, туть же являщоь мододые дюди и "повъстилнов". Танини окамьями во время всемощного богослужения уставлямнов вой улины города. Архимендрить Мамерій орпосохома въ рукъ обходилъ въ это время улины норода и срощен "убъщениями, а также и настырскими поученими оъ первовной часомы; услада искоренить этотъ обычей".

Его вліяніє было сильно и не на одинь тольно простой народь. Вліянію его нодчинались и богатые, и не тольно на едовань; но и на двяв. Въ Болхова было одно семейство, неторое отпало свой домъ богатой нушчиха въ залогь, для обезначанія запятой у нея суммы въ 800 рублей. Не вифя чамъ уплатить полга, посчестное семейство делино было лишиться посладняго ниущества, нотому что предиторию не соглашальсь простипь долга. О. Мапарій пригласиль объ стороны, успаль умиретворить и размалобить примигорину таль, что она простиль делер и уническима вакладиую.

Приводемъ ощо одинъ замъчательный случай, одисанный въ "Странникъ" за 1860 г. въ январьской и анръльской нанивахъ -и друки различными дицеми: въ инверьеной -- о. Остромыеленсинив, въ априльской - А. Струдной. Такъ какъ обя равонава ВЪ СУЩССТВОННОМЪ, СОВОРШЕННО СХОДНЫ, ТО МЫ И ПРИВОДЕМЪ ОЛУВВЙ ЭТОТЬ ТОЛЬНО ВЪ ГЛЕВИБІХЪ ЧЕРТАКЪ, ОБРАВЯ ПОДРОБНОСТИ ВЪ, СТОрожь. Почти за годъ до кончены своей о. Манарій собрадся въ Москву, куда онъ ведиль норедко и гле гашеваль, какъ мы уже -звасить у митрополита Филарста, остановливаясь въ его повракъ су Тронцы въ Тронцкомъ. Каждый разъ, когда о. Макарій уважаль на Брахова, навая толна народа общралась провожеть оту, а переда возвист повышей повышей стр пронесся слукъ, что онъ уважаеть совермъ и больше, не вершется, Народу собралось мновоство. Въ минуту отъвада, незнаномка пожилыхъ латъ, пробимень серозь толну, бросилось ему въ ноги: умоляя ого - моновидать, е.е. Навъ на меннялся о. Манарій блигостью отгова леви орвани выблото обториять стиновно обтория выбласт во нервевному чиноположению - въ епитрахили, перекъ дре-**ДТОМЪ, -- ВВЕЗ** НЕ ООВЪТОВВЕФ , СЕ ОБОВТИТЬОЯ НЪ ВНОМУ ДУКОВИЦЕУ, листиния продолжения плакать и прототупно молить спо, Тогла -онь ироможны ой непородоров военеродио, чтобы всь и помо-

дились за нее, по слову Божню: иопосидайть другь другу согрышенія ваши в момитеся друга за друга. "Соблазва-то отъ меего граха микому не будеть, да накъте стыдно, - батюшка, привнаться предъ вежни". "А если соблавна не будеть, по толь-'но отыть одень ибшаеть тебь выбросить зибю нуть за шавучи, вначить-ты не боншься этой зиви и, ты не боишься причатьи грать ее! Чего стыдинься"? Женщина согласились и разсказала, что въ мелодые тоды, служа въ частнемъ домъ, и вользуясь полнымь довъріемъ хозяевъ, украла жемчужниу отличной величны тотчасъ послъ сперти хозяна и спрыла преступленіе отъ всвиъ домашнихъ его. "Вовврати упраденное", сказалъ о. Макарій, "безъ того покаяніе твое будеть менолисе". "Некому отдать", отвічала женщина, наслідники и всі родственники умерчинго примерли, жемчужину и продала и деньми прожила. ", Отрай Господу и нишимъ Его." "Я и сама стада нищая на старости арть. Попутавь меня грахъ, и оъ такъ поръ миз могь полон". "Станьте же всв на колвин", сказаль о. Макарій, и сталь тиломоличься. А потомъ сказаль женщинь: "проси милостицю; а что собирешь, все отдай б'ядивись ради своей души, може не раздашь всв деньги, какін выручила ты за продаличю жемчужину". Женщина стояла на колинякъ, лицомъ прицадая въ сешев. "Встань, дочь моя, да обойди вовкъ братій и сестеръ, которые насъ обступають: они помогуть тобъ". Ногда женщина собранатуть же наскольно денегь, о. Макарій велаль ей все раздаль савицамъ, которые стояли съ сумками. Потомъ свазаль ей, чтобъ она приходила въ первовь нъ нему, нонечно по его возвращения изъ Москвы, "и когда будешь говъть, я еще поговорю ов тобой", прибавиль онв. Затемь онв увхаль въ Мескву, сепровождаемый толпой народа, которая кричала ему: че покидай насъ, батюшка! Воротись въ намъ, родимый!

Продолжая замиматься съ о. Макарість но временать и во время прівадовь его въ Москву, мий пришлось сослужить ему еще одну службу и въ его последній врівадь. О. Макарій давно изъявляль желаніе познакомиться поближе и побеседовать сърянско-католическимъ аббатомъ и съ лютеранскимъ насторомъ. От оранцувскимъ аббатомъ Отранъ познакомить с. Макарія одинънать его иновърнихъ почитателей и служателей, и извъстими утъ Москвъ своею благотворительностью докторъ Газа; основатель не-

лимейскей больникы, потерын и сетерь още вы народе носить названіе. Газовой. Св. дютеранским пасторомь Дитрикъ евести с. Макарія принцюєв мин. Ве во времи это быно ще особенне мегно; потому что въ Остройскомъ прев были огремления въ переходу въ превосление, противъ чего врещовали бароны и особение HACEODEL ECPODERS EMERGES IN CORRECT FEB. IS IN TOPOST HE OTHER чаются толераниностью. Мыс не бесь наибренія упоцребния ихъ любимое: слово дротивь насъ прикославникъ. Дирь мой по натери принадлежать нь остройскому рынарочну, держащемуси, навъ навъстно, новлючительно могоранского меновъжния. Мать моя, оставалсь и не выхода за месте отца, православнаго русонало помъщика, интераккой, была мункоманной цернии св. Миханда въ неменкой слободе. Въ Москву и въ-то времи были уже два лютеранских молических дожа или две вирин (Kirche), накъ они тогда навывались. Въ первой старинной, св. Михаила, принавлежало все высемее общество измещесй колоніи съ преставлянь коммендантомъ Ставленъ во главъ, бароны Врангель, Соммаруга и друг., изветорые сепаторы и самые старые, изданна поселевниеся въ Москвъ дома нъмециого мунечества: Розенштраукъ и друг., и вообще все верные старымъ преданіямъ евангелико-дютеранского меноваданія (Altglaubigo). Пасторы цервы св. Михание отмичанись сурогой благечестивой мизнью: Kartenspiel n Tanagesellschaft by han bemeineme derry ne gonyскались. Къ другой новой-съв. апостоловъ Петра и Панла на Маросейкъ принадлежали почти всъ вновь прибывавшіе члены нъмещной колоніи. Здвов уже допускалнов ивкоторыя новшества и въныя Тюбингенской миолы. Это были уме Nenglaubige, ноторые первых величали пістистами, геритуторами. О. Манарій пожелаль повидаться съ пастеронь первы св. Михаила, съ ноторымь и быль знавемъ, лакже какъ и мои мать. Предупредивъ пастора и заручивникъ его согласівиъ, я извъстиль о. Макарія. Въ условленный день онъ прітхаль къ намъ подъ вечеръ и въ ожидалін :назначеннаго для свиданія часа провель у нась время въ бесъдъ съ мами, пъвъ гипны и самъ емомпанировалъ себъ на фортеніано. Мы повхади из пастору, когда уже сововить стемнъю. Предосторожность вта была необходина для обояхъ въ то время. Мы уже укомянуви е водвеніямь въ Острейсномъ прав. Свидание и беседа отничанием чисто христівновани карантероми.

Хотя о. Макерій и херощо зналь импеций язынь, но объясняться на немъ бърдо за недостачност практива и привычая не могь, за пасторъ по русски говориль совсамь плоко. Бесеца, длившаяся почти де подуночи, велеся на даганскомъ ластий, на которомъ оба объясняние не тельне безь наявищаго запрудненія, но также бойко какъ на живомъ ламев. Оба относились другь на другу съ видимымъ и полянымъ уваническа; и хотя убъжденія и митнія муть оченщию не во воемъ были охедны конечно; но при резотелении ержиментрить и изоторь обинись и попряованием ву него-констансвань дукв. О. Макарій (быль поридимому доволенъ этимъ обиданиемъ, и когда мы возвращались отъ пастора, настроеніе духа о. Манарія приняло отгиновъ восторжественности. Чудная ин теплен, севершеннолючия, ввая-HAR HOUL, HE COBORN'S OCCUPANT REPRESENTATION ARTYCES, MAICHE AH, BLIсваранныя пасторомь и во многомь и главиомь оходивника оъ православными върованіями (нъмпы, зеременные теобингенской шкодой, не даромъ обзывали этого настора пістистомъ, оргодоксомъ), или то и другое вивств имвли возрвиствіе на о. Макарія. Онъ сталь повтирировать и между прочимъ сказаль: отчего бы не построить въ Москвъ такого храма, въ которомъ бы, какъ въ Герусвлимокомъ, совершалось въ трекъ прикламъ священнодвйотвіе трехъ главныхъ хриотіанских испеваданій: правосдавного, римско-католического и лютеранского? Такая братская въротерпимость скорве и надеживе словопревій послужила бы къ общему христівнскому единенію.

Въ последній прівадъ с. Макарія въ Москву онъ почему-то остановился не у митрополита Филарста, а у г. Понова. Въ "Чтеніяхъ Обществе любителей духовняго просвещенія" 1872, VI, стр. 106, есть инсьмо митрополита Филарста къ о. Макарію, которое наводить на мысль, что между инми было въ то время что-то не совсемь ладио. Митрополить Филарсть, всегда радушно приглашавшій о. Макарія из себе, на этоть разъ откасать ему въ гостепріимстве, котя и пригласнить въ тоже время посещать его. Случилась ди какан-либо размодана между инми, чли митрополить Филарсть, оберегая себя, сталь уже очень осторожень въ отношеніяхъ своихъ нъ о. Макарію, —допытаться трудно, особенно теперь по процествін почти цолув'яка. Въ то время это не казалось страннымъ, нотому что тогда очень многіє изъ москвичей же-

дали и испали ингись гоотемно. Макария. Воть этопновно: . Преподобавний стопь архинацирать! Проспу врещения вы наповия: но лучие ин молчанія будоть и слево? Довяняв Тронцавго подворья очень радь, неиз нестда, вестму постажнію в вашей! беськь: но новорье не очень жельеть послужить вашему жительству, потому что кочеть болье правинаго беречь немощь своего хозячим, при расположения номизмъ, изудачиень или васположенія жительствъ. Вы, кажетея, и праете оть меня, чтопроситесь въ Герускимъ: но я много разв о семъ сленцу, и XOTH OTHEREN CERRY, TO, REMOTOR, HORRETS BARRE CORPOLICES прежде, вогда вы просили о семъ начальство и при его молчанін на просьбу, хорошо было бы воспользоваться случаемъ из упражнении въ отречения отъ своей нежи. Не гизвайчесь на меня и приходите бесъдовать со мной, наиз преще, въ любви и искренности, съ которыми пребываю и надвюсь пребыть вашего высонопреподобія покоравінній слуга Филароть, интронолить московскій: Москва, августа 9-го 1846°. Какъ-то отранно эвучить тонь этого письма. Митронолить Филареть и превдене разъ, какъ мы знаемъ, высказываль свое недовольство о. Макарію по разнымъ поводамъ, но ниногда не отназываль ему въ гостепрімства и напротива постоянно приглашаль его въ себъ на подворье и въ Москвъ и въ Петербургъ. Изъ письма (стр. 98), приведенного нами уже прежде, видно, что мигрополять Филареть какъ-будто быль и недоволень, что о. Макарій обратился въ вн. А. Н. Ролицыну, прося найти ввартиру и пинку за обучение детей, а не прямо на митрополиту Филарету; а теперь онъ положительно отказываеть въ поибщени у себя и приглашаеть только приходить беседовать. Расположение комнать на Тронционъ подворьв оставалось тоже, и присутствие о. Макарія не могло сдвимъся вдругъ почему-то ственительнымъ. О. Макарій помъщался въ комнать, сосъдней съ столовой; но комната о. Манарін сообщавась съ отдільными совершенно подъиждоми, и присутотвіе о. Макарія, такъ часто останавливавшагося такъ, нивых не могло вдругь произвесть ствененіе. Ясно, что туть прылась накая-либо другая причина. Не была ли поводомъ къ этому предпринятая о. Макаріемъ повадка въ Герусалимъ? Не описалоя ли мигрополить ивкоторой доли ответственности въ томъ случав, если о: Макарій, не спрывавшій желанія остаться

до жовів длей своих» за Ісрусільні, видумость заграниней. отдать въ почать свой перейціх. Емблін? Не потому як микраполять и наменать нь йриводемнямь загіме нисьмі о предполагавшайся повадий с. Мамерія нь Ісрусальны?

Но возврещения въ Болковъ изъ своей последней поведки въ-Москву, о. Макарій проколжаль провоннуь ини въ босвіляль съпостипавшеми его. а ночи въ нересмотра своего перевода Библін. и въ перепискъ съ разными лицами. Спалъ опъ очень мало, да и то на диванъ или провачи беръ подушия; изголовьемъ ему CLYMHAS DYUKS ARBSHS HAR STRUKS EDOBSTE: CUSEL ORL DOUTH HE раздеванов. Кроме внигъ и тетрадовъ, чернилъ и пера у негоничего не было и досле него не овталось. "Да и на что-MOHRXV WEYEROOTBOY PORREHBRATS OHT: ONL HO MARHO HE INERTALORS. ни пошельковъ: бъдные и убогіе — воть его шкотулки! Что въ нихъ положишь, того не украдуть воры; то отопруть только на томы оветь ". После наго осталось только одно сокравище, да и то мало опристное, -- сопровине, которов она неустанно и териванво кониль и оберегаль во тененін подовины своей жизни, выжимая удобилго ввемени подванныся этимы совровищемы со вежми жаждущими ого. Это сопровище - плода его удивительненастойчиваго, не смотря на всв препятствія, пепріятности и огорченія, труда — русскій переводь Библін. При жизни онъ уфивиъ имъ подвлиться тольно съ немиргими, да и то въ рукописяхъ. Въ печати его переводъ Библін появилен уже теть черезъ везнаднать посла его смерти. Богь знаеть, когда мы укицикь въ печати этоть замечательный трудь отлельной книгой. Мы не считаемъ себя вправъ входить въ опънку его перевода, но не можемъ не заматить, что намъ кажется страннымъ, особенно въ наше время, что одной цвъ причинъ непоявленія въ печати его перевода Библік ножетъ-быть несогласность перевода. и то мъстами, съ текстомъ 70 толковнивовъ и общеупотребитольного первовно-славанского, Противъ несоотвитственность nedebora o. Maradia ca oshaveheline terctame dosctabale camaпокойный митрополить Филареть только по отношению къ употребленію въ церпви, а не въ отношеніи вірности перевода съподинанымъ текотомъ еврейской Баблін. О. Мекерій быль отичный знатовы еврейского языка, его уличить и вы малыйшей невърности перевода было трудно, или и вовре невозможно. Мыоль,

шолорую лельяль о. Манарій относительно предполаговичейся имъ повадки въ Палестину, гдв онъ надълоя окончательно просмотръть свой переводъ, а можетъ-быть даже напечатать его, тоже не осуществивась. Передъ самынъ отъвздомъ, когда уже все было готово и все сборы въ путь быди окончены, онъ захвораль и отошель другим, невеннымь нучемь, опочивь 18 мая 1847 года. Замъчательна была и кончина этого истиннаго подвижника русской первви. Оченищи его комчины разсказывали, что невадонго до его болбани одина юродивый, часто приходивний шь нему, въ отвить на схова с. Макарія: "вакь бы мнв хотвлось умереть въ Герусалинъ " отвътиль: "я знаю одинъ островъ, тамъ Тихвинская Вожін Матерь: воть тамъ-то хорошо тебъ, отель Макарій<sup>в</sup>. Волховскій монастырь, навывающійся и Тихвинскимъ, какъ было объяснено выше, расположенъ точно на островв, стоя на месть, омываемомъ съ одной стороны рекой, а съ другихъ-глубовими обрагами, промываемыми водой. О. Вербицвій примістиваєть слова юродиваго тому же М. А. Атласу, поторый, какъ мы знасиъ, подаль совъть о. Макарію идти на проповъдь въ Сибирь. По письманъ о. Макарія (ч. І, стр. 221) М. А. Атласъ часто навъщаль его и въ Оптиной пустынь, тув и своичался въ одной изъ комнать о. Макарія и похоронень имъ въ томъ же монастыръ, но задолго до бользии о. Макарія.

Вользиь о. Манарія, подверженняго съ малольтства грудному изтарру, началась воспалениемь леганхь, печени и желудка и перешяв въ состояние тифозное. Не смотря на врачебныя пособія, нь которыхь небыло недостатка благодаря усиліямь врачей,--- митрополить Филареть присладь даже изъ Москвы своего,--бользнь быстро развилась при врайнемъ истощении силь отъ неугоминым трудовы и при полномы небрежении о своемы здоровью о. Макарія. Постоянно крыпкій и терпыливый, онь съ удивительными смиренісмъ выносня жестовія страданія. Утративъ силу голоса спре въ отрочествъ после болевни, онъ всегда говориль довольно тихо, а во время бользии съ трудомъ можно было разобрать слова, которыя она произносиль. Въ чертахъ его липа высказывалось благоговъйное настроеніе. Посл'я его вончины въ бумагахъ его нашлось написанное имъ когда-то варандащенъ четнеростиніе, что нодало поводь приоторымь свидетелить его кончины думать, что онь написаль это наканунь смерти, но оно было написано прежде, на и до того и ему било, когда онъ една мога руки поднять.

> Мой Богъ, мой Царь-Отецъ! Спаситель дорогой, Пришелъ желанный день! Паду передъ Тобой! Еще я на земли! Но духъ Тобой трепещеть! Зрю! Симтить горий дучы Заря безсмертья биещеть!

Когда въ нему въ велію принесли Св. дары, онъ просилприподнять его и сталь на кольни. Полагад ис, себв врестное
знаменіе, онъ три раза медленно, тихо, благоговъйно превлониль
голову въ вемль. Потомъ просиль ноднять его, съдъ въ вресло
и потребовать полотенце и воды. Омывщи лице, взяль требникъ
и прочитавъ молитвы въ благодатномъ настроеніи, пріобщился
Св. Тамнъ. Когда онъ опять прилегъ въ постель, то лежаль
все время молча и немодвияно, точно готовясь предстать предъ
Господомъ. Еще будучи на Адтав, гододиваль онъ: "прійдетъ
время, когда и меня позоветь въ себв Господь: Макарій! — я,
Господи!—Или сюда! И стряжнеть гимлую плоть мою". — Кончины
его ожидали ежеминутно. Вдругь онъ быстро поднялся и свазаль:
"Свять Христовъ просвъщветь всяхъ"! склониль голову. Его
бросились поддержать, положили на подущку, и онъ тихо
отошель.

Когда твло, понойнаго поцадобилось, подожить на стогь, то не нашлось у него и другой простыни, крома одной толстой, узонькой и норотенькой. Одали его въ старов платье, потому что лучшаго и не было, епитрахиль положили тоже старую и даже ветхую, ту самую, которую онь догда то палучиль оть своего духовнаго отна, старца Ливеріа, оть поторожно приняль и постриженіе. Гробъ по завізнанню о, Макарія быль приготовлент для него необитый и непращеньй. Похорожили его ва монаскыр приготовленномы бывшимы на правой сторожа траперы, въ склепь, приготовленномы бывшимы настоятелемы монастыра архимациятомы. Иринесмъ Во время больши покойнаго о. Макарія ито-то заботливо спросить его: не угодно-ди ему будеть, чтобы дало оны отвічаль, что ему все равно, и лишь выразиль желаціє навнечею монастыря и заповідаль, чтобы пробъ его пичамы не укращать, а только нацисать престь и слова Спасиреля: Ага есм воспрошене

и живови: опружи от Мя, аще и умреть, оживоеть. И ссять живови и опрочить ото треосвищенный Смарагаь, бывний въ то время орловенить архіспискономы онь пріжхаль нарочно въ Болховь, чтобы почтить память веникаго старив. Подошедни из повойному, архіспископъ Смарагаь поилонелся до земли три раза, совершиль погребеніе и предъ выносомъ изъ цериви, внесь тіло святыми царскими вратами въ одгарь, обиесь его вокругь престола и вынесь его въ парскія врага; по выность ме изъ периви, обнесь его кругомъ периви и потомъ уме опустиль въ гробницу, для упекоенія его приготовленную.

Вноскъдствии чтители намяти о. Макарія распространили траневу соборной церкви и устронли, согласно седержанію обначенным тенстовъ, два придъла: одинъ на правой сторонъ— Воскресенія Христова, гдъ нодь самымъ престолонъ находится пробъ о. Макарія, и другой — на къвой сторонъ — Воскресенія праведнаго Лаваря, къ ноторому и относены въ Евантеліи вышеприведенныя слова Спасителя. Благоговъющіе нъ памяти о. Макарія заходять посль церновной службы въ пещеру на м'всто его упокосенія, гдъ и служать паннихиди.

HOUTE HORBERS HOUMED OF TOTO HER, KORE OTOMERE BE BEUнесть о. Макарій; но живы еще дела его, также накъ и память о немъ; живы и свиена несвянныя имъ, они возрасли и дали бегатую жагву, особенно не Алгав. Тамъ и до сей поры въ устроенной имъ влайской миссіи свято кранитея и соблюдаются его наставления и соваты. Когда въ 1880 г. антайская духовная миссін праздновала свой пятидесятильтий юбилей, че празднеотне это состояло изъ богослуженій въ Бійски, Майни и Улали, гав о, Макарій началь свою двятельность. Начальникъ алгайской миссіи, преосващенняй Владиніръ, синскопъ бійскій, возетановани въ памяти дъга о. Макарія, възглубоко прочувотвованныхь словахь высказаль даль уваженія кь его просвётительной апостольской дантельности. Прочитань описание этого выбимая въ № 5 "Томскихъ Финрхівныхъ Вінопостей" (1881), неводьно приходещь: въ заключению, что все торжество алгайской мности соотоямо новимчительно въ чествовании памяти ел осмователя. "О. Макарій", говорийт преосвященный Владиміръ, пинтывенты кого назадъ принесъ спода съ собою ту благую ожень, которую до него не слыхали въ этихъ мастакъ, населенныхъ, до прибытін о. Мадарія, почти одинии пдолоповленнявами. "Здесь", сказаль владыка, "первую свою горячую молитву вознесъ о. Макарій за нихъ, дабы Госновь просвіжня жиъ, накодившихся во тымъ языческой, свётомъ Свосто учения вдёсь вануда за нихъ первая слеза с. Макарія: здёсь валатыл его первый вадокъ... Здесь носедно с. Манарісив то первое семя, ноторое въ продолжении плундесяти лать выросло въ по огромное дерево, и оъ такими обильными плодами, поторые винил нашкому воочію ".--Плоды, двіютвитольно, были на лицо: ночин всіз молящіеся, которыхъ была полна церковь-дети и визки пращения о. Макаріемъ; некрещеныхъ же натъ ни одного не только въ Маймъ, но и далеко за предълами ея. Въ ваплинение архинастырь напоминь молящимся объ обязаниести имъ моляться о дуще навабвеннаго о, Макарія не тольно теневь, но и вести до конца жизни своей; и чтобы молитву: о нему нивнили жи обязанность и дътямъ своимъ, такъ чтобы молитвенная памить объ о. Макарів передаванась мат рода въ родъ. -- "Блаженной паияти о. Манарій", сказаять владына, "быль образенть высоваю нравственнаго соверщенства. Онъ быль челованъ кръпкой въры, непоколебниой надежды и всегда пламентвиней любви из Господу Інсусу: отъ того-то все деле и деяжія его были во всемь согласны съ вельніемъ небеснаго Унивеля. Ученіе Христово было въ дукъ о. Макарія, и ученіе о. Макарія было въ дукъ Христовомъ. Помолемся же Господу Богу, да простить Онъ Всемилосордный наши согращенія, если мы не далали и не учили вполнъ такъ, накъ дълакъ и училъ е. Макарія, и на наступающее другое пятидесятильтіе, Онъ, Всепремудрый, своею благодатію умудриль бы нась во спаседіе наше собственное в такъ братій, для спасенія которыхь мы Имъ пристеплены".

Мехода изъ той мысли, что какъ нотинний Беть нашь Господь Імоусь Христось сещемь на земме из уничиванномъ сестояніи, претерпъль ужесньйнія отраданія и непосньйную смерть изъ-за любем из нашь, состореннымь по образу и по подобію Божію, не поиравшимъ и обезобразившимъ въ себь образъ Божій; сошемь для того, чтобы обновить и украсить его из насъ, сошемь—, да асякъ струки съ Оне не погибнеть, но имать живеть въчмый: такъ и о. Макарій, скачать вдения, изъ-за любем изъ-

водямь, воспращемь одбов во мрань прыновномь, спадовогомью негибавинив, принель сюда се съвтеченъ Евангелія, дабы расеснать эту тьму принеть преповідеть Бога истинного, послевчнаго Единоредного Сына своего, Госпеда нашего Імеуса: Хрвета, эда всяка выруки въ Оне не понибнеть, но ытоть живот вычный. При врем владыка присовонущить, что пробовь с. Манарія сді--мала те, что отъ того дня, напъ- 50 лъть незедь престиль о. Манарій перваго алгайла, нына считають тысячи варующих въ Інсуса Христа и едиными оъ нами усты и единънъ «серднемъ одаващихъ и воспавающихъ пречествое, и ведиколанное имя Бога Отна и Сына и Святаго Духа, что тв изъ умершина амайщевъ, которые съ върою въ Інсуса Христа, предъ спертію своею, въ запиства поканнія достойно очистили себя оть граховъ в чеосущенно причастинись св., Таннъ Христовыхк,-не порибли. до инуть животь въчный. Любодь о. Макарія из здішнить людань оделала то, что въ вонцу 50-летія мносія ниветь у себл до 14-ти миссіонеровъ, изъ разныхъ сторонъ Россіи оюда прибывшихъ: что вивсто одного маленькаго и убогаго молитвеннаго дома, нына по всему Алтаю разрослось много крамовъ Вожінка. просторных и очень приличных съ перъдво сіявощим на никъ волочеными престами, такъ что редко найдется такая речка, по воторой бы не было, если не церкви или часовни, то по крайней мврв вреста. На многіе еще плоды указываль архипастырь-процовъдникъ, -- плоды выросшіе изъ того съмени, которое посъяно дюбовію о. Макарія.

И оправдались слова, высказанныя о. Макаріемъ подвъка назадъ въ приведенномъ выше мивніи его о миссіонерской дъятельности: "Всевышній благословить сін труды его, тодько онъ долженъ предварительно согласиться на то, чтобы плоды благословенія Божія явились, если такъ Богу угодно, уже по смерти его, чтобы другой собрать тамъ жатву, для онъ светь, чтобы свищему и жнущему вивств радоваться въ небесномъ царствій, потому что и тоть и другой едино въ Госцовъ".

Духовная миссія на Алтав основана 55 леть тому навадь, и съ того времени сослужила большую и важную службу распространенію христіанства и грамотности между инородцами Сибири на алтайскихъ горахъ и смежныхъ съ ними мъстахъ, гдъ въ настоящее время считается населенія болъе 35,000; за время существованія алтайской миссія. Обращены въ пристансиво но 18.000 человокь, устроены 39 нерквей и молитвенника домова, пріють, больница и до 20 писль, въ которыхъ въ 1884 году учащихся было 587 человокъ: наъ михъ руссияхъ было 176 и неородиевъ 421. Дъятельность миссіонеровъ въ последние годы была также благотворна какъ и прежде: въ 1884 году обращено въ христіанство 1.043 человока, а въ 1885 году—728 и "спланиался проповодью христіанскою, какъ говорить отчеть миссіи, едва ди не всякъ слухъ языческаго Алтан<sup>я 40</sup>).

При тлубово исвреннемъ христівнскомъ смиренін своемъ, о. Макарій не придаваль нинакой цёны своей многотрудной и многоплодной двятельности и не любиль говорить о ней. Онъ боялся извъстности, пугался славы отъ людей. Замітя разъ въ одномъ изъ своихъ приближенныхъ пополеновеніе ванисать его біографію, о. Макарій разсердился, изорваль написанное и подвергь автора накаванію. Не это ли обстоятельство служить причиной тому, что записки А. А. Орлова до сихъ поръ не напечатаны? Крайне маль, повторимъ мы, что ни автобіографія о. Макарія, написанная имъ еще вдобавокъ какъ исповідь, ни заниска А. А. Орлова. безотлучнаго спутника с. Макарія, не предвются гласности.

О. Макарій, какъ замвчательная во всехъ отношеніяхъ личнесть, принадлежить уже исторіи и должень занимать мюсто въ исторіи нашей отечественной деркви. Было бы очень печально, если два такихъ важныхъ свидьтельства о двятельности его утратились на всегда. Нельзя не отдать чести прозорливости покойнаго митрополита Филарета, который ознакомясь съ нимъ еще какъ своимъ ученикомъ, понявъ и оцвнивъ его, въ теченіе всей жизни храниль къ нему чувство глубокой привизанности, никогда не покидаль его своимъ покровительствомъ, постоянно охраняль, ограждаль и выручаль его. Когда митрополить узналь о тяжкой и опасной бользни о. Макарія, то послаль къ нему изъ Москвы въ Болховъ, за 300 слишкомъ версть, своего домашняго врача. Узнавъ, что Дмитріеву-Мамонову, котораго о. Макарій изъ отъявленнаго поклонника Гегеля обратиль въ



<sup>40) «</sup>Моск. Валомости» 1886 г. № 178.

православнаго христіанина, удалось украдкой изъ-за опины липъ, окружавникъ о. Макарія въ гостинной одного дома, гдё часто сбирались его слушать, довольно удачно начертить карандашемъ портреть о. Макарія, митрополить Филареть пожелаль пріобрюсть оттискъ этого портрета, и получивъ его, вельдъ вставить въ рамку и повъсить у себя въ неллін (Письма митрополита Филарета въ нам. Св. Тр. Сер. л. арх. Антонію, ч. 2, стр. 330). Закончимъ нашъ посильный трудъ, приведя мысли и ощущенія изъ высказанныхъ нъкогда П. Бакуниной, послъ знакомства съ о. Макараемъ:

«Я виділа сего ученика Христова,
Ученика вполий ділами и душой...
Какъ безнатежена взоръ, какъ тихо, кретко слово,
И накъ онъ полонъ весь надеждою святой,
Довірія къ Творцу и къ дюдянъ синсхожденья,
И чувства братскаго евангельской любви!
Какъ мало онъ ціннять всй подвиги своп!
Какая простота и скромность обхожденья!
О, прінки, Творець, души благодаренье
Что виділа его, что слишать я могла,
И сердини педпання одонь его святьні
Садщенной радостью душе моя світка.

1886 F. The second of the seco

## ХАРАКТЕРЪ И ЗНАЧЕНІЕ ТОЛКОВАННЙ

на каноническій кодексь греческой церкви—аристина, зонары и вальсамона\*.

H.

Біографических свёдёній объ Ариснив, Земерь и Вальсанон'я сохранилось очень не много. Это липь скудныя отрывочныя и не всегда достов'врныя данныя, на основаніи которых связнаго, а тімь бол'я полнаго жизнеописанія дать невозможно.

Алексъй Аристинъ 1) жилъ въ XII въвъ при византійскихъ императорахъ династів Комниновъ—Алексъв (1081—1118), Іоаниъ (1118—1142) и Мануилъ (1142—1181). Уроженецъ древней Эллады, онъ получилъ здъсь блестящее образованіе и занималъ высокую должность. Вызванный затъмъ въ Константинополь, онъ занялъ, по желанію императора, три высшія церковно-политическія должности: номосилакса, протекдика и орознотрось и по обязанности: номосилакса, протекдика и орознотрось и по обязанностию службы находился въ постоянныхъ сношеніяхъ съ дворцомъ и высшими учрежденіями имперіи. Начало его служебной дъятельности въ столицъ падаетъ, въроятно, на царствованіе

<sup>\*</sup> См. «Прав. Обозр.» іюньскую кн. текущаго года.

<sup>1)</sup> Проф. А. С. Павлова замічанія на программу изданія въ русскомъ переводі перковнихъ правиль съ толкованіями. Одесса, 1875 г.

Ісопиа Комина, не перучение петерате, при долисотичности. Волисоти петерате, при петерате, при петерате, петерате, петерате петерате, петерате пет

Другой вановисть XII энка Іоанна Зонара быта уроженець. Константинополя и процеходиях изи знагнаго рода. На восударотвенной службъ окъ достига при императоръ Алековъ Кеминийвеннихъ долиностей: начальника отряда твлохренителей и разви **ΗΒΙΌ Ο ΟΕΜΡΟΤΕΙΡΗ ΗΜΠΟΡΕΙΕ** (μεγάλος δρουγγάριος τής βίγλης καὶ προтодоукрупсу. Потерина жену и датей, Зонара поминува заукбуи дворъ съ его интригами и приниль монашество. Монастырь, набранный жив для прохожнения монаниссинив подвиния, начивался, по свидательству ивноторых руконноси, монастыремы св. Глинером и находился, напъ поларають, на островъ того же имени въ Пропонтидъ. Здесь, въ монастырском уславский, Зо--оёв аказапан и амару стигине в в в стигине в в стигине колько общирныхъ сочиненій: хронику, заключающую въ себъ исторію, начиная съ сотворенія міра и комчая спертью Алексвя Комина и ватиленія на престоль Іоанна Комина (1118 г.) --всере 18 книгь, толкованія на Синтагму Фотія 3), менсиконь и др. Зонаръ приписывають первое измъненіе произведенное въ Симтагит Фотіл относительно порядна следованія, правиль, Порядовъ этоть, какъ мы видъи, установленный въ V въкъ, можеть-быть названъ не строго хронологическимъ; съ тахъ поръ от не подвергался изміненію. Зонара первый отступиль отъ него и вернулся въ тому порядку, который можно было подметить въ



<sup>2)</sup> Такъ названъ Аристинъ въ оглавлении Синопсиса съ его толкованиями.

<sup>3)</sup> EEMTHOR TOWN REPORT HOLL PRINTERS TO THE PR

первопенальном сборний IV ввих он решений и расположит прачала, указанная ками въ отомъ сборний и расположит правине: 1) но значению издавнаго ихъ первовнаго завторитета; 2) во хронологической месладовательности. Тамим образомъ первое мёсто заняли правила вселенским соберам, (отъ 1-го последовательно до 7-го), мъ имиъ приссединены два константинопольскихъ собора (861 и 879 гг.); второе место зацяли правила сборовъ поместныхъ (относительно ихъ кронологическое намело проведено не вноянъ строго), наконецъ претье место правила св. Отцовъ (въ строго-хронологическомъ порядкъ).

Но когда же составили свои толкованія Аристить и Зонара? Кто изъ нихъ писаль раньше и ито посль? Вепресь этоть спорный въ литературь. Едва ли не господствующимъ до сихъ поръмивніемъ было; что Зонара составиль свои толкованія раньше: Аристина, — именно около 1118 года і), — годъ смерти Аленсъя: Комнина). Только въ посліднее время начинаєть пріобратать защитниковъ противоположный валидъ. Проосессоръ Павловъ въ небольшой брошюрь, намечетанной потоиъ въ переработанномъ видь въ "Православномъ Обовраніи" і), доказываеть, что Аристинъ писаль свои толкованія раньше Зонары; весь кодъ доказательствъ можеть быть изложень въ слідующихъ положеніяхъ.;

Общепричное мивніе, что Зонара писаль свои толкованія въ первой четверти XII візка, не иміветь никакихь твердыхь основаній; это—совершенне произвольное мивніе, основанное единственно на томъ, что "хронина" Зонараї довідена только до 1118 года, послії котораго, предполагають, автеръ прожильнадомю.

Но: 1) примъръ Никисора Вріеннія, доведшаго свою исторію до 1081 года, а между твить прожившаго до 1187 г. не подтверждаеть этого соображенія.

<sup>5) 1876</sup> г. апріль. О новомъ переводі тольованій на церковиня правила.



<sup>4)</sup> Чижмань относить ихъ въ последнимъ годамъ правленія Алексія; архим. Іоаннь въ 1120 г. который Doujat считаеть годомъ вступленія Іоанна въ монамество.

- 2) Оно опрессроения и самой произной, доназивающей, что венара знать события изъ времень Іоанна Комнима: "въ конца си авторъ говерать, что онь находить бесполезницъ и неспосиременнить повастновать о дальнайшихъ событихъ, энечнъ, онь могь бы, еслибы захотыть или на-кодить удобымъ, вести свей разсназъ и дальше". Въ разникъ ивстемъ произви онъ дайствительно упомиваетъ мимо-ходить различныя события изъ царствования Іоанна Комнина;
- 3) Остинеція Зопары нашисаны имъ въ монамество; въ монашество же онъ поступнять никакъ не при Алексът Кемнинт: непролекть этого липератора онъ писалъ по личнымъ воспоминаніямъ, следовательно, нахедился тогда еще при дворт; но могъбы от описывать и современныхъ Алекото Компину придворныхъ событій, еслибы удалился уже тогда на усдиненный островъ-Крими приннять Зопара монашество и вспорт послъ смерти Алекстя Комнина, такъ какъ знакъ событія изъ временъ окъдующаго императора. Можетъ даже быть, что Зонара не былъ еще монахотъ и въ 1156 году; по праймей мърт на соборт этого года въ числъ присутствовавшихъ придворныхъ чиновъ упоминаетоя инумаскираместатос пристоступрітіс Νικόλαюς ὁ Ζοναράς, а это; можетъ-быть, и есть историкъ и нановисть Зонара подсовоинъ мірекимъ имененъ.
- 4) "Хроника" была персыма литературныма трудамь Зонары въ монашества; ясные на это намени находятся въ предисловии и в ней, гда авторъ говорить о потера жены и датей, о томъ, что онь находился до симъ поръ въ бездайстви и не чувствовать въ себа силы взяться за перо и книги. "Это показываетъ въ писатела еще недавнято моняха, ноторый въ первый разъ принимается за литературную работу". Посла написания хроники Зенара промикь въроятно еще долго, потому что оставиль промв нея и другия общирных сочинения.
- 5) Зопара несомивно жиль и писаль даже еще ири Мануиль Коминь; ко времени этого императора относится его трактать о недозволенности брана двухъ троюродныхъ братьевъ съ одной и той же женщиной. Трактать этоть написанъ по поводу вовнявиихъ оперовъ, начало которыхъ должно быть отнесемо ко времени Мануила Комина, на осмовани свидетельствъ Вадь-

- сомона л. Димитрія Хомелина. Въ частности времи написанія правиль можеть быть опредвлено изъ содержанія иль зомихь...
- 6) Говоря объ Алексив Комнина, Зонара называеть это непо осонцівльному титулу; онъ шинрусть новоляу этого императора просто "усара той васіле́ше кирой 'Алекіов той Комунуой", ане употребляеть титула, обывновенно встрічающигося у Вальсамона, могда послідній приводить новелью орврешенняго сму императора Мануила: кратанос кай атнос і фийу фасіле́це. Отамасслідуеть, что Зонара писаль толюванія послід императора Алексіля Комнина.
- 7) Бъ его телкованіяхъ есть указаніе в на то, что оти написаны неслі телнованій Аристина; песліднія были въ рукахъ у Зенары: противъ нихъ онъ пелемизируєть, телкуя 3-е правиле II вселеноваго собора.
- 8) Въ сочиненияхъ Зонары вотричнотом указания на така обстоятельства, которыя могуть быть отнесены из опредълси: нымъ годамъ правленія Маннула Комнина: а) таково пополнительное толнованіе на 10 правило Петра Александрійскаго, оваглавменное "έπεξήτησις φερομένη κατά του Μουζάλωνος άπασα". Это дополнительное толкование направлено противъ патріарка Николая Музалона, возведеннаго по свидательству историна Клинама. на константинопольскую канедру Мануиловъ Коминновъ въ 1147 году. До патріаршества Музалонъ быль кипролимъ архіспнекопомъ, но затемъ повинуль свою спархію и сталь жить въ-Константивополь; возведение его на патріаршество возбудило всеобщее неудовольствіе. Этотъ случей, очевидно, ималь въ виду Зонара, доказывая въ дополнительномъ толкования, чтоопискомъ, оставившій самовольно свою периовь, чуждь священотна, а потому не можеть быть возведень на другую васедру. Правда, въ воинскоиъ изданіи Синтарны толкованів, направленное противъ Музалона, принисывается Вальсамому; но зато по. Беверегію оно принадлежить Зонарь. Посліднему также (и это особенно важно) приписывають его ть списки Спитагны, въ которых в содержатся толкованія одного только Зонары. b) Второе оботоятельство, относящееся, въроятно, но времени Мануила Коминия, упомянуто Зонарой въ толкованіи на 7 правило неспесарійскаво собора: "видали мы, говорить онъ здась, и патріарха и разныхъ митрополитовъ, принимавшихъ участіе въ брачномъ

пиръ второбрачнаго императора". Это замъчаніе могло относиться только въ Мануилу, вступившему въ 1159 г. во второй бракъ. О томъ же событів говорить историвъ Киннамъ, описывая брачное торжество императора Мануила въ присутствіи трехъ патріарховъ.

Таковы доводы, приведенные профессоромъ А. С. Павловымъ въ пользу своего мивнія, что Зонара писать толкованія на правила не до, а послі Аристина, не при Алексів, даже ме при Іоанив, но при Мануиль Комнинь. Изслідованіе профессора Павлова не осталось безъ возраженій: они были сділаны <sup>6</sup>) и могуть быть сведены къ слідующему:

- 1) Ставя Зонару между Аристиновъ и Вальсамономъ, мы сдълаемъ всёхъ ихъ современниками: вёдь извёстно, что Аристинъ жилъ еще въ 1166 году, а Вальсамонъ писалъ толкованія между 1169 и 1177 годами.
- 2) Если даже допустить, что "хроника" была первымъ трудомъ Зонары, то и тогда нътъ необходимости отнести толкованія ко времени послъ 1118 года; хроника, какъ повъсть временныхъ лътъ, есть вещь растяжиман; авторъ могъ писать ее всю жизнъ съ перерывами и, оставляя ее по временамъ, приниматься за другіе труды.
- 3) Есть и прямое указаніе на то, что толкованія Зонары написаны въ парствованіе Алексвя Комнина; такое указаніе находимъ въ приведенномъ у Алияція важномъ свидътельствъ, авторъ котораго не названъ; свидътель этоть относить написаніе Зонарою толкованій на церковныя правила къ царствованію Алексвя Комнина.
- 4) Есть указаніе и на то, что толкованія Зонары написаны задолго до Вальсамоновыхъ, а не одновременно съ ними: это видно изъ надписи нъкоторыхъ рукописей, содержащихъ въ себъ толкованія того и другаго каноннота; здёсь говорится, что толкованіе Вальсамона написано "спустя довольные годы послів толкованія Зонары" (μεθ' ἱκανοὺς ὕστερον χρόνους), а патріархомъ, говорится далве, Вальсамонъ еділался черезъ нісколько літь послів написанія толкованій (μετά χρόνους τινας).

<sup>4)</sup> Печатное письмо къ А. С. Павлову въ «Чтеніяхъ въ обществів любителей духовнаго просивщенія» 1876 г. августь.

- 5) Указанія Вальсамона на Аристина и Зонару таковы, что заставляють предполагать въ немъ современника Аристинова и младшаго чиновника той же канцелярів, въ которой быль старшимь Аристинь. Два раза упоминаеть о немъ Вальсамонь и оба раза съ полнымъ титуломъ. Ничего подобнаго нельвя скавать о Зонаръ. Кромъ того, не бывъ современникомъ и сослуживцемъ Аристина, Вальсамонъ не могъ бы передавать многихъ частныхъ обстоятельствъ изъ его жизни, какъ напр. свъдънія о томъ, что константинопольскій синодъ "тремя тридцати-дневными повъстками приглашаль онаго великаго эконома Аристина удержаться отъ исполненія судейской должности", или что Аристинъ приводиль 37 правило трудльскаго собора противъ святъйшаго патріарха іерусалимскаго Никифора.
- 6) Образъ упоминанія Зонарою объ Алексът Комнинт не можеть служить доказательствомъ, что Зонара писаль толкованія уже посліт втого императора. Оффиціальный титуль κραταιός καί άγιος βασιλεύς, употребляемый обывновенно Вальсамономъ, не быль общимъ правиломъ. Самъ Вальсамонъ не всегда приводилъ этотъ титуль, даже цитируя одну и ту же новеллу. Съ другой стороны Зонара, упоминая объ Алексът Комнинт, не употребляеть и титула ἀδίδιμος, обывновенно употреблявшагося, когда шла ртчь о покойныхъ императорахъ, напр. во иногихъ мъстахъ у Вальсамона.
- 7) Не противъ Аристина полемизировать Зонара въ толкованіи на 3-е правило константинопольскаго собора. Здёсь упоминается лишь неопредёленно о "нёкоторыхъ", подъ которыми нёть необходимости подразумёвать Аристина; Зонара могь имёть въ виду древнихъ толкователей, писавшихъ глоссы, или же устныя обычныя толкованія. Вопросъ разрёшается несомнённо въ пользу заимствованія изъ древней глоссы, которая дёйствительно была и возводится учеными издателями нъ патріархамъ Никифору и Фотію.
- 8) Только принимая старшинство Зонары предъ Аристиномъ, шы поймемъ, почему первый не полемизируетъ противъ втораго и не поправляетъ его въ тъхъ случаяхъ, гат имъ допущена очевидная погръщность, а самъ Зонара проводитъ противоположную этой погръщности мысль. Такой пропускъ можетъ быть объясненъ только тъмъ, что Зонара не видълъ Аристина.

- 9) Надпись на дополнительномъ толкованія въ 10 му правилу Петра Александрійскаго не можеть служить доказательствомъ, что Зонара писаль при Мануиль Комнинь. Этой надписи ньть въ древивнинхъ рукописяхъ московской синодальной библютеки. Да и самое содержание дополнительнаго толкования не направлено вовсе спеціально противъ Музалона, а вообще противъ мивнія, существовавшаго гораздо ранве и уже прежде, при явъяснения послания Ш-го вселенского собора, подвергавшогося опроверженію Зонары я Вальсамона. Событія изъ исторія Ниволая Музалона не подходять вовсе подъ точный смыслъ толкованія, въ которомъ доказывается только, что архіерен не должны оставлять управление своими церквами и после оставления удерживать священство, т.-е. устранивъ труды, сохранить славу и честь. Еслибы Зонара имъль въ виду Музалона, то упомянуль бы его имя въ толкованіи, по крайней мірів сходился бы ближе съ событіями его исторіи. Совершенно несогласна съ духомъ Βομαρω μαμιμου: ἐπεξήγησις φερομένη «ατά τοῦ Μουζάλονος ἔπατα; самъ ее Зонара сдълать не могь.
- 10) Не Мануила Комнина имълъ въ виду Зонара, замъчая въ толкованіи на 7-е правило неокесарійскаго собора, что онъ видълъ и патріарха и различныхъ митрополитовъ, присутствовавшихъ на пиршествъ второбрачнаго царя. Слова Зонары вовсе не совпадають съ свидътельствомъ Киннама объ этомъ событів у последняго говорится о трехъ патріархахъ, тогда навъ у Зонары только объ одномъ: следовательно у того и другаго речь идеть о различныхъ случаяхъ. Съ другой стороны извъстно, что второй бракъ Мануила былъ въ 1159 году. Если допустить, что на брачномъ пирв этого императора присутствоваль Зонара, то придется сдълать совсвиъ неввроятное предположение, что и въ этомъ году онъ не быль еще монахомъ. Изъ словъ Вальсамона по поводу того же событія видно, что были вообще второбрачные цари, а не одинъ только Мануилъ: "мы видимъ, говорить онъ, и патріарха и другихъ архіереевъ пиршествующими вивств со второбрачными царями и другими вельможами".
- 11) Наконець, нъть никавихъ доказательствъ, что споры, вызвавшіе трактатъ Зонары о бракъ одной и той же женщины съ двумя троюродными братьями, начались во времена Мануила Комнина; Зонара замъчаетъ только по поводу такого брака, что

40\*

онъ не дозволенъ ни церковными, ни гражданскими законами; при этомъ ссыдается только на Базилики, но не знаеть новеллы Манунла, которую приводить Вальсамонъ, и которую не могь бы не привести Зонара, еслибы она уже существовала въ его время. Точно также не могь бы онъ не привести опредъленія по тому же предмету Николая Музалона, еслибы послъдній быль старше его. Ничего не доказываеть ссылка Вальсамона на первый законодательный акть; споры всегда предшествують законодательнымъ актамъ. Свидътельство Хоматина таково, что вовсе не устраняеть возможности существованія споровъ до Мануила.

Таковы доводы за и противъ предположенія о старшинствъ Зонары передъ Аристиномъ. Сопоставляя тъ и другіе, мы признаемъ, Аристина предъ Зонарою можно считать вивств съ профессоромъ Павловымъ болъе доказаннымъ чъмъ Зонара предъ Аристиномъ особенно въ виду одного небезъинтереснаго факта подтверждающаго изследование профессора Павлова. Не онъ одинъ пришель въ убъщенію о старшинствъ Аристина. Черезъ годъ после изданной имъ брошюры (1875 г.) немецкій ученый Hirsch обнародоваль свои изследованія по византійской литературе 7) и высказываетъ здесь мивніе, что Зонара окончиль свою хронику после 1118 года и не позже первыхъ летъ царствованія Мануила Комнина; но выпишемъ его собственныя слова в): Gegen die Mitte des 12 Jahrhunderts ist das Geschichtswerk des Lohannes Zonaras entstanden. Dass Zonaras erst später als 1118, mit welchem Jahre seine Chronik endet, dieselbe vollendet hat zeigen die Worte am Schluss: Ἐνταήθα μοι τὸ πέρας ήτω τῆς συγγραφής και δ δρόμος στήτω της ίστορίας δε μοι πρός μακρόν έκμεμήκισται δοῦναι γὰρ γραφή καὶ τὰ λείποντα οὔ μοι λυσιςελὲς οὔδ' εὔκαιρον κέκριται, eben diese Worte aber zeigen auch, dass er nicht lange nachher geschrieben haben kann. Dass er spätestens in der ersten Zeit der Regierung des Kaisers Manuel Comnenos (1143-1180) sein Werk vollendet haben muss, ergiebt sich daraus, dass dasselbe, wie unten gezeigt werden wird, von Michael Clycas citirt und benutzt wird, der unter diesem Kaiser seine Chronik verfasst hat.



<sup>&#</sup>x27;) Byzantinische Studien von Ferd. Hirsch. Leipzig. 1876.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) S. 377, Anm. 1.

Такое совпаденіе въ выводахъ двухъ изследователей, работавшихъ совершенно самостоятельно я независимо другь отъ друга, свидетельствуеть о верности этихъ выводовъ.

О жизни третьяго знаменитаго канониста XII въка — Вальсамона извъстно такъ же мало, какъ и о двухъ его старшихъ современикахъ — Аристинъ и Зонаръ. Но благодаря тому, что
самъ Вальсамонъ въ своихъ сочиненияхъ иногда упоминаетъ о
себъ и разсказываетъ тотъ или другой случай изъ своей жизни,
мы имъемъ относительно этого канониста нъсколько біографическихъ подробностей, касающихся преимущественно его главнаго труда, толкованій.

Служебная и литературная двятельность Вальсамона падаеть главнымъ образомъ на царствование двухъ императоровъ-Мануила Комнина (1142 — 1181) и Исаака Ангела (1185 — 1194). "Чиствиши гражданинъ Константинополя", онъ здёсь, въ санъ діакона, занималь важныя должности номофилакса и хартофилакса константинопольской церкви, какъ его называетъ надпись въ толкованіямъ и какъ называеть онъ себя самъ въ толкованів на 1-е правило никейскаго собора. Благодаря многолітней службъ въ этихъ должностяхъ Вальсамонъ пріобръль большую опытность и глубокое знаніе каноновъ и государственныхъ законовъ. Какъ къ извъстному знатоку каноническаго права, къ нему обращались для разръшенія различныхъ вопросовъ и затрудненій встрічавшихся на правтивів. Объ одномъ такомъ случав разсказываеть Никита Хоніать: императорь Исаакь Ангель, желая перевести іерусалимскаго патріарха Досивея на константинопольскій престоль вивсто Леонтія, лишеннаго своей канедры въ 1191 году, и сомивваясь въ ваноничности такого перевода, обратился съ вопросомъ въ Вальсамону. Тотъ же писатель свидътельствуетъ, что императоръ Исаакъ имълъ намъреніе возвести на константинопольскую канедру самого Вальсамона, цвия ввроятно его обширную ученость. Въ 1193 году онъ быль вовведенъ на антіохійскую патріаршую канедру, но обстоятельства времени не позволили ему поселиться на мёстё своего назначенія: Антіохія находилась въ то время во власти крестоносцевъ, предшественникъ Вальсанона-патріархъ Христофоръ отравленъ датинянами, а потому новоназначенный Вальсамонъ предпочелъ остаться въ Константинополь, отвуда и управляль дълами своей

патріархів. Этотъ факть въ жизни Вальсамона послужить можеть-быть одной изъ причинъ, почему онъ въ своихъ толкованіяхъ такъ часто обличаетъ датинянъ за ихъ нарушенія правиль и такъ охотно полемизируеть противъ нихъ.

Вальсамонъ писалъ свои толкованія на Фотієвъ номованонъ въ царствованіе Мануила Комнина по порученію этого императора и патріарха Миханла Анхіала (1169—1177). Поводомъ кътакому порученію послужило затрудненіе, встрътившееся въ церковной правтикъ вслъдствіе устарълости нъкоторыхъ законовъеще заключавшихся въ Фотієвомъ номованонъ, но уже потерявшихъ практическую силу, какъ не вощедшіе въ позднъйшій закодательный сборникъ — Базилики. Вальсамонъ самъ разсказываеть объ этомъ въ одномъ изъ своихъ толкованій о и въ предисловіи къ своему труду ("èv тф прооци́щ») 10).

Ссыдаясь на 123-ю новеллу Юстиніана, патріархъ Михаиль троекратно напоминаль митрополиту амасійскому Леонтію о необходимости замъстить вакантную епископскую канедру. Но такъкакъ митрополить и после напоминаній оставляль ее попрежнему незанятой, то патріархъ счель себя въ правв поставить епискона помимо его, своею собственною властію. Не смотря на возраженія нікоторыхъ, что постановленіе 123 новеллы не принято въ Базиливи, а потому не имветъ практической силы, патріархъ стояль на своемъ, говоря, что было бы несправеддиво нарушать постановленіе, которое принято въ номоканонъ, признаваемый церковью какъ-бы священною книгой. Этоть споръ между патріархомъ Миханломъ Анхіаломъ и митрополитомъ Леонтіемъ послужиль поводомъ въ написанію Вальсамоновскихъ толкованій. Вальсамонъ, согласно съ указанной ему задачейустранить возможность повторенія подобныхъ затрудненій въ будущемъ — долженъ былъ указывать: какіе законы, заключающіеся въ номованонъ, приняты въ Базилики, и слъдовательно, дъйствують, какіе не приняты, а потому потеряли обязательную силу; во-вторыхъ долженъ былъ указать, где въ Базиликахъ находятся поцитованныя въ номоканонъ постановленія Дигесть и



<sup>°)</sup> Σύνταγμα` τῶν θείων και ἱερῶν κανόνων. ἐκδ. ὑπὸ Ῥάλλη και Ποτλή t. I p. 49.

<sup>10)</sup> Ibidem p. 31-33.

другихъ законодательныхъ сборниковъ; втретьихъ — разрѣшить нажущіяся противорѣчія, руководствуясь притомъ какъ прежними толкованіями, такъ и прежними постановленіями, такъ и собственнымь убъжденіемъ; наконецъ, указать и привести позднъйнія опредъленія синода и новельы императоровъ. Итакъ Вальсамонъ взялъ на себя порученіе и началъ писать свои толкованія между 1169 и 1177. Но когда же окончиль онъ втотъ трудъ? На основаніи различныхъ мъстъ толкованій, въ которыхъ находятся болье или менье точныя указанія на время, когда они написаны, можно утверждать, что Вальсамонъ писалъ ихъ долгое время, можетъ быть не одинъ десятокъ лътъ. Выпишейъ эти указанія по порядку.

Въ ("другомъ") толкования на 52 апостольское правило Вальсамонъ, выразивъ недоумъніе, почему "ни патріархи, ни епископы не дозволяють священникамъ — не монахамъ принимать помыслы людей", замъчаеть "но я многимъ священно-служащимъ съ вемикой Антіохіи клирикамъ сего святьйшаго престола безпрепятственно дозволялъ принимать помышленія людей и разръшать гръхи".

Въ толкованіи на 1-е правило I вселенскаго собора Вальсамонъ, говоря о скопчествъ, заканчиваетъ свои замъчанія слъдующими словами: "Конечно это не было дозволено изъ опасенія за исходъ опасной операціи, котя дъла такого рода неръдко возникали въ синодъ во бытность мою хартофилансомь и посль, во время патріаршества".

Въ толкованів на 3-е правило II вселенскаго собора: "мы внаемъ, что въ царствованіе Исаака Ангела нъкто Леонтій монахъ съ горы св. Авксентія былъ рукоположенъ въ патріарха константинопольскаго Димитріемъ епископомъ кесарійскимъ".

Исаакъ Ангелъ, какъ извъстно, царствовалъ отъ 1185 по 1195 годъ, а Леонтій монахъ, здъсь упомянутый, безъ сомивнія—патріархъ Леонтій по прозванію "Богородичный", рукоположенный въ 1191 году 11). Въ толкованіи на 12 правило халкидонскаго собора упоминается хризовуль, изданный при императоръ Исаакъ въ апрълъ 6701 (1193) года.

<sup>(1)</sup> Арх. Арсенія, Л'ятопись церковнихъ событій и гражданскихъ поясняющихъ церковныя. Изданіе второе, стр. 444.



Въ 62 правиль трудъскаго собора упоминается о патріархъ Лукъ (Хризовергъ отъ 1156 по 1169 годъ) какъ о недавно еще занимавшемъ патріаршую кабедру. "Неприличныя дъйствія, говорить эдъсь Вальсамонъ, какія въ праздникъ святыхъ нотаріевъ были совершаемы нотаріями, учителями дътей, которые кодили по площади въ сценическихъ личинахъ, за нъсколько льтъ предъ силь уничтожены по опредъленію святыйшаю патріарха господина Луки".

Время написанія только одного толкованія— на 84 е правило кареагенскаго собора—можеть быть обозначено вполив точно. Здісь объясняя способъ опреділенія дня Пасхи, Вальсамонь мимоходомъ упоминаеть "дни текущаго 6686 (1178) года".

Изъ всего сказаннаго можно сдълать следующіе выводы:

- 1) Вальсамонъ приступилъ въ своему труду въроятно всворъ послъ занятія Михаиломъ Анхіаломъ патріаршей каоедры: доведя свое толкованіе уже до 62 правила трулльскаго собора, онъ могъ еще сказать, что патріархъ Лука (Хризовергь) "за мюсколько льто" уничтожилъ одинъ предосудительный обычай. Замътимъ здёсь кстати, что Вальсамонъ очень часто и съ нъкоторыми подробностями упоминаеть объ этомъ патріархъ и его решеніяхъ, изъ чего можно заключить, что именно его времени принадлежить наиболе выдающаяся служебная деятельность Вальсамона; при этомъ патріархъ онъ, вероятно, уже пріобремъ известность своими познаніями, такъ какъ "нёсколько лёть" спустя получаеть, какъ знатокъ каноническаго права, такое важное порученіе, каково истолкованіе номоканона.
- 2) Вальсамонъ не окончилъ своего труда при патріархъ Миканлъ, но писалъ еще и послъ него: только въ 1178 году онъ толковалъ 84 правило кареагенскаго собора, продолжалъ затъмъ писать въ теченіе всего царствованія Мануила Комнина, писалъ при Исаакъ Ангелъ, (довольно ясно обозначены года: 1187, 1191 и 1193); наконецъ, не менъе ясно говорится въ толкованіяхъ что Вальсамонъ продолжалъ писать ихъ даже будучи уже патріархомъ.

Что васается толкованій его на первую часть Фотієва сборника (номованонъ), то есть данныя, на основаніи которыхъ можно утверждать, что они еще не были вполнъ окончены, когда онъ принялся за толкованіе второй части, т.-е. исторической Ски-

тагмы. На это указывають во 1-хъ: тё мёста толкованій на номовановь, въ которыхъ упоминается царствующимъ императоромъ Исаавъ Ангелъ (2 глав., XIII тит.) 1185 — 1194: въ это время Вальсамонъ уже несомитно писалъ толкованія на 2 часть Фотіева сборника; во-вторыхъ: это же доказываютъ ссылки Вальсамона на толкованія правилъ, сдъланныя имъ напр.: въ 31 гл. І тит. и 24 гл., ІХ тит. Первое толкованіе указываетъ, что оно прилагалось Вальсамономъ, когда имъ уже было написано толкованіе на 14 пр. VII собора, второе—когда уже существовало толкованіе на 20-е Апостольское правило.

Вообще толкованія Вальсамона въ томъ виді, какъ мы имвемъ ихъ теперь, представляють какъ бы второе дополненное изданіе. Дополненіями являются, напр. всё тё мёста, которыя имёють надпись "ётероч бублюч" (другое толкованіе). Ніжоторыя изъ нихъ, какъ показываетъ ихъ содержаніе, приписаны довольно много времени спустя: они заключають въ себъ иногда подробное развитіе той же мысли, которая едва затронута въ первоначальномъ толкованін, причемъ видно, что авторъ успівль уже ближе познакомиться съ предметомъ и основательные изучить его. Напр. въ первоначальномъ толковании на 17 апостольское правило Вальсамонъ замъчаетъ: "не знаю, какимъ образомъ многіе чтецы, бывшіе въ двухъ бракахъ, оставались на своихъ мъстахъ и архіерейскими указами возведены на высшія степени". Въ "другомъ же толковании", писанномъ въроятно послъ предпринятаго изследованія, онъ разрешаеть самъ свое прежнее недоумъніе: итакъ теперь, обстоятельные разсмотрывъ содержаніе законовъ и правиль, мы пришли къ заключенію, что настоящее 17 пр. и 18 разсуждають объ архіереяхъ, священникахъ, діаконахъ и иподіаконахъ, а не о чтецахъ. Ибо тв, если вступять два раза въ бракъ, прежде ли рукоположенія или послъ рукоположенія, подлежать изверженію, а чтецы, вступившіе въ два брака прежде поставленія извергаются, а посла поставленія удостоиваются прощенія, но не допускаются въ восхожденію на другую, высшую церковную степень" и т. д. Тоже самое находимъ въ толкованіяхъ на 18 пр. сардинскаго собора; въ первоначальномъ Вальсамонъ высказывается съ некоторымъ сомивніемъ: "относительно крещеныхъ непосвященными лицами, говорить онъ здесь, не могу сказать тебе несомивниаго «. Вследъ

затымъ приводить два случая изъ жизни святыхъ, но воздерживается отъ дальныйшихъ объясненій. Напротивъ, въ "другомъ". толкованіи онъ уже разработаль данный вопросъ и составиль себъ о немъ опредъленное, твердое митніе: указанные случам изъ церковной исторіи имъ объясняются теперь какъ исключенія изъ общаго правила: "что не по правиламъ, то въ примъръ не приводится".

Трудъ Вальсамона посвященъ патріарху Георгію 2-му Ксиодину (1193—1198), при которомъ въроятно и оконченъ.

В. Демидовъ.

(Продолжение будеть.)

## ПРЕОБРАЖЕНІЕ ГОСПОДА.

## (Критико-экзегетическій очеркъ).

Къ числу особенно важныхъ моментовъ въ жизни Христа Спасителя безъ-сомивнія нужно отнести Преображеніе Его на горъ. Разсказъ объ этомъ событім находится у первыхъ трехъ евангелистовъ (Ме. 17, 1-13. Мр. 9, 2-13. Лук. 9, 28-36), причемъ всв синоптики согласно передають обстоятельства двла и только Лука опускаеть разговоръ Спасителя съ тремя избранными апостолами о пришествіи Иліи, какъ предтечи мессіи. Въ виду такого единодушнаго свидътельства нъсколькихъ лицъ повидимому трудно было-бы съ научной точки эрвнія отвергать дъйствительность факта, но не такъ думаетъ отрицательная вритива. Стремясь разрашить всю евангельскую исторію въ миоъ или неудачное описаніе самыхъ обывновенныхъ происшествій неумълыми и неспособными наблюдателями, представители скептического направленія въ экзегетикъ стараются подорвать какъ подлинность, такъ и историческую достовърность разсказа о Преображеніи. Усилія этихъ ученыхъ клонятся въ тому, чтобы доказать неапостольское 'происхожденіе исторіи Преображенія и вмісті съ этимъ лишить ее всякой исторической основы или же, если первое признается неудобнымъ и невыполнимымъ, выяснить неправдоподобность, а слъ довательно и невозможность событія въ томъ видь, какъ о немъ передають евангелисты.

Поддинность и историческая достовърность евангельскаго разсказа о Преображеніи Господнемъ.

Возраженія или — точиве — подозрвнія противъ подлинности синоптического повъствованія идуть главнымъ образомъ со стороны экзегетовъ-минологовъ, которымъ хотелось бы видеть въ евангельскомъ разсказъ о Преображении Господнемъ нъчто въ родъ оссівновскихъ легендъ и убъдить, что у синоптиковъ въ данномъ случав столь же мало исторической правды, какъ и въ картина Рафарля Transfiguratio 1). Поэтому мисологи утверждають, что исторія Преображенія возникла довольно поздно; появленіе и составленіе ея они объясняють желаніемъ христіанъ сильнъе засвидътельствовать мессіанско-божеское достоинство Іисуса Христа въ предотвращение и устранение возражений іудеевъ, не желавшихъ признавать Его таковымъ, поелику Ему не предшествоваль предсказанный пр. Малахіею Илія 2). Это смълое положение о позднемъ происхождении евангельскаго разсказа по видамъ чисто полемическимъ остается однакоже ничвиъ неподтвержденнымъ, такъ какъ миоологи ищуть доказательствъ въ неправдоподобности повъствованія, что само по себъ не говорить еще противъ принадлежности послъдняго перу апостоловъ. Неосновательность названнаго утвержденія очевидна съ перваго взгляда. Вся христіанская древность решительно завъряеть насъ, что Евангелія написаны именно тъми апостолами, имена которыхъ они теперь носять. А въ такомъ случав фантастическія догадки ученыхъ, какъ идущія противъ несомивнимых фантовы, не могуты иметь никакой силы. Правда, Преображение Господне передается намъ не очевидцами событія, но все же такими лицами, которыя стояли къ нимъ въ близкихъ отношеніяхъ. Ев. Матеей привадлежаль въ двънадцати (*Haniй* у Евсевія: Ц. И. III, 39); Ириней: Adv. haer. III, 11,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Geschichte Iesu von Nazara—von *Theod. Keim.* Zw. Bnd. Zürich. 1871. S-389. Cp. Das Leben Iesu, kritisch bearbeitet von *David Strauss*. Zw. Bnd. Vierte Auflage. Tübingen. 1840. S. 258.



<sup>1)</sup> Geschichte Iesu von K. Hase. Leipzig. 1876. S. 491 n 496.

8; Тертулмана: De carne Christi, с. 23; Ормена: Comment. in Matth. ad V, 15; Климента Ал.: Strom. VII, 18), а Маркъ, нетолюватель Петра (έρμηνευτής Πέτρου), и Лука, по преданію з), находились въ числё семидесяти апостоловъ, бывшихъ свидътелями многихъ обстоятельствъ жизни Спасителя. Невозможно, чтобы эти евангелисты не знали въ точности того, о чемъ они благовъствуютъ; такой сактъ, какъ Преображеніе Господае, конечно былъ извъстенъ въ кругу апостоловъ во всёхъ своихъ подробностяхъ. Равнымъ образомъ немыслимо, чтобы синоптики стали передавать лишенные всякой исторической основы разсказы. Когда они писали, въ это время были еще живы непосредственные очевидны Господа, а св. Іоаннъ составлять свое Евангеліе уже послъ того, какъ труды Матеся, Марка и Луки были закончены.

Что васается стремленія возвысить личность Інсуса Христа, то и это обстоятельство едва-ли было достаточно для измышденія совершенно небывалыхъ происшествій. Прежде всего мы ничего не знаемъ о предполагаемыхъ Кеймомъ возраженіяхъ со стороны іудеевъ; указываемыя имъ сочиненія относятся къ повдвъйшему періоду и не дають ручательства въ пользу того, что существовали подобныя же возэрвнія и въ самомъ началь христіанской эры. Точно также мы не имбемъ свідіній о какикълибо подоврвніяхъ евреевъ противъ подлинности евангельскаго повъствованія, между тъмъ они необходимо явились бы при допускаемомъ минологами способъ возникновенія исторіи Преображенія. При такомъ положеніи дель ученый, выдумывающій свои поводы для объясненія происхожденія евангельскихъ повъствованій и не опирающійся на фактическія данныя, неизбіжно теряеть научную почву и удаляется въ область фантазіи, а этого одного достаточно, чтобы признать всв его построенія совершенно ложными. Вообще же нужно сказать, что навязываемое критинами намъренное желаніе идеализировать лицо Христа Спасителя рашительно противорачить простота евангельскихъ сообщеній и по самому существу діла несостоятельно. Оно можеть пожалуй объяснить некоторыя добебрата апокра-

<sup>3)</sup> Си. напр. приписываемый Оримену Dialogus de recta fide, Иримен Adv. haer. III, 1, 1; III, 34, 1 и др.



фическихъ Евангелій въ родъ Никодимова или Оомана, но никакъ неприложимо къ нашимъ синоптикамъ, ибо они явились τηρα παθαια των αυτοπτών και ύπηρετών του Λόγου (**Λ**γκ. 1, 2). Βτ это время не было нужды въ легендарныхъ припрасахъ, которыя появляются обывновенно лишь много лъть спустя послъ самыхъ событій, когда последнія въ сознаніи людей потеряють свою первопачальную живость. Такъ бываеть везде, такъ же должно быть съ научной точен эрвнія и въ данномъ случав. Поэтому мивніе минологовъ остается недопазаннымъ, и факть происхожденія нашихъ синоптическихъ Евангелій, а следовательно и исторіи Преображенія, отъ самихъ апостоловъ оказывается неопровергнутымъ. Конечно это твердо установленное положение не ведеть еще съ необходимостию въ признанию истинности и соотвътствія дъйствительнымъ событіямъ разскавовъ евангельскихъ. Критика направляется и на этотъ пунктъ; она хочеть убъдить, что если даже Евангелія и подлинныя произведенія апостоловъ, они все же недостовърны, передають о происшествіяхъ въ крайне искаженномъ, легендарно-баснословномъ видъ. Такія мивнія съ особенною силою раздаются со стороны последователей грубо-раціоналистической школы Эйхгорна, хотя выскавываются и некоторыми более умеренными въ своихъ скептическихъ возврвніяхъ экзегетами. Сущность возраженій этихъ ученыхъ сводится въ двумъ следующимъ пунктамъ: во-первыхъ апостолы, очевидцы Преображенія Господа на горъ, не могли правильно наблюдать действительное событіе и во-вторыхъ они не могли точно передать его другимъ. Разсмотримъ этн подоженія подробиве.

1) Чтобы воспринимать върно каное-нибудь внёшнее явленіе, нужно смотрёть на объекть наблюденія непредзанятыми глазами и не накладывать на него своихъ субъективныхъ представленій. Само собою понятно, что кромё того требуется еще, чтобы человёкь находился въ нормальномъ, спокойномъ состоянія духа. Не ни одного изъ этихъ условій не было у апостоловъвъ потребной мёрё, когда они созерцали славу Господа на горё. Уже самое положеніе евангельскаго разскава у всёхъ синоптиковъ послё извёстной бесёды Спасителя съ учениками о томъ, за кого почитаетъ Его народъ, и после исповёданія Петра (Ме. 16, 13—28. Мр. 8, 28—9, 1. Лук. 9, 18—27) показываеть, на

какой предметь была направлена мысль апостоловъ. Ихъ воображение было занято вопросомъ о царствъ Божиемъ, царствъ блеска и величія. Естественно, что при такомъ настроенів наблюдатели не могли прямо смотреть на совершающееся вокругь нихъ: они, говоря языкомъ Бэкона, предваряли (антиципировами) опыть. Ко всему этому присоединились еще ивкоторыя постороннія обстоятельства, которыя усиливали воображеніе ученкковъ только въ извъстномъ отношении и способствовале перенесенію субъективныхъ состояній на вившнія событія въ качествъ реальныхъ ихъ опредъленій. Сюда принадлежать: молитва Спасителя, въ которой Онъ упоминаль "двухъ патроновъ своего народа", т.-е. Моисея и Илію, уединеніе почи и тишина, возбуждавшія фантазію и заставлявшія принимать вещи не такъ, какъ онв существують въ двиствительности. Подъ такими впечативніями апостолы васнули; явленіе же открылось предв ними тотчасъ посяв самаго момента пробужденія. Понятно, что заспавшійся человъкъ (schlastrunken) неспособенъ въ объективно върному воспріятію окружающаго. Наконецъ, страхъ, овладъвшій учениками во время Преображенія, едва ли можеть считаться благопріятнымъ условіемъ для точнаго наблюденія. Однимъ словомъ "вдъсь все обстоятельства совпали такимъ образомъ, что иншали очевидевъ спонойнаго и проницательнаго вниманія" <sup>4</sup>).

Вст приведенные выше сакты, какъ заимствованные изъ самой евангельской исторіи, конечно неотрицаемы, но они не имъють того рашительнаго значенія, какое придають имъ критики. Правда, сила обмана чувствъ иногда бываеть очень значительна, но въ данномъ случат оставалось одно лицо, которое всего менъе могло подвергаться излюзіямъ. Это былъ самъ Іисусъ Христосъ. Раціоналисты не осмъзиваются распространять своихъ предположеній на личность Богочеловъка и потому должны

<sup>4)</sup> Paulus. Exegetisches Handbuch über die drei ersten Evangelien. Zw. Theil. Heidelberg. 1881. S. 487. 440. 461. Hase. Op. cit. S. 495. Keim. Op. cit. S. 582. см. Neander. Das Leben Iesu Christi. Hamburg. S. 515—516. Gabler въ издававшенся имъ Neuest. theolog. journal. I. Band. 5 St. S. 518. Hetsel. Schriftforscher II Bnd. St. 3. Rau. Symbolae ad illustrandam evangelistarum de metamorphosi I. Christi narrationem. Erlangale. 1797 и мн. др. Видоржки изъ последникъ трекъ сочиненій см. у Паваюса стр. 442—444.



признать, что Спаситель быль въ невъдъніи насательно взглядовъ Петра, Іакова и Іоанна на событіе, навъ это и даласть Павлюсь 5). Но такое мижніе опровергается уже тэмъ, что Христось запретиль ученивамь разсказывать о случившемся (Мо. 17, 9. Мр. 9, 9) и потому зналь о необычайномъ настроеніи своихъ спутниковъ; еслибы ничего сверхъ-естественного не случилось, Спасителю не было нивакой нужды прибъгать къ подобной мири. Павлюсь вынуждень сознаться, что возбужденное состояніе духа учениковъ обратило на себя вниманіе Господа, заставляя Его догадываться, что причина этого въ сейчасъ бывшихъ обстоятельствахъ. Но тогда Інсусу Христу твиъ необходимъе было разъяснить дъло, а не налагать veto, что могло вести только въ большему затемнению происшествия. Какъ бы то ни было, но несомевнио, что Спаситель вналь о настроеніи апостоловъ; посему невозможно допустить, чтобы Онъ не исправиль ложныхъ возарвній довереннымъ въ Нему лицъ. Понятно само собою, что невърность евангельскаго разскава о Преображеніи Господнемъ становится теперь немыслимою даже при признаніи неспособности Петра, Іакова и Іоанна въ точному наблюденію, а это последнее обстоятельство далево еще не доказанный фактъ. Намъ говорятъ о настроеніи апостодовъ, воторые будто бы во вит видъди то, что носили въ своей душъ. Но спрашивается: въ накомъ направление могла работать мысль учениковъ? Въ томъ ли, чтобы созерцать въ Інсусв Христв царя славы, или въ нъсколько иномъ? Какъ извъстно, при Кесаріи Филипповой устами Петра впостолы испов'ядали Господа Сыномъ Бога живаго, но здесь же они узнали, что Ему должно много пострадать. Насколько сильное впечативніе произвело это сообщеніе, показываеть дальнійшій совіть того же Петра, воторый быль названь за это сатаною и соблазном (Мо. 16. 22-23. Мр. 8, 32-33). Значить изъ разговора при Кесарін Филипповой особенно ръзно отразилось въ памяти учениковъ указаніе Спасителя касательно Его смерти. Если и позволительно гадать о характеръ волновавшихъ апостоловъ думъ, то въ виду отмъченнаго оботоятельства скоръе нужно предположить, что онв отличались далеко не радостнымъ содержаниемъ. Подъ

b) Paulus. Op. cit. S. 457.

вліяніемъ такихъ мыслей очевидцы Преображенія едва ли были способны набрасывать свытый повровъ на тв явления, гдъ было лишь обыденная дъйствительность, накъ утверждаеть Павлюсъ Но немного выиграеть въ свою пользу разбираемое нами мижию и тогда, когда мы согласимся съ критиками, что апостолы были расположены видеть своего Учителя въ блескв цари славы, отирывающаго новое всемірное царство, что допустить трудно. Свидетели событія на горё совсемъ не обнаруживають, будто соверцаемое ими явленіе было чвив-то ожиданнымъ и вполив естественнымъ, а это неизбъяно случилось бы при допускаемомъ свептическими экзегетами радужномъ настроеніи дука наблюдателей. Напротивъ, весь разсказъ вветь такою восторженностію, которая можеть вытекать только изъ неожиданности. "Мы совсимъ не надились на это, по прайней мири въ такомъ скоромъ времени, но хорошо, что это произошло": вотъ чувства, вызванныя въ впостолахъ виденіемъ прославленнаго Спасителя. Въ этомъ убъдится всякій, ито будеть читать евангельское повъствованіе, не привнося своихъ тенденціозныхъ возарвній.

Такъ настроеніе Петра, Іакова и Іоанна оказывается слишкомъ недостаточнымъ для объясненія неправильнаго будто бы пониманія ими естественныхъ явленій природы и возведенія последнихъ на степень чудесныхъ. Да и вообще нужно сказать, что опредвленная настроенность человыка ведеть лишь въ усиленію тона впечатівній въ извъстномъ, радостномъ или элегическомъ направленіи, но никогда не условливаеть собою совданія новыхъ небывалыхъ фактовъ. Люди въ раздраженномъ состояніи способны видеть что-нибудь оскорбительное для себя во всёхъ действіяхъ окружающихъ лиць: это правда. Однакоже не менъе истино, что они никогда не примутъ домъ или дерево ва своихъ враговъ и не будуть издивать на нихъ свой гиввъ. Здесь была бы уже ненормальность умственных сихъ, а объявить Петра, Іакова и Іоанна интеллектуально нездравыми не ръшался еще ни одинъ скептикъ. Между твиъ логически должно бы быть именю такъ. Въ самомъ дълв, развъ настроение когданибудь заставляло считать челована осващенного лучами солниа ва блистающаго собственнымъ светомъ, голосъ собеседника Спасителя или громъ-за слова Бога, раздающіяся изъ облака

н т. п.? Наконецъ, только великое возбуждение, какимъ настроеніе (продолжительное душевное состояніе) никогда не можеть быть, имветь силу лишать человвив на время способности правильно наблюдать явленія и в'врно судить о вихъ; но и у подобныхъ субъектовъ оствется возможность строгой оценки своего поведенія, когдо духовныя силы ихъ возвращаются въ наддежащему равновъсію. Тогда факть воспроизводится во всей своей реальности; въ самомъ худшемъ случав является колебаніе, недовъріе къ истинности своихъ воспоминаній и вообще неопредвленность въ суждении. Совсвиъ не то мы видимъ въ евангельскомъ равсказъ о Преображении Господа. Апостолы прямо и ръшительно говорять, что они видьли извъстныя явленія, и это после того, какъ у нихъ было достаточно времени, чтобы трезвымъ размышленіемъ провършть точность своихъ наблюденій. Если и могло быть сомнівніе въ истинности непосредственнаго впечатавнія, его всегда можно было устранить и разъяснить, спросивъ объ этомъ Господа. Это замъчание приложимо и из другимъ факторамъ, которые будто бы парализовали остроту наблюдательности трехъ избранныхъ учениковъ. Мы имвемъ здвсь въ виду указаніе критиковъ на сонъ и страхъ. Ев. Лука сохраниль извъстіе, что Петрь и бывшіе сь ним отпычены были сноме (9, 32), отсюда выводять, что впостолы смотръли на событіе сонными глазами и видели не то, что было. Замътимъ прежде всего, что если внъщніе органы воспріятія въ первое мгновеніе по пробужденім действують не такъ сильно, какъ въ бодротвенномъ состояни, то это говорить прямо противъ критиковъ. Въ такія минуты нашъ глазъ не столь отчетливо воспринимаеть все отгенки и детали предметовъ, образы нъсколько тускивють, слухъ не различаеть точно звуковъ и т. п. Съ апостолами было совершенно обратное, ибо лицо, блистающее подобно солнцу, конечно не тоже, что освъщенное солнцемъ, или голосъ удаляющагося человъка далеко не тожествененъ ео словами Бога, раздающимися надъ головою слушателей. Здесь было усиленіе, а не уменьшеніе степени, чего сладовало бы ожидать по естественнымъ законамъ оптини, акустиви и физіодогін. Помимо этого Преображеніе Господа совершилось при такой обстановкъ, какая необходимо должна была отрезвить очнувшихся наблюдателей. Сильныя и необычныя впечатавнія почти миновенно пробуждають насъ въ дъйствительности, а въ данномъ случав ихъ было слишкомъ много, чтобы апостолы перестали быть заспавшимися (schlaftrunken). И это тъмъ неизбъянъе, если пробужденіе учениковъ было вызвано не какоюньбудь вившнею причиной, а явилось само собою послъ надлежащаго отдыха, какъ думаетъ Павлюсъ в). Наконецъ явленіе Преображенія не было такъ мимолетно, чтобы апостолы не имъли возможности всмотръться пристальные и вслушаться внимательные; оно изображается какъ раскрывавшееся и развивавшееся предъ глазами зрителей и потому доступное наблюденію со всёхъ сторонъ.

Остается еще страхъ, но самъ по себъ онъ конечно не могь особенно вдіять на качество впечатленій учениковъ и решительно не объяснить намъ факта принятія обычнаго и повседневнаго за нечто сверхъ-естественное и чудесное. При томъ же синоптики и не сообщають намъ того, что было, когда Петръ, Іаковъ и Іоаннъ находились въ этомъ состояніи. Ученики пали на лица свои и очень испушались (Мв. 17, 6): этотъ моменть разделяеть после отъ прежде, когда они страха не имъли. Другое дело, еслибы синоптики сказали: когда апостолы устращились и пали на лица свои, въ это время они увидели или въ это время случилось...; но ничего подобнаго Евангеліе не знаетъ.

2) Мысль о неспособности свидетелей Преображенія къ верному воспріятію впечатленій совершенно произвольна и неосновательна. Нужны какіе-нибудь более вескіе аргументы, чтобы
подорвать историческую достоверность евангельскаго разсказа.
Критика не задумывается надъ измышленіемъ новыхъ доказательствъ въ пользу своихъ пристрастныхъ взглядовъ. Она заявляеть, что апостолы не могли передать виденнаго даже такъ,
какъ оно отпечатлелось въ ихъ сознаніи. "Въ промежутокъ
времени между самымъ событіемъ и позднейшимъ разсказомъ
о немъ другимъ, говорить Павлюсъ 7), въ то, что каждый изъ
трехъ очевидцевъ заметилъ первоначально, должно было темъ
больше войти собственныхъ мижній и вероятныхъ объясненій,
что по приказанію Інсуса они никому не могли сообщать о

<sup>4)</sup> Paulus. Op. cit. S. 453.

<sup>1)</sup> Paulus. Op. cit. S. 437-438.

сдучившемся... Посему ихъ возврвнія и предположенія остались безъ повърки и восполненій но указаніямъ Інсуса или вслёдствіе распросовъ другихъ лецъ; напротивъ вся чудесная исторія стала предметомъ разговора только после смерти и восиресенія Іисуса, следовательно после четырежь-пяти месяцевь, т.-е. по истечении періода времени, въ который произошло столь многое, что должно было занять все внимание апостоловъ и пролить совершенно особый свъть на ранивищія происшествія Въ этомъ разсувденіи указывается собственно на то, что у Петра. Іакова и Іоанна была отнята возможность вритической повърки своихъ первоначальныхъ наблюденій и установленія правильнаго взгияда на Преображение Господне. Откуда это сивдуеть? Что Господь запретиль разсказывать виденное на горе другимъ, т.-е. всвиъ вромъ непосредственныхъ очевидцевъ, изъ этого нимало не вытекаеть, что три апостола не могли получать разъясненій отъ самого Інсуса Христа. Въ евангельской исторіи объ этомъ не говорится, а между тъмъ въ ней есть данныя совершенно противоположнаго свойства. Вопросъ учениковъ Спасителю при спускъ съ горы и именно посмъ запрещенія конечно имъль . своимъ источникомъ желаніе устранить возникшія недоумънія; сладовательно доступъ къ исправленію своихъ впечатланій и зандюченій чрезъ обращеніе въ Господу-Христу для апостоловъ не быль закрыть. Посему ничто не побуждало Петра или братьевъ Заведеевыхъ строить свои личныя предположенія и догадки, когда быль подъ руками прямой и надежный источникъ. Это темъ более вероятно, что, какъ кажется, дальнейшихъ сомивній на счеть вившней обстановки событія и не существовало; по крайней мъръ синоптики объ этомъ молчатъ. Размыщленіе и обсужденіе факта у апостоловъ не было отнято, но это едва ли могло быть вредно для вфрности разсвава: оно должно было вести въ болъе точному опредъленію происшествія во всёхъ его подробностяхъ и уясненію последовательности и взаимной связи отдельных его моментовъ. Конечно вполив мыслимо, что очевидцы Преображенія имъли свои псобственныя сужденія и въроятныя разъясненія", но послоднія въ повъствованіе не вошли, ибо здёсь мы читаемъ о томъ, что было, а не о томъ, что предполагали нъкоторыя лица. Ссылка Павлюса в)



<sup>\*)</sup> Paulus. Op. cit. S. 448.

на несходство выраженія касательно ветхозав'ятныхъ праведниновъ ничего не доказываеть. Если Матеей и Маркъ говорять (17, 3; 9, 4): явились Моисей и Илія, а Лука утверждветь (9, 30), что бесподовами два мужа, которые были Моисей и Илія, то это свидътельствуеть лишь о различіи прісмовъ писателей: первые два писатели передають событие болье живо и наглядно, какъ двио было при самомъ совершенів, а последній ведеть разсказъ тораздо спокойные, какъ историкъ. Туть ныть и намена на то. что извъстное замъчаніе есть поздавишее умозаключеніе еваптелиста, а не точное наблюдение. Вообще же мысль о сознательной тенденціозной переработив первоначальных впечативній ни въ вакомъ случав недопустима. Тогда апостолы, двйствуя въ интересахъ самовосхваленія, постарались бы приблизить свой разсказъ въ обыкновенному пониманію и напримъръ измънили бы или выкинули слова Петра, между тъмъ они сообщають ихъ въ той формв, въ какой были произнесены, даже съ замъчаніемъ: онъ не зналь что сказать (Мр. 9, 6). Это весьма сильное доказательство, что въ повъствования о Преображении нътъ субъевтивныхъ приврасъ очевидцевъ; сила его до сихъ поръ инчъмъ не ослаблена, поскольку и самъ Павлюсъ утверждаеть °), что восилицание Петра имвло мисто во время самого событія. Значить въ евангельской исторіи мы должны видеть точный отчеть о наблюденіяхъ трехъ учениковъ.

Намъ говорять, что истинность первоначальнаго впечатленія много пострадала оть того, что последующія обстоятельства выставили фактъ Преображенія въ новомъ освещеніи. Не решая пока вопроса, насколько основательно такое заключеніе въ приложеніи къ нашему синоптическому разсказу, мы постараемся теперь разъяснить себе: почему новая, боле определенная точка зрёнія на предметь должна возбуждать недоверіе нъ правдивости его описанія? Следуя естественнымъ законамъ логики, нужно бы сказать совершенно противное. Исторія только тогда и возможна, когда устанавливается правильное соотношеніе предыдущаго къ настоящему, а этого къ последующему, когда указывается, изъ чего вытекаль данный моменть и что его со-провождало. Въ наукъ эти положенія считаются общепринятыми



<sup>\*)</sup> Paulus. Op. cit. S. 439.

аксіомами, но они еще болве примънимы къ сообщеніямъ евангелистовъ. Въ процессв развитія народовъ ходъ исторіи совершается часто независимо отъ намеренія и разсчетовъ деятелей, и потому логика фактовъ неръдко не совпадаеть съ логикою мысли. Совству не то въ земной жизни Господа Спасителя. Здъсь мы имъемъ исторію Богочеловъка, явившагося въ міръ для осуществленія предвъчныхъ ръшеній Творца-Промыслителя и сообразно имъ располагавшаго событіями, которыя притомъ же были выполнениемъ предсказанияго чрезъ пророковъ. Поэтому исторія Інсуса Христа естественно шла въ нужной, законной последовательности и все отдельные моменты ея становились въ правильную связъ. Отсюда необходимо ранивищее должно находить свое полное раскрытіе въ поздивищемъ и изъ него объясняться во всемъ своемъ значеніи. Такое сопоставленіе ни мало не могло измёнять взгляда на сравниваемыя явленія и искажать ихъ, потому что отношение между ними не случайное, а разумное. Только тамъ, гдъ взаимодъйствие фактовъ непредусмотрено, мыслемо еще ложное понимание одного вследствіе неправильного отнесенія къ другому, но коль скоро связь событій несомивина, сравненіе ихъ должно содвиствовать болве совершенному яхъ уразумънію. Стало быть случившееся послъ Преображенія пролило не только "свой особенный", но и ясивишій свёть на происходившее на горе. Насколько законно выходить изъ этого заключение объ исторической недостовфриости или хотя бы неточности разсказа синоптиковъ, это понятно безъ словъ.

Отрицательная критика выставляеть въ свою пользу еще нъсколько соображеній, которыя по ея наміреніямъ должны служить фактическою опорою для теоретическихъ подозріній. Въ
этихъ видахъ она старается воспользоваться мнимымъ внутреннимъ противорічнемъ евангельскаго повіствованія самому себір
и молчаніемъ одного изъ свидітелей Преображенія апостола
Іоанна Богослова. Эти возраженія встрічаются преимущественно
у минологовъ и направлены главнымъ образомъ противъ неподлинности (что, какъ мы виділи, имъ необходимо было подтвердить), но въ существів діла говорять только противъ исторической достовірности синоптическаго разсказа. Стремясь отыскать различныя несообразности въ допедшихъ до насъ извіт-



стіяхъ о Преображенін, критики останавливаются на разговорв Інсуса Христа съ ученивами при спускъ съ горы. Они заявляють, что еслибы Илія дъйствительно являлся, то впостолы не стали бы спрашивать о достоянствъ мизиія внижниковъ, а Спаситель не могь бы "такъ раціоналистически толковать вопросъ объ Илін" (выраженіе Газе) 10). Болье полное опроверженіе этого положенія будеть дано ниже самымъ объясненіемъ разсматриваемаго отрывка; въ настоящемъ случав мы обратимъ вниманіе лишь на то, въ чемъ критика подагаеть "разрушительную силу" (Газе) беовды о предтечв Мессін для правдивости предшествующей исторіи Преображенія. Въ этомъ отношенія особенно обстоятелень Штраусъ. По его мивнію трудно допустить въ апостодахъ сомивніе въ основательности ученія еврейскихъ книжниковъ. Еслибы это было такъ, они обратились бы въ Учителю въ положительной формъ: єїкотще обу ої урацματείς λέγουσιν κ. τ. λ., α не въ вопросительной: τί οὐν οί γραμματείς λέγουσιν, ότι Ήλίαν δεί έλθείν πρωτον? 11). Η απέτ καπέτση, нъть большаго различія въ томъ, какъ выражается мысль, категорически или вопросительно, лишь бы смыслъ быль одинановъ. Правда, своимъ вопросомъ апостолы выражають недовъріе въ утвержденіямъ народныхъ учителей еврейскихъ, но въдь последнее должно было иметь накой-нибудь поводъ, где бы обнаружилось несоотвътствіе обычнаго мизнія съ дъйствительными фактами. Все это и было въ Преображении, поскольку здъсь явился Илія, которому по словамъ книжниковъ не только наддежало придти прежде, но и устроить все. Какъ то, такъ и другое осталось въ данномъ случав неосуществившимся, и потому недоумъніе явилось само собою. Такое объясненіе по Штраусу 13) несостоятельно, ибо тогда апокатаотност пачта должно было стоять въ вопросъ учениковъ, а не въ отвътъ Спасителя, какъ это читается у Ме. и Мр. ПІтраусь быль бы правъ, еслибы

<sup>12)</sup> Strauss. Op. cit. S. 253. Штраусь имбеть въ виду комментарій Ольскаузена.



<sup>1°)</sup> Это миние съ различними отгинками высказывается Павлюсомъ (S. 442 и 458), Газе (S. 492—493), Блекомъ (Synoptiche Erklärung der drei ersten Evangelien von Fr. Bleek. Herausgeg. von H. Holtzmann. Leipzig. 1862. Zw. Bnd. S. 64), Штраусомъ (S. 252—254), Кеймомъ (S. 389) и мн. др.

<sup>11)</sup> Strauss. Op. cit. S. 252.

было доназано, что бестдовавшіе разумили вещи совершенно различныя, почему и изъ словъ Христа нельзя заключать о жеданіи спрадивающихъ. На дала этого не было, ибо ученики остались довольны разъясненіями Господа; отевидно, они нашли въ некъ то, что котели знать. По сему самому вполне законно и естественно на основаніи характера отвёта судить о смыслё и цъли вопроса; противное было бы дъйствительно "странно", вавъ и выводъ изъ ръчи Господа, что явленія на горь не было 12). Правда, Інсусъ Христосъ ясно высказываеть, что мивніе винкниковъ върно лишь по отношению къ Іоанну Крестителю, но это означаеть только то, что виденное апостолами прибыте Иліи не было исполненіемъ предсказанія Малахіи о пришествін **м**ророка предъ наступленість дня Господня, вемикаю и страшнаю (LXX, 4, 5). Последнее осуществинось въ лице действовавшаго въ духв и силв Иліи-Предтечи, а появленіе обличителя Ахава и Ісзавели въ настоящій моменть на горь имьло совершенно другую цель. Въ такомъ случае разсматриваемая нами бесъда является какъ нельзя болъе умъстною въ той связи, въ ваковой помъщають ее свищенные писатели, и намъ нъть никакой надобности относить ее во времени прежде или после Преображенія. Даже еслибы ны согласились на такую произвольную перестановку евангельскихъ разсказовъ, то и тогда указываемое Штраусомъ 14) противорвчие было бы только воображаемымъ. Ни разговоръ Іисуса Христа съ апостолами о мивніи внижниковъ не дъласть невозможнымъ явленіе Иліп Оссвитянина, поскольку онъ касался вопроса о предтечв Мессін-Искупителя, а таковой миссіи у Иліи въ этоть разъ не было, ни событіе Преображенія не вело въ признанію несообразности беседы о пророчествъ Малахіи, ибо послъднее не имъло здъсь своего осуществленія. Ясно, что указывая Своего обътованнаго предшественника въ Іоаннъ Креститель, Спаситель ни мало не становился въ противоръчіи съ совершившимся фактомъ. Въ евангельской исторіи разбираемый отрывовь поэтому занимаеть самое соотвътственное мъсто.

<sup>11)</sup> Strauss. Loc. cit.

<sup>14)</sup> Strauss. Op. cit. s. 253-254.

Новое подтвержденіе своимъ возврѣніямъ скептическіе эквегеты думають видьть въ томъ оботоятельствѣ, что евангелистъ Ісакиъ инчего не говорить о Преображеніи. Мыслимо ли, спрашивають насъ, чтобы единственный очевидець событія, взявшій на себя трудъ изобразить дѣятельность Спасителя, не изложиль происшествія, о которомъ разоказывають писатели, при немъ не присутствовавшіе? Это тъмъ болье подозрительно, что еактъ прославленія Господа быль согласень съ системою ап. Ісанна и представлять наглядное доказательство справедливости его изреченія (1, 14): каї є̀вєаба́µєва тіру бо́єау айтой (Хрютой-λо́тои), добау щь рочотємої пара патро́с. Очевидно, онъ или вовее не зналь Преображенія или не усвояль вѣроятія слухамъ о событів на горѣ 16).

Существуеть насколько попытокь объяснить модчание еваягелиста Іоанна. Нівкоторые экзегеты полагають 16), что причина этого завлючается въ антидоветической тенденціи евангелиста. Онъ будто бы не котвиъ давать еретикамъ повода отвергать реальность твла Господа, ибо Преображеніе, гав явилось видимо соверцаемая небесная слава Інсуса Христа, оказало бы большую услугу заблуждающимся. Подобнаго намаренія не могло быть у евангелнота Іоанва потому, что увазанными средствами оно не достигалось бы. Іоаннъ, какъ справедино замъчаетъ Неандеръ 17), лтвив болве должень быль приложить старанія нь верному явображенію событія, чтобы этимь, а не молчаність, — которов здъсь совсъмъ безполезно, а скоръе вредно,-предохранить его отъ всявихъ перетолкованій съ этой стороны". Особенно настоятельно было это въ виду существовавшихъ уже синоптичеснихъ разсказовъ о Преображения, о которыхъ апостолъ Іоаннъ могь знать, такъ какъ писаль после первыхъ трехъ евангелистовъ (Ириней: Adv. haer. III, 1; Клименть Ал. у Евсевія: Ц. И. VI, 14; Оригенг: ibid. VI, 25; Евсевій: Ц. И. III, 24 и др.). Наконецъ, еслибы св. писатель четвертаго Евангелія нивлъ по-

11) Neander. Das L. I. Chr. s. 516 Anm.



<sup>15)</sup> Strauss. Op. cit. s. 249-252; Hase. Op. cit. s. 493; Neander. Das L. I. Chr. s. 516, Anm.

<sup>16)</sup> Schneckenburger. Beiträge. s. 62. Сходно Шлейермахеръ. См. объ этомъ Das Leben Iesu von B. Weiss. Zw. Auflage. Zw. Bnd. Berlin. 1884. s. 314, Anm.

демическую цвдь при опущенів повіствованія о факта Преображенія, онъ вывинуль бы и много другихъ событій, напримъръ хождение Спасителя по водъ, явление ученивамъ по воспресения при затворенныхъ дверяхъ и т. п. Между тъмъ онъ этого не дълаеть, и потому причина его модчанія о происшествіи на горъ очевидно не въ антидокетической тенденцін, которан притомъ же не совстви справедиво переносится съ посланій апостола Іоанна на его Евангеліе. По Кейму Іоаннъ не считаль для себя Преображение особенно важнымъ, ибо онъ "частко уже раньше указаль прославленіе Інсуса, а частію любить полагать его (прославленіе) не предъ страданіемъ, а въ самомъ страданія « 18). Здесь мы сталкиваемся съ вопросомъ о достонистев писателяапостола. Какъ такой, онъ не могъ преднамвренно выбирать для своего повъствованія только согласное съ его мичными видами и опускать все прочее, котя бы оно и не противоръчало имъ. Вейсъ 19) находить, что разсказъ о прославления Господа въ Преображение быль излишень для апостола Іоанна, ибо "евангелисть, для котораго вся земная жизнь Імсуса была откровеніемъ Его Божественной славы и который описываеть ее какъ таковую (1, 14), конечно не имълъ нужды излагать виденіе, гдъ ему дано было проникнуть въ будущее, поскольку последнее давно сдвивлось для него настоящимъ". Вейсъ считаетъ Преображение весьма знаменательнымъ фактомъ, ибо оно открыло апостолу Іоанну новый взглядь на Лице и деятельность Спасителя. Но именно вследствіе оригинальности своего возаренія составителю четвертаго Евангелія было необходимо точно передать событіе, которое послужило точкою опоры для его сужденій и въ которомъ онъ имваь бы двиствительное опредвленіе своего новаторства. Всв эти объясненія умодчанія апостоломъ Іоанномъ о Преображеніи, вакъ мы видимъ, неудовлетворительны; но значить ин это, что скептики правы въ своихъ выводахъ? Отвътъ несомивнио долженъ быть отридательный и основаніе для него именно тоть самый факть, на который указывають и раціоналисты. По преданію изв'ястно, что при написаніи своего Евангелія апостоль Іоаннь имель въ виду повествованія своимь



<sup>18)</sup> Keim. Op. cit. s. 588.

<sup>19)</sup> Weiss. Das. L. I. s. 314.

предшественниковъ. Во всякомъ случав существование истории Преображенія не могло оставаться для него невіздольню, такъ канъ она была у всвиъ на устахъ. Если же такъ, то молченіе евангелнота Іоанна Богослова действительно "говорить слишкомъ много 40), только ужъ никакъ не въ пользу Гаве. Онъ конечно исправиль бы неверности и неточности синоптиковъ; противное было бы "несовивстимо съ вностольском παρόησία", по выраженію Штрауса 31). Утверждать подобно Неандеру 22) что Іоаннъ не придаваль событію объективнаго значенія и потому ничего не сообщиль о немъ, нътъ никакихъ данныхъ; а мысль 33) о неспособности этого апостола из върному воспроизведенію бывшаго на горъ ръшительно несправеднива и дъла не выясняеть. По сыль всвять этихъ соображеній модчаніе ев. Іоанна въ виду несомевнной извъстности ему разсказа синоптивовъ должно разсматривать въ смысле подтвержденія исторической достовърности синоптического повъствованія. Мы не можемъ проняжнуть во внутренній міръ апостола Іоанна и съ полною увъренностію судить о его намъреніямъ при его опущеніяхъ и савдовательно не имвемъ законнаго права соглашаться съ Штраусомъ 24), что онъ вовсе не знавъ того, чего не описываеть. При этомъ всегда нужно помнить слова самого, евангелиста, какими заканчиваются последняя и предпоследняя главы его благовъствованія: много сотвориль Іисусь предъ учениками своими и другихъ чудесь, о которыхъ не написано въ книгь сей; еслибы писать о томъ подробно, то, думаю, и самому міру не вмъстить бы написанных книг (20, 30; 21, 25).

Разборъ отрицательныхъ взглядовъ на разсказъ о Преображении Господа приводить насъ въ завлючению, что онъ не можетъ быть неподлиннымъ апостольскимъ произведениемъ или сообщениемъ исторически недостовърнымъ. Этотъ выводъ легко превратится въ положительную истину, если мы разсмотримъ нъкоторыя болъе прямыя данныя въ пользу этой мысли. Мы не будемъ касаться здъсь свидътельствъ христіанской древности о



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Выраженіе Газе. Ор. cit. s. 493.

<sup>31)</sup> Strauss. Das L. l. s. 250.

<sup>22)</sup> H 23) Neander. Das Leben I. Chr. s. 516. Anm.

<sup>24)</sup> Strauss. Op. cit. s. 251.

происхожденія евангелій вообще, а обративь вниманіе только на характеръ самой исторіи Преображенія. Всв синоптики передають объ этомъ событін въ одинаковой связи съ другими происшествіями: по нимъ оно имъто мъсто послъ исповъданія Петра и предскаванія Інсуса Христа о своихъ страданіяхъ (Ме. 16, 13-28; Мр. 8, 27-9, 1; Лук. 9, 18-27) и предъ исцъте. нісив отрока одерженаго дукомв намымв (Ме. 17 — 21; Мр. 9, 14-29; Луки 9, 37-42). Сцена действія единогласно относится въ "высовой горъ", а хронологическое увазаніе времени настолько точно, что его находить поразительнымъ даже самъ Штраусъ 25). Спрашивается: если весь разсказъ есть мисъ, то вачень эта ненужная обстановка? Какой смысть и значеніе такихъ опредъленныхъ изображеній? Что ва цэль была въ годовъ слагателей легендарнаго сказанія? Всь эти важные вопросы оставляются отрицательною критикой безъ должнаго разръщенія. Штраусъ 26) говорить только, что это объясинется происхожденіемъ синоптическихъ ованголій изъ устной апостольской проповъди, гдъ событи были расположены такъ, какъ мы находимъ ихъ теперь въ письменныхъ памятникахъ. Очевидно, такой отвъть ни мало не разъясняеть дъла, а лишь порождаеть еще большія недоумвнія, поскольку отсылаєть насъ въ область невъдомаго намъ народнаго творчества. При томъ же для мнеолога важиве указать смысль обозначеній времена и мівста, а не источникъ ихъ происхожденія, поскольку онъ можеть считать разсказъ составленнымъ по такемъ или другемъ побужденіямъ и потребностямъ. Кеймъ 27) указываетъ на то, что въ виду предсказанныхъ Христомъ страданій было всего ум'ястиве торжественное засвидътельствование мессианства Інсуса поставить именно после беседы при Кесаріи Филипповой. Не говоря уже о томъ, что и здесь не определено значение всехъ точныхъ поназаній "етоль богатой, столь обдуманной и столь разумно построенной саги" 28), объяснение Кейма предполагаеть строгую и законную историческую последовательность евангельских по-

<sup>25)</sup> Strauss. Das. L. I. s. 249.

<sup>26)</sup> Strauss. Loc. cit. Cp. de-Wette Einleit. in das N. T. § 79.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Keim. Op. cit. s. 592.

<sup>26)</sup> Keim. Ibid. s. 591.

въствованій, причемъ въ данномъ случав предыдущее считается несомивно дійствительнымъ. Но если тель, то необходимо признать достовірность и разскава о Преображеніи, ябо сами евангелясты не ділають ниванихъ разграниченій между событіями по степени ихъ исторической правдивости. Критеріемъ для свептиковъ въ выділеніи подлиннаго отъ легендарнаго служать исключительно личныя ихъ желанія и симпатін, но не писанія апостоловъ, а такой субъентивнамъ совпадаеть уже съ произволомъи потому не можеть иміть научной цінности.

Такимъ образомъ самый разсказъ синоптиковъ о Преображенін Господа убъждаеть несь въ своей исторической достовърности. Другое не менъе въское и авторитетное свидътельство въ пользу той же истины мы находимъ у очевидца событія на горъ-впостола Петра. Слова его получають особенную важнесть канъ всявдствіе близваго и непосредственнаго отношенія въ пронашествио, такъ и потому, что сактъ Преображения онъ кладеть въ основу своей проповеди и видить въ немъ сильнейшее подтверждение ея истинности. Въ 1 гл. 2 Петрова послания значется: мы возвъстили вамь силу и пришествів Господа нашею Іисуса Христа, не хитросплетенным баснямь послыдуя, но бывь очевидцами Его вемичія. Ибо Онг приняль от Бога Отца честь и славу, когда отд велельной славы принесся къ Нему такой плась: Сей есть Сынь Мой возмобленный, въ которомь Мос благоволсніе. И этоть глась, принесшійся сь небесь, мы слышали будучи съ Нимъ на святой юръ (1, 16-18). Такое поразительное донавательство дъйствительности событія Преображенія конечно не могло быть пріятно скептикамъ, ибо оно обращало въ ничто всв ихъ фантастическія построенія. Но критика устраняєть его очень легко, объявивъ 2 посланіе Петра произведеніемъ подножнымъ, что въ виду почти поголовнаго сомивнія либеральной западной эквегетики въ его подлинности казалось ей не требующимъ дальнайшихъ аргументовъ 20). Но такъ ли въ самомъ даль несомивненъ этотъ рвшительный приговоръ надъ 2 Петровымъ посланіемъ, чтобы можно было опираться на него, какъ на не-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Paulus. Op. cit. s. 441-442. Strauss. Op. cit. s. 252. Hase. Op. cit. s. 493. Keim. Op. cit. s. 588. Cp. Pressensé. Geschichte der drei ersten Jahrhunderte der christlichen Kirche. Leipzig. 1863. Zw. Th. s. 311-312.



поколебимое основание? Правда, уже въ древней церкви были сомивнія въ подлинности этой вниги, что видно изъ словъ историка Евсевія (Ц. И. Ш., 55) и блаженнаго Іеронима (De viris illustr. I), однако тамъ же быля и ясныя свидетельства, относившія посланіе въ апостолу Петру. Упоминанія объ этомъ произведенін можно находить у Варнавы (Еріз. с. 15), Климента Punckaro (Epist. 1 ad Cor.), Epma (vis. III, 7, IV, 3), cb. Iyстина мученика (Dial. c. Tryph.), св. Иринея (Adv. haer. V, 23, 3) и Осоонда Антіохійскаго (Epist. ad Autol. 11, 13), а Климентъ Александрійскій по навізстію древнихь (у Евсевія) писаль на него толкованіе; Оригенъ же прямо ссылается на него въ своемъ комментарім на Ев. Іоанна (Comment. in Joann. IV, 35). Несправедливо было бы показание Евсевия или бл. Іеронима считать непогращимыми, а другимъ писателямъ не придавать никакой цены. И нужно заметить, что 2 посланіе Петра несраву заняло мъсто на ряду съ несомивиными апостольскими писаніями не по догматическимъ соображеніямъ, но потому, что составивитель канона не зналь точно имени автора и обстоятельствъ происхожденія его произведенія (какъ Евсевій. Ц. И., III, 55) или находиль стилистическія несходства съ другими его твореніями (какъ Іеронимъ). Въ виду этого голосъ древней церкви, принявшій 2 посланіе ап. Петра, получаеть непреложную силу, ибо она конечно имъла болъе точное преданіе, чъмъ вакое находится въ распоряжении современной критики. Наконецъ неоспоримо хотя бы то, что разсматриваемое нами произведение представляеть цанятникь древній, въ которомь по крайней мірів могли сохраниться продовъдей Петра, какъ напримъръ прекрасное начало посланія", по признанію самихъ скептиковъ 30). Понятно, что и въ этомъ случав свидетельство 2 Петрова посланія имветь немалую важность для подтвержденія неторической достовърности разсказа о Преображении Господа. Оно сообщаеть намъ не только самый фактъ, но и пониманіе его въ древиващую эпоху существованія христіанства.



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) *Pressensé.* Ор. cit. s. 312. Замічательно, что въ 1 гл. 2 посланія апостола Петра употребляются термины, ясно указывающіе на исторію Преображенія, таковы: ἔξοδος (ст. 15. Ср. Луки 9, 31) и σκήνωμα (ст. 13. Ср. Ме. 17, 4).

Мы обозрван наиболье выдающися возражения противъ подличности и историчесной достовърности чудеснаго прославленія Господа на горъ. Всв оми оказываются недостигающими своей цвии, а измоторыя положительныя данныя ясно утверждають историческую истинность евангельского разсказа о Преображенін Спасителя. Мы можемъ обратиться теперь въ эквегетическому разсмотранію синоптическаго поваствованія, не смущаясь нападками раціоналистической вритики. При этомъ сообразно естественному ходу нашего разсказа мы раздаляемъ свое изсладованіе на пять отділовъ. Въ первомъ и во второмъ будуть указаны время и мъсто и вообще разсмотръны вступительныя замъчанія синоптиковъ, въ третьемъ будеть описанъ самый факть Преображенія и дано возможное пониманіе его съ разборомъ раздичныхъ гипотезъ, въ четвертому отойдеть разръшение вопроса о цвин и значенім событія, содержаніе же пятаго составить изъясненіе бесёды Інсуса Христа съ ученивами при опуске съ горы.

## Время Преображенія Господня.

Начало своего повъствовавія о Преображеніи Господа евангелисты непосредственно связывають съ описаніемъ предшествующихъ событій, причемъ Матеей и Маркъ ставять союзъ каі, а Лука прямо сообщаеть, что излагаемое имъ случилось μετά τούς λόγους тойтоис, т.-е. после разговора Спасители съ апостолами при Кесаріи Филипповой. Это было спусти шесть дней или, по Лукъ, ώσει ημέραι όκτώ (9, 28). Такимъ точнымъ хронологическимъ увазвніемъ синоптики отличають важность последующаго происшествія и воспропаводять его во всей исторической обстановив, что въ Евангеліяхъ встръчается далеко не всегда. Нъкоторое различие въ обозначении временнаго разстояния момента Преображенія отъ бесёды объ Інсусе Христе, какъ Мессін, объясняется тъмъ, что Дука считаеть dies a quo и dies ad quein, между тымъ какъ Матеей и Маркъ эти дни опускають. Что такой способъ времясчисленія быль тогда въ обычав, это видно хотя бы изъ сочиненій Флавія, который употребляєть выраженіе έπὶ ημέρας οκτώ въ смысль απο σάββατου έπι σάββατον 31). У насъ ньть



<sup>81)</sup> Sosephi Flavii Antiq., VI, 9.

данныхъ для опредвленія, на какой день недвли падаеть Преображеніе Господа, и потому указаніе Кейма 32) и Ланге 33) на субботу имветь значение догадии. Гораздо точные замычания касетельно времени дня. По Лукъ целію удаленія Інсуса Христа на гору было желаніе помодиться (пробей добок: 9, 28), а мы знаемъ, что и въ другихъ случаяхъ это бывало ночью (см. напр. Луки 6, 12). Кромъ того непосредственно следовавшее за Преображеніемъ Господа исціленіе отрока, одержимаго духомъ нівμειμώ, μμέλο μέςτο μα χρυγοй χομε (έν τη έξης ημέρα: 9, 37). Изъ этихъ двухъ свидетельствъ можно заключать, что Спаситель пошель на гору вечеромь и осталоя тамъ до утра. Сопоставляя съ этими повазаніями заметку ев. Луки о сив учениковъ, мы должны отнести самый моменть Преображенія не въ цаступленію ночи. Трудно допустить, чтобы апостолы заснули тотчасъ по восхождения и не принимали участия въ молитвъ. Вероятно, только когда они утомились, Христосъ отпустиль ихъ для отдыха. Затвиъ по прямому смыслу словъ ев. Луки пробуждение не было вызвано накою-нибудь постороннею причиной. Значить прошло уже не мало времени съ вечера до того момента, когда предъ апостолами отврылась слава Господа. Съ другой стороны, начальныя слова описанія исціленія отрова: έν τή έξης ημέρα (9, 37 Луки), содержа нівкоторое противоположеніе сообщаемому выше, несомивино показывають, что событіе на горъ происходило не днемъ, почему нъкоторые экзегеты относять его къ ночному времени 84). Но едва ли это мивніе справедливо вполив. Близкая временная связь Преображенія съ

<sup>36)</sup> Keil. Commentar über das Evangelium des Matthaus. Leipzig. 1877. S. 359-Barnes. Notes on the Gospels of Matthew and Mark. p. 236. Cp. Notes on the Gospel of Luke. P. 78. Schleiermacher. Predigten über das Evangelium Marci, 2 Bnd. S. 21. Lange. Das Evangelium nach Markus. Bielefeld. 1858. S. 82. Фаррара. Жизнь Інсуса Христа. Пер. А. Лопухина. 1885. Спб. стр. 345 Ссылка Фаррара (ibid. стр. 607, пр. 829) на 2 Петр. 1, 19, ничего недокавываеть, потому что выраженіе, «свътнівника сіяющій ва темнома масть»—метафорическое и употребляется беза всякаго отношенія ка предшествующей (стихи 16—18) исторів Преображенія.



<sup>23)</sup> Keim Op. cit. S. 585 Anm.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Das Evangelium nach Matthäus. Theologisch - homiletisch bearbeitet von S. Lange. Bielefeld. 1857. S. 239.

послъдующимъ чудомъ, бывшимъ днемъ, не говоритъ въ его пользу. Еще более важно здесь свидетельство первыхъ двухъ евангелистовъ, что после того какъ павшіе на лица свои ученики встали, они возведши очи свои (Мр.: посмотревъ во кругъ), никого не увидели кроме одного Інсуса (Ме. 17, 8. Мр. 9, 8). Пєрівлєчає мр. намекаетъ на то, что взорамъ зрителей открывался значительный горизонтъ, где они очень ясно различали предметы. Постому необходимо думать, что самое Преображеніе Господа было при исходе ночи или раннимъ утромъ, но не днемъ, что утверждаетъ св. І. Златоустъ 25).

Касательно времени года ивкоторые экзегеты стараются дать опредъленное понятіе, основываясь на 17, 24 Мо. Тамъ сообщается, какъ собиратели дидрахмъ обратились къ ап. Петру въ Капернаумъ съ желаніемъ получить плату съ Учителя. Значить, тогда производился сборъ податей на храмъ, каковый по свидвтельству талмудического трактата Schekalim производился въ теченіе місяца адара, соотвітствующаго нашему марту 28). Если просьба дидрахмъ у Петра сборщивами не далеко отстояла отъ событія Преображенія, то повидимому последнее было въ конце •евраля или въ началв марта. Такъ можно предполагать на основаніи разсказовъ синоптиковъ, но сравненіе ихъ повъствованій съ Евангеліемъ Іоанна (Ме. 19, 1. Мр. 10, 1. Дук. 9, 51= Іоан. 7, 2. 10) съ несомивниостію повазываеть, что капернаумское происшествіе было много спустя послів третьей пасхи и предъ праздникомъ кущей (Іоан. 7, 2), происходившимъ въ 7 мъсяцъ тисри (=сентябрю-октябрю). Посему прославление Господа имъло мъсто еще раньше, въ началъ нашей осени. Очевидно, предписанія касательно сбора жертвъ на храмъ не всегда и не во всёхъ случаяхъ исполнялось въ точности, какъ это расврыто нъкоторыми учеными 37).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ebrard. Wissenschaftliche Kritik der evangelischen Geschichte. 3 Aufl. Frankfurt a. M. 1868. S. 535 Anm.



зъ) Бесвды на ев. Матеея.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Болбе подробно см. объ этомъ у *Павлюса* (стр. 497) и *Кейма* (стр. 500). Павлюсъ, опустивъ изъ вниманія повъствованіе ев. Іоанна, придаетъ слишкомъ большую въру показаніямъ *Schekalim*, и потому несправедливо отпоситъ событіе Преображенія ко времени, близкому къ Пасхъ страданій.

Мъсто: гора Преображенія.

Мъстомъ Преображенія была гора. Кромъ названія ее высокою (όρος ύψυλόν: Мө. и Мр.), евангелисты не дають никакихъ дальнъйшихъ указаній. Христіанское преданіе съ IV в., первымъ извъстнымъ намъ выразителемъ коего былъ св. Кириллъ іерусалимскій 28), считаеть горою Преображенія Өаворъ. Насколько распространено было и пользовалось довъріемъ это мивніе въ древности, настолько же мало сочувствія находить оно въ современной экзегетикъ. Противъ него возстають почти всв ученые и представляють много основаній 29). а) Историкъ Евсевій, подробно описавшій гору Фаворъ, ничего не сообщаеть о томъ, чтобы въ ней относилось событія Преображенія, а онъ былъ старшимъ современникомъ Кирилла јерусалимскаго. b) Евангелисты, пріурочивъ нъсколько ранъе описанія Преображенія разговоръ съ ученивами въ окрестностямъ Кесаріи Филипповой, совствить не упоминають о перемънт мъста дъятельности Спасителя, хотя прежде указывали это при обстоятельствыхъ гораздо менве важныхъ (см. напр. Мо. 15, 39-16, 5).

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Мы прибавляемъ «почти», имъя въ виду Тоаковое Евангеліе еп. Михаила (І. Москва. 1871. Стр. 325). Въ западной экзегетической литератури ин встрытили такое мивніе только въ комментарін Генри и Скотта (A commentary upon the holy Bible from Henry and Scott. Matthew to Acts. P. 106) H Bopnса (Notes on the Gospel of Matthew and Mark. P. 235). Противъ Оавора или горы Елеонской (объ этомъ уноминается только itiner. Burdig. 333 г. См. Real-Encyclopadie von Hersog. X. S. 550) висказываются: Paulus. Op. cit. S., 436. Ebrard. Wissenschaftliche Kritik der evangelischen Geschichte. Dritte Auflage. Frankfurt a. M. 1868. S. 531-532.- Weiss. Das Leben Jesu. S. 306 Anm. H 319 Anm. Keim. Op. cit.S. 585 тексть и прим. Hase. Op. cit. S. 491. Neander. Das. L. I. S. 515 Anm. Meyer: Kritisch exegetisches Handbuch über das Evangulium des Matthäus. Vierte Auflage. Göttingen. 1858. S. 331. Keil. Comment. über das Evang. Matth. S. 359. Bleek. Synoptische Erklärung der drei ersten Evangelien. Herausgeg. von Holtzmann. Zw. Bnd. Leipzig. 1862. S. 56-56. Lange. Das Evangelium nach Matthäus. Theologich-homitetisch bearbeitet. Bielefeld. 1857. S. 239. Фирраръ. Жизнь Інсуса Христа. Переводъ А. Лопухина. Спб. 1885. Ч. 2. Стр. 243-244.



<sup>16)</sup> Cyrilli hieros. cat. 12, 16. Также Іерония́г (Epist. 17), Августинь, Нла-рій и др.

Въ настоящемъ случав такая точность была твиъ болве необходима, что Овворъ межить въ разстояни часовъ 18 пути на ють оть Кесарін Филипповой по прямому направленію. с) Непонятно, почему евангелисты употребили общее обозначение вивсто собственнаго, какое Фаворъ имвлъ издавна (Іис. Нав. 19, 12. 22: Суд. 4, 6; Осін 5, 1). d) Считается въроятнымъ, что во времена Інсуса Христа на вершинъ Оавора находилась небольшая крвность, следовательно эта гора не могла представлять уединенія (Robinson. Palästina, III, s. 464. Ritter. Erdkunde XV, 1. s. 394 сл.). е) При признаніи Өавора горою Преображенія нужно бы предположить дальнейшее движеніе Спасителя съ юга на свверъ, тогда какъ по ходу евангельскаго разсказа оно было совершенно обратнымъ: прямо отъ Кесаріи Филипповой Христосъ пошелъ въ Капернауму, но ничто не заставляетъ думать, чтобы онъ сначала спустился до Фавора и потомъ опять поднямся нъ этому городу. ј) Эпитеть ύψυλόν (όρος) Мө. и Мр. не подходить въ Фавору; онъ вынуждаеть насъ предполагать, что здёсь разумеется гора высокая въ особенномъ смысле, преимуществующая въ этомъ отношеніи предъ всёми другими смежными съ нею, между твиъ Оаворъ, стоя особнякомъ на Іезреельской долинь, достигаеть 3.000 футовь высоты надъ уровнемъ моря.

На основаніи всёхъ этихъ соображеній обыкновенно полагають, что місто Преображенія Господа было невдалекі отъ Кесаріи Филипповой и можетъ-быть на одной изъ возвышенностей Ермонской ціпи, лежащей въ 4—8 часахъ пути въ сіверо-востоку отъ этого города. Боліве точныхъ опреділеній нужнаго намъ географическаго пункта экзегеты не даютъ, если не считать указанія Мейера, Шенкеля и Прессанся на сравнительно незначительный холмъ Паніонъ (Пауєїоу); это мивніе основывается единственно на названія нашей Кесаріи Панеадой (на монетахъ: Капоарєїа ύπо Пауєїщ) и ничіть не подтверждается.

Такимъ образомъ, разрушая старое, критики оказываются безсильными въ создании чего-либо новаго; уже одно это не располагаеть въ пользу прочности ихъ построеній. И дъйствительно все ихъ аргументы не въ силахъ поколебать нашего довърія къ освященному въками преданію. Самый важный изъ доводовъ состоить въ ссылкъ на дальность разстоянія Өавора отъ

Кесаріи Филипповой, всё прочіе аргументы не относятся къдвлу и не отличаются фактическою несомнённостію. Конечно 18-ти часовой путь требуеть для перехода около сутокь; но развізмало было для этого шести дней (Ме. 17, 1; Мр. 9, 2; ср. Лук. 9, 28)? Что до сцены исціленія біснующагося, то она, какъ справедливо замізчають Неандерь, Блекъ и Вейсь, скоріве всего должна относить насъ къ галилейской діятельности Іисуса Христа, когда за нимъ постоянно слідовали толпы народа. Другое діяло, еслибы экзегеты доказали, что это чудо было совершено при Кесаріи Филипповой. Хотя они и предполагають это (см. выше е), но безъ достаточной опоры въ евангельскомътексті. Посему необходимо признать, что Преображеніе Господа было именно на Фаворіз. За истинность этого мнізнія ручаются самая давность его возниковенія и общее уваженіе, чего не могло быть безъ причины.

Въ разсмотрънномъ нами вступлении есть еще нъсколько чертъ. не касающихся непосредственно самаго факта Преображенія, но опредъляющихъ побочныя или предшествующія ему обстоятельства. Сюда нужно отнести указаніе спутниковъ Господа. Взяль Іисусь Петра, Іакова и Іоанна, брата его, и возвель на гору высокую одних (Мв. 17, 1; ср. Мр. 9, 2; особо ихъ одних). Родство двухъ последнихъ учениковъ, ясно обозначенное ев. Матесемъ, Маркъ опредъляетъ однима членомъ предъ обоими именами (то̀у Ίακοβον και Ιωάννην) и тъмъ навъ бы соединяеть ихъ вмъстъ по происхожденію оть Зеведея 40). Глаголы: параданвачен и ачаφέρει 41) (Лук.: ἀνέβη) уже заранве заставляеть ожидать чего-то необыкновеннаго, поскольку Спаситель береть троихъ учениковъ для себя (кат' ідіач: Мө. 17, 1), выдъляеть ихъ изъ среды другихъ (Vulg. seorsum. Мар. 9, 2: αναφέρει κατ' ιδίαν μόνους. Ср. Мо. 17, 19; Гал. 2, 2) для нъкоторой особенной цъли. Избраннивами оказались ап. Петръ и сыновья Зеведеевы: Іаковъ и

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Такъ въ большей части греч. изданій Новаго Завьта (напр. editio S. Curceltaei. Amstelodami. 1685. Polyglotten-Bibel bearbeitet von Stier und Theile; IV Bnd.: Neues Testament и др.). Въ московскомъ изданіи (по благословенію Святьйшаго Синода) 1871 г. членъ поставленъ предъ обоими именами.

<sup>41)</sup> Глагодъ стопретом встречается также въ разсказе о Вознесения Господа. (Лук. 24, 51).

Лоаннъ, которые и въ другихъ случаяхъ пользовались преимущественною банзостію въ Господу (Мр. 5, 37-Лук. 8, 51; Ме. 26, 37-Мр. 14, 33) и удостоивались быть очевидцами важивишихъ событій жизни Господа Інсуса Христа. Посему ніть нячего страннаго въ томъ, что въ настоящій разъ Спаситель береть съ собою только трехъ апостоловъ: важность момента требовала и болве достойных свидетелей. Евангельская исторія показываеть намъ, что Христосъ не только выделяль народъ отъ учениковъ (Ме. 13, 10-17), открываль имъ тайны царствія Божія, которыхъ не дано было знать обыкновеннымъ слушателямъ, но и между тъснымъ кружкомъ своихъ ближайщихъ спутниковъ полагалъ нъкоторое различіе. Онъ никогда не сравнивалъ 70 апостоловъ съ 12, но и изъ последнихъ отличалъ особенно трехъ, составлявшихъ "цвътъ апостольства", по выраженію Ольсгаузена 42). Основаніе къ этому было конечно въ характеръ и личныхъ свойствахъ учениковъ, поскольку они до Пятидесятницы дъйствовали по обычному человъческому разумънію и не были просвъщены силою Духа Святаго (Іоан. 15, 13). Не даромъ же Матеей называеть ап. Петра первымъ (притос: 10, 2), а Іовинъ часто именуется любимымъ ученикомъ Господа (18, 23; 21, 20 и др.) и вмъстъ съ братомъ своимъ Іаковомъ изъявляеть готовность пить чашу Христа, то-есть чашу страданій (Мо. 20, 22). Всв они были наиболве крвпки въ своей привязанности къ Інсусу Христу и потому, удостоившись созерцать славу Господа, они присутствовали въ саду Геосиманскомъ (Мо. 26, 37; Мр. 14, 33). Не невъроятно также мивніе древнихъ толковинковъ 43), что Спаситель, приходившій исполнить законъ (Мо. 5,

<sup>43)</sup> Өеофилакта, архіеп. болгарскій: Толков. на Ев. Матеел. Зигабела. Соптептатіиз іп quatuor Evangelia I, 2. Р. 669. Мивніе, что Христось взяль съ собою ап. Іакова потому, что онъ биль непріятень, ненавистень іудеямь (Златоусть. Бесвди на Ев. Матеел. Өеофилакть: тяжекь. Зигабень: σφόδρα βαρύς), какь то оказалось вь последствін, а равно и предположеніе Өеофилакта (толкованіе на Ев. Луки), что били избрани трое, какь наиболе способние хранить тайни вь тект видахь, чтоби не оставить Іуду одного и темъ не дать ему повода оправдываться после отчужденіемь и пренебреженіемь къ нему Господа (Өеофилакть: Толкованіе на Ев. Матеея), — не имеють за себя никакихь основаній.



 <sup>42)</sup> Biblischer Commentar über sämmtliche Schriften des Neuen Testaments.
 1 Bnd. Vierte Auflage, revidirt von A. Ebrard. Königsberg. 1853. S. 334.

17), въ данномъ случав взяль съ собою трехъ, имъя въ виду постановление Моисея о достовърности свидътельскихъ показаний. Петръ, Іаковъ и Іоаннъ должны были сообщить о фактъ Преображенія Господа после Его воскресенія и слово ихъ получало всю силу несомивниости въ глазахъ каждаго еврея. Впрочемъ это соображение разъясняеть намъ только причину извъстнаго количества спутниковъ; выборъ же самыхъ лицъ условливался особенными достоинствами ихъ. Христосъ такимъ образомъ взяль съ собою и возвель на гору учениковъ съ опредъленнымъ намъреніемъ показать имъ нъчто необыкновенное; значить (говоримъ это по чисто экзегетическимъ основаніямъ, а не по обще-догматическимъ) актъ Преображенія не быль явленіемъ случайнымъ, совсемъ не входившимъ въ разсчеты Господа, какъ то хочеть доказать Павлюсь. Повидимому Лука отступаеть здась нъсколько отъ другихъ евангелистовъ, когда онъ говоритъ: ('Іпσοῦς) ἀνέβη (Πέτρον καὶ Ἰωάννην καὶ Ἰάκοβον) εἰς τὸ ὅρος προσεύξασθαι (9, 28). Но указаніе на молитвы Спасителя и неръдко въ уединенныхъ мъстахъ или на горъ, особенно часто встръющееся у этого писателя (3, 21; 5, 16; 6, 12; 9, 18; 11, 1), ведеть къ той же мысли. Въ виду множества примъровъ подобнаго рода мы не можемъ сомнаваться въ справедливости свидътельства ев. Луки и должны считать его восполняющимъ раз-сказъ первыхъ двухъ синоптиковъ. А въ такомъ случав выходить, что Преображение Господа было такимъ выдающимся моментомъ, къ которому Спаситель приготовлялъ Себя и учениковъ посредствомъ молитвеннаго обращения въ Богу Отцу. Такъ и въ саду Геосиманскомъ предъ наотупленіемъ Своего крестнаго подвига Інсусъ Христосъ модился до кроваго пота (Луки 22, 44). Та твсная связь, въ какую ев. Лука поставляеть молитву съ самымъ Преображеніемъ (ст. 29: когда (Інсусъ) молился, видъ лица Его измънился), необходимо вызываеть на мысль, что первая не была единственною цалію удаленія Іисуса Христа на гору, а составляла лишь предвареніе торжественнаго откровенія славы Господа. Матеей и Маркъ, опустившіе эту подробность, представляють дело такъ, что Преображение Спасителя произошло непосредственно на глазахъ учениковъ вскоръ послъ восхожденія. Они очевидно излагають только важное, самую сущность событія; частности почти не интересовали ихъ. Но ев. Лука, со-

общивъ о прославлени Христа, замъчаеть: Петръ же и бывшие съ нимъ отягчены быми сномъ, но, пробудившись, увидъли... (9, 32). Изъ контекста рачи видео, что это было не посла, а одновременно съ предшествующимъ, но опъ раздвляетъ оба момента для того, чтобы не мъщать рвчь о Христв съ описаніемъ состоянія учениковъ. А когда апостолы спали, — таковъ смыслъ ст. 32-въ это время видъ лица Іисуса измънился и пр., что и обнаружилось предъ ними тотчасъ по пробуждения. Итакъ предъ нажи еще новая подробность, позволяющая возстановить последовательный ходъ происшествія. Поднявшись на гору, Христосъ сталь молиться съ апостолами или можеть быть, накъ и въ саду Геосиманскомъ, оставилъ ихъ въ ивкоторомъ отдаленіи (Мо. 26, 39; ср. 40, 43, 45 и парал.) и приказаль имъ дълать тоже; но поддавшись физической слабости, ученики заснули, а между тэмъ во время Своей молитвы Спаситель преобразился. Некоторые эквегеты впрочемъ усимваются придать другое значение свидътельству ев. Луки. Еще св. Златоустъ 44) усматриваль въ 32 ст. обозначеніе "большаго отягченія, происшедшаго въ нихъ (апостолахъ) отъ видвиія, ибо какъ чрезмірный блескъ осліпляеть глава, такъ и они испытали подобное сему". Однимъ словомъ, спутники были какъ бы "препобъждены величественностію сцены 45). Такое толкованіе противоржчить тому факту, что сонъ быль не посль, а прежде соверцанія прославленнаго Господа. Иначе думаеть обосновать мысль Мейеръ. Ссыдаясь на то, что у одного свётскаго писателя  $^{46}$ ) глаголь διαγρηγορείν употребляется въ вначенім "бодротвовать", омъ 47) находить неправидьнымъ переводъ: postquam experrecti sunt. По его соображеніямъ, замъчаніе ев. Луки нужно понимать въ такомъ смыслъ: не смотря на то, что сонъ влонилъ апостоловъ, они старались бороться съ нимъ и

<sup>41)</sup> Kritisch exegetisch. Commentar über das Neue Testament von Dr. Meyer. Zw. Th. Zw. Abth. Zw. Hälfte die Evangelien des Markus und Lukas umfassend Dritte Auflage. Göttingen. 1855. S. 323. Такъ же понимають это слово англійскіе богословы: Рость, Пальмъ, Альфордь и архіел. Тренчъ.



<sup>&</sup>quot;) Беседы на Ев. Матеел. Сходно съ этимъ Lange Das Ev. nach. Matth. S. 239.

<sup>45)</sup> Henry and Scott. A commentary... P. 107.

<sup>46)</sup> Здёсь разумёстся изреченіе Иродіана: πάςης τής νυκτός διαγρηγορήσαντες.

вполит не засыпали; подтверждение этому даеть будто бы Вульгата въ словъ evigilantes или vigilantes. Глаголъ evigilare дъйствительно означаеть иногда: "проводить безъ ена", какъ напр. у Тибулла: nox evigilanda; но гораздо обычиве (Plin. j., Quint., Suet) употребление его въ смыслъ "пробуждаться". Точно также связь ръчи не оставляеть никакого сомнънія, что ученики спали, ибо противоположность веварпието биту съ последующимъ бисγρηγορήσαντες равняется противоположности виденія и невиденія. Въ состояніи, обозначенномъ вєварпиетов биту апостоламъ было неизвъстно совершавшееся съ Інсусомъ Христомъ, а когда они стали біатряторябантес, явленіе отпрылось имъ во всемъ своемъ блескъ. Значитъ, раньше они были въ невозможности созерцать это, то-есть спали. Потому-то самый процессъ Преображенія ев. Лука описываеть чисто объективно, безъ отношенія къ тому, насколько онъ быль доступень воспріятію Петра, Іакова и Іоанна; последнее наступило для нихъ нъсколько поздиве и именно послв пробужденія. Наконець и у ев. Матеея при довольно сходномъ сочетанія глаголь ворёш представляется тожественнымъ по значенію съ кабеобы (Ме. 26, 43). Первые два синоптива, выпустивъ предшествовавшіе самому событію моменты, изображають всю сцену такъ, какъ будто Преображеніе совершилось на глазахъ апостоловъ (Ме. 17, 2; Mp. 9, 2) 48). Но очевидно этого не было, и выражение Ме. и Мр. έμπροσθέν αὐτῶν сообразное съ ходомъ повыствованія понимать въ смысле "для нихъ" или "при нихъ", "въ присутствіи ихъ", такъ что потомъ они увидели славу Господа.

Итакъ самому Преображенію Спасителя предшествовали молитва и сонъ учениковъ. Сводя къ единству все сказанное выше, мы можемъ теперь передать вступительный разсказъ синоптиковъ въ такомъ видъ: Когда Іисусъ Христосъ спустился отъ Кесаріи Филипповой на долину Іезреельскую, въ осеннее время года, Онъ при наступленіи ночи взялъ съ собою и возвель на высокую гору (Фаворъ) Петра, Іакова и Іоанна съ преднамъренною цълію показать имъ нъчто необыкновенное. Здъсь Спаситель, приготовляя апостоловъ къ торжественному откровенію

<sup>43)</sup> Тэкъ склоненъ думать Блекъ. Synopt. Erklärung. S. 57.



Своей Божественной славы, началь молиться съ ними, но ученими, не имъя силь преодолъть утомленія, заснули. Въ это время, когда Інсусь Христосъ продолжаль еще свою молитву, Онъ преобразился, и проснувшіеся при исходъ ночи апостолы увидъли чудное эрълище.

Событіе Преображенія и сопровождавшія его обстоятельства.

Описаніе самаго факта Преображенія начинается съ изображенія того, что случелось съ Інсусомъ Христомъ. Первые два евангелиста, переходя отъ общаго въ частному, обозначають происшедшее со Спасителенъ терминомъ истонорфойовал. Глаголь истанорфом по своему коренному значению не ведеть необходимо въ мысли, что Преображение было полнымъ измъненіемъ, сложеніемъ прежняго существа и принятіємъ новаго или совершеннымъ упразднениемъ тълесности Господа 40). Напротивъ, предлогь исто сворве дветь знать, что въ настоящій моменть особенно наглядно выступила для учениковъ Спасители Его Божественная природа, а человъчество Его было какъ бы заслонено небесною славою, осталось позади. Поэтому не нужно думать, "будто Самъ Онъ (Господь) сталь иной по существу, ибо Онъ остался темъ же, чемъ былъ 60). Результать этоть важенъ въ томъ отношени, что показываеть, какъ скептическая критика для своихъ выгодъ искажаеть тексть евангельскій. Посладній ничего не говорить о "превращеніи твла Інсуса", а вывств съ этимъ не знаетъ какого-либо "перехода (возвращеніе) къ грубому земному виду", что утверждаеть Кеймъ 51), стараясь доказать, будто буквальное пониманіе грозить опасностію доветизма и "стоить въ рашительномъ противорачіи съ дайствительностію Его (Іисуса Христа) смерти и погребенія". Христосъ

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Keim. Op. cit. S. 586. Cp. Weiss. Das L. I. S. 308.



<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Это понятіе выражается глаголомъ αλλάστασθαι 1 Кор. 15, 62. Ср. 1 апол. св. Іустина: διά τέκνης τὸ σχήμα μονον αλλάξαντες (οί τεχνίται).

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Θεοφιλακτη. Τοποβ. на Εβ. Луки. Ср. τοποβαθίε на Εβ. Ματθέπ. *Зига-*σεκ» (commentarius in quatuor Evangelia I, 2): μεταμορθώτη δέ, μείναντος μέν του σώματος ἐπὶ οἰκείου σχήματτς. P. 671.

явился эдесь какъ Богъ, но Онъ не пересталь быть и человъкомъ. Въ чемъ же и какъ выразилась Преображение Господа? Προπας всего τὸ είδος τού προσώπου αὐτοῦ ἐγένετο ἔτερον (Дук. 9, 29), не самое лице, но лишь видъ, опредъленное его выраженіе (то єїдос), накое привыкли видеть апостолы. Обывновеннопринимають это замъчаніе ев. Луки равнозначущимъ истєнорφώθη первыхъ двухъ синоптиковъ 52), но это не вполив справедливо, ибо указаніе ев. Луки имбеть въ виду частную черту, характеризующую преображенное состояніе Спасителя, поскольку этотъ писатель общаго опредъленія происшедшаго съ Христомъ не даеть. Кай сусчето ев. Луки, сообразно принятому имъ методу повъствованія, означаеть, что отмъченная имъ особенность была усмотрена апостолами, какъ факть, происхождение котораго для нихъ неизвъстно, и оставалась во все время явленія. Долино думать, что это єїдоς єтєроу условинвалось тімь оботоятельствомь, что лице Іисуса просіяло, како сомине (Мв. 17, 2. Ср. 13, 43), Допущенное здёсь ев. Матесемъ сравненіе отчасти выясняеть намъ источникъ этого свъта: онъ очевидно шелъ не отвив, а извиутри, лучи его распространялись отъ лица Спасителя 52), но не были следствіемъ освещенія какимъ-мибудь постороннямъ блестящимъ тъломъ, къ чему свлоняется Ольсгаузенъ 54). Между тымь изъ хода разсказа сововив не следуеть, чтобы Інсусь Христосъ, Монсей и Илія паходились въ нъкоторой свътящей сферв, которая и имъ сообщала способность лученспусканія, напротивъ, последнее представляются отдельнымъ и самостоятельнымъ у наждаго изъ нихъ. Монсей и Илія лешансь ез слость (Луки 9, 31), сатдовательно уже съ блескомъ, а не получали его по прибытін. Кром'в лица и одежды (Христа) сдужавись бългани, како свъто (Мв. 17, 2) или како снъго (Мр. 9, 3, ср. Ме. 28, 3. Дан. 7, 9). Здъсь сравнение не такъ сильно и позволяеть догадываться, что причина изминения вида одеждь-



<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Olshausen. Op. cit. S. 533. Barnes. Notes. on the Gonpels of Matthew and Mark. P. 235.

<sup>53)</sup> Бл. Өсодоримъ (epist. 145 ар. Migne, gr. ser. t. 83, col. 1385, p. 1253—1254) пишетъ: «Онъ (Інсусъ Христосъ) испустилъ сіяніе божественной слави и произвель лучи свёта, который превосходилъ предёли воспріятія глаза».

<sup>44)</sup> Olshausen, Op. cit. S. 533,

заключалась въ осръщения ихъ блескомъ, исходившемъ отъ леца Спасителя. Такъ по Матеею, но Мариъ и Луна и имъ усвояють лученопуснательную силу въ роде блеска молнін (брастрожтю Луки. Ср. Іевек. 1, 4, 7. и Наум. 3, 3) или ввъздъ (отілви Мр.), незаимотвованную отъ какихъ-нибудь другихъ источниковъ, напр. отъ солица. Поэтому Аристотель говорить (de coelo, 2): οί πλανήται ού στιλρουσι въ противоположность самосвътящемъ твламъ: Впрочемъ, означенный глаголъ прилагался и въ планетамъ, а Меркурій, какъ извъстно назывался δ στίλρων. При томъ же сами евангелисты ограничивають значение этихъ опредвденій, называя ихъ просто бълыми. Маркъ даже двлаеть обстоятельное описание ихъ, какъ вполив доступныхъ внимательному наблюденю, что не позволяль блескь лица Господа. Онъ считаетъ большую здесь бълизну стоящею выше искусства бълильщиковъ, т.-е. людей, занимавшихся чищеніемъ грязнаго платья или бѣленіемъ полотна, что между греками составляло предметь особаго промысла 55). Все это показываеть, что повъствование евангелистовъ ни мало не вынуждаеть насъ признавать самостоятельное свъчение или блескъ одеждь Спасителя. Связь рачи скорве даеть основание предполагать, что это зависько отъ лучей, исходившихъ отъ лица Господа. Ев. Матеей очевидно хочеть сказать, что лице Інсуса Христа просіяло настолько, что и одежды Его сделались белыми, какъ светь. При этомъ не нужно опускать изъ вниманія, что общее μετεμορφώθη, особенно обнаружившееся въ сіяніи, относилось не только къ дицу, но и во всему твлу; значить, блескъ последняго могь сообщаться и одеждамъ. Въ этомъ случав, не безынтересна параллель съ Моисеемъ. Сіяніе лица его могло быть скрыто подъ поврываломъ (Исх. 34, 33), но слава Господа была такъ велива, что и одежды Его стали бълыми. Въ этомъ нътъ ничего особенно страннаго; все дъло объясняется и безъ признанія метамороозы платья, что по Штраусу 50) необходимо для пониманія факта.

Прославленіе Інсуса Христа составляло только одинъ моментъ всего событія; за нимъ следуеть явленіе Моисея и Иліи



<sup>Barnes. Nates on the Gospels of Matthew and Mark. P. 235.
Strauss. Das heben Iisu. S. 239-240.</sup> 

Кай йоой Матеея (ст. 3) и Луки (ст. 30) наглядно изображають пронешествіе, какъ феноменъ вполнъ реальный: апостолы могли осматривать его со всею тщательностію. Явимись имь (Мр. и Луки): этотъ переводъ не особенно точенъ и повидимому ниветь въ виду указать цвиь пришествія ветхозавітныхъ праведниковъ, каковая полагается въ ученикахъ. Но върнъе съ греческою шфθησαν αύτοίς нужно передать словами: были видимы имъ, и это толкование подтверждается твиъ, что Петръ, Гаковъ и Іоаннъ не заметили самаго прибытія Монсея и Илін, но усмотрвли ихъ уже бесвдующими съ Господомъ. По 31 ст. Ев. Луки оба мужа были въ славъ (èv тŷ бо́Еŋ), т.-е. въ такомъ же свътломъ и блестящемъ образъ, какъ и самъ Інсусъ Христосъ, что можно выводить уже изъ описанія событія ап. Петромъ, воторый употребляеть этоть терминь въ примънения въ облаку (φωνή ένεχθεῖσα ὑπὸ τῆς μεγαλόπρεποῦς δόξης: 2 π., 1, 17), a ομο . было свътлымъ (усфейн фштегуй: Мо. 17, 5). Вообще выражение δόξα Κυρίον равнозначуще Евр. Kavod jeheovah, каковое всегда означаеть сопутствовавшій ветхозав'ятным богоявленіям блесвь (Mex. 24, 16; 40, 34. 3 Up. 8, 11 2 Hapar. 7, 1. Mea. 6, 3. Іевек. 1, 28; 3, 12. 23; 8, 4; 10, 4. 18; 11, 22 и др.). Точно такие и ев. Лука говорить о славъ Господней, осіявшей виелеемскихъ пастуховъ при явленіи имъ ангела съ въстію о рожденім Спасителя (2, 9). Однимъ словомъ, Монсей и Илія были блистающими подобно самому Христу. Больше этого мы ничего не знаемъ. Когда апостолы проснулись и увидъди двухъ мужей, посавдніе беседовали съ Інсусомъ (Ме. 17, 3. Мр. 9, 4); предметомъ втого разговора быль исходь Господа, который Ему надлежало совершить въ Герусалимъ (Луки 9, 31) 57). "Еξοδος укавываеть, конечно, на смерть, отшествие изъ жизни (2 П. 1, 15. Прем. Сол. 3, 2; 7, 6. Ср. Луви 9, 51) <sup>58</sup>); однакоже въ виду того значенія, какое имъло страданіе Господа въ дъль искупленія, понятіе є Еодо можно расширить до мысли объ овончанів всей земной дъятельности Спасителя чрезъ добровольное (ёнех-

<sup>64)</sup> Ср. у Цицерона (Rep. II 30): post obitum, vel potius exceisum, Romuli.



<sup>51)</sup> Св. Златоусть читаеть здёсь о слаяв (тру богру) и видить въ этомъ термине указаніе на страданіе и смерть, «потому что страданіе и смерть всегда называются славою». Ср. Знгабена. Comment. in quat Evang. I, 2, р. 677.

λεν) подчиненіе смерти. Въ такомъ именно смысль глаголь πληробу примагается въ Іоанну Крестителю, когда идеть рачь о завершенін его миссін (Двян. 13, 25). Насколько исходъ Господа въ Герусалемъ обсуждался во время бесъды Его съ Моисеемъ и Иліею, свазать трудно по отсутствію прявыхъ свидътельствъ. Гораздо важиве решить: почему апостолы узнали обоихъ мужей, именно какъ Монсея и Илію? Ососиланть 59), а за нимъ и и вкоторые новъйшіе экзегеты 60), полагають, что это сдълалось извъстнымъ изъ разговора явившихся со Христомъ. Конечно, возможно и это, но евангельскій разоказъ икчего подобнаго не сообщаеть и о самой беседе передаеть очень вратко. Некоторымъ подтверждениемъ такого предположенія можеть, пожалуй, служить замізчаніе Луки, который факть признанія обовкъ мужей ставить послів бесінды, но Матесії и Маркъ свизывають его непосредственно съ самымъ явленіемъ. такъ что они разговаривають уже какъ Монсей и Илія. Повидимому, беседа только навела апостоловъ на мысль о личности ветхозавётныхъ праведниковъ, а полная увёренность возникла поздиве; для этого требовалось ивкоторое, хотя бы и самое непродолжительное размышленіе. Результатомъ его было то, что ученики узнали въ явившихся Монсея и Илію. Какія же данныя были для подобного заключенія? Вероятно, внешнія черты разговаривавшихъ напоминали образы этихъ столповъ ветховавътной праведности, насколько это извъстно по свящ. книгамъ, и по одному виду собестдниковъ апостолы такъ же легко могли признать въ нихъ Моисея и Илію, какъ и Саулъ — Самунла (1 Цр. 28, 14); "харантеры въ родъ Монсея и Ильи для наждаго, живущаго въ духв Писанія, носять неизгладимые признаки" 41). Разговоръ при спускъ съ горы уже предполагаетъ, что ученики съ несомнънностію знали, кто были оба мужа, а потому мивніе Ольсгаузена 62), что между прочимъ и здісь источникъ свъдъній апостоловъ о личности явившихся, нельзя назвать состоятельнымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) *Өеофилакт*. Толкованіе на Евангеліе Матеся.

<sup>60)</sup> Bleck. Op. cit. S. 57.

<sup>1)</sup> Olshausen. Op. cit. S. 533. Keil. Comment. über Matth. S. 359.

<sup>42)</sup> Olshausen. Loc. cit.

Преображенный и блистающій Господь и съ Нимъ Моисей и Илія: таково было зрёлище, открывшееся взорамъ Петра, Іавова и Іоанна тотчасъ по пробужденіи. Естественно, что оно должно было произвести на очевидцевъ сильное впечатленіе. Выразителемъ настроенія апостоловъ, какъ и нъсколько ранъе при исповъдании мессіанства Інсуса Христа, быль Петръ. Матеей и Маркъ, передавая дальнъйшія обстоятельства, не опредвинють точно, что было въ это времи. Евангелисть же Лука говорить (9, 33), что тогда Моисей и Илія начали уже отходить, отдъляться отъ Інсуса, сдълали изкоторое движение въ сторону (έν τῷ διακωρίζεσθαι αὐτοὺς ἀπ' αὐτοῦ). Замічаніе это вполні умъстно предъ словами Петра. Прежде апостолы съ восторгомъ созерцали великое явленіе; но воть собестаники Господа, повидимому, намерены оставить гору и потому ап. Петръ навъ бы съ чувствомъ сожальнія, что все должно кончиться, восилицветь: Господи! хорошо намь здись быть; если хочешь, сдилаемь здъсь три куща: Тебъ одну, и Моисею одну, и одну Иліи (Мв. 17, 4). Κύριε Матеея ясно выдаляеть Інсуса Христа оть другихъ присутствовавшихъ дицъ въ качествъ перваго, господина. хотя еврейское равняю марка, равняю мееся стиотата Луки, вовсе не имветь въ виду указывать степенныхъ достоинствъ учителянаставника, какъ это было у поздивишихъ раввиновъ. Коло́у έστιν ήμας ώδε είναι. Св. Златоусть и ев. Знгабенъ (3) видять въ этихъ словахъ выраженіе того же чувства, которое нікогда побудило Петра прекословить Господу (Ме. 16, 22 и пар.). Присутотвіе Монсен, побъдившаго многихъ народовъ, и Иліи, низведшаго огонь съ неба, давало апостоламъ ручательство въ безопасности ихъ настоящаго ивстопребыванія и потому будто бы Петръ посовътоваль остаться здесь (Зигабень: συμβουλευει  $\mu$ є́νєїν є̀кєї) 64). Но такое мивніе несогласно съ текстомъ и не-

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Lange (Das Evang. nach Matthäus. S. 240) въ существе дела сходится съ этимъ возэрвніемъ Златоуста; онъ видить вь восклицанів ан. Петра вираженіе полнаго довольства настоящимъ и нежеланія, чтобы Спаситель вступаль на путь страданій.



<sup>63)</sup> Златоусть. Бесёды на ев. Матеея. Зигабень. Comment. I, 2. р. 679. Изъ новъйшихь экзегетовь см. подобное мивне въ комментарін Генри и Скотта (A commentary upon the holy Bible from Henry and Scott. Matthew to Acts. P. 107).

соотвътствуетъ настроенію говорившаго. Оно предполагаетъ сложный процессъ въ головъ Петра, который своимъ предложеніемъ хотвль удержать Учителя отъ путешествія во Іерусалимъ, не рискуя стать снова сатаною, между темъ онъ не зналь, что говориль (Лука 9, 33), следовательно не обсудиль дела съ достаточною серіозностію. При томъ же онъ употребляеть єїча, а не μέμειν, и ήμας, а не ήμιν, и значить полагаеть особенное удареніе на мъстоименіи, но не на глаголь. Не извъстно только, къ кому относится это ήμας: къ однимъ ли ученикамъ или вивств и въ Інсусу? Въ последнемъ случав слова Петра ивъяснаются такъ: "хорошо, что мы здёсь-въ такомъ пріятномъ мёств, въ такомъ обществъ (Блект Кейма), "здъсь такъ прекрасно, что мы желали бы поселиться на болве продолжительное время (Баурь). Но какъ тотъ, такъ и другой переводъ не чужды неправильнаго пониманія восклицанія Петра въ смысле желанія избавить Спасителя отъ смерти, задержавъ его на горъ, и основываются на предпочтеніи редавціи Марка и Луки сказанію . Матеея, который употребляеть единственное число въ дальнъйшемъ предложении апостола. Въ виду изкоторыхъ другихъ случаевъ, гдв Петръ выступаеть одинъ, скорве нужно склониться въ пользу большей точности перваго синоптическаго разсказа, а тогда выдъление личности Спасителя отъ другихъ, обозначенныхъ словомъ ήμας, будеть вив всякаго сомивнія. По всвиъ этимъ соображеніямъ болве естественнымъ представляется разумъть подъ ήμας только трехъ учениковъ и придавать восклицанію Петра такой смысль: "навъ хорошо, что мы учениви. здвсь". Этими словами ан. Петръ выражаеть чувство восторга, наполнявшее его душу. Неожиданно удостоившись быть свидьтелемъ торжественнаго прославленія Господа, апостолы настолько были поражены виденнымъ, что въ немъ находили осуществленіе своихъ завътныхъ ожиданій и желали, чтобы оно продлилось возможно долве. Вврентно, къ чувству восторга примвшивалась еще надежда на отврытіе мессіанскаго царства, что было объщано Інсусомъ Христомъ въ непродолжительномъ времени (Мо. 16, 28). Но представление учениковъ было привязано къ чувственности (ср. напр. 20, 20 -22 и парал.); они не могли возвыситься до духовнаго созерданія царства Божія и повтому Петръ предлагаеть свои услуги въ дъл устроенія временныхъ

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

жилищъ для Інсуса Христа и двухъ Его собесъдниковъ, ставя себя и своихъ товарищей въ положение слугъ, что въ древности и особенно между евреями было довольно обычнымъ явленісмъ въ отношеніяхъ между учениками и учателемъ. Предъ внутреннимъ взоромъ говорившаго кажется медкада картина тихой и блаженной жизни въ близости, къ Господу Спасителюи въ сообществъ воликихъ праведниковъ. Но Петръ не сообразниъ, насколько мало ндугъ къ обстоятельствамъ его слова, ванъ это даетъ знать ев. Лука (9, 33). Маркъ болъе живо выражветь ту же мысль словами:  $0\dot{0}$  үйр йось ті  $\lambda \alpha \lambda \dot{0}$  (Mp. 9, 6) или, по Тишендорфу, ті дадії в и другая форма одинавовохарактерно рисують душевное состояние ап. Петра: онъ имълъ непреодолимое желаніе высказать чувство восторга, хотя и не зналь, что сважеть. Когда Моисей и Илія готовы были удалиться, Петръ уже не могъ удержаться: внутреннее восхищеніе нудило его попытаться остановить чудное явленіе, въ которомъ онъ разсчитываль найти полное удовлетвореніе своимъ чанніямъ. Очевидно, онъ быль въ такомъ сильномъ возбужденіи, что долженъ былъ обнаружить его такъ или иначе, поэтому и слова его вышли совствть не удачны, не примънимы въ данному положенію. Въ этомъ основаніе и объясненіе рачи Петра, подкладва же ея въ неправильномъ пониманіи Преображенія въ смысль предсивзвинаго Христомъ пришествія Его во славъ Отца Своего (Ме. 16, 27-28). Само собою понятно, что искать болве глубоваго содержанія въ восторженномъ восклицанія было бы совершенно напраснымъ трудомъ. "Хорошо, что мы вявсь; настало великое мгновеніе, когда мы увидвли Сына чедовъческаго, грядущаго въ царствіи Своемъ, и ничего больше этого не ожидаемъ и не желаемъ": вотъ что можно предполагать въ душъ первоверховнаго апостола при его обращени въ Інсусу Христу. Туть было много чувства, но мало истиннагоразумвнія.

Ев. Маркъ хочетъ оправдать поступокъ ап. Петра указаніемъ на страхъ (9, 6), но Лука усвояетъ его ученикамъ нѣсколько позднѣе и именно послѣ явленія облака. Весьма естественно, что все видѣнное внушило апостоламъ нѣкоторое чувство боявливости (ср. Евр. 12, 21—Вт. 9, 19), достигшее высшей степени предъ моментомъ, когда раздался гласъ съ неба. Сознаніе бли-

зости Бога было главною причною этого. Всегда и вездѣ, даже при радостныхъ ввленіяхъ (Луки 1, 12; Апок. 1, 17; Дам. 10, 7. 12), удостоившіеся необычайныхъ откровеній были объемлемы страхомъ, который служить выраженіемъ ихъ грѣховности. Въто же время здѣсь обнаруживалась способность человѣка къ ясному различенію между абсолютно чистымъ и правственно-несовершеннымъ и предпочтеніе послѣднему перваго, какъ идеала. Имѣя въ виду это, Писаніе навываеть такой страхъ началомъ (Пс. 110, 10) и концемъ премудрости (Исаіи 11, 2).

Рвиь ап. Петра осталась безъ отвъта; ногда онъ еще говориль, открылось новое явленіе. Это было облако, безъ сомивнія, чудесное, ябо оно было совству неожиданно и служило предвозвіщеніемъ новаго момента, гдъ Петръ долженъ быль уразумьть смысль событія и поять всю несообразность своихъ словъ. Изъ облака раздался голосъ Бога Отца; этотъ оактъ съ несомивностію увъряеть насъ въ томъ, что это была шехана, въ ваковой Богь являть себя людямъ (Исх. 20, 21: 40, 34—35; 1 Цр. 8, 10) <sup>65</sup>). Только въ настоящій разъ облако было не мрачнымъ, а свътлымъ (уєфій) фштегуй Ме. 17, 5) <sup>66</sup>), поскольку оно было знаменіемъ присутствія Бога милующаго и спасающаго гръщняковъ. Облако только осънило, бросило нъкоторую тънь (є̀пєсхі́яссє) на апостоловъ, которые находилює внъ его

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Ново-Евр. schechinah происходить отъ глагода schachan и значить приссумствие Божие (Талмудъ: praesentia Dei).

<sup>66)</sup> Ольсгаувень склоняется въ чтенію уєфёлі фштос, принятому Грисбахомъ. Но въ какому неудобству ведеть это чтоніе, видно изъ того, что Ольсгаувень принуждень быль понимать следующее слово спескісски вы смисле обозначенія действія на зрвніе яркаю света; последній, по изклененію названнаго ученаго, тоже для глава, что окотос, нбо онъ ослешляеть человека. Не говоря уже о томъ, что чтеніе уєфент фитос сохранилось лишь въ немногих водевсахъ (напр. у св. Вфрема Сирина), мы отметимъ, что и самъ Грисбахъ (Comment. crit. in Matth. р. 143), руководниси основаними, не особенно уважительными; онъ нолигаль, TTO «hace est lectio insolentior, durior, difficilior, hebraizans». Павмось справединво возражаеть на это, что употребление родительнаго той фштос или проото фштос въ Новонъ Завете гораздо чаще, чемъ прилагательнаго фштегос. Последнее встречается еще только у Ме. 6, 22 и Луки 11, 34—36, а примеровъ перваго словосочетанія можно указать весьма много (Луки 16, 8; Іоан. 12, 36, 1 Солуп. 5, 5; Еф. 5, 8; Діян. 22, 11; Рим. 13, 12; 2 Кор. 11, 14; Апок. 22, 5). См. водробиће у Павлюса на стр. 455. 43

что необходимо предполагать еще и потому, что оня слышали голось έκ τής νεφέλης. Не такъ опредвленно положение другихъ лицъ въ настоящій моменть. Предъ началомъ рачи ап. Петра Монсей и Илія стали отділяться оть Інсуса (Луки 9, 33); а конда онь вовориль, явилось облако и осьнило ихь; и устрашились, когда вошли въ облано (Луви 9, 34). Возбуждается недоумение касательно подлежащаго последняго предложенія. Нашъ русскій переводъ допускаетъ возможность предположенія, что туть разумъются три ученика, свидътели событія. Въ тоже время тексть не даеть никакого намека на то, чтобы Петръ, Іаковъ и Іоаннъ хотя сколько нибудь изміняли свое положеніе. Гораздо опредівμεμιώε με πομμμμμμώ: έφοβήθησαν δε εν τω εκείνους είσελθείν είς тпу усфенду. Здесь вполне очевидно, что ексічону не имветь никакого отношенія въ убоявшимся и указываеть на мижь, то-есть упомянутыхъ выше въ противоположность этимъ, которые ефовиопоси. Но такъ вакъ ранве были обозначены Монсей и Илія и именно вакъ удалявшіеся отъ Господа, причемъ Спаситель ясно выдвляется отъ общихъ праведниковъ ветхозаветныхъ, то несомивно, что понятіе єксіроς заключаеть въ себв только твхъ двоихъ и не должно быть прилагаемо вместе съ ними и къ Інсусу, какъ думають св. Златоусть, Өеофиланть, Мейеръ, Кейль 67),къ тремъ ученивамъ (Bengel, Baumgarten-Crusius) или ко всёмъ присутствующимъ (Clericus). Теперь для насъ очевидно и то, что освнение касается однихъ апостоловъ, ибо чувство боязни не могло быть въ Інсусв Христв, между твиъ по Лукв (9, 34) при έπεσκίασεν и έφοβήθησαν мыслятся одни и тв же лица. Спаситель стояль выше Петра, Іакова и Іоанна; облако находилось надъ самою Его головою, и освъщало Его своими лучами, а на апостоловъ набрасывало невоторую тень. Разительный контрастъ между сіяющимъ Господомъ и между учениками, находившимися вив блистающей сферы, теперь обнаружился во всей своей силь 68). По указаннымъ нами соображеніямъ смыслъ 34

<sup>65)</sup> Если сопоставлять спесисобем съ спесисобе Луки 1, 35, тогда онъ будеть указывать на особенную близость Божества.



<sup>67)</sup> Св. Златоусть. Беседи на Ев. Матеея.— Ософилакть. Толкованіе на Ев. Луки. — Meyer. Kritisch-exegetisches Handbuch über das Ev. des Matthäus S. 332. Keil. Comment. über das Ev. des Matth. S. 362. Фаррарь. Жизнь I. X. Стр. 245.

ст. Ев. Луки нужно точиве передать въ такомъ видъць изболднеь они, апостолы, когда та (то-есть Монсейли Млія) ветупана въ облано". Почему же, спрашивается, спутяния Господа: менене) почувствовали особенный страхъ? Длянположительного недейта на втоть вопрось у нась неть прамыть дажнымы по поставовыми тельно думать, что причина этого заключалась вы факта исчези мовенія Монсея и Илін: они воньки въ облаке и болькие видина не были. Подтверждение декому : предположению : помно : оставти видеть въ упоминанін Ев. Лупи, что погданбыло глась, осталож Іисусь одинь (9, 36), Апортоды повяде теперь, что вив мертенів о царствъ славы совстиъ не приизнеми из настоящему: событо и что следовательно Проображеніе: имеветь другой поизволь і и значеніе. Подпленіе облака, указыванное на близость Вожества должно рассиять ник пронеходившесь Вселего наибствови нен омеряют, топо, что поравдесть потомы, совественно поверяю апостолова: опис., вы сбольнее с окущение. В Впрочения полове о явлее съ Отисиъ, поснольку дал поснова станини вътично в опорежения поснольку дал опоснольку дал опорежения поснольку да опорежения поснольку дал опореж - Ці брым изгі рбыкці праст, жагомощій: Сей жоть Стани Мойтован мобленный, на котаном. Мав. выстовомение э Его получастивно При одътанномъ нами преспрентавли врушив при учениковы быле жив всянаго, вомнанія, шълному отвосились этинслован Междунними ситового и сточени весто образания и поменти в поменти обращансь из Петру, завову назовнувняющим примонумавиватьня вим на предоставление пре (cp.  $2\pi\Pi_{i=1}^{2}1_{i=1}18$ :  $\pi$  coupy in  $\pi$  in çΛεΧθεξεαΛ). Ηθθηθηκανιστική «Lipecoinstrum America» σ στο zabocelo Βαίλη. треннее двиствіе дука Бомія на умь вируюфики: Памес возграніс/ высказываемое Ольсгаузовомы и Майсромы в ), прочивносимону разсказа и превракить есс. событе въ основень визом нерный, диненный вавшней обсъемивной просинности. Очитам ТОЛЬКО "ОДИНЬ МОМОКТЬ / Ироношествів і фе і дійствичець вымь, імприся имъемъ права понимать иначе и другія его подробности. Намъ нечего бояться антропоморонама, которымъ пугають скептики <sup>70</sup>). Какъ всемогущій Творецъ неба и земли рогь консечно, въ сост

17) Verveer Comment it mar 1

<sup>17)</sup> Olshausen. Commentar. S. 179. Meyer. Ueber Matth. S! 300: 11 3 in 3 17 19

<sup>10)</sup> Strauss. Op. cit. S. 242.

стоямім произвесть нужное движеніе воздушных волив, доступное различенію наших органовъ. Для этого совстив не требургся наших голосовых аппаратовъ.

Первая половина изреченія небеснаго Отца представляєть буквальное повтореніе спаваннаго при крещеніи (Ме. 3, 17; Мр. 1, 11; Луки 3, 22; ср. Іоан. 1, 34); въ такомъ же видъ воспроизводятся слова и ап. Петромъ (2 П. 1, 17). Въроятно, во 2 Петровомъ посланія это сдълано потому, что означенное добавленіе было особенно важно лишь при настоящемъ случав, въ виду данныхъ обстоятельствъ и только для немногихъ присутствовавшихъ туть лицъ 71).

Божественным слова въ первой своей части составлены на основании 2 Ис. (ст. 7) и Исани 42, 1; они служили теперь для апостоловъ высшинъ подтверждениемъ истинности того признанія, какое было высказано ап. Петромъ дней ва шесть предъ симъ. Если же равсматривать ихъ въ безотносительномъ сиысле, то слова эти будуть указывать на внутреннъймее единеніе Сына съ Отцемъ, поскольку для Последняго Інсусъ Христосъ былъ и есть о vios ноч (Пс. 2, 7: beni attah). Онъ есть Сынъ возлюбленный (б ауапптос) именно всябдствіе такого отношенія къ Своему Отпу. Членъ при придагательномъ вовое не означаетъ усиленія степени понятія сустугос, въ симоль напримъръ dileстівнітив, а поставленъ здісь по невінотному требованію грамметики, когда опредвалющее слово находится после существительного тоже съ членомъ. Настолько же произвольно понимание его въ значени unicus (Michaelis и др.) или electus (Зигабенъ) 72), что отражается скорве въ предшествующихъ словахъ δ υίός μου. Мъсто изъ сочиненій Филона, гдъ сопоставляются почос и стапитос, доказываеть совершенно противное. Правда, LXX передають (Быт. 22, 2 и др.) Евр. jahid чревъ стопитос, но это лишь экземническій переводь, основывающійся на ольдующемь опредъленія: "котораго ты любишь"; поэтому Акилла болье пра-



<sup>&</sup>quot;) Впрочемъ, ясный намекъ на сейтой скойстє дають слова ан. Петра о слівдочинів не хитросплетеннить басилить и пр. (2 П. 1, 16).

жильно имћетъ вкись иолочелись, а Симмахъ-иолос $^{73}$ ), EV  $\psi$   $\varepsilon\dot{\nu}$ эомпои: изречение съ чисто еврейского конструкціей, такъ что въ невъ можно вигъть заимствование изъ Исани 42, 1. Ейдо-KERV EV TIVÍ-rasah be (Menin 42, 1; Honn. 44, 4; 102, 15; Hp. 3, 12; Втор. 33, 24; Есе. 10, 3 и особенно Быт. 33, 10; Іер. 14. 10) и значить: любить вого, быть благосилонным и кому. Усиливая поинтіе придагательнаго фусиптоє, выраженіе су ф субокита повазываеть, что это благоводение Отда въ Господу Інсусу есть вижств съ тамъ источнить нашей близости из Богу, посвольку Бомественное благоволеніе такъ-онаваль заключемо въ Спасителъ (Іоан. 1, 14). По силъ этого человъть лишь тогда возвышается въ Богу, когда онъ всею душею предается Імоусу Христу. Который изанваеть на насъ Свою дюбовь и спасаеть (Іовн. 1, 16). Потому-то Отець усыневляеть нась Себь чрезь. Інсуса Христа, по благоволению хоминия Своего (Ко. 1, 5), и удостомваеть зранія славы Сына по предвачной любви Своей въ Нему (Ісан. 17, 24). Танинъ обравонъ мысль пестепенно перекодитъ оть определенія общекь отношеній Господа нь Богу нь рась-, ясненію Его миссім въ дъль искупленія человъчества. Это, говорить небесный голось Отца, Мей Сынь, находищійся со Мись въ тъснъйшемъ единеніи и потому любимый Мною. Мое благовеленіе восцілю почиваєть на Немъ, посему и вась Онь приводить нь союзу со Мною, изливаеть на вась Свою любовь и вривленаеть по Мев. Кокъ же относиться въ Нему? Айтой окоистетакъ завлючаетъ Богь овою речь, указывая ученивамъ въ Спаситель пророва, объщаниво Монсеемь 74); слова эти привывали апостоловъ къ повиковани своему Учителю во всемъ, что бы Онъ на предправяль, ябо Онъ есть Мессія, исполненіе зекона. Въ этомъ случав они внолив равнозначущи выраженію тойти πείθεσθε <sup>75</sup>).

Голосъ прекратился, явленіе кончилось. Еще ранве охватив-

<sup>15)</sup> Зигабень. Comment. in quat. Ev. 1, 2, p. 683.



<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Meyer. Ueber das Ev. Matth. s. 332.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Айтой фкойсте заимствовано изъ Втор. 18, 15 и представляеть переводъ евр. e'av tischmann.

пени; въ сознание своего ничтожества они пали на вемлю 76), и нужно было особенное ободрение Госнода, чтобы возвратить ихъ къ дъйствительности. Приносновение руки Інсуса Христа возстановляетъ ихъ, какъ это было съ пр. Даниломъ (10, 5—10) и ап. Іоанномъ (Апок. 1, 17) при подобныхъ же обстоятельствахъ. И внезанно, словно получивъ снова сознание (експис. Мр. 9, 8), возведши очи (Ме. 17, 8), какъ бы посят глубокаго сна, и посмотръвши вокругъ (Мр. 9, 8), апостолы никого не увидъли, кромъ одного Інсуса (Ме. и Мр.), ибо когда былъ гласъ, остался Інсусъ одинъ (Луки 9, 36). Все пришло въ обычный естественный порядокъ.

Мы изложили последовательно ходь событія на горе и теперь должны обратиться къ болье внимательному раземотринію отдъльныхъ его моментовъ. Какъ видно изъ евангельскаго разскава, все происшествіе на горъ распадается на три акта: а) Преображение Господа; b) явление Монсен съ Илиею и с) голосъ, раздавшійся изъ облака. Касательно этого последняго обстоятельства едва ин мыслимы какін-нибудь серьёзныя недоумънія вромь сомивній въ двиствительности его, какъ есномена чудеснаго. Но если мы допустимъ бытіе Личнаго, всемогущаго и отдъльнаго отъ міра Абсолютнаго Существа, то должны привнать и возможность сверхъестественнаго восбще; а разбирать здъсь отрицательныя теорів съ матеріалистическою или пентенстическою подкладкою было бы неудобно-тамъ болве, что возврзнія перваго рода представляють немыслимую для ума нельпость, шантензив же выдаеть свою несостоятельность явнымъ внутреннимъ противорвчіємъ въ отожествленія конечнаго съ неограниченнымъ. Итоколько болъе касается насъ возражение противъ достовърности повъствованія о Монсев и Илін. Критики стремятся найти для себя опору въ самомъ Евангеліи и именно въ притив о богатомъ и Лазарв. Здвсь, по мивнію Штрауса ", Імсусъ Христосъ прямо высказаль, что явленіе умершихъ въ видахъ убъжденія кого бы то ни было совершенно безцыльно,



 $<sup>^{96}</sup>$ ) Нэть неважих основаній понемать є́пєсоν є̀пі просшпоν со́то́ν въ смысліє: «вокловинсь» въ знакъ благоговінія (просєко́упрау), какъ полагаеть Ево. Зичабонь (Com. 1, 2, p. 685).

<sup>17)</sup> Strauss. Das. L. I. s. 241.

а потому и нельзя придавать такого значенія присутствію двухъ мужей при Преображенін; значить и самый разсказь объ этомъ есть вымысель, потому что нинакого другаго смысла второй моменть не завлючаеть. Возражение это совершенно фантастично, ибо основывается на несуществующих данных. Евангеле укавываеть, что закоренвлые грашники, которымь предстоить "масто мученія" и которые не слушають Монсея и пророковъ, не повърять, еслибы вто и изъ мертвыхъ воскресъ (Луки 16, 27-31); о людяхъ вныхъ нравотвенныхъ качествъ въ притчр ничего не говорится, а вёдь несомиенно, что апостолы не были преднавначенными для гесены. Следовательно явленіе встхозаветныхъ праведниковъ при Преображенін Господа не стоить въ противоръчіи съ другими евангельскими эпизодами и съ библейской точки зрвнія не представляєть ничего невозможнаго. Но какъ понять его?-Воть вопрось двиствительно интересный и важный. По отношенію въ Илін можно удовольствоваться отвътомъ, что онъ на время изъ высшихъ небесныхъ соеръ перенесенъ былъ на землю, ибо намъ извъстно, что онъ былъ взять на небо живымъ, не подвергаясь обычному завону смертности (4 Цр. 2, 11; ср. Сир. 48, 9, 12). Мы не можемъ опредълить форму существованія Илік послів означеннаго момента, но знаємъ, что онъ не быль разлучень отъ тыла, а нивль его и по отшестви нзъ нашего міра; потому намъ нътъ особенной нужды "снабжать" имъ обличителя Ахавова, на чемъ настанваетъ Вейсъ<sup>78</sup>). Совствить не то при объяснении факта явления Моисси; онъ умеръ тамь, въ земль Моивитской, по слову Господню. И погребень на долинь въ земль Моавитской противъ Веофегора, и никто не знаеть миста погребенія его даже до сего дня (Brop. 34, 5-6; ср. Іер. 15, 1). Предполагають на основание последняго упоминанія о неизвістности могилы пророка, что тіло его не подверглось тленію, а было сохранено Богонъ для этого случая 79) нии вакимъ нибудь таинственнымъ процессомъ было предуготовлено для неба. Богъ явилъ въ Монсею свою строгость за его гръхъ, не дозводивъ ему войти въ землю обътованную, но

<sup>&</sup>quot;) Такъ Гроцій говорить: haec corpora videri poesunt a Deo in bunc usum asservata.



<sup>18)</sup> Weiss. Das Leben Iesu. s. 308 anm. 2.

въ тоже время показаль и высокую Свою милость, сдвлавъ его тыло способнымъ до всеобщаго суда и воспресенія переступить границу невъдомаго будущаго и начать тамъ новую жизнь 10). Возарвніе это возникло, конечно, изъ желанія вполив объяснить данный синоптивами факть, но избрало слишномъ рисвованныя средства. Предположение Кургца слишкомъ сантастично, что его трудно даже и опровергать. Достаточно сказать, что Библія не представляеть для него никаких подтвержденій, хотя бы косвенныхъ. Что Монсей умеръ и погребенъ, это несомивино, а что тело его потомъ было взято на небо, это намъ не отпрыто. Повидимому ап. Гуда раздвляеть подобную мысль, когда онъ говорить, что Миханиъ архангенъ споринь съ діаволомъ о Монсеевомъ твив (ст. 9); посявднее выкъ будто находилось вив власти виновника смерти или по крайней мара было освобождено отъ разрушенія. Но по веймъ вёрозтіямъ ап. Іуда разумветь адвсь состязаніе о томь, подлежить ли тело ветхозавётнаго законодателя "казни огня въчнаго" (ст. 7), а не о смертности или тавиности его. Посему на первый взглядъ гораздо правдоподобиве мивніе древнихъ (св. Златоуста, Ософилакта, Евс. Зигабена) толковниковъ, что Монсей былъ воскрешенъ и именно съ тою цвлю, чтобы показать ученикамъ господство Інсуса Христа надъ жизнію и смертію и твиъ украпить ихъ вару въ силу Спасителя воспресить Себя изъ мертвыхъ. Это во всякомъ случав естественные допускаемаго Гроціемъ сохраненія тыла Моиссева; но и здъсь возниваеть нъсколько важныхъ недоумъній. Прежде всего остается нервшеннымъ, что произопио съ законодателемъ по минованіи явленія? Трудно представить себъ, чтобы онъ снова разлучился съ твлесною оболочною 61), но не менъе смъльмъ будеть предноложение, что Монсей взять быль на небо въ прославленномъ состояния. Не видно, почему такое вознесеніе не случилось раньше, ибо причиною этого могло быть только личное совершенство праведника, а оно было достигнуто

<sup>(- 1)</sup> Такое мивніе находинь у *Оомы Апсината*, который утверждаль, что Моксей ad tempus воспользовался чужних теломъ.



<sup>••)</sup> Kurtz. Geschichte des A. B. II, s. 537. Нѣсколько сходно Бэрисъ (Notes on the Gospels. p. 244; ср. р. 236): «Монсей и Илія не были вновь созданы, но пришли, какъ были на небѣ».

имъ во время земной жизни. Кромъ того, выражение су босп едва ли примънимо къ обыкновенному твлу и ставить Монсея по виду наравив съ Иліею, показывая, что форма явленія была одинакова. Лучше всего обратиться къ самому евангельскому разсказу, уяснить его и поискать аналогичныхъ фантовъ, которые могли бы дать намъ влючь въ пониманію загадочнаго обстоятельства. Евангелисты изображають Монсея и Илію бесвдующими съ Господомъ; значить, они были въ некоторомъ матеріальномъ образв, ебо обладали способностію въ членораздальной рачи, доступной внашнему воспріятію апостоловь. Они были также видимы, какъ и самъ Христосъ. Однако же матеріальность явившихся не требуеть непременно полной телесности, какая свойственна людямъ. Они были въ славъ, то-сеть въ свътломъ видъ. Сводя въ единотву эти немисточнолемими подробности, мы приходимъ въ тому завлючению, что Можеей и Илія были чувственно созерцаемы и слышимы, какъ блистающіе мужи. Нужно ли для объясненія этого признавать, что ветхозавътные праведники были во плоти, въ той матеріальной, хотя и прославленной оболочев, какая принадлежала имъ на вемяв? Мы имвемъ многочисленные примвры явленій ангеловъ и даже самого Бога, причемъ иногда было вполнъ несомнънно, что являвшіеся были въ нівоторой матеріальной тілесности, ванъ показываетъ разсказъ о трехъ странникахъ, прибывшихъ въ Аврааму у дубравы Мамре (Быт. 18; ср. 19 и особенно ст. 3) или борьба Іакова съ незнакомцемъ въ Пенувлъ (Быт. 32, 24-32). Отсюда вполив естественно сдвлать тоть выводь, что Богь по особымъ цълямъ открываетъ Себя людямъ видимымъ образомъ, какъ человъкъ, и даетъ такую же силу безплотнымъ духамъ. Намъ остается предположить, что и явленіе Монсея было совершенно такого же характера. Недоступный въ своей чисто муховной формъ существованія, онъ сталь видимъ ученикамъ въ свътловъ образъ, въ маковъ напримъръ предсталь ангель Господень женамъ муроносицамъ (Ме. 28, 2-7 и парал.). Скептики говорять, что такой факть не имветь никакихъ аналогій въ опыть, но отвъть на это мы находимъ уже у ап. Павда, коварый сказаль: Богь даеть сму (чедовыку при воскресоніи) тьло, какт хочеть (2 Кор. 15, 39). Для этого необходины конечно особыя цели, но оне предполагаются уже самыме присутствіемъ Монсея при Преображеніи. Мы должны удовлетвориться этимъ общимъ результатомъ, ибо разумъ не можетъ понять этотъ сактъ вполев, въ самой его сущности 82).

Та же мысль будеть руководительным в началом и при объясиенін происшедшаго съ Господомъ Спасителемъ. Вившнимъ обнаруженіемъ Преображенія Інсуса Христа быль особенный блескъ Его
лица и необычайная бълизна одеждь. Что означаеть это? Свътъ
и сіяніе суть символы Божества, какъ абсолютно чистаго и
совершеннаго. Всъ народы представляють себъ Верховное Начало въ такомъ именно видъ, а библейская исторія даетъ много
фактическихъ примъровъ того, что Богъ всегда открываеть Себя
земнороднымъ подъ такою формою. Здъсь символъ становится
реальнымъ фактомъ, поскольку Живущій во свъть неприступномъ (1 Тим. 6, 16) является людямъ во свъть, воспріемлемомъ
человъческимъ главомъ. Посему совершенно странно возраженіе

<sup>62)</sup> Въ новъйшее время явленіе Монсея и Илін при Преображеніи перідко ставили въ связь съ спиритезмомъ, но на самомъ дълъ последній не имъеть ничего общаго съ этимъ и другими подобными библейско-историческими фантами. Намъ важется, сперитическое учение есть тоть же матеріализма, только привавшій не принадлежащее ему нил. Спирити отводять для духовь вакую-то особую сферу съ незнакомими и невъдомими намъ пространственении отношеніями, гдъ и находится новое царство живыхъ, которые, переступая въ нашу обычную среду делаются видимими и осязаемими, матеріализуются. Чтоби объяснить это явленіе, необходимо предположить, что spiritus въ существи своемъ есть вичто матеріальное, аналогичное съ нашимъ теломъ, почему онъ неизбежно становится сходнимъ по виду съ человекомъ, когда встуваеть въ земную область съ «трамя намереніями». Въ основ'є своей это возграніе ножалуй даже ниже мнеологическихъ взглядовь на загробную жизнь, какіе существовали у грековь и другихъ народовь въ извёстную пору ихъ исторического бытія. Въ послёднемъ случай было недостаточно развитое понятіе духа, неудачное стремленіе возвисить его надъ жатеріею, у спиритовь же прямое отожествленіе обонкь началь. Факть натеріализавін въ спиритическомъ смысл'я возможень линь наль довинествленіс, что допустимо только при признанів абсолютной неразвичимости и substantialiter и realiter духа и матеріи, ибо при противоположности ихъ немыслимъ нереходъ одного въ другую или наоборотъ. Теперь понятно коренное различіе между сикритизмомъ и явленіями умершихъ въ Ветхомъ и Новомъ Завити. Писаніе гозфрить, что духъ въ известномъ, восиріемлемомъ для нашихъ органовъ виде отпривается додямь; смирети уничтомають наме новятіе духовности.



Штрауса <sup>83</sup>), будто прославленіе Господа должно бы совершиться ннымъ способомъ, а не въ виде просветления или лучезарности твла. Критикъ произвольно отвлекаеть вившнее отъ внутренняго и не придаеть первому никакого значенія. Между тімъ общечеловъческое сознание необходимо требуеть такого облеченія духовнаго въ матеріальное для ясности представленія недоступнаго въ своей сущности Верховнаго Начала; разумъ находить этоть путь единственно возможнымъ въ дъле созерцанія Божества, а библейская исторія прямо свидетельствуєть, что это не было однимъ логическимъ постулятомъ, но вполив соотвётствовало действительности. Значить, и въ Преображении Господа мы должны видеть внешнее обнаружение той силы, которую Богь Отепъ далъ Своему Сыну (Іоан. 17, 24) и которан доступна намъ въ лицв Інсуса Христа (2 Кор. 3, 18; ср. 4, 6). Что свъть Преображенія быль чувственно видимый, воспринимвемый телесными очами, свангельскій разсказь не оставляєть въ этомъ никакого сомивнія. Апостолы усматривали его, конечно, обычнымъ способомъ, и Спаситель запрещаеть имъ равсказывать о томъ, что они видъли ( $\delta$  єї $\delta$ оν: Мр. 9, 9; о $\delta$ о $\delta$ еν  $\delta$ υν **є** шракасту: Луки 9, 36). Понятно, что вопросъ объ втомъ могъ возникнуть только при недостаточномъ вниманіи къ евангельскому тексту. Мы разумвемь здвсь извъстные споры XIV в. въ греческой цериви между Варлаамитами и Паламитами о такъназываемомъ Фаворномъ свётв. Последній впрочемъ быль только предлогомъ, -- и скоро противники удалились въ область отвлеченной, схоластической в мистической догиатики, отразава себа путь из правильному разрешенію простой задачи. Варлаамъ и Акиндинъ были не правы въ своемъ отрицаніи возможности чувственнаго соверцанія сіянія, бывшаго при Преображеніи, что вело въ разръшенію событія въ визіонерный факть, и потому были осуждены соборами 1350 и 1351 тг. Но еще болве погръшали асонскіе монахи-исихасты, одержавшіе побъду надъ своими антагонистами. Палама и его сторонники признавали, что свъть на Оаворъ быль несотворенный и именно тоть самый. въ которомъ живеть Богь. Предстояла великая опасность внести

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) Strauss. Das L. I. S. 239. Cxequo Bencs. Das L. I. S. 308.



матеріальное начало въ сущность Божества, поскольку сіяніе было доступно воспріятію тілесных органовъ; думали устранить ее различениемъ Божественной ένεργεία и ούσία, причемъ признавалось, что свъть не насается сущности, накъ ен обнаруженіе или вижшаяя среда 84). Но въ такомъ случай прединать несотворенности долженъ быть отнесенъ не въ самому символу, а къ въчно присущей Інсусу Христу Божественной силъ и слъдовательно къ свету не имветъ никакого отношенія. Будучи совершенно реальнымъ и чувотвенно воспринимаемымъ, свътъ быль создань, какъ описіом, что Спаситель есть Богочеловъкъ. сінніе славы Отчей (Евр. 1, 3). Было бы слишкомъ смелою решимостію пытаться на точнъйшее опредъленіе самой природы сопровождавшаго Преображеніе блеска. Онъ быль подобень солнцу и значитъ по виду не представлялъ ничего особеннаго. Тоже было при явленіи Бога Монсею въ купинь, когда кусть горвав, но не сгораль (Исх. 3, 2). Очевидно, огонь быль онзическій, объективно созерцаемый, подобно земному, хотя и отличный оть него по своему действію. Судить о его сущности ны не можемъ, какъ и о природъ "свъта Оаворскаго". Несомивино лишь одно, что при Преображеніи ясно обнаружилась слава Бога во Христъ, Сынъ человъческомъ. Какъ это возможно? Въ какомъ отношении актъ отпровения Божества Спасителя стояль къ Его человъчеству? Евангелисты не говорять объ этомъ првио; они дають намъ только общее обозначение факта въ термина истенорфиино. Глаголь этогь дважды употребляется еще у ап. Павла (Рим. 12, 2 и 2 Кор. 3, 18) и прилагается ит духовному обновленію людей подъ вліяніемъ спасающей благодати въ смысле отложения прежияго образа жизни ветхаго человъна и облеченія въ новаго человіна (Еф. 4, 22, 24). Слідовательно, эдъсь имбется въ виду только высшая степень совершенства, большая духовная чистота помысловъ и желаній облагодатство-

<sup>64)</sup> См. объ этих спорахь Beiträge zur kirchlichen literatur und Degmengeschichte des griechischen Mittelalters von Gass. Sw. Bnd.: Die Mystik des Nikolaus Cabasilas vom Leben im Christo von W. Gass. Greifswald. 1849. ss. 8—19. Guerike. Handbuch der Kirchengeschichte Neunte Auflage. Sw. Bnd. Leipzig. 1866. s. 212—213.



ваннаго и, пожадуй, освобождение отъ работва твлу съ его гръховными влеченіями (Римл. 12, 2; ср. 12, 1). Въ этомъ случав духовное начало нашего существа какъ бы выдвигается на первый планъ, но ни оно само, ни тълесная природа возрожденнаго же уничтешаются и не измъняются substantialiter, не дълаются совершенно другими, а лишь усовершаются. Танимъ образомъ понятіе цетенорфин указываеть на особежный, высшій моменть въ жизни Спасителя, когда преимущественно выступило Его Божество, а человъчество какъ бы осталось повади (истенорошоп). Откровеніе сообщаеть намъ, что Інсусь Христось будучи образомь Божішнь (є̀у цорфій Өєой), не почиталь жищеніемь быть равнымь Бону; но уничижимь Себя самою, принявь образь раба (порφήν δοόλου λαβων) (Φилип. 2, 6—7). Согласно скаванному въ факть Преображенія нужно видьть проявленіе Божества, такъ скавать просежчивание Его и возобладание надъ человичествомъ. Апостодамъ представъ порфі всої, отманившій и заслонившій собою μορφήν δούλου. Но христівнинъ, преобразуясь обновленіемъ ума, и тело свое представлнеть въ жертву живую, святую я благоугодную Богу (Рим. 12, 1 — 2). Онъ покорнетъ свою плоть и очищаеть ее соотвётственно такому духовному возрожденію. Если въ Преображеніи Христа было именно обнаруженіе Его присвосущной силы, препобъядение человъчества, то необходимо признать, что и телесное начало Господа Снасителя, такъ или иначе участвовало въ чудномъ прославлени на горф. Вся земная жизнь Інсуса Христа была великить подвигомъ добровольнаго служенія для искупленія людей; въ концѣ его было то, что и Богг превознесь Его, и далг Ему имя выше всякаго имени  $(\Phi$ нани. 2, 8-9). Но такое имя, такую славу Спаситель имълъ у Отца предоде бытія міра (Іоан. 17, 5), вакъ Единородный в равный Ему Сынъ. Очевидно, прославление Інсуса Христа, о которомъ многократно упоминается въ Евангеліи (Іоан. 12, 16, 23; 17, 5. 22-24), относится въ Нему, какъ Богочеловъку. Воспринявъ нашу плоть въ единство ипостаси, Господь своимъ подвигомъ возвышаль ее до совершенства Своей Божественной природы. Самъ Спаситель полагалъ конечный пункть этого прославленія по человічеству въ крестной смерти, ставиль ее завершеніемъ Своего служенія и моментомъ достиженія славы

предвъчнаго Сына (Іовн. 12, 23; ср. 12, 16). Не тако ми надлежало пострадать Христу, и войти въ славу Свою (кай ейбелдей) єїс тіру бодау айтой) (Луки 24, 26)? спрашиваль Онъ двукъ учениковъ на пути въ Эмиаусъ. Значитъ, Господъ и какъ Сынъ человъческій получиль теперь власть на небъ и на земль (Мо. 28, 18), и вознесшись въ Богу, возстал одесную Его (Мр. 16, 19). Такимъ образомъ, можно сказать, что жизнь Інсуса Христа была постепеннымъ очищениемъ и возвышениемъ человъчества по равенства съ Божествомъ посредствомъ служенія спасенію дюдей; результатомъ его было то, что и по плоти Спаситель етакъ достовиъ занять место наряду съ Отцемъ. По тесной связи факта страданія и смерти Господа съ предшествующею Его авятельностію мы въ правв признавать, что процессь этоть еовершался и ранъе. Еще въ искушеніи, отвергнувъ соблазвительныя предложенія діавола, Інсусъ Христосъ побъдиль плотскаго человъка, который долженъ былъ сдълаться вполна поелушнымъ орудіемъ Его для осуществленія высовихъ цілей. Служеніе Его было въ твль, но последнее необходино было вознесть на ту высоту, какая указана человъческому совершенетву. Нужно было принять на Себя вст тяготы, чтобы побороть ихъ и встать выше даже возножности грвка. Когда жизненный путь быль почти кончень, --естественно Христось и по человъчеству приблизился къ небесной славъ; по воскресенія же тыло Его потеряло свою плотяность, сдвлялось полнымъ орудіемъг абсолютной воли, какъ духовное, а не душезное (2 Кор. 15, 45). какъ тьло славы (то ощи түс боёнс: Филип. III, 21) 85), по торо

Простирая на всю земную жизнь Спасителя прославление и "обожене" Его человъчества, мы замъчаемъ однакоме нъоколько отдъльныхъ случаевъ, гдъ Божество Его выступаже бособенно ясно. Таковы именно были: Крещеніе, Преображеніе и Воскребем ніе Господа. Возросши духомъ, Інсусъ Христовъз намъ человить:

га атоби ушви савинап

7. 5. 22

24), oruc

вы Подобную мислы высказываль между прочика, знаменивний богословы и таго выка, бл. Осодорить, еписловы кирскій. «Правла писла по постанось кирскій. «Правла писла по постанось постаности. В постаности поста

исполняеть всякую правду; въ это время небесный голось провозглащаеть Его возлюбленнымъ Сыномъ Вожіниъ. Это увъреніе имъло преимущественное значеніе для народа, но и Самому Богочеловику указываеть конечную циль Его диятельности. Крещеніе было дуковнымъ помазаніемъ Христа для предстоящаго подвига, начало котораго было положено въ искупленіи. Моменть завершенія его предъ Преображеніемъ уже близился; пророческое служение кончалось; Христосъ началь отпрывать ученивамъ, что Ему должно много пострадать (Ме. 16, 21) и вивств съ этимъ войни во славу Свою (Луки 24, 26). Не доставало только одного акта, но все было исполнено. Тогда-то Христосъ преображается предъ апостодами и принимаеть отъ Бога Отца честь и славу (2 П. 1, 17). Разсматривая факть Преображенія въ такомъ видь, мы должны только указать на него, какъ одинъ изъ номентовъ прославленія Господа; оно совершалось въ теченіе всего времени пребыванія Его на земль, но здысь по особымъ цваямъ обнаружилось очевиднымъ образомъ для Петра, Іакова и Іоанна. Сіяніе служило знаменіемъ Божественной природы Спасителя, и залогомъ той славы, которая принадлежить Ему по воскресеніи и по человічеству 86). Въ чемъ собственно состояло это Преображение, мы рышить не въ состояніи, а говоримъ только о возможности его съ библейской точки эрвнія. Что касается опасности докетизма 87) и противорвчія 68) съ дъйствительностію смерти и воскресенія Іисуса Христа, то все это страхи больше воображаемые. Мы знаемъ, что и послъ Преображенія Спаситель оставался истиннымъ чедовъкомъ, и этого достаточно для нашей въры въ Него, вакъ Богочеловъка. Евангельская исторія сообщаеть намъ, что и по воскресеніи Своемъ Христосъ вкушаль пищу (Луки 24, 41—43) и быль доступенъ осязанію (Іоан. 20, 20. 27), быль съ плотію и костями (Луки 24, 39). Посему Кейль 89) въ виду чисто че-

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) Разсматривая фактъ Преображенія именно съ этой точки зрінія, бл. Өеодорить кром'в сего виділь здісь «образь втораго примествія» Інсуса Христа (epist. 146 ap. Migne, gr. Sér. t. 83, col. 1385, p. 1253).

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Strauss. Das L. I. s. 279.

se) Keim. Op. cit. s. 586.

<sup>30)</sup> Keil. Comment. über Matth. S. 363.

повъческой жизни Спасителя и Его смерти послъ событія на горъ напрасно боится признать Преображеніе вполить реальнымъ фактомъ и придаетъ ему только символическій смыслъ. Мы не имвенъ понятія о тълъ безгръшномъ и прославленномъ и потому не въ правъ прилагать свой личный опытъ къ Іисусу Христу. Для насъ немыслимо хожденіе по водамъ, пронивновеніе въ комнату при ватворенныхъ дверяхъ, но мы всегда должны помнить, что Господь Спаситель былъ Богочеловъкъ и что слъдовательно не возможное для смертныхъ, возможно Богу (Ме. 19, 26; Мр. 10, 27).

Н. Глубоковскій.

(До слидующей книжки).

## ОПРАВДАНІЕ

## на несправедливыя обвиненія.

Въ прошломъ 1887 году мы начали печатать въ "Правосдав номъ Обозрвнін" свое изследованіе подъ заглавіемъ: Патріархъ Никонъ какъ церковный реформаторъ и его противники 1). Но еще прежде чёмъ мы окончили печатаніе статей, касающихся времени патріарха Іосифа, противъ насъ выступиль профессоръ Субботинъ въ своемъ журналв "Братское Слово" (№ 6, стр. 468—475). Доказательствъ противъ насъ въ этихъ первыхъ возраженіяхъ г. Субботина мы не нашли, если не считать доказательствомъ то обвиненіе, что мы употребили о Никонъ выраженіе "реформаторъ" и следовательно внесли его "въ число такихъ же деятелей, что и Лютеръ". Несправедливость этого обвиненія, думаемъ, ясна безъ разъясненій 2).

 $\ \, . \ \, \mathsf{Digitized} \,\, \mathsf{by} \, Google$ 

44

<sup>4)</sup> Оно вышло потомъ отдёльною выштою подъ заглавіемъ: Патріарать Немонъ и его противники ет дъли исправленія церковныхъ обрядовъ. На это отдёльное изданіе ми и будемъ далёе ссылаться.

<sup>\*)</sup> Нужно замѣтить, что слово «реформаторъ» въ приложенін въ Нивону, тавъ сильно смутиршее г. Субботина, унотреблялось и ранѣе насъ писателями по раскому. Напримѣръ г. Мельниковъ въ своихъ извѣстнихъ письмахъ о раскомъ называетъ дѣятельность Никона «реформаторском» (стр. 57, 73). Щановъ въ своей инигѣ: «Русскій раскомъ старообрядства» унотребляетъ выраженіе «реформи Никона» (стр. 89). Въ книгѣ г. Сырцова: «Возмущеніе соловецкихъ монаховъ старообрядцевъ въ XVII вѣкѣ» постоянно встрѣчаются выраженія о Никонѣ: «церковний реформаторъ», «церковная реформа», «Никонова реформа» (стр. 8, 11,

О возраженияхъ подобнаго рода мы конечно вовсе-бы и не упомянули здась, еслибы г. Субботинъ не сдалаль во второй статейка попытки указать, какъ онъ выражается, два-три ученыхъ нашихъ промаха.

Какого рода эти указанія нашихъ ученыхъ промаховъ со стороны знатока раскола-г. Субботина, хорошо видно, напримъръ, изъ следующаго факта. Объ известномъ поборнике никоновскихъ церковныхъ исправленій, рязанскомъ архіепископъ Иларіонъ, ны сказали въ своей статьъ, что Иларіонъ сначала быль бълымъ священникомъ въ сель Лысковъ. Г. Субботинъ, какъ спеціалисть по исторіи раскола, авторитетно замівчаеть на это, что Иларіонъ быль не мірскимь священникомь, а івромонахомь и изуменомь, о чемь упоминаеть Аввакумь вь своемь Житіи (Матер. V, 95). Въ указанномъ мъстъ Житія Аввакума мы читаемъ: "вадиль къ другу своему Иларіону игумену: онъ просвиру выняль за брата. Тогда добро жиль, что ныпъ архіепископъ реванской, мучитель сталь христіанской". Приведенное місто ечевидно показываеть только, что въ то время, о которомъ разсказываеть Аввакумъ, Иларіонъ уже быль игуменомъ, но это конечно нисколько не мешало ему ране быть былымъ священникомъ. А чтобы увърить нашего спеціалиста въ томъ, что Иларіонъ рязанскій ранве своего игуменства двиствительно быль былымь священникомь въ сель Лысковь, мы совытуемь ему заглянуть въ следующій шестой томъ "Матеріаловъ для исторін раскола" Н. Субботина, гдв на 195-196 страницахъ онъ можеть прочесть следующее свидетельство объ Иларіоме дьякона Өедора: Ларіонь попь бысть на Лысковь сель подъ Нижнымь, и овдовь, и пострижеся, и бысть игуменомь у Макарья на Желтыхъ пескахъ.

Не мъшало-бы профессору Субботину получше знать свои собственныя изданія.

<sup>19, 29, 34</sup> и др.). Профессорь Ивановскій въ своей инить: «Руководство по всторін и обинченію старообрядческаго расколь», выражается: «еще будучи митрополитомъ, Никонъ заявиль себи ревностинить реформаторомъ церковной жизии». (Ч. 1, изд. 2, стр. 80)—Віроятно и самъ г. Субботниъ призналь бы страннымъ обвиненіе того критика, воторый бы на томъ основаніи, что указанние сей-чась авторы называють дівтельность Никона «реформаторской», рішися бы утверждать, что этимъ «оченидно они вводять Никона въ число такихъ же дівятелей, какъ Лютеръ».



Въ своей первой статъв противъ насъ г. Субботинъ объщалъ однако сдълать ученый разборъ нашего трактата о перстосложени. Съ понятнымъ интересомъ мы ожидали критической ученой статъи профессора - спеціалиста, въ надеждв встрътить въ мей строго-научный, спокойный разборъ нашихъ мивній, ихъ хотя бы и строгую, но за то безпристрастную оцінку, въ увівренности, что намъ многому придется поучиться у человіка, проведшаго всю свою уже некороткую жизнь на изученіи раскола. Но, къ сожалівню, намъ пришлось сильно разочароваться въ своихъ надеждахъ и ожиданіяхъ, такъ какъ г. Субботинъ хотя и написаль дійствительно по поводу нашей книги очень длинную критическую статью о перстосложеніи в), но отнесся къ ділу вовсе не такъ, какъ ожидали мы и какъ-бы слідовало отнестись серьёзному ученому.

Первая ошибка нашего ученаго критика заключается въ томъ, что онь съ задачею и прию нашего изследованія познакомиже не чрезъ чтеніе и изученіе самаго последованія, а инымъ путемъ, въ выстей степени своеобразнымъ. О пъли натего изслъдованія, заявляеть самъ г. Субботинь, онъ будто-бы вполнъ постовврно узналь оть нвкоего достопочтеннаго гражданина Павловскаго посада, ревнителя православія", который, повъствуеть г. Субботинъ, "даже нарочно прівзжаль повидаться съ нами (т.-е. г. Субботинымъ) и передать намъ эти, крайне смутивийе и огорчившіе его (т.-е. "достопочтеннаго гражданина Павловскаго посада, ревнителя православія") слухи; что пізль сочиненія (равумвется Каптерева) втоптать вг грязь, уничтожить Субботи $na^a$ , (Брат. Слово, 1887 г., стр. 469). Заручившись этимъ свъвинемъ о цви нашего изследованія изъ такого довольно оригинального для ученого источника, г. Субботинъ естественно долженъ быль отнестись къ нашему изследованию крайне враждебно, долженъ былъ увидать въ немъ, согласно съ уназаніемъ "достопочтеннаго гражданина Павловскаго посада, ревнителя православія", возмутительное нападеніе на личность именно его г. Субботина.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Эта статья г. Субботина носить заглавіе: «О перстосложеніи для врестнаго знаменія (Разборь статьи г. Каптерева)». Братское Слово 1887 г. № 18, стр. 598—612; № 19, сгр. 693—715; № 20. стр. 764—798. 1888 г. № 5, стр. 338 - 369.

Намъ остается пожальть о роковомъ визить достопочтениего гражданина Павдовскаго посада и о роковой его бесъдъ съ нашимъ спеціалистомъ. Не пріважай онъ въ Сергіевскій посадъ 
и не сообщи онъ нашему критику, что цъль нашего сочиненія 
"втоптать въ гразь, уничтожить Субботина", г. Субботинъ самъ 
можетъ быть, к не догадался бы объ истинной цъли нашего изслъдованія и не ваялся-бы за перо, чтобы уничтожить насъ своеювсепобъждающею ученостію.

Эти предварительныя оговорки относительно обстоятельствъ и причинъ, вызвавшихъ появление ученой критической статьи г. Субботина, мы сочли нужнымъ сдълать и потому еще, чтобы читателю стали понятны тъ своеобразные вритическія пріємы, какіе неръдко употребляеть въ своей статьъ г. Субботинъ.

Наше изследование касается времени патріарка Іоснов, поскольку око подготовляло собою время патріарха Никона. Мы пришли въ убъщенію, что справщивами внигь при Іосифъ не были признаваемые за таковыхъ: Нероновъ, Аввакумъ, Лаварь и пр., но совершенно другія лица, люди образованные, сознавшіе нужду исправленія внигь по греческому тексту, привнававшіе полезность научнаго образованія и особенно его безусловную необходимость для внижныхъ справщиковъ. Но если этобыло такъ, то естественно и самъ собою возниваеть вопросъ: вто-же въ такомъ случав испортиль напечатанныя при Іосноввниги, или другими словами: ито внесъ въ нихъ извъстныя старообрядческія особенности? Отвічая на этоть неизбіжный для насъ вопросъ, мы поставили себъ задачею изследовать, откуда и когда появилась на Руси важиващая старобрядческая особенность--двуперстіе и нашли, что двуперстіе не есть выдумка московскихъ книжниковъ, не есть обычай армянскій или датинскійно обычай православный, очень древній, несомивню существо, вавшій я въ греческой церкви, но потомъ ею оставленный 4). Какъ

<sup>4)</sup> Не можемъ не отмътить здёсь, что наше мысли вподнё подтверждаются недавно изданнимъ пастырскимъ посданіемъ къ глагодемниъ старообрадцамъ митроподита Кіевскаго и Галицкаго Платона напечатаннимъ въ «Церк. Вѣдом.», издав. при Св. правит. Синодѣ: «вначалѣ, говорится здѣсь, христіане знаменовали на себѣ кресть однимъ перстомъ, а потомъ стали креститься деумя и тремъ шерстами». См. № 33, стр. 887, столб. 2, примъч. 1.



только это нами было доказано, то понятно, что всв теоріи о норожденіи двуперстія или русскимъ невъжествомъ, или армянетвомъ и латинствомъ, падаютъ сами собою, падаетъ и главное обвиненіе противъ книжныхъ справщиковъ при Іосиоъ.

Такимъ образомъ наше изследованіе имело въ виду между прочимъ показать, что двуперстіе есть древній православный обычай, а не "новосочиненный московскими внижниками въ половине XV века и что русское невежество, равно какъ армянство и латинство, не играло никакой роли въ его появленіи. Изследуя вопросъ о двуперстій съ указанною спеціальною целію, мы конечно вовсе не имели въ виду, да для насъ и решительно не нужно было касаться вопроса о другихъ формахъ перстосложенія, которыя на ряду съ двуперстіемъ всегда конечно существовали въ православной церкви, не имевшей по этому предмету какого-либо спеціальнаго, определеннаго и для всёхъ обязательнаго постановленія.

Понятны теперь тв задачи, которыя долженъ преследовать ученый критикъ, взявшійся разобрать нашъ трактать о двуперстін. Если онъ несогласенъ съ нами и если слъдовательно двуперстіе по его мивнію не было обрядомъ православнымъ и древнимъ, то онъ и долженъ бы былъ научно объяснить: 'какимъ же образомъ двуперстіе, этотъ, по увёренію г. Субботина, "новосочиненный въ половинъ ХУ въка московскими книжниками обычай, встръчается однако и въ кіевской Руси, и у сербовъ и, что особенно важно, встречается даже у самихъ грековъ въ XI и XII стольтіяхъ? А между тымъ нашъ ученый критикъ вовсе и не думаетъ хотя бы сколько-нибудь прояснить и сдвлать понятнымъ это странное и совершенно непонятное явленіе, онъ только упрямо твердить одно совствы невтроятное, что двуперстіе есть "новосочиненный" въ ХУ въкъ русскими книжниками обычай. Но ръшительно отказываясь отъ своей прямой обязанности примирить свое положение о "новосочиненности" двуперстія русскими, съ опровергающими это положеніе фактами, г. Субботинъ въ замънъ того усиленно старается взвести на насъ тенденціозное обвиненіе, что будто-бы мы нарочно подобрали свидетельства тольно въ пользу двуперстія, въ тоже время влонамъренно умодчали о тъхъ свидътельствахъ, какія вивются въ пользу троеперстія. "Настойчиво проводя мысль, говорить

Digitized by Google `

о насъ г. Субботинъ, что русскіе, вывств съ крещеніемъ, приняли отъ грековъ обрядъ двуперстія и съ тёхъ поръ неизмённодержали его до лётъ патріарха Никона, подбирая свидётельства въ подтвержденіе этой мыссли, онъ оставляеть, или старается оставить читателя въ совершенномъ невёдёніи о томъ, что естъ мисьменные и иные памятники, свидётельствующіе о противномъ, подтверждающіе несомивнное существованіе у насъ троеперстів въ древнёйшія времена,—нетолько не опровергаеть, или не разбираеть эти свидётельства, но и тщательно обходить ихъ ". (Брать Слово, 1887 г., стр. 612).

Итакъ, мы повинны въ томъ, что приводя свидътельства въ пользу двуперстія, въ тоже время не привели свидетельствъ въ пользу троеперстія, что намъ обязательно следовало-бы сделать, цо мивнію нашего критика. Но г. Субботинъ очевидно намеренно не хочеть понять того, что въ нашемъ трактать рычь идеть исключительно только о двуперстін, что намъ не за чамъ, рашительно не нужно было говорить по самой постановкъ вопроса о троеперстін; онъ намъренно предъявляеть къ нашему изслыдованію такія требованія, какихъ оно вовсе не имъло въ виду выполнить, предъявляеть съ единственною плохо скрытою целію возвести на насъ тенденціозное обвиненіе. Но и это обвиненіе г. Субботинъ составилъ какъ-то неудачно. Удичая насъ въ томъ, что будтобы мы злонамъренно скрыли отъ читателя факть несомивниаго существованія въ древней Руси троеперстія, г. Субботинъ самъ же и изобличаетъ всю несостоятельность своего обвиненія, когда далье увърнеть своихъ читателей, что онъ самъ (Каптеревъ) признаеть несомивнимымь, сважемъ его словами, "фактъ существования" у насъ троеперстия въ половинъ XV въка, и не только "фактъ существованія", но в то, что троеперстіе тогда "вступило въ борьбу съ двуперстіемъ", имьло приверженцевъ", пратовавшихъ за него съ проповъдниками двуперстія? (Брат. Слово, 1887 г., стр. 700).

Итакъ, мы не только не сврываемъ какъ проговаривается самъ же г. Субботивъ, но и признаемъ несомивннымъ существованіе у насъ древняго троеперстія. Следовательно критивъ возводитъ на насъ обвиненіе заведомо несправедливое? Какъ назвать такой критическій пріемъ?

Въ завлючение нашего изследования о двуперсти мы сочля



необходинымъ во избъязніе возможныхъ привотолювь, сублать пороткій общій взглядь на ту пресиственность разныхь сормь перстосложенія, какая существовала по нашему мивнію въ греческой церкви. Мы говорили следующее: "Признаніе того оакта, что двуперстіе въ крестномъ знаменія существовало нъкогда въ православной греческой церкви, какъ преобладающая и господствующая форма перстосложенія, что она по времени предшествовала господствующему значенію троеперстія, нисвольно однако не оправдываеть нашихъ старообрядневъ, досель смотрящихъ на двуперстіе какъ на единственно и исключительно правосдавную форму перстосложенія и отрицающихь всё другів. формы, какъ неправославныя и даже еретическія. Дело въломъ, что если двуперстіе, канъ господствующая форма перстосложенія, и употреблялось въ православной церкви ранве троеперстнаго перстосложенія, то все-таки и само оно не было однаво первоначальною и древивнием формою перстосложения, а позднъйшею и видоизмъненною изъ древивищей единоперстія, такъ какъ въ первые въка христіанства знаменовались въ крестномъ знаменіи однимъ перстомъ. На это имфется целый рядъ несомивиныхъ свидетельствъ (которыя далее и увазываются). Самый кресть при знаменованіи себя въ первые въка христіанства изображали иначе, чвиъ въ последующее время и теперь, именно: однимъ перстомъ изображали тогда кресть по преимуществу на челв, или же на устахъ, очахъ, персяхъ и вообще на отдъльныхъ частяхъ тъла, такъ что знаменование себя большимъ крестомъ въ первые въка христіанства не употреблялось, а вошло въ обычай въ поздивищее уже время. Такимъ образомъ оказывается, заявляли мы, что перстосложение для крестнаго знаменія было въ христіанской церкви въ различное время очень неодинаково: знаменовали себя крестомъ и однимо перстомь, и двумя, и тремя, причемъ въ различное время такому или иному перстосложению усвоялось обывновению извъстное, опредвленное символическое значение въ связи съ твиъ или другимъ въроученіемъ, которое хотьли выразить вившимъ, для всвхъ видимымъ знакомъ, такъ что правильность того или другаго перстосложенія опредвлялась въ данное время соединяемымъ съ нимъ ученіемъ. Самый кресть въ знаменованіи себя христіане сначала изображали только или на челъ, или на другихъ частяхъ тъла, и уже послъ стади власть руку при изображеніи

Digitized by Google

преста на чело, потомъ на животъ, на правое плечо и на лъвое, ние сначала на лъвое, а потомъ на правое. Следовательно перстосложение въ врестномъ знамения и самый способъ изображенія вреста имъють свою исторію, такъ вакъ они съ теченіемъ времени видеизменяцись по требованію техъ или другихъ обстоятельствъ, причемъ эти видоизмъненія всегда находились въ связи съ въроученіемъ, которое хотели въ данное время выразить извъстнымъ перстосложениемъ. Отсюда само-собою слъдуеть, что считать какую либо одну форму перстосложенія за единственно православную, будтобы всегда неизмённо существовавшую въ православной церкви, исключающую всё другія формы какъ неправославныя, придавать тому или другому перстосложенію въ престномъ знаменім значеніе догмата, характеръ неизмъняемости, значить или вовсе не знать исторіи перстосложенія, или зав'вдомо искажать ее изъ неправильно понятыхъ полемическихь целей. То перстосложение православно и обязательно для важдаго христіанина, какое въ данное время признаеть танимъ сама православная церковь, такъ какъ только ей одной искмочительно принадлежить право, какь устанавливать и осяящать своимь употреблениемь ть или другие церковные обряды, такь и производить вы существующихы обрядахы ть перемыны, какія по ея мнинію необходимы по требованію извистных обстоятемств, въ видахъ огражденія и упроченія православія. Обязанность же всякаго православнаго христіанина въ этомъ случав состоить въ томъ, чтобы безпрекословно подчиняться водительству церкви, признавать для себя обязательнымъ и спасительнымъ то, что такимъ признаетъ святая церковь (стр. 86-91).

Вотъ нашъ общій взглядь на перстосложеніе для крестнаго знаменія въ православной церкви! Едвали въ этомъ взглядь можно найти что-нибудь несогласное съ ученіемъ православной церкви, съ ея достоинствомъ и авторитетомъ, а тымъ болье что-нибудь совпадающее съ ученіемъ раскольниковъ о перстосложеніи. Особенно невъроятнымъ кажется возможность послыдняго предположенія. А между тымъ г. Субботинъ рышительно увъряеть своихъ читателей въ томъ, что будто-бы наша теорія перстосложенія "совпадаеть съ ученіемъ раскольниковъ". Какимъ же образомъ, спрашивается теперь, г. Субботинъ могъ придти къ подобному совсымъ невъроятному заключенію? Спо-

собъ, употребленный г. Субботинымъ для полученія желательнаго ему заключенія, оказывается самый простой и несложный: въ качествъ ученаго и добросовъстнаго критика г. Субботинъ прежде воего вовсе умалчиваетъ предъ своимъ читателемъ о нашемъ общемъ взглядъ на перстосложеніе, какъ будто его и не существуетъ, а затъмъ беретъ ту часть нашего разсужденія, гдъ мы говоримъ, что двуперстіе имъло господствующее значеніе на Руси со времени св. Владиміра до Никона, и завърнетъ своихъ читателей, что въ этомъ будто-бы и заключается вся наша. теорія перстосложенія. А такъ какъ тоже самое относительно Руси признають и раскольники, то значить, заключаеть г. Субботинъ, наша теорія "совпадаеть съ ученіемъ раскольниковъ", звачить,—еще уже смълье заключаеть г. Субботинъ, мы учить о перстосложеніи точно также, какъ учили и учать раскольники.

Такимъ образомъ г. Субботинъ съ помощію самаго простаго средства—намъреннаго умодчанія о главномъ и намъренной подмены его второстепеннымъ, сразу достигъ двухъ очень важныхъ и пънныхъ для него результатовъ: совсъмъ превратно представилъ нашъ общій взглядъ на перстосложеніе и въ тож время обвинилъ насъ въ единомысліи съ раскольнивами.

Для характеристики притическихъ прісмовъ г. Субботина укажемъ еще на одинъ случай.

По вопросу о перстосложения въ древней Руси мы говорим сявдующее: "вакое перстосложение употреблялось собственно въ московской Руси для врестнаго знаменія, какъ господствующій, признаваемый всею церковію обычай, на это мы находимъ отвъты въ цвиомъ рядв ясныхъ и опредвленныхъ свидвтельствъ, которыя начинаются со второй половины XV въка и идуть затвиъ непрерывно до самой церковной реформы Никона. Въ основу ученія о перстосложенім въ московской Руси (отличаемъ отъ жіевской), со второй половины ХУ въка, когда у насъ въ первый разъ возникъ вопросъ о перстосложения въ крестномъ знамения, положено было главнымъ образомъ такъ-называемое Өеодоритово слово, которое во всъхъ своихъ ясныхъ и определенныхъ редавціяхъ учить употреблять въ врестномъ знаменіи двуперстное перстосложение (всв попытки объяснить некоторыя редакцін этого слова въ пользу троеперстія рішительно неудачны) и такь понимаемое всты русскими XVI и XVII въка (т.-е.

понимаемое въ симств наставления двуперстию, а никакъ не троеперстію) оно внесено было во весвовножные надин рукоцисные сборники, въ которыхъ встрвчается очень часто. Разъ получивши определенное выражение въ Осодоретовомъ оловъ, ученіе о двуперстін въ престномъ знаменін признано было нашею церковію за единственно правильное, обязательное для всвит православныхъ, исключающее всв другія формы перстосложенія, какъ неправыя". Затемъ въ доказательство того, что у насъ съ половины XV въка преобладающею формою перстосложенія было двуперстіе, а не троеперстіе, мы сосладись на свидетельства: митрополита Данінла, Максима Грека, Стоглаваго собора, патріарховъ: Іова, Филарета, Іосифа, Іосифа и Никона, которые всё согласно свидетельствують въ пользу господствующаго значенія двуперстія, а не троеперстія. Мы именно говорили: "такое авторитетное лицо въ московской Руси, какъ ученый Максимъ Грекъ, такіе выдающіеся, учительные и по тогдашнему времени ученые митроподиты, какъ Данімлъ и Макарій, а затвиъ наши московскіе патріархи: Іовъ, Филареть, Іоасафъ, Іосифъ и Никонъ, въ началъ патріаршества, и наконецъ даже цълый соборъ русскихъ іерарховъ неопровержимо и согласно свидовленьствують, что въ московской Руси съ конца XV до половины ХУП въка общеупотребительным и признаваемым всею церковію за единственно правильное перстосложеніе въ крестномь знаменіи было двуперстное (стр. 58-61).

На какой вопросъ мы отвъчаемъ въ приведенной сейчасъ выдержкъ? Очевидно мы отвъчаемъ только на слъдующій вопросъ:
какое перстосложеніе, начиная съ половины XV въка и до Никона, преобладало въ московской Руси: троеперстное или двуперстное? При этомъ мы, очевидно, вовсе и не задавались вопросомъ о томъ, какъ именно слагали два перста двуперстники
и какой смыслъ и значеніе они приписывали въ разное время
"протяженію", или "наклоненію", или "согбенію" перстовъ, ни
одного слова, ни даже намёка нѣтъ у насъ на такую именно
постановку вопроса. А между тъмъ г. Субботинъ прямо и рѣшительно завъряетъ своихъ читателей, что будто бы въ приведенной нами выдержкъ ръчь идетъ у насъ именно о томъ, какъ
слъдуетъ слагать два перста, что всъ свидътельства приводятся
нами собственно не затъмъ, чтобы поръщить общій вопросъ о

преобладающемъ значени той или другой формы перстосложенія, а затъмъ будто бы, чтобы доказать непрерывное существоваміє на Руси, начиная съ XV въка, той опредъленной формы двуперстія, какой учитъ именно Кириллова внига и какой держатся раскольники. Приведенными нами свидътельствами (митрополита Даніила, Максима грека и пр.), увърнетъ г. Субботинъ, "г. Каптеревъ хочетъ доказать, что въ ихъ время всею русскою церковію признанъ быль единственно правильнымъ обычай — креститься, имъя два перста, не оба наклоненными и не оба притяженными, како утверждають Даніилъ и Максимъ, напротивъ одинъ только простертымъ, а другой мало наклоненнымъ, како повельваетъ опредъленно выраженное ученіе Феодоритова слова". (Брат. Сл. 1887 г., стр. 781). Поневодъ приходится только удивляться изумительной способности нашего критика вычитывать въ нашей книгъ то, на что въ ней нъть даже и намека.

Познакомимся съ твиъ процессомъ, съ помощію котораго г. Субботинъ свои собственныя измышленія и выдумки навязываеть разбираемому имъ автору, а также и съ тою цалію, для которой онъ это далаетъ.

Въ начествъ ученаго и безпристрастнаго вритина г. Субботинъ извлекаетъ обыкновенно изъ разбираемаго имъ трактата одну какую-нибудь отдельную фразу, безотносительно въ общему смыслу и характеру целаго разсужденія, и начинаеть ея всячески перевертывать, чтобы какъ-нибудь выжать изъ нея тотъ • смыслъ, какой ему нуженъ, но какого она бъ себъ вовсе и не заключаеть. Съ этою целію онъ строить целый рядь своихъ собственныхъ произвольныхъ догадокъ и выводовъ, которые, пріурочивъ какъ-нибудь къ выхваченной имъ отдільной фразів, онъ ръшительно и авторитетно выдаетъ за мивніе разбираемаго имъ автора. А затъмъ уже онъ научно и важно начинаетъ доказывать всю нельпость имъ же самимъ измышленнаго и насильственно навязаннаго автору мивнія. Этимъ ученымъ пріе-, момъ г. Субботинъ въ полной мёрё воспользовался при разборе нашей вниги. Не имъя средствъ и силъ бороться съ той постановкой вопроса о двуперстім и съ тъмъ его ръщеніемъ, какое ему дано у насъ, онъ пускаеть въ ходъ относительно насъ свои излюбленные "ученые" пріемы.

Говоря о Өеодоритовомъ словъ, мы вамътили, что оно "во вовкъ своихъ ясныхъ и опредъденныхъ редакціяхъ учить употреблять въ крестномъ знаменіи двуперстіе", употребили и такую фраву: "получивши опредъленное выражение въ Өеодоритовомъ еловъ, учение о двуперсти въ врестномъ знамени было признано нашею церновію за единственно правильное". Г. Субботинъ береть нашу фразу о Осодоритовомъ словъ-, во всъхъ своихъ ясныхъ и опредвленныхъ редавціяхъ" и начинаеть продвлывать надъ нею свои манипуляціи "Во встать своихъ ясныхъ и опредъленныхъ редакціяхъ", --но кавія именно редакціи Өеодоритова слова можно признать ясными и опредъленными? Двлаются длинныя разсужденія о редакціяхъ Өеодоритова слова, причемъ г. Субботинъ приходить въ завлюченію, что ясною и опредъленною реданцією Феодоритова слова можеть быть названа только одна, и именно та, которая напечатана въ Кирилловой книгъ. Получивъ этотъ первый выводъ изъ нашей оразы, г. Субботинъ владеть его въ основу своихъ дальнейшихъ выводовъ и заключеній. Если "опредвленная и ясная редакція" Өеодоритова Слова есть одна, находящаяся въ Кирилловой книгъ, а г. Каптеревъ говорить "объ опредъленной и ясной редакціи", то значить, разсуждаеть г. Субботинь, онъ разумьеть здесь редавцію именно Кирилловой вниги. Но если это такъ, продолжаетъ вытягивать свою линію г. Субботинъ, то значитъ г. Каптеревъ, заявляющій, что двуперстіе получило съ половины XV въва опредъленное выражение въ Өеодоритовомъ словъ, тъмъ самымъ, очевидно, признаеть существующею у насъ съ половины XV въва ту именно опредъленную форму двуперстія, какой учить Кириллова внига. Отсюда г. Субботину уже нетрудно было сдвлать и дальнъйшіе свои выводы и заключенія: такъ какъ Кириллова внига учить держаться той именно формы перстосложенія, какой держатся раскольники, то значить, разсуждаеть г. Субботинь, г. Каптеревъ утверждающій, что въ Өеодоритовомъ словъ ученіе о двуперстін получило опредвленное выраженіе, тъмъ самымъ несомивнио утверждаеть, что раскольничье перстосложение, выраженное въ Кирилловой книгь, существовало у насъ съ половины XV въка, и значитъ, окончательно наконецъ заключаетъ г. Субботинъ, г. Каптеревъ имветь въ виду доказать и двйствительно доказываеть, что въ русской церкви съ половины

XV въка употреблялось и всеми признавалось за правильное именно современное раскольничье перстосложение.

Такъ целымъ рядомъ своихъ собственныхъ догадокъ, умозавиюченій и выводовъ, на основаніи одной нашей оразы, неправильно имъ понятой и совершенно произвольно толкуемой, г. Субботинъ добылъ наконецъ нужный ему выводъ, обвиняющій насъ въ томъ, что мы защищаемъ будто бы и имъли въ виду оправдать раскольничье перстосложеніе. Это свое собственное домышленіе, добытое очень своеобразнымъ, сейчасъ нами указаннымъ путемъ, г. Субботинъ самъ потомъ уже принимаетъ занесомивнный действительный фактъ, ясно и прямо будто бы выраженный и заявленный въ нашемъ изследованіи, и на этомъ основаніи онъ уже считаетъ себя въ правъ трактовать насъ, какъ пишущаго въ пользу раскола, наши возэрзнія на перстосложеніе, какъ на совпадающія вполнъ съ ученіемъ раскольниковъ.

Добывъ указаннымъ сомнительнымъ путемъ нужное ему обвиненіе противъ насъ, г. Субботинъ твиъ же сомнительнымъ путемъ пріобретаеть себе и ученое оружіе для борьбы съ нами.

Въ доказательство (только) преобладающаго (а не исключительнаго) значенія въ московской Руси двуперстія, мы сосладись на свидетельство митроподита Данінда, Максима Грека, Стоглаваго собора, патріарха Іова и проч., и заявили, что приведенныя нами свидетельства "неопровержимо и согласно свидътельствуют, что въ московской Руси, съ конца XV въка до половины XVII, общеупотребительнымъ и признаваемымъ всею церковію за единственно правильное перстосложеніе въ крестномъ внаменіи было двуперстное". Выраженіе "согласно свидетельствують" мы употребили, очевидно, въ томъ смысле, что всв приведенныя нами свидетельства согласно говорять въ пользу двуперстія, а не троеперстія, которое, по завіренію нівоторыхъ, было будто бы господствующимъ въ московской Руси. А между твиъ г. Субботинъ нашему выражению "согласно свидътельствують" усиленно старается придать такой смысль, что будто бы этимъ выражениемъ мы имвемъ въ виду сказать и дъйствительно говоримъ, что приведенныя нами свидытельства говорять "согласно" о томъ собственно, кокъ именно сльдуеть слагать два перста и что означаеть такое или иное ихъ сложение, что всв приведенныя нами свидетельства говорять

Digitized by Google

"о навлоненів" и "протяженія" указательнаго и средвяго перста согласно съ Кирилловою книгою.

Читатель конечно недоумъваеть, зачамъ это г. Субботину понадобилось навязывать нашему выраженію "согласно свидвтельствують" такой смысль, какого оно вовсе не имветь? Побужденія къ этому у него были, и, нужно заметить, для него очень важныя. Двио въ томъ, что все приведенныя нами свидетельства согласно говорять въ пользу двуперстія, а не троеперстія. Но, согласно утверждая ту общую мысль, что нужно вреститься двуперстно, онъ въ тоже время относительно такъ-скавать деталей двуперстія говорять неодинаково, онв несогласны между собою въ томъ, какъ именно следуеть слагать два перста, и что означаеть такое или иное ихъ сложеніе. Въ виду этого оказать о приведенныхъ нами свидетельствахъ, что оне говорять въ пользу вообще двуперстія (что мы и доказали), будетъ вполит справедливо. Но сказать объ нихъ, что онт вст согласны между собою и относительно самаго способа сложенія двухъ перстовъ, будеть уже несправедливо. Вотъ г. Субботинъ усиленно и хлопочеть теперь увърить своихъ читателей, что будто бы мы говоримъ про согласіе приводимыхъ нами свидвтельствъ не относительно формы перстосложенія вообще, но относительно самаго способа сложения двухъ перстовъ (о чемъ приводимыя нами свидетельства говорять неодинаково). Цель г. Субботина теперь становится ясна. Подменивъ нашу вполне справедливую мысль своею рёшительно несправедливою, и выдавъ ее за нашу мысль, г. Субботинъ благодаря этому нехитрому "ученому" пріему пріобраль очень легвій способъ "научно" изобличать нашу ученую несостоятельность, съ документами въ рукахъ поборать насъ на пъломъ рядъ страницъ, тогда какъ безъ подмъны смысла нашей ръчи своею поборать насъ ему было бы очевидно очень трудно. "Удивигельное дело! восилицаетъ изумляющійся нашей слівнотв, и несообразительности г. Субботинъ. Намъ представляють трехъ авторитетнъйшихъ свидътелей о двуперстія, жившихъ въ половинъ XVI стольтія,свидътелей современниковъ: митрополита Даніила. Максима Грека и цълый Стоглавый соборъ. Намъ говорять, что всв они "неопровержимо и согласно свидътельствують о признаніи тогдашнею нашею церковію опредвленно выраженнаго въ Өеодоритовомъ словъ ученія о двуперстін, коль ученія "единственно пра-·вильнаго". Мы выслушали, о чемъ говорять авторитетные свидетеми современники, - и что же оказалось? Оказалось, что всв они явлымь образовы противоричать одинь другому, что каждый неть нать даеть поназаніе, несогласное съ поназаніями двухь пручнать, и относительно значенія двуперетія и, что всего важиве, относительно самаго способа сложенія перстовъ. Одинъ (митрополить Даніиль) учить, или по крайней мірт приводить свидівтельство, что зва перета должно "имъти маклоненна, а не простерта". Другой (преп. Максимъ Грекъ) говоритъ: нътъ, -- не такъ; оба перста должно имъть промяженными, а не напроненными. Третій же (митронодить Макарій, или его соборъ) не согламается ик съ твив ни съ другимъ: нъть, говорить,---нельзя миэть оба верста навлоченными, а нужно только одинь указательный мало нагнуть, нельзя также оба имъть протяженными, а нужно имъть "простертымъ" только одинъ великосредній. Вотъ накъ противоръчатъ между собою свидътели-современники, и притомъ столь авторитетные, даже въ описаніи того, въ какомъ положеній должны находиться два перста, - какъ следуеть сложить ихъ"! (Брат. сл. 1887 г., стр. 796-797).

Такъ обстоятельно разсказываеть профессоръ Субботинъ о нротиворъчіяхъ современниковъ въ свидътельствахъ о двуперстіи. Но старательно отмъчая противоръчія, отчего онъ въ то же время тщательно умалчиваеть о томъ, что митрополитъ Даніилъ, преподобный Максимъ Грекъ и Стоглавый соборъ все же вполнъ согласно учатъ, что слъдуетъ креститься именно двуперстио, и что за свидътелей только этого факта (а не какого-либо инаго) мы ихъ выставляемъ въ нашей книгъ?

Познакомившись съ пріемами ученой критики г. Субботина, перейдемъ теперь къ тъмъ замъчаніямъ, какія мы считаемъ нужнымъ сдълать относительно критическихъ этюдовъ г. Субботина по поводу нашего трактата о перстосложеніи. Такъ какъ г. Субботинъ не только критикуетъ наши мнітія, но при этомъ высказываетъ и свои собственныя ученыя сужденія по разнымъ вопросамъ, то мы на эту сторону діла и обратимъ главнымъ образомъ свое вниманіе. При этомъ мы вовсе не будемъ насаться тіхъ крайне многочисленныхъ придирокъ ученаго критика къ нашимъ отдільнымъ словамъ и выраженіямъ, какія у него

вотрачаются чуть не на каждой страница 1). Нашть отвать будеть насаться только существенных сторонь въ замвчаніяхъ г. Субботина и вмаста съ тамъ будеть отватомъ и на тогь вопросъ: можно-ли, не изманяя хотя бы самымъ элементарнымъ требованіямъ науки, принять мианія г. Субботина по затромутымъ имъ вопросамъ и заманить ими мианія нами высказанныя?

## а) Такъ-называемое. Өеодоритово Слово.

На основани вподнъ въскихъ и достаточныхъ, по нашему мижнію, данныхъ мы пришли въ убъжденію, что двуперстіе не есть "новосочиненный" въ подовивъ XV въка русскими обычай, а обычай древній, практиковавшійся и въ греческой церкви

Вотъ образецъ ненужной для двиа придирчивости нашего притика изотдельнымъ нашимъ словамъ и виражениямъ. Ми въ своемъ трантате о перстосложение сдылали такое замъчание: «различния досель извъстныя редакцін такъ-называемаго Осодоритова Слова напечатани въ «Братском» Слові» за 1876 годъ». Г. Субботинъ почему-то заподозрвиъ, что будто бы мы смешиваемъ слово редакція съ словомъ списоко и потому наставительно-насм'янинво вразумилеть нась: «надобно бы знать, что иное дело списокь, тексть, иноередакція». Но діло въ томъ, что ми вовсе и не думали сміншвать словь редакція и списоко и ни разу нигдё не виразнивсь: «редавція наи списовъ», «списовъ или редакція». Другое діло самъ г. Субботинъ. Онъ дійствительно сміниваеть слова редакція и списокь, принимаеть иль за тожественным и потому виражается прямо: «списовъ или редакція». Въ своей статьй: «Тавъ-навиваемое Өсодоритово Слово ез разных его редакціях , г. Субботина виражается така: «расврывать и показывать несоответствіе принятаго у старообрядцевь чтенія Өеодоритова Слова по первоначальных его спискамь или редакціямь... Достигнуть же этого можно только изданіемъ существующихъ списковъ или редакцій Өеодоримова Слова» («Брат. Сл.» 1876 г., стр. 189). Очевидно отсюда, что не ми, а именно самъ обличитель-г. Субботинъ смешиваетъ слова списока и реданція, онъ, принимая эти слова за совершенно тожественныя, выражается: «списовъ нан редакція Өсодоритова Слова». Такимъ образомъ здёсь съ нашимъ ученимъ критикомъ случилось довольно неожиданное происшествіе: у него г. Субботинъ 1887 г. довольно таки сурово читаетъ натацію г. Субботину 1876 года: «надобно бы внать, ревонно поучаеть г. Субботинь 1887 года г. Субботина 1876 года, надобно бы знать, что вное дело списовъ, текстъ, иное - редакція». И таких курьёзовь въ ученой критической статьй г. Субболина не мало, но мы не будемь касаться ихъ.



вивств съ троеперстіемъ и ею намъ переданный при врещеніи Руси и потому ставшій у насъ обычаемъ господствующимъ. Это конечно не исключало возможности существованія гдв-либо у насъ рядомъ съ двуперстіемъ и другой формы перстосложенія, но какъ обычая мъстнаго и менье распространеннаго, по сравненію съ двуперстіємъ. А между тамъ въ Греціи обычай вреститься тремя перстами съ теченіемъ времени возобладалъ надъ другими формами перстосложенія вытесниль собою двуперстіе и сталь общеупотребительнымъ (хотя конечно этотъ процессъ замвны одного обычая другимъ совершился не вдругъ, а въ теченіе значительнаго періода времени). Такъ вакъ все вырабатываемое практикою греческой церкви съ теченіемъ времени переходило на Русь и постепенно усвоялось русскою церковною практикою, то вполнъ естественно было, что обычай троеперстія (возможно и ранве существовавшій гдь-либо на Руси какъ частный и мало распространенный обычай) все болье и болье сталь проникать на Русь и стремиться вытеснить здесь двуперстіе, опираясь на подавляющій авторитеть практики греческой вселенской церкви. Еслибы процессъ замвны двуперстія троеперстіемъ начался у насъ гораздо ранве олорентійской уніи и вскорв последовавшаго затемъ паденія Константинополя, то, мы думаемъ, этоть процессъ съ теченіемъ времени закончился бы мирно, незамізтно самъ собою; такъ многое нами воспринятое отъ грековъ въ нашу церковную практику потомъ иногда даже безъ следа вытвенялось у насъ новымъ, идущимъ съ Востока и выработаннымъ дальнейшимъ движениемъ греческой церковной практики. Авторитеть грековь въ церковныхъ дълахъ стоялъ въ то время у насъ настолько высоко, что русскіе безпрекословно подчинялись ему въ своихъ делахъ 5). Совсемъ другое было со времени

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Воть примъръ. Въ Кипріановской Псалтири (рукопись нашей академической библіотеки) на полунощинив, въ чтенін: блажени непорочнін, послів первой статів предписано говорить: «слава и нынів, аллилуіа, аллилуіа, слава тебів Боже трижды» (трижды, т.е. произносить самое славословіе три раза) и поклоны три». Тоже на утрени въ половинів и по окончаніи шестопсалмія написано: «слава и нынів, аллилуіа, аллилуіа, слава тебів Боже трижды». Такимъ образомъ митрополить Кипріанъ предписываеть двоють, а не троить аллилуію. Иначе этоть вопрось рішаеть прееминкъ Кипріана—митрополить Фотій. Въ своемъ пославіи въ псковивичамъ относительно аллилуіи онъ пишеть: «а что ми пишите объ аллилуіи и на

олорентійской унів и паденія Константинополя. Съ этого времени церковный авторитеть грековъ упаль въ глазахъ русскихъ, они стали стремиться жить своею собственною церковною жизнію, независимою отъ грековъ, которымъ они уже болье не довърнии. А между тъмъ, какъ есть основанія думать 6), къ половинъ ХУ въка обычай троеперстія сталь съ особенною силою проникать на Русь и распространяться здёсь на счеть двуперстія. Явились такимъ образомъ сторонники той и другой формы перстосложенія: троеперстники указывали на практику и авторитеть греческой вселенской церкви, на обязанность русскихъ савдовать, какъ это было ранве, ен примвру и указаніямъ. Но для сторонниковъ двуперстія ссылка на авторитеть современныхъ гревовъ была уже неубъдительна, они теперь давали ръшительное преимущество своему собственному старому обычаю предъ новымъ, идущимъ отъ грековъ. Но съ другой стороны указаніе только на практику русской церкви, на русскій только обычай, было очевидно врайне недостаточно, чтобы противоставить съ равнымъ правомъ двуперстіе троеперстію, какъ обычаю всей вселенской церкви, отъ которой и русская церковь ваимствовала свои обычаи. Въ виду этого для оправданія дву-

<sup>6)</sup> Въ пренін объ адинауін противникъ прен. Евфросина говоритъ, что греки «на сихъ лътъхъ (т.-е. очень недавно) къ своей погибели отъ истини свернулися и печать антихристову на челъ и на десницъ пріяма», и что теперешнимъ развращеннимъ грекамъ върить не слъдуетъ. На Стоглавомъ соборъ царь говорилъ: «а которие обичан въ прежніе времена, послъ отца моего... и до сего настоящаго времени поисшаталися, или въ самовластіи учинено по своимъ волямъ, или преданія законы нарушень»... проситъ все это пастырей исправить. Такимъ образомъ по сознанію самихъ русскихъ греки отъ истини «свернулися» и «печать антихристову на челъ и на десинцъ приняли, только «на сихъ лътъхъ», или, по опредъленію грознаго царя, только послъ смерти отца его, т.-е. на границъ XV и XVI въковъ.



славать, сице глагоди: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава тебѣ Боже; аллилуіа, аллилуіа, слава тебѣ Боже; аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава тебѣ Боже» (рукоп. моск. румянц. музея, по описанію Востокова № 358, л. 382, об.). Очевидно, что и практика греческой церкви въ то время еще не установилась относительно двоенія или троенія аллилуін, почему два русскіе митрополита, оба присланные изъ Константинополя, різшають однить и тоть же вопросъ неодинаково, что однако не вызываеть на нихъ каких-либо нареканій и обвиненій со сторони русскихъ. Очевидно авторитеть грековь въ церковнихъ русскихъ дізлахъ въ то время стояль еще високо.

перстія русскимъ его стороннивамъ необходимо было подыскать жакое-либо авторитетное свидетельство въ его пользу изъ отдаденной церковной древности, которое бы доказывало, что двуперстіе есть очень древній церковный обычай, несомивнно правтиковавшійся въ самой древней греческой церкви, но только оставленный поздивишими греками и сохранившийся теперь у однихъ русскихъ. А такъ какъ такого свидътельства не находили, то пришлось его создать. Такимъ образомъ потребность оправдать двуперстіе, доказать его право на существованіе, какъ обычая древняго и православнаго, и вызвала у насъ въ пололовинъ ХУ въва появление такъ-называемаго Осодоритова подложнаго слова, которое, удовлетворяя насущной потребности, - ващитить старый русскій обычай отъ вытесненія его новымъ, идущимъ отъ подозрительныхъ теперь грековъ, естественно было принято русскими какъ подлинное произведение св. отца, именно потому, что оно соотвътствовало настроенности, желаніямъ и стремленіямъ большинства тогдашняго русскаго общества, хотвишаго остаться при своемъ старомъ обычав. Г. Субботинъ отмъчаеть между прочимъ тотъ любопытный и характерный фактъ, что русскіе не умели даже правильно назвать свое изделіе — такъназываемое Феодоритово слово. Въ разныхъ спискахъ оно надписывается: "Слово, иногда Толкованіе, Феодоритово, от Феодорита, святаю, епископа, архівнископа, патріарха, Кипрыскаю, въ одномъ списвъ даже: Слово святало Өеодора". Но то обстоятельство, что русскіе, не ум'я даже правильно назвать грубоподложное сочиненіе, все таки вполив върили въ его подлинность, и служить очень сильнымъ допазательствомъ того, что двуперстіе въ то время на Руси было древнимъ господствующимъ обычаемъ, иначе грубому подлогу — Өеодоритову слову, которое и не умъли назвать какъ следуеть, никто бы не повериль, такъ какъ подложный, и тъмъ болье грубо-подложный документь принимають за подлинный только въ твхъ случаяхъ, когда этотъ документъ даетъ юридическое оправданіе тому, что уже давно существуеть фактически, съ чёмъ уже сжились какъ съ обычнымъ, когда онъ говорить за то, во что върятъ, чъмъ дорожать, что хотять отстоять, защитить отъ нападеній.

Нашъ взглядъ на обстоятельства и причины появленія <del>О</del>еодоритова слова г. Субботинъ считаетъ правильнымъ и согдащается

Digitized by 450gle

въ этомъ съ нами. "Мы соглашаемся съ нимъ, говоритъ г. Субботинъ, что въ половинъ XV въка возникли у насъ споры повопросу о перстосложени, явились защитники троеперстія и защитники двуперстія, и что тогда-то понадобилось для оправданія послъдняго подыскать какое-нибудь историческое свидътельство, и было съ этою цълію сочинено Өеодоритово слово". Въ другомъ мъстъ онъ говоритъ: "можно дъйствительно согласиться съ г. Каптеревымъ (какъ мы и согласились), что оно (Өеодоритово слово) было сочинено для защиты собственно этого (двуперстнаго) перстосложенія" ("Братское Слово" 1887 г., стр. 700 и 710).

Такимъ образомъ г. Субботинъ относительно обстоятельствъ и причинъ, вызвавшихъ появление у насъ Өеодоритова слова, держится одного мнания съ нами, но за то онъ рашительно расходится съ нами въ понимании значения этого явления. Въ виду этого мы прежде всего и посмотримъ: не лучше-ли и не основательнае-ли въ самомъ дала отказаться намъ отъ своего взгляда и замънить его взглядомъ г. Субботина? Познакомимся со взглядомъ г. Субботина на значение Өеодоритова слова въ вопросъ о перстосложении. Но здась встрачаемъ неожиданное препятствие: за вакой именно годъ мы должны брать г. Субботина? Вопросъ далеко непраздный, такъ какъ г. Субботинъ за разные годы высказывалъ и разные взгляды на Өеодоритово слово.

Въ первомъ томъ своихъ "Матеріаловъ для исторіи раскола" (стр. 57, примъч. 2), изданномъ въ 1875 году, г. Субботинъ, по поводу одного мъста изъ посланія Іоанна Неронова въ царю Алевсью Михайловичу, гдъ Нероновъ ссылается въ доказательство двуперстія на Өеодоритово слово, прямо заявляетъ: "въ древнъйшихъ своихъ спискахъ мнимое Өеодоритово слово рышительно говорить въ пользу троеперстія". Сказавъ затъмъ, что древняя редакція Өеодоритова слова только впослъдствій была измънена съ цълію обратить ее въ пользу двуперстія, г. Субботинъ замъчаетъ: "но и въ этомъ измъненномъ видъ, въ каномъ Өеодоритово слово принято старообрядцами, оно представляеть только неудачную попытку свидътельство о троеперстіи обратить въ свидътельство о двуперстіи".

Итакъ, по мивнію г. Субботина 1875 года, древняя редакція Өеодоритова слова "рвшительно говорить въ пользу троепер-



стія", въ ней онъ и намена не находить на двуперстіе и потому конечно не допускаеть мысли, чтобы она написана была двуперстниками и въ защиту двуперстія. Только уже впоследствіи, заявлять г. Субботинь въ 1875 году, ревнители двуперстія попытались было заключающееся въ древней редакціи Осодоритова слова "свидетельство о троеперстіи обратить въ свидетельство о двуперстіи", но эта попытка была неудачна.

Въ 1876 году г. Субботинъ въ своей статъв: "Такъ-называемое Өеодоритово слово въ разныхъ его редакціяхъ", говорить: "два упомянутые списка (Өеодоритова слова) XVI въка даютъ основаніе полагать, что изміненіе первоначальной редакцій Өеодоритова слова чрезъ внесеніе въ подлинный тексть его наименованія трехъ перстовъ, благопріятствующаго употребляемому у старообрядцевъ перстосложенію, послідовало не ранве первой половины XVI стольтія, коїда явились у насъ ревнители двуперстія, вскоръ потомъ на соборъ Стоглавомъ издавшіе о немъ извівстное опреділеніе, огражденное клятвами; списки эти даютъ даже основаніе полагать, что первая попытка обратить именуемое Слово Өеодорита въ свидітельство о двуперстіи принадлежала именно митрополиту Даніилу" ("Братское Слово" 1876 г., стр. 193).

Такимъ образомъ и въ 1876 году г. Субботинъ еще остается повидимому при прежнемъ своемъ воззрънія, что древнъйшая редакція Өеодоритова Слова "ръшительно говорить въ пользу троеперстія", что она не была, да и не могла быть произведеніемъ двуперстника, такъ какъ и двуперстники-то будто-бы появились у насъ только съ половины XVI въка, и что "первая попытка обратить именуемое Слово Өеодорита въ свидътельство о двуперстіи принадлежало именно митрополиту Данівлу".

Но въ той же самой стать г. Субботинь съ недостаточною последовательностію заявляеть и о томъ, что древняя редакція Осодоритова Слова "служить свидьтельством болье о троеперстіи, нежели двуперстіи", "представляеть свидьтельство болье благопріятиствующее троеперстію, нежели двуперстію". Въ втихъ словахъ уже слышится попытка отказаться оть своего миннія 1875 года; выражается стремленіе, хотя и очень нерышительное, признать въ древней редакціи Осодоритова Слова присутетвіе въкоторыхъ указаній вмёсть съ троеперстіемъ и на двуперстіе.

Очевидно взгляды г. Субботина на Өеодоритово Слово въ 1876 году еще далеко не сформировались, онъ еще не могъ тогда окончательно ръшить себъ вопроса: дъйствительно-ли Өеодоритово Слово "ръшительно говорить въ пользу троеперстія", или же оно только "болье благопріятствуеть троеперстію, нежели двуперстію"? почему онъ и колеблется и въ ту и другую сторону. Въ этомъ неопредъленномъ колебательномъ положеніи г. Субботинъ пребыль вплоть до прошлаго 1887 года, когда появились наши статьи о Никонъ.

Появленіе нашего трактата о перстосложеніи произвело и на колебавшагося такъ долго ученаго спеціалиста свое хорошее дъйствіе, такъ какъ г. Субботинъ подъ вліяніемъ нашихъ доводовъ пересталъ уже колебаться и рёшительно отказался отъ своихъ прежнихъ воззрѣній на происхожденіе Өеодоритова Слова, какъ совсѣмъ несостоятельныхъ. Теперь г. Субботинъ согласно нашимъ указаніямъ прямо уже заявляеть, что Өеодоритово Слово дъйствительно написано двуперстникомъ "съ цѣлію защитить двуперстіе отъ троеперстія", что ревнители двуперстія явились у насъ не съ половины XVI вѣка, а съ половины XV, не говорить уже и о томъ, чтобы митрополить Даніилъ первый сдѣлалъ попытку обратить именуемое Слово Өеодорита въ свидътельство о двуперстіи, соглашается, что въ первоначальной редавціи Өеодоритова Слова заключалось, хотя и не совсѣмъ ясно, ученіе о двуперстіи, и что "потомъ сторонники двуперстія дѣлаютъ попытку это неясное о немъ свидѣтельство сдѣлать болѣе яснымъ чрезъ наименованіе трехъ перстовъ", т.-е. признаєть, что позднѣйшія редакціи Өеодоритова Слова представляють изъ себя не искаженіе, не порчу первоначальной редакціи (что г. Субботинъ утверждаль ранѣе), а только ея уясненіе и развитіе.

Но въ сожалению г. Субботинъ не пошель за нами до воица, а остановился на полпути. Согласившись съ нами относительно причинъ и обстоятельствъ появленія Оеодоритова Слова, онъ затемъ рёшительно расходится съ нами по вопросу о значенія появленія у насъ Оеодоритова Слова. Съ этого пункта г. Субботинъ пошелъ своимъ собственнымъ путемъ, строитъ цвлую самостоятельную теорію. Познакомимся съ этой теоріей вритика?).

<sup>&#</sup>x27;) Это сдёлать намъ необходимо потому еще, чтобы снять съ себя горькій упрекъ намъ г. Субботина, что мы не цінпмъ по достоинству его ученыхъ тру-



Выясняя свой самостоятельный взглядь на значене Осодоритова слова по отношеню въ вопросу о перстосложения, г. Субботинъ прежде всего приводить сдъланное нами объяснене обстоятельствъ появления Осодоритова слова и затъмъ говоритъ: "Мы соглашаемся съ нимъ, что въ половинъ XV въва возникли у насъ споры по вопросу о перстосложения, явились защитники троеперстия и защитники двуперстия, и что тогда-то понадобилось для оправдания послъдняго подыскать какое-нибудь историческое свидътельство, и было съ этою пълю сочинено Осодоритово

довъ, не относимся къ никъ съ должнымъ вниманіемъ и уваженіемъ. Приведя наши слова «всё попытки объяснить нёкоторыя редакціи этого (Өеодоритова) Слова въ польку троеперстія різмительно неудачни», г. Субботивъ обидчиво замъчаетъ: «насъ удивляетъ не столько это голословное замъчаніе г. Кантерева, въ сущности ничего нестоющее, сколько то, что г. профессоръ не умаль оцанить по достоинству почтенный трудь, употребленный (преимущественно о. нгуменомъ Филаретомъ) на собраніе текстовъ Осодоритова Слова, правда не изъ «всевозможныхь», но изъ всяхъ наиболее примечательныхъ и известных сборниковъ XV и XVI вв., и на изданіе оных со всею тщательностію, какая требуется въ этомъ дала. Г. Каптеревъ не только не оцениль этого труда, но не умель и воспользоваться имъ, какъ подобаеть ученому!» (стр. 706). Позволимъ себв замітить г. профессору по этому поводу слідующее: первый, обратившій вниманіе на изследование различных редакцій Осодоритова Слова, на ихъ важность и значеніе для полемики съ расколомъ, первый указавшій на первоначальную и поздиватия редабліи Осодоритова Слова и на существующее между ними различіе, первый, указавшій и самыя рукописи, въ которыхъ заключаются важивнішіе списки Өеодоритова Слова, быль, если не ошибаемся, о. Виноградовъ, напечатавшій еще въ 1866 году свое изслідованіе «О Осодоритовом» Слові». Слідуя увазаніямъ этого сочиненія о. Филарету (вкуп'є съ г. Субботинымъ) уже не стоило особаго труда и напряженія сділать выписки Осодоритова Слова изъ тіхъ руконисей, которыя были указаны о. Виноградовымъ, присоединивъ къ нимъ выписки изъ двухъ-трехъ рукописей, прямо о. Виноградовинъ не отмеченнихъ. Говоримъ это не съ целію унивить трудъ о. Филарета, но единственно ради исторической точности, о которой не позаботнися г. профессорь. Печатая списки Өеодоритова Слова, собранныя о. Филаретомъ по указаніямъ книги о. Виноградова, г. Субботинъ предпосладъ имъ свои объяснительныя замечанія о вначеній Өеодоритова Слова для полемики съ расколомъ, о различіяхъ между первоначальною редакцією Осодоритова Слова и поздивишни и пр., т.-е. профессорт Субботина повторила на своей статейки то, что уже рание было высказано по этому ловоду о. Виноградовимъ, заимствовалъ у него взглядъ на первоначальную редакцію Өеодоритова Слова, какъ говорящую рішительно въ пользу троеперстіячто первая попытка обратить Өеодоритово Слово въ свидетельство о двуперстіи принадлежить именно митрополиту Данівлу и т. под. Такимъ образомъ одинъслово. Но что же слъдуетъ непосредственно изъ этихъ двухъ самимъ авторомъ ясно высказанныхъ положеній? Следуеть во первыхъ, что онъ самъ признаетъ несомивниымъ (снажемъ его словами) "фактъ существованія" у насъ троеперстія въ половинъ XV въка, и не только факть существованія, но и то, что троеперстіе тогда "вступало въ борьбу съ двуперстіемъ", имъло "приверженцевъ", ратовавшихъ за него съ проповъдниками двуперстія. Во-вторыхъ отсюда следуеть, что существовавшее тогда у насъ троеперстіе было обрядомъ твердо державшимся на преданіи, издревле, изначала преемственно насл'ядованномъ отъ отцовъ и дъдовъ, ибо оно для своей защиты съ двуперстіемъ не нуждалось ни въ какомъ письменномъ памятникъ, тъмъ паче ново-сочиненномъ, незыблемо опираясь на преданіе встиъ извъстное; а двуперстіе напротивъ было обрядомъ недавно явившимся, неимъвшимъ такой твердой опоры въ древнемъ, всвыъ извъстномъ и всъми признаваемомъ преданіи, ибо для своей защиты, для того, чтобы имъть некоторый успекь въ борьбе съ троеперстіемъ, нуждалось въ письменномъ свидътельствъ, хотя бы и въ подложномъ, новосочиненномъ, но лишь бы подъ именемъ авторитетнаго въ церкви лица, на котораго защитники двуперстія могли-бы сослаться въ его оправданіе. Въ самомъ двав по здравому разсужденію, что нуждается въ защитв, въ оправданіи, въ подысканіи и даже сочиненіи какихъ-либо статей, хотя бы подложныхъ, для своей основы, древній-ли обычай, всемъ

о. Филаретъ, на основаніи указаній о. Виноградова собраль и намечаталь важнійшіе списки Феодоритова Слова, другой — профессоръ Субботинь пристромль
къ этому собранію объяснительное предисловіс, заимствовавь свеи мийнія о Феодоритовомъ Слові изъ той же книжки о. Виноградова. Отсюда читатель видитъ,
что г. Субботинъ совершенно напрасно жалуется, будто ми не оцінням по дестониству «почтенный трудъ» о. Филарета и его — г. Субботина, — въ дійствительности ми не только оцінням этотъ трудъ по достониству, но даже и сличали его —
съ книгою о. Виноградова. Что же касается упрека г. Субботина, что ми будто би
«не уміли воспользоваться нмъ (т.-е. трудомъ о. Филарета и г. Субботина), какъ
подобаетъ ученому», то это справедливо только относительно предисловія. Ми
имъ дійствительно не воспользовалься въ ученомъ трудъ. Это вволий убіъдительно доказаль и самъ г. Субботинъ, усвонящій теперь нашъ взглядь на причини и обстоятельства, вызвавшія у насъ ноявленіе Феодоритова Словь.



извъстный и неподлежещій сомивнію, или нововводный и подлежещій сомивнію? Понятно, что последній. (Стр. 700—7:1).

Итакъ профессоръ Субботинъ въ своихъ ученыхъ возврѣміяхъ на значеніе и смыслъ появленія у насъ Оеодоритова слова руководствуется тѣмъ своимъ "здравымъ разсужденіемъ", что будто-бы въ защитѣ, въ оправданіи, въ подысканіи и сочиненіи какихъ-либо статей, хотя бы и подложныхъ, нуждается всегда не древней обычай, а нововводный, только что появившійся, такъ что по мнѣнію г. Субботина появленіе подложнаго документа, стремящагося оправдать извѣстный обычай, никакъ не можеть говорить за древность этого обычая.

Совершенно върно; но подложный документь не можеть доказывать и новизны обычая. Бывають конечно случаи, когда подлогь дёлается для утвержденія возникающаго обычая; но бываеть, и можеть быть чаще, и наобороть: не подложный документь создаеть извъстный факть или явленіе въ жизни народа, а давно существующій и признанный жизнію факть, стремясь подыскать для себя юридическое такъ-сказать основаніе и не находя его, создаеть подложный документь, не подложный документь предшествуеть дъйствительному факту, а дъйствительный факть подложному документу.

Профессоръ Субботинъ, руководствующійся въ объясненів историческихъ явленій только своинъ "здравымъ разсужденіемъ", конечно не повіврить намъ на слово, почему мы и приведемъ на случай два факта, хорошо извістные и г. Субботину, которые подтвердять нашу мысль.

Патріархъ Никонъ въ изданной имъ Кормчей книгъ первый у насъ напечаталь извъстную подложную грамату царя Константина папъ Сильвестру, "изображавшую, говорить преосвященный Макарій, какими высокими правами и преимуществами будго-бы надълилъ равноапостолъ римскаго, а за нимъ и всъхъ прочихъ патріарховъ, и какъ оградилъ неприкосновенность ихъ власти и ихъ имъній по всей вселенной и укръпилъ навсегда до скончанія въка". (Т. XII, 229). Зачъмъ потребовалось Нинону печатать подложную грамоту царя Константина къ папъ Сильвестру, на которую досель никто не ссылался изъ русскихъ ісрарховъ? Отвъть ясенъ: изданіе Уложенія въ 1649 году и осо-

бенно учреждение монастырского приказа Никонъ разсматриваль какъ попытки со стороны светской власти стеснить и ограничить высокія права и преимущества церковной власти, которыми посаваняя пользовалась у нась со временъ Владиміра и Ярослава. Именно для огражденія и украпленія древняхъ правъ и превмуществъ церковной власти отъ возникшихъ на нее въ последнее времи нападеній, Никонъ и пускаеть въ обороть подложную грамату царя Константина. Между темъ "по здравому разсужденію профессора Субботина, признающаго, что подложный довументь обывновенно появляется и пускается въ обороть для оправданія и утвержденія какого-либо нововводнаго обычая, въ чемъ старый булто-бы не нуждается, указанное явленіе нужно объяснять такимъ образомъ: такъ какъ при Никонъ у насъ въ первый разъ стали осылаться на подложный документь-грамату царя Константина для оправданія высовихъ правъ и преимуществъ русской церковной власти, то значить въ нашей церковной жизни только что появился нововводный, дотоль неизвъстный обычай усвоять церковной власти извъстныя высокія права и преимущества, которыхъ она ранве не имвла, почему и потребовалось пустить въ обороть подложный документь, долженствовавшій оправдать нововводныя неизвістныя досель притязанія церковной власти на изв'ястныя права и преимущества. Но едвали и самъ г. профессоръ согласится съ правильностію такого толкованія, которое однако логически неизбіжно вытекаеть изъ его принципа "здраваго разсужденія".

Укажемъ другой примъръ, взятый уже изъ той области, которая составляетъ предметъ спеціальныхъ занятій профессора Субботина и потому ему особенно хорошо извъстна.

Въ началь XVIII въка у насъ къмъ-то составлено было подложное Соборное Дъяніе на Мартина еретика, которое потомъ какъ подлинное и было напечатано въ Пращицъ Питирима. Подложность этого Соборнаго Дъянія признаетъ и профессоръ Субботинъ. Онъ говоритъ: "мы вполнъ согласны съ тъми изслъдователями древности, которые находятъ въ Дъяніи признаки его поздняго происхожденія, и не думаемъ, чтобы въ настоящее время кто-либо изъ просвъщенныхъ защитниковъ православія оталъ утверждать противное, тъмъ паче ссылаться на Дъяніе въ свонать возраженіяхъ противъ раскола в доли помощены подложним поновъ подложновъ Соборновъ Дъянія помощены подложныя поученія первыхъ двукъ русскихъ митрополитовъ и подложная грамота константивопольскаго патріарха Луки Хризоверга, составленныя съ цёлію утвердить древность троеперстія, сугубой аллилуіи и пр., и армянское сравнительно нозднее происхожденіе двуперстія, сугубой аллилуіи и пр.

Следуя теорів "здраваго разсужденія" профессора Субботива, утверждающей, что въ подложныхъ статьяхъ для своего утвержденія нуждается не старый, а нововводный обычай, только что появившійся, мы должны на основанія этой теоріи сділать такое завлюченіе: такъ какъ въ началь XVIII отольтія соабрикованы были зав'ядомо подложные документы съ цалію доказать, что троеперстію, трегубой алинауів и пр. будто-бы учили еще первые русскіе митрополиты и константинопольскій патріархъ-Лука Хризовергъ, то значитъ: троеперстіе, трегубая алипуія и пр. появились въ первый разъ въ русской церкви только въ нвчаль XVIII стольтія, почему онь, какь обычай нововводный и досель у насъ неизвъстный, и нуждались въ поддержив и укръпленіи себя хотя-бы и подложными статьями. Но конечно и самъ профессоръ Субботинъ признаетъ полную нелъпость подобнаго вывода, который однако логически неизбъяно вытенаеть изъ оповъщенной имъ теоріи "здраваго разсужденія".

Такимъ образомъ оказывается, что для правильнаго пониманія и объясненія историческихъ явленій теорія "здраваго разсужденія" г. Субботина совершенно непригодна, что для этого одного только "здраваго разсужденія" г. профессора еще очень недостаточно, а необходимо еще кое-что другое.

Несостоятельность основнаго руководящаго начала естественно должна была очень печально отразиться и на частныхъ сужденияхъ г. профессора о Өеодоритовомъ слова и на другихъ трактуемыхъ имъ вопросахъ.

По нашему убъжденію (основанія котораго у насъ указаны), двуперстіе, какъ господствующій (но не исключительный) обычай.

в) Братское слово, 1875 г., статья: «Замътка по поводу непрекращающихся старообрядческихъ упрековъ православнымъ нисателямъ за Соборное Дъяніе на еретика Мартина», стр. 145—146.



существовало у насъ со временъ крещенія Руси, тогда какъ троежеротіе, также бывшее въ употребленія, но менве распространевное, съ особою силою стало распространяться у насъ только съ половины XV въка. По мивнію же г. Субботина господствующимъ обычаемъ у насъ всегда было исключительно троеперстіе, которое "опиралось незыблемо на преданіе, всемъ изв'ястное". Двуперстіе же по завъренію г. Субботина есть "новосочиненный обычай", въ первый разъ появившійся у насъ только въ половинъ XV въка. Но если это дъло стояло такъ, какъ завърнетъ г. Субботинъ, то у читателя естественно является вопросъ: въмъ же это и по канимъ побужденіямъ быль создань у насъ "новосочиненный обычай" двуперстія? Кому это и зачемъ ни съ того ни съ сего потребовалось вдругь отбросить обычай старый, "незыблемо опиравшійся на преданіе, всёмъ извёстное" и замёнить его обычаемъ "новесочиненнымъ"? Какимъ это образомъ "новосочиненный" въ XV въкъ русскими обычай могь однако появиться въ греческой цервви в XI и XII стольтіяхь? Очевидно г. Субботину необходимо было такъ или иначе отвътить на эти неизбъяные вопросы, чтобы сдълать свои неудобопріемлемыя и ни на чемъ неоснованныя предположенія хотя-бы скольконибудь удобопріемлеными для читателя. Но нашъ ученый притикъ требуеть оть своихъ читателей, чтобы они свято верили въ истинность самыхъ его невъроятныхъ предположеній, върили на слово, не задаваясь никаними недоумънными вопросами.

Такимъ образомъ г. Субботинъ, выступая съ своей теоріей на борьбу съ нами, сразу требуеть отъ читателя, чтобы онъ принялъ иселючительно на въру такой факть, который является совершенно непонятнымъ, мало въроятнымъ, относительно самаго существованія котораго возможны очень сильныя сомнанія. А между тъмъ сомнительный и самъ по себъ очень невъроятный фактъ (новосочиненность двуперстія русскими въ половинъ XV въка) г. Субботинъ беретъ за исходную точку своихъ дальнъйшихъ выводовъ и заключеній. Но согласимся съ г. Субботинымъ и мы въ томъ, что въ половинъ XV въка кто-то неизвъстный, по какимъ-то неизвъстнымъ побужденіямъ, ни съ того ни съ сего, вздумалъ сочинить новый досель неизвъстный обычай двуперстія, что же дальше?

"Новосочиненный" обычай—двуперстіе вступаеть въ борьбу съ троеперстіемъ. А такъ какъ оно ръшительно не имъло подъ



собою нивакой почвы, то и пришлось какому-го "невысокаго нравственнаго достоинства лжесловеснику соабриковать такъ называемое Феодоритово слово въ оправдание двуперстія. Но, увъряетъ г. Субботинъ, котя подложное Осодоритово слово и было написано въ пользу двуперстія, "тъмъ не менъе въ своей первоначальной, или древнийшей редакціи оно представляеть свидътельство, болъе благопріятствующее троеперстію, нежели двуперстію", т.-е. г. Субботинъ увъряеть своихъ читателей въ следующемъ: какой-то "невысокаго правственнаго достоянства лжесловесникъ" ръшился свое соботвенное издъліе сознательно выдать за произведение древняго св. отца, и дълаеть это съ единственною целію оправдать и доказать древность и истинность двуперстія. А между темъ "лжесловесникъ" такъ составляеть свое произведение, что оно въ двиствительности божее доказываеть троеперстіе, нежели двуперстіе, почему "лжесловесникъ" своимъ подлогомъ не только не доказаль того, что хоталь доказать, для чего онъ собственно и пустился на подлогъ, но и доказаль какъ разъ противное, своимъ подложнымъ сочинениемъ "представиль свидетельство, боле благопріятствующее троеперстію, нежели двуперстію". Читатель конечно затрудняется повърить такому невъроятному обстоятельству? Все это дъйствительно очень невъроятно, но кто желаетъ слъдовать за г. Субботинымъ, тоть невъроятностями смущаться никакъ не долженъ. Не смущаясь последуемъ и мы за нашимъ ученымъ.

Нескладно составленное подложное произведеніе лжесловесника, болье благопріятствующее троеперстію, нежели двуперстію", совершенно неожиданно, безъ всявихъ сколько-нибудь разумныхъ основаній, принимаеть какъ подлинное самъ верховный архипастырь русской церкви митрополить Даніиль, и что особенно удивительно, вмъсто того, чтобы видьть въ Оеодоритовомъ словъ, какъ это хорошо видить г. Субботинь, ученіе "болье благопріятствующее троеперстію, нежели двуперстію", онъ не только находить въ немъ прямое ученіе о двуперстіи, но и приводить Оеодоритово слово съ прибавкою о трехъ перстахъ (которые въ первоначальной редакціи не упоминаются), что не оставляеть уже никакого сомнънія, что Оеодоритово слово учить именно двуперстію, а не троеперстію. Какимъ же образомъ могло случиться, что умный, начитанный и учительный митройолить не-

только не подметиль грубаго недавняго подлога, но и увидель въ немъ ученіе не о троеперстіи, какъ-бы следовало, а ученіе е двуперстіи? Какимъ образомъ верховный архипастырь русской церкви, известный ревнитель церковнаго преданія, могь ни съ того—ни съ сего отбросить обычай старый, "незыблемо опиравшійся на преданіе, всёмъ известное" и стать на сторону обычая "новосочиненнаго", недавно появившагося и опиравшагося на грубо и неудачно совбрикованный подлогь—на такъ называемое Осодоритово слово? И эти мелочи нисколько не тревожать и не смущають нашего ученаго критика, онъ смёло переходить отъ одной невероятности къ другой большей. Последуемъ опять за нимъ и мы.

Митрополить Даніндь могь еще ошибаться и заблуждаться, ванъ и всякое отдельное лицо, но вотъ дело о двуперстіи и троеперстіи переносится на разсмотраніе и рашеніе цалаго собора ісрарховъ, выражающаго собою голосъ всей русской цервви. Конечно соборъ уже не могь обианываться такъ грубо, ванъ отдельное лицо, темъ более, что Стоглавый соборъ имель въ виду именно исправить поисшатавшіеся въ последнее время церковные обычаи, уничтожить всякую вкравшуюся въ церковную жизнь новину, имёль въ виду возстановить въ церковныхъ обычаяхъ старину, поскольку она была изменена въ последнее время. Значить по самымъ своимъ задачамъ и цвиямъ Стогиавый соборъ долженъ быль, опираясь на старину, на въковую непрерывную традицію, уничтожить въ современныхъ церковныхъ обычаяхъ все нововводное, новосочименное, недавно только появившееся. При такихъ условіяхъ новосочиненный обычай двуперстіе, опиравшійся только на подложное Өеодоритово слово притомъ "болъе благопріятствующее троеперстію, нежели двуперстію в, очевидно неминуемо должень быль подвергнуться осужденію собора, такъ какъ соборъ станеть конечно за тоть старый обычай (троеперстіе), который по завъренію г. Субботина быль "обрядомъ, твердо державшимся на преданіи, издревле, изначала преемственно наследованномъ отъ отцовъ и дедовъ", который "невыблемо опирался на преданіе, встьмо извъстное". Осуждение новосочененнаго обычая -- двуперстія Стоглавымъ соборомъ было неминуемо и потому еще, что предсъдатель собора, митрополить Макарій, быль известнымь знатокомь, любителемь

и собирателемъ русской церковной древности, и потому менъе всего быль способень "новосочиненный", недавно появившійся обычай, совершенно чуждый предшествовавшей церковной практикъ, принять за обычай древній. А между тъмъ въ дъйствительности на Стоглавомъ соборъ происходить изчто совствы удивительное и невъроятное: вопреки всей русской церковной старинъ, вопреки всъми доселъ признаваемому обычаю, отцы Стоглаваго собора узаконяють "новосочиненный" обычай, появившійся только недавно, такъ-сказать на глазахъ отцовъ собора; они отвергають обычай старый "твердо державшійся на преданін, издревле, изначала преемственно наслідованный отъ отповъ и дъдовъ", ръшительно отрицають тоть самый обычай, который "незыблемо опирался на преданіе, всемь известнови, вначить извъстное и отцамъ Стоглаваго собора. Какимъ же образомъ могло произойти подобное невироятное событіе? Какъ могли такъ непростительно грубо обмануться отцы цълаго собора, представители всей русской церкви?

На это г. Субботинъ обывновенно отвъчаетъ, что отцы Стоглаваго собора были такъ невъжественны и неразумны, что дегно могли "новосочиненный" обычай принять за старый, ранве практиковавшійся въ русской церкви и "невыблемо опиравшійся на преданіе, всёмъ извёстное". Но очевидно эта ссыяка на поголовное невъжество всвхъ тогдашнихъ представителей русской церкви не только невърна исторически, не только бевъ нужды крайне унижаеть всвят тогдашнихъ русскихъ ісрарховъ, но и не объясняеть самаго дела, такъ какъ представители русской церкви, присутствовавшіе на Стоглавомъ соборъ, настолькото были свъдущи, чтобы умъть отличить древній, досель признаваемый всею церковію и практиковавшійся въ ней обрядь, отъ другаго обряда, "новосочиненнаго", недавно появившагося, непризнаннаго церковію, не вошедшаго въ церковную практику,въдь для этого какого-либо особаго образованія, знанія наукъ вовсе и ненужно. И если отцы Стоглаваго собора, несмотря ни на что, все-таки утвердили новосочиненный, недавно появившійся обрядь, то для этого одного невіжества уже недостаточно, а нужно прямо признать какое-то помрачение всёхъ тогдашнихъ представителей русской церкви, помрачение тъмъ болъе удивительное, что, начавшись съ отцовъ Стоглаваго собора, оно потомъ непрерывно продолжалось вплоть до патріарха Никона.

Но Стоглавый соборъ не просто только призналь и узакониль \_новосочиненный « обычай -- двуперстіе, а и постарался доказать, что это обычай древній, узаконенный святыми отцами. Въ этихъ видахъ Стоглавый соборъ ссылается между прочимъ и на новономышление "лжесловесника" — Феодоритово слово, причемъ приводить его, что особенно важно, въ древивншей, первоначальной редакціи, на что съ удареніемъ указываеть и г. Субботинъ. Но въдь первоначальная редакція Феодоритова слова по ваявленію г. Субботина 1875 года "решительно говорить въ пользу троеперстія", по заявленію г. Субботина 1876 года, она "служить именно свидътельствомъ отроеперстін", по заявленію г. Субботива 1887 года, она "служить свидетельствомъ болье о троеперстін, нежели двуперстін". Значить, за какой бы годь мы ни взяли г. Субботина, сущность дъла остается во всякомъ случав такова, что если древняя редакція Өеодоритова слова, приведенная Стоглавымъ соборомъ, и не "говоритъ решительно въ пользу троеперстія", не "служить именно свидетельствомъ о троеперстін", то уже несомивню "служить свидетельствомъ болье о троеперстіи, нежели двуперстіи". А въ такомъ случав помрачение отцовъ Стоглаваго собора стоить вив всякаго сомивнія, такъ какъ они не только вопреки старинв, господствующему обычаю, опиравшемуся незыблемо на извъстное всъмъ преданіе, узаконяють новосочиненный обрядь — двуперстіе, но и утверждають его между прочимь на томъ именно документв, который, представляя изъ себя недавнее новоизмышление какогото "лжесловника", въ дъйствительности "служитъ свидътельствомъ болье о троеперстіи, нежели двуперстіи".

Истинно удивительную картину нашей древней перковной жизни рисуеть намъ художественное перо г. Субботина. Приглашаемъ читателя полюбоваться этой замъчательной картиной. На Стоглавый соборъ, это верховное церковное судилище, явились истцы: троеперстники и двуперстники. Троеперстники ратовали за старый всегда практиковавшійся въ нашей церкви обычай, за тотъ именно обрядъ, который "твердо держался по преданію, издревле, изначала преемственно наслёдованномъ отъ

отцовъ и дъдовъ ", который "невыблемо опирался на преданіе, всъмъ извъстное", извъстное, значить, и соборнымъ судьямъіерархамъ. Двуперстники ратовали за обычай "новосочиненный ",
"недавно явившійся", "неимъвшій твердой опоры въ древнемъ
всъмъ извъстномъ и всъми признаваемомъ преданіи"; они въ
оправданіе своего неправаго иска представили подложный документъ, новосочиненный какимъ-то "не высокой нравственности
лжесловесникомъ ", причемъ этотъ подлежный документъ, представленный сторонниками двуперстія, въ дъйствительности "служилъ болъе свидътельствомъ въ пользу троеперстіи, нежели двуперстія". И соборъ однако не только ръшилъ искъ въ пользу
двуперстниковъ, но и сосладся въ свое оправданіе между прочимъ и на тотъ подложный документъ, который "служитъ болъе
свидътельствомъ о троеперстіи, нежели двуперстіи".

По поводу этой удивительной но замыслу и выполненю картины мы желали бы сдалать отъ себя только одно замачание: при созидании своей картины г. Субботину ни какъ бы не сладовало забывать про свою знаменитую теорію "здраваго разсужденія", приложеніе которой въ данномъ случав было бы накънельзя болье умастно.

Понятно само собою, что Өеодоритово слово, составленное въ защиту и оправдание двуперстия, и следовательно если не прямо, то косвенно противъ троеперстія, естественно должно было доказывать и въ своей первоначальной редакціи именно двуперстіе, а уже ни какъ не троеперстіе. Но г. Субботинъ съ этимъ несогласенъ и утверждаетъ, что первоначальная редакция Өеодоритова слова "служитъ свидътельствомъ болъе о троеперстін, нежели двуперстін". Такъ какъ такое толкованіе древней редавціи Өсодоритова слова мы назвали "неудачнымъ", то г. Субботинъ спрашиваетъ: "почему же неудачно объяснение этой редавція въ смыслъ благопріятствующемъ троеперстію? Наставленіе о перстосложенім начинается здёсь словами: три персты равны импти вкупт, -- ужели вто не наставление о троеперсти"? Объяснимъ, почему толкование древней редакціи Өеодоритова слова г. Субботинымъ мы считаемъ неудачнымъ, и вмъстъ съ твиъ представимъ обращикъ того, накъ нашъ ученый критикъ обращается съ документами.

Г. Субботинъ, толкуя текстъ Өеодоритова слова, говоритъ, что "наставленіе о перстосложенім начинается адёсь словами: три нерсты равны нивти вкупв", но говорить несправедино; такъ Осодоритово слово въ дъйствительности начинается словами, сице блаюсловити и креститися: три персты имъти равны вкупъ, т.-е. Осодоритово слово имветь въ виду научить, какъ следуеть сдагать персты при врестномъ внаменіи и при блаюсловскій (іерейскомъ), причемъ для того и другаго оно предписываеть одно и то же сложеніе перстовъ, съ однимъ и твиъ же зваченіемъ. Теперь, если мы согласно съ г. Субботинымъ поймемъ выражение Осодоритова слова: "три персты равны имъти вкупъ" въ смыслв православнаго троеперстія, т.-е. будемъ разуметь три первые перста, какъ мы ихътеперь слагаемъ въ крестномъ знаменін, то получается совствит несообразный смыслъ, что будто бы у православныхъ въ іерейскомъ благословеніи персты слагаются такъ же, какъ и въ крестномъ знаменци, что будто бы іерей долженъ благословлять, слагая три первые персты вкупъ, чего никогда не было въ православной церкви. Совствъ несообразный смыслъ приведенныхъ словъ Өеодоритова слова, получающійся при толкованіи ихъ г. Субботинымъ, становится сообразнымъ, яснымъ и понятнымъ, если мы слова: "три персты равны имъти вкупъ" (не въ крестномъ только знамекіи, но и къ благословении) будемъ понимать такъ, что подъ тремя перстами вкупъ разумъются не первые три перста, а большой и два последнихъ, какъ они слагаются у старообрядцевъ, а подъ двумя перстами, которые слово предписываеть имъть наклоненными, а непростертыми, - указательный и средній. За правильность такого именно пониманія говорить и то обстоятельство, что въ древней Руси сложение перстовъ въ јерейскомъ благословения и въ обычномъ для всъхъ христіанъ крестномъ знаменіи было одинаково, почему слово Осодорита и могло поучать: "сице баспословити рукою и креститися: три персты равны инэтн вкупъ"... Очевидно, такимъ образомъ, что въ начальныхъ словакъ Өеодоритова слова, о которыкъ умолчалъ г. Субботинъ,-"овце благословити рукою и креститися"—находится ключъ въ правильному пониманію и толкованію текста слова, и очевидно, что эти начальныя слова Өеодоритова слова опущены г. Субботинымъ не безъ умысла, такъ накъ они прямо обличають неправильность его толкованія.

Сдълвемъ еще одно замъчаніе по поводу неправильностей, допускаемыхъ г. Субботинымъ въ толкованіи такъ-называемаго Өеодоритова слова.

То обстоятельство, что въ Өеодоритовомъ словъ сначала говорится о трехъ перстахъ (три персты равны имъти вкупъ), а потомъ уже о двухъ (два перста имъти навлоненна, а непростерта), г. Субботинъ пытается обратить въ доказательство того, что въ Өеодоритовомъ словъ ръчь будто бы идеть о троеперстін въ нашемъ смысль. "Наставленіе о перстосложенін, говорить онь, начинается вдёсь (въ  $\Theta$ еодоритовомъ словѣ) словами: три персты равны имъти вкупъ: ужели это не наставление о троеперстін "? Мы уже видвли, что слово Өеодорита вовсе начинается не такъ, а словами: "сице благословити рукою и вреститися", которыя никакъ не дозволяють признать правильность толковація г. Субботина. Но въ такомъ случать, что же это значить, что двуперстники въ своихъ наставленіяхъ о сложеніи перстовъ всегда сначала говорять о трехъ перстахъ, а потомъ уже одвухъ, тогда какъ имъ следовало бы повидимому сначала говорить о двухъ перстахъ, а потомъ уже о трехъ? Объяснимъ г. Субботину въ чемъ тутъ дело. Съ перстосложениемъ двуперстники соединяли обывновенно представление о двухъ важивйшихъ христіанскихъ догматахъ; о троичности лицъ въ Божествъ и о соединеніи во Христь двухъ естествъ. Въ виду этого, излагая наставленіе, какіе и какъ следуеть слагать персты для крестнаго знаменія, они излагали при этомъ и то ученіе, какое соединяется съ сложеніемъ извістныхъ перстовъ. А такъ какъ главный и основной догмать христіапства есть ученіе о троичности, онъ дежить въ основъ, какъ красугольный камень, всего зданія христіанскаго въроученія и на немъ уже утверждается, какъ на своемъ основаніи, другой догмать-ученіе о Христв и частиве о соединеніи въ Немъ двухъ естествъ, то, сообразно съ этимъ распорядкомъ догматовъ нашего вероученія, и въ наставленіи двуперстниковъ о перстосложеніи сначала говорится отроичности и поэтому самому о трехъ перстахъ, выражающихъ учение о троичности, а потомъ уже говорится о двухъ естествахъ

во Христв, значить и о двухъ перстахъ, выражающихъ этоученіе. Понятно отсюда, какъ несправедливо на основаніше
того обстоятельства, что въ Өеодоритовомъ словъ сначала говорится о трехъ перстахъ, а потомъ уже о двухъ двлать такое заключеніе, что будто бы Өеодоритово слово учитъ троеперстію, а не двуперстію, какъ это утверждаетъ нашъ ученый
вритикъ.

Н. Коптеревъ.

(До слидующей кинокки).

## СВИДЪТЕЛЬСТВО АПОСТОЛОВЪ\*.

Въ тв дни ввошель Онъ (Івсусъ) на гору номолиться и пробыть всю ночь въ молитвъ къ Богу. Когда же насталь день, призваль учениковъ своихъ и избраль изъ нихъ двънадцать, которыхъ и наименоваль апостолами (Лук. VII, 12, 13).

Учреждение апостольства, о которомъ краткое повъствование я только-что прочиталь, отмінаеть торжественный моменть въ служеніи І. Христа, и св. Лука сообщаєть намъ, что Господь нашъ приготовился къ нему уединеніемъ и сосредоточенною модитвою. Нъсколько дней спустя послъ одной изъ тъхъ частныхъ встрвчъ съ фариссими, служившихъ такъ-сказать печальными этапами вроваваго пути, котораго концемъ долженъ быть крестъ, Інсусъ оставиль своихъ учениковъ; онъ поднялся на гору и тамъ, подъ звъзднымъ небомъ Востока, провелъ долгіе и безмольные часы ночи въ беседе съ Богомъ. Потомъ, когда наступиль день, Онъ избраль изъ следовавшихъ за Нимъ 12 чедовъкъ и сдъладъ изъ никъ своихъ апостодовъ. Онъ избрадъ 12, повазывая этимъ, что эти люди должны создать на землъ истинный народъ Божій, духовнаго Израиля, котораго первый быль только прообразомъ: Онъ избраль ихъ изъ власса людей бъдныхъ, невъжественныхъ и слабыхъ, чтобы повазать,

<sup>.\*</sup> Изъ Берсье.

что сила, которою они должны будуть побъдить міръ, произойдеть не отъ нихъ, но снизойдеть свыше, и чтобы церковь, столькоразъ подвергаясь злоупотребленіямъ силы, насилію и оскорбительному презрѣнію науки человъческой, всегда могла подкрѣплять себя воспоминаніемъ славнаго ничтожества и героическагоубожества своего начала. Избравъ этихъ неизвѣстныхъ изъ населенія Галилеи, Онъ сдѣлалъ изъ нихъ духовныхъ владыкъ міра и непоколебимыя основанія зданія, долженствующаго пережить вѣка.

Я хотвиъ бы, братіе, вивств съ вами изучить значеніе и ивиь этого учреждевія! Поднаменся на мгновеніе выше изтересовъ минуты, перенесемся мыслію къ тому моменту исторія, когда основатели царства Божія получили свое высшее призваніе, и общими силами постараемся понять, зачёмъ І. Христосъ поставиль апостоловъ и какъ исполнили апостолы ввёренную имъ миссію. Господь да очистить наши уста и да дасть нашь благодать, говоря объ апостолахъ, проникнуться одушевлявшимъ ихъ духомъ.

Кто навываеть апостоловь, тоть называеть посланных. Дввнадцать должны были быть первыми миссіонерами Евангелія. Они были ими, -- съ какою ревностію, съ какимъ самоотреченіемъ, съ какимъ успъхомъ-вы это знасте.. Невъжественные, бъдные, безъ всякаго личнаго значенія (несущіе), они осм'влились мечтать о завоеванія міра, не имън оружін, кром'в Слова, котораго они были носителями. Еслибы я не быль върующимъ, я, кажется, не могь бы читать повъствование объ такомъ предприятии, не проникаясь энтувіавмомъ и почтеніемъ къ той ведикольпной дани благогованія, которую они принесли достоинству души человачесвой и духовному могуществу истины... Ахъ! Пусть другіе видять идеаль цервви въ пышности столетнихъ юбилеевъ католицизма, въ грандіозномъ зрымще европейскихъ государствъ, превлоняющихся предъ скипетромъ верховного первосвященника, пусть они апплодирують этому вившнему тріумоу христіанства и сожальють о томъ времени, когда всв силы и всв видимыя величія отданы были на служеніе намістника І. Христа, — иы, да, мы имвемъ другія мечты и другія сожальнія... Мы вспоминаемъ, какъ христіанство побъднио древній міръ. Слово — вотъ его оружіе. И самъ Христосъ не хотыть употребленія другаго... И мив приходить при этомъ на память возвышенный прологь четвертаго Евангелія: Въ началь было Слово... И Слово стало плотію, и мы видъли славу Его, говорить возлюбленный апостоль. И мы также, только въ другомъ смыслъ, совершали ее— вту славу Слова въ этой совершенно духовной борьбъ, въ этой столь чудовнино перавной войнъ, гдъ духъ побъдилъ плоть, гдъ любовь восторжествовала падъ силой и свътъ надъ мрекомъ, гдъ протость измосила всъ насилія и утомила всъхъ палачей. И дай Богъ, чтобы церновь никогда не имъла другихъ трјумеовъ, ниногда не употребляла другаго оружія, никогда не проливала другой прови, кромъ собственной, за дъло І. Христа. Ибо, еслибы всегда было такъ, намъ не пришлось бы теперъ степать при печальномъ зрълищъ двухъ третей міра, досель чуждыхъ истинъ.

Однано, эта роль посланниковъ Божінхъ, которую авостолы исполнили съ такимъ мужествомъ и върностію, но которая все-таки есть роль всвиъ проповъдниковъ Евангелія, -- не составляеть того, что въ ихъ служени есть оригинального и единственнаго. Если мы пронивнемъ въ глубину вещей, то мы признаемъ, что апостолы прежде всего и въ спеціальномъ смысль суть свидетели I. Христа; я разумено личных очевидцевъ, надлежащимъ образомъ анкредитованныхъ свидвтелей личности, двиствія и ученія своего Учителя. Вотъ собственное и поистинъ не передаваемое ихъ достоинство. Что это есть существенная цвиь апостольства-это очень ясно показываеть св. Петръ после отпаденія Іуды; онъ объявляеть, что другой должень принять его должность: "недобно, говорить онъ, — чтобы одинь изъ техъ, которые находились съ нами во все время, когда пребывалъ и обращался съ нами Господь Інсусъ, начиная отъ врещенія Іоаннова до того дня, въ который Онъ вознесся отъ насъ, былъ вивств съ нами свидетелемъ воскресенія Его" (Деян. 1, 21, 22). Это и есть тоть саный харантеръ свидетеля, ноторый указываеть св. Іоаннъ въ началь своего перваго посланія: "что мы слышали, говорить онъ,--что видели своими очами, что разсматравали и что осязали руки наши о Словъ жизни, -- вотъ что мы возвъщаемъ вамъ". Эту-то миссію свидътелей І. Христосъ, очевидно, возложиль на своихъ апостоловъ, когда въ своихъ последению речамо во горнице, возвещая имъ о ниспослени на нихъ Духа Святаго, Онъ такъ представляетъ дело, которое этоть Духъ долженъ произвести въ ихъ сердцахъ: "Онъ будеть

свидътельствовать о Мнв, и вы также будете свидътельствовать о Мнв, потому что, прибавляетъ Онъ, — вы были со Мною съ самаго начела" (Іоан. XV, 26, 27), и вогда Онъоставлять ихъ, чтобъ взойти ко Отцу: "Духъ Св. сойдетъна васъ, и вы будете Мнв свидътелями въ Іерусалимъ, и во всей Іудеи и Самаріи и даже до края земли" (Дъян. 1, 8).

Остановимся на этомъ словѣ: свидътеми, чтобы лучше понять. выражаемую имъ идею и оцѣнить его силу.

Всякое общество покоится на свидетельстве. Неть ни одной науки, ни одного коллективнаго предпріятія, которое могло бы быть основано и поддерживаться безъ довърія въ слову человвуескому. Замвчательная вещь! Каждый день люди обманывають другъ друга, и несмотря на это, человъкъ не можеть обойтись безъ довърія въ людямъ. Посмотрите, напр. на промышленный міръ. Каждый часъ громадныя суммы подвергаются риску на основаніи простой подписи и даже обміна ніскольких словъ. Посмотрите на міръ науки. Число положеній, принимаемыхъ нами на основаніи авторитета другаго, безконечно болье велико, чвиъ мы думаемъ сначала. Изъ этихъ научныхъ аксіомъ, которыя мы ежеминутно повторяемъ и которыя составляють основаніе всяваго серьёзнаго воспитанія, -- сколько такихъ, въ которыхъ ны могли бы дать личный отчеть и которыя могли, бы серьёзно доназать, еслибы кому-нибудь пришла фантазія потребовать этого отъ насъ? Доверіе къ авторитету господствуеть въ области свободной мысли такъ же, какъ и вездъ. Многіе мододые люди (и дай Богъ, чтобъ это были только молодые) думають, что они сказали уже все, когда сослались на критику. "Критика ръшила", говорять они такимъ же увъренцымъ и спокойнымъ тономъ, какимъ другіе говорять: "церковь решила". Они воображають, что совершають авть личнаго сужденія въ то самое мгновеніе, когда говорить in verba magistri, на основаніи довърія въ словамъ учителя. Природы вещей не перемънить; но Богу угодно было, чтобы люди, обяванные жить не для одинкъ себя, не могли и обходиться другь безъ друга. Если это истинный и божественный законъ, то надо ожидать, что онъ окажется такимъ же и въ откровеніи религіозной истины. Богъ могь бы непосредственно просветить всякаго человека; безъ сомивнія, Онъ и сділаль это въ нівоторой мітрі, напечатлівнь

на всякой совъсти неизглединыя черты естественнаго закона; Онъ можеть еще сдёлать это, проливая въ душу свёть сверхъестественной благодати, -- но это уже исключение; по общему же правилу, Богь хотыль, чтобы отвровенная истина достигала до человъка чрезъ человъка же, Ему угодно было, чтобы церковъ была основана на свидетельстве, чтобы она не избегла условій всяваго общества человъческаго, - подвергалась сомивніямъ, спорамъ, нападеніямъ, борьбъ всякаго рода; Онъ повволиль даже, чтобы Его Сынъ, чистое и совершенное выраженіе Его Божежества, сувлался предметомъ пререканій (Лук. 11, 34), быль оставленъ, преданъ оскорбительному презрвнію, заушеніямъ и занлеваніямъ внижниковъ и черни; Онъ позволиль, чтобы въ дальнайшемъ Его воплощения въ языка и истории человачества религіозная истина подвергалась всёмъ внёшнимъ перипетіямъ, всвиъ важущимся превратностямъ, всвиъ временнымъ пораженіямъ, и проходила такимъ образомъ въ теченіе въковъ свой скорбный путь, возставая отъ всёхъ своихъ паденій, переживая всь немощи, всь измъны своихъ защитниковъ, возрождаясь изъ самой смерти, чтобы такимъ образомъ дъйствовать на совъсть человъческую, волновать ее, тревожить и вырывать изъ нее крикъ, съ которымъ нъкогда обращались ко Христу: "Что мив и тебъ?"

Но предавая повидимому такимъ образомъ откровенную истину всемъ случайностямъ исторія, Богь оваботился сохранить ее чистою, неповрежденною, достовърною, такъ что она во всв въка остается одна и та же и открывается всвиъ имущимъ ее испреннимъ сердцемъ. И дъйствительно, невозможно, чтобы личность І. Христа, Его слово, Его дело, все то, что составляеть главное основание и сущность христіанства, подвергалась догадвамъ и сомивніямъ; здесь-то и помогаеть свидетельство апостоловъ. Были избраны люди, следовавшіе за Христомъ съ того дня, когда Предтеча указалъ имъ на Него на берегу Іордана, до того дня, въ который Онъ оставиль землю. Эти люди были съ Нимъ каждый день и каждый часъ во все время Его служенія; они видъли Его то на холмахъ, то на берегахъ Галилейскихъ оверъ, то въ публичныхъ мъстахъ или въ Іерусалимскомъ храмъ, равно какъ въ уединенныхъ садахъ Виоаніи, въ равнина Кесарійской или въ окрестиостяхъ Сидона;

они слушали Его ръчи съ народомъ или съ ними въ интимной бестать въ горинцъ; они были при Немъ, когда толпа кричала: осанна! и когда прики смерти возвъщали Ему близкій конемъ; они соверцали Его въ сіявін на горѣ Преображенія и въ страшной агоніи Геосиманской; они видвли Его терпящимъ лобавніе предателя и уводимымъ мучителями (?); одниъ изъ накъ надали сладоваль за Нимъ и трижды отренся оть Него; другой присутвоваль при Его назни, -- онъ приняль отъ Него Матерь Его, канъ священный залогь; потомъ всь они были свидьтелями Его Восвресенія; они не котели этому вёрить и все таки увёровали. Они видын Его, слышели Его беседы съ ними, ловили изъ устъ Воскресшаго слова, которыя не выдумываются; Петръ и Оомаобменяцись съ Нимъ двумя разговорами возвышеннаго характера; Оома вложиль свои руки въ Его раны, не хотъль върить, пока не увидить. Они провожали Его на Едеонскую геру; изъ устъ Его приняли они повеленіє идти на завоеваніе міра, и по этому повельнію они ношли. Понимаете ли вы теперь, братів, смысль и силу апостольства? Конечно, если вогда быль въкъ, когда это служение являлось необходимымъ, то это настоящій. Къ чему, въ самомъ каль, стремились, къ чему еще и теперь стремятся всв усилія современной критики, вавъ не кътому, чтобы низвести образъ Христа въ область легендъ, помъстить Его въ первомъ ряду въ возвышенномъ кортежъ созданій, порожденных геніемъ народовъ, сділать изъ Него чистайшее и блистательнайшее изъ виданій, посатившихъ воображение человъческое, -- только было бы въ свою очередь согласились, что эта жизнь быда не болве, накъ чудесная твань притчей, подъ которыми недо отвазаться искать твердую и устойчивую историческую почву,-что чудеса Христовы - не что иное, какъ блестяще символы, а Его воскресеніе и вознесеніе поэтичесніе мисы Его правственной побъды; — только бы Евангеліе отказалось занимать мъсто въ ряду фактовъ и своимъ сверхъестественнымъ характеромъ возмущать неизманные законы реальнаго міра. Понимаете ди вы, что значить для насъ свидътельство этихъ галиленнъ, которые предъ этими благовидными увъреніями, поднимаются и отвичають: этоть Христосъ — ны видили Его, эти божественныя слова-они поражали наши уши, это лицо - мы соверцали Его въ Оаворскомъ сіянім и въ кровавомъ поту масличнаго сада; этотъ умершій—Онъ вышель изъ гроба и ходиль предъ нами,—и что видели наши глаза, что слышали наши ущи, что осязали наши руки,—вотъ что мы вамъ возвіщаємъ. Братіє! надо выбирать между критикой, которая говорить намъ, что Евангеліе есть возвышеннійшая изъ грезъ, и апостольствомъ, которое говорить намъ, что оно есть истинивійшій изъ сантовъ. Таковъ именно вопросъ, и я не знаю другаго, боліве существеннаго, боліве настоятельнаго: дійло идеть о самомъ существованій христіанства.

Необходимость апостольского свидетельства является намътенерь очевидною. Сделаемь еще одинъ шагъ дале и спросимъсеби: действительно ли заслуживаеть доверія это свидетельство? Это, какъ мы сказали, — второй шунить, который нужно намъразсмотрёть.

Для ръшенія этого вопроса, я не стану на почву науки-не потому, чтобы я екольно-нибудь боялоя вовлечься въ споръ; я напротивъ думаю, что серьёвное маучное изследование въ этомъ предметь можеть быть намъ только полезно, и и гораздо болье боюсь въ этихъ матеріяхъ столь распространенной въ настоящее время привычие рішать эти вопросы кратко и поверхностие. Если я не вхожу теперь въ научный споръ, то это потому, что церковь не есть и не должна быть школой. Кромв того я увъренъ, что когда дъло идетъ объ оприкъ главиаго значенія свидътельства, нъть необходимости въ наукъ, и достаточно простаго вдраваго смысла. Это до такой степени вёрно, что всё новыя законодательства признали это. Между тёмъ, когда дёло идеть о примъненіи закона, они требують судей, подробно и спеціально знающихъ тексты закона; когда же дело идеть объ опенев фактовъ, они образують институть присланыхъ изъ дюдей всякаго власса и всякой культуры, которые оставляють свои заявятія, свою ферму, свой промысель, чтобы произнести приговорь, отъ котораго зависить честь, свобода, можеть быть даже живнь одного изъ имъ подобныхъ. Многіе изъ моихъ слушателей засъдали, конечно, въ качестев присяжныхъ въ важныхъ процессакъ; другіе присутствовали при нихъ зрителими; всв издали принималя въ нихъ участіе съ страстимиъ любопытогвомъ. Ну, что жь! Воть предъ нами трибуналъ и предъ нимъ апостолы. Они представвляють свидътельство въ пользу Інсуса Назарянина; они говорять о Немъ то, что всв вы знаете; они разсказывають ту исторію, которая будучи принята съ върою, преобразила міръ. Эти свидътели достойны ли довърія? Чтобы убъдиться въ этомъ, посмотримъ сперва, искренни ли они. А такъ какъ одной искренности здъсь недостаточно, и она не можеть предотвратить заблужденій ума, то мы увидимъ потомъ, что думать объ ихъравумъ.

Существование Христа, котораго всегда чтила церковь, не завлючается въ предълахъ тридцати трехъ лътъ, протекшихъ на земль, въ этой короткой жизни, которая сама резюмируется въ краткомъ трехлетнемъ служения. Когда авторъ посланія въ Евреямъ написалъ следующее великое слово: "Христосъ одинъ и тоть же и вчера и нынче и ввчно"; то онъ утверждаеть то, во что церковь всегда върша. Конечно, нужно было, чтобы Сынь человъческій родился въ извъстный день исторіи, на извъстномъ пункть нашей земли, нужно было, чтобы Онъ говориль на извъстномъ языкъ человъческомъ, касался своими божественными руками какихъ-нибудь детей человеческихъ въ покольнін жившемъ при Тиверіи, чтобы пострадаль при прокураторъ Понтіи Пилать, умеръ въ пятницу на мъсть, названномъ Голговой и воскресъ спустя три дня; но въ высшемъ смыслъ, который и есть настоящій, можно и должно сказать, что вопросы времени и мъста, которымъ критика придаетъ такое важное значеніе, въ этомъ предметь не имьють никакого и этимъ объясняется, почему върующія души даже и не думають объ нихъ. Бъ высшемъ смысль, который и есть истинный, можно ежедневио повторять слово ангеловъ: "Днесь родился вамъ Христосъ, который есть Спаситель". Можно на всвуъ пунктахъ міра и предъ людьми всяной расы повторять нагорную проповъдь и притчи Інсуса; ибо они всегда истинны, всегда действительны, всегда примънимы; можно видъть, какъ почти іота въ іоту, но въ духовномъ смысль, повторяются испьленія и чудесныя дъйствія Христа, вавъ грішники очищаются отъ своей нравственной проказы, освобождаются отъ своего паралича, отъ слепоты, пробуждаются отъ самой смерти; можно соверцать вресть, какъбудто дело нокупленія совершается сейчась; можно видеть, какъ камень, который невёріе владеть въ важдую эпоку на гробъ Хрыста, снимается и Воскресшій утверждаеть свое вычное царство. Повторяю, что для всякой върующей души это божественная исторія начинается и открывается, и въ высшемъ и истанномъ симсив мы не имвемъ права ограничивать ее пространствомъ и временемъ. Въ высшемъ и истинномъ смыслъ I. Христосъ живъ, болве присущъ, лучше выслушанъ, лучше понятъ, лучше любимъ теперь повсюду, гдв встрвчають Его христіанскія души, въ Европъ, въ Азіи, въ нашихъ миссіяхъ на югъ Африки или Полинезіи, чёмъ тогда, когда Онъ являлся изумленнымъ толпамъ и когда іудейская женщина, слушая Его, восклицала въ восторгъ: "Блаженно чрево, носившее тебя!" Нътъ! върующая церковь не ищеть между мертвыми Живаю: она не говорить о. Христь въ прошедшемъ, она утверждаеть Его въчное присутствіе и Его непрестающую діятельность: "Христосьодинъ и тотъ же вчера и днесь и вовъки". И вотъ, Богу чгодно было, чтобы въчный Христосъ, такъ же какъ и историческій, съ первыхъ дней церкви имъль своего свидътеля, и въ этомъ, братіе, заключается глубокій смыслъ апостольства св. Павла. Что бы вы сказали, еслибы говоря объ апостолахъ, я не упомянулъ о немъ, о немъ, который могь сказать не хвастаясь, что онъ "потрудился болье ихъ всьхъ". Св. Павелъ есть апостоль, церковь всегда признавала его такимъ, и однако онъ не былъ изъ числа двънадцати. Что же, должно ли понимать апостольство, котораго онъ требуеть, въ томъ же неопредвленномъ и общемъ смыслё, въ какомъ каждый миссіонеръ Евангелія можеть, какъ и онъ примънять его къ себъ? Это значило бы не понять неоспоримой мысли св. Павла. Онъ есть апостоль по спеціальному призванію; онъ для этого быль избрань, онь также есть одинъ изъ свидетелей воскресенія Христова; онъ настойчиво требуеть этого достоинства и не позволяеть оспоривать его у себя. И однако онъ не принадлежить въ двенадцати. Это вначить, что апостольство, къ которому онъ призванъ самимъ Богомъ, имветь особенную цваь; это значить, что его свидътельство имъетъ спеціальное значенів. Прежде всего, не Христу видимому призванъ онъ воздать свидетельство. Онъ ясно высказываеть это: "если я зналь Христа по плоти, то теперь уже не знаю Его такимъ" (2 Кор. V, 16). Что же! Привправъ ли св. Павевъ пришествіе во плоти, земное отврытіе Сына Божія? Такое богохульство далеко отъ него; ибо вы знаете, съ накимъ возвышеннымъ одущевлениемъ онъ въ стольнихъ мъстахъ говорить объ этемъ воплощения. Но св. Павелъ призванъ доназать, что меторія Христа есть въчная исторія, что Онъ есть Христосъ явычниковъ точно такъ ме, какъ и іудеевъ, что нельзя заключеть Его мь одинъ періодъ исторія и въ одну страну земли, что чвиъ Онъ быль, то Опъ есть воегда и вездъ. "Христосъ одинъ и тотъ же и вчера и днесь и вовъки".

Значить на это, что мы ставимь св. Павла въ оннознию съ двінадцатью? Боже сохрани. Во что віроваль св. Павель, въ то же въровали и двънадцать. Не святой ли Іоаннъ повъдаеть намъ въчное рождение Слова и Его божество? Не святой ли Петръ утверждаеть, что агнець Божій заколень прежде всёхъ въковъ? Точно тавже, когда мы называемъ св. Павла апостоломъ оправдывающей въры, мы не отрицаемъ этого качества у его товарищей; но мы ставимъ ударение на одной изъ отличительныхъ черть его служенія: мы утверждаемъ также, что особенно проповъдуя Христа невидимаго, св. Павелъ, по планамъ Божіниъ, восполняеть и увёнчиваеть апостольство двёнадцати. Если нужно было, чтобы двёнадцать первые повёдали то, что совершиль Христось начиная со вступленія въ свое служеніе чрезъ крещеніе до того момента, когда Онъ возвратился къ Отцу Своему, то прилично было, что бы св. Павелъ первый повъдаль то, что совершиль Христоеъ начиная отъ дней въчныхъ, когда Онъ пребывалъ у Отца, до того ввинаго дня, когда во Христв Богь будеть все во всемо. Богу угодно было, чтобы Христосъ съ самаго начала быль проповъданъ къмъ-нибудь, вто прежде всего познать Его духовно и вто говориль бы объ Немъ такъ, вакъ говорили бы всв върующіе въ будущемъ. Драгоцвиная гарантія! Неколебимое основаніе нашей въры! Теперь, въ самомъ двяв, каковъ нашъ отвътъ темъ, которые утвержкають, что Христось, какимъ знало Его первое поколение христіанъ, быль не болье, какъ возвышенный галилейскій учитель, ва воторымъ церковь еще не признавада божества, которое должна была приписать ему въ последствии. Нашъ ответь заключается въ свидътельствъ св. Павла апостола. Мы ссыдаемся на его посленія, написанныя вадолго до самихъ Евангелій, невиоанвыкъ 20 или 30 лють спустя после смерти Христа, на носланія его, изъ комхъ главныя написаны слогомъ столь оригинальнымъ, столь естественнымъ, отоль совершенно индивидувльнымъ, что самая отрицательная критика никогда не осмъявалась подозравать ихъ подлиниость. Мысль о Христъ воецьло наполняеть ихъ и какой это Христосъ!? Это Сынъ Божій существующій изначала и воплощающійся среди модей, пришедній для искупленія человъчества и спасающій его своєю искупительною смертію; это казненный на Голгоев, но также и воскрестій въ третій день; это Христосъ, котораго призывають и которому поклоняются, Христосъ всегда разділяющій съ Богомъ Отцомъ одно и то же поклоненіе и одну и ту же дюбовь—Христосъ, для котораго живуть и за котораго умирають.

Но насъ останавливаеть одно возражение: "повренность ихъ конечно внъ сомнънія, но и при искренности можно обмануться: энтузіазмъ—свойство наивныхъ душъ, и честность апостоловъ не ручается, что они видъли своего Учителя преобразившимся, воскресшимъ"...

Я согласенъ съ этимъ, и сейчасъ я вамъ отвъчу; но признайтесь по крайней мъръ, что если все сказанное нами основательно, то ръшительно надо отказаться отъ теоріи, по которой евангельскія повъствованія образовались только постепенно въ воображеніи христіанскаго народа. Если упомянутые нами факты не истинны, то и ничего уже нътъ истиннаго. Если же они истинны, то гипотеза, о которой я сейчасъ упомянулъ, навсегда уничтожена и искреннее свидътельство апостоловъ ведетъ насъ на твердую, непоколебимую почву исторіи. Таково первое мое заключеніе, и ни одинъ серьёзный умъ не можетъ, сомнъваться въ немъ. Затъмъ я приступаю къ сейчасъ высказанному мною возраженію.

Если люди, видъвшіе такъ близко Іисуса и разсказавшіе намъ Его жизнь такъ естественно и правдиво, были жертвами черезчуръ возбужденнаго воображенія до такой степени, что безпрестанно навязывають Ему дъйствія, которыхъ Онъ никогда не совершаль, и даже не узнають Его, и позволяють себъ самые сантастическіе вымыслы, то это можно объяснить только страннымъ и періодическимъ заблужденіемъ ихъ ума. Мы согласны, что исторія гредигіи полна разсказовъ о галлюцинаціяхъ; не ходя далеко, это часто видали въ нашу эпоху, и такъ какъ осмъливались въ наши дни сближать Салетту и Лурдъ съ Виолее-

момъ и Голговой, то нужно мимоходомъ снавать, что мы думаемъ о столь чудовищной параллели.

Галлюцинаты и говорять какъ галлюцинаты. Будуть ли то пастухи, дети, монахини или монахи, они всегда бывають боле или менъе наивнымъ эхомъ мечтаній, которыми ихъ убалокивали. Имъ кажется иногда, что они видять образъ, который столько разъ поражаль ихъ воображение, и приписывають ему слова, которыя часто посвщали ихъ память, точь въ точь, какъ адепты новаго спиритизма заставляють Паскаля, Боссюэта или Шекспира говорить языкомъ, котораго нелвпость ясно изобличаетъ свое происхожденіе. Это до такой степени справедливо, что отъ всъхъ этихъ легендъ, которыми полна исторія современнаго суевърія, не осталось ни одного слова, я говорю ни одного, достойнаго быть сохраненнымъ, ни одного изреченія, которое хоть отдаленнымъ образомъ напоминало бы возвышенную простоту нашихъ Евангелій. Несообразность есть харантеръ свойственный галлюцинаціи. Но если апостолы были галлюцинаты, то кавимъ чудомъ могли они начертать намъ образъ І. Христа тавимъ, какимъ сохранило намъ его Евангеліе. Ибо какое бы ни вивли мивніе о сверхъестественной сторонв Евангелія, но пункть, на которомъ всв сходятся, это-то, что никогда никакой образъ не осуществиять лучше идею нравственного совершенства, чамъ образъ Христа. Въ этой возвышенной картинъ сливаются въ одно гармоническое целое все черты, которыя въ другихъ сочиненіяхъ являются намъ разсвянными и раздробленными, добродътели, важущіяся противоположными, эдъсь соединяются; черты характера, которыя у другихъ людей взаимно исключаются и ограничиваются, здёсь встрёчаются для образованія совершеннаго цълаго. Святое спокойствіе и неутомимая дъятельность, величіе и смиреніе, царственная властность и повиновеніе, величавость и снисходительность, безусловная святость и отсутствіе всякаго ригоризма, поливищая духовность и наживишія человъческія симпатіи, страхъ зла и безконечное сострададаніе къ тімь, которые его совершають, воть что встрічается повсюду въ жизни Інсуса. И въ этой картинъ ни одной ложной черты, въ этой гармоніи ни одного диссонанса. Подумайте въ самомъ двив, какое двиствіе произвела бы на насъ одна дурная навлонность, одна слабость. одно несовершенство, даже менфе, - одна

вульгарная черта, приписанная Інсусу? Но не открыли еще ни одной, и никогда не откроють. И заметьте, что этоть характеръ Христа всегда одинъ и тотъ же, движется ли Онъ въ жизни, которую мы называемъ естественною, или совершаеть сверхъестественныя двиствія. По поводу-то своихъ чудесъ Онъ изрекаеть многія изъ достовърнъйшихъ своихъ рачей, которыя, мы чувствуемъ, не могли быть выдуманы, и развиваеть то достоинство безъ гордости, которое Ему только одному свойственно. И хотять насъ увърить, что этоть святой образъ нячертанъ слабыми умами, бъдными сумазбродами, которыхъ вкзальтированному воображенію въ несообразностяхъ лихорадки мерещились чудесныя черты! Вивсто того, чтобы согласиться, что они видъли Христа такимъ, какимъ изображаютъ, хотятъ заставить насъ допустить, что они выдумали Его и что изъ этой мрачной среды фанатизма, упорныхъ предразсудковъ, національныхъ ненавистей, формализма и лицемврія, въ которыхъ вращался тогда Израндь, вышель, по какой-то странной эволюціи, самый идеаль нравственнаго совершенства, то существо, о которомъ знаменитвишій невъръ нашего времени могъ сказать, что отнынъ совъсть человъческая не будеть уже различать между Богомъ и Имъ. Странное предположение, очень достойное эпохи, претендующей объяснить міръ случайной встрачей крутящихся въ пространствъ атомовъ и изъ движенія этой неодушевленной пыли вывести законъ, порядокъ, жизнь, разумъ, совъсть и нравственность. Нътъ! Именно, во имя-то моего разума, я върующій, возстаю противъ этой возмутительной гипотезы, въ тысячу разъ болће чудесной, чвиъ чудеса, которыя отвергають; во имя моего разума я утверждаю, что заблуждение нъскольвихъ галилеянъ не могло создать нравственной гармоніи, что безуміе не могло создать высочайшаго разума и галлюцинація не выдумала Інсуса Назарянина.

Тавимъ образомъ, братіе, жизнь Іисуса, Его харавтеръ, Его дъйствія, все Его служеніе, наконецъ сохранены для насъ. Інсусъ избралъ Себъ свидътелей, и ихъ свидътельство въ своихъ существенныхъ чертахъ, доступное самымъ простымъ, представляеть намъ ръшительную гарантію твердости нашей въры. Но достаточно ли этого свидътельства для церкви? Очевидно нътъ, и вы сейчасъ поймете почему.

Что касается до ихъ искренности, то въ ней трудно сомивваться, и я напрасно ищу, на что. могь бы сослаться здъсь упорный свептицизмъ. Простота ихъ тона представляетъ нъчто единственное въ своемъ родъ, предъ чъмъ падаетъ всякое предубъжденіе, а Евалгелія очевидно написаны на основанія ихъ свидътельства. Найдете ли вы на языкъ человъческомъ разсказы менъе разукрашенные, болъе чуждые всякой изысканности, всякой претензін на эффекть? При всей своей возвышенности это простодушиващая изъ внигъ. Если принято за правило, что свидвтель тамъ болве достоинъ доварія, чамъ менае онъ искусенъ, чъмъ менъе способенъ въ искусственной комбинаціи и въ составленію систематического плана, то вто можеть внушить болъе довърія, чъмъ тъ, которые были первыми біографами Інсуса Назарянина? Еслибы удалось подметить у нихъ хотя малейшую разсчитанную ловкость, то доверіе тотчась бы исчевло; но въ искренности есть какая-то непобъдимая сила, которая смущаеть критику и торжествуеть надъ самыми упорными предубъяденіями. Въ наше время въ интересъ защиты христіанства много явилось описаній жизни Христа, составленныхъ съ строго исторической точки эрвнія, въ которых в авторы съ большими усиліями старались устранить кажущіяся противорівнія Евангелій и показать достовърность всёхъ фактовъ и всёхъ рёчей Христа. Я удивляюсь атимъ трудамъ, изъ коихъ нъкоторые составляють превосходныя произведенія; но признаюсь, впечатлівніе, производимое такой апологіей, какъ бы ни была она искусна, остроумна, убъдительна, никогда не произведеть на менятого впечатленія, какое производить безусловное простодущие Евангелій; можно сказать, что они гораздо болве защищають своихъ адвонатовъ, чемъ адвоваты ихъ; ихъ неоконченность, неполнота, даже недостатки, гораздо болве трогають меня и убъждають въ истинв ихъ свидътельства. Къ тому первому столь уже могущественному свойству Евангелій присоединяется еще одинъ факть: это то, что можно назвать геройскою искренностію апостоловъ. Думали ли вы объртомъ когда-нибудь? Разсказывая жизнь своего Учителя, они разсказали въ то же время и свою собственную жизнь, написали свою собственную исповадь: чтобы опанить природу этой исповъди, также довольно простаго здраваго смысла. Нашъ въкъ можно назвать въкомъ личныхъ мемуаровъ и автобіогра-

фін. Никогда потребность разоказывать о самонь себь не была болъе распространена, чъмъ въ настоящее время. Лица ничтомныя, которыхъ имена именя эфемерную знаменитость бульвара, люди, которыхъ интересъ состоявъ въ томъ, чтобъ заставить вабыть о себв, писали свои біографіи. Вивсто того, чтобы побольше молчать, они описывали даже свои заблужденія и паденія. Однако, можно при этомъ сделать одно замечаніе. Человевь естественно сознается въ томъ, что онъ сделаль хорошаго, даже черезчуръ усердно совнается; иногда онъ непрочь сознаться и въ своихъ недостатвахъ; но между своими недостатвами онъ умветь двлать выборъ, и посмотрите, съ какимъ безсознательшымъ искусствомъ онъ разсказываеть предпочтительно увлеченів, если не оправдываемыя, то по крайней мёрё опоэтизировываемыя. Но есть дви вещи, которых в никогда никому не разоказывають: это смашные промаки разсудка и позорныя стороны своей жизни. Но думали ли вы когда-нибудь объ этомъ? Это ниенно тв черты, которыхъ впостолы не старались забывать, говоря о самихъ себъ. Они сознаются, что въ теченіе трехъ лёть, находясь въ шнолё своего учителя, они никогда не понимали его мысли и самымъ грубымъ и плотекимъ образомъ ее перетолковали; они отвъчали самымъ тупымъ непониманіемъ на самыя возвышенныя Его изліянія; они до конца делеяли самыя корыстныя мечты совершенно эгонотического и мелкаго своего честолюбія. Они сознаются, что наканунъ смерти І. Христа они спорили за первое мъсто въ Его царствъ; они сознакотся, что имъли узкія понятія, завидовали другь другу и были полны предразсудновъ и фанатизма. Въ самыхъ трогательныхъ евангельскихъ разсказахъ, гдъ дъло идетъ о благословеніи малыхъ дътей, объ исцвленіи дочери хананеянии, о Маріи, омывающей ноги ихъ Учителя или объ агоніи Інсуса въ Геосиманекомъ саду, они приписывають себв родь, которая становится ниогда ненавистною: они безжалостны къ воплю отчаянной матери; они высчитывають цёну вылитего на ноги Іисуса мура; они спять въ саду, гдв ихъ Учитель проливаеть вровавый потв. Въ такихъ-то чертахъ они представляютъ себя съ несравненною наивностію; и никакой оговорки въ свою пользу, ин смягченія, ни попытки къ апологіи. Чувствуєщь, что такъ именно и происходили факты. Мало того: они совнаются въ такомъ нрав-

ственномъ паденія, въ какомъ ни одинъ человъкъ никогда не сознавался. Массильонъ говориль, что въ его долгое пастырское служение никогда никто не исповедовался предъ никъ въскупости. Братіе, натъ надобности быть епископомъ, чтобы знать, что никогда никто не исповедовался въ трусости. Если есть здёсь накой-нибудь старый солдать, то онъ вполнё со мноюсогласится. Апостолы же искренно сознаются, что они дрожали въ последнія минуты, дрожали вакъ дети и трусы; они сознаются, что когда вхъ Учитель, неперестававшій ихъ любить и благословлять съ истино божественною нажностію, быль преданъ однимъ изъ нихъ и приведенъ предъ своихъ судей, они... они разбъжались, они всв оставили Его, и тоть изъ нихъ, который влядся остаться Ему върнымъ, три раза отрекся оть Него предъ обвинениемъ служанки. Не безпоконсь о скандалъ, который произведеть такая исторія, они разскавывають ее подробно, не опуская ни одного слова, и возвёщая въ мірё крестъ І. Христа и направляя на него взоры техъ, кого онъ долженъ спасти; они осмедиваются сказать, что въ тоть чась, погда этотъ крестъ былъ поставленъ, они трусливо покинули Его. предоставляя слабымъ женщинамъ честь присутствовать при агонін ихъ Учители, а разбойнику—первому провозгласить въчное царство Распятаго, также какъ три дня поздаве - прежней бъсноватой предоставили честь первой провозгласить торжестве воскресшаго Христа.

Таково было во всёхъ этихъ обстоятельствахъ ихъ свидётельство, и я имёю право свазать, что если одно такое признаніе достойно истиннаго героя, то тѣ, которые сдёлали такія, достойны довёрія.

Итакъ прочь отъ насъ романическое богословіе, представляющее Божество Христа невѣжественнымъ вѣрованіемъ первыхъ вѣрующихъ, которое будто бы одинъ второй вѣкъ медленно выработалъ. У насъ есть св. Павелъ, апостолъ и свидѣтель Христа, для того чтобы засвидѣтельствовать, что культъ и поклоненіе церкви съ перваго дня обращались къ прославленному Сыну-Божію.

Слушатели-христіане! Будьте въ свою очередь свидътелями І. Христа. Говорите о Немъ все, что знаете; если ваши слабые взоры еще не усматривають всего блеска Его Божества, гово-

рите по крайней мірв, почему вы сділались Его ученивами и съ какою царственною силою Онъ влечеть къ себів ваше сердце и ващъ умъ; повіздайте сегодня славу Сына человіческаго, чтобы завтра вы могли повіздать славу Сына Божія; сами апостолы проходили чрезъ вту прогрессивную школу. Говорите, что между сынами человіческими никто никогда не говориль такъ, какъ Онъ; говорите, что Онъ открыль вамъ нравственный идеаль, который обязана принять ваша совість; говорите, что открывая вамъ, чіто вы есть; говорите, что Онъ извлекъ изъ вашего смятеннаго сердца голосъ расканнія и что на Его гласъ вы отвічали: "воставъ, иду къ Отцу моєму".

Скажите, что если вы вёрите въ вёчную жизнь, то это потому, что Онъ принесъ ее вамъ; скажите, что чистейшія ваши улешенія вы нашли у Его ногь; скажите наконець съ Симономъ Петромъ: "Господи, къ кому идти намъ, кромё Тебя"? Это, конечно, еще не свидетельство, на которомъ основана церковь; но если оно искреннее, если оно выходить изъ убъщеннаго сердца, то сколько можеть оно сделать добра, какое можеть имёть благотворное вліяніе!

И вы, пастыри церкви, вы, которымъ Богъ даровалъ благодать въровать во все, что есть Христосъ, вы, которые можете повторять пъснь, воспътую ангелами надъ Его колыбелью, и ту, которую искупленные, видънные св. Іоанномъ на небъ, возносили къ Его престолу, вы, которые славите Сына, воплотившагося отъ Дъвы Маріи, которые видите въ безуміи креста силу Божію для вашего спасенія и для спасенія міра, вы, которые, при видъ опустъвшаго гроба Его, повторяете съ глубокою върою слово, изреченное церковію: "Господъ воскресъ!" — съ твердостію провозглашайте истину, составляющую вашу радость. Никакіе человъческіе разсчеты, никакое трусливое благоразуміе никогда да не ослабляеть вашего голоса. Ученики апостоловъ, дълайте апостольское дъло. Будьте свидътелями Христа!

И если вы не изъ числа твхъ, кого Богь призываеть къ блестящей роли, если ваша жизнь должна быть темною и безвъстною, исполняйте по крайней мъръ въ вашей смиренной области дъло, назначенное вамъ вашею върою. Пусть ваши дъла возвъщають добродътели І. Христа и провозглащають Его славу. Между тъми



апостодами, о которыхъ я воспомянувъ сегодня, много ли такихъ, которыхъ жизнь была бы намъ известна? Два или три, не болве,-Петръ, Павелъ и Іоаняъ, которыхъ столь глубоко индивидуальный карантеръ выдвляется на фонъ исторіи какъ бы для того, чтобы свидетельствовать, подобно несомненной печати. реальность фактовъ, которыхъ они были свидетелями. Что касается до прочихъ, то мы знаемъ ихъ имена, но не знаемъ ихъ жизни, или по крайней мэръ знаемъ изъ ихъ жизни толькопервую часть, которую 'я сейчась напоменть, т.-е. ихъ заблужденія, ихъ глубовія паденія, ихъ изміны. Что васается до ихъ героических трудовъ, то мы ничего объ нихъ не знаемъ, если не считать нескольких неясных воспоминаній, сохраненныхъ намъ преданіемъ первыхъ въковъ. Сами они ничего не говорять объ этомъ, ибо никогда не искали своей славы... Какъ тв камни, ушедшіе въ глубь почвы, которые служать основаніемънашихъ гигантскихъ соборовъ, устремляющихъ свои шпицы въ небу,--они исчезли съ поля псторів; но церковь на нихъ основанная, пережила въка и будеть существовать, когда пройдетъвсе окружающее насъ. О, высокіе незнаконцы! Сделайте изъ насъ вашихъ учениковъ, и когда не станеть и насъ самихъ, незнаемыхъ или непризнанныхъ людьми, то по крайней мъръ церковь, совидаемая вашимъ темнымъ, но върнымъ свидетельствомъ, да растеть во спасеніе душъ и во славу Божію. Аминь.

#### извъстія и замътки.

#### КЪ 900-ЛЪТІЮ КРЕЩЕНІЯ РУСИ.

Изъ многихъ подробностей, относящихся въ торжественному празднованію 900-льтія крещенія Руси, которыя были въ свое время сообщены въ равныхъ изданіяхъ періодической печати, воспроизводимъ ръчи сказанныя на Кіевскомъ праздникъ за траневою г. оберъ-прокуроромъ Св. Синода, въ которыхъ съ утъщеніемъ можно видёть испреннія выраженія чувствъ русскаго народа и Въпценоснаго Главы его.

К. П. Побъдоносцевъ сказалъ свою первую ръчь слъдующаго содержанія:

"Мы празднуемъ въ благодарномъ трепетв передъ Богомъ 900-лътіе величайшаго событія въ нашей исторіи. Въ эти 900 лъть совершилось надъ нами чудо судебъ Божіихъ: изъ грубаго разобяннаго языка славянскаго возникло великое государство. выросло народное сознаніе, собралась земля русская черезъ Кіевъ въ Москву. Разрушались вокругъ царства славянскихъ племенъ подъ игомъ иновърныхъ. Русскому народу Богъ далъ удержаться, вырости, вынести тяжелое иго степныхъ варваровъ, сбросить его съ себя, пережить и преодольть бъдственное безначаліе, отразить римско польскую напасть, вернуть свои отхваченныя врагами окраины, добраться до моря, укръпиться въ силъ и славъ русскаго оружія, утвердиться незыблемо въ въръ, заповъданной предками.

Не нашею силой все это совершилось, а силою Божіей въ судьбахъ нашего народа. И явилась сила Божія въ церкви православной, въ которую вошелъ языкъ нашъ 900 летъ тому назадъ водительствомъ святаго благовернаго великаго князя Владиміра. Благословенъ и блаженъ этотъ день, положившій твердое основаніе судьбамъ нашимъ! Что бы съ нами сталось безъ этой церкви—страшно и подумать! Она одна помогла намъ остаться русскими людьми, собрать свои разсвянныя силы, одушевила и вождей и народъ, дала ему терпеніе пережить страшныя невзгоды отъ голода и мора, и отъ своихъ лихихъ людей и отъ чужихъ — и одолеть враговъ своихъ; посылала сыновъ земли нашей умирать за свою землю, научила разсыпанное стадо собираться около пастыря.

Съ Востова, откуда возсінть світь Христовъ всему міру, приняли мы віру свою, приняли церковные уставы, приняли несказанную, несравненную красоту богослуженія и въ мего вложили свою русскую душу—глубокимъ и могучимъ словомъ своего языка и чуднымъ звукомъ родной своей пісни. И еще — не

русская-ли душа — одна — изукрасила и возлюбила у себя тотъ чудный звукъ русскаго колокола, который такъ таинственно будить ее и зоветь въ церковь и — отъ земли — домой, на небо! Отъ древняго древа, насажденнаго на Востокъ апостолами и святителями вседенской церкви, приняли мы могучее зерно, и вотъ, изъ него выросло на земли нашей то же единое съ нимъ съннолиственное древо и укрыло всю землю подъ своею сънью и привлекаетъ подъ сънь свою единоплеменные языки и своихъ намъ инородцевъ, коимъ радостно даемъ мы и Евангеліе, и службу церковную на родномъ ихъ наръчіи.

Отцы и братіе! Что милве и любезнве, что дороже церкви всёмъ намъ— и великимъ, и малымъ, какая красота милве и сочувственнве церковной красоты для русскаго сердца! Церковь!— мать родная и милая русскому человвку— всё мы дёти ей, и если кто блуждаеть отъ нея далече,— тъ, Богъ дастъ, вернутся еще въ родительскій домъ, къ матери. Храмъ нашъ—это домъ русскому человвку, домъ самый ближній; гдъ всё равны отъ мала до велика, всё имъють и находять свое мъсто, всъ почерпають одинаково радость и утвшеніе. Туть наша сила, туть тайная сокровищница судебъ нашихъ, тутъ хранилище драгоценнейщихъ нашихъ преданій и родникъ силь нашихъ, которымъ суждено еще явиться въ будущемъ, если въ будущемъ оправдаемъ мы дёлами правды и любви всю истину нашей въры.

Да поможеть намъ Богъ! Для того мы и собрадись сюда, чтобы воспомянуть Его великую милость къ русскому народу и отъ полноты сердца, горящаго любовью къ родинв, благодарить Его и молить, да оправдается въ двлахъ нашихъ и судьбахъ нашихъ наша въра, да возрастаеть и процвътаетъ наша великая церковь, – церковь единая съ народомъ и народъ единый съ церковью"!

Вторая ръчь:

"Сегодня празднуемъ мы память благовърнаго, равноапостольнаго веливаго внязя Владиміра, того, вто привель себя и весь народь свой во врещенію въ водахъ дивпровскихъ, которыя послужили вупелью нашего спасенія. Едва ли гдв когда столь мирнымъ и безвровнымъ путемъ вождь народный приводиль людей своихъ въ въру Христову, и не лишено значенія, что у насъ сельскіе жители издавна носять названіе христіанъ, тогда какъ на западъ называются они досель по преданію именемъ язычниковъ.

Такъ върилъ, такъ былъ издревле послущенъ русскій народъ своему князю, потомъ своему государю. Единодержавіе, возростее у насъ вмъстъ съ церковію и въ неразрывномъ единеніи съ нею, вмъстъ съ церковію, укръпило, собрало и спасло государственную пълость русской земли и создало государство Россійское. Благословимъ Бога, избавившаго насъ отъ бъдствій и



раздеровъ народоправленія, которое изстари губило и донынъ продолжаеть губить тв славянскія государства, гдв оно къ несчастію ихъ и нашему, успало утвердиться. Подъ знаменемъ единодержавія и самодержавія мы выросли, подъ нямъ мы стоимъ, подъ нямъ составляемъ единое твло и охраняемъ въ немъ единую волю, и въ немъ видимъ на грядущія времена залогь правды, порядка и блага земли нашей.

И вотъ нервая заздравная наша чаша; да здравствуетъ благочестивъйшій Государь нашь—всъмъ намъ отецъ, Старшій Сынъ и Верховный на землъ Защитникъ церкви православной, Императоръ Александръ Александровичъ съ Государыней Императрицей, съ Государемъ Наслъдникомъ Цесаревичемъ, съ нынъшнимъ имянинникомъ Великимъ Княземъ Владиміромъ Александровичемъ и со всъмъ Августъйшимъ Домомъ "!

Ръчи г. оберъ-прокурора продолжались съ небольшими перерывами, съ отвътомъ хора на каждую изъ нимъ "многая лъта".

Воть эти рачи въ посладовательном в порядка.

"За здравіе Святвишаго Правительствующаго Синода и всвять нынъ присутствующихъ архипастырей православной церкви".

Посяв этого тоста г. оберъ-прокуроръ предложилъ сявдую-

щій за воеленовихъ восточныхъ патріарховъ:

"Слава и честь и благосостояніе православной вселенской канедрів, втораго Рима—града Константинополя, отъ ней же приняла Святая Русь наша світь евангельскаго ученія! Слава и честь и преуспізніе святьйшимъ патріархамъ: константинопольскому, іерусалимскому, александрійскому и антіохійскому и предстоятелямъ всіхъ автокефальныхъ церквей православныхъ! И, вопреки всімъ врагамъ видимымъ и невидимымъ, да не ослабнеть и да не разрушится во віжи единеніе наше въ вірт православной и въ любви христіанской".

Лалве новая рвчь - тость.

"Въ нынъшній день почтимъ благодарною памятію великое служеніе русскаго духовенства. Изъ его среды вышель цілый сонмъ не только іерарховъ и священнослужителей, но и людей науки и мужей государственныхъ русскаго духа. Духовенство наше отъ іерарха до причетника изъ народа вышло, вмість съ народомъ жило, страдало и радовалось и не стремилось отділяться отъ народа и возвышаться надъ нимъ; оттого и сохранилась нераздільная связь его съ народомъ. Такъ всегда и да будетъ. Кто знаетъ тяжкія условія быта, въ коихъ живетъ и дійствуєть наше духовенство, особливо сельское, у того слово суда, готовое для недостойныхъ, умолкиетъ предъ величіемъ подвига, совершаемаго многими, безвістно труждающимися посреди пустынь, лісовъ и болоть необъятной Россіи, въ великой нуждів, въ колодів, въ нищетъ и неріздко въ обидь. Легіоны



этикъ гружениковъ стоятъ уже передъ Богомъ молитвенниками за насъ,— и на ихъ костяхъ стоитъ наша первовь. Но и иынъ сколько живущихъ, подобно имъ, безвъстно трудятся надъ ел совиданіемъ! Слава и честь духовенству нашему, и да умножитъ ему благодать Божія и кръпкую силу въры, и чувство любви в жалости для учительства словомъ и двломъ!"

Еще:

"Руссвіе людя всв, въ годину испытаній и брани, дружно стояли грудью за родную землю и не щадили врови своей. Но вто стояь терпълво, стояь просто и душевно являеть любовьсвою въ родной земль, умирая "за въру, Царя и Отечество", — вто, кавъ не руссвій солдать, оть самаго высшаго до нижняго чина! Кто его благочестивъе и преданнъе въръ православной и своей первви! Кто стояь покоренъ вельню свыше, — стояь благодушенъ и вротовъ, посреди ужасовъ войны, съ побъжденнымъ непріятелемъ! Богъ да благословить насъ міромъ и правдою посреди міра. Но и въ миръ, и въ войнъ да здравствуеть христолюбивое россійское воинстно и да будеть ему честь и слава во въки! "

Далве:

"На горахъ сихъ возсіяла русской землю благодать Божія! На горахъ сихъ первые ісрархи россійской церкви полагали начало всему строю церковной жизни русскаго народа и основали школу церковную — начало и душу русскаго просвъщенія. На горахъ сихъ основалась высшая его школа, гдю ковалось духовное оружіе противъ римскаго духовнаго ига и противъ козней ісзуитскаго любомудрія и властолюбія. Слава и честь кафедрю кісвской митрополіи, прославленной столь великими стоявшими на ней святителями! Въ теривніи надвемся мы и въруемъ, что придеть часъ, когда всю, отгоргнутые оть нея насилісмъ, козсоединены будуть любовію. Здравіе и долгольтіє досточтимому митрополиту кісвскому и галицкому, высокопрессвященнъйшему Платону"!

#### NAMATH M. H. KATKOBA.

20 іюля исполнился годъ со времени кончины великаго патріота и публициста русскаго Михаила Никифоровича Каткова. Этотъ день Моск. Въдомости почтили слёдующими строками.

"Неужели уже прошель годь съ твхъ поръ канъ мы его лишились» канъ отъ насъ нъ ввчной жизни отошель Михаилъ-Никифоровичъ? Неужели уже цълый годъ русскіе люди не слышали его могучаго слова, наставлявшаго ихъ въ государственной мудрости, ободрявшаго ихъ въ тревожные дни всеобщаго смущенія и ликовавшаго съ ними въ великіе дни народнаго восторга?



"Скорбное чувство вывванное этою тяжкою, незамвнимою утратой такъ еще живо, память о дорогомъ усопшемъ такъ еще свъжа, что невольно камется будто горестное событе стряслось надъ нами лишь вчера, будто мы лишь вчера стояли съ плачемъ у разверзшейся могилы похитившей у насъ наставвика, отца и друга.

"У кого изъ насъ еще теперь не сжимается сердце при одномъ воспоминании о твхъ мучительныхъ иольскихъ дняхъ въ которые, годъ тому назадъ, вся Россія съ лихорадочною тревогой следила за ходомъ ужасной болезни, столь внезапно разразившейся надъ человъкомъ олицетворявшимъ въ себъ высшую идею благородивишаго, самоотверженивишаго служенія Царю и Отечеству? Этоть, не знавшій себь равнаго, титань русской . мысли и русского слова лежаль на смертномъ одръ испытывая несказанныя мученія, утративъ возможность передать письмомъ или ръчью великія думы свои, которыя попрежнему роились въ его умв. сохранившемъ всю свою самобытную сввжесть, проницательность и ясность. Съ какою радостью встрвчались мальйшіе признаки мнимаго его выздоровленія, котораго такъ страстно желали всв истинно русскіе люди; какую безутвшную сворбь вызывали всв симптомы предвишавшие неизбижный роковой конець; и какъ бользненно отозвалась горестная въсть объ этомъ концъ во всъхъ слояхъ русскаго народа! Вто непомнить твхъ безчисленныхъ, испреннихъ и трогательныхъ выраженій собользнованія которые тотчась же раздались во всей Россіи и въ которымъ такъ единодушно присоединилась и вся Франція, движимам сочувствіемъ и уваженіемъ къ великому рус-CKOMY HATDICTY?

"Но въ памяти воскресають и другіе, свётлые дни, когда покойный Михаиль Никифоровичь, не задолго еще до последней своей болезни, стояль на вершине своей славы, когда въ его пламеннымъ статьямъ прислушивалась вся Европа, когда онъсвоею прозорливостью раскрываль истинную суть самыхъ сложныхъ политическихъ вопросовъ и съ неуклонною прямотой укавываль на самый простой, практическій, требуемый національными интересами способъ ихъ разрешенія, всегда находившійся въ полномъ соответствіи съ достоинствомъ и честью Россіи.

"Скольно подобныхъ вопросовъ вознивало и въ этотъ, первый после его кончины годъ, сколько представлялось случаевъ когда авторитетное слово Михаила Никифоровича могло сослужитъ свою службу истинному благу нашего отечества! Какъ дорогъ былъ бы его советъ когда дело шло о боле прочномъ обезпепечени разнообразныхъ интересовъ русскаго государства; какъ неопровержимо звучало бы его могучее слово изобличая все



темныя, коварныя козии вившимую и внутренних враговъ России, и какими наконецъ ведичавыми, многозначительными глагодами запечатлёдъ бы онъ въ сердцахъ и умахъ всёхъ русскихъ модей истинный смыслъ того ведикаго тормества православія, которое только что съ такимъ восторженнымъ единодушіемъ отпраздновала вся Россія, и о которомъ онъ не разъ уже помышлядъ въ последніе годы своей жизни, готовясь принять въ немъ то высокоодушевленное участіе которое несомивино придало бы этому торжеству еще более возвышенный, идеальный и назидательный характеръ...

"Но вст радостныя и горестныя событія этого года проходили—
и голосъ Каткова но раздавался въ поученіе, ободреніе и вразумленіе русскихъ людей. Приходилось производить оптнку этихъ
событій собственными силами, руководствуясь тти ясными,
незыблемыми правилами государственнаго умозртнія и патріотизма, надъ опредъленіемъ и разъясненіемъ которыхъ четверть
стольтія неустанно трудился покойный издатель Московскихъ
Въдомостей, оставивъ ихъ драгоцтнымъ наслітдіемъ своимъ
потомкамъ въ видъ точно формулованной великой идеи самобытнаго развитія государства всероссійскаго.

"Имя Каткова извъстно было всему свъту; но личное знакомство съ Михаиломъ Никифоровичемъ было удъломъ сравнительно небольшаго числа лицъ, на которыхъ утрата такого человъка отозвалась еще тяжеле чъмъ на тъхъ кто зналъ о Михаилъ Никифоровичъ лишь по наслышкъ или по его публицистической дъятельности. Эти лица, къ которымъ между прочимъ, принадлежитъ весь многочисленный составъ какъ редакци Московскихъ Вподомостей и бывшаго Русскаю Впетника, такъ и основаннаго Михаиломъ Никифоровичемъ Лицея Цесаревича Никифоровичемъ Лицея Цесаревича Никифоровичемъ пистинно просвъщеннаго высоко гуманнаго, нъжно заботливаго и истинно просвъщеннаго начальника и наставника который всъмъ подавалъ примъръ своимъ неутомимымъ трудолюбіемъ и полною сердечною, безкорыстною преданностью долгу совъсти и чести.

"Въчная ему память!

20-го іюля, въ день годичнаго поминовенія кончины Михаила. Никифоровича Каткова, въ Алексъевскомъ монастыръ при которомъ онъ погребенъ, и въ храмъ Преподобнаго Сергія на Большой Дмитровкъ, въ приходъ воей почившій прожилъ почти двадцать пять лътъ, совершены были заупокойныя литургіи и паннихиды при большомъ стеченіи молящихся.

Литургія въ Алексвевскомъ монастыръ совершена была соборнъ. Къ началу ея въ храмъ обители собрались: семейство покойнаго, правленіе Лицея Цесаревича Николая въ полномъ



составъ, находящеся въ Москвъ наставники и воспитанники Лицея и многе изъ бывшихъ лиценстовъ. Прітхавшій въ этотъ день въ Москву помощникъ попечителя Петербургскаго учебнато округа Л. И. Лаврентьевъ, ректоръ Императорскаго московскаго университета Г. А. Ивановъ и итноторые профессора университета, окружный инспекторъ Я. И. Вейнбергъ и много почитателей покойниго.

Въ церкви Преподобнаго Сергія, на Дмитровев, присутствоваль весь составъ редакціи *Московскихъ Видомостей* и служащів Университетской типографіи. Всв они присоединились затвив къчислу молившихся въ Алексвевскомъ монастыръ.

Могила Михаила Никифоровича, красиво убранная живыми цвътами, украсилась ко времени паннихиды вънками тоже изъ живыхъ цвътовъ. Роскошный большой вънокъ изъ розъ возложенъ быль отъ московскаго генералъ-губернатора князя В. А. Долгорукова. Были вънки отъ бывшаго попечителя Московскаго учебнаго округа князя Н. П. Мещерскаго, отъ Н. А. Шереметевой и нъсколько другихъ, изъ числа коихъ обращали на себя вниманіе большой вънокъ исключительно изъ Анютиныхъ главокъ и другой изъ кедровыхъ вътвей съ надписью изъ бълыхъ иммортелей: "Незабвенному".

Вивсто причастнаго стиха на литургіи законоучитель и священникъ церкви Лицея Цесаревича Николая сказаль следующее слово:

"Съ разныхъ, для нъвоторыхъ очень отдаленныхъ отсюда, вонцовъ собрались мы сегодня въ празднественный день Св. славнаго пророка Божін Иліи въ этотъ именно храмъ, потому что здъсь подъ его благодатною сънію покоится тъло незабвеннаго и дорогаго намъ отца и учителя, друга и брата нашего раба Божія болярина Михаила.

Годъ тому назадъ въ этотъ именно день преставился онъ отъ среды нашей въ тотъ дальній, загробный міръ, откуда назадъ не приходять. Прошелъ годъ со дня кончины почившаго, а сердие, кажется, пуще прежняго бользненно сжимается отъ грусти при мысли о постигшемъ насъ горъ, о понесенной нами уграть. Гдъ же искать себъ утъшенія въ этомъ горъ? Кто или что замънить намъ нашу уграту? Такъ невольно вопрошаеть смущенное сердце.

Съ этими недоумънными вопросами шелъ я вчера въ храмъ Божій на всенощное бдъніе и въ чтеніяхъ изъ Писанія о чествуемомъ нами пророкъ Божіемъ мит послышался вакъ будто отвъть на тъ горькіе вопросы которые я и дерзаю предложить вашимъ больющимъ сердцамъ. Дерзаю, ибо върую что все въ

Божіемъ мірѣ строится Богомъ въ разумѣ, которому нѣтъ предъла. Неужели, такъ думается мнѣ, по простой, ничего незначащей случайности совершилось это совпаденіе для церковнаго правднованія памяти славнаго пророна Божія Йліш со днемъ кончины и годичнаго теперь поминовенія оплавиваемаго нами болярина Миханла? Нѣтъ ли въ этомъ совпаденія указанія свыше для исканія утѣшенія въ постигшемъ насъ горѣ и понесевной нами утрать?

Въ самомъ двле: помните вы жизнь и подвиги Св. славнаго пророва Божія Илін? Онъ быль поставлень Богомь на стражв народа Израндьского чтобъ указывать ему истинный путь жизни въ неизмвиномъ храненіи ввры и зав'втовъ отеческихъ и въ уклоненіи отъ пагубныхъ союзовъ съ язычниками. Съ неустанною ревностію и ничвиъ непоколебимою строгостію исполняль Св. Илія Божіе повельніе, безбоязненно обличая народь въ его уклоненіи на путь служенія Ваалу и простирая свое грозное слово до самаго престода царскаго. "Отче, отче, колесница Израндева и кони его", такъ въ боговдохновенномъ восхищения говориль о немъ ближайшій ученикь и наперсникь - Св. пророкъ Елисей (4 Ц. 2, 12), выражая этими словами ту мысль что Илія быль для Израиля на его живненномъ пути то же что кодесница и кони въ бою, что онъ быль руководителемъ жизни народной, спасавшимъ его отъ паденій. "Й воста Илія пророкъ, яко огнь, и слово его, яко свеща, горяще", такъ определяетъ характеръ пророческихъ подвиговъ Иліи другой ветховавътный мудрецъ, Іисусъ сынъ Сираховъ (Сир. 48, 1).

Мы не дерзаемъ проводить паралдель между этими подвигами Св. пророка Иліи, съ одной стороны, и двятельностью почившаго раба Божія Михаила, съ другой. Но не будеть, думаемъ, грвховнымъ преувеличениемъ если мы скажемъ что въ двяніяхъ почившаго стража нашей русской народной жизни неустанно и неуклонно совершавшихся имъ до самаго одра смертнаго отражался свътъ подвиговъ пророка Божія. "Не ими ли, не этими ли божественными въщаніими пророковъ вдохновлялся почившій въ рвчахъ своихъ", говорили мы надъ гробомъ его. Не этими ли боговдохновенными подвигами пророка Иліи, опредвленные опросимъ мы теперь, вдохновлялся въ своихъ огненныхъ ръчахъ почившій, въруемъ, Богомъ поставленный стражъ нашей русской жизни, въ рвчахъ направленныхъ на защиту православныхъ завътовъ нашихъ предвовъ и на посрамление гнилыхъ рвчей тыхъ самозванныхъ радвтелей народныхъ которые, сами хромая на оба колена, хотели бы и народъ сдвинуть съ его вековечныхъ устоевъ? Не отъ того ли и речи его были вакъ огонь, а разумное слово его, какъ свъща, освъщало нашу жизнь...



Если же такъ, если въ жизненныхъ подвигалъ почившаго мы омвемъ видъть котя бы нъвое сознательно върующимъ серднемъ его воспринятое отражение богодохиовенныхъ подвиговъ славнаго пророва Илія, то почему же мы не смъемъ взглянуть, и ма скончание жизни пророка Божія чтобы въ немъ найти утъшеніе въ постигшемъ насъ горъ и въ понесенной нами утратъ?

Вы знаете конецъ земной жизни Св. пророка Иліи, знаете что онъ живымъ взять быль на небо на огненной колесницъ и огженныхъ коняхъ. Но помните ли вы обстоятельства сопровожнавшія это чудное событіе? Воть что разсказывается о нихъ въ въ той же четвертой книга Царствъ въ которой говорится о вознесеніи Иліи: Проровъ предувадомленъ быль о славномъ концъ своей жизни; предувъдомлены были и ученики Иліины сыны пророческіе изъ Весили и Ісрихона. Пораженные этою въстію, ученики пророческіе сказали наперснику Иліину Елисею: знаешь ин что сегодня Господь вознесеть господина твоедо надъ главою твоею? "Знаю, молчите, двукратно отвъчалъ имъ Елисей. Пришель назначенный срокъ; Илія взять быль на небо, а ученяки пророческіе, не видавшіе этого чуднаго виданія, несмотря на запрещеніе Елисея, стали искать твла Илінна по горамъ и долинамъ. Три дня искали они его и, ненашедши, возвратились къ Елисею, который сказаль имъ: не говориль ли я вамъ не ходите. Онъ сказаль имъ такъ потому что онъ собственными очами видълъ взятіе Иліи на небо, собственными руками получиль милоть его какъ знакъ того что духъ Иліинъ сугубо цочиль на немъ. Что духъ Иліинъ быль на Елисев, объ этомъ можно судить по славнымъ деяніямъ его жизни; объ этомъ и прямо свидътельствуеть Інсусь сынъ Сираховъ, говоря: "И исполнися Едисей духа его и во дни своя поколебася отъ князей и не преможе его никто же" (Сир. 48, 13). За что же на Едисев сугубо даже почиль духъ Иліинъ-духъ непоколебимой ревности о правде Божіей, о веленіяхъ Божіихъ, о заветахъ отеческихъ, а на другихъ сынахъ пророческихъ не почилъ? За то, очевидно, что вмъсто пустыхъ разглагольствій въ которыя пустились сыны пророческіе и которые привели ихъ сначала къ невърію, а потомъ и къ странному исканію тела Иліина; Елисей модчаль при божественной въсти о взятіи Иліи на небо и молча, не отступая ни на мгновеніе ни на шагъ отъ учителя своего следоваль за нимъ всюду. Въ верующемъ безмолвін сопровождая своего учителя, онъ твиъ ближе и глубже всматривался въ него, въ черты его духовно-нравственнаго образа, тъмъ кръпче стремился къ нему, сроднялся съ нимъ и такимъ образомъ дълался способнымъ въ усвоению его. За это-то и удостоился онъ получить въ полное и неотъемлемое обладаніе, какъ даръ божественный, духъ Иліинъ.

Какое же утвшеніе и поученіе слідуеть извлечь намъ изъэтого сказанія въ связи съ предыдущею річью о славныхъподвигахъ пророва Иліи и діятельности почившаго болярина. Миханла? Не будемъ, братіе, подобно Веенльскимъ сынамъ пророческимъ, только разглагольствовать. Поревнуемъ дивному Елисею въ молчаливомъ вниманіи къ діламъ и словамъ почившаго учителя нашего, будемъ крівпче и крівпче проникать мыслію и сердцемъ своимъ завітамъ почившаго—неуклонно и неизмінно стоять за Віру Православную и Цара Самодержавнаго, за землю родную. Въ этомъ молчаливомъ шествованіи по стопамъ почившаго и наше утвшеніе и наше поученіе; въ немъ залогь того, что духъ его не угаснеть въ насъ и самъ онъ живъ будеть во въки. Аминь".

#### ОГЛАВЛЕНІЕ ВТОРАГО ТОМА

# ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

за 1888 годъ.

#### май-гюнь.

| I.—На память о высокопреосвященномъ митро-<br>политъ московскомъ Макаріъ. Архимандрита                                                                                      | Cmp.             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Tputopis                                                                                                                                                                    | 339              |
| П.—Въра. **                                                                                                                                                                 | 40 64            |
| III. — Историческое разсмотръніе дъятельности православнаго русскаго духовенства въ отношенія къ расколу отъ его возникновенія до чрежденія Св. Синода. (Окончаніе). М. Чи- |                  |
| стянова                                                                                                                                                                     | 65—210           |
| IV.—Гражданскій бракъ съ христіанской точки эръ-                                                                                                                            |                  |
| нія. Н. А. Заозерскаго                                                                                                                                                      | 111-283          |
| V.—О самовоспитаній женщины. Свящ. В. Бъ-                                                                                                                                   | 28 <b>4—29</b> 5 |
| VI.—Слово въ день священнаго короневанія п муропомазанія Благочестивъйшаго Государя Императора Александра Александровича и Благочестивъйшія Государыни Императрицы Маг      |                  |
| рін Өводоровны. Свящ. І. Петропавловскаго.                                                                                                                                  | 2 <b>96302</b>   |
| VII.—Матеріалы для біографін основателя Алтайской миссіи архимандрита Макарія. Д.Д.Фил-нова.                                                                                |                  |
| VIII.—Слово надъ гробомъ Іакова Өеодоровича Го-                                                                                                                             |                  |
| IOBBURACO. $\Pi$ nom. I. Komosuya                                                                                                                                           | 378-384          |

|                                                                                                                                                                                                                  | Cmp.      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ІХ.— Ръчь высовопреосвященнъйшаго Іоаннивія,<br>митрополита московскаго, сказанная при вру-                                                                                                                      |           |
| ченій посоха преосвященному Амфилохію,<br>епископу Угличскому, викарію Ярославскому.                                                                                                                             | 385—386   |
| X.—Ръчь высокопреосвященнаго павла, архіспис-<br>копа Казанскаго и Свінжскаго, при арученіи<br>посоха преосвященному Сергію, епископу                                                                            |           |
| Чебоксарскому                                                                                                                                                                                                    | 387—392   |
| XI.—Извъстія и замътки: Іаковъ Оедоровичъ Головацкій †. — Егоръ Васильевичъ Аментеатровъ †. — Объявленія о книгахъ: 1) "Мои воспомпнанія объ Иннокентін архісп. Херсонскомъ". И. У. Палимпсестова и 2) И. Н. Ва- |           |
| тюшкова "Волынь"                                                                                                                                                                                                 | 393-400   |
| I Ю Ль.                                                                                                                                                                                                          |           |
| <ul> <li>I.—Характеръ и значеніе толкованій на канони-<br/>ческій кодексъ греческой церкви — Аристина</li> </ul>                                                                                                 |           |
| Зонары и Бальсамона. В. Демидова                                                                                                                                                                                 | 401-442   |
| И.—Матеріалы для біографіи основателя Алтайской миссіи архимандрита Макарія. Д. Д. Фил—нова                                                                                                                      | 443—489   |
| III Апологетическія изслёдованія. Архимандрита Бориса                                                                                                                                                            | 490—509   |
| IV.—Редигія древнихъ Вавилонянъ. Лекціи проф.                                                                                                                                                                    | 400000    |
| Свися (Sayce). А. К. Наумовой                                                                                                                                                                                    | 510—559   |
| V.—Извъстія и замътки: І'одичное собраніе Право-<br>славнаго Миссіонерскаго Общества. — Объяв-                                                                                                                   |           |
| ленія: 1) "Практическое руководство для свя-<br>щеннослужителей". Петра Нечаева; 2) Сбор-<br>нивъ для любителей духовнаго чтенія 1888 г.".                                                                       |           |
| Игум. Никифора и 3) О книгахъ митрополита<br>Макарія                                                                                                                                                             | 560 - 564 |
| въ приложеніи:                                                                                                                                                                                                   |           |
| VI.—О сочинени противъ раскола Иверскаго архи-<br>мандрита грека Діонисія, написанномъ до со-<br>бора 1667 года — Н. О. Каптерева                                                                                | 132       |

#### августъ.

| <ol> <li>Слово въ день торжественнаго празднованія.</li> </ol> |                  |
|----------------------------------------------------------------|------------------|
| памяти возсоединенія уніатовъ съ православ-                    |                  |
| ною церковію. Прот. І. Котовича                                | 56 <b>5—57</b> 2 |
| II.—Апологетическій изследованія. Архимандрита                 |                  |
| Eopuca                                                         | 573— <b>587</b>  |
| III.—Матеріалы для біографіи основателя Алтайской              |                  |
| миссін архимандрита Макарія. Д. Д. Фил-нова.                   | 588 <b>623</b>   |
| IV. —Характеръ и значеніе толкованій на канони-                |                  |
| ческій кодексъ греческой церкви — Аристина,                    |                  |
| Зонары и Вальсомона. В. Демидова                               | 624-643          |
| V.—Преображение Господа. Н. Глубоковскаго                      | 644 - 692        |
| VI.—Оправдание на несправедливыя объвинения.                   |                  |
| H. O. Kanmepesa                                                | 693 - 746        |
| VII.—Извъстія и замътки: Къ 900-яттію крещенія                 | •                |
| Руси. — Паняти М. Н. Каткова. — Оглавленіе                     |                  |
| II-го тома "Православнаго Обозрвнія" за                        |                  |
| 1888 годъ. — Объявленія: 1) О западныхъ въ-                    |                  |
| роисповъданіяхъ. Прот. А. М. Иванцова-Пла-                     |                  |
| тонова; 2) Государственное ученіе Филарета                     |                  |
|                                                                |                  |
| митрополита московскаго. Назаревскаго; 3)                      |                  |
| Левцін философіи. Проф. Дух. Акад. Голу-                       |                  |
| бинскаго                                                       | 747 - 760        |

#### объявленія.

### О ЗАПАДНЫХЪ ВЪРОИСПОВЪДАНІЯХЪ.

Прот. А. М. Иванцова-Платонова.

#### Изъ прежнихъ сочиненій претвіврея Иванцева-Платонова интются въ продажть:

1. Слова и ръчи за двадцать лътъ свашенства. М. 1884 г. цъна 3 руб., съ пересылкою 3 р. 50 к.

2. Что такое жизнь. М. 1884 г. цена 40 к., съ пересылкою 50 к.

3. Христіанское ученіе о любви къ человічеству сравнительно съ крайностями ученій соціалистическихъ. М. 1884 г. ціна 50 к., съ нер. 60 к.

4. Ереси и расколы первых выковь христіанства. Часть І-я. М.

1887 г. цана 2 руб., съ пер. 2 руб. 50 коп.

5. О Римскомъ католицизмъ и его отношеніяхъ къ православію. Изданіе Общества распространенія полезныхъ книгъ. Двѣ части. Цѣна 1 р. 90 к.

Пріобрётающить болёе 10 эквемпляровъ 25%, уступки; а ва два послёднія сочиненія таже уступка на каждомъ отдёльномъ эквемплярів.

Вышло въ свъть вовое, значительно дополненное издание вниги:

### ГОСУДАРСТВЕННОЕ УЧЕНІЕ • МЛАРЕТА, МИТРОПОЛИТА МОСКОВСКАГО.

Съ его фототипическимъ портретомъ (художника М. Панова) и fac-simile. Рекомендуется Учебнымъ Комитетомъ при Св. Синодъ и Учебнымъ—Министерства Народнаго Просвъщенія для пріобрътенія въ библіотеки всъхъ среднихъ и низшихъ учебныхъ заведеній, какъ мужскихъ такъ и женскихъ. Цъна 40 коп., съ пересылкою 50 коп.

### ЛЕКЦІИ ФИЛОСОФІИ

профессора московской духовной академіи Ө. А. Голубинскаго.

Четыре выпуска: введевіе въ философію, гносеологія и филисофія религіи. Рекомендуются Учебнымъ Комитетомъ при Св. Синодѣ, какъ полезное пособіе при преподаваніи философіи въ д. семинаріяхъ. Цѣна 3 руб., съ пересылкою 3 руб. 50 коп.

Продаются у всёхъ извёстныхъ кентопродавневъ Москвы, Петербурга и другихъ городовъ. Складъ изданій въ книжномъ магазиві В. В. Думнова, подъ фирмою наслёдниковъ братьевъ Салаевыхъ (Москва, Мас-

ницкая, домъ Обидиной).

Отъ Московскаго Духовно-ценвурнаго Конитета печатать довволяется. Москва. Сентября 1-го дня 1888 года.



(8p) 14-239

